
Der Kampf um die Kultur

Zur Ent- und Re-Soziologisierung eines ethnologischen Konzepts

Von Carola Lentz

Zusammenfassung: Sowohl Ethnologie wie Soziologie werden durch die Globalisierung heraus-
gefordert. Die vermeintlich abgeschlossenen fremden „Völker“ verschwinden; „Gesellschaft“ na-
tionalstaatlich zu konzipieren, wird immer unplausibler. Eine (Wieder)Annäherung der beiden im
neunzehnten Jahrhundert ausdifferenzierten Fächer tut Not. Taugt „Kultur“ dafür als Brückenbe-
griff? Soziologen wie Andreas Reckwitz werben für eine praxis- oder diskurstheoretische Refor-
mulierung des Kulturkonzepts, tragen dabei aber auch zu einer problematischen, weil zu umfassen-
den „Kulturalisierung“ des Sozialen bei. Dagegen halten Ethnologen wie Adam Kuper oder Chris
Hann den Kulturbegriff für so unrettbar reifiziert, diffus und machtblind, dass sie ihn lieber ab-
schaffen oder doch umfassend „soziologisieren“ und durch eine präzisere Benennung der jeweils
gemeinten symbolischen Codes oder sozialen Praktiken ersetzen wollen. Der vorliegende Artikel
schließt sich eher den Skeptikern an und zeichnet aus dieser Perspektive die wichtigsten Stationen
der „Entsoziologisierung“ des klassischen ethnologischen Kulturbegriffs und die neuere Kritik in
der Ethnologie sowie Ansätze nach, Kultur als Arena von machtförmigen Aushandlungsprozessen
zu begreifen.

Einleitung
Über das „schwierige Verhältnis“ zwischen Ethnologie und Soziologie hat Karl H. Hörning
(2008) kürzlich in einem anregenden wissenschaftsbiographischen Aufsatz in einer ethnolo-
gischen Fachzeitschrift nachgedacht. In den 1960er Jahren studierte Hörning in Heidelberg,
wo Ethnologie und Soziologie unter der Leitung des Ordinarius für Soziologie und Ethnologie
Wilhelm Emil Mühlmann für zehn Jahre in einem Institut vereint waren − ähnlich wie einst in
Chicago oder auch an der Harvard University im von Talcott Parsons geleiteten Department
of Social Relations. Doch blieben solche Kooperationen zwischen Ethnologie und Soziologie
Ausnahmen. In Heidelberg wurde das Experiment mit Mühlmanns vorzeitiger Emeritierung
im Jahr 1970 beendet und die Ethnologie an das Südasien-Institut verlagert. Neben der Auf-
deckung von Mühlmanns nationalsozialistischer Vergangenheit trug dazu vor allem auch ein
genereller Trend in der Soziologie bei, die sich in den 1970er und 1980er Jahren auf eine
„Binnenschau auf den Umbau der Industriegesellschaft“ beschränkte, wie Hörning zuspitzt.
Dafür spielte die Ethnologie keine Rolle, höchstens als Lieferantin von zeitlich und räumlich
weit entfernt liegenden Beispielen angeblich „einfacher“ gesellschaftlicher Organisationsfor-
men, die „lediglich als Abstoßfolie für die große Erzählung von der modernen Gesellschaft“
dienten (Hörning 2008: 46 f). Die Ende des neunzehnten Jahrhunderts etablierte Arbeitsteilung
zwischen der Ethnologie als Wissenschaft der „anderen“, außereuropäischen, „vormodernen“
Gesellschaften und der Soziologie als Wissenschaft der westlichen „Moderne“ setzte sich da-
mit fort. Sie wurde noch verstärkt durch methodische Präferenzen − der Ethnologie für Mi-
krostudien mit qualitativen Methoden und der Mainstream-Soziologie für große Untersu-
chungseinheiten, ein deduktives Forschungsdesign und standardisierende, quantifizierende
Verfahren.

De facto wurden und werden diese Trennlinien vielfältig unterlaufen. Ethnographische Ver-
fahren waren in der amerikanischen Soziologie auch mit dem Ende der ersten Chicagoer Schule
nie verschwunden und haben seit Jahren in der deutschen Soziologie zunehmend Fuß gefasst.
Die Entwicklungssoziologie arbeitet quer zu den etablierten geographischen „Zuständigkei-
ten“, und in der Sektion Entwicklungssoziologie und Sozialanthropologie der Deutschen Ge-

Soziale Welt 60 (2009), S. 305 – 324

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305


sellschaft für Soziologie, die nicht zufällig von den Heidelberger Absolventen Georg Elwert
und Dieter Goetze gegründet wurde, wirken Ethnologen und Soziologen seit Langem zusam-
men. Doch sind solche Querverbindungen nicht in die Kernzonen der jeweiligen Fachver-
ständnisse vorgedrungen. Dabei hat die Globalisierung beide Fächer verunsichert und legt
einen neuen wissenschaftlichen Austausch nahe. Die Ethnologie hat ihre scheinbar abge-
schlossenen „Völker“ verloren, deren Mitglieder längst weltweit migrieren und für vielfältige
Austauschprozesse sorgen; die Soziologie kann Gesellschaft nicht mehr an nationalstaatlichen
Grenzen festmachen und ist mit zunehmend inhomogener werdenden Gebilden konfrontiert.
Ulrich Beck kritisiert seit Langem den methodologischen Nationalismus der Soziologie und
plädiert für einen „kosmopolitischen Blick“ (2004); an der Universität Bielefeld hat sich ein
Institut für Weltgesellschaft gegründet. Dennoch bleibt die Zusammenarbeit mit der Ethnolo-
gie zögerlich.

Viel spricht also dafür, erneut über die beiden Fächer Verbindendes nachzudenken. Hörning
schlägt dafür das Thema „Modalitäten des Wissens“ vor, bei dem die Soziologie von der me-
thodischen Expertise der Ethnologie profitieren könnte, „nicht vertextetes […] kulturelles
Handlungswissen“ (2008: 54) zu erforschen. „Kultur“ tauge dagegen nicht als „allgemeiner
Brückenbegriff“, weil er im Zuge des „rasanten Aufstieg[s] der Kulturwissenschaften“ allzu
inflationär gebraucht werde (2008: 41). Ich teile Hörnings Skepsis bezüglich des Kulturbe-
griffs, meine aber, dass eine (Wieder)Annäherung beider Fächer dennoch erfordert, uns mit
seiner Geschichte kritisch auseinanderzusetzen, zumal Soziologen wie Andreas Reckwitz
(2003, 2006, 2008) Kultur sehr wohl als Brückenkonzept rehabilitieren wollen und für eine
umfassende Kulturalisierung der Soziologie plädieren. Dagegen halten Ethnologen wie Adam
Kuper (1999, 2006) oder Chris Hann (2007) den Kulturbegriff für so unrettbar reifiziert, diffus
und machtblind, dass sie ihn lieber abschaffen oder zumindest umfassend soziologisieren und
durch eine präzisere Benennung der jeweils gemeinten symbolischen Codes oder sozialen
Praktiken ersetzen wollen. Fächerübergreifender Dialog tut Not, und es gilt, einigen begriff-
lichen Schutt wegzuräumen.

Dazu will der vorliegende Aufsatz beitragen und zwar mit einem Blick auf die ethnologische
Theoriegeschichte und insbesondere darauf, wie es zu jener Entsoziologisierung kam, die
Kultur als Brückenkonzept problematisch gemacht hat. Der Schwerpunkt liegt dabei hier zu-
nächst auf Entwicklungen in der amerikanischen Ethnologie, die bestimmte Vorstellungen von
Kultur weit über die Fachgrenzen hinaus popularisiert und sich nicht zufällig als Cultural
Anthropology bezeichnet hat.1 Andreas Reckwitz’ Überblick über die ethnologische Kultur-
diskussion (2000: insbes. 64ff; 2008: 15ff) ist einem meiner Meinung nach problematischen
Fortschrittsnarrativ verpflichtet, an dessen Ende die allmähliche Durchsetzung einer Bedeu-
tungssysteme und Kollektive entkoppelnden „Kontingenzperspektive“ steht.2 Für Reckwitz
bietet vor allem Clifford Geertz’ interpretativer Kulturbegriff fruchtbare Anknüpfungspunkte
für die Soziologie, während ich Geertz’ Arbeiten viel stärker in einer idealistischen, entsozio-
logisierenden Tradition von Kulturanalyse sehe, die der Forschungskooperation von Ethnolo-
gie und Soziologie wenig förderlich ist. Meine Skepsis teilen andere Ethnologen, deren Posi-
tionen ich im zweiten Teil dieses Aufsatzes diskutiere. Wie eine „Soziologisierung“ des Kul-
turbegriffs aussehen könnte, die nicht zu einer allumfassenden „Kulturalisierung“ des Sozialen

1 Damit grenzte sich die amerikanische Ethnologie von der stärker soziologisch geprägten britischen
Social Anthropology ab. In erster Linie diente und dient die Bezeichnung Cultural Anthropology al-
lerdings zur Positionierung der Ethnologie im Rahmen der anderen Teildisziplinen „physical anthro-
pology“, „linguistic anthropology“ und „archeology“, die in den USA gemeinhin mit der „cultural
anthropology“ in einem einzigen Universitätsinstitut vereint waren (und auch heute oft noch sind).

2 Vgl. auch die Sammelbände von Hörning und Reuter 2004 sowie Moebius und Quadflieg 2006 und
Hauck 2006 zu soziologischen Perspektiven auf ethnologische Kulturtheorien.

306 Carola Lentz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305


führt, sondern „Kultur“ als Arena von machtförmigen Aushandlungsprozessen begreift, bleibt
eine offene Frage, mit der dieser Aufsatz schließt.3

Ausgangspunkte. Edward Tylor und Franz Boas
Ein nützlicher Ausgangspunkt für eine Rekapitulation der Geschichte ethnologischer Kultur-
konzepte sind die Überlegungen zweier Gründungsväter des Fachs − des britischen Evolutio-
nisten und Begründers der Social Anthropology Edward Tylor (1832-1917) und des deutsch-
amerikanischen Ethnologen und Initiators der Cultural Anthropology Franz Boas
(1858-1942).4 Boas gilt gemeinhin als Begründer des sogenannten Kulturrelativismus, der die
Gleichwertigkeit aller menschlichen Kulturen betont und die Möglichkeit eines extern-wer-
tenden Beobachterstandpunkts in Frage stellt. Allerdings ist Boas’ theoretische Ausrichtung
treffender mit „historischem Partikularismus“ bezeichnet, und Boas stand älteren diffusionis-
tischen Überlegungen und Fragen des Kulturkontakts weit näher als seine Schüler, die die
Geschlossenheit der Einzelkulturen betonten.

Boas’ und Tylors’ Kulturkonzepte gewinnen Kontur, wenn man herausarbeitet, gegen wel-
che Vorstellungen sie einst gerichtet waren. Tylor wählte für sein 1871 veröffentlichtes Haupt-
werk programmatisch den Titel Primitive Culture, ein doppelsinniger Titel, der auf „ursprüng-
liche, uranfängliche Kultur“ ebenso verweist wie auf die „Kultur der Primitiven / Wilden“. Im
Tylorschen Großbritannien war „culture“ gemeinhin mit „Hochkultur“ assoziiert, während
weder die englische Arbeiterklasse noch die außereuropäischen fremden Völker als genuine
Kulturträger galten. Der englische Dichter und Literaturkritiker Matthew Arnold hatte seine
Überlegungen zur Gefährdung der Nation durch Massenkultur unter dem Titel Culture and
Anarchy (1869) veröffentlicht,5 worauf Tylors zwei Jahre später erschienene Primitive Cul-
ture indirekt Bezug nahm. Tylors immer wieder zitierte Definition von Kultur grenzte sich von
einem eingeschränkten Hochkultur-Verständnis ab und bestimmte Kultur als

„jenes komplexe Ganze, welches Wissen, Glaube, Kunst, Moral, Recht, Sitte und Brauch
und alle anderen Fähigkeiten und Gewohnheiten einschließt, welche der Mensch als Mit-
glied der Gesellschaft erworben hat“ (zitiert nach Kohl 1993: 130).

In dieser kumulativen Definition umfasste Kultur also Wissenschaft, Religion und Kunst, aber
auch ganz allgemein Werte und Normen sowie technische Fertigkeiten und die materielle

3 Eine Anmerkung zum wissenschaftsbiographischen Hintergrund dieses Artikels sei hier gestattet. Ich
selbst habe in den 1970er Jahren in Göttingen Soziologie studiert und schließlich mit einer Arbeit über
indianische Arbeitsmigranten in Hannover in Soziologie promoviert. Danach war ich Mitarbeiterin
beim bereits erwähnten Mühlmann-Schüler Georg Elwert am Institut für Ethnologie an der FU Berlin.
Habilitiert habe ich mich dann dort im Fach Ethnologie und arbeite − nach einer Zwischenstation in
Frankfurt am Main − in Mainz wiederum an einem der ethnosoziologischen Tradition verpflichteten
Institut. Ich wurde auf diesem beruflichen Weg oft mit den Trennlinien zwischen den Fächern kon-
frontiert. Für viele Ethnologen war und bin ich bis heute keine „richtige“ Ethnologin, sondern eigentlich
eine Soziologin; für die Soziologen wiederum ist, was ich schreibe, viel zu ethnologisch. Der vorlie-
gende Aufsatz entstand aus Vorträgen, die ich im Herbst 2007 an der Johannes Gutenberg-Universität
Mainz in einer interdisziplinären Ringvorlesung „Kultur. Ein (Un-)Begriff und seine Dimensionen“
und auf der Tagung „Historische Kulturwissenschaften. Konzepte und Methoden“ gehalten habe. Ich
danke den Veranstaltern und Diskutanten für ihre Diskussionsbeiträge. Für eine freundlich-kritische
Lektüre meines Manuskripts und vielfältige Anregungen gebührt insbesondere Britta Duelke, Mirco
Göpfert, Stefan Hirschauer und Eva Spies sowie der interdisziplinären Arbeitsgruppe „Post-culture:
doing difference“ an der Universität Mainz Dank.

4 Einen nützlichen Überblick über ethnologische Kulturtheorien bietet Kohl 1993: 129ff, eine knappe
Zusammenfassung Lentz 2001.

5 Vgl. dazu auch Kuper 1999: 36ff sowie zur Beziehung zwischen Arnold und Tylor ebda: 59 f; zu Tylor
und anderen Evolutionisten vgl. Petermann 2004: 463ff.

Der Kampf um die Kultur 307

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305


Lebensweise. Kultur ist kollektiv, nicht Produkt genialer Individuen, und sie ist nicht natürlich
gegeben, sondern gesellschaftlich geschaffen. Dabei geht es Tylor um Kultur im Singular, als
„Zivilisation“, die sich im Lauf der Menschheitsgeschichte von einfachen zu immer komple-
xeren Formen entwickelt hat. Der Gegenbegriff dazu war offensichtlich die Natur, die der
Mensch mittels der Kultur zunehmend zu beherrschen verstand.

Für Franz Boas, den jüdischen Emigranten aus Minden, der bei Rudolf Virchow und Adolf
Bastian in Berlin habilitiert und am Berliner Völkerkundemuseum gearbeitet hatte, bis er dann
1886 ganz in die USA übersiedelte und dort zum Begründer der amerikanischen Cultural
Anthropology wurde, war der entscheidende Gegenbegriff zu Kultur Rasse.6 Insofern sein
Rassebegriff naturwissenschaftlich-biologisch geprägt war, grenzte auch Boas Kultur von Na-
tur ab. Jedenfalls war er überzeugt, dass nicht die menschliche Physis, sondern geschichtlich
gewordene und von Menschen gemachte kulturelle Einflüsse die Lebensweise prägten. Rassen,
so postulierte Boas (1911), seien grundsätzlich vermischt und instabil, und der Körperbau habe
keine Beziehung zu Mentalität, Charakter, Ausdrucksweise oder anderen Eigenschaften. Jede
Gleichsetzung von Rasse, Kultur und Sprache, aber auch Umweltdeterminismus lehnte Boas
ab. Kultur war zwar Instrument in der Auseinandersetzung mit je spezifischen natürlichen
Umwelten, aber ebenso durch Migration und kulturellen Austausch zwischen benachbarten
Gruppen geprägt − eine Vorstellung, die eng an das von den Berliner Museumsethnologen
geprägten Konzept der Kulturkreise anschloss.7

Boas betonte verschiedentlich, dass es keine kulturbegründete Hierarchie zwischen unter-
schiedlichen Gesellschaften und keine geradlinige geschichtliche Höherentwicklung von Kul-
tur gebe. Jede Gruppe sei in ihrer eigenen Lebensweise besonders und müsse in ihrer je kon-
kreten Geschichte verstanden werden. Insofern pluralisierte Boas den Kulturbegriff und be-
reitete auf diese Weise den später von seinen Schülern und vor allem Schülerinnen propagierten
Kulturrelativismus vor. Aber bis in die 1930er Jahre hinein, so insistiert jedenfalls Adam Kuper
(1999: 62), habe Boas keinen holistischen Kulturbegriff entwickelt, Kultur also nicht unbedingt
als integriertes und abgeschlossenes Ganzes verstanden, sondern sei eher noch dem additiven
Kulturverständnis der Berliner Diffusionisten verpflichtet gewesen.

In gewisser Weise spiegeln sich in Tylors und Boas’ unterschiedlichen Ansätzen zwei ältere
europäische Traditionsstränge wider, die die Kulturdiskussion immer wieder beeinflusst ha-
ben: zum einen Kant und andere Aufklärungsphilosophen, die den Gedanken einer universalen
Zivilisation (Kultur „im Singular“) und des Fortschritts propagierten; zum anderen Herder,
Rousseau und verwandte Gelehrte, die just diese Zivilisations- und Fortschrittsvorstellungen
kritisierten und die die jeweils spezifische (nationale) Kultur des (einfachen) Volks gegenüber
der internationalen höfischen Zivilisation aufwerteten und damit Kultur pluralisierten. Auch
Herder ging nicht von der Abgeschlossenheit von Kulturen aus, wohl aber von einer grundle-
genden Einheit von Volk, Sprache und Kultur − ein Gedanke, den dann insbesondere Boas’
Schüler aufgreifen.8

Von „Zivilisation“ zu „Kulturen“. Die amerikanischen Kulturrelativisten
Edward Sapir (1884-1939), ein Sohn litauisch-jüdischer Immigranten, der sein Studium an der
Columbia Universität in New York absolvierte und 1907 bei Boas promovierte, war vermut-
lich einer der ersten Boas-Schüler, der Herders Gedanken von einer Pluralität von Kulturen
und „Volksgeist(ern)“ explizit aufgriff. In einem 1924 veröffentlichten Aufsatz mit dem pro-
grammatischen Titel „Culture, genuine and spurious“ unterschied Sapir drei Verständnisse von

6 Zu Boas vgl. u.a. Stocking 1974, Dürr et al 1992 und Petermann 2004: 643ff.
7 Zum „Kulturkreis“-Konzept vgl. den informativen Überblicksartikel von Zitelmann (2001).
8 Zum Kulturkonzept bei Herder und Kant vgl. u.a. Petermann 2004: 304ff und Hauck 2006: 20ff.

308 Carola Lentz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305


Kultur − als Ensemble von Kulturtechniken bzw. technische Zivilisation, als individuelle Kul-
tiviertheit (eine Anspielung auf den erwähnten Matthew Arnold) und schließlich als „‚spirit’
or ‚genius’ of a people“ (1924: 405). Zukunftsweisend für die Ethnologie, so Sapir, sei nur
dieses dritte Verständnis von Kultur als „the spiritual possessions of the group […], those
general attitudes, views of life, and specific manifestations of civilization that give a particular
people its distinctive place in the world“ (1924: 405). Ethnologen sollten sich künftig also nur
noch für die spirituell bedeutungsvollen und die Völker voneinander unterscheidenden Ele-
mente der Zivilisation interessieren.

Sapir verwahrte sich gegen die evolutionistische Hierarchisierung verschiedener Kulturstu-
fen, entwickelte aber durchaus ein normatives Verständnis von „echter“ Kultur:

„The genuine culture is […] inherently harmonious, balanced, self-satisfactory. It is the
expression of a richly varied and yet somehow unified and consistent attitude toward life
[…] a culture in which nothing is spiritually meaningless, in which no part of the general
functioning brings with it a sense of frustration.“ (1924: 410)

Eine solchermaßen unentfremdete und ganzheitliche Kultur sei besonders ausgeprägt in klei-
neren autonomen Gruppen mit geringer Arbeitsteilung, deren Mitglieder durch direkten und
intensiven „spiritual contact“ (1924: 426) miteinander verbunden seien und in denen auch die
überlebensnotwendigen ökonomischen Tätigkeiten geistig durchdrungen blieben. Sapir kriti-
sierte den Materialismus der amerikanischen Gesellschaft, in der die Mehrheit der Mitglieder
ihre geistigen Bedürfnisse dem zivilisatorischen Fortschritt hätten opfern müssen: „Part of the
time, we are dray horses; the rest of the time we are listless consumers of goods which have
received no least impress of our personality“ (1924: 417). Dabei war seine Argumentation über
das Verhältnis von Individuen und Kulturgemeinschaft ambivalent. Einerseits ließ er Kulturen
als Kollektivsubjekte auftreten: „great cultures“ seien „healthy spiritual organisms“, die wie
Pflanzen wüchsen und jedes Blatt mit ihrem Saft durchtränkten (1924: 410ff). Andererseits
betonte er die Rolle individueller Kreativität und aktiver Aneignung des kulturellen Erbes
durch die Mitglieder einer Kultur (1924: 418ff).

Was bei Sapir noch in der Schwebe blieb − mal akzentuierte er Kultur als ein integriertes
geistiges Gebilde und eine kollektive Wertegemeinschaft, mal sah er Kultur als Produkt indi-
viduellen schöpferischen Handelns −, löste sich bei anderen Boas-Schüler(inne)n in einem
recht naiven Kulturdeterminismus auf. Ruth Benedict (1887-1948), neben Margaret Mead die
berühmteste Doktorandin von Boas und seinerzeit eine ethnologische Bestsellerautorin, ent-
wickelte in Patterns of Culture (1934) ein dezidiert idealistisches Konzept von Kultur. Sie griff
Anregungen aus der Gestaltpsychologie ebenso wie Oswald Spenglers Idee vom Wachstum
und Untergang von Kulturen auf und begriff Kulturen als integrierte und jeweils durch einen
Grundgedanken geprägte Ganzheiten. An den harten Fakten der ökonomischen Subsistenzge-
winnung und der sozialen und politischen Organisation von Gesellschaften kaum interessiert,
definierte Benedict Kulturen vor allem als konsistente Denk-, Fühl- und Handlungsmuster.
Jede einzelne Kultur, so Benedict, treffe aus einem universellen „Kreisbogen“ verfügbarer
Möglichkeiten eine Auswahl und verflechte diese ausgewählten Kulturelemente dann in kom-
plexer Weise miteinander. Das „Ganze“ einer Kultur bestimme ihre Einzelelemente, ver-
gleichbar mit einem künstlerischen Stil, einer Gestalt (1946). Einzelkulturen würden sich um
dominante Leitmotive gruppieren, die den Angehörigen dieser Kultur aber weder notwendig
bewusst sein müssten noch ohne Weiteres verändert werden könnten (1932: 4).

Hatte Boas noch kulturellen Austausch und Vermischung zwischen benachbarten Gruppen
betont, so stand nun bei Benedict die interne Integration und Abgeschlossenheit der Einzel-
kultur im Mittelpunkt. Die unterschiedlichen Kulturmuster und Weltsichten, so Benedict, seien
inkommensurabel; sie prägten die individuellen „Normal“-Typen einer Gesellschaft. Oder an-

Der Kampf um die Kultur 309

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305


ders ausgedrückt: als „normal“ gelte, was in einer Kultur den akzeptierten Verhaltens- und
Denkmustern entspräche oder was wertgeschätzt würde; als unnormal oder inakzeptabel hin-
gegen würde angesehen, was in anderen Kulturen als „normal“ Geltung habe − ein Gedanke,
der später unter dem Stichwort Kulturrelativismus popularisiert wurde. Sehr viel stärker auch
als Sapir betonte Benedict die prägende Kraft der Kultur(en), in die die Individuen hineinge-
boren und -sozialisiert würden. In gängigen Ethnologiegeschichten9 werden die Ansätze von
Ruth Benedict, Margaret Mead und einigen anderen auch meist unter der Überschrift „Culture
and Personality“ zu einer Schule zusammengefasst, die, wie der Name andeutet, Kultur als
persönlichkeitsdeterminierend verstand − ein Gedanke, der außerhalb der Ethnologie rasch
popularisiert wurde und den Ayşe Çaglar (1990) treffend in der Metapher „the prison house
of culture“, dem „Kulturgefängnis“, polemisch pointiert.

Bei den Boas-Schülern trennte sich also das Kulturkonzept von seinem älteren universalis-
tischen Anspruch und vom Fortschrittsdogma des Evolutionismus und wurde mentalisiert,
pluralisiert und, was die Vorstellung interner Kohärenz betrifft, homogenisiert. In Verbindung
mit der Vorstellung einer klaren territorialen Verankerung dieser Einzelkulturen und mit An-
leihen bei Frobenius’ Kulturkreisen ging dieses Kulturkonzept dann auch in die amerikanische
Variante des sogenannten „culture areas“-Ansatzes, der Kulturareallehre von Clark Wissler
und Melville Herskovits ein, die wiederum die Vorlage für Samuel Huntingtons (1993) an-
geblich miteinander konfligierende „civilisations“ bot.10

Kultur versus Gesellschaft. Parsons Programm einer Arbeitsteilung zwischen
Ethnologie und Soziologie
Alfred L. Kroeber (1876-1960), Boas’ erster Doktorand und seit 1919 Ethnologieprofessor in
Berkeley, betrachtete in seiner Theorie von Kultur als „Superorganismus“ den Menschen nur
noch als Träger oder Ausführenden von Kulturmustern. Er propagierte diese Vorstellung üb-
rigens schon in einem 1917 veröffentlichten Aufsatz; unter anderem Edward Sapir (1917) wies
sie als quasi-religiöser Sozialdeterminismus zurück, während Ruth Benedicts organizistische
Vorstellungen von Kultur daran anknüpften. Kroebers bekannteste Arbeit zu Kulturkonzepten
entstand aber erst fünfunddreißig Jahre später, als er gemeinsam mit dem Harvard-Professor
für Ethnologie Clyde Kluckhohn (1905−60) − ausnahmsweise kein Boasianer − ein Über-
sichtswerk über immer zahlreicher gewordene ethnologische Kulturdefinitionen veröffent-
lichte. In Tylors Definition sahen Kroeber und Kluckhohn (1952) den Durchbruch zu einem
ethnologisch-wissenschaftlichen Kulturverständnis, kritisierten aber, dass er Kultur nur als
additive Liste von Einzelaspekten darstelle. An Kroebers Konzept des „Superorganismus“
anknüpfend betonten sie, Kultur müsse vielmehr als integriertes und strukturiertes Ganzes
begriffen werden. Vor allem gelte es, zwischen sozialem System und Kultur klar zu unter-
scheiden und Kultur als symbolisches System zu fassen, das Verhalten anleitet:

„Culture consists of patterns, explicit and implicit, of and for behavior acquired and trans-
mitted by symbols. […] [T]he essential core of culture consists of traditional […] ideas and
especially their attached values“ (1952: 181).

In dieser Definition spiegelt sich die Auseinandersetzung mit Talcott Parsons (1902-1979),
der 1946 das interdisziplinäre Department of Social Relations for Interdisciplinary Social
Science Studies an der Harvard University gegründet hatte. Neben Soziologen und Psycholo-

9 Vgl. z.B. Stocking 1986 sowie Eriksen und Nielsen 2001: 61ff.
10 Zur Kulturareallehre vgl. die kompakte Darstellung bei Petermann 2004: 654ff. Huntington verwen-

det den Begriff „civilisations“ gleichbedeutend zu Kulturkreisen, nicht aber zum oben skizzierten
universalistischen Zivilisationskonzept; sein Kulturverständnis knüpft eng an das von Ruth Benedict
und anderen Kulturrelativisten an.

310 Carola Lentz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305


gen arbeiteten in dieser Abteilung auch Ethnologen wie Clyde Kluckhohn und seine Frau
Florence. Der Aufbau des Department spiegelte Parsons Plan, positivistische und idealistische
soziologische Theorieansätze in einer umfassenden Handlungstheorie zu integrieren. In The
Social System (1951) postulierte Parsons, das allgemeine „Handlungssystem“ bestehe aus mit-
einander verknüpften Sub-Systemen − dem sozialen, kulturellen und individuell-biologischen
und psychologischen System −, denen sich vernünftigerweise auch die Arbeitsteilung in den
Sozialwissenschaften anpassen sollte. Die Psychologie sei für das Individuum zuständig, die
Soziologie für das soziale System und die Ethnologie für die Kultur.

Ein solches arbeitsteiliges Modell setze allerdings eine weitaus engere Definition des Ge-
genstands der Ethnologie − Kultur(en) − voraus, als bisher von den Fachvertretern propagiert
worden sei. „Cultural objects are symbolic elements of the cultural tradition, ideas or beliefs,
expressive symbols or value patterns“, so Parsons (1951: 4), und die Ethnologie sollte ent-
sprechend die Entstehung und Veränderung dieser symbolisch vermittelten Wertesysteme und
Weltsichten erforschen. Doch Kluckhohn und Kroeber hatten Bedenken, denn Parsons enge
Kulturdefinition würde traditionelle Arbeitsgebiete der Ethnologie wie z.B. die Archäologie
und die physische Anthropologie (in den USA klassischer Bestandteil der Ethnologie) und das
Interesse an Geschichte in Frage stellen. „In particular“, so Kroeber und Kluckhohn (1952:
136), „we are resistant to his [Parson’s] absorbing into ‚social systems’ abstracted elements
which we think are better viewed as part of the totality of culture“. Doch später schlossen sie
sich der Parsonsschen Definition von Kultur als Symbolsystem an und plädierten für die vor-
geschlagene Arbeitsteilung zwischen Soziologie, Psychologie und Ethnologie. Kroeber und
Parsons formulierten diese Übereinkunft später nochmals zugespitzt in einem in der American
Sociological Review veröffentlichten Manifest:

„We suggest […] to define the concept culture for most usages more narrowly than has
generally been the case in the American anthropological tradition, restricting its reference
to transmitted and created content and patterns of values, ideas, and other symbolic-mea-
ningful systems as factors in the shaping of human behavior and the artifacts produced
through behavior. On the other hand, we suggest that the term society − or more generally,
social system − be used to designate the specifically relational system of interaction among
individuals and collectivities.“ (Kroeber / Parsons 1958: 583).

Kultur und Gesellschaft stünden zwar miteinander in Beziehung, seien aber als Untersu-
chungsgegenstände voneinander zu differenzieren: „[T]hey are distinct systems in that they
abstract or select two analytically distinct sets of components from the same concrete pheno-
mena. […] [T]he order of relationships within one is independent from that in the other“ (1958:
582). Damit war der Weg für eine gesellschaftsfreie Definition von Kultur, die Konzentration
auf Werte und Weltbilder statt Handlungen und Institutionen sowie die Abstraktion von Ma-
terialität und Macht frei. Bezeichnenderweise liest Reckwitz (2008: 24 f, 79 f) dasselbe Ma-
nifest, das ich quasi als Todesstoß einer soziologisch informierten Kulturanalyse ansehe, als
begrüßenswerten Schritt in Richtung auf eine „Kontigenzperspektive“ − ein Verständnis von
Kultur als „symbolischen Ordnungen“, die nicht unbedingt mit einem bestimmten Trägerkol-
lektiv verbunden sein müssen. Reckwitz übersieht dabei meines Erachtens, dass die von Par-
sons geforderte Kulturanalyse in der Hand der Ethnologen de facto weiterhin die Deckungs-
gleichheit von Symbolsystemen und sozialen Gemeinschaften unterstellte und durchaus dem
oben skizzierten kulturrelativistischen totalitätsorientierten Kulturbegriff verpflichtet blieb.
Auch die tradierte Zuständigkeit von Ethnologen für „fremde“ Kulturen und der Soziologie
für „moderne“ Gesellschaft wurde von Parsons und Kroeber nicht wirklich in Frage gestellt.

In Großbritannien entwickelte sich die Ethnologie übrigens beinahe zeitgleich in die entge-
gengesetzte Richtung, nicht zuletzt auch in bewusster Konkurrenz zu und Abgrenzung von

Der Kampf um die Kultur 311

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305


den amerikanischen Entwicklungen.11 Für A. R. Radcliffe-Brown, einen der damals federfüh-
renden britischen Ethnologen, sollte die „social anthropology“ ein Teil der vergleichenden
Soziologie sein (1952: 3, 189), und die ethnologischen Untersuchungseinheiten gesellschaft-
lich-historisch, nicht „kulturell“ definiert werden. „We do not observe ‚a culture’“, insistierte
Radcliffe-Brown, „since that word denotes, not any concrete reality, but an abstraction, and as
it is commonly used a vague abstraction“ (1952: 190). Ähnlich äußerte sich vier Jahrzehnte
später Jack Goody und setzte den europäischen Weg der Sozialanthropologie explizit den
Parsonsschen Vorgaben und der amerikanischen Kulturanthropologie entgegen. Ethnologie
dürfe sich keineswegs auf ein Studium von Kultur als Symbolsystemen beschränken, nicht
zuletzt deshalb nicht, weil Kulturen nicht klar voneinander abgegrenzt und nicht isoliert von
sozialen Beziehungen und materiellen Phänomenen analysiert werden könnten (1994: 251).

Kultur als Text. Clifford Geertz’ Entsoziologisierung des Kulturbegriffs
Einer der berühmtesten Doktoranden aus Parsons Department of Social Relations ist Clifford
Geertz (1926-2006). Seine Überlegungen zu Kultur als „Bedeutungsgewebe“ und „Text“ und
zur Ethnographie als „dichter Beschreibung“ wurden weit über die Fachgrenzen hinaus rezi-
piert und haben den „interpretive turn“ in den Geisteswissenschaften mit angestoßen (Bach-
mann-Medick 2006: 48ff). Auch für Soziologen wie Andreas Reckwitz ist Geertz der Ethno-
loge, der die meisten Anknüpfungspunkte bietet, um die Soziologie zu „kulturalisieren“.

Geertz gilt gemeinhin als „Weberianer“ und Hermeneutiker, der sich gegen den damals stark
naturwissenschaftlich definierten Strukturfunktionalismus in der Ethnologie wandte. Dass
Geertz aber auch von seiner Mitarbeit in Parsons’ kulturvergleichenden Forschungsprojekten
und ihrer symbolorientierten Kulturdefinition beeinflusst wurde, ist weniger bekannt.

Geertz’ theoretische Perspektiven haben sich im Lauf seines langen wissenschaftlichen
Wirkens verändert.12 Hier soll es nur um den in den 1970er Jahren entwickelten interpretativen
Kulturbegriff gehen, der − so jedenfalls meine These − die von Parsons eingeleitete proble-
matische Entsoziologisierung der Kultur vorantrieb. In seinem programmatischen Aufsatz
„Thick description: toward an interpretative theory of culture“ (1973; deutsch 1987) formu-
lierte Geertz die Grundelemente seines semiotisch-textualistischen Kulturverständnisses. Kul-
tur sei der zentrale Begriff der Ethnologie, „um den herum sich die gesamte Ethnologie als
Fach bildete“ (1987: 8). Er müsse aber, so Geertz ganz im Sinne der Parsonsschen Arbeitstei-
lung zwischen Ethnologie und Soziologie, enger gefasst werden, als das gemeinhin der Fall
sei, nämlich nicht wie bei Tylor und anderen Ethnologen in seinem Gefolge additiv-holistisch,
die gesamte Lebensweise fassend. „Der Kulturbegriff, den ich vertrete“, so Geertz weiter,

„ist wesentlich ein semiotischer. Ich meine mit Max Weber, daß der Mensch ein Wesen ist,
das in selbstgesponnene Bedeutungsgewebe verstrickt ist, wobei ich Kultur als dieses Ge-
webe ansehe. Ihre Untersuchung ist daher keine experimentelle Wissenschaft, die nach
Gesetzen sucht, sondern eine interpretierende, die nach Bedeutungen sucht.“ (1987: 9)

11 Natürlich erschöpfte sich nicht die gesamte amerikanische Ethnologie in der kulturanthropologischen
Richtung der Boas-Schüler; zeitgleich entwickelte sich − zunächst unter Federführung der Neoevo-
lutionisten wie etwa Julian Steward − mit Eric Wolf und Sidney Mintz und ihren Kollegen und Schü-
lern eine materialistisch-gesellschaftskritische „Schule“, die Kultur mit Machtprozessen zusammen-
dachte und die Analyse von Sozialstrukturen und politischen Prozessen keineswegs an die Soziologie
zu delegieren bereit war. Vgl. dazu z.B. Layton 1997: 127ff und Petermann 2004: 734ff.

12 Zur theoretischen Entwicklung von Geertz und seinen unterschiedlichen empirischen Forschungen
vgl. seine Autobiographie (Geertz 1995) sowie Adam Kupers kritischen Überblick (1999: 75ff). Zu
Geertz’ Kulturkonzept vgl. auch Gottowik 1997: 205ff, Reckwitz 2000: 445ff und Bachmann-Medick
2006: 60ff.

312 Carola Lentz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305


An anderer Stelle definiert Geertz Kultur als Gefüge von Symbolsystemen − Ideologien, Re-
ligion, Kunst, Wissenschaft, Ethik und common sense −, mit deren Hilfe sich Menschen ori-
entieren und ihren Erfahrungen Sinn verleihen, und schreibt von Kultur als den „symbolischen
Dimensionen sozialen Handelns“ (1987: 43). Ethnographie habe es demzufolge mit der Inter-
pretation von bedeutungsvollem Handeln zu tun, mit der Entzifferung des „Texts“ der Kultur.
Der Ethnologe müsse Handlungen in fremden Kulturen − die Geertz in der kulturrelativisti-
schen Tradition als Untersuchungseinheiten auffasst − als Teil eines ganzen Gefüges von Be-
deutungen, als Zeichen in einem Zeichensystem verstehen. Insofern sei Ethnographie „dichte
Beschreibung“:

„Das, womit der Ethnograph tatsächlich zu tun hat […] ist eine Vielfalt komplexer, oft
übereinandergelagerter oder ineinander verwobener Vorstellungsstrukturen, die fremdar-
tig und zugleich ungeordnet und verborgen sind und die er zunächst einmal irgendwie
fassen muß.[…] Ethnographie betreiben gleicht dem Versuch, ein Manuskript zu lesen (im
Sinne von ‚eine Lesart entwickeln‘), das fremdartig, verblaßt, unvollständig, voll von Wi-
dersprüchen, fragwürdigen Verbesserungen und tendenziösen Kommentaren ist, aber nicht
in konventionellen Lautzeichen, sondern in vergänglichen Beispielen geformten Verhaltens
geschrieben ist.“ (1987: 15)

Die „Kultur als Text“-Metapher darf also nicht im Sinne des Mentalismus und der kognitiven
Ethnologie als Konzentration auf die Weltbilder und Symbolsysteme, wie sie die Mitglieder
einer Kultur explizieren könnten, missverstanden werden. Für Geertz besteht Kultur zwar aus
„Ideen“, aber sie „existiert […] nicht in den Köpfen“, jedenfalls nicht in den Köpfen von
Individuen, sondern als „öffentliches Dokument“ (1987: 16). Es geht nicht um das individuelle
Wissen und Handlungsintentionen oder um die Auseinandersetzung einzelner Mitglieder einer
Kultur mit ihren Wertsystemen, sondern um die kollektiv geteilten Symbolsysteme, die in
öffentlichen Handlungen sichtbar werden. Oder, wie Geertz im Anschluss an Paul Ricœur
formuliert, es sind die kulturellen Formen, die sich in sozialem Handeln ausdrücken, die der
Ethnograph dann als „sozialen Diskurs“ entziffert und niederschreibt (1987: 28).13

Zwar räumt Geertz den Selbstinterpretationen der Handelnden heuristischen Stellenwert ein:
„wir interpretieren zunächst, was unsere Informanten meinen, oder was sie unserer Auffassung
nach meinen, und systematisieren diese Interpretationen dann“ (1987: 22). Letztlich aber sind
Selbstsicht und Debatten der Mitglieder einer Kultur für das Geertzsche Projekt irrelevant.
Wenn Geertz schreibt, dass die „Kultur eines Volks […] aus einem Ensemble von Texten
[besteht], die ihrerseits wieder Ensembles sind, und der Ethnologe [sich] bemüht […], sie über
die Schultern derjenigen, für die sie eigentlich gedacht sind, zu lesen“ (1987: 259), so postuliert
er offensichtlich einen Interpretationsvorsprung des Ethnologen.14 Der „Zugang zur Gedan-
kenwelt der von uns untersuchten Subjekte“ (1987: 35) wird nicht vorrangig durch Interviews
und die Interpretation von Textzeugnissen erlangt, sondern durch teilnehmende Beobachtung
bei öffentlichen Ereignissen. So bleibt der „native point of view“ − von Geertz durchaus im
Singular gedacht, nicht als Vielfalt miteinander konkurrierender lokaler Perspektiven − ein
Konstrukt des Ethnologen.

An diesem quasi-paternalistischen Anspruch, ein autoritatives Porträt einer fremden Kultur
zu entwerfen, entzündete sich heftige Kritik. In der Writing Culture-Debatte unter amerikani-
schen Ethnologen wurde Geertz gewissermaßen zum Lieblingsfeind (ebenso wie Gründungs-

13 Zur Widersprüchlichkeit von Geertz’ Anleihen bei Ricoeur vgl. Gottowik 1997: 237ff.
14 Zu einer interessanten methodologischen Verteidigung dieses ethnographischen Verfahrens aus so-

ziologischer Perspektive vgl. Amann und Hirschauer 1997: 21ff. Hirschauer (2008) wirft Geertz denn
auch nicht den unreflektierten Anspruch auf ein Deutungsmonopol vor, sondern Intellektualismus:
Geertz gleiche soziale Praktiken viel zu stark an Aussagen und Deutungen intellektueller Praxis an.

Der Kampf um die Kultur 313

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305


vater und Anreger) erkoren.15 Geertz’ an Parsons angelehnte Entsoziologisierung des Kultur-
begriffs fand dagegen weniger Widerspruch. In einem frühen Aufsatz über den Nationalismus
in den neuen postkolonialen Staaten setzte sich Geertz explizit mit Parsons’ Verständnis von
Kultur als handlungsleitendem Symbolsystem auseinander. Symbolsysteme seien für Parsons,
so Geertz durchaus zustimmend, zugleich

„a product and a determinant of social interaction, they are to the process of social life as
a computer’s program is to its operations, the genic helix to the development of the orga-
nism, the blueprint to the construction of the bridge, the score to the performance of the
symphony“ (1973: 250).

Das eigentliche Problem sei allerdings, wie denn die Beziehung zwischen den „patterns of
meaning“ und dem „concrete course of social life“ (1973: 250) genau zu fassen sei, und hier
betonte Geertz weit stärker als Parsons die Eigendynamik der Symbolsysteme. Kultur sei
„keine Instanz, der gesellschaftliche Ereignisse, Verhaltensweisen, Institutionen oder Prozesse
zugeordnet werden könnten“ (1987: 21); sie könne nicht aus ihrer „Funktion“ für bestimmte
soziale Prozesse heraus erklärt, sondern müsse als „Kontext“ begriffen werden, in dem soziales
Handeln „verständlich“ werde. Adam Kuper sieht hier eine erste Abkehr vom Gesellschaftli-
chen zugunsten einer eher geisteswissenschaftlichen Fundierung der Ethnologie, die dann beim
späten Geertz − insbesondere in seiner Arbeit über den balinesischen „Theaterstaat“ − immer
deutlicher zutage trete:

„What Geertz offers in the end is an elegant endorsement of the project of interpretation,
and he lends to this project the legitimacy of something that may be a science […] As Geertz
has distanced himself from social scientific approaches, he has come out as a traditional
humanist. […] He sharpened and refined the definition of culture, and then treated it in its
own terms […] as a symbolic system, working by way of metaphors, a mélange of texts.
Ultimately, culture came to mean for Geertz something very like the culture of the old
humanists: the epitome of the values that rule in a society, embodied most perfectly in the
religious rituals and the high art of the elite. […] Above all, Geertz’ message is that culture
is the essential element in the definition of human nature, and the dominant force in history.
[…] Culture rules: indeed, high culture rules.“ (Kuper 1999: 119 f)

Man mag dieser polemischen Zuspitzung nicht folgen, sondern eher auf die Möglichkeit einer
praxistheoretischen Lesart seines Kulturbegriffs verweisen, wie das etwa Sherry Ortner (1999)
oder Doris Bachmann-Medick (2006: 75ff) tun. Auch Andreas Reckwitz sieht in Geertz vor-
nehmlich einen „Vertreter einer postphänomenologischen interpretativen Kulturtheorie mit
handlungstheoretischem Grundriß“. Reckwitz konzediert aber, dass das Geertzsche Kultur-
verständnis „in ein textualistisches Modell umzuschlagen“ droht, bei dem die „Textbedeutung“
nicht „von den Intentionen des Textproduzenten, sondern vom Sinnhorizont des Textinterpre-
ten“, also dem Ethnologen, abhängt (2006: 469 f). In der Tat birgt die Metapher der „Kultur
als Text“ das „Risiko einer ‚Illusion der autonomen Symbole’“ (Reckwitz 2006: 473). Aber
besonders für Geisteswissenschaftler scheint Geertz’ textualistisches Kulturkonzept attraktiver
als jenes materialistisch-politökonomisch inspirierte Verständnis von Kultur als „whole way
of life“ und „whole way of conflict“, wie es etwa der amerikanische Ethnologe Eric Wolf oder
der britische Sozialhistoriker E. P. Thompson vorgeschlagen haben.16

15 Vgl. z.B. Clifford 1988 (zuerst 1983), Crapanzano 1986 und Sangren 1988.
16 Vgl. z.B. Eric Wolfs frühe Forderung, das Konzept abgeschlossener Kulturen zu überdenken (1982:

387 f). Für eine aufschlussreiche Zusammenfassung der Kulturkonzepte anglomarxistischer Histori-
ker wie E.P. Thompson und anderen vgl. Medick 1982. Paradoxerweise machte aber gerade Hans
Medick, der sich eher diesem soziologisch-materialistisch fundierten als einem geertzianisch-kultu-
ralistischen Kulturverständnis anschließt, das Geertzsche Programm der „dichten Beschreibung“ in
Teilen der Geschichtswissenschaft populär (Medick 1984).

314 Carola Lentz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305


Reckwitz (2008: 33 f) sieht Geertz als Leitfigur einer Wende hin zur „sozialkonstruktivis-
tischen Umdeutung“ von Kultur, die „den Kultur- vom Gemeinschaftsbegriff“ löst (2008:
79 f). Doch wird die Beziehung zwischen den Interpretationsgemeinschaften, die bestimmte
Symbole und Weltanschauungen als gemeinsamen „öffentlichen (Kultur)Text“ deuten, und
gesellschaftlichen (Interessens)Gruppen von Geertz nicht wirklich thematisiert. Schaut man
sich seine Ethnographien an, so bleibt es bei als Gemeinschaften unterstellten „Kulturen“ als
Analyseeinheiten. Geertz verweist zwar wiederholt auf die Komplexität, Widersprüchlichkeit
und Überlagerung von Bedeutungsstrukturen und überwindet damit theoretisch die Benedict-
schen und andere klassisch-kulturrelativistischen Vorstellungen von Kulturen als geschlosse-
nen Symbolsystemen. Aber die Entsoziologisierung seines Kulturbegriffs führt dazu, dass im-
plizit doch wieder die Vorstellung einer Identität von einer spezifischen Gesellschaft (als Na-
tion, Volk oder Ethnie gedacht) und jeweils einer spezifischen Kultur transportiert wird.

Zwischenbilanz: das Container-Modell von Kultur und der „savage slot“ der
Ethnologie
Halten wir in einer Zwischenbilanz das konzeptuelle Erbe der kulturrelativistischen Kultur-
anthropologen und ihres Kulturbegriffs fest. Prämissen dieses „klassischen“ Kulturkonzepts
sind die meist unausgesprochenen Annahmen, dass die Welt ein Mosaik territorial verankerter,
diskreter Kulturen ist − eine Art Container-Modell von Kulturen, das bereits in Herders Bild
von Kulturen als diskreten „Kugeln“ angelegt ist; dass diese Kulturen im historischen Lang-
zeitverlauf relativ stabil sind und dass intrakulturelle Variationen darum gegenüber interkul-
turellen Unterschieden vernachlässigt werden können. Abgeschlossenheit, Stabilität, Homo-
genität und Kohärenz sind Stichworte, in denen sich dieser Kulturbegriff zusammenfassen
lässt. Die problematischen Blindstellen liegen auf der Hand: Variabilität und Konflikt werden
ausgeblendet sowie Machtprozesse ignoriert; außerdem wird ein „übersozialisiertes“ Indivi-
duum unterstellt, während „agency“ und Kreativität ausgeblendet bleiben; kultureller Wandel
ist kaum erklärbar, es sei denn als Ergebnis von „Kulturkontakt“.17 Für Geertz und die sym-
bolisch-interpretative Ethnologie treffen die Vorwürfe der Überbetonung der Geschlossenheit
der „Kulturen“ nur partiell zu; hier liegt der Beitrag zur Essentialisierung des Kulturbegriffs
in der Ausblendung der Probleme von Grenzziehungen (wie werden gesellschaftliche Gruppen
und kulturelle Bedeutungsstrukturen einander zugeordnet?) und im Risiko der Autonomisie-
rung von Symbolsystemen.

Es sind Varianten des entsoziologisierten, „klassischen“ Kulturkonzepts, die auch außerhalb
der Wissenschaft populär wurden und auf die heute viele Politiker und Journalisten, aber auch
Nichtregierungsorganisationen und soziale Bewegungen zurückgreifen, wenn es darum geht,
etwa politische Instabilität und Staatszerfall in Afrika oder Konflikte mit Immigrantenkindern
an westeuropäischen Schulen zu erklären oder die Integration der Türkei in die Europäische
Union zu diskutieren. Alles scheint eine Frage der „Kultur“ bzw. kulturellen Differenz.18 Kul-
tur funktioniert hier gewissermaßen als nützlicher argumentativer Joker, der andere Begriffe
ersetzen kann, wie Nation und Ethnie oder aber auch Rasse. In Südafrika zum Beispiel argu-
mentierte die Apartheidsregierung stets mit Kulturunterschieden, wenn sie eigentlich „Rasse“
meinte (Boonzaier 1988, Thornton 1988, Kuper 1999: xiiff). Ähnliches lässt sich in „weißen“
Diskursen über Schwarze (und „schwarzen“ über Weiße) in den USA finden (Trouillot 2002:
45ff), aber auch in rechtsradikalen Argumentationen in Europa (Stolcke 1995, Hall 2004:

17 Diese Liste der Desiderata des klassischen ethnologischen Kulturbegriffs haben zahlreiche Autoren
so oder ähnlich aufgestellt; vgl. z.B. Keesing 1987 und 1994, Brumann 1999 (der allerdings behaup-
tet, die Kritik würde den ethnologischen Klassikern Unrecht tun) sowie Wimmer 2005: 7ff.

18 Allgemein zur inflationären Verwendung des Kulturbegriffs in der öffentlichen Diskussion vgl. Ka-
schuba 1995, Kuper 2006, Hann 2007 sowie Maderthaner und Musner 2007: 86ff.

Der Kampf um die Kultur 315

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305


202ff). Und auch wo offen rassistische Argumente nicht mitschwingen, wird „Kultur“ oft quasi
naturalisiert und das unterstellt, wofür früher „Rasse“ verantwortlich gemacht wurde: Men-
schen gelten dann qua Abstammung als Mitglied einer Kultur und können nicht anders handeln,
als ihre Kultur es ihnen vorschreibt.

Warum konnte sich der ursprünglich antirassistisch intendierte Kulturbegriff derart verfes-
tigen? Bei der Suche nach Antworten auf diese Frage verweist Michel-Rolph Trouillot auf den
wissenschaftshistorischen und den politischen Kontext der Entwicklung des ethnologischen
Kulturbegriffs in Nordamerika. Die Umstände der Institutionalisierung der amerikanischen
Ethnologie in den 1920er Jahren hätten, so Trouillot, die Bedeutung von Kultur verschoben
„from being a domain of analysis to being something out there“ (2002: 42). Nicht-westliche
Gebiete und Gruppen galten als „fundamentally different both in essence and in practice“
(2002: 42), die nicht mit denselben Methoden untersucht werden konnten wie westliche Ge-
sellschaften. Die Ethnologen boten sich als Spezialisten für diesen „savage slot“ an (Trouillot
1991; 2002: 42). Ihre Untersuchungseinheiten grenzten sie nach demselben konzeptuellen
Schema ab wie die Soziologen und Politikwissenschaftler, die im Sinne des methodologischen
Nationalismus die Staatsgrenzen als quasi-natürliche Grenzen der von ihnen untersuchten Ge-
sellschaften unterstellten. Ethnologen, so Trouillot, „mimicked the state-centrism of the other
social sciences, often assuming for these [non-Western] peoples a waterish version of the
nation-state, the borders of which were alleged to be as obvious and as impermeable as those
of the North Atlantic entities“ (2002: 42 f). Kulturen wurden so die selbstverständlichen Un-
tersuchungseinheiten und als deckungsgleich mit Gesellschaften vorgestellt. „Just as France
or the United States obviously had one economy, one history, and one social life“, so Trouillot,
„the Iroquois, the Samoans, the Dobu, the Zuñi, or the Japanese for that matter, could have
only one of these“ (2002: 43). Dabei erschienen die fremden Kulturen als klassenlose Gebilde:
„For North American anthropologists, primitives became those who had no complexity, no
class, no history that really mattered − because they had culture.” (2002: 44) Die drastischen
Vereinfachungen, so Trouillot, hätten es der Disziplin erlaubt, einen festen Platz in der aka-
demischen Welt zu erobern. Ethnologen wurden eben zu Spezialisten für Kultur, und das Genre
der Ethnographie, die zu schreiben das Initiationsritual in die Zunft darstellte, zementierte die
Untersuchungseinheit „Kultur(en)“.

Kultur sei auch, so Trouillot weiter, implizit „rassifiziert“ worden. Boas hätte Rasse als
biologische Tatsache aufgefasst, die dokumentiert, aber nicht weiter problematisiert werden
musste. Weil auch die post-Boas’schen Ethnologen sich mit Rasse und Rassismus nicht be-
schäftigt hätten, so Trouillot weiter, sei der Kulturbegriff aus seiner ursprünglichen Beziehung
als Gegenbegriff zu Rasse herausgelöst und zu einem entpolitisierten „theoretical refuge“ ge-
worden (2002: 47). Amerikanische Ethnologen hätten zwar Indianer, aber keine „Schwarzen“
untersucht und schon gar keine „Weißen“. Für Rasse und Rassismus waren die Soziologen
zuständig, während das ethnologische Kulturkonzept durch seine Anbindung an scheinbar
homogene, klassenlose und konfliktarme nicht-westliche Gesellschaften von Fragen nach
Macht und Ausgrenzung freigehalten wurde.

Für die europäische Ethnologie und Soziologie treffen Trouillots Überlegungen freilich nur
partiell zu. Eine Untersuchung der wissenschaftshistorischen und gesellschaftspolitischen
Konstellationen, die hier die Rezeption des „amerikanischen“ Kulturbegriffs bestimmt haben,

316 Carola Lentz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305


steht noch aus.19 Über Trouillot hinausgehend wäre auch zu erörtern, ob nicht generell eine
systemisch-funktionalistische Betrachtungsweise zur Essentialisierung der Untersuchungs-
einheiten führt, gleichgültig, ob diese nun als Kulturen oder Gesellschaften gefasst werden.
Zumindest der Homogenisierungs-Vorwurf und die Kritik, Wandel und „agency“ zu vernach-
lässigen, treffen auch auf den den Kulturbegriff vermeidenden strukturfunktionalistischen An-
satz von Radcliffe-Brown und die britische Social Anthropology zu. Dies weiter zu verfolgen,
würde allerdings den Rahmen dieses Artikels sprengen, der nur das enger gesteckte Ziel hat,
die Geschichte der Essentialisierung und Entsoziologisierung des Kulturkonzepts und seine
rezente kritische Revision in der Ethnologie zu skizzieren.

„Adieu culture“? Kritik und Revisionsvorschläge
Mit „Abschied von der Kultur“ (ohne Fragezeichen) betitelte Trouillot (2002) seinen Artikel
in programmatischer Absicht. Auch andere Ethnologen wie etwa Lila Abu-Lughod haben den
klassischen Kulturbegriff radikal kritisiert. Diese Kritik rief wiederum diverse Revisions- und
Rettungsvorschläge auf den Plan, nicht zuletzt auch praxistheoretische Reformulierungen, die
das Kulturkonzept wieder anschlussfähig für die Soziologie machen könnten. Einige Stationen
dieser rezenten ethnologischen Debatte um Kultur sollen im Folgenden skizziert werden.

„Writing against culture“20

Lila Abu-Lughod, eine amerikanisch-palästinensische Ethnologin, die lange Zeit in Ägypten
gelebt hat, war eine der ersten, die vehement dafür argumentierte, den Kulturbegriff über Bord
zu werfen. Kultur sei „the essential tool for making other“ (1991: 43) und erzwinge geradezu
die hierarchische, machtbesetzte Unterscheidung zwischen dem Eigenen und dem Fremden.
Sie argumentiere, so Abu-Lughod, aus der Sicht von Feministinnen und halfies, Menschen,
die wie sie selbst „zwischen den Kulturen“ stünden. Die halfie-Perspektive erlaube, die Un-
terscheidung zwischen „Wir“ und den „Anderen“ auf ihre Positionalität und Machtimplika-
tionen hin zu befragen.

Indem Ethnologie kulturelle Differenz beschreibe und zur Erklärungsgrundlage gesell-
schaftlicher Phänomene mache, trage sie letztlich zur Konstruktion und Aufrechterhaltung
eben dieser Differenz bei und sperre nicht-westliche Gruppen in dieser Fremdheit geradezu
ein (Abu-Lughod 1991: 146). Im Interesse der Abgrenzbarkeit der Gruppen betone jede Ar-
gumentation mit „Kultur“ deren interne Kohärenz und Homogenität. Selbst wenn „Kultur“ in
emanzipatorischer Absicht herangezogen würde, um neue Identitäten zu bilden, bliebe die
Argumentation essentialistisch und zementiere Differenz. Von diesen Tendenzen könne der
Begriff Kultur nicht gereinigt werden, und man müsse darum Strategien finden „for writing
against culture“ (1991: 147). Ethnographien des Besonderen („ethnographies of the particu-
lar“), die auf Praxis, Strategien und Interessen fokussierten, statt in Bildern von kohärenten
kulturellen Regelwerken befangen zu bleiben, seien der einzige Ausweg. Statt kulturelle Un-

19 Überlegungen, warum sich „essentialized and racialized views of culture(s)“ (Trouillot 2002: 38) im
europäischen Kontext von Migration und Exklusion für populäre Übernahmen anboten, finden sich
bei Stolcke 1995; auch im Kontext von internationaler Politik und Entwicklungszusammenarbeit sind
manche Akteure durchaus daran interessiert, Machtdifferentiale und politische Konflikte als Fragen
von „Kultur“-Unterschieden zu redefinieren. Zu den binnenwissenschaftlichen Gründen der rezenten
Hochkonjunktur von „Kultur“ in den Geistes- und Sozialwissenschaften vgl. Bachmann-Medicks
(2006) Analyse der diversen „cultural turns“.

20 Abu-Lughod 1991. Dieser Aufsatztitel nimmt auf den Titel des die „postmoderne“ Ethnologie
einläutenden Sammelbands Writing Culture (1986) von Clifford und Marcus Bezug, dessen Beiträge
vor allem kritisch über die Rolle nachdenken, die Ethnologen als Autoren bei der Konstruktion ihres
Gegenstands spielen. Der Doppelsinn „Kultur schreiben“ und „Kultur des Schreibens“ ist von den
Herausgebern selbstverständlich intendiert.

Der Kampf um die Kultur 317

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305


terschiede zwischen Großgruppen herauszuarbeiten, sollten die Individualität und unmittelbare
Verstehbarkeit jedes einzelnen Individuums betont werden. Eine Vielzahl individueller Ge-
schichten, so Abu-Lughods Überzeugung, würde Verbindungen statt kultureller Grenzen auf-
zeigen und darlegen, „that others live as we perceive ourselves living, not as robots program-
med with ‚cultural’ rules, but as people going through life agonizing over decisions, making
mistakes […] and finding moments of happiness“ (1991: 158) − ein Beitrag zu einem „takti-
schen Humanismus“, der allerdings die grundsätzliche Positionierung der Ethnologie auf der
Seite der „Herrschaft“ in einer Welt der Ungleichheit nicht überwinden könne (1991: 159).

„Writing for culture“21

Dass der klassische ethnologische Kulturbegriff politisch missbraucht werden könne, konze-
diert auch Christoph Brumann. Doch anders als Abu-Lughod ist er überzeugt, dass die pro-
blematischen Postulate von Abgeschlossenheit, Homogenität, Kohärenz und Dauerhaftigkeit
sowie die essentialisierende Gleichsetzung von ethnischer Gruppe und Kultur dem Kulturbe-
griff nicht notwendig innewohnen. Nicht die klassischen Kulturdefinitionen hätten die Essen-
tialisierung von „Kultur“ befördert, sondern die Traditionen ethnographischen Schreibens, die
die Welt als ein Mosaik territorial abgegrenzter, intern homogener, dauerhafter Kulturen dar-
stellen würden. Wenn Ethnologen aber an der politischen Debatte über Kultur als Experten
teilnehmen wollten, dürfte sie den Kulturbegriff nicht verbannen, sondern müssten ihn refor-
mulieren und stärken. Brumann schlägt darum vor, Kultur zu definieren als

„the set of specific learned routines (and / or their material and immaterial products) that
are characteristic of a delineated group or people […] The existence of any such culture
presupposes that of other sets of routines shared by other groups of people, thus constituting
different cultures […] In identifying a culture, we have to abstract such a set of items from
observed instances of thought and behavior, selecting that which occurs repeatedly rather
than that which is singular. This is a mental operation that is not in principle different from,
say, identifiying a style in individual works of art.” (1999: 6)

Die Frage der Abgrenzung von Kulturen ist für Brumann eine Frage der Übereinstimmung von
Merkmalsbündeln, d.h. von klar identifizierbaren Arten und Weisen des Fühlens, Denkens und
Handelns. Drei Möglichkeiten der Verteilung von kulturellen Merkmalen seien theoretisch
denkbar: erstens perfekter Gleichklang und Kovariation aller ausgewählten Merkmale, so dass
sich zwei (oder mehrere) Kulturen eindeutig identifizieren ließen; zweitens eine Zufallsver-
teilung, in der gar keine abgegrenzten Kulturen erkennbar würden; und schließlich drittens
das, was Brumann als Normalfall ansieht, eine Cluster-Bildung, bei der einige Kulturmerkmale
überlappen und kovariieren, andere aber nicht. Wenn man nun zwischen Kernmerkmalen, die
von allen Mitgliedern einer Kultur geteilt werden, und weniger zentralen Merkmalen unter-
scheide, sei Kultur einfach der Begriff, der diese Cluster von Kernmerkmalen bezeichnet.
Dabei würde ein solches auf Beobachtung und Clusteranalyse gegründetes Kulturverständnis
keineswegs vollkommene Homogenität und langfristige Stabilität unterstellen. Von − zum
Beispiel − „japanischer Kultur“ zu sprechen, sei letztlich nur eine praktische Abkürzung, um
auszudrücken, dass es gewisse Routinen, Werte usw. gebe, die viele oder die meisten Japaner
teilen würden, jenseits von Klassen, Geschlechtsunterschieden und anderen Differenzen; „that
which […] [they] think, feel and do by virtue of having been in continuous social contact with
other Japanese“ (1999: 7).

Hier wird nun aber ein zentrales Problem des positivistischen Kulturbegriffs von Brumann
deutlich, nämlich die potentielle Beliebigkeit und Unerschöpflichkeit der kulturellen Inven-
tare, die zur Definition einer Kultur herangezogen werden können. Das induktive Verfahren,

21 Brumann 1999. Der Titel nimmt explizit Bezug auf den Artikel von Abu-Lughod.

318 Carola Lentz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305


das Brumann vorschlägt, lässt keine Hierarchisierung zu, sondern impliziert eine Rückkehr zu
einem vorhermeneutischen Kulturbegriff, weil die Interpretationen der Mitglieder der Kultur
selbst nicht thematisiert werden. Ungeklärt bleibt auch, in welchem Verhältnis „Kultur“ als
Set von Routinen zu Gruppenbildungsprozessen steht. Ist Gruppenbildung vorausgesetzt, da-
mit Akteure selbstbewusst Kultur abgrenzen? Was, wenn die Akteurs- und Beobachterdefini-
tionen zentraler Kulturmerkmale nicht übereinstimmen?22 Brumann fordert zu Recht, dass ein
brauchbarer Kulturbegriff drei Einsichten unbedingt berücksichtigen müsse: 1. dass die soziale
Reproduktion von Kultur niemals automatisch gegeben sei, sondern Machtprozesse bei der
Herstellung von kulturellem Konsensus eine wichtige Rolle spielten; 2. dass Kultur nicht alles
Handeln bestimme und die Individuen vollständig determiniere; und 3. dass Kultur nicht un-
bedingt an ethnische Grenzen gebunden sei und identitätsstiftend wirken müsse.23 Doch scheint
mir, dass sein additiv analytisches, quasi-statistisches Kultur-als-Merkmalscluster-Konzept
diesen Einsichten nicht gerecht werden kann.

Kultur als Prozess der Aushandlung
Diese Einsichten finden eher Eingang in Ansätzen, die Kultur(en) nicht durch einen festen,
von allen Mitgliedern geteilten Kanon von Weltbildern, Normen und Praktiken definieren,
sondern stattdessen als „Diskursfeld“ (Schiffauer 1999) oder Arena verstehen, auf der die
zentralen Werte und Institutionen immer wieder neu ausgehandelt werden. Die kulturelle Ge-
meinsamkeit werde, so Schiffauer, jeweils nur temporär hergestellt. Sie konstituiert sich im
Einverständnis über die Regeln, nach denen die Debatten geführt werden, durch die kollektive
Erinnerung an bereits geführte Debatten und durch die gemeinsamen Streitgegenstände.

Andreas Wimmer, der einen ähnlichen Ansatz wie Schiffauer verfolgt, definiert Kultur „als
ein[en] offene[n] und instabile[n] Prozess des Aushandelns von Bedeutungen […], der kognitiv
kompetente Akteure in unterschiedlichen Interessenslagen zueinander in Beziehung setzt und
bei einer Kompromissbildung zur sozialen Abschließung und entsprechenden kulturellen
Grenzmarkierungen führt“ (1996: 413). Wimmer schließt hier an die anti-parsonssche Tradi-
tion des Symbolischen Interaktionismus an und unterscheidet zwischen „verinnerlichter Kul-
tur“ oder Habitus, öffentlicher Kultur mit kollektiven Repräsentationen und Aushandlungs-
prozessen und schließlich dem Prozess sozialer Schließung und kultureller Distinktion. Mit
dem von Bourdieu entlehnten Begriff des Habitus will Wimmer das fassen, was bei Brumann
die gelernten Routinen sind – jene kulturellen Unterschiede, die jeder erlebt, wenn er etwa auf
Reisen auf Menschen anderer Herkunft stößt. Als Habitus begreift Bourdieu die durch Sozia-
lisation vermittelten Prädispositionen, die spezifische Handlungen, Wahrnehmungen und In-
terpretationen hervorbringen. Allerdings insistiert Wimmer abweichend von Bourdieu auf der
universalen Kompetenz der Menschen, „Kosten und Nutzen gegeneinander abzuwägen und
dabei die eigenen Interessen wahrzunehmen“ (1996: 407 f). Folglich sei niemand vollständig
durch den Habitus determiniert. Die habituellen Schemata brächten entsprechend der unter-
schiedlichen sozialen Lagen verschiedene Weltdeutungen und symbolische Ordnungen hervor,
die aber in einem Kommunikationsfeld aufeinander bezogen seien, in dem die Akteure, so
Wimmer, jene Elemente eruierten, in denen sie alle ihre langfristigen Ziele wiedererkennen
könnten. „Im alltäglichen Umgang der Akteure werden Situationsdefinitionen, Rollenzuwei-
sungen, Handlungspläne und Normen des zwischenmenschlichen Verkehrs ausgehandelt“
(1996: 409). Diese Aushandlung fände im Rahmen von situationsübergreifenden Überein-

22 Statistische Konsensanalysen, auf die Brumann verweist („Consensus analysis is a statistical model
for determining whether there is a common culture behind informants’ responses“, 1999: 8, Fn 11),
können das Dilemma m.E. nicht wirklich lösen.

23 Zur Problematik der Gleichsetzung von Kultur und Ethnie und zur Diskussion über das Ethnienkon-
zept anhand afrikanischer Beispiele vgl. auch Lentz 1995.

Der Kampf um die Kultur 319

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305


künften über die gültigen Regeln des Handelns und Darstellens statt und münde in einem
„symbolischen Gesellschaftsvertrag“ oder auch „kulturellen Kompromiss“, wie Wimmer es
nennt. Die Kompromissformeln hätten häufig deshalb symbolischen Charakter, weil die se-
mantische Überdichte und mehrseitige Anschlussfähigkeit von Symbolen es erlaube, sich aus
unterschiedlichen Interessenslagen heraus darauf zu verständigen. Ein kultureller Kompromiss
stelle sich ein, wenn alle in einer Arena aufeinander bezogenen Akteure ihre langfristigen
Interessen in einer gemeinsamen Symbolik formulieren könnten. Kulturelle Kompromisse
schließlich definierten dann auch die Grenzen zwischen denjenigen, die sich an ihnen beteili-
gen, und jenen, welche außerhalb ihres Geltungsbereiches stünden. Kulturelle Kompromiss-
bildung sei also mit sozialer Schließung verbunden: „Wenn diese Distinktionspraxis zum
Kernelement eines Wir-Gefühls einer Gruppe wird und sie sich als historische Abstammungs-
gemeinschaft versteht, also als Menschen gleicher Kultur und Herkunft, sprechen wir […] von
Ethnien“ (1996: 413). Die Ethnizitätsproblematik versteht Wimmer also − ganz im Sinne der
gängigen konstruktivistischen Ethnizitätstheorien (vgl. Lentz 1995) − als Phänomen sozialer
Abschließung, nicht als Ausdruck „objektiver“ kultureller Differenz.

Der Vorzug dieses Ansatzes ist zweifelsohne, dass er die Probleme der inneren Variabilität
und der Machtgebundenheit von Kultur sowie des kulturellen Wandels zu thematisieren er-
laubt. Er ermöglicht auch, die Kulturdiskurse und Abgrenzungsstrategien der Akteure selbst
zu thematisieren, ohne ihren Essentialisierungen zu folgen oder sich in den Aporien einer
statistischen Clusteranalyse zu verstricken. Kulturen sind hier jedenfalls nicht als Untersu-
chungseinheiten vorausgesetzt. Doch die „Aushandlungs“-Metapher unterstellt eine ausge-
prägte Verbalisierungsfähigkeit und Strategiegeleitetheit gesellschaftlicher Gruppen. Das
scheint der Bedeutung nicht-verbalisierter Routinen, die der Bourdieusche Habitus-Begriff
impliziert, zu widersprechen. Überhaupt passt Wimmers „rational choice“-Verständnis von
Handlungen und Akteuren nicht so recht zu dem eher kollektiv verankerten Konzept „kultu-
reller Kompromisse“. Offen bleibt auch, wie das theoretische Programm für eine empirische
Forschung zu operationalisieren wäre.24 Letztlich steht „Kultur“ auch bei Wimmer als Kurz-
formel für ein ganzes Bündel unterschiedlicher Phänomene, als begrifflicher „Joker“, der je
nach Kontext sehr verschiedenartige Bedeutungen annehmen kann. Allerdings tragen seine
Überlegungen nachhaltig zur notwendigen „Resoziologisierung“ des Kulturbegriffs bei und
thematisieren explizit die problematischen Beziehungen zwischen machtförmigen Prozessen
sozialer Gruppenbildung und kulturellen Distinktionspraktiken.

Ausblick
Gegen die inflationäre Verwendung des Kulturbegriffs außerhalb der Ethnologie − insbeson-
dere auch in politisch-normativer Absicht in den Multikulturalismusdiskussionen − könnte
man nichts unternehmen, resümiert Trouillot resigniert am Ende seiner kritischen Begriffsge-
schichte. Er fordert, dass wenigstens die Ethnologen selbst den Kulturbegriff als analytisches
Konzept aus ihren Arbeiten verbannen sollten. Ethnologen sollten stattdessen präziser benen-
nen, worum es ihnen jeweils eigentlich geht: Ideologien, Normen und Werte, religiöse Glau-
bensvorstellungen, spezifische Praktiken, Rituale oder was auch immer:

„The less culture is allowed to be a shortcut for too many things, the more sociocultural
anthropology can thrive within its chosen domain of excellence, documenting how human
thought is patterned and how those patterns are produced, rejected or acquired. Without
culture, we will continue to need ethnography“ (Trouillot 2002: 58).

24 Wimmers eigene Umsetzung des Programms (2005) in einigen Fallstudien, die vom Wandel india-
nischer Dorfgemeinden in Mexiko über die Globalisierung in einer kurdischen Siedlung im Irak bis
hin zur Einwanderungspolitik der Schweiz reichen, überzeugt mich nicht vollständig − aber das näher
auszuführen würde den Rahmen dieses Artikels sprengen.

320 Carola Lentz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305


Ähnlich argumentieren auch Roger Keesing (1994), Adam Kuper (1999: 245ff) , Chris Hann
(2007) und andere Ethnologen und plädieren für einen Verzicht auf den Kulturbegriff. Bei
einigen Soziologen zeichnet eine gegenläufige Entwicklung ab, wenn man Andreas Reckwitz’
(2008) Plädoyer für einen geertzianisch fundierten umfassenden bedeutungsorientierten Kul-
turbegriff und eine Gemeinschaft und Kultur entkoppelnde „Kontingenzperspektive“ folgt.
Aus Sicht der kulturskeptischen Ethnologen birgt diese Fokussierung auf die „symbolische
Konstituiertheit [aller] menschlicher Handlungsformen“ (2008: 38) die Gefahr, Symbolsyste-
me als autonome Gebilde von historisch spezifischen, politischen Prozessen der Machtbildung
abzukoppeln. Zugespitzt formuliert − und aus den jeweiligen Fachgeschichten verständlich
− befürwortet Reckwitz eine „Kulturalisierung“ der Gesellschaftsanalyse, während die skep-
tischen Ethnologen eine „Soziologisierung“ der Kulturanalyse fordern bzw. „Kultur“ in kon-
krete untersuchbare Teilphänomene auflösen wollen.

Notwendig scheint mir, den Dialog weiterzuführen − über die Geertz-Rezeption und Geertz-
Kritik hinaus. Drei Aspekte sind dabei für die Entwicklung gemeinsamer empirisch umsetz-
barer Forschungsfragen besonders klärungsbedürftig. 1. Was ist das „Kulturelle“ − sollte es
tatsächlich bedeutungstheoretisch gefasst werden – und wie unterscheidet es sich von anderen
Aspekten menschlichen Handelns, oder wäre von differenzierungstheoretischen Ansätzen
doch zu lernen? Sollten wir die heterogenen Bündel von Ideologien und Diskursen, verkör-
perlichten Praktiken, Ritualen und Symbolen nicht doch aufschnüren, statt sie alle unter dem
Adjektiv „kulturelle“ Dimensionen zu fassen? 2. Welche Analyseeinheiten sollten wir abste-
cken, wenn wir sowohl „Kulturen“ als auch „Gesellschaften“ als essentialisierende Konzepte
kritisieren? Ein Ergebnis der bisherigen Diskussion ist sicher, dass wir weder von national-
staatlich verfassten „Gesellschaften“ (oder auch der „Weltgesellschaft“) noch von „Kulturen“
als Untersuchungseinheiten ausgehen können, weil kulturellen Praktiken keine homogenen
Sets abgeben, die an bestimmte soziale Gruppen fest gebunden wären. Reckwitz’ Anregung
(2003: 295), die soziale Welt als ein Ensemble zu verstehen von „lose gekoppelte[n] Kom-
plexe[n] von Praktiken, die häufig nur bedingt und widerspruchsvoll aufeinander abgestimmt
oder gegeneinander abgegrenzt sind“, und dabei „soziale Felder“ und „Lebensformen“ nicht
von vornherein eng zu führen, scheint mir hier durchaus weiterführend. Doch in welchen Un-
tersuchungseinheiten wären die Beziehungen zwischen kulturellen Codes und sozialen Grup-
pen erforschbar, wie lassen sich Mikro- und Makroebenen hier in den Blick nehmen, ohne
Kulturelles wieder zu autonomisieren und Machtprozesse zu vernachlässigen? 3. Wie können
wir die strategische Essentialisierungen von „Kultur“ untersuchen, die überall in der politi-
schen Realität stattfinden, wo „Kultur“ zum Kampfbegriff wird und in die Sprache der gesell-
schaftlichen Akteure eingeht. Ein verstärkter Austausch zwischen Ethnologie und Soziologie
über diese Fragen könnte für beide Disziplinen „Kultur“ als sinnvollen Fragehorizont rehabi-
litieren und vielleicht doch als „Brückenbegriff“ fruchtbar machen.

Literatur
Abu-Lughod, Lila (1991: Writing against culture, in: Fox, Richard. G. (Hrsg.), Recapturing Anthropology:

Working in the Present, Santa Fe, S. 137–162.

Amann, Klaus / Stefan Hirschauer (1997): Die Befremdung der eigenen Kultur. Ein Programm, in: Stefan
Hirschauer / Klaus Amann (Hrsg.), Die Befremdung der eigenen Kultur. Zur ethnographischen Her-
ausforderung soziologischer Empirie, Frankfurt / Main, S. 7-52.

Arnold, Matthew (1882 [1869]): Culture and Anarchy, New York.

Bachmann-Medick, Doris (2006): Cultural Turns. Neuorientierungen in den Kulturwissenschaften, Rein-
bek / Hamburg.

Beck, Ulrich (2004): Der kosmopolitische Blick oder: Krieg ist Frieden, Frankfurt / Main.

Der Kampf um die Kultur 321

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305


Benedict, Ruth (1932): Configurations of culture in North America, in: American Anthropologist 34,
S. 1-27.

Benedict, Ruth (1989 [1934]): Patterns of Culture, Boston.

Benedict, Ruth (1946): The Chrysanthemum and the Sword: Patterns of Japanese Culture, Boston.

Boas, Franz (1938 [1911]): The Mind of Primitive Man, New York.

Brumann, Christoph (1999): Writing for culture: why a successful concept should not be discarded, in:
Current Anthropology 40, Supplement, S. 1-27.

Boonzaier, Emile (1988): „Race“ and the race paradigm, in: Ders. / John Sharp (Hrsg.), South African
Keywords: The Uses and Abuses of Political Concepts, Cape Town, S. 58-67.

Çaglar, Ayşe (1990): The prison house of culture in the study of Turks in Germany, in: Sozialanthropo-
logische Arbeitspapiere 31, Institut für Ethnologie, Freie Universität Berlin.

Clifford, James (1988): On ethnographic authority, in: Ders., The Predicament of Culture: Twentieth
Century Ethnography, Literature, and Art, Cambridge, S. 21-54.

Clifford, James / George E. Marcus (Hrsg.) (1986): Writing Culture: The Poetics and Politics of Ethno-
graphy, Berkeley.

Crapanzano, Vincent (1986): Hermes’ dilemma: the masking of subversion in ethnographic description,
in: James Clifford / George E. Marcus (Hrsg.), Writing Culture: The Poetics and Politics of Ethnography,
Berkeley, S. 51-76.

Dürr, Michael / Erich Kasten / Egon Renner (Hrsg.) (1992): Franz Boas. Ethnologe – Anthropologe –
Sprachwissenschaftler. Ein Wegbereiter der modernen Wissenschaft vom Menschen, Berlin: Staatsbi-
bliothek zu Berlin / Preußischer Kulturbesitz.

Eriksen, Thomas Hylland / Finn Sievert Nielsen (2001): A History of Anthropology, London.

Geertz, Clifford (1973): After the revolution: the fate of nationalism in the new states, in: Ders., The
Interpretation of Cultures, New York, S. 234-254.

Geertz, Clifford (1987): Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme, Frankfurt /
Main.

Geertz, Clifford (1995): After the Fact: Two Countries, Four Decades, One Anthropologist, Cambridge.

Goody, Jack (1994): Culture and its boundaries, in: Borofsky, Robert (Hrsg.), Assessing Cultural An-
thropology, New York, S. 250-261.

Gottowik, Volker (1997): Konstruktionen des Anderen. Clifford Geertz und die Krise der ethnographi-
schen Repräsentation, Berlin.

Hall, Stuart (2004): Die Frage des Multikulturalismus, in: Ders., Ideologie − Identität − Repräsentation.
Ausgewählte Schriften 4, Hamburg, S. 188-227.

Hann, Chris (2007): Weder nach dem Revolver noch nach dem Scheckbuch, sondern nach dem Rotstift
greifen: Plädoyer eines Ethnologen für die Abschaffung des Kulturbegriffs (mit Repliken von Rolf
Lindner, Doris Bachmann-Medick, Aleida Assmann, Albrecht Kokorschke), in: Zeitschrift für Kultur-
wissenschaften 1, S. 125-146.

Hauck, Gerhard (2006): Kultur. Zur Karriere eines sozialwissenschaftlichen Begriffs, Münster.

Hirschauer, Stefan (2008): Die Empiriegeladenheit von Theorien und der Erfindungsreichtum der Praxis,
in: Herbert Kalthoff et al. (Hrsg.): Theoretische Empirie. Zur Relevanz qualitativer Forschung, Frank-
furt / Main.

Hörning, Karl H. (2008): Schwieriges Verhältnis. Schwellen zwischen Ethnologie und Soziologie, in:
Paideuma 54, S. 41-58.

Hörning, Karl H. / Julia Reuter (Hrsg.) (2004): Doing Culture. Neue Positionen zum Verhältnis von Kultur
und sozialer Praxis, Bielefeld.

Huntington, Samuel (1993): The clash of civilizations?, in: Foreign Affairs 72 / 3, S. 22-49.

322 Carola Lentz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305


Kaschuba, Wolfgang (1995): Vom Verschwinden des Sozialen im gesellschaftlichen Diskurs, in: Zeit-
schrift für Volkskunde 91, S. 27-46.

Keesing, Roger M. (1987): Anthropology as interpretive quest, in: Current Anthropology 28, S. 161-176.

Keesing, Roger M. (1994): Theories of culture revisited, in: Robert Borofsky (Hrsg.), Assessin Cultural
Anthropology, New York, S. 301-312.

Kohl, Karl-Heinz (1993): Ethnologie − die Wissenschaft vom kulturell Fremden. Eine Einführung, Mün-
chen.

Kroeber, Alfred L. (1917): The superorganic, in: American Anthropologist 19, S. 163-213.

Kroeber, Alfred L. / Talcott Parsons (1958): The concept of culture and of social system, in: American
Sociological Review 23 / 5, S. 582-583.

Kroeber, Alfred L. / Clyde Kluckhohn (1952): Culture: A Critical Review of Concepts and Definitions,
New York.

Kuper, Adam (1999): Culture: The Anthropologist’s Account, Cambridge.

Kuper, Adam (2006): The culture of discrimination, in: Reginald Byron / Ullrich Kockel (Hrsg.), Nego-
tiating Culture: Moving, Mixing and Memory in Contemporary Europe, Berlin, S. 186-200.

Layton, Robert (1997): An Introduction to Theory in Anthropology, Cambridge.

Lentz, Carola (1995): „Tribalismus“ und Ethnizität in Afrika – ein Forschungsüberblick, in: Leviathan 23,
S. 115-145.

Lentz, Carola (2001): Kultur, in: Jacob E. Mabe (Hrsg.), Das Afrika-Lexikon, Wuppertal, S. 323−325.

Maderthaner, Wolfgang / Lutz Musner (2007): Die Selbstabschaffung der Vernunft. Die Sozialwissen-
schaften und die Krise des Sozialen, Wien.

Medick, Hans (1992): Plebejische Kultur, plebejische Öffentlichkeit, plebejische Ökonomie. Über die
Erfahrungen und Verhaltensweisen Besitzarmer und Besitzloser in der Übergangsphase zum Kapita-
lismus, in: Robert Berdahl et al. (Hrsg.), Klassen und Kultur. Sozialanthropologische Perspektiven in
der Geschichtsschreibung, Frankfurt / Main, S. 157-204.

Medick, Hans (1984): „Missionare im Ruderboot“? Ethnologische Erkenntnisweisen als Herausforderung
an die Sozialgeschichte, in: Geschichte und Gesellschaft 10 / 3, S. 295-319.

Moebius, Stephan / Dirk Quadflieg (Hrsg.) (2006): Kultur. Theorien der Gegenwart, Wiesbaden.

Petermann, Werner (2004): Die Geschichte der Ethnologie, Wuppertal.

Ortner, Sherry (1999): Introduction, in: Dies. (Hrsg.), The Fate of „Culture“: Geertz and Beyond, Berkeley,
S. 1-13.

Parsons, Talcott (1951): The Social System, New York.

Radcliffe-Brown, A. R. (1952): Structure and Function in Primitive Society, London.

Reckwitz, Andreas (2003): Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine sozialtheoretische Per-
spektive, in: Zeitschrift für Soziologie 32 / 4, S. 282-301.

Reckwitz, Andreas (2006 [2000]): Die Transformation der Kulturtheorien. Zur Entwicklung eines Theo-
rieprogramms, Weilerswist.

Reckwitz, Andreas (2008): Unscharfe Grenzen. Perspektiven der Kultursoziologie, Bielefeld.

Sangren, Steven (1988): Rhetoric and the authority of ethnography: „postmodernism“ and the social re-
production of texts, in: Current Anthropology 29 / 3, S. 405-435.

Sapir, Edward (1917): Do we need a „superorganic“?, in: American Anthropologist 19, S. 441−447.

Sapir, Edward (1924): Culture, genuine and spurious, in: American Journal of Sociology 29 / 4,
S. 401−429.

Schiffauer, Werner (1999): Kultur als Diskursfeld, in: Frankfurter Rundschau vom 27.4.1999.

Der Kampf um die Kultur 323

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305


Stocking, George W. (1974): The basic assumptions of Boasian anthropology, in: Ders. (Hrsg.), The
Shaping of American Anthropology, 1883−1911: A Franz Boas Reader, Chicago, S. 1-20.

Stocking, George W. (1986): Essays on culture and personality, in: Ders. (Hrsg.), Malinowski, Rivers,
Benedict and Others: Essays on Culture and Personality, Madison, S. 3-12.

Stolcke, Verena (1995): Talking culture: new boundaries, new rhetorics of exclusion in Europe, in: Current
Anthropology 36 / 1, S. 1-24.

Taylor, Charles (1997): Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung (hrsg. von Amy Gutmann).
Frankfurt / Main.

Thornton, Robert (1988): Culture: a contemporary definition, in: Emile Boozaier / John Sharp (Hrsg.),
South African Keywords: The Uses and Abuses of Political Concepts, Cape Town, S. 17-28.

Trouillot, Michel-Rolph (1991): Anthropology and the savage slot: the poetics and politics of otherness,
in: Richard. G. Fox (Hrsg.), Recapturing Anthropology: Working in the Present, Santa Fe, S. 17-44.

Trouillot, Michel-Rolph (2002): Adieu, culture: a new duty arises, in: Richard G. Fox / Barbara J. King
(Hrsg.), Anthropology Beyond Culture, Oxford, S. 37-60.

Tylor, Edward Burnett (1920 [1871]): Primitive Culture, New York.

Wimmer, Andreas (1996): Kultur. Zur Reformulierung eines ethnologischen Grundbegriffs, in: Kölner
Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 48, S. 401-425.

Wimmer, Andreas (2005): Kultur als Prozess. Zur Dynamik des Aushandelns von Bedeutungen, Wies-
baden.

Wolf, Eric (1982): Europe and the People without History, Berkeley.

Zitelmann, Thomas (2001): Kulturkreise, in: Jacob E. Mabe (Hrsg.), Das Afrika-Lexikon, Wuppertal,
S. 325−326.

Prof. Dr. Carola Lentz
Johannes Gutenberg-Universität Mainz

Institut für Ethnologie und Afrikastudien
Forum universitatis 6

55099 Mainz
lentz@uni-mainz.de

324 Carola Lentz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 20:11:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-3-305

