KiLL BiLL, KLEIST UND KANT ODER:
»YOU DIDN'T THINK IT WAS GOING TO BE THAT
EASY, DID YOU?«

GEORG MEIN
Asthetische Rahmungen

Uberblickt man die Filmkritiken, Feuilletonbeitrige und die Reaktionen
der kultur-, literatur- und medientheoretischen Wissenschaften auf das
zweiteilige Tarantino-Epos KILL BILL, so kann man sich des Eindrucks
nicht erwehren, dass hier so etwas wie ein filmischer Gliicksfall gelungen
ist. Dem Film wird neben einer grandiosen handwerklichen Machart
(Kamerafiithrung, Choreographie, Schnitttechnik usw.) insbesondere das
zugeschrieben, was Actionfilmen nur in absoluten Ausnahmefillen
unterstellt wird, ndmlich die Adelung, »édsthetisch« zu sein. Dabei bezieht
sich das Adjektiv keinesfalls auf den Film insgesamt, was ja auch
denkbar wire, z.B. mit Blick auf die kunstvoll ineinander geschachtelte
Anordnung von Riickblenden, sondern »dsthetisch¢< bezieht sich ganz
explizit auf die Kampf- und Gewaltszenen.' Robert Fischer etwa gerit
hinsichtlich des Duells der Braut mit O-Ren Ishii regelrecht ins
Schwérmen:

»Fur den Zweikampf im Schnee zwischen der Braut und O-Ren wechselt
Tarantino dann noch einmal radikal das Register: Dem Wisten folgt das
Elegische. Der Brunnen mit dem Arm, der nach unten sackt, wenn das GefaB
an seinem Ende nach einer halben Minute vollgelaufen ist, um dann mit
einem leisen »Tock!« wieder in die Ausgangsstellung zuruckzugehen, gibt
zusammen mit dem sanft rieselnden Schnee den Rhythmus vor. Das Blau des
nachtlichen Himmels und das Weil des verschneiten Gartens und der

1 Die Kritik der New York Times zu KiLL BiLL Vol. 1 endet mit der lakonischen
Bemerkung: »It has shootings, stabbings, beatings, beheadings, disem-
bowelings, amputations, mutilations, eye-gougings, slicings, choppings,
bitings and a spanking. Also some naughty words.« A. O. Scott: FILM REVIEW;
»Blood Bath & Beyond«, in: New York Times, 10. Oktober 2003.

79

14.02.2026, 14:34:29. O



https://doi.org/10.14361/9783839404379-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KILL BILL, KLEIST UND KANT

Kleidung O-Ren Ishiis scheinen schon zu warten auf das Rot des Blutes. Es ist
eine Opernkulisse, die Tarantino fur den letzten Akt von Vol. 1 findet.<?

Abb. 1: O-Ren Ishii im Garten des >House of Blue Leaves«

Nun konnte man die elaborierte These vertreten, dass ein Anliegen von
Tarantinos penibel choreographierten und farbenfroh collagierten
Gewaltorgien darin besteht, das explodierende Gewaltpotential der
Gegenwart in den Griff zu bekommen, es gleichsam filmisch in ein
Paralleluniversum zu verbannen, um es dort durch ein Ensemble von
filmischen Zitatversatzstiicken in einen immanent-dsthetischen Tradi-
tionsstrang einzuschreiben. Der Blick in O-Ren Ishiis sauber gedffnete
Schideldecke, der Blick auf ihr freiliegendes Hirn wire gleichsam der
Blick in die Kopfe der Zuschauer, die auf diese Weise — Hattori Hanzo
sei Dank — nicht nur gezeigt bekommen, dass die Bilder erst in ihren
Gehirnen zum Leben erwachen, sondern dass sie recht eigentlich auch
dort ihren kulturellen Ursprung haben.

Doch solche Interpretationsmuster zeigen, dass ganz offensichtlich
nicht nur im Film selbst, sondern vor allem in den hymnischen Beschrei-
bungen seiner Bewunderer sowie in den theoretisch versierten Deutungs-
ansitzen einiges an Rhetorik aufgeboten werden muss, um das herzu-
stellen, was man als die »dsthetische Rahmung« bezeichnen kdonnte.
Wieso ist das so und welche Funktion erfiillt dieser Rahmen? In einer
ersten, vorsichtigen Anndherung ldsst sich die These formulieren, dass
KiLL BILL ganz offensichtlich eines solchen — rhetorisch zu initia-
lisierenden — Rahmens bedarf, um einen wohl kalkulierten Effekt im
Modus der Rezeption herbeizufiihren. Es liegt die Vermutung nahe, dass
dieser Effekt letztlich ein Legitimationsmuster fiir die Rezeption von
solchen Bildern ermdglicht, deren Konsum ohne ein solches Muster
vielleicht nur negativ codiert werden konnte (z.B. als pervers, makaber,

2 Robert Fischer/Peter Korte/Georg SeeBlen: Quentin Tarantino, Berlin: Bertz
+ Fischer 2004, S. 231f.

80

14.02.2026, 14:34:29. O



https://doi.org/10.14361/9783839404379-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG MEIN

ekelhaft usw.). Gleichzeitig scheint bei KILL BILL angesichts des duf3erst
schlichten Plots dieses Muster nur tiber die Decodierung der diversen
Filmzitate herstellbar zu sein — ein Verfahren, zu dem Tarantino selbst
die Steilvorlage gegeben hat: So funktioniert der Film seiner Meinung
nach »wie eine Entenpresse«, also wie ein Kiichengerit, mit dem man die
Knochen zerquetscht, um mit dem Mark und dem Saft den Geschmack
des Gerichts anzureichern, »nur daf ich in meine Entenpresse Kung-Fu-
Filme, japanische Gangsterfilme, billige italienische Thriller, Spaghetti-
western und auch noch ein paar Monsterfilme hineintue.«’ Da das
Herausfiltern intertextueller Versatzstiicke beim Interpreten wie beim
Leser stets ein ungeheuer erleichterndes und gleichzeitig distinguiertes
Gefiihl des Wiedererkennens stiftet — und auf diese Weise auch erst das,
was man als Rezeptions- und Deutungsgemeinschaft bezeichnen konnte
—, ist es auch so erfolgreich. Dies ist freilich auch der Grund, warum
KILL BILL von dieser Gemeinschaft als »Hommage auf mehr Filme, als
die meisten Filmkritiker am Ende ihres Lebens gesehen haben werden«*
gefeiert oder als filmischer Hybridisierungsraum analysiert wird, als die
Textur einer global zirkulierenden kulturellen Energie also, die erst im
Eklektizismus ihre addquate weil universelle Ausdrucksform findet.
Allerdings stellt sich die Frage, ob Tarantinos Entenpresse nicht ein
Verfahren potenziert, das Claude Lévi-Strauss mit Blick auf das so
genannte >wilde Denkenc¢ als >bricolage« bezeichnet hat: das, was man
(noch) brauchen kann, aufzuheben, moglicherweise zu entkontextu-
alisieren und neu zu arrangieren. Sinn, so die Prdmisse, muss nicht allein
aus formaler Abstraktion resultieren, sondern kann auch das méglicher-
weise tiberraschende Ergebnis von Kombinatorik und Assoziation sein.
Es scheint daher mit Blick auf KILL BILL durchaus fraglich, dass die Re-
kontextualisierung der Bilder das addquate Verfahren darstellt, dem Plot
einen tieferen Sinn zu unterlegen. Wenn der Film tatsdchlich wie eine
Entenpresse funktioniert, so driickt er seinen Interpreten mit derselben
Gewalt das Mark aus dem Hirn, wie er die Bilder, die er zitiert, verstiim-
melt. So ist das Legitimationsmuster, das Peter Korte generiert, zwar
konsequent am #sthetischen Modus des als ob orientiert, doch letztlich
ziemlich hilflos:

»Natirlich ist KILL BILL gewalttatig, und manchmal mochte man sich sogar die
Ohren zuhalten, weil das Gerausch, das beim Eindringen von Metall in
menschliches Fleisch entsteht, nicht gerade angenehm ist. Doch wie immer
bei Tarantino hat die Gewalt einen spielerischen, asthetischen Effekt, der

3 Zit. nach Peter Korte: »Die blutige Geschichte von Q und U. Wo war Quentin
Tarantino die letzten sechs Jahre? Und warum kommt er uns jetzt mit »Kill
Bill«?«, in: FAZ am Sonntag (41) vom 12.10.2003, S. 25.

4 Ebd.

81

14.02.2026, 14:34:29. O



https://doi.org/10.14361/9783839404379-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KILL BILL, KLEIST UND KANT

das Geschehen in den Konjunktiv beférdert. -Es gibt keinen Moment«, sagt
er, »in dem man sich nicht bewuBt ist, daB man einen Film sieht. <

Tatsdchlich beférdert ja nicht die Gewalt den Film in den Modus des
Konjunktivs, sondern das durch die Asthetik des Films grundsitzlich
bereit gestellte konjunktivische Moment wird als das letzte verbliebene
Argumentationsmuster genutzt, um die Rezeption von Gewalt zu recht-
fertigen. Frei nach dem Motto: Gewalt im Film ist in Ordnung, so lange
man sich bewusst ist, dass es >nur< ein Film ist. Die Attribuierung der
Gewalt als spielerisch rickt diese dann in die (gewiinschte) Nihe solch
wirkungsméchtiger Konzepte wie dem von Schillers Briefen iiber die
dsthetische Erziehung des Menschen und reichert auf diese Weise — rein
rhetorisch freilich — das relativ primitive Legitimationsmuster dsthetisch
an. Unter dem Schleier é&sthetischer Distanz kann sich dann das
Vergniigen, das mit der Rezeption von Gewalt einhergeht, »freic ent-
falten.

Kampfende Buchstaben

War oben mit Blick auf das Duell der Braut mit O-Ren Ishii von einer
Opernkulisse die Rede, so geht diesem relegisch« codierten Kampf die
Schlacht mit den Crazy 88 Yakuzas voraus, die von Tarantino nicht
umsonst auf einer Tanzfliche als »Showdown at House of Blue Leaves«
kunstvoll choreographiert wird. Dabei wirkt die Braut nicht nur auf
ghnliche Weise androgyn wie Mignon aus Wilhelm Meisters Lehrjahre,
sondern ihr »Tanzc auf der glédsernen Tanzfldche des Lokals gleicht in
mehrfacher Hinsicht dem bekannten Eiertanz der Figur aus Goethes
Roman. Hier wie dort ist das primédre Kennzeichen eine so perfekte
Choreographie, dass sie von den Protagonisten quasi blind beherrscht
wird und wie ein mechanisches Uhrwerk abliuft:

»[S]ie verband sich die Augen, gab das Zeichen und fing zugleich mit der
Musik, wie ein aufgezogenes Raderwerk, ihre Bewegungen an [...]. Behende,
leicht, rasch, genau fiihrte sie den Tanz. Sie trat so scharf und so sicher
zwischen die Eier hinein, bei den Eiern nieder, daB man jeden Augenblick
dachte, sie miisse eins zertreten oder bei schnellen Wendungen das andre
fortschleudern. Mit nichten! Sie berihrte keines, ob sie gleich mit allen Arten
von Schritten, engen und weiten, ja sogar mit Spriingen und zuletzt halb
knieend sich durch die Reihen durchwand. Unaufhaltsam wie ein Uhrwerk lief
sie ihren Weg, und die sonderbare Musik gab dem immer wieder von vorne

5 Ebd.

82

14.02.2026, 14:34:29. O



https://doi.org/10.14361/9783839404379-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG MEIN

anfangenden und losrauschenden Tanze bei jeder Wiederholung einen neuen
StoB.«*

Wird dieser Tanz als der scheiternde Versuch einer Kunstfigur gelesen,
mit der Wirklichkeit zu kommunizieren, so riickt das von Mignon bis zu
einem perversen Grad perfektionierte Moment des Mechanischen in den
Vordergrund, das im sinnstiftenden Modus der Form die Kunst mit der
Wirklichkeit zu verbinden trachtet. Auch wenn man angesichts der
Reaktion Wilhelms glauben konnte, dass diese Form der Kommunikation
bis zu einem gewissen Grade erfolgreich ist, so unterliegt er hier doch
einem folgenschweren >misreading¢, denn Mignon will als Frau geliebt
werden und nicht als Kind.

»Wilhelm war von dem sonderbaren Schauspiele ganz hingerissen; er vergaB
seiner Sorgen, folgte jeder Bewegung der geliebten Kreatur, und war
verwundert, wie in diesem Tanze sich ihr Charakter vorziiglich entwickelte.
Er empfand, was er schon fiir Mignon gefuhlt, in diesem Augenblicke auf
einmal. Er sehnte sich, dieses verlassene Wesen an Kindesstatt seinem
Herzen einzuverleiben, es in seine Arme zu nehmen und mit der Liebe eines
Vaters Freude des Lebens in ihm zu erwecken. «”

Von der Mechanik des solitdren Tanzes ist es freilich nicht weit zum
komplizierten Regelwerk des Paar- oder Gruppentanzes. So ist fiir
Schiller ein gut getanzter und »aus vielen verwickelten Touren
komponierte[r] englische[r] Tanz«, wo alles »so geordnet [ist], dass der
eine schon Platz gemacht hat, wenn der andere kommt«, das »treffendste
Sinnbild der behaupteten eigenen Freiheit und der geschonten Freiheit
des andern.«® Nun hat Paul de Man diese AuBerung Schillers in seinem
wegweisenden Aufsatz Allegorien des Lesens bereits mit durchschla-
gender Kritik belegt und ihm vorgeworfen, die komplexe Ideologie der
Asthetik zu einer suggestiven Verkettung von Begriffen zu kondensieren,
die nahezu die Qualitit von Gemeinplédtzen gewonnen haben, allerdings
nicht auf Grund ihrer Banalitdt, sondern durch die genuine Allgemeinheit
des durch sie reprisentierten Programms.’

6 Johann Wolfgang von Goethe: »Wilhelm Meisters Lehrjahre«, in: Goethes
Werke hrsg. von Erich Trunz (Hamburger Ausgabe), Hamburg: Wegner 1959,
Bd. 7, S. 115f.

7 Ebd., S. 116.

8 Friedrich Schiller: »Kallias oder Uber die Schonheit. Briefe an Gottfried
Korner«, in: ders.: Samtliche Werke, hrsg. von Gerhard Fricke und Herbert G.
Gopfert in Verbindung mit Herbert Stubenrauch, Bd. 5, S. 425, Miinchen:
Hanser 1962.

9 Vgl. Paul de Man: »Asthetische Formalisierung: Kleists ,Uber das Mario-
nettentheater’«, in: ders., Allegorien des Lesens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1988, S. 205-233, S. 206.

83

14.02.2026, 14:34:29. O



https://doi.org/10.14361/9783839404379-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KILL BILL, KLEIST UND KANT

Denn was so anmutig und vermeintlich frei daher kommt, stellt ja
letztlich nichts anderes als einen streng determinierten Prozess kultureller
Normierung des Korpers dar, der seine prigende Gewalt auch im
,schonen Schein’ nicht vollstindig iiberblenden kann. Nicht umsonst
zieht de Man Kleists Uber das Marionettentheater als Gewihrstext
heran, um die Ideologie des Asthetischen freizulegen. Denn hier werden
die Normierungsbemiihungen, die das geschichtsoptimistische Modell
Schillers einfordert — »Geschichte als notwendiger, teleologisch
gerichteter Umweg zu allseits gelungener Synthesis«'® —, als Verluste am
Korper sichtbar:

»Haben Sie, fragte er, da ich den Blick schweigend zur Erde schlug: haben Sie
von jenen mechanischen Beinen gehort, welche englische Kinstler fiir
Ungliickliche verfertigen, die ihre Schenkel verloren haben?

Ich sagte, nein: dergleichen ware mir nie vor Augen gekommen.

Es tut mir leid, erwiderte er; denn wenn ich |hnen sage, daB diese
Ungliicklichen damit tanzen, so fiirchte ich fast, Sie werden es mir nicht
glauben. - Was sag ich, tanzen? Der Kreis ihrer Bewegungen ist zwar
beschrankt; doch diejenigen, die ihnen zu Gebote stehen, vollziehen sich mit
einer Ruhe, Leichtigkeit und Anmut, die jedes denkende Gemdut in Erstaunen
setzen.«"!

Die perfide Argumentationslogik des Marionettentheaters besteht nun
gerade darin, dass dieser Verlust nicht nur als Effekt von Normierung,
sondern als ihr finales Ergebnis beschrieben wird, als der Punkt, »wo die
beiden Enden der ringformigen Welt ineinander grlei]fen.«'? Interes-
santer Weise wird den normierenden Formalisierungsbemiithungen auch
in KILL BILL ein eigenes Kapitel gewidmet. Die Unterweisung der Braut
in chinesische Martial-Arts-Kiinste durch Pai Mei (>The Cruel Tutelage
Of Pai Mei¢) stellt nachgerade das Ideal einer spezifischen Ver-
schriankung von Form und Norm dar.

10 Harro Miiller: »Kleist, Paul de Man und Deconstrution. Argumentative Nach-
Stellung«, in: Jirgen Fohrmann und Harro Miiller (Hg.): Diskurstheorien und
Literaturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988, S. 81-95, hier S. 83.

11 Heinrich von Kleist: »Uber das Marionettentheater«, in: ders.: Samtliche
Werke und Briefe, hrsg. von Helmut Sembdner, Miinchen: Artemis & Winkler
1994, Bd. Il, S. 338-345, hier S. 341.

12 Ebd., S. 343.

84

14.02.2026, 14:34:29. O



https://doi.org/10.14361/9783839404379-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG MEIN

Abb. 2: Lehrmeister und Schiilerin — Pai Mei und Beatrix Kiddo

Die Effektivitit dieser Ausbildung verhilft der Braut nicht nur dazu,
ihrem eigenen Grab zu entsteigen (resurrectio), sie schreibt sich —
»sichtbar« gemacht durch den Verlust des rechten Auges bei Elle Driver —
auch in den Korper ein.

Wird bei Kleist Perfektion nur dort erreicht, wo durch mechanische
Glieder Schwerpunkte verschoben, Pendelbewegungen initiiert und so
die physikalische Grenzen der intakten Korpers tiberwunden werden, so
fungiert in KILL BILL paradoxerweise das Hattori Hanzo-Schwert als
eben jenes mechanische Glied, mittels dem erst das erreicht wird, was ein
perfekt modellierter Gliedermann immer schon verkorpern wiirde:
»Ebenmal}, Beweglichkeit, Leichtigkeit — nur alles in einem hoheren
Grade; und besonders eine naturgemiflere Anordnung der Schwer-
punkte.«'® Hattori Hanzo wire so gesehen ein Prothesenmacher im dop-
pelten Sinne, denn es sind vornehmlich die Schnitte seines Schwertes,
die als Folge kinstliche GliedmaBen erst notwendig machen. Nicht
umsonst ruft die Braut den Uberlebenden der Crazy 88 zu: »Those of you
lucky enough to still have your lives. Take them with you. But leave the
limbs you've lost. They belong to me now.«'* Der grofite Vorteil aber,
der durch die prothesenhafte Erweiterung zu erreichen ist, wire ein
negativer, nidmlich der, dass man »sich niemals zierte.« Und die
Definition von Ziererei wird direkt geliefert. Diese erscheint stets dort,
»wo sich die Seele (vis motrix) in irgendeinem andern Punkte befindet,
als in dem Schwerpunkt der Bewegung.«'> Worum es demnach geht, ist
die konsequente Fokussierung der Energie auf ein intendiertes Ziel. Dies
gelingt nur demjenigen, der in der Lage ist, alle Ablenkungen konsequent
auszublenden — insbesondere die der eigenen Psyche. Wem dies nicht
gelingt, dem rutscht die Seele, wie es im Marionettentheater heifit, auch
mal in den Ellenbogen. Allerdings, so wird dem Leser versichert, seien
solche Missgriffe leider unvermeidlich, seit der Mensch vom Baume der

13 Ebd., S. 341.
14 KiLL BILL: VOLUME 1, 01:25:36.
15 H. von Kleist: Uber das Marionettentheater, S. 341.

85

14.02.2026, 14:34:29. O



https://doi.org/10.14361/9783839404379-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KILL BILL, KLEIST UND KANT

Erkenntnis gegessen hat.'® (Hier blitzt ein an dieser Stelle nahe liegende
Gedanke auf, dass ndmlich das eigentliche Wesen der Kunst in der
addquaten Darstellung des von keinem reflektierenden Bewusstsein
getriibten natiirlich Anmutigen liegen miisse. Dies gilt freilich auch fiir
die Kampf-Kunst, die ihre Effektivitit erst entfaltet, wenn sie anmutig,
und d.h. natiirlich erscheint.'”) Erst die Friichte vom Baume der
Erkenntnis setzten den Menschen in Stande, zwischen Gut und Bose zu
unterscheiden — erst moralisches Résonieren, so ldsst sich folgern,
verriickt den natiirlichen Sitz der Seele im naiven Urzustand. Diesen
Uberlegungen im Marionettentheater korrespondiert auf beklemmende
Weise die Grundregel der Kriegsfithrung, die Hattori Hanzo der Braut
mit auf dem Weg gibt:

»When engaged in combat, the vanquishing of thine enemy can be the
warrior's only concern... This is the first and cardinal rule of combat:
Suppress all human emotion and compassion. Kill whoever stands in thy way,
even if that be Lord God, or Buddha himself. This truth lies at the heart of
the art of combat. Once it is mastered... Thou shall fear no one... Though
the devil himself may bar thy way. «'®

Der >Showdown at House of Blue Leaves< zeigt eindrucksvoll, in
welchem MafBe die Braut diese Regel verinnerlicht hat. Doch lésst sich
dem ballettgleichen Kampf gegen die Yakuzas noch eine andere
Dimension abgewinnen, denn die in schwarzen Anziigen kdmpfenden
Crazy 88 erinnern auf frappierende Weise an die vielen, in Frack
gekleideten Niemand aus Kafkas kurzer Erzdhlung Ausflug ins Ge-
birge."”

16 Ebd., S. 342.

17 »[S]o findet sich auch, wenn die Erkenntnis gleichsam durch ein Unendliches
gegangen ist, die Grazie wieder ein; so, daB sie, zu gleicher Zeit, in
demjenigen menschlichen Korperbau am reinsten erscheint, der entweder
gar keins, oder ein unendliches BewuBtsein hat, d.h. in dem Gliedermann,
oder in dem Gott.« Ebd., S. 345.

18 KiLL BiLL: VOLUME 1, 00:14:38.

19 Der kurze Text kann hier ganz wiedergegeben werden: »Ich weiB nicht«, rief
ich ohne Klang, »ich weiB ja nicht. Wenn niemand kommt, dann kommt eben
niemand. Ich habe niemandem etwas Bdses getan, niemand hat mir etwas
Boses getan, niemand aber will mir helfen. Lauter niemand. Aber so ist es
doch nicht. Nur daB mir niemand hilft -, sonst ware lauter Niemand hibsch.
Ich wiirde ganz gern - warum denn nicht - einen Ausflug mit einer Gesell-
schaft von lauter Niemand machen. Natiirlich ins Gebirge, wohin denn sonst?
Wie sich diese Niemand aneinanderdrangen, diese vielen quergestreckten
und eingehangten Arme, diese vielen FiiRe, durch winzige Schritte getrennt!
Versteht sich, daB alle in Frack sind. Wir gehen so lala, der Wind fahrt durch
die Liicken, die wir und unsere GliedmaBen offen lassen. Die Halse werden
im Gebirge freil Es ist ein Wunder, daB wir nicht singen.« Franz Kafka:

86

14.02.2026, 14:34:29. O



https://doi.org/10.14361/9783839404379-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG MEIN

Abb. 3: Beatrix Kiddo beim Schwerttanz

Hier wie dort dréngt sich die Analogie zu den schwarzen Buchstaben der
Schrift auf, die im Verbund als »Tanz der Worter< auf weilem Papier
eben den Text darstellen, dem sich die Deutung mit messerscharfem
Kalkiil zu nihern hat.*® Und in der Tat sind es genau 24 Yakuzas, die von
der Braut zur Strecke gebracht werden — addiert man Sofie Fatale und Go
Go hinzu, so entspricht die Anzahl exakt der Summe der Schriftzeichen
des Alphabets. Der Kampf der Braut wird so zu einem Gefecht um
Deutungshoheit — was hier vor Augen gefiihrt wird, ist die Gewalt, die
im Vorgang der Interpretation immer schon im Spiel ist. Damit aber
riickt das Massaker an den Crazy 88 in die Néhe der dritten Episode des
Marionettentheaters, nimlich dem Kampf mit dem Biren. Ahnlich wie
der Bir ist die Braut offensichtlich in der Lage, ihre Gegner zu lesen. So
erweist sich auch O-Ren Ishiis Einschétzung ihrer Kampfkunst — »silly
Caucasian girl likes to play with samurai swords«?*' — als eine tddliche
Fehldeutung. Wenn das Lesen, wie Paul de Man bemerkt, tatsdchlich mit
einem Gefecht vergleichbar ist, »dessen Kdmpfer {iber die Realitdt oder
Fiktion ihrer AuBerungen streiten«®’, so wire mit Blick auf den
»Showdown at House of Blue Leaves< zu fragen, wer hier eigentlich mit
wem kampft. Vergegenwdrtigt man sich noch einmal die brachiale
Technik der Entenpresse, die nach Tarantinos Worten die Funktions-
weise des Films beschreibt, so wird hier zwar beschrieben, wie Bedeu-
tung generiert wird, doch ein Deutungsanspruch oder eine Deu-

»Ausflug ins Gebirge<«, in: ders., Gesammelte Werke, hrsg. von Max Brod,
Frankfurt a.M.: Fischer 1950ff., Bd. 5, S. 27.

20 Detlev Kremer spricht mit Blick auf die Kafka-Erzahlung von einem »Konvoi
der kleinen schwarzen Zeichenkorper«. Detlev Kremer: »Kafka. Die Erotik des
Schreibens. Schreiben als Lebensentzug«, Frankfurt a.M.: Athenaum 1989, S.
63.

21 KILL BILL: VOLUME 1, 01:30:24.

22 P. de Man: Allegorien des Lesens, S. 224.

87

14.02.2026, 14:34:29. O



https://doi.org/10.14361/9783839404379-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KILL BILL, KLEIST UND KANT

tungshoheit wird mit Blick auf das Substrat aus zerquetschten B-Movies
explizit nicht erhoben. Fast scheint es so, als serviere Tarantino seinen
Interpreten das Gericht aus der Entenpresse in der schadenfrohen
Erwartung, dass es ihnen den Magen verderben wird. Das lustvolle
Arrangement von Filmzitaten 14dt zwar explizit zur Deutung ein, doch
der Film spielt nur mit den Zeichen und unterlduft so jeden Versuch,
Bedeutung festzuschreiben. Vieles spricht somit dafiir, den »Showdown
at House of Blue Leaves« als eine »mise en abyme« zu interpretieren, in
der der Kampf Tarantinos mit seinen Interpreten effektvoll gespiegelt
wird. Der Film proklamiert die Rache nicht nur als ein Gericht, das man
am besten kalt serviert”, sondern er vollzieht diese Rache selbst an
seinen Kritikern (insbesondere mit Blick auf die schlechten Kritiken, die
JACKIE BROWN bekam).

Das Erhabene des Realitatsverlusts

Von hier aus liee sich nun weiter fragen, ob die Gewalt in KILL BILL
nicht eben der Gewalt korrespondiert, die mit jeder Interpretation und
damit eigentlich jeder Lesehandlung einhergeht. Um noch einmal Paul de
Man zu zitieren:

»Der Status der Lesehandlung bleibt also gefahrlich in der Schwebe zwischen
Simulakrum und Wirklichkeit; Fechten ist fiir eine solche Lage der Dinge die
passende Metapher. Der Tod steht im Zentrum der Aktion und man kann
unmoglich wissen, an welcher Stelle die Komodie des Sterbens in wirkliche
Gewalt umschlagt, so wie man niemals wissen kann, wann die Darbietung der
gespielten Erotik des Tanzes in wirkliche Kopulation Ubergeht. Die Modg-
lichkeit eines solchen Umschlags ist in solchen Schauspielen des Schein-
kampfes und der Scheinvorfiihrung nie vollig abwesend; sie erzeugt die Span-
nung zwischen asthetischer Anschauung und Voyeurismus, ohne die weder
Theater noch Ballet im Geschaft waren. «*

Mit Blick auf den von de Man hier verwendeten Begriffs des
»Simulakrumss, stellt sich vor dem Hintergrund neuerer Virtualitéts-
theorien die Frage, ob das visuelle Medium Film tiberhaupt (noch?) dazu
in der Lage ist, den Schwebezustand vor dem Umschlag herzustellen, ob
also die Unterscheidung zwischen Realitdt und Imagination noch ge-
leistet werden kann. Denn selbst wenn Tarantino frohlich behauptet, dass
es bei KILL BILL keinen Moment gebe, »in dem man sich nicht bewuft

23 »Revenge is a dish best served cold.« Vgl. S. 16 im vorliegenden Band.
24 P. de Man, Allegorien des Lesens, S. 224.

88

14.02.2026, 14:34:29. O



https://doi.org/10.14361/9783839404379-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG MEIN

ist, daB man einen Film sieht«®, so ist es doch gerade diese behauptete
Differenz, die im Zeitalter der Digitalisierung langst implodiert ist. So
erscheint auch — mit Jean Baudrillard gesprochen — KILL BILL als ein
Trugbild, das keines mehr ist. Denn ganz offensichtlich entspricht
Tarantinos Film-Zitat-Collage-Technik nicht nur der zentralen Einsicht
Baudrillards, sondern denkt sie vielmehr konsequent zu Ende.

»Die Zeichen der Mode haben keine innere Bedeutung mehr und deshalb
werden sie fir grenzenlose Kommutationen und Permutationen frei. Am Ende
dieser unerhorten Emanzipation unterliegen sie logischerweise einer
irrwitzigen und minutiosen Wiederholung, das heiBt einer rekurrierenden
Wiederaufnahme aller moglichen Formen. «2

Wenn fiir Baudrillard die Simulation den Prozess darstellt, durch den
Realitdt usurpiert wird, dann ist das Simulakrum der Ausdruck fiir die
Konditionen dieses Prozesses: ein System, wo leere Zeichen auf sich
selbst referieren, wo also Wert und Bedeutung abwesend sind. Da aber
angesichts dieser Entwicklung »>die Spannung zwischen dsthetischer An-
schauung und Voyeurismus< kollabiert, stellt sich die bereits oben aufge-
worfene Frage nach den Rezeptionsbedingungen einer »>Asthetik der
Gewalt« mit erneuter Radikalitét.

Konstatiert man im Kontext dieser von Kleist inspirierten KILL BILL-
Lektiire, dass sich die Kleist-Kant-Bezichung seit Werner Hamachers
Das Beben der Darstellung” in einer prignanten Volte auf das Erhabene
zuschreibt™, so fithrt die Frage nach einer »>Asthetik der Gewalt< aus
philosophischer Perspektive zwangsldufig in die Kritik der Urteilskrafi.
Hamacher konnte in seiner luziden Interpretation deutlich machen, dass
die Kantische Auffassung des Erhabenen als ein Darstellungsproblem
»das Beben des Bebens in den Text als Erschiitterung der Darstellung
verlingert.«** Im Rekurs auf Kants Theoriestiick wire dann die Frage in
Richtung KILL BILL zu verldngern, ob die Rezeption von Gewalt im Film
analog zu dem Prozess codiert werden kann, den Kant fiir die Konsti-
tution des dsthetischen Urteils mit Blick auf das Erhabene beschreibt.
Dann nidmlich konnte die These vertreten werden, dass erst durch die
Rezeption von filmischen Gewaltdarstellungen ein reflexiver Prozess

25 Zit. nach P. Korte: Die blutige Geschichte von Q und U, S. 25.

26 Jean Baudrillard: »Der symbolische Tausch und der Tod«, Miinchen: Matthes
& Seitz 1982, S. 133.

27 Werner Hamacher: »Das Beben der Darstellung«, in: David Wellbery (Hg.):
Positionen der Literaturwissenschaft, Miinchen: Beck 1985, S. 149-173.

28 Vgl. dazu: Elmar Locher: »Verstellte Schriften. Differenz und Spur. An-
merkungen zum materiellen Substrat bei Kleist«,
http://www.textkritik.de/vigoni/locher.htm (01.03.2006)

29 Ebd.

89

14.02.2026, 14:34:29. O



https://doi.org/10.14361/9783839404379-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KILL BILL, KLEIST UND KANT

initiiert wird, der dem Subjekt eine Einsicht iiber seine eigene Verfasst-
heit vermittelt, die anders nicht zu haben ist. Anders formuliert: Lasst
sich die Begriindung, die Kant fiir jene eigentiimlich »negative Lust« am
Erhabenen ausformuliert, auf das lustvolle Moment iibertragen, das die
Rezeption von Gewaltdarstellungen bietet? Um diese Frage zu beant-
worten, ist eine kurze Rekapitulation der zentralen Argumentations-
bausteine der Analytik des Erhabenen unumgénglich.

Zunichst fillt die eigentiimlich dialektische Spannung auf, die Kant
dem Erhabenen zugesteht: Auf der einen Seite soll »Unbegrenztheit an
ihm, oder durch dessen Veranlassung, vorgestellt« werden, gleichzeitig
aber wird auf der anderen Seite eine Vorstellung von Totalitdt »hinzuge-
dacht«.*® Lisst sich das Schéne gleichsam epistemologisch als »Darstel-
lung eines unbestimmten Verstandesbegriffs« begreifen®', so werden
durch das Erhabene Vernunftbegriffe plastisch.”? Kennzeichnend fiir die
Struktur wie fiir die Darstellung scheint dabei eine Art Zégern, ein Auf-
schub zu sein, wie er beim Uberschreiten einer Grenze auftritt. Dem
Erhabenen ist gleichsam ein liminatorisches Prinzip eingeschrieben, das
aus dem spezifischen Widerspiel von Grenze und Uberschreitung
resultiert: Das Gefiihl des Erhabenen ist eine Lust,

»welche nur indirecte entspringt, namlich so, daB sie durch das Gefiihl einer
augenblicklichen Hemmung der Lebenskrafte und darauf sogleich folgenden
desto starkem ErgieBung derselben erzeugt wird, mithin als Rihrung kein
Spiel, sondern Ernst in der Beschaftigung der Einbildungskraft zu sein
scheint.«*

30 Immanuel Kant: »Kritik der Urteilskraft« (KdU), hrsg. von Wilhelm
Weischedel, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996, § 23.

31 Tatsdchlich bedarf die im Asthetischen intuitiv aufgefasste Einheit der Ge-
stalt keiner vorangehenden transzendentalen Synthesis, da sich Einbildungs-
kraft und Verstand nicht feindlich gegeniiberstehen, sondern vielmehr im
freien Spiel miteinander kooperieren. Gleichzeitig ist die von der Ein-
bildungskraft in der asthetischen Reflexion gebildete Form mit derjenigen
Form analog, die zum Gelingen der Synthesisleistung des Verstandes die Vor-
aussetzung bildet. Die zufallige Quasi-Kooperation der beiden Erkenntnis-
krafte wird daher subjektiv als ein Gefuihl der Harmonie empfunden. Damit
wird, ohne dass tatsachlich eine Erkenntnisleistung erbracht wird, durch die
Reflexion uber die Form des (schonen) Gegenstandes der gleiche Gemiits-
zustand wie bei einem tatsachlichen Erkenntnisprozess bewirkt. Nur deshalb
kann Kant auch behaupten: »Soll nun der Bestimmungsgrund des Urteils uber
diese allgemeine Mitteilbarkeit der Vorstellung bloB subjektiv, namlich ohne
einen Begriff vom Gegenstande gedacht werden, so kann er kein anderer als
der Gemdutszustand sein, der im Verhaltnisse der Vorstellungskrafte zu ein-
ander angetroffen wird, sofern sie eine gegebene Vorstellung auf Erkenntnis
liberhaupt beziehen.« KdU § 9.

32 Kdu, §23.

33 Ebd.

90

14.02.2026, 14:34:29. O



https://doi.org/10.14361/9783839404379-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG MEIN

Dieses liminatorische Element hat seinen Grund insbesondere darin, dass
das Erhabene — anders als das Schéne — keine Ubereinstimmung von
Rezeptionsmodus und formaler Struktur, wodurch der Gegenstand der
Urteilskraft entgegen tritt, fiir sich reklamieren kann. Vielmehr erscheint
das Erhabene hinsichtlich seiner Form nachgerade zweckwidrig fiir die
Urteilskraft und »gleichsam gewalttitig fir die Einbildungskraft«.”*
Paradoxerweise aber wird es umso erhabener beurteilt, je energischer es
den Rezeptionsparametern entgegen lauft, je gewalttitiger es sich dem
Formprinzip der Urteilskraft widersetzt. Daher kann nach Kant das
eigentliche Erhabene auch »in keiner sinnlichen Form enthalten sein,
sondern trifft nur Ideen der Vernunft«.”> An dieser Stelle tritt das oben
genannte Widerspiel von Grenze und Uberschreitung besonders deutlich
zutage: Das Erhabene ist ein Prinzip, durch das die Unmdéglichkeit,
Vernunftideen angemessen darzustellen, eine sinnlich Reprisentations-
form findet. Auf diese Weise aber wird quasi ex negativo das, was sich
einer Darstellung entzieht, besonders eindringlich ins Bewusstsein ge-
rufen. Indem sich im Erhabenen das bestindige Scheitern der Versuche
verdichtet, jene Schwelle zu tiberwinden, vor der sich die Sinnlichkeit
mit Blick auf das Intelligible zuriick staut, tritt eine Reflexionsfigur auf
den Plan, die in einer schmucken Umkehr aus diesem Scheitern eine
positive Bilanz mit Blick auf die eigene Subjektkonstitution ziehen kann.
Kant exemplifiziert diesen Gedanken, indem er das quantitative Moment
des Erhabenen ins Zentrum riickt und definiert: » Erhaben ist das, mit we-
Ichem in Vergleichung alles andere klein ist.«’° Dies aber scheint ein Pa-
radox zu sein, denn es ist leicht einzusehen, dass in der Sinnenwelt kein
quantitatives Absolut (weder in mikroskopischer noch in makrosko-
pischer Hinsicht) existiert — geschweige denn als reelle Idee denkbar
wire. Das Unvermdgen des Geistes, die Dinge der Sinnenwelt quantitativ
absolut zu erfassen, das Unvermdgen also, das sinnliche Korrelat eben
der Grenze auf den Begriff zu bringen, die mit der Vorstellung des abso-
lut Groflen einhergeht, offenbart zugleich ein Vermdgen des Gemiits,
diese Idee immerhin doch denken zu konnen.”” Aus der Unangemes-
senheit des Vermogens zur Grofenschitzung erwiéchst also erst jenes
spezifische Gefiihl fiir eine tibersinnliche Fahigkeit im Subjekt selbst, die
sich in der erhabenen Geistesstimmung manifestiert. Daher folgert Kant:

34 Ebd., Hervorhebung vom Verf.

35 Ebd.

36 Kdu, § 25.

37 »Aber eben darum, daB in unserer Einbildungskraft ein Bestreben zum Fort-
schritte ins Unendliche, in unserer Vernunft aber ein Anspruch auf absolute
Totalitat, als auf eine reelle Idee liegt: ist selbst jene Unangemessenheit
unseres Vermogens der GroBenschatzung der Dinge der Sinnenwelt fiir diese
Idee die Erweckung des Gefiihls eines ibersinnlichen Vermogens in uns.«
KdU, § 25.

91

14.02.2026, 14:34:29. O



https://doi.org/10.14361/9783839404379-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KILL BILL, KLEIST UND KANT

»wErhaben ist, was auch nur denken zu kénnen ein Vermogen des Gemiits
beweiset, das jeden Mafstab der Sinne iibertrifft.«’® Da dieses Vermogen
erst im Scheitern erfahrbar wird, spricht Kant von einem »schnell-
wechselnden AbstoBen und Anziehen ebendesselben Objekts.«*

Damit aber wird, folgt man den Uberlegungen Hamachers, der
Darstellung das Fundament entzogen, denn in ihr selbst dffnet sich, wie
schon Kant bemerkt »gleichsam ein Abgrund, worin sie sich selbst zu
verlieren fiirchtet.«™ Dieses oszillierende Moment markiert eben jene
liminatorische Schwellenstruktur, von der oben bereits die Rede war und
die nun — zumindest partiell — analog zu der Struktur des baudril-
lardschen Simulakrums gedacht werden kann.

»Die Dinge haben Wege gefunden der Dialektik der Bedeutung von der sie
uberhatten, zu entfliehen: die unendliche Proliferation, die Potenzierung,
das Hochtreiben ihrer Wesen, in eine steigernde Extremitat, in eine Obszoni-
tat, die von nun an als ihre immanente Finalitat und ihre unsinnige Vernunft
tatig ist.«*'

Wenn Tarantinos Zitat-Collagen darauf hin angelegt sind, die Signifi-
kanten im besten lacanschen Sinne iiber das Signifikat gleiten zu lassen,
so lasst sich nun folgern, dass die Stringenz, mit der in KILL BILL die
filmischen Zeichen im Modus der Gewalt streng selbstreflexiv organi-
siert sind, eben jene immanente Finalitit hervorkehrt, mittels der die
Vorstellung einer als authentisch begriffenen Wirklichkeit radikal ver-
drangt wird. Genau diese Verschleifung des Realen, dieses Verschwin-
den der Wirklichkeit in der Simulation aber 16st im Betrachter jene
eigentiimlich negative Lust des Erhabenen aus, da die Gewalt des Films
letztlich als die Gewalt verstanden werden muss, mit der sich das Ima-
gindre des Realen beméchtigt. Ist dies einmal zugestanden, so riicken der
daraus resultierende Bedeutungs- respektive Wahrheitsverlust und damit
zugleich die Lesbarkeit bzw. Unlesbarkeit dieses Films ins Zentrum der
Aufmerksamkeit.

38 Ebd.

39 Ebd., §27.

40 Ebd.

41 Jean Baudrillard: »Die fatalen Strategien«, Miinchen 1985, S. 7.

92

14.02.2026, 14:34:29. O



https://doi.org/10.14361/9783839404379-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG MEIN

Literaturverzeichnis

Baudrillard, Jean: Der symbolische Tausch und der Tod, Miinchen:
Matthes und Seitz 1982.

Baudrillard, Jean: Die fatalen Strategien, Miinchen: Matthes und Seitz
1985.

Fischer, Robert/Korte, Peter/SeeBlen, Georg: Quentin Tarantino, Berlin:
Bertz + Fischer 2004 (film: 1).

Goethe, Johann Wolfgang von: »Wilhelm Meisters Lehrjahre«, in:
Goethes Werke, hrsg. von Erich Trunz (Hamburger Ausgabe),
Hamburg: Wegner 1959, Bd. 7.

Hamacher, Werner: »Das Beben der Darstellung«, in: David Wellbery
(Hg.), Positionen der Literaturwissenschaft, Miinchen: Beck 1985, S.
149-173.

Kafka, Franz: »Ausflug ins Gebirge«, in: ders., Gesammelte Werke, hrsg.
von Max Brod, Frankfurt a.M.: Fischer 1950ff., Bd. 5, S. 27.

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, hrsg. von Wilhelm Weischedel,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996.

Kleist, Heinrich von: »Uber das Marionettentheater, in: ders., Samtliche
Werke und Briefe, hrsg. von Helmut Sembdner, Miinchen: Artemis &
Winkler 1994, Bd. 11, S. 338-345.

Korte, Peter, »Die blutige Geschichte von Q und U. Wo war Quentin
Tarantino die letzten sechs Jahre? Und warum kommt er uns jetzt mit
»Kill Bill«?«, in: FAZ am Sonntag (41) vom 12.10.2003, S. 25.

Kremer, Detlev: Kafka. Die Erotik des Schreibens. Schreiben als Lebens-
entzug, Frankfurt a.M.: Athendum 1989.

Locher, Elmar: »Verstellte Schriften. Differenz und Spur. Anmerkungen
zum materiellen Substrat bei Kleist«, http://www.textkritik.de/vigoni/
locher.htm (01.03.2006)

de Man, Paul: »Asthetische Formalisierung: Kleists >Uber das Marionet-
tentheater«, in: ders., Allegorien des Lesens, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1988, S. 205-233.

Miiller, Harro: »Kleist, Paul de Man und Deconstrution. Argumentative
Nach-Stellung«, in: Jurgen Fohrmann und Harro Miiller (Hg.):
Diskurstheorien und Literaturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1988, S. 81-95.

Schiller, Friedrich: »Kallias oder Uber die Schénheit. Briefe an Gottfried
Kormer«, in: ders.: Samtliche Werke, hrsg. von Gerhard Fricke und
Herbert G. Gopfert in Verbindung mit Herbert Stubenrauch, Bd. 5,
Miinchen: Hanser 1962.

Scott, A. O.: FILM REVIEW; »Blood Bath & Beyond«, in: New York
Times, 10. Oktober 2003.

93

14.02.2026, 14:34:29. O



https://doi.org/10.14361/9783839404379-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:34:29.



https://doi.org/10.14361/9783839404379-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

