
116   |   S+F (23. Jg.)  4/2005

T H E M E N S C H W E R P U N K T    |   Bach, The Politics of Security

Der »Dschihadismus«: Gewaltideologie einer politischen 
Sekte
Kai Hirschmann*

Abstract: The fi ght against terrorism with traditional instruments of power like armed forces, police and repressive diplomacy 
often misses the intended effect. The recognition that organisations of fi ghters under the ideology of the »jihad« have similarities 
with the structures of sects, must be taken into account in the fi ght against the Islamic terror. The leading heads of the Islamic 
terror are rather »propagandists of the jihad« than hierarchic leaders and, therefore, quickly replaceable. If individual people of 
a terrorist organisation get killed or force is used on its adherents, the idea of jihad will rather win than lose popularity. Because 
of that, a theological and political analysis of the ideology of the Islamic terror, by the western-Christian communities  and the 
muslim parishes, must become the aim of all efforts.

Keywords: Islamistischer Terrorismus, Terrorismus, Dschihadismus, Sekte, Islamismus, Terrorismusbekämpfung

appears either as evidence of a permanent state of emergency 
or an accurate refl ection of the domestic dimension of the 
»war on terror«. On the other hand, to the extent that prepar-
ation for terrorism and tornados falls into the same category, 
the political mobilization quality of the »war on terror« may 
actually be diminished by its practical homology with the 
more politically neutral planning for natural disasters.23 Today 
we fi nd the new security frontier at the intersection of the 
new paradigm of preparedness and the older national security 
state.

The politics of security in the United States fi ve years after 
September 11th is a mixture of institutional adaptation to the 
new logics of the preparedness paradigm and the old game of 
political manipulation for partisan gain. Both of these dynam-
ics affect the role of the United States in global security. Pre-
paredness could be a vehicle for latter-day isolationists, or it 
could be a basis for new forms of international cooperation on 

23 Which is not to say that the preparations and consequences of natural dis-
asters cannot be terribly politicized. One need only think of the way Tokyo 
Mayor Shintaro Ishihara has manipulated public sentiment against Koreans 
and Chinese during the annual disaster preparedness event on the anni-
versary of the 1923 Great Kanto Earthquake, or the pathetically botched 
response to the destruction of New Orleans by Hurricane Katrina in 2005. 
Nonetheless, it is axiomatic that one cannot attribute intention to a hur-
ricane or earthquake the way one can to a human entity.

topics from trade to disaster response. The misuse of power by 
the Bush Administration could fi nally call forth a principled 
response from Congress, or it could result in an even deeper 
crisis of the rule of law with perilous consequences both at 
home and abroad. 

In the months after the attack there was a gap between those 
for whom 9/11 »changed everything« and those for whom 
9/11 did not warrant a historical caesura. With our very limit-
ed hindsight we can nonetheless identify September 11th as 
a critical event for the politics of security in the United States 
in that it acted as a catalyst for widespread bureaucratic reor-
ganization (such as the DHS), provided opportunities for au-
dacious policy adventures (as in Iraq), hardened ideologies (as 
with radical Islamic groups), and propelled the concentration 
of executive power (as with Bush’s championing of the uni-
tary executive). A historical institutionalist may well consider 
these last years of the Bush Administration a critical juncture, 
the path dependent outcome of which will determine the se-
curity of us all for a long time to come. We can only work to 
insure that the dynamics set in motion by the attack will be 
consonant with the rule of law, not its further attenuation. 
And I still miss the towers every day.

Der Kampf1 gegen den Terrorismus wird heute weltweit 
geführt. Leider oft mit untauglichen Mitteln, weil es 
häufi g an einer detaillierten Analyse dieses Gewalt-

phänomens mangelt. Eine personen- und gruppenbezogene 
Bekämpfung mit traditionellen Machtinstrumenten wie 
Streitkräften, Polizei und repressiver Diplomatie läuft häufi g 
ins Leere, weil der Gegner sich nicht in klassischen, hierar-
chischen oder personenbezogenen Strukturen organisiert hat. 
Die derzeitigen Protagonisten des weltweiten gewaltbereiten 
Islamismus und Dschihadismus sind Dienstleister für eine 

*  Dr. Kai Hirschmann, Stv. Direktor, Institut für Terrorismusforschung und 
Sicherheitspolitik (IFTUS) und Lehrbeauftragter am Institut für Politische 
Wissenschaft und Soziologie der Universität Bonn.

Gewaltideologie, nicht aber deren Schöpfer. Die Organisation 
von Kämpfern unter der Ideologie des »Dschihad«, die sehr 
wenig mit dem Islam zu tun hat, ist vergleichbar mit Sekten 
und ihren Strukturen. Daher muss bei der Bekämpfung des 
islamistischen Terrorismus bedacht werden: Es handelt sich 
um eine Idee bzw. Weltanschauung in den Köpfen, die sich 
weltweit wie eine Sekte strukturiert und verhält.

1. Charakteristika von Sekten

Der gewaltbereite Islamismus und Dschihadismus ist bisher 
selten unter dem Sektenaspekt betrachtet worden, da bei der 

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-3-116 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 07:36:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-3-116


S+F (24. Jg.)  3/2006   |   117

Hirschmann, Der »Dschihadismus«   |   T H E M E N S C H W E R P U N K T

Auseinandersetzung mit dem Phänomen auf die Erfahrungen 
mit den traditionellen Terrorgruppen der Vergangenheit zu-
rückgegriffen wird. Das neue ideologiegesteuerte Gewaltphä-
nomen ist aber weder an bestimmte Länder und Regionen 
noch an Personen gebunden, sondern funktioniert über die 
Anwendung, Interpretation und Weiterentwicklung eines Ge-
waltkonzeptes, das wesentlich älter ist als Personen wie z.B. 
Osama bin Laden.

Überwiegend sind es bisher Aufsehen erregende Einzelereig-
nisse, die das öffentliche Bewusstsein zum Thema »Sekten und 
Gewalt« prägen. Einige Beispiele1: 

• Der Massensuizid der Anhänger des »Volkstempels«. Die 
Aufforderung des Sektenführers Jim Jones: »Die Zeit ist ge-
kommen, uns an einem anderen Ort wiederzutreffen«, führ-
te im November 1978 im Urwald von Guayana zum Tod 
von 912 Mitgliedern des »Volkstempels«. Unter den Opfern 
befanden sich 276 Kinder. Sie tranken mit Zyankali versetzte 
Limonade oder wurden erschossen.

• Das Ende der »Davidianer« in Waco (USA) am 19. April 
1993. Dort belagerten Einheiten der Bundespolizei 1993 das 
Hauptquartier der »Davidianer-Sekte«, einer bis an die Zäh-
ne bewaffneten rechtsfaschistisch-apokalyptischen Gruppe, 
weil diese in ihrer abgeschlossenen Kommune auch ein 
größeres Waffenlager angelegt hatten. Einer Durchsuchung 
entzog sich die fundamentalistische Sekte durch Kampf. Als 
die Gebäude vor laufenden Fernsehkameras aus aller Welt in 
Flammen aufgingen, verbrannten auch Sektenführer David 
Koresh und 75 seiner Anhänger.

• Der Selbstmord bzw. Mord der Gruppe der »Sonnentempler« 
von Luc Jouret und Joseph di Mambro (Schweiz, Kanada, 
Frankreich 1994/95). Der von Luc Jouret empfohlene »Tran-
sit zum Sirius« endete 1994 in Kanada und der Schweiz mit 
dem Tod von 53 »Sonnentemplern«. In der Folgezeit nah-
men sich weitere 21 Mitglieder das Leben.

• Der Anschlag (mit dem chemischen Kampfstoff Sarin) am 
20. März 1995 auf das Tokioter U-Bahnnetz durch die Sekte 
»Aum Shinrikyo« (»Höchste Wahrheit«), angeleitet von ih-
rem spirituellen Führer Shoko Asahara. Die austretenden Sa-
rin-Dämpfe verbreiteten sich in 15 U-Bahn-Stationen. Durch 
den Anschlag starben zwölf Menschen, über 5.500 wurden 
verletzt.

• Der Selbstmord von Mitgliedern der »Heaven‘s Gate«-Sekte. 
Um mit einem UFO im Schatten des Kometen Hale-Bopp ins 
Jenseits zu starten, empfahl Sektenführer M.H. Applewhite 
im März 1997 seinen Anhängern in den USA, vergifteten 
Pudding zu essen. Er und 38 Sektenmitglieder starben.

• Im August 1998 bereiteten sich im Südschwarzwald rund 
700 Mitglieder der Gemeinschaft »Fiat Lux« auf den bevor-
stehenden Weltuntergang vor. Am 9. August 1998 sollte der 
drei Monate andauernde Dritte Weltkrieg beginnen. Da-
nach, so die Prophetin Erika Bertschinger-Eicke alias Uriella, 
würden sich die Polkappen der Erde verschieben, ein Komet 
in die Nordsee rauschen, Vulkane in der Eifel ausbrechen 
und zwei Drittel der Menschheit ertrinken. Das verbleibende 

1 Hirschmann/Tophoven/Dietl (2006), Kap. 7; Rohmann (1998), S. 7 und Senats-
verwaltung Berlin (1997), S. 5.

Drittel der Menschheit würde daraufhin von Raumschiffen 
aufgenommen und gerettet werden.

Die Bespiele zeigen, dass auch für absurde Ideen und Konzepte 
größere Zahlen von Anhängern zu gewinnen sind, die für ihre 
Überzeugungen (mit Ausnahme von »Fiat Lux«) bereit sind, 
sich und andere Menschen zu töten. Derartige Sektenstruktu-
ren hat es nicht nur im weltanschaulichen Bereich, sondern 
auch unter den Anhängern von Buchreligionen immer wieder 
gegeben. Besonders deutlich wird dies im Bereich christlicher 
Sekten,2 die in ihrer Radikalität teilweise auch vor Gewalt 
nicht zurückschreckten.

Sprachlich kommt der Begriff »Sekte« von »sequi« (lateinisch 
»folgen«) und ist die Übersetzung von »hairesis« (griechisch 
»Wahl, Gefolgschaft«), was diejenigen bezeichnete, die den 
Anschauungen eines Philosophen folgten. Andererseits wird 
er abgeleitet von »secare« (lateinisch »trennen, abschneiden«) 
und bezeichnet eine Gruppe, die sich mit und wegen einer 
besonderen Lehrmeinung von einer herrschenden Religion 
gelöst hat.3 Nach Gasper/Müller/Valentin wird der Sektenbe-
griff »als eine Bezeichnung für sich abschließende, in Lehre 
und/oder Praxis von der Mehrheit abweichend orientierte, so-
mit dissidierende Minderheiten verwendet«.4 Beckers/Reimer 
beschreiben derartige »Gemeinschaften« als »eine Abspaltung 
von einer vorgegebenen Kirche oder Religionsgemeinschaft − 
bzw. eine Sonderbildung in ihrem Raum und mit Bezug zu 
ihr −, die ›sektiererische Züge‹ aufweist«.5

In der soziologischen und sozialwissenschaftlichen Literatur 
wird eine »Sekte« bestimmt durch das Maß, in dem sie in Span-
nung, Widerspruch und Gegensatz zu ihrer Umwelt steht.6 Als 
»Sekte« wird hier eine kleine, exklusive, religiöse oder welt-
anschauliche, wissenschaftliche oder auch politische Gruppe 
verstanden, die von ihren Anhängern ein totales Engagement 
fordert und die dabei ihre Trennung von der Umwelt und de-
ren Zurückweisung besonders betont.7 »Sekte« wird mithin als 
Bezeichnung für sich abschließende, in Lehre und/oder Praxis 
von der Mehrheit abweichende Minderheiten verwendet.8 Sek-
ten versprechen, sowohl die meisten persönlichen Wünsche 
eines Menschen zu erfüllen als auch eine ganze Reihe von ge-
sellschaftlichen Defi ziten auszugleichen. Im Allgemeinen bie-
ten Sektenführer einfache Lösungen für die immer komplexer 
werdenden Probleme der Welt an.9 Im umgangssprachlichen 
Gebrauch ist der Ausdruck »Sekte« zum Synonym für eine 
abgeschlossene, der Umwelt gegenüber feindlich eingestellte 
ideologische Gemeinschaft mit tendenziell konfl ikthafter bis 
gefährlicher Lehre und Binnenstruktur geworden.10 Folgende 
Charakteristika und Gemeinsamkeiten solcher Bewegungen 
(Gruppen) können festgestellt werden:11

2 Siehe hierzu detailliert Reller/Kießig/Tschoerner (1978).
3 Sprachliche Herleitung nach Wikipedia –  die freie Enzyklopädie, Defi nition 

»Sekte«.
4 Vgl. Gasper/Müller/Valentin (1990), S. 973.
5 Vgl. Beckers/Kohle (1994), S. 68.
6 Siehe z.B. Wilson (1970), Johnson (1971) und Stark/Bainbridge (1985); Zusam-

menfassung bei Enquete-Kommission (1998), S. 19.
7 Vgl. Abercrombie/Hill/Turner (1994), S. 371 und Enquete-Kommission (1998), 

S. 19..
8 Rohmann (1998), S. 6.
9 Zimbardo (1997).
10 Vgl. BMFS (2003), S. 9.
11 Vgl. Canadian Security Intelligence Service (2000), S. 2.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-3-116 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 07:36:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-3-116


118   |   S+F (24. Jg.)  3/2006

T H E M E N S C H W E R P U N K T    |   Hirschmann, Der »Dschihadismus«

• Extremistische oder apokalyptische Überzeugungen.

• Dualismus: Der Glaube, dass die Welt in »Gut« und »Böse« 
aufgeteilt ist, wobei man selbst das »Gute« repräsentiert.

• Verfolgte Auserwählte: Man sieht sich selbst als auserwähl-
te Elite (Propheten), die von verrückten und tyrannischen 
Mächten verfolgt werden.

• Determinismus: Die Bewegungen glauben, nur sie können 
der ultimative Gewinner des »letzten Kampfes« sein. Dabei 
erscheint eine gewaltsame Auseinandersetzung immer not-
wendiger.

• Rettung durch Konfl ikt: Eine (Seelen-)Rettung hängt von der 
Teilnahme am Kampf ab, dessen Ziel die Vernichtung des 
Gegners ist.

• Mitgliederkontrolle/totalitäre Strukturen: Die Bewegung (Grup-
pe) kontrolliert jeden Lebensbereich ihrer Mitglieder. Sie ist 
totalitär strukturiert.

• Fehlende Hemmschwellen: Da die gesellschaftlichen Normen 
und Regeln »des Feindes Werk« sind, können sie beliebig 
missachtet werden.

Die Gründe für den Beitritt zu einer Sekte liegen in der Regel 
in der Persönlichkeitsstruktur sowie dem Dissens zwischen 
persönlichen Erwartungen und der Lebensrealität begründet. 
Sie setzen sich z.B. zusammen aus:12

• dem Bedürfnis nach Gemeinschaft, Solidarität und Grup-
penzugehörigkeit,

• der Suche nach Lebenssinn, nach Lösungen und nach einer 
sinnvollen Tätigkeit,

• dem Bedürfnis nach Spiritualität, Wahrheit und religiöser 
Erfahrung,

• der Sehnsucht nach Orientierung, Richtungsweisung und 
Zukunftsperspektiven,

• der Suche nach Autorität und geistiger Lenkung,

• dem Vorliegen von Krisen- und Übergangssituationen bzw. 
kritischer Lebensereignisse, für die der Gegner bzw. die Um-
welt verantwortlich gemacht wird,

• der Entwicklung starker negativer Emotionalität gegenüber 
der politischen, religiösen und/oder gesellschaftlichen Um-
gebung z.B. durch Verlusterlebnisse.

Im Grunde sind die Argumentationsmuster aller religiösen 
oder pseudo-religiösen Sekten weltweit vergleichbar, nur die 
jeweiligen Ideologien und Thesen austauschbar. Die schab-
lonenhafte Weltsicht und die Schlussfolgerungen daraus er-
scheinen in der Struktur nicht weit voneinander entfernt, da 
alle Sekten und Glaubensgemeinschaften einen radikal oppo-
sitionellen Gesellschaftsentwurf haben, sich von Feinden um-
zingelt sehen und diese meinen bekämpfen zu müssen. Dabei 
wähnen sie sich immer im Besitz der einzigen Wahrheit bzw. 
göttlichen Erleuchtung.13 Der Frankfurter Pfarrer Fritz Huth 
kommt zu dem Ergebnis: »Die Grundstrukturen in christli-
chen und islamischen Fundamentalistenkreisen sind ähnlich. 

12 Aufl istung unter Berücksichtigung der Forschungsergebnisse von Rohmann 
(1998) und der dort in Kapitel 2 aufgeführten Quellen.

13 Hirschmann/Tophoven/Dietl (2006).

Opposition gegen die moderne westliche Gesellschaft, Sehn-
sucht nach den alten und einfachen Regeln der Schrift.«14 

Auch ihre Rekrutierungsmuster sind vergleichbar: Junge Men-
schen, die in der Gesellschaft, in der sie leben, nicht ganz an-
gekommen sind oder sich ausgegrenzt fühlen, vielleicht sogar 
brutal unterdrückt werden. Sie werden mit einem Lebens- und 
Gesellschaftsentwurf konfrontiert, der scheinbar eine Lösung 
ihrer Befi ndlichkeit verspricht, ihnen das Gefühl der Fremde 
nimmt und sie einen Lebenssinn fi nden lässt. Sind sie einmal 
in die entsprechende Parallelwelt eingetreten, greift ein Auto-
matismus, der sie immer weiter entfremdet und in der Sekte 
aufgehen lässt, bis sie bereit sind, die Ziele der Sekte vorbehalt-
los zu übernehmen und sich dafür (mitunter mit ihrem Leben) 
einzusetzen. Negative Erfahrungen mit den vermeintlichen 
»Feinden« tragen weiter zu einer extremen Emotionalisierung 
und Radikalisierung bei. Insofern existieren auch erstaunliche 
Parallelen zwischen Sekten wie Aum Shinrikyo, totalitären Welt-
anschauungs- und Heilsbewegungen wie Scientology, religiös-
politischen Bewegungen des rechten christlichen Spektrums 
und des gewaltbereiten Islamismus (Dschihadisten).15

2. Die Ideologie des Islamismus und Dschihadismus

Der Islamismus ist eine politische Ideologie, die sich einer 
religiösen Sprache bedient und beansprucht, die wahre Aus-
legung des Glaubens darzustellen. Er ist ein Gegenentwurf zu 
westlichen Ordnungs- und Wertvorstellungen.16 Der moder-
ne Islamismus des 20. Jahrhunderts ist zugleich eine Protest-
bewegung gegen die eigenen, als tyrannisch empfundenen 
Regierungen, und den Einfl uss des »Westens«, die für sozi-
oökonomische Probleme, kulturelle Entfremdung und poli-
tische Ohnmacht der islamischen Welt verantwortlich ge-
macht werden.17 Rechtsgelehrte stellten sich die Frage nach 
der Ursache der »westlichen« Überlegenheit und des eigenen 
»Niedergangs«. Einige sahen als wichtigste Ursache die Tatsa-
che an, dass sich der praktizierte traditionelle Islam weit von 
seinen Ursprüngen, den im Koran geforderten Lebensweisen, 
entfernt hatte. Die Schlussfolgerung lautete, einen Staat zu 
schaffen, in dem der Koran und die Überlieferungen des Pro-
pheten als Verfassung angesehen und das islamische Recht 
von den Gläubigen befolgt werden konnte.18

Vorläufer dieser Bewegungen traten zuerst Ende des 19. Jahr-
hunderts im Vorderen Orient auf. Der moderne Islamismus ist 
als eine »Zurück-zu-den-Wurzeln«-Bewegung in der Regel sehr 
konservativ in seiner Religionsinterpretation, die als einzig 
mögliche verstanden wird. Während sich Teile der islamisti-
schen Bewegungen an demokratischen Wahlen beteiligen und 
sich an die rechtlichen Rahmenbedingungen ihrer Heimatlän-
der halten, wollen andere die herrschenden muslimischen Re-
gierungen mit Gewalt beseitigen und den »Westen« bekämp-
fen (Dschihadisten), um als Ziel einen islamischen Gottesstaat 
zu etablieren (Talibanisierung).19 Die Lagebeurteilung und das 

14 Der Spiegel, 41/2001, S. 168-169 (»Krieg gegen Dämonen«).
15 Vgl. Hirschmann/Tophoven/Dietl (2006), Kap. 5.
16 Vgl. Innenministerium NRW (2004), S. 8.
17 Vgl. Steinberg (2002), S. 19.
18 Vgl. Heine (2001), S.88 ff.
19 Vgl. Innenministerium NRW (2004), S. 8.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-3-116 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 07:36:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-3-116


S+F (24. Jg.)  3/2006   |   119

Ziel sind mithin bei Islamisten und Dschihadisten gleich. Ob 
der Weg dorthin notwendigerweise Gewalt mit einschließen 
muss, wird unterschiedlich beurteilt.

Die Ideologie für eine islamische Weltordnung und bewaffnete 
»Verteidigungsanstrengungen«20 (Dschihad) beruht vor allem 
auf den Arbeiten von zwei Gelehrten.21 Das neue islamistische 
Denken begann zwar in den 1920er Jahren in Ägypten und 
Indien, aber der Dschihadismus mit Terroranschlägen und 
Massenmord bekam seine heutige Ausrichtung und Qualität 
durch die grundlegenden Arbeiten des ägyptischen Lehrers 
und Theologen Sayyid Qutb (1906-1966), der ab den 1950er 
Jahren eine führende Rolle in der islamistischen ägyptischen 
»Muslimbruderschaft« einnahm. Qutb propagierte einen 
Kampf gegen den Westen, die Ablehnung seiner Werte und 
der kulturellen Moderne, die er in dem Buch »Ma‘alim fi -l 
Tariq« (Wegzeichen, Meilensteine) 1964 zusammenfasste.22 
Es gilt noch heute als geistiges Fundament aller Mudschahi-
ddin (Dschihad-Kämpfer). Sayyid Qutb wurde 1966 in Ägyp-
ten hingerichtet, seine Ideen von Mitstreitern und Anhängern 
wie Ahmad Jassin (HAMAS), Omar Abdel Rahman oder Mo-
hammed Qutb (Bruder) aufgegriffen und in entsprechenden 
Zirkeln umgesetzt. Qutbs Theorien wurden konkretisiert und 
in Richtung der heutigen Dschihad-Interpretation verfeinert 
von Scheich Dr. Abdullah Azzam, einem Palästinenser, der in 
den 1970er und 1980er Jahren zum Vordenker des »globalen 
Dschihad« wurde. Zusammen mit Mohammed Qutb lehrte 
er in den 1970er Jahren an der Universität Dschidda in Sau-
di-Arabien. Er wurde akademischer und theologischer Lehrer 
Osama bin Ladens während dessen Studium in Dschidda. 

Nach Sayyid Qutb befi ndet sich die (muslimische) Welt wieder 
im vorislamischen, heidnischen Zustand der »Dschahiliyya«. 
Den Grund für diesen allgemeinen Niedergang der Zivilisation 
sieht er darin, dass die Gesellschaften von heute ihre ganzheit-
liche religiöse Orientierung verloren hätten und lediglich an 
partikulare, menschliche Interessen gebunden seien. Das kann 
aber ein wahrer Muslim nach Sayyid Qutbs Ansicht nicht 
dulden und muss dagegen einschreiten, so wie der Prophet 
Mohammed gegen seine heidnischen Landsleute einschritt. 
Somit stünden die Muslime wieder am Scheideweg (mafraq 
attariq). Sie müssten dieselben Schritte befolgen wie seiner-
zeit der Prophet: die Bildung einer charismatischen Gruppe 
(dschama‘a); den Auszug aus der heidnischen Umgebung (hi-
dschra); den Kampf (dschihad), in dem sich die Gruppe der 
Gläubigen gegen die Gegner durchsetzt; und schließlich den 
Endzustand, der in der Wiedereinführung des Islam besteht.23 
Eine derartige Bewegung müsse allerdings angestoßen werden 
durch tapfere Muslime, die vorangehen und eine Art »aus-
gewählte Elite« darstellen, die Sayyid Qutb als »Avantgarde« 
bezeichnet. Eine solche »Avantgarde« müsse die »Wiederer-
weckung« der islamischen Länder in Angriff nehmen, um die 
»Dschahiliyya« in einem Krieg zwischen dem »Guten« und 
dem »Bösen« von innen her zu zerstören.

20 Die Übersetzung »Heiliger Krieg« für den »Dschihad« ist falsch. Richtig ist 
vielmehr die Übersetzung »Anstrengung, Bemühung«.

21 Vgl. hierzu detailliert Hirschmann/Tophoven/Dietl (2006), Kapitel 5.
22 Der Titel wird unterschiedlich übersetzt, zum einen als »Meilensteine«, zum 

anderen als »Wegzeichen«.
23 Vgl. Rudolph (2000), S. 101. 

Sayyid Qutbs ideologische Grundlagen wurden nach seiner 
Hinrichtung in Ägypten 1966 von zahlreichen Gelehrten der 
Muslimbruderschaft in Richtung »gewaltsamer Dschihad« 
fortentwickelt und verfeinert. Einer der wichtigsten unter ih-
nen war Scheich Dr. Abdullah Azzam (1941-1989), ein Ideo-
loge aus Palästina, der u.a. das logistische Netzwerk aufbaute, 
um Geld und Freiwillige in den Kampf gegen die sowjetischen 
Truppen in Afghanistan zu schleusen. Seine radikal interna-
tionale Vision des »Dschihad« übte großen Einfl uss auf viele 
Mudschahiddin-Kämpfer aus.24 »Jedes Prinzip braucht eine 
Vorhut, die es voranträgt und schwierige Aufgaben und un-
geheuer große Opfer auf sich nimmt. Es gibt keine Ideologie, 
weder eine irdische noch eine himmlische, die keine Avant-
garde braucht, die alles, was sie besitzt, für den Sieg einsetzt. 
(...) Diese Vorhut bildet das starke Fundament (al qaeda al-
sul-bah) für die Gesellschaft, auf die wir warten.« Und: »Eine 
kleinere Gruppe innerhalb dieser Schar bilden diejenigen, die 
aus dem weltlichen Leben fl iehen, um ihr Handeln auf diese 
Ziele auszurichten und andere für sie zu gewinnen. Eine noch 
kleinere Gruppe innerhalb dieser Elite sind diejenigen, die 
ihre Seele und ihr Blut darangeben, um den Zielen und Prin-
zipien zum Sieg zu verhelfen«, so lauteten zwei der Lehren 
von Azzam.25 Dabei bildet das zitierte »starke Fundament« (al 
qaeda al-sul-bah) sowie die kleine Elite, die ihr Blut gibt, die 
Grundlage für die Namensgebung und das Selbstverständnis 
der späteren »Al-Qaida«, die sich als eine derartige Vorhut und 
Avantgarde begreift. Azzam wurde 1989 durch eine Autobom-
be in Pakistan getötet.

Die ideologischen Lehren und Weiterentwicklungen führten 
zu einem seit den 1980er Jahren mit wenigen Variationen 
weltweit gültigen »3-2-1-Modell«, in dem von drei Feinden, 
zwei Angriffsarten und einer notwendigen Gegenmaßnahme, 
dem Dschihad, ausgegangen wird26:

• Drei Feinde: Der Ausgangspunkt des Modells ist der Kern der 
islamistischen Botschaft, dass die Fehlentwicklungen in den 
muslimischen Gesellschaften ursächlich darauf zurückzu-
führen seien, dass Muslime im Laufe der Zeit von ihren Fein-
den immer weiter vom »eigentlichen Glauben« entfremdet 
wurden, was es zu korrigieren gelte. Dazu seien die Muslime 
jedoch zunächst nicht in der Lage, da ihre Feinde eine Rück-
besinnung, Erstarkung und Wohlstand verhindern würden. 
Als »Feinde« verstanden werden: »Kreuzfahrer« (westlich-
christliche Gesellschaften inklusive Russland), »Juden« (der 
Staat Israel) und »Handlanger« (eigene muslimische Regie-
rungen als devote Erfüllungsgehilfen der »Ungläubigen«). 
Deren Einfl uss müsse zunächst zurückgedrängt werden. 

• Zwei Angriffsarten: Da die Ungläubigen und Handlanger das 
Feld nicht freiwillig räumen würden, sei Gewalt in einem 
»Dschihad« der einzig erfolgversprechenden Weg. Dabei 
missbrauchen sie die »Dschihad-Lehren« des Islam, denen 
zufolge ein »Dschihad« als kollektive Verteidigungsanstren-
gung aller »Rechtgläubigen« ausgerufen werden kann, wenn 
Muslime unterdrückt und vertrieben oder ihr Land okku-
piert wird. »Dschihadisten« sehen die Muslime dauerhaft 
angegriffen und in ihrer Existenz bedroht, wogegen eine ge-

24 Vgl. Burke (2005), S. 353.
25 Zitiert in Burke (2005), S. 26 und 67.
26 Siehe hierzu detailliert Hirschmann/Tophoven/Dietl (2006), Kapitel 5 und 6.

Hirschmann, Der »Dschihadismus«   |   T H E M E N S C H W E R P U N K T

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-3-116 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 07:36:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-3-116


120   |   S+F (24. Jg.)  3/2006

meinsame Verteidigungsanstrengung zwingend erforderlich 
sei. Dieser Angriff erfolge auf zwei Arten: zum einen durch 
die Er obe rung und Okkupation muslimischen Landes (phy-
sischer Angriff), dem eine Unterdrückung der Menschen 
und Ausbeutung der Reichtümer und Ressourcen der Region 
folge; zum anderen durch den aggressiven Export von westli-
chen Werten in die muslimische Welt z.B. durch Tourismus, 
multi nationale Konzerne, Globalisierung und Entwicklungs-
zusammenarbeit (psychischer Angriff).

• Eine gemeinsame Verteidigungsanstrengung: Gegen die Feinde 
und ihre ständigen Angriffe sei zur Verteidigung ein »Dschi-
had« erforderlich. Zum Kampf des »Dschihad« werden nun, 
insbesondere in den Konfl iktregionen, freiwillige Kämpfer 
aus dem gesamten Bereich der muslimischen Gemeinde 
(Umma) zusammengeführt, um als »dschihadistische Inter-
nationale« ihrer vermeintlich religiösen Pfl icht nachzukom-
men. Diese Kämpfer aus allen Ländern und Regionen, in de-
nen Muslime leben, werden als »Mudschahiddin« (Gläubige, 
die den Dschihad kämpfen) bezeichnet. Der Kampf fand bis-
her in der Praxis »zweigleisig« statt. Zum einen strömten in 
den Konfl iktregionen als Streitmacht gegen die behaupteten 
Besetzungen fanatisierte Kämpfer zusammen, die überall in 
muslimischen Gemeinden rekrutiert worden waren. Solche 
»lokalen Dschihads« als Terrorkampf fanden und fi nden z.B. 
statt in Afghanistan (1980-1988, »Al-Qaida«), Palästina (seit 
1987, HAMAS und die Gruppe »Islamischer Dschihad«), 
Tschetschenien (seit 1998; Mudschahiddin unter Shamil 
Bassajew), Bosnien-Herzegowina (1992-1995, »Al-Qaida«), 
Irak (seit 2003, Mudschahiddin unter Abu Mussab al-Sarkawi 
bis Juni 2006, seither unter seinem Nachfolger Abu Hamza 
al-Muhadschir) und in Südostasien (seit Mitte der 1990er 
Jahre, Jeemaah Islamiya). Zum anderen fi nden Terroran-
schläge als »Nadelstichtaktik im Herzen der Feinde« mit 
dem Ziel der Politikbeeinfl ussung statt wie z.B. in New York 
und Washington (11.09.2001), auf Djerba/Tunesien gegen 
deutsche Touristen (11.04.2002), auf Bali/Indonesien gegen 
Touristen (12.10.2002), in Istanbul (15. bzw. 20.11.2003), 
Madrid (11.04.2004) und London (07. bzw. 21.07.2005). 

Diese Weltsicht und Ideologie bestimmt den gewaltsamen 
»Dschihad-Terrorismus« seit den 1980er Jahren bis heute und 
auf absehbare Zeit auch in der Zukunft. Damit erklärt sich 
auch das Selbstbewusstsein eines Osama bin Laden, der selbst 
ein »Angeworbener« für diese Ideologie ist, als er kurz vor dem 
11.09.2001 einem pakistanischen Journalisten erklärte: »Jeder 
von uns kann mehrfach ersetzt werden.« Diese Behauptung 
wurde seither auch immer wieder, zuletzt bei der Nachfolge 
von Abu Mussab al-Sarkawi im Juni 2006, eindrucksvoll unter 
Beweis gestellt. Entscheidend sind die Ideen in den Köpfen 
und die Radikalisierung von Sympathisanten, nicht aber ein-
zelne Personen. Hierarchische Führer im traditionellen Sinne 
existieren nicht; Osama bin Laden zum Beispiel bezieht seine 
Stellung und Reputation aus seiner Management-Fähigkeit 
und seinem fortgesetzten Engagement für die Anwendung der 
Ideologie. Es wäre aber ohne weiteres denkbar, dass sich im 
Falle seines Todes binnen kürzester Zeit im »Dschihad-Netz-
werk« Personen mit vergleichbaren Fähigkeiten und ähnlicher 
Leidenschaft fi nden ließen.

Personen wie Osama bin Laden, Ayman al-Sawahiri oder Abu 
Mussab al-Sarkawi können daher eher als »Propagandisten 
des Dschihad« bezeichnet werden. Die von ihnen geleiteten 
Organisationen erbringen als eine Art »Provider« Dienstlei-
stungen für die »Dschihad-Kämpfer« (Mudschahiddin). Derar-
tige Provider-Leistungen umfassen z.B. die Bereitstellung bzw. 
Schaffung von Ausbildung, Waffen, Logistik, Koordinierung, 
Organisation, ideologischem Rat, Netzwerkstrukturen und 
Finanzmitteln. Bei Ideologien, die in sektenartigen Struk-
turen organisiert werden, läuft aber die traditionelle perso-
nenbezogene Terrorismusbekämpfung ebenso ins Leere wie 
die Anwendung klassischer Machtinstrumente. Eine Gewalti-
dee verliert nicht an Einfl uss und Popularität, wenn einzelne 
ihrer Propagandisten getötet werden oder wenn gegen ihre 
Anhänger Gewalt ausgeübt wird. Im Gegenteil wird sie sogar 
an Zuspruch gewinnen, wie die Situation im Irak seit 2003 
gezeigt hat. 

3. Sektenausrichtung und Bekämpfung

Unter Anwendung der zuvor dargestellten Kriterien ist der 
gewaltbereite Islamismus bzw. Dschihadismus eindeutig als 
Sekte klassifi zierbar:

• Er vertritt eine in sich geschlossene, von der überwiegenden 
Mehrheit abweichende Lehre und steht als weltanschaulich-
politische Bewegung in Opposition zu seiner Umgebung, de-
ren Ausrichtung und Werte er zurückweist. Es handelt sich 
ohne Zweifel auch um eine ideologische Gemeinschaft mit 
gewaltbefürwortender Lehre.

• Markant ist die Aufteilung der Welt in »Rechtgläubige« und 
»ungläubige Feinde« (»Dualismus«). Die gewaltbereiten 
Dschihadisten bilden nach Selbsteinschätzung eine »Elite« 
bzw. »Vorhut«, die wegen ihrer Verbreitung der Wahrheit von 
den drei Feinden verfolgt wird (»verfolgte Auserwählte«). Da 
sie aus eigener Sicht ausschließlich den Willen Allahs umset-
zen, sind ihre Ziele nicht verhandelbar, ihr Kampf gerecht-
fertigt und der Sieg gewiss (»Determinismus«). Ihren wahren 
Glauben beweisen und Märtyrer werden können nur solche 
Mudschahiddin, die am Kampf teilnehmen bzw. in ihm 
getötet werden (»Rettung durch Konfl ikt«). Die Werte und 
Regeln des Gegners sind keine zu respektierenden Normen 
und eine Vielzahl von Opfern ist nicht das Problem, sondern 
ein Teil von dessen Lösung (fehlende Hemmschwellen).    

• Die totalitäre Struktur ergibt sich aus der Radikalität und 
Exklusivität der Lehre. Die Führerfi guren des Dschihadismus 
geben ideologische Leitlinien und Verhaltensanweisungen 
heraus, die verbindlich sind. Abweichungen davon werden 
nicht toleriert.

Die Stärke jedes Fundamentalismus liegt in einem Autorita-
rismus, der seine Moral auf etwas gründet, was als absolute 
Wahrheit gilt.27 Die »Dschihadisten« sind dabei bereit, für ihr 
nach dieser »Wahrheit« zurechtgebogenes Realitätsempfi nden 
zu sterben und zu morden.28 Aufbau, Ideologie, Strukturen 

27 Kramer/Alstad (1995), S. 222.
28 Zu der Frage, wie Menschen dazu gebracht werden, sich einer Sekte bzw. 

einem Guru zu unterwerfen, vgl. detailliert Kramer/Alstad (1995).

T H E M E N S C H W E R P U N K T    |   Hirschmann, Der »Dschihadismus«

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-3-116 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 07:36:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-3-116


S+F (24. Jg.)  3/2006   |   121

und Interpretation der politisch-gesellschaftlichen Situation 
lassen im Ergebnis die Bezeichnung »Sekte« zu. Die Organisa-
tionsform und das Weltbild des dschihadistischen Terrorismus 
als Gewaltidee zeigen, dass es sich nicht um eine hierachisch-
homogene Terrorgruppe klassischer Prägung handelt. Durch 
den Plattform-Charakter und die multinationale Ausrichtung 
kann zudem das Aktionsspektrum regional nicht mehr einge-
grenzt werden. Eine Ideologie reicht überall dort hin, wo sich 
Anhänger dafür werben lassen. Dennoch darf nicht übersehen 
werden, dass es sich um eine absolute Minderheitenströmung 
handelt, die den Islam mit einer eigenen politischen Inter-
pretation missbraucht. Unter Muslimen fi nden sich heute 
ca. fünf bis sieben Prozent Islamisten, von denen wiederum 
nur ca. zehn Prozent für dschihadistische Ideen aufgeschlos-
sen sind. Aus diesem Potenzial werden die Radikalsten als Mu-
dschahiddin rekrutiert.

Die entscheidende Frage bei der Bekämpfung des islamistischen 
Terrorismus muss mithin lauten: Wie kann eine Gewaltideo-
logie in den Köpfen bekämpft werden, die von einer sektenar-
tigen Minderheit in Umlauf gebracht und beworben wird?

Eine Ideologie kann international nicht erfolgreich mit klas-
sischen Machtinstrumenten wie z.B. Streitkräften, Polizei und 
repressiver Diplomatie bekämpft werden. Dies gilt schon des-
halb, weil eine Selektion zwischen der gewaltbereiten Minder-
heit und der friedlichen Mehrheit der Bevölkerung im Alltag 
und mit dem Wissen der Bekämpfer kaum gelingen kann. 
Eine »Politik der harten Hand« wie z.B. in Tschetschenien 
oder im Irak kann daher nicht zielgenau ausfallen, sondern 
trifft vor allem Nicht-Kombattanten. Repressionen und Be-
kämpfungsaktionen gefährden in der Hauptsache das Leben 
und den Besitz derjenigen, die nicht Anhänger dschihadis-
tischer Gewaltideen sind, weil den Bekämpfern eine exakte 
Unterscheidung auch auf Grund der Taktik der Gewalttäter 
als » Fische im Wasser« der Bevölkerung bis zur Unmöglichkeit 
erschwert wird. Das nutzen die »Dschihadisten« wiederum für 
ihre Propaganda, zur Verschleierung des Urhebers der Gewalt 
und zur Rechtfertigung für weitere Gewaltaktionen, indem 
sie das Motto »Die Ungläubigen kämpfen gegen alle Musli-
me und unterdrücken sie« mit den Ergebnissen der fehlenden 
Treffgenauigkeit des Gegners unterfüttern. Hiermit ziehen sie 
wiederum neue Sympathisanten als »Betroffene der Terroris-
musbekämpfung« auf ihre Seite. Daher ist vom Einsatz klas-
sischer Machtinstrumente grundsätzlich abzuraten, da sie eher 
als Brandbeschleuniger denn als Löschwasser wirken.

Ebenso wenig ist eine personenbezogene Bekämpfung er-
folgversprechend. Es wirkt beinahe hilfl os, einige bekannte 
Dschihadisten auf Steckbriefen zu veröffentlichen und hohe 
Summen auf ihre Ergreifung (tot oder lebendig) auszuloben. 
Die Ideologie wird dadurch nicht getroffen. Zwar ist es an-
gezeigt, bekannte Dschihad-Fanatiker aller Ebenen interna-
tional zu ergreifen und als pathologisch Gewaltbereite einer 
Strafverfolgung zuzuführen, aber es muss als »zweite Schiene« 
der Bekämpfung vor allem sichergestellt werden, dass die Pro-
pagandisten der Ideologie nicht stetig neue Sympathisanten 
in hoher Zahl rekrutieren können. Dies funktioniert nur über 

gesellschaftspolitische Ansätze, sprich: eine theologische und 
politische Auseinandersetzung mit der Ideologie.29

Einige Beispiele:

Hierzu gehört zunächst, den Islamisten nicht mehr das Feld 
der privaten Sozialleistungen und der Milderung von Armut 
zu überlassen. Islamisten sind besonders bei denjenigen er-
folgreich, die die wirtschaftlichen, sozialen oder kulturellen 
Probleme ihres Alltags nicht allein bewältigen können. Sie 
stellen wirtschaftliche Gerechtigkeit in Aussicht, lindern sozia-
le Missstände durch die Bereitstellung von Dienstleistungen 
und verschaffen Selbstbewusstsein und Halt durch aktive Mit-
arbeit.30 Damit erhalten sie auch für ihre radikalen Ansichten 
ein »dankbares« Auditorium. Gemäßigte Organisationen vor 
Ort könnten hierzu mit fi nanziellen Mitteln ausgestattet wer-
den, denn materielle Not und individuelle Perspektivlosigkeit 
waren stets Wasser auf die Mühlen der Demagogen mit den 
»einfachen Lösungen«.

Eine religiös-politische Auseinandersetzung mit der Gewalt-
ideo logie des »Dschihadismus« muss gesellschaftlich aber vor 
allem aus den muslimischen Gemeinden heraus geleistet wer-
den. Die »Lehren« der Dschihadisten müssen immer wieder 
öffentlich als mit dem Glauben unvereinbare Handlungen 
aufgegriffen und wiederlegt werden. Dies gilt besonders in Mo-
scheen, Kulturvereinen und anderen muslimischen Einrich-
tungen. Bedauerlicherweise ist es so, dass bisher nur funda-
mentalistische Quellen über die fi nanziellen Mittel verfügen, 
in Büchern, Broschüren und Videos »den Islam« zu erläutern. 
Benötigt wird eine internationale muslimische Bewegung, die 
islamistische Umtriebe in ihren jeweiligen Gemeinden kon-
sequent zu unterbinden versucht. Hierzu bedarf es auch der 
fi nanziellen und politischen Unterstützung, um Aufklärungs-
arbeit leisten und ein entsprechendes Problembewusstsein 
bei den Muslimen schaffen zu können. Von entscheidender 
Bedeutung ist dabei auch, den Reformislam in den musli-
mischen Staaten zu stärken, der sich fatalerweise überall in 
der Opposition befi ndet und von zwei Seiten angegriffen wird: 
zum einen von den Islamisten und Dschihadisten, die ihn als 
unislamisch denunzieren, zum anderen durch die eigenen des-
potischen Regierungen, die an Reformen, Modernisierung und 
Pluralismus überhaupt kein Interesse haben. Diese »Sandwich-
Position« nimmt dem Reformislam häufi g die Luft zum Atmen, 
denn entgegen der populären Huntington-These des »Kampfes 
der Kulturen« fi ndet die eigentliche Auseinandersetzung nicht 
zwischen Christentum und Islam, sondern innerhalb des Islam 
zwischen Reformkräften und Islamisten statt.31

Literatur- und Quellenverzeichnis

Abercrombie, N./Hill, St./Turner, B. S. (1994): Dictionary of Sociol-
ogy, London.

Beckers, H.-J./Kohle, H. (1994): Kulte, Sekten, Religionen – Von 
Astrologie bis Zeugen Jehovas, Augsburg.

29 Siehe hierzu auch Hirschmann (2005), Punkt 3.
30 Vgl. Steinberg (2002), S. 28.
31 Hirschmann (2005), Punkt 3.

Hirschmann, Der »Dschihadismus«   |   T H E M E N S C H W E R P U N K T

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-3-116 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 07:36:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-3-116


122   |   S+F (24. Jg.)  3/2006

Bergen, P.L. (2001): Heiliger Krieg Inc. – Osama Bin Ladens Ter-
rornetz, Berlin.

Bierbrauer, G. (2002): Einige Anmerkungen zu den Ursachen des 
Internationalen Islamischen Terrorismus; in: Hanns-Sei-
del-Stiftung, Politische Studien, Heft 386, Nov./Dez. 2002, 
S. 61-64.

BMFS (2003): Prävention im Bereich der »Sogenannten Sekten und 
Psychogruppen«, Abschlussbericht der wissenschaftlichen 
Begleitung zum Modellprojekt des Bundesministeriums für 
Familie, Senioren, Frauen und Jugend.

Bundesministerium des Innern, Hrsg. (2004): Islamismus, Berlin.

Burke, J. (2005): Al-Qaida – Wurzeln, Geschichte, Organisation, 
Düsseldorf und Zürich.

Cammans, H.-M. (1998): Sekten – Die neuen Heilsbringer? Düs-
seldorf.

Canadian Security Intelligence Service (2000): Doomsday Religious 
Movements, CSIS-Report 2000/03, 18.12.1999.

Clarke, R.A. (2004): Against all Enemies, München.

Enquete-Kommission (1998): Endbericht der Enquete-Kommission 
»Sogenannte Sekten und Psychogruppen«, Deutscher Bun-
destag, 13. Wahlperiode, Drucksache 13/10950, Bonn.

Frank, H./Hirschmann, K, Hrsg. (2002): Die weltweite Gefahr – 
Terrorismus als internationale Herausforderung, Berlin.

Gasper, H./Müller, J./ Valentin, Fr., Hrsg. (1990): Lexikon der Sek-
ten, Sondergruppen und Weltanschauungen, Fakten, Hin-
tergründe, Klärungen, Freiburg i.Br.

Glagow, R. (2001): Die Dschihad-Tradition im Islam; in: Meier-
Walser, R.C./ Glagow, R., Hrsg. (2001): Die islamische Her-
ausforderung, Aktuelle Analysen 26, Hanns-Seidel-Stiftung, 
München, S. 37-66.

Heine, P. (2001): Terror in Allahs Namen – Extremistische Kräfte 
im Islam, Freiburg i.Br.

Hirschmann, K. (2003): Terrorismus, Hamburg.

Hirschmann, K./ Leggemann, Chr., Hrsg. (2003): Der Kampf gegen 
den Terrorismus – Strategien und Handlungserfordernisse, 
Berlin.

Hirschmann, K. (2005): Der Dschihadismus: Ideologie, Organisation 
und Bekämpfungsmöglichkeiten, Beitrag zum Themenbereich 
»Terrorismus – Eine neue Form der Kriegsführung«, Berlin-
Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (i.E.).

Hirschmann, K./Tophoven, R./Dietl, W. (2006): Das Lexikon des 
Terrorismus – Täter, Opfer, Hintergründe, Frankfurt a.M.

Innenministerium NRW (2004): Islamismus – Instrumentalisie-
rung der Religion für politische Zwecke, Düsseldorf.

Johnson, B. (1971): Church and Sect Revisited; in: Journal for the 
Scientifi c Study of Religion, Bd. 10, 1971.

Juergensmeyer, M. (2004): Terror im Namen Gottes, München.

Kepel, G. (2002):  Das Schwarzbuch des Dschihad – Aufstieg und 
Niedergang des Islamismus, München.

Kramer, J./ Alstad, D. (1995): Masken der Macht – Warum Men-
schen bereit sind, sich einem Guru zu unterwerfen, Frank-
furt a.M.

Mandau, L. (1995), Tödlicher Sektenwahn – Die teufl ischen Tricks 
der Seelenfänger, München.

Rashid, A. (2001): Taliban – Afghanistans Gotteskrieger und der 
Dschi had, München.

Reller, H./Kießig, M./Tschoerner, H. (1978): Handbuch Religiöse 
Gemeinschaften – Freikirchen, Sondergemeinschaften, Sek-
ten, Weltanschauungen, Missionierende Religionen des Os-
tens, Neureligionen, Psycho-Organisationen, Gütersloh.

Reuter, Chr. (2002): Mein Leben ist eine Waffe – Selbstmordatten-
täter: Psychogramm eines Phänomens, München.

Rohmann, D. (1998): Mögliche Prädisposition einer Sekten- und 
Kultmitgliedschaft, Diplomarbeit eingereicht an der Philo-
sophisch-Pädagogischen Fakultät der Katholischen Univer-
sität Eichstätt (im Internet veröffentlicht). 

Rudolph, U. (2000):  Überlegungen zum radikalen Islamismus – Die 
Lehren des Sayyid Qutb; in: Neue Zürcher Zeitung, Nr. 117, 
20.05.2000, S. 101.

Schneckener, U. (2002): Netzwerke des Terrors: Charakter und 
Strukturen des Terrorismus, SWP-Studie 42/02, Berlin.

Senatsverwaltung Berlin (1997): Risiken und Nebenwirkungen: In-
formationen zu ausgewählten religiösen und weltanschau-
lichen Bewegungen und Psychoangeboten, Berlin.

Stark, R./Bainbridge,W. S. (1985): The Future of Religion, Berkeley.

Steinberg, G. (2002): Islamismus und islamistischer Terrorismus 
im Nahen und Mittleren Osten – Ursachen der Anschläge 
vom 11. September 2001, Broschürenreihe »Zukunftsforum 
Politik« Nr. 39, Konrad-Adenauer-Stiftung, Bonn.

Van Der Straeten, St. (2003): Im Bann der Psychosekten – Eine 
Analyse zum Phänomen mit Präventionsmöglichkeiten, 
Wissenschaftliche Hausarbeit, Pädagogische Hochschule 
Heidelberg (im Internet veröffentlicht).

Wilson, B. R. (1970): Religiöse Sekten, München.

Zimbardo, P.G. (1997): Jeder kann von einer Sekte verführt werden; 
in: Psychologie Heute, 11, S. 34-37.

T H E M E N S C H W E R P U N K T    |   Hirschmann, Der »Dschihadismus«

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-3-116 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 07:36:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-3-116

