
https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ralf Rother
Das Politische der Dekonstruktion

Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ralf Rother (Dr. phil.), geb. 1960 in Berlin, ist Philosoph und Soziologe und lebt 
als freier Schriftsteller in Wien. Er forscht und publiziert v.a. zur Dekonstruk-
tion der Politischen Philosophie unter besonderer Berücksichtigung der Auto-
ren Martin Heidegger, Jacques Derrida, Jean-Luc Nancy und Giorgio Agamben.

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ralf Rother

Das Politische der Dekonstruktion
Heideggers Entpolitisierung der Politeia  

bei Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich danke Juergen Brenner, Karl Bruckschwaiger, Maria Dabringer, Werner 
Hamacher, (✝) Herbert Hofer, Walter Pamminger, Elisabeth Schäfer und Stefan 
Schmarsow. 

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). 
Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Be-
arbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Me-
dium für beliebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellen-
angabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. wei-
tere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2020 im transcript Verlag, Bielefeld
© Ralf Rother

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-4790-7
PDF-ISBN 978-3-8394-4790-1
https://doi.org/10.14361/9783839447901
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-down-
load 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt 

Einleitung  | 9 

Das größte Übel  | 9 

„The political philosophy is dead“/not dead  | 13 

Liberalismus  Kommunitarimus  | 16 

Das hobbessche Pluriversum oder die Globalität  | 17 

Zwei Kriegszustände  | 21 

Die See, jenseits der Grenzen  | 27 

Heideggers Mitsein  | 30 

 

Martin Heidegger  | 37 

Die Diskussion um Heidegger  | 37 

Die Geworfenheit des Daseins  | 45 

Die Rektoratsrede und der Trotz des Fragens  | 47 

Das Wesen der Polis ist nicht politisch  | 55 

Das grundlose Wohnen  | 62 

Die unbewohnte Literatur  | 72 

 

Emmanuel Levinas  | 77 

Heideggers Aberglaube  | 77 

Der Ort im Anderen  | 79 

Das Exil als Bleibe  | 84 

Die Öffnung des Politischen  | 88 

Levinas und Kant  | 91 

 

Maurice Blanchot  | 99 

Das Recht und die Pflicht  | 99 

Blanchot und Bataille  | 101 

Das Prinzip des Ungenügens  | 103 

Die Stellvertretung  | 106 

Der Tod des Souveräns  | 110 

Hegel, Kojève und Bataille  | 113 

Blanchot liest Duras  | 120 

 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy  | 127 

Der Entzug des Politischen  | 127 

Vom Mitsein zum Mit  | 138 

Bataille und Blanchot  | 145 

Von den Knoten des Politischen hin zur Demokratie  | 152 

Die Totenmasken der Stadt  | 155 

 

Jacques Derrida  | 167 

Dasein als Mitsein?  | 167 

Die Politik der Entpolitisierung  | 181 

Agambens Differenzen mit Derrida  | 189 

Leere der Souveränität ≠ Autoimmunität  | 204 

Die Autoimmunität  | 210 

Die kommende Demokratie  | 220 

Die unbedingte Gastfreundschaft  | 226 

Das Zusammenleben  | 231 

 

Literaturhinweise  | 249 

 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Geschichte philosophischer Texte über die Gemeinschaft in den 1980er Jahren ver-

diente, mit großer Genauigkeit geschrieben zu werden, denn sie erhellt – mit anderen, 

doch mehr als andere – eine tiefgreifende Bewegung des Denkens in Europa zu jener Zeit: 

eine Bewegung, von der wir noch immer getragen werden, obgleich in einem recht verän-

derten Kontext, in dem das Motiv der Gemeinschaft, anstatt ans Licht zu kommen, im 

Dunkel zu versinken scheint (vor allem im Moment, da ich diese Zeilen schreibe: Mitte 

Oktober 2001). 

Jean-Luc Nancy: Die herausgeforderte Gemeinschaft 

 

Lévinas sagt irgendwo, dass das Subjekt ein Gastgeber sei, der das Unendliche jenseits 

seiner Aufnahmefähigkeit zu empfangen habe. Das heißt, dass ich da empfange oder emp-

fangen muss, wo ich nicht empfangen kann, da, wo das Eintreffen des anderen mir lästig 

ist, wo mein Haus zu klein für ihn erscheint: Der andere wird Unordnung in mein Haus 

bringen, und ich kann nicht vorhersehen, ob er sich hier, in meiner Stadt, in meinem Staat, 

in meiner Nation, gut benehmen wird. Die Ankunft des Ankömmlings wird also nur da ein 

Ereignis sein, wo ich nicht in der Lage bin, ihn zu empfangen – oder vielmehr empfange 

ich ihn nur und gerade da, wo ich nicht dazu in der Lage bin. Die Ankunft des Ankömm-

lings ist das absolut Andere, das über mich hereinbricht. 

Jacques Derrida: Eine gewisse unmögliche Möglichkeit, vom Ereignis zu sprechen 

 

Wir sind nicht wir, vielmehr dem Ohne-Wir in seinem Ohne-Sein ausgesetzt, dem Ohne-

Mitsein überlassen und deshalb Komplizen eines nicht zu begrenzenden Unzusammen 

[par ensemble] und Komplizen aus ihm. 

Werner Hamacher: D’avec: mutations, mutismes chez Jean-Luc Nancy 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Einleitung 

 

 

DAS GRÖßTE ÜBEL 

 

Die klassische Staatszwecklehre beschäftigte sich mit der Natur und den Formen 

menschlichen Zusammenlebens und den daraus resultierenden Machtverhältnis-

sen. Als ein Ausgangspunkt dieser Lehre (z.B. bei Platon, Aristoteles und  

Augustinus) wurde die Notwendigkeit des menschlichen Zusammenlebens ange-

sehen, da der einzelne Mensch an und für sich nicht als überlebensfähig betrach-

tet wurde. Aus dieser menschlichen Notwendigkeit des Zusammenlebens sollten 

sich soziale Beziehungen, Gewalt- und Verteilungsverhältnisse, Differenzierun-

gen und Abhängigkeiten herausbilden, um sich als eine Architektur (Gründung 

und Bau der Polis) sowie Verfassung der Stadt und schließlich eines Staates zu 

manifestieren. Sokrates formulierte dazu in Platons Buch Politeia: „Die Entste-

hung […] des Staates ist meiner Meinung nach darauf zurückzuführen, dass der 

einzelne sich nicht selbst genug ist, sondern vieler Helfer bedarf.“1 

Aristoteles ging in seiner Schrift Politik noch einen Schritt weiter und be-

trachtete die menschliche Notwendigkeit in Gemeinschaft zu leben nicht nur von 

der praktischen Seite. Seiner Auffassung nach, ist das gemeinschaftliche Zu-

sammensein des Menschen auch „natürlich“ gegeben. Im ersten Buch der Schrift 

Politik heißt es, dass der Staat zu den von Natur aus bestehenden Dingen gehört, 

wie auch der Mensch als ein „staatsbezogenes Lebewesen“,2 als ein zoon poli-

tikón, ein politisches Tier, verstanden werden muss. 

Die klassische Staatszwecklehre ging davon aus, dass die drei Stände – der 

Lehrstand, der Wehrstand und der Nährstand, wie sie bei Platon3 zu finden sind 

– in ihrem Zusammenwirken ein Standhalten des menschlichen Zusammen-

lebens innerhalb einer verbindlichen und zu Rechtsformen verpflichtenden Ver-

 

1   Platon 1988, 369b. Ähnlich wie Apelt übersetzte Schleiermacher: „Es entsteht also, 

sprach ich [Sokrates; Anm.d.V.], eine Stadt, wie ich glaube, weil jeder einzelne von 

uns sich selbst nicht genügt, sondern vieler bedarf.“ Platon 1986a, 369b. 

2   Aristoteles 2003, 1253a 1. 

3   Vgl. Platon 1988, 431d-435b. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

fassung ermöglichen. In dieser Ausbildung sozialer, aber auch architektonischer 

Bindungen, Strukturen und Unterschiede wurden Verfahren, Regeln, Methoden, 

Gesetze und Formen gesucht und entwickelt, um die Gewalt jeder und jedes Ein-

zelnen und die Macht kollektiver Strukturen einzuhegen, zu ordnen, zu zähmen, 

zu hemmen und in kontrollierte Bahnen zu lenken. In den Untersuchungen der 

klassischen Staatszwecklehre finden sich Abhandlungen zu Fragen der Verfas-

sung und der Gesetze, zum Zweck des Gemeinwesens und des Staates, zur Be-

schaffenheit und zur Größe des Staatsterritoriums, zur Lage und zur Architektur 

der Stadt, zu den Strukturen des öffentlichen und privaten Raumes, zum Ver-

hältnis des Individuums zur Ehe, Familie und zum Staat, des Weiteren zur Kin-

dererziehung, zur Körper- und Musikerziehung sowie zum quantitativen wie 

qualitativen Verhältnis zwischen den Bürgern und Bürgerinnen zum einen und 

den Fremden zum anderen. Vor allem setzten sich die Untersuchungen mit der 

Frage auseinander, welche der verschiedenen Regierungsformen – Monarchie, 

Tyrannei, Aristokratie, Oligarchie, Demokratie, Ochlokratie – als die vernünf-

tigste Staatsform in Betracht kommen kann. Als das größte Übel wurde von der 

klassischen Staatsphilosophie die Tyrannei angesehen, oder wie Aristoteles 

schrieb: „[...] kein Freier erträgt freiwillig eine derartige Herrschaft“4 wie die Ty-

rannei sie darstellt. 

In der neuzeitlichen Staatsphilosophie (z.B. bei Hobbes, Spinoza, Kant und 

Hegel) übernahm hingegen der Naturzustand die Funktion des größten Übels, 

aus dem die Menschen schon längst, und vermutlich schon von Beginn der 

Menschheit an, entwachsen waren, der aber dennoch abzuwehren blieb. Der Na-

turzustand galt als jene hypothetische und dennoch notwendige Vorstufe 

menschlichen Zusammenlebens, in der der Mensch sich, frei von jeder Form von 

Gemeinschaft und normativen Regeln und Gesetzen, im Kriegszustand mit An-

deren in seiner nahen Umgebung befand. Hobbes spricht im Buch Leviathan von 

„einem Krieg eines jeden gegen jeden“.5 Diese neuzeitliche Konzeption des 

Staates war mehr als eine Volte, die gegen Aristoteles ausgeführt wurde. Diese 

Staatskonzeption stand der aristotelischen Auffassung vom Staat als einem na-

türlichen Ding diametral entgegen. Bei Hobbes heißt es: „Die Natur […] wird 

durch die Kunst des Menschen […] nachgeahmt […]. […] durch Kunst wird je-

ner große Leviathan geschaffen, genannt Gemeinwesen oder Staat, auf lateinisch 

civitas […].“6 

 

4   Aristoteles 2003, 1295a 20. 

5   Hobbes 1976, S. 96. 

6   Hobbes 1976, S. 5 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 11 

 

In den Staatskonzeptionen der neuzeitlichen Philosophie wurde dem nicht-

natürlichen und künstlich geschaffenen Staat angesichts dieser für möglich ge-

haltenen Urgewalt des Natur- und Kriegszustandes entweder der Zweck zuge-

sprochen, für Frieden, Schutz und Sicherheit zu sorgen, oder die Aufgabe zuer-

kannt, die äußere Freiheit der Menschen in einer moralischen bzw. sittlichen 

Rechts- und Koexistenzordnung innerhalb eines Staatsraumes zu garantieren. 

Die Kunst und Technik des Politischen, die Staatskunst, wurde zu einer Avant-

garde, die gegen die Natur des Menschen, gegen den „ungezähmten“ Menschen 

geführt wurde. 

Während die klassische Staatszwecklehre den Menschen als verletzlich und 

bedürftig betrachtete, ihn als ein Wesen beschrieb, das sich in notwendiger Wei-

se mit Anderen zusammen in eine geordnete und gefestigte Gemeinschaft bege-

ben musste, so sah die neuzeitliche Staatsphilosophie die Gemeinschaft der sich 

zusammengeschlossenen Menschen von den Egoismen ihrer einzelnen Mitglie-

der bedroht. In diesem Sinne war auch der Gegenbegriff zu einer neuzeitlichen 

Staatsphilosophie nicht mehr die schlechte, gewalttätige und eigennützige Herr-

schaft der Tyrannei, sondern die Anarchie in ihren unterschiedlichsten Facetten, 

die als Kriminalität, Vagabundentum, Pöbel,7 Widerstand, Bürgerkrieg oder als 

Revolutionsgewalt die bestehende Rechtsordnung regressiv, destruktiv oder de-

generierend in einen ihr unterstellten Naturzustand zurückführt. Hobbes führte 

eine gewisse „Tyrannophobie“8 in seiner Aufzählung der inneren Krankheiten 

an, die den Staat befallen können und schrieb: „Was die Rebellion gegen die 

Monarchie im besonderen betrifft, so ist eine ihrer häufigsten Ursachen die  

Lektüre der politischen und historischen Schriften der alten Griechen und Römer 

[...]. Die Lektüre dieser Bücher, meine ich, brachte die Menschen dazu, ihre  

Könige zu töten, weil die griechischen und römischen Schriftsteller in ihren  

Büchern und Abhandlungen über Politik dies zu einer rechtmäßigen und  

lobenswerten Handlung für jedermann machten, vorausgesetzt, er nenne ihn vor 

der Tat einen Tyrannen.“9 

Während relevante Autoren der Antike den Tyrannenmörder oftmals als ein 

Pendant zum Tyrannen und als einen Befreier des Vaterlandes betrachteten, ent-

 

7   In dem Buch Hegels Pöbel beschäftigte sich Ruda mit dem Problem des Pöbels bei 

Hegel, das er insbesondere in seinem Buch Grundlinien der Philosophie des Rechts 

beschrieb. Der Pöbel ist jener unvermeidliche Bevölkerungsanteil im Staat, der ein 

„Recht ohne Recht“ für sich beansprucht und sich durch seine „Empörung“ gegen 

den Staat von diesem entbindet. Vgl. Ruda 2011, S. 114. 

8   Hobbes 1976, S. 250 (Hervorhebungen im Original). 

9   Hobbes 1976, S. 249. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

wickelten sich ab der italienischen Frührenaissance eine differenzierte Systema-

tik und Juridifizierung des Widerstands gegen die Tyrannei. In Folge konfessio-

neller Bürgerkriege gerieten die Fragen zum Tyrannenmord und zum Wider-

standsrecht unweigerlich in den Sog polemischer Debatten. So führte Hobbes 

diese Entwicklungen darauf zurück, „dass im Gefolge des Humanismus zu viele 

Texte der antiken Politikliteratur gelesen“10 wurden. Bodin stellte schon zuvor 

„die Liebe zum Vaterland über die zum Vater“.11 Und Tocqueville warnte später 

sodann nicht nur vor einer Tyrannei des Einzelnen, sondern auch vor einer „un-

gezügelte[n] Machtausübung durch die Mehrheit“.12 

Den Akt des Königs- oder Tyrannenmords, den Hobbes noch in einer Meta-

phorik der Krankheit beschrieb, bettete Kant später innerhalb der Metaphysik der 

Sitten in eine Diskussion des Rechts ein: „Wider das gesetzgebende Oberhaupt 

des Staats gibt es also keinen rechtmäßigen Widerstand des Volks; denn nur 

durch Unterwerfung unter seinen allgemein-gesetzgebenden Willen ist ein recht-

licher Zustand möglich; also kein Recht des Aufstandes (seditio), noch weniger 

des Aufruhrs (rebellio), am allerwenigsten gegen ihn, als einzelne Person (Mo-

narch), unter dem Vorwande des Mißbrauchs seiner Gewalt (tyrannis), Vergrei-

fung an seiner Person, ja an seinem Leben (monarchomachismus sub specie ty-

rannicidii).“13 

Bereits 200 Jahre vor Kant machte Bodin geltend, dass „es unter keinen Um-

ständen weder dem einzelnen Untertan noch der Gesamtheit der Untertanen er-

laubt [ist], irgend etwas auf irgendeine Weise gegen Ansehen oder Leben des 

Königs zu unternehmen, selbst wenn er Grausamkeiten aller Art begangen hat. 

Denn der Untertan kann gegenüber seinem Fürsten nicht den Rechtsweg ein-

schlagen, weil Macht und Befehlsgewalt vom Fürsten ausgehen. Der Fürst kann 

nicht nur die Vollmacht der Magistrate widerrufen. Schon seine bloße Anwesen-

heit beendet jegliche anderen übertragene Jurisdiktionsgewalt. […] Darum sage 

ich, daß der Untertan niemals etwas gegen seinen souveränen Fürsten unterneh-

men darf, so böse und grausam er als Tyrann auch sein mag.“14 

 

10  Münkler, Straßenberger 2016, S. 272. Münkler und Straßenberger wiesen in ihrer 

kurzen Betrachtung über den Tyrannenmord und das Widerstandsrecht auf eine po-

lemische und argumentationsreiche Diskussion hin. Vgl. Münkler, Straßenberger 

2016, S. 268ff. 

11  Münkler, Straßenberger 2016, S. 272. 

12  Münkler, Straßenberger 2016, S. 272. 

13  Kant 1993a, S. 439. 

14  Bodin 2011, S. 58. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 13 

 

Die nachklassische Staatsphilosophie war aus Prinzip widerstandsfeindlich, 

da sie jedes Aufbegehren gegen die politische, juristische und ökonomische 

Herrschaft als eine Zerstörung der mühsam geschaffenen, allgemeinen Ordnung 

von Recht und Sicherheit ansah. Jede Revolution, jeder Aufstand, jede Rebellion 

gegen die herrschende Rechtsnorm und gegen die faktisch existierende Regie-

rung wurde als eine Revolte, als ein Gewaltakt gegen die Prinzipien der allge-

meinen Gesetzgebung und der notwendigen politischen Souveränität betrachtet. 

Aufstände und Revolutionen galten faktisch wie juristisch als illegal, da es we-

der Gesetze zur Aufhebung der Gesetzgebung gab, noch ein Recht (quasi als ein 

Naturrecht), das das Recht als solches aufhob.15 Der Gegensatz von guter und 

schlechter Herrschaft der klassischen Staatsphilosophie wurde in neuzeitlichen 

staatsphilosophischen Abhandlungen der Opposition von Rechtsordnung und 

Anarchie bzw. rechtlosem Naturzustand untergeordnet.16 Die Tyrannei hingegen 

wurde – im Gegensatz zur Anarchie – als das kleinere Übel angesehen. Ein 

Rückfall in die Anarchie eines hypothetisch angenommenen, rechtlosen und so-

mit gewaltsamen Naturzustands wurde für möglich befunden. Dadurch konnte 

die Interpretation der Tyrannei als eine Form des politischen Übels vernachläs-

sigt und relativiert werden. 

 

 

„THE POLITICAL PHILOSOPHY IS DEAD“/NOT DEAD 

 

Ab der Mitte des 19. bis Anfang des 20. Jahrhunderts wurde der Staat zusehends 

als ein Instrument politischer Ideen und Bewegungen betrachtet. Zuweilen wur-

de der Staat auch als völlig überflüssig und unheilvoll oder als ein nur vorüber-

gehendes Phänomen angesehen. Hierzu gehörten marxistische und faschistische 

Bewegungen, um nur zwei widerstrebende Extreme innerhalb einer Vielzahl an-

derer Bewegungen zu benennen, die ein Ende des Staates in Betracht zogen. In 

einer frühen Auseinandersetzung mit Hegels Rechtsphilosophie diagnostizierte 

Marx, „daß in der wahren Demokratie der politische Staat untergehe“.17 Der 

 

15  Zu dieser Problematik und in Bezug auf die Rezeption der Französischen Revolution 

innerhalb der deutschen Philosophie, besonders bei Kant und Hegel vgl. Comay 

2011, insbesondere S. 35ff. 

16  Vgl. Kersting 1997, S. 483. Zum Widerstandsrecht bei Kant vgl. Höffe 2001, S. 24f. 

17  Ausführlicher lautet das Zitat: „In der Demokratie ist der Staat als Besondres nur 

Besondres, als Allgemeines das wirkliche Allgemeine, d.h. keine Bestimmtheit im 

Unterschied zu dem andern Inhalt. Die neueren Franzosen haben dies so aufgefaßt, 

daß in der wahren Demokratie der politische Staat untergehe. Dies ist insofern rich-

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Staatsrechtler Schmitt wies 1933 auf die Bedeutung der Bewegung innerhalb der 

politischen Ordnung des Nationalsozialismus hin. Die Bewegung der Partei bzw. 

die nationalsozialistische Volksbewegung sollte zusammen mit dem Staat einen 

Herrschaftsdualismus bilden.18 Zu diesen sich gewaltvoll durchsetzenden Ten-

denzen, die die politische Bedeutung des Staates relativierten oder sogar in Ab-

rede stellten, kam hinzu, dass durch eine Dominanz szientistischer und ökonomi-

scher Vorstellungen sowie durch die Entwicklung einer metaphysikfeindlichen 

Einstellung des Positivismus, die Moralphilosophie und die normative Politische 

Philosophie in Bedrängnis gerieten. Ab den 50er Jahren des 20. Jahrhunderts 

konstatierte die Politische Philosophie retrospektiv ihr Ende, bestenfalls attestier-

te sie sich selbst eine tiefsitzende Krise, die bereits Mitte des 19. Jahrhunderts ih-

ren Anfang nahm.19 Häufig zitiert, berühmt und berüchtigt, ist Lasletts Formel 

aus dem Jahr 1956: „[F]or the moment, anyway, political philosophy is dead [...] 

the winter has set in for the political philosopher“.20 

Die Äußerung Dahls aus dem Jahr 1958 geht in die gleiche Richtung: „In the 

English-speaking world, where so many of the interesting political problems ha-

ve been solved (at least superficially), political theory is dead. In the Communist 

countries it is imprisoned. Elsewhere it is moribund. In the West, this is the age 

of textual criticism and historical analysis, when the student of political theory 

makes his way by rediscovering some deservedly obscure text or reinterpreting a 

familiar one. Political theory (like literary criticism) is reduced to living off capi-

tal – other people’s capital at that.“21 Und Strauss schloss sich dem Befund in 

gewisser Weise an und sprach 1959 davon, dass die Politische Philosophie nicht 

mehr existiert. Strauss schrieb: „We hardly exaggerate when we say that today 

political philosophy does not exist anymore, except as matter for burial, i.e. for 

historical research, or else as a theme of weak and unconvincing protestations.“22 

 

tig, als er qua politischer Staat, als Verfassung, nicht mehr für das Ganze gilt. […] In 

der Demokratie hat der abstrakte Staat aufgehört, das herrschende Moment zu sein.“ 

Marx 1978, S. 232 (Hervorhebungen im Original). 

18  Vgl. Schmitt 1933. In der Schrift Staat, Bewegung, Volk versuchte Schmitt nicht nur 

die Politik des Nationalsozialismus zu legitimieren, sondern beschrieb die rechtset-

zende Politik und den politischen Dezisionismus als einen dynamischen Prozess der 

Bewegung. Vgl. auch Dreier 2001, S. 40ff. 

19  Vgl. Kersting 1997, S. 11ff. 

20  Laslett 1956, S. VII. 

21  Dahl 1958, S. 89. 

22  Strauss 1959, S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 15 

 

Zumindest mit dem Erscheinen der Theorie der Gerechtigkeit von Rawls im 

Jahr 1971 verstummte die Rede vom Niedergang der politischen Theorie und 

Philosophie.23 Mittlerweile, vierzig Jahre nach Rawlsʼ „Wiederbelebung“ der-

selben, scheint die gegenwärtige Politische Philosophie nicht nur aus ihrer Krise 

herausgefunden zu haben, sondern hat zudem neue Wege beschritten und plura-

listische, multi-/transkulturelle, genderorientierte, konsenspolitische, agonisti-

sche, post-politische, liberalistische, kommunitaristische, strukturalistische, sys-

temtheoretische, diskursethische, netzwerktheoretische, postkoloniale und glo-

balpolitische Konzeptionen bzw. Analysen des Politischen hervorgebracht. Hier-

zu gehören neben den Schriften von Rawls unter anderem die Untersuchungen 

von Agamben, Badiou, Beck, Bourdieu, Buchanan, Butler, Derrida, Dworkin, 

Foucault, Frazer, Habermas, Höffe, Kersting, Laclau, Lefort, Luhmann, Mouffe, 

Nancy, Nozick, Ranciere, Rorty, Spivak, Taylor, Walzer und Young. Jedoch ist 

bei der Betrachtung der neueren Entwicklungen zu konstatieren, dass es der Poli-

tischen Philosophie bzw. der Philosophie des Politischen nicht mehr um Staats-

entwürfe oder um Entwürfe der politischen Souveränität geht. Es geht nicht 

mehr um staatspolitische Grundlegungen, Begründungen oder Erläuterungen. 

Sofern von Nancy abgesehen wird, sind die Entwicklungen in der politischen 

Theorie weit davon entfernt, nach dem ontologischen Status des Politischen bzw. 

nach dem des menschlichen Zusammenlebens zu fragen. Hingegen geht es in 

den Untersuchungen um Macht- und Legitimitätsstrukturen, Geschlechterver-

hältnisse, Menschenrechtsfragen, Identitätsprozesse, Politiken der Performanz 

oder Globalisierungsstrategien und -entwicklungen. In der Hinsicht kann man 

der Auffassung zustimmen, dass der Politischen Philosophie trotz aller Wieder-

belebung der Gegenstand abhandengekommen ist: Die politische Verfassung wie 

die Begründung der politischen Verfassung ist für eine Politische Philosophie 

kein Thema mehr. Oder anders gesagt: Die Frage nach der Begründung einer po-

litischen Verfassung wird nicht mehr formuliert. D.h. die Frage nach dem 

Seinsmodus von Politik, ob natürlich oder künstlich, wird nicht mehr gestellt. Es 

gibt keine Frage nach dem Sein des Politischen mehr. Zumindest lässt sich be-

obachten, dass die verschiedenen politischen Theorien keinen gemeinsamen Ge-

genstand und unterschiedliche Intentionen haben sowie mit stark voneinander 

abweichenden Methoden arbeiten.24 

 

 

 

23  Zur Instrumentalisierung der Todesmetapher und zum Zustand der politischen Theo-

rie nach 1945 vgl. Schaal 2002, S. 503ff. 

24  Vgl. Brodocz, Schaal 2002, S. 9f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

LIBERALISMUS  KOMMUNITARISMUS 

 

Mit seinem Buch Metaphysik der Sitten legte Kant im Jahr 1797 eine Rechtsphi-

losophie vor, die für die weitere Entwicklung der Politischen Philosophie ab den 

70er Jahren des 20. Jahrhunderts bestimmend wurde. Zu den Motiven und Ideen, 

die Kant vorgab, gehörten das Völkerrecht, der Friedensbegriff, das Weltbürger-

tum, die Autonomie des Menschen, die Menschenrechte und die Priorität des 

Rechts. Der Liberalismus von Rawls,25 Nozick,26 Buchanan27 und Dworkin28 

knüpfte mit einer Rekonstruktion normativer Voraussetzungen und kategorialer 

Grundlagen an die Rechtsmetaphysik Kants an und setzte sich mit positivisti-

schen und utilitaristischen Einflüssen in der Politischen Philosophie auseinander. 

Ausgehend von Kant, formulierte der Liberalismus seine Auseinandersetzung 

mit dem Wohlfahrtsutilitarismus und kritisierte einen an Aristoteles oder an He-

gel anknüpfenden Kommunitarismus, der die Priorität des Rechts aufzubrechen 

versuchte und die politische Anschauung, die Konzeption der Polis und das poli-

tische Handeln wieder auf Fundamente des Guten und auf eine Tradition von 

Tugenden zu gründen hoffte. Der Rechtsuniversalismus, der an Kants individuel-

ler Autonomie anknüpfte, sah sich hingegen nicht durch kultur-, traditions- und 

gemeinschaftsgebundene Grenzen beschränkt. 

Der Kommunitarismus (z.B. bei MacIntyre,29 Walzer,30 Taylor31) verwarf 

den Kontraktualismus des philosophischen Liberalismus und dessen Lehre vom 

Gesellschaftsvertrag. Er ging stattdessen von einer hermeneutischen Aneignung 

des Anerkannten und von den in einer Gemeinschaft herausgebildeten kulturel-

len und sittlichen Lebensformen aus. Universelle Werte und Wertorientierungen 

wurden kritisiert. Im Gegenzug wurden Strukturen der Erziehung und der 

Freundschaft herausgearbeitet. Die individuelle Autonomie als Grundlage einer 

gesellschaftlichen, politischen und rechtlichen Verfassung mittels freiwilliger 

Assoziation wurde vom Kommunitarismus als Selbstbestimmungswahn eines 

leeren Selbst abgelehnt. Im Gegensatz dazu betrachteten der Kommunitarismus 

die partikuläre gesellschaftliche Zugehörigkeit als Ausgangspunkt, um zum ei-

nen eine Sozialpolitik des kollektiven Guten bzw. des gesellschaftlichen Guts zu 

 

25  Rawls 1979. 

26  Nozick 1976. 

27  Buchanan 1984. 

28  Dworkin 1984. 

29  MacIntyre 1987. 

30  Walzer 1992. 

31  Taylor 1996. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 17 

 

stärken und zum anderen den Menschen als ein Wesen in seiner Sozialität zu be-

greifen. Während der an Kant orientierte Liberalismus seinen Ausgangspunkt in 

der ursprünglichen und jedem Menschen als Recht zustehenden Freiheit verorte-

te, ging der Kommunitarismus von einem anfänglichen und ethischen Gemein-

wesen aus, in dem sich der Mensch immer schon befand. Der individuellen Au-

tonomie des Liberalismus setzte der Kommunitarismus ein Konzept des ethisch 

parteiischen Selbst in Form einer sozialen Einbettung und gesellschaftlichen 

Konstitution des Menschen entgegen: ein Selbst, das unabhängig von seiner 

Gemeinschaftsidentität (Gruppe, Kultur, Gesellschaft, Sozialität, Staat, Tradi-

tion, Geschlechtszugehörigkeit, sexueller Orientierung usw.), einer identitätsbil-

denden Zugehörigkeit, unverständlich bleibt. 

Der autonomen Freiheit des Menschen, aus deren Prinzip sich eine liberale 

Ethik und deren Recht und Politik bildete, stellte der Kommunitarismus eine on-

tologische Priorität der Gemeinschaft gegenüber. Mit dieser Gegenüberstellung 

zielte er auf eine Kritik der liberalen und universellen Personen- und Freiheits-

vorstellungen ab. Damit stellte er die allgemeinen Grund- und Freiheitsrechte, 

die politischen und gesellschaftlichen Legitimitätsprozeduren, die Begründungen 

institutionalisierter Politik und Gesellschaft in Abrede, die auf Prinzipien der Ge-

rechtigkeit und einer Verpflichtung des Staates zu weltanschaulicher und religiö-

ser Unparteilichkeit aufbauen und die den Staat für neutral gegenüber individuel-

len Vorstellungen halten. 

 

 

DAS HOBBESSCHE PLURIVERSUM ODER 

DIE GLOBALITÄT 

 

In Anschluss an Hobbes formulierte Schmitt Anfang der 1930er Jahre in dem 

Buch Der Begriff des Politischen die These, dass die „politische Welt ein Pluri-

versum und kein Universum“32 ist. Solange es einen Staat gibt, solange wird es 

mehrere Staaten geben, denn in der politischen Welt herrscht, so Schmitt, ein 

Pluralismus. Die Idee eines Weltstaats war für ihn ein ganz und gar absurdes 

Konstrukt. Den Weltstaat als eine machbare Utopie anzustreben, hielt er für eine 

„unehrliche Fiktion“.33 Der Weltstaat stand dem, was Schmitt unter dem Politi-

schen verstand, diametral entgegen. Nach Schmitt kann es etwas Politisches, 

kann es Politik, kann es einen Staat – und sei es ein Weltstaat – nur geben, wenn 

es ein Gegenüber, ein Anderes, etwas Separates gibt. 

 

32  Schmitt 1987a, S. 54. 

33  Schmitt 1987a, S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Die Welt des Politischen muss in sich geteilt sein, muss in mehrere Staaten 

zerfallen sein, damit es überhaupt so etwas wie das Politische geben kann. Erst 

durch das Andere, das voneinander Getrennte, erst durch die Teilung der Welt, 

erhält die jeweilige politische Einheit ihre Form und ihre Identität. So gibt es 

stets mehr als einen Staat, mehr als ein Volk, mehr als eine Nation. Es gibt Staa-

ten, die getrennt durch ihre Grenzen Seite an Seite liegen, und Staaten, die durch 

die See voneinander entfernt liegen. Schmitt ging in Auseinandersetzung mit 

dem Politischen stets vom Vorhandensein des Anderen aus, was für ihn auf eine 

mögliche Existenz des Feindes hinauslief. Politik braucht, so Schmitt, diese Dif-

ferenz, diesen Konflikt, diese Spannung: Politik wird durch die Spannung der 

Differenz bestimmt. Politik ist das Ziehen von Grenzlinien. Eine politische Ein-

heit braucht nach Schmitt diese potenzielle Feindschaft, die aber immer auch ei-

ne reale Potenzialität des Feindes bedeutet, die der politischen Einheit eine Ge-

stalt gibt. Ohne eine Feindschaft wäre die Welt keine politische Welt. Nur weil 

es diese reale Möglichkeit des Feindes gibt, gibt es mit der Unterscheidung zwi-

schen Freund und Feind die Ausdifferenzierung von verschiedenen politischen 

und damit auch territorialen Einheiten. Die politische Welt braucht in diesem 

Sinne den Konflikt und die Gegnerschaft. Nur die Feindschaft bedingt den Zu-

sammenschluss zu einer politischen Gemeinsamkeit, nur sie erzeugt diese Zu-

sammengehörigkeit, sowie die daraus resultierenden Formierungen, Differenzie-

rungen und Normierungen. Im Zusammenhang mit dem politisch notwendigen 

Feind zitierte Schmitt wiederholt einen Vers von Däubler, der da lautet: „Der 

Feind ist unsre eigne Frage als Gestalt.“34 

Für Schmitt war es unmöglich sich vorzustellen, dass sich eine politische 

Einheit über die ganze Erde ausdehnt, um sich als ein Weltstaat zu realisieren. 

Der Grund dafür war eine politische Annahme, die sich bei ihm aus dem Begriff 

des Menschseins, also aus dem Anthropologischen ergab: „Menschheit ist kein 

politischer Begriff, ihm entspricht auch keine politische Einheit oder Gemein-

schaft und kein Status.“35 In gewisser Weise muss das, was die Menschheit ist 

bzw. sein könnte oder sein sollte, negiert sein, es muss zersplittert, zerteilt und 

zerschlagen sein, damit es zum Poltischen, zu politischen Gestaltungen und Aus-

formungen kommen kann. Das heißt, solange es Menschen gibt, muss sich die 

Menschheit in unterschiedliche Gemeinschaften, sei es in „verschiedene Völker, 

Religionen, Klassen und andere Menschengruppen der Erde“36 aufteilen. Für 

Schmitt bedeutete das, dass es den Menschen nur in politischen Strukturen und 

 

34  Schmitt 1987b, S. 90. 

35  Schmitt 1987a, S. 55 (Hervorhebungen im Original). 

36  Schmitt 1987a, S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 19 

 

Verfassungen, nur als ein Gemeinschaftswesen gibt, wenn das Gemeinsame des 

Menschen keine verbindliche Form, etwa die einer Weltgemeinschaft, annimmt. 

Zwar räumte Schmitt ein, dass ein imperialer Zustand denkbar wäre, der alle 

Menschengruppen der Erde in sich eint und zugleich einen Bürgerkrieg zwi-

schen den Gruppen verhindert, dennoch ließe sich diese Einheit der Menschheit, 

so Schmitt, nicht als eine politische Einheit auffassen. Mit dem Eintritt in eine 

feindlose Gesellschaft würde der Gesellschaft nicht nur der Feind, sondern auch 

der Freund abhandenkommen. In diesem Zustand jenseits von Freund und Feind 

„gibt es nur noch politikreine Weltanschauung, Kultur, Zivilisation, Wirtschaft, 

Moral, Recht, Kunst, Unterhaltung usw., aber weder Politik noch Staat“.37 

An der Idee vom Pluriversum – die besagt, dass das Politische an eine staat-

liche Einheit inmitten anderer Staaten gebunden ist – hielt die Politische Philo-

sophie nicht nur bis zum Erscheinen der staatsrechtlichen Schriften Schmitts 

fest, mittels derer er jede Lücke innerhalb und außerhalb des institutionalisierten 

und normierten Staates zu identifizieren versuchte, um dort die Politik der Dezi-

sion ausfindig zu machen. Vielmehr kam Kersting noch 1997, also fast siebzig 

Jahre später, zu dem Befund, dass sich in dieser Hinsicht in der Welt der Politi-

schen Philosophie nichts bewegt hat und schrieb: „Die politische Welt zwischen 

den Staaten ist ein Stiefkind der zeitgenössischen politischen Philosophie. Die 

ethischen Probleme der internationalen Beziehungen finden nicht die gebühren-

de Aufmerksamkeit der Philosophen. Die Politische Philosophie ist an das Para-

digma des Nationalstaates gefesselt [...]. Sie betrachtet die Welt der Staaten als 

ein hobbessches Pluriversum, als einen Ozean, auf dem die einzelnen Staaten 

wie Inseln schwimmen, rechtlich-moralisch unverbunden und keinem überge-

ordneten Gesetz unterworfen, und denkt nicht daran, diesen hobbesschen Ozean 

trockenzulegen und die prinzipienbegründete kosmopolitische Rechtsordnung 

sichtbar zu machen [...].“38 Und Höffe kam zum Schluss: „Von Hobbes über  

Locke und Rousseau bis Hegel, in gewisser Weise auch Marx, und im 20. Jahr-

hundert von Kelsen über Hart bis John Rawls, auch Dworkin und Habermas, be-

fassen sich die Haupttexte fast ausschließlich mit der Rechtsordnung eines Ein-

zelstaates.“39 

Trotz Rawls Erneuerung der Politischen Philosophie seit den 1970er Jahren 

lag deren Schwerpunkt entweder auf dem Verhältnis zwischen den einzelnen In-

dividuen und der Gemeinschaft oder auf der Beziehung bzw. dem Konflikt zwi-

 

37  Schmitt 1987a, S. 54. 

38  Kersting 1997, S. 67. 

39  Höffe 2001, S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

schen den Freiheitsrechten und dem Sozialstaat.40 Philosophische Untersuchun-

gen zu den politischen Beziehungen und Konflikten zwischen den Staaten, den 

transnationalen Institutionen, zu überstaatlichen Einrichtungen und nichtstaatli-

chen Organisationen und Netzwerken sind hingegen bis heute nur im beschränk-

ten Ausmaß vorhanden und entwickelten sich erst im Zuge politischer Institutio-

nalisierungen.41 Insbesondere sind Bewegungen, Aufenthalte, Migrationen, Staa-

tenlosigkeiten und Exilierungen im Spalt zwischen den Staaten und innerhalb 

der Staaten weitgehend unbeachtet geblieben. Eine der wenigen Ausnahmen ist 

in dieser Hinsicht Arendt, die in ihrem schon 1951 erschienenen Buch Elemente 

und Ursprünge totaler Herrschaft (The Origins of Totalitarianism) im Kapitel 

Der Niedergang des Nationalstaates und das Ende der Menschenrechte auf „die 

neueste Menschengruppe der neueren Geschichte“,42 auf die Staatenlosen zu 

sprechen kam. Untersuchungen zu diesem Themenkomplex wurden zumeist ei-

ner politik- bzw. sozial- und kulturwissenschaftlichen Betrachtung überlassen.43 

 

 

40  Vgl. Kersting 1997, S. 58ff, Höffe 2001, S. 132ff. 

41  Vgl. Kersting, Chwaszcza 1998, Broszies, Hahn 2010. 

42  Arendt 2013, S. 578. Nach Arendts Abhandlungen zur „Nation der Minderheiten“, 

beschrieb sie die Staatenlosen, Heimatlosen, Flüchtlinge und displaced persons. Im 

Verlauf des Ersten Weltkriegs vertrieb jeder einzelne Staat Teile seiner eigenen Be-

völkerung über die Grenzen des Territoriums, die sich zu den endlosen Flüchtlings-

zügen der Staatenlosen zusammenfanden. Während die offizielle Politik im An-

schluss an den Ersten Weltkrieg das Prinzip der nationalen Emanzipation und der 

Selbstbestimmung auf die sogenannten permanent anwesenden und nicht auf die zu 

assimilierenden Minderheiten innerhalb der Nationalstaaten ausdehnte und Minder-

heitenverträge als Rechtschutzgarantien vereinbarte, tauchte mit den Staatenlosen 

eine Menschengruppe auf, die der Illusion staatlicher Rechtschutzgarantien für ab-

weichende Nationalitäten ein Ende bereitete. Arendt schrieb: „Wen immer die Er-

eignisse aus der alten Drei-Einigkeit von Volk-Territorium-Staat, auf der die Nation 

geruht hatte, herausgeschlagen hatten, blieb heimat- und staatenlos; wer immer ein-

mal die Rechte, die in der Staatsbürgerschaft garantiert waren, verloren hatte, blieb 

rechtlos.“ Arendt 2013, S. 560. 

43  Höffe erwähnte in seinen Ausführungen zur Globalisierung die „Schicksalsgemein-

schaft“, eine „Gemeinschaft von Not und Leid“, zu der er Flüchtlings- und Wander-

bewegungen, mit religiösem, politischem, ökonomischem oder ökologischem Hin-

tergrund zählte. Höffe 1999, S. 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 21 

 

ZWEI KRIEGSZUSTÄNDE 

 

Vorausgesetzt, die vorangegangene Diagnose zum Zustand der Politischen Phi-

losophie trifft zu, so ist nicht nur deren begrenztes und eingeschränktes Interesse 

am Politischen festzuhalten, durch das sie sich auf die Institution bzw. auf den 

Komplex „Staat“ bzw. auf eine bestimmte Community festlegt, sondern auch das 

Insistieren auf der Annahme einer ursprünglichen Teilung der Welt, die politi-

sche Formen erzeugt und zugleich Feindschaften mit sich bringt. Dergestalt ist 

die Welt der Politischen Philosophie eine Welt, die in disparate Teile zerfallen 

ist und neuerlich in solche zerfallen wird; Teile, die jeweils originäre Gemein-

schaften bilden werden. Während diejenigen, die am Kommunitarismus orien-

tiert sind, in ihrer Betrachtung des Politischen das Individuum in die Gemein-

schaft integrieren und dieser unterordnen, stellt der Liberalismus in seinen Aus-

führungen die Individualität des Einzelnen innerhalb der Gemeinschaft heraus. 

Der Einzelne ist jedoch hier wie da innerweltlich und binnenweltlich in intersub-

jektive, kommunale, aber dennoch separate Lebenswelten eingebettet. 

Das heißt, beide Ansätze haben, trotz der unterschiedlichen Herangehens-

weisen, die das politische Feld beschreiben, ein Problem mit dem Anderen, mit 

dem Dritten, mit denjenigen, die nicht zur eigenen Gemeinschaft oder zu keiner 

Gemeinschaft gehören. So stehen der originären Gemeinschaft, dem ursprüng-

lichen Mitsein mit Anderen, wiederum Andere gegenüber, die der Gemeinschaft 

fremd sind. Das gemeinschaftliche Zusammenleben mit Anderen ist schon von 

Grund auf von den fremden Anderen separiert: eine Separation, die nicht nur die 

Unterscheidung zwischen Freund und Feind ermöglicht, sondern auch den Ge-

meinschaften eine Gestalt gibt. Mit dieser Unterscheidung entstehen gleichzeitig 

auch Grenzen, territoriale Besetzungen, symbolische Ordnungen und Markie-

rungen. In diesem Sinne reicht das Interesse der Politischen Philosophie nur bis 

an die Staatsgrenzen oder an die Grenze der eigenen Gemeinschaft oder an die 

der Community bzw. an die Grenzen der gesellschaftlichen Gruppe. Die Ver-

nunft der Philosophie, und sei es nur die Vernunft der Politischen Philosophie, 

ist staatspolitisch bzw. auf Gruppenidentitäten und communities beschränkt. No-

zick formulierte diese Position zugespitzt. Der Gemeinschaftssinn, verstanden 

als menschliche Notwendigkeit und als Vernunftakt, sich mit anderen Menschen 

zusammenzuschließen, bestimmt sich in Form und Struktur einer „Schutzorgani-

sation“.44 

 

44  Vgl. Nozick 1976, S. 61. Unter den Begriff „Schutzorganisation“ verstand Nozick, 

indem er sich auf Locke bezog, eine Vereinigung von Menschen, die ihre Mitglieder 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Auch wenn Einrichtungen, Organisationen, Institutionen, Vereinbarungen, 

Beziehungen, Netzwerke und Hybriditäten zwischen den Staaten und jenseits 

staatlicher Strukturen bestehen, verharrt die Politische Philosophie in ihrer 

Selbstbeschränkung, obwohl politik-, sozial- und literaturwissenschaftliche Un-

tersuchungen (z.B. Beck,45 Bhabha,46 Sassen47) die politischen, sozialen und 

ökonomischen Entwicklungen eher dahingehend einschätzen, dass sich die 

Strukturen einer globalen Ordnung verdichten, die früher oder später an die Stel-

le einer Politik der Staaten treten werden. Sofern man diesen Beobachtungen und 

Analysen Glauben schenken möchte, werden sich die Staaten in eine Weltgesell-

schaft auflösen, die sich ihre Rechtsformen noch suchen muss. Weitergehende 

Einschätzungen laufen jedoch darauf hinaus, dass sich im Zuge einer Globalisie-

rung von Staat und Recht nicht nur die Differenzen zwischen den Staaten, son-

dern auch die Rechtsdifferenzen zwischen der Landordnung und dem Seerecht 

auflösen werden. Darüber hinaus könnten, innerhalb einer solchen globalen 

Rechtsordnung, Phänomene und Konstrukte, die zu Zeiten der Landordnung mit 

der „freien See“ in Verbindung gebracht wurden, immer und überall auftauchen. 

In diesem Sinne würde eine Weltwerdung des Politischen nicht die Einkapselung 

einer Einheit besagen, in der jedes Außerhalb zur Innenwelt gehört, sondern die 

Durchdringung von Recht und Ausnahme und die Vermischung des Politischen 

mit dem Unpolitischen.48 

Beide Thesen, jene von der Weltwerdung des normativ Politischen wie jene 

von der Partikularität des Politischen, schließen sich zwar aus, aber dennoch ge-

hören beide zur Idee des Politischen, zu deren Vernunft und deren politisch-

territorialer Verräumlichung. Kant gab hierzu zu bedenken, dass die „Idee vom 

Völkerrecht“, die Vernunftidee, sich zu Völkern zusammenzuschließen, nicht 

mit einer „positiven Idee von einer Weltrepublik“ kompatibel ist: „Für Staaten, 

im Verhältnisse untereinander, kann es nach der Vernunft keine andere Art ge-

ben, aus dem gesetzlosen Zustande, der lauter Krieg enthält, herauszukommen, 

als daß sie, ebenso wie einzelne Menschen, ihre wilde (gesetzlose) Freiheit auf-

geben, sich zu öffentlichen Zwangsgesetzen bequemen, und so einen, freilich 

immer wachsenden Völkerstaat (civitas gentium), der zuletzt alle Völker der Er-

de befassen würde, bilden. Da sie dieses aber nach ihrer Idee vom Völkerrecht 

 

schützt und Entschädigungen für Rechtsverletzungen fordert, auch wenn dieser Mi-

nimalstaat noch kein Staat mit einem Gewaltmonopol darstellt. 

45  Beck 2007. 

46  Bhabha 2000. 

47  Sassen 2008. 

48  Zu diesen Problemen vgl. auch Heller-Roazen 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 23 

 

durchaus nicht wollen, mithin, was in thesis richtig ist, in hypothesi verwerfen, 

so kann an die Stelle der positiven Idee einer Weltrepublik (wenn nicht alles ver-

loren werden soll) nur das negative Surrogat eines den Krieg abwehrenden Bun-

des, den Strom der rechtscheuenden, feindseligen Neigung aufhalten, doch mit 

beständiger Gefahr ihres Aufbruchs (Furor impius intus – fremit horridus ore 

cruento. Virgil).“49 

Unter der Bedingung, dass die politische Welt von Beginn an in disparate 

Teile zerfallen ist, lässt sich das Ideal des Staates und dessen Normativität nicht 

ohne Weiteres in eine Weltrechtsordnung bzw. in einen Weltstaat übertragen.50 

Es ist fraglich, ob eine Globalisierung des Politischen in Form einer Transzen-

dierung (Vergrößerung, Verschiebung, Übertragung) des Staates gelingen kann, 

die dann Weltrechtsordnung, Weltrepublik bzw. Weltstaat hieße, wenn es kein 

Gegenüber, keinen weiteren Staat gäbe. Schmitt legte für diesen Fall nahe, dass 

in einem solchen Zustand jenseits des Staates, in seiner globalisierten, trans-  

oder supranationalen Form, nur der Kriegszustand im Inneren vorherrschen 

kann. Für den Fall also, dass es zu einem Weltstaat kommt, prognostizierte  

Schmitt einen Bürgerkrieg,51 der ausbricht, sobald die Souveränität des Staates, 

die zwischen Freund und Feind unterscheidet, zerbricht. 

Nach Hobbes findet die Gesellschaft ihre Form, sobald vereinzelte Indivi-

duen einen Gesellschaftsvertrag miteinander abschließen: D.h., die Menschen 

finden zu einer politischen Verfassung, sobald der einzelne Mensch, der den an-

deren Menschen ein „Wolf“52 ist, sein Wolfsein gemeinsam mit seinesgleichen 

 

49  Kant 1993b, S. 212f (Hervorhebungen im Original). 

50  Dieser Aspekt bleibt auch dann relevant, wenn die Frage außer Acht bleibt, ob es 

mit der normativen Realisierung des Staates zu einer Auflösung von Ungleichheiten 

und einer Hemmung von Gewalt kommt. Dies sind Axiome, auf deren Grundlage 

sich ein Staat legitimiert. 

51  Vgl. Schmitt 1987a, S. 54. 

52  Hobbes notierte, mit einer Anspielung an ein Vers von Plautus („lupus est homo 

homini, non homo, quom qualis sit non novit“, aus der Komödie Asinaria, 495, 

II.IV, vgl. Plautus 2008) in der Widmung seines Buches De Cive: „Nun sind aber 

beide Sätze wahr: Der Mensch ist ein Gott für den Menschen und der Mensch ist ein 

Wolf für den Menschen; jener, wenn man die Bürger untereinander, dieser, wenn 

man die Staaten untereinander vergleicht. Ergo, der Mensch ist ein Gott für den 

Menschen, wenn man die Bürger untereinander vergleicht.“ Hobbes 1977, S. 59. 

Hier ist es notwendig, zwei Anmerkungen anzufügen: 1. Hobbes betonte in seinem 

Buch Leviathan, dass ein Krieg (im Naturzustand wie zu anderen Zeiten) „nicht nur 

in Schlachten oder Kampfhandlungen“ besteht, sondern vor allem auch in der Be-

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

per Vertragsschluss aufgibt. Allerdings räumte Hobbes ein, dass es diesen Na-

turzustand, in dem sich die Menschen wie in einem permanenten Kriegszustand 

– alle gegen alle – befanden, vermutlich niemals gab. Dennoch war dieser Ver-

tragsschluss, der in einem hypothetischen Naturzustand getroffen wurde, für 

Hobbes notwendig, um ihn als einen Akt der Rechtsetzung zu beschreiben. Denn 

der Akt des Vertragsschlusses musste für Hobbes selbstständig getätigt und in 

Freiheit abgeschlossen sein,53 auch wenn dieser Akt aus Angst erfolgte und in 

„Todesfurcht“54 geschah. Hobbes hob hervor, dass die Furcht auch jene „Leiden-

schaft [ist], die die Menschen am wenigsten die Gesetze übertreten läßt […]. Ja, 

sie ist – einige edelmütige Menschen ausgenommen – die einzige Kraft, die die 

Menschen zu ihrer Einhaltung bringt, wenn ein Vorteil oder Vergnügen durch 

Gesetzesübertretung in Aussicht steht.“55 

Bis heute folgt die Politische Philosophie Hobbes, sofern es darum geht, das 

Politische, das Zusammenseins und Miteinandersein, als etwas Regionales und 

Partikulares zu bestimmen. Er setzt zwei unterschiedliche Figuren des politi-

schen Beginns voraus: 1. die Figur des Freundes (in diesem Sinne: der Nächste 

und der Nachbar) als den gleichgesinnten und furchtsamen Vertragspartner, der 

trotz des Vertrages ein Konkurrent bleibt, vor dem man achtsam bleibt. Auch als 

Vertragspartner bleibt der Andere ein Fremder, ein unter Vertrag genommener 

„Wolf“. 2. die Figur des Feindes, des Anderen als gestaltgebender Feind, der 

nicht am Vertrag teilhat. Nach Hobbes ist es unabdingbar, dass das Politische 

aus einer Separation hervorgeht und in einen Partikularismus der politischen 

Welt mündet. 

 

reitschaft zum Kampf. Hobbes 1976, S. 96. Erst mit einem Vertragsabschluss, der 

Kampfhandlungen verhindern und ausschließen soll, gibt es so etwas wie einen 

Frieden. Zuvor gibt es keinen Frieden, der so genannt werden kann. Auch wenn es 

Hobbes darauf ankam, dass der Mensch mit Vertragsabschluss sein Wolfsein auf-

gibt, so liegt in dieser Bestimmung die Schwierigkeit den Krieg und das Wolfsein 

mittels Vertrag und durch die Gründung eines Staates einzuhegen. Auf das Dilemma 

hat Schmitt wiederholt hingewiesen. Vgl. Schmitt 1982, S. 51f. 2. In seinem letzten 

Seminar La bête et le souverain (Das Tier und der Souverän) untersuchte Derrida 

das politische Bestiarium, in dem der Wolf bzw. der Wolfsmensch eine bedeutende 

Figur des Politischen darstellt. Vgl. Derrida 2015. Vor allem sei darauf hingewiesen, 

dass sich für Hobbes gerade dann das Wolfssein des Menschen zeigt, wenn es um 

die Beziehung zwischen den Staaten geht. 

53  Vgl. Hobbes 1976, S. 99. 

54  Hobbes 1976, S. 98. 

55  Hobbes 1976, S. 228. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 25 

 

Auch wenn nun dieser hobbessche Vertrag in Freiheit und Selbstständigkeit 

getroffen wird, so wies Schmitt darauf hin, den Feind als ein notwendiges, aber 

dennoch gestaltgebendes Element zu betrachten. Das Politische ist derart von 

seiner eigenen Gestalt bestimmt und von ihr abhängig, dass das Politische nicht 

nur auf seine Grenzen und Begrenzungen fixiert ist, sondern immer auch auf den 

Anderen achtet, ihn unter Beobachtung stellt und ins Visier nimmt. Dieser 

Fremde ist ein Feind, so Schmitt, der in seiner Existenz eine Bedrohung darstellt 

und dem Politischen damit seine Gestalt gibt. Schmitt bezeichnete den Feind als 

Frage, die das Politische in Frage stellt und gleichzeitig dem Politischen eine 

Gestalt gibt. Das Politische braucht den Anderen, braucht den Feind und ein he-

terogenes und antagonistisches Feld, das separiert ist, auch wenn der Feind eine 

existenzielle Bedrohung darstellt. In diesem Sinne existiert die politische Einheit 

oder sie existiert nicht. Schmitt meinte dazu, „[d]aß der Staat eine Einheit ist, 

und zwar die maßgebende Einheit, beruht auf seinem politischen Charakter.“56 

Das Politische – in der Tradition von Hobbes und Schmitt – braucht diesen 

Konflikt mit demjenigen, der den Vertrag nicht eingeht, der entweder keinen 

Vertrag oder einen anderen Vertrag eingegangen ist. Das Politische benötigt den 

Anderen als Feind, der dem Politischen eine Gestalt gibt und dieses damit defi-

niert. Diese Bedrohung durch den Feind steht nicht nur für die Möglichkeit der 

Existenzberaubung des Politischen, sie ist gleichzeitig auch das gestaltende Prin-

zip für deren Existenz. Das Politische braucht den existenziellen Zweikampf. 

Diese originäre Teilung des politischen Feldes ist notwendig, damit es politische 

Formen von Gemeinschaften, Gesellschaften oder Staaten überhaupt geben kann 

und damit diese sich entwickeln können. Die Gemeinschaft ist dieser Gefahr des 

existenziellen Abgrunds, der permanenten Möglichkeit einer Vernichtung, der 

Instabilität ihrer Setzung und Gründung ausgesetzt. In diesem Sinne benötigt das 

Politische nicht nur den Naturzustand als einen ursprünglichen Kriegszustand, in 

dem jeder der Feind des Anderen ist. Das Politische braucht auch einen zweiten 

Kriegszustand, der sich in der Auseinandersetzung zwischen dem Staat und den 

inneren wie äußeren Feinden realisiert. Oder anders gesagt: Der Kriegszustand 

des Naturzustands wird nie in eine stabile Setzung überführt werden, sondern 

setzt sich fort und perpetuiert sich zu einem Gründungsakt, der permanent er-

neuert und wiederholt werden muss. 

Eine derart definierte, aber zugleich gefährdete und instabile staats- und si-

cherheitspolitische Gemeinschaft scheint in der Überschreitung ihrer Staats- 

bzw. Gemeinschaftsgrenzen unweigerlich in einen hobbesianischen Kriegszu-

stand zwischen den Staaten zu geraten. Das Politische ist zum Partikularismus 

 

56  Schmitt 1987a, S. 44 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

separater Gemeinschaften bestimmt und damit eng verknüpft mit einer Separa-

tion und der Vorsicht gegenüber den Anderen, die immer auch Feinde sind bzw. 

stets solche sein können. Die Politische Philosophie hat sich in Bezug auf inter-

nationale, transnationale bzw. überstaatliche Strukturen und damit gegen jede 

Form von Kosmopolitismus ihren Skeptizismus bewahrt, da sie am Modell des 

Pluriversums festhält. Angesichts der Globalisierung und der Verschiebung des 

politischen Gewichts auf trans- und supranationale Institutionen, steht die Politi-

sche Philosophie jedoch vor großen Herausforderungen. Insbesondere die Bewe-

gung des politischen Liberalismus, die zu den Institutionen des demokratischen 

Rechtsstaats historisch in enger Beziehung steht, muss auf die Entmachtung des 

Nationalstaates reagieren. 

Kersting schrieb in diesem Zusammenhang: „Politik im Zeitalter der Globa-

lisierung besitzt keine ausschließlich nationalstaatliche Gravitation mehr; das 

Nationalstaatsmodell kann daher kein allgemeingültiger demokratiepolitischer 

Kompaß sein. Aber diese Entmachtung des Nationalstaats kann durchaus eine 

demokratiepolitische Chance sein; kann sich doch jetzt der republikanische De-

mokratietyp daranmachen, das Lokale und Regionale unterhalb der National-

staatlichkeitsebene zu besiedeln, zur Arena politischer Selbstbestimmung aufzu-

bauen und als Solidaritätsraum integrationspolitisch zu nutzen. Während im Ge-

genzug die nationalstaatlich bewährten Formen der parlamentarischen und reprä-

sentativen Demokratie für die Gestaltung der supranationalen und globalen Or-

ganisationsebenen vorbildlich sein können, so daß durch ineinander verzahnte 

und sich aufgipfelnde Verfahren demokratisch legitimierter Repräsentation ein 

dichtes legitimatorisches Netz über das ganze Ordnungsmodell geworfen werden 

könnte. Das wäre dann eine demokratische Weltrevolution.“57 

Es muss sich demnach zeigen, ob die demokratischen Institutionen bei den 

Umwälzungen mithalten können, ob das Modell des Nationalstaates tatsächlich 

am Ende ist, oder ob sich das politische System der westlichen Industriestaaten 

als das einzige Model weltweit durchsetzen wird. Dabei ist zu berücksichtigen, 

dass es zu einer Ausweitung und Globalisierung der politischen Konflikte kom-

men kann. Im Zusammenhang mit dieser politischen Überschreitung, d.h. sofern 

die Demokratie ihre territorialen und nationalstaatlichen Fesseln ablegt, muss sie 

sich jedoch mit einer ihr innewohnenden Amphibolie auseinandersetzen, auf die 

Agamben hinwies: „Schon bei einer oberflächlichen Betrachtung wird deutlich, 

daß diejenigen, die in der Gegenwart über Demokratie reden, diese einmal als 

 

57  Kersting 2000, S. 210. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 27 

 

eine Verfassung des Gemeinwesens, ein anderes Mal als eine Regierungstechnik 

verstehen.“58 

 

 

DIE SEE, JENSEITS DER GRENZEN 

 

An Land grenzt jeder Staat – jede politische Einheit, jede Verfassung – an einen 

anderen Staat. Es gibt kein politisches Niemandsland, wenn von der unbewohn-

baren Territorialzone Antarktis abgesehen wird. Dabei kann eingeräumt werden, 

dass nicht in jedem Fall der Verlauf der Grenzziehung zwischen den einzelnen 

Ländern einvernehmlich geregelt ist. Auch können sich die Grenzverläufe immer 

wieder verschieben, und es können dabei Konstellationen auftreten, in denen un-

terschiedliche Gebietsansprüche auf ein und dasselbe Territorium erhoben wer-

den. Jedoch gibt es an Land keine politischen Leerräume zwischen den Staaten, 

auch wenn zwischen einzelnen Staaten zuweilen demilitarisierte Zonen existie-

ren. 

Hingegen ist die See frei. Das Völkerrecht unterscheidet in der Rechtsent-

wicklung bis heute zwischen den souveränen Staatsgebieten und der Hohen See 

innerhalb einer Skala hierarchisierter Abstufungen: 1. Stufe: Das Staatsgebiet 

mit seinen Gewässern, zu denen innere Gewässer, Archipelgewässer und das 

Küstenmeer des Staates gehören. 2. Stufe: Die Nichtstaatsgebiete mit küsten-

staatlichen Hoheitsbefugnissen. Dabei wird zwischen einer Anschlusszone, einer 

ausschließlichen Wirtschaftszone und dem Festlandsockel unterschieden. 3. Stu-

fe: Die Nichtstaatsgebiete ohne küstenstaatliche Hoheitsbefugnisse, die soge-

nannten globalen Staatengemeinschaftsräume. Hierbei wird zwischen der Hohen 

See und dem Meeresboden differenziert.59 

Den Staaten ist es verwehrt, die Hohe See bzw. Teile von ihr einer staat-

lichen Souveränität zu unterstellen. Die See steht allen Staaten zu, auch den Bin-

nenstaaten. In diesem Sinne gilt die Freiheit der Schifffahrt und der Fischerei, 

die Freiheit des Überflugs und der Verlegung von Kabeln und Rohrleitungen, die 

Freiheit zur Errichtung künstlicher Inseln und jene, wissenschaftlichem Forschen 

nachzugehen. 

Die See trennt politische Einheiten, auch weit voneinander entfernte. Ozeane 

trennen Landmassen voneinander, wobei weite Teile dieser Ozeane fast nie be-

fahren werden. Die See ist das freie Zwischen, das Zwischen zwischen den staat-

lichen Monstern, die Hobbes Leviathane nannte. Die See ist unbesetzt und unbe-

 

58  Agamben 2012, S. 9. 

59  Vgl. Vereinte Nationen 1998. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

setzbar. Im Unterschied zur See, kann an Land von einem erdbezogenen Recht 

gesprochen werden. An diesem erdbezogenen Begriff des Rechts knüpfte  

Schmitt in seinem Buch Der Nomos der Erde an und diagnostizierte zugleich 

dessen Untergang. Schon im Vorwort des Buches formulierte Schmitt: „Die bis-

herige, europa-zentrische Ordnung des Völkerrechts geht heute unter. Mit ihr 

versinkt der alte Nomos der Erde.“60 

Auf der See gibt es eine andere Ordnung als auf dem Land. Dort gibt es we-

der Zäune noch Grenzen. Es gibt weder eine Ordnung noch eine Ortung im poli-

tisch-juristischen Sinne. Auf Hoher See ist eine Einheit von Recht und Raum ob-

solet. Dort gilt kein Gesetz, kein Recht auf Aneignung von Besitz und Eigentum. 

Auch wenn es natürliche und technische Orientierungspunkte auf der See gibt, 

so hat sich dennoch – historisch gesehen – keine politische Besitznahme stabili-

sieren können. 

Sofern die drei Raumsphären – das Land, die See und die dritte Sphäre des 

Weltraums – vergleichbar sind, steht die See dem Weltraum rechtlich gesehen 

„näher“, als dem politisch-juristisch besetzten Land. 

An Land sind Besitzrechte geregelt und es bestehen bestimmbare Grenzzie-

hungen. Jenseits dieser Landordnung reichen diese nur bis zur Reling der jewei-

ligen Schiffe und damit bis zur Rechtsordnung desjenigen Landes, unter dessen 

Flagge ein Schiff fährt. Mittlerweile haben sich jedoch für die Hohe See Modifi-

kationen bezüglich einer Integration ins Völkerrecht ergeben. Angelpunkte wer-

den dabei in Zukunft die folgenden sein: die Ausbeutung der Meeresbodenschät-

ze, das Leerfischen der Meere, die Müllstrudel in den Ozeanen, die moderne Pi-

raterie, der Terrorismus und die Migration, für die z.B. die EU die Grenzschutz-

behörde Frontex eingerichtet hat. Absehbar ist, dass es zum einen zu einer An-

gleichung der Seerechte an die Landrechte kommen wird. Zum anderen findet 

eine erweiterte Juridifikation der See durch transnationale Einrichtungen wie die 

UN, beispielsweise durch die UNCLOS (United Nations Convention on the Law 

of the Sea), statt. Beide Entwicklungen bilden in ihrer Synchronität Graubereiche 

des Rechts aus, wie das Beispiel der Grenzschutzbehörde Frontex und jenes des 

israelischen Militäreinsatzes am 31. Mai 2010 gegen das unter türkischer Flagge 

fahrende und blockadebrechende Schiff Mavi Marmara im Mittelmeer vor dem 

Gazastreifen zeigen.61 

 

60  Schmitt 1988, S. 6. 

61  In Bezug auf Frontex sei hier auf die Push-Back-Aktionen außerhalb der 12-Meilen-

Zone hingewiesen. Vgl. Pro Asyl 2014. Zum Vorfall rund um das Schiff Mavi Mar-

mara vgl. UN News 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 29 

 

Die Idee der Stadt als Polis, Verfassung oder Republik hängt mit der See und 

insbesondere mit dem Zugang zur See zusammen. Hier zeigen sich die Ambiva-

lenz und gleichzeitig die Bedeutsamkeit der Beziehung zwischen Stadt und See. 

Platons Bücher der Politeia beginnen mit Sokratesʼ Weg entlang der zerstörten 

„Langen Mauer“ der alten Festungsanlage Athens.62 Sein Weg führt vom Hafen 

Piräus hoch zur Stadt Athen, deren Bewohner und Bewohnerinnen den Krieg 

gegen den Peloponnesischen Bund verloren haben. Athen verlor den Krieg auf 

See, in der Schlacht bei Aigospotamoi, nachdem Athens Gerichtsbarkeit ihre er-

fahrenen Seestrategen im Arginusenprozess hatte hinrichten lassen. Sokrates leg-

te damals gegen das Verfahren Widerspruch ein.63 

Nicht allein der Zugang zum Wasser ist entscheidend. Auch die Lage der 

Stadt an der Küste entscheidet über die Dauer und den Fortbestand einer Stadt, 

wie auch Cicero bemerkte. Er gab im zweiten Buch seiner Schrift De re publica 

verschiedene Gründe an, warum eine Stadt, die von Dauer sein soll, nicht am 

Meer errichtet werden dürfe.64 Zwei Gründe sind für ihn hervorzuheben: 1. Städ-

te, die am Meer liegen, sind nicht nur vielen Gefahren, sondern vor allem un-

sichtbaren Gefahren ausgesetzt. Auf dem Festland kündigt sich das Herannahen 

von Feinden und anderen Gefahren immer an: durch Zeichen, Lärm, Unruhe  

oder andere Sichtbarkeiten. Hingegen kündigen sich Feinde, die von der See per 

Schiff kommen, weder an, noch lassen sich ihre Schiffe aus weiter Distanz von 

friedfertigen Schiffen unterscheiden. 2. Cicero betonte auch, dass Städte, die am 

Meer liegen, in besonderer Weise der Verderbnis und der Veränderlichkeit der 

Sitten und Gebräuche ausgesetzt sind. Mit den Waren, die die Seestädte in sich 

aufnehmen, kommen auch fremde Sprachen und fremde Lebensgewohnheiten 

ins Land. Nichts wird verschont, nichts bleibt von ihnen unberührt. Es sind der 

Luxus der Waren, die Sehnsüchte der Küsten- und Hafenbevölkerung wie auch 

die unvorhersehbaren Feinde der Meere, die die Hafenstädte offenen Wunden 

gleichen lässt. An diesen Annahmen und Feststellungen Ciceros scheint sich bis 

heute nichts geändert zu haben. 

So lautet demnach eine Hypothese abendländischer Politik, dass es zumin-

dest zwei politische Raumordnungen gibt: die Raumordnung des Landes und die 

der See. Diese Hypothese fand letztlich ihren Niederschlag in der Entwicklung 

der politischen Rechtsgeschichte. Sie wurde 1609 von Grotius in dem Buch Ma-

re Liberum (Von der Freiheit des Meeres)65 erstmals formuliert, blieb rechtsge-

 

62  Vgl. Platon 1988, 327a. 

63  Vgl. Platon 1986b, 32a-c. 

64  Vgl. Cicero 1979, II 3-4. 

65  Vgl. Grotius 1919. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

schichtlich bedeutsam und war letztlich auch Grundlage zur Einrichtung des In-

ternationalen Seegerichtshofs im Jahr 1982. Schon 1950 betonte Schmitt, dass 

diese Unterscheidung von Land und See, und damit auch das europäische Völ-

kerrecht, das bis dahin an die Beziehung zwischen Land und Recht geknüpft 

war, untergehen werden.66 

In der Tradition des politischen Denkens bewegen sich die politischen Ein-

heiten und Verfassungen schwimmend im hobbesschen Ozean. Sie gleichen den 

trägen, aber dennoch wilden Säugern der See: urbane, jedoch maritime Monster. 

Schwimmend in der See und dennoch der See fremd wie zugehörig: Landtiere 

im Wasser. Innerhalb der Grenzen der Leviathane herrscht die jeweilige Gesetz-

gebung. Zwischen den Leviathanen gibt es die Diplomatie mit ihren Verträgen 

und Abkommen, aber auch den Krieg, oder eben die See. An Land liegen die 

Leviathane unmittelbar beisammen, auch wenn ihre Rechtsysteme divergierend 

zueinanderstehen. So befindet sich Recht an Recht und Territorium an Territori-

um. Die Häute der Leviathane reiben sich aneinander. Sobald das Meer sich je-

doch zwischen sie schiebt, trennt die Leviathane eine gänzlich andere Raumord-

nung. Während an Land die Grenze jene Haut der Leviathane bildet, an der sie 

sich aneinander reiben, grenzen die an der See liegenden Leviathane mit ihrer 

Seeseite an einen unbesetzten, nicht zu besetzenden, an einen a-territorialen und 

unpolitischen Raum. Zur See hin grenzt die Grenze der Leviathane an einen 

Raum, der nicht ihresgleichen ist.  

Die stete Ausdehnung globalisierter Rechtsstrukturen, die die See wie das 

Land erfassen, im Sinne einer Weltwerdung des Rechts, bringt auch Phänomene 

(wie rechtsfreie Räume, ungeregelte Handlungsabläufe etc.) mit sich, die vor-

mals nur die See betroffen hatten. Dabei nehmen Institutionen der Rechtssyste-

me im Zuge der Internationalisierung der Rechtsnormen z.B. das humanitäre 

Völkerrecht zunehmend als Bedrohung wahr und agieren selbst wie vormals 

Freibeuter und Rechtlose auf Hoher See. Das Rechtlose taucht somit durch die 

globale Ausdehnung der Rechtsstrukturen innerhalb derselben auf.  

 

 

HEIDEGGERS MITSEIN 

 

Noch einmal ist die Frage nach dem Politischen aufzuwerfen. Keinesfalls wurde 

sie oft genug gestellt. Keinesfalls kann sie oft genug gestellt werden. Gerade im 

Moment scheint die Frage nach dem Politischen zwischen einem „Ende des Poli-

tischen“ und einem erwarteten „Ereignis des Politischen“ zu oszillieren. Gerade 

 

66  Vgl. Schmitt 1988, S. 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 31 

 

im Moment scheint der Begriff in seiner Bedeutung umzuschlagen. Als ein Be-

griff separater Rechtsgemeinschaften wird er aus den Regionen der Staats-

rechtswissenschaften herausgebrochen und in einen noch unbestimmten Raum 

des Globalen hineingetragen. 

Einerseits werden von der Politischen Philosophie die Fixierungen auf staat-

liche Instanzen als Versäumnisse eingeräumt und als Defizite ihrer historischen 

Entwicklung zur Korrektur in Betracht gezogen. Andererseits müssen Prämissen 

und Grundbegriffe der politischen Theorie – wie etwa die Begriffe Politeia, 

Staat, Nation, Grenze, Territorium, Volk, Identität, Souveränität – erneut ver-

handelt werden, da sie sich als unzureichend, gefährlich, falsch, widersprüchlich 

oder als unzeitgemäß erwiesen haben. Des Weiteren scheint es geradezu zu einer 

Renaissance alter politischer Konflikte, Muster und Begrifflichkeiten zu kom-

men, die auch einer Diskussion über eine nationale Interessenspolitik wieder 

Raum geben: Dabei werden die Radien der politischen, aber auch militärischen 

Brennpunkte einer Interessenspolitik nationaler, aber auch transnationaler Sou-

veräne stetig vergrößert. Für Europa könnte ein Radius gezogen werden, wie ihn 

Münkler beschrieb: Ein Halbkreis, „der inzwischen in der Ukraine beginnt, sich 

über den Kaukasus sowie den Nahen und Mittleren Osten nach Ägypten er-

streckt und von dort bis in den Maghreb reicht, wobei die Probleme des subsaha-

rischen Afrikas zusätzlich noch dazukommen.“67 

Mit der Machtverschiebung im politischen Gefüge hat sich gezeigt, dass eine 

dem Staatsrechtsprinzip verpflichtete Politische Philosophie die supra- und 

transnationalen Phänomene, die im tradierten Bereich des Politischen auftau-

chen, nicht beschreiben bzw. nicht verstehen kann, obwohl diese nach dem  

Ersten Weltkrieg zunehmend an Einfluss und Wirkung gewannen. Diese Ent-

wicklungen reichen vom Auftauchen der Staatenlosen nach dem Ersten Welt-

krieg, die Arendt schon 194968 als „neuste Menschengruppe“69 bezeichnete, der 

Entstehung des Völkerbunds bis hin zur Gründung der UNO, vom Scheitern ei-

ner europäischen, aber auch globalen Flüchtlingspolitik, dem wachsenden politi-

schen Einfluss von NGOs und Netzwerken der Zivilgesellschaften, bis hin zu 

den internationalen IS-Milizen und einer netzwerkzentrierten Kriegführung mit-

tels neuer Informationstechnologien, Drohnen und Roboter. 

Dennoch ist das Problem der Politischen Philosophie nicht ein Problem der 

Beschreibung, der Wahrnehmung oder der analytischen Methodik. Agamben 

 

67  Münkler 2014, S. 1. 

68  Vgl. Arendt 2013, S. 629. 

69  Arendt 2013, S. 578. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

wies darauf hin, dass sich schon die antike Literatur mit einer „Amphibolie“,70 

mit einer Doppeldeutigkeit des politischen Grundbegriffs Politeia beschäftigen 

musste. Einmal stand der Begriff der Politeia für eine Verfassung einer Stadt  

oder eines Staates, ein anderes Mal für eine Technik des Regierens. Agamben 

fügte hinzu, dass diese Mehrdeutigkeit des Begriffs auch in der heutigen Zeit 

zwischen einer juridisch-politischen und einer regierungstechnischen Bedeutung 

changiert. Nicht allein aufgrund dieser politischen Ambipholie drängen wieder-

holt Protagonisten und Protagonistinnen der Politischen Philosophie auf eine Er-

neuerung derselben.71 

Kontrovers zur traditionellen Politischen Philosophie wies Heidegger in sei-

ner in den 1920er und 1930er Jahren ausgearbeiteten Daseinsanalytik auf einen 

anderen Zugang zum Politischen hin. In seinem Buch Sein und Zeit beschrieb er 

ein „Mitsein“,72 ein ursprüngliches Miteinandersein mit Anderen, das nicht mit 

der politischen Gemeinschaft zu verwechseln ist, die von der politischen Theorie  

oder von der Politischen Philosophie als ein Staat oder eine Gesellschaft defi-

niert wird. Heidegger wählte zur Beschreibung des Mitseins einen phänomeno-

logischen Zugang, um dieses in seiner existenzial-ontologischen Bedeutung zu 

erfassen. Als Mitsein skizzierte er das menschliche Dasein in seiner Welt, das 

nicht nur nicht allein ist, sondern Andere seiner Art noch neben sich hat, auch 

wenn diese nicht vorhanden oder zugegen sind und deshalb nicht wahrgenom-

men werden können. Prägnant formulierte Heidegger: „Auch das Alleinsein des 

Daseins ist Mitsein in der Welt.“73 

Heideggers Mitsein hat weder etwas mit einer politischen Gemeinschaft zu 

tun, zu der sich einzelne Individuen zusammengeschlossen haben, um gemein-

sam als eine Schutzgemeinschaft zu bestehen, noch ist das Mitsein jene Eigen-

schaft der Mitglieder einer Community, die die Zusammengehörigkeit einer ex-

klusiven kulturellen, religiösen oder politischen Gemeinschaft stiftet, auf der 

sich eine symbolische Sphäre ausbildet. Hingegen ist Heideggers Mitsein ein ur-

sprünglich-existenzielles Dasein mit Anderen in der Welt. Oder wie es Heideg-

ger auch ausdrückte: „Als Mitsein ‚ist‘ […] das Dasein wesenhaft umwillen An-

 

70  Agamben 2012, S. 10. 

71  Als Beispiel für eine Debatte um die notwendige Erneuerung der Politischen Philo-

sophie können die Beiträge von Agamben, Badiou, Bensaïd, Brown, Nancy, Ran-

cière, Ross und Žižek angesehen werden, die im Buch Demokratie? Eine Debatte 

publiziert wurden. Vgl. Agamben u.a. 2012. 

72  Heidegger 1984, S. 117. 

73  Heidegger 1984, S. 120. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 33 

 

derer.“74 Das menschliche Dasein ist ursprünglich anderem Dasein aufgeschlos-

sen und steht fürsorglich und verstehend mit ihnen in Beziehung. Diese existen-

zielle Notwendigkeit des Menschen, mit Anderen beisammen zu sein, hat jedoch 

weder etwas mit einem Zusammenschluss zu tun, um sich vor Anderen zu schüt-

zen oder Anderen zu helfen, noch leitet sich aus dem Mitsein eine Identität oder 

eine Eigenheit bzw. Eigenschaft des Kollektivs ab. Heidegger beschrieb das Mit-

sein vielmehr als in eine Struktur der Sorge und des Verstehens eingebettet, die 

die alltäglichen Beziehungen zu Anderen bestimmt.75 

Dennoch beschrieb Heidegger das Mitsein auch als ein Volk, das in seiner 

existenziellen Verfassung ein gemeinsames Sein zum Tode ist. In der Beschrei-

bung vermied er den in der Politischen Philosophie tradierten juridischen Begriff 

„Verfassung“ und benutzte den raumbezogenen Begriff der „Grundverfas-

sung“.76 Mit Beginn des Nationalsozialismus, zur Zeit der Rektoratsrede, be-

stimmte er das Mitsein sodann als ein Volk, das der Gefahr entschlossen stand-

zuhalten hat.77 Heidegger versuchte das Mitsein wiederholt in seiner existenziel-

len Not und Notwendigkeit darzustellen. In seiner Parmenides-Vorlesung warf 

er den Politikwissenschaften und der Politischen Philosophie sodann auch vor, 

Platons Begriff der Politeia völlig missverstanden78 zu haben: Während die Poli-

tikwissenschaft das Politische nach Maßgabe eines anwesenden, präsenten und 

souveränen Selbstbewusstseins darstellte, zeigte Heidegger, dass die Politeia 

(Mitsein, Gemeinschaft) nichts Politisches ist, das den modernen Vorstellungen 

von einer politisch souveränen Staatsräson entspricht. In Heideggers Auslegung 

der Politeia ist das Mitsein depolitisiert, ist die Wahrheit des Politischen nichts 

Politisches. So rückten in Heideggers Betrachtungen zum Mitsein und der Poli-

teia topologische Begriffe in den Vordergrund, wie etwa die Gründung, der 

Grund, der Ort, der Raum, der Halt, der Boden, die Welt usw. Dabei geht es also 

um eine Topologie, auf die sich das unpolitische Mitsein gründet. Mit seinen to-

pologischen Auslegungen der Politeia versetzte Heidegger das Mitsein als Volk 

in einen riskanten und gewagten, aber kooperativen und performativen Akt der 

 

74  Heidegger 1984, S. 223. 

75  „Der Andere ist so zunächst in der besorgenden Fürsorge erschlossen.“ Heidegger 

1984, S. 124. 

76  Heidegger 1984, S. 382. 

77  Vgl. Heidegger 1983a, S. 15. 

78  Vgl. Heidegger 1992b, S. 135. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Gründung. Dort, wo es Mitsein gibt, gibt es auch den Aufbruch,79 die „Zerklüf-

tung“,80 die Holzwege,81 den Feldweg82 und das Unterwegs-Sein.83 

Trotz Heideggers Verwicklungen mit dem Nationalsozialismus begann in 

Frankreich mit dem Ende des Zweiten Weltkriegs eine intensive Rezeption und 

Re-Lektüre seiner Schriften. Diese Re-Lektüre knüpfte dabei nicht nur an Schrif-

ten an, die Heidegger in den 1950er Jahre unter dem Titel Vorträge und Aufsät-

ze84 veröffentlichte, sondern beschäftigte sich insbesondere mit dessen politi-

schem Engagement während des Nationalsozialismus, mit der Analyse des Mit-

seins, des Zusammenseins mit Anderen, des Wohnens und der Heimatlosigkeit 

des Menschen. Sie befasste sich aber auch mit der Depolitisierung der Politeia.85 

Diese Re-Lektüre Heideggers ging mit einer Rezeption anderer Autoren der 

deutschsprachigen phänomenologischen Philosophie (z.B. Husserl, Scheler und 

Jaspers) einher. Bestimmt wurde diese Auseinandersetzung in Frankreich einer-

seits durch existenzialistische, lebensweltliche und anthropologische Themen 

und die dazugehörigen Fragen nach der Leiblichkeit, der Intentionalität und dem 

Mitsein mit Anderen. Andererseits wurde der Subjekt-Begriff und der Begriff 

der Subjektivität diskutiert, wobei man an der heideggerschen Destruktion 

abendländischer Philosophie anknüpfte.86 

Ein weiterer Anlass dieser hier vorliegenden Untersuchung ist die Anmer-

kung Derridas, dass die Dekonstruktion keine „Ent-politisierung“87 betreibt: Die-

se Bemerkung, zu der sich Derrida in seinem letzten abgehaltenen Seminar Das 

Tier und der Souverän veranlasst sah, mag auf den ersten Blick befremden, zu-

 

79  In der Rektoratsrede heißt es: „Die Herrlichkeit aber und die Größe dieses Auf-

bruchs verstehen wir dann erst ganz, wenn wir […].“ Heidegger 1983a, S. 19. 

80  Vgl. Heidegger 1989, S. 278ff. 

81  Vgl. Heidegger 1980. 

82  Vgl. Heidegger 1986. 

83  Vgl. Heidegger 1990. 

84  Heidegger 1985a. Im Jahr 1958 erschien im Pariser Verlag Gallimard eine Überset-

zung unter dem Titel Essais et Conférences, mit einem Vorwort von Beaufret. Vgl. 

Heidegger 1958. 

85  Heideggers Schwarze Hefte waren zur Zeit dieser Re-Lektüre und Diskussionen in 

Frankreich noch unbekannt. Die ersten Hefte wurden von Trawny im Februar/März 

2014 herausgegeben. Vgl. Heidegger 2014a, Heidegger 2014b und Heidegger 

2014c. Hierzu sei auch auf Trawnys Kommentarband hingewiesen. Vgl. Trawny 

2014. 

86  Vgl. Waldenfels 1983. 

87  Vgl. Derrida 2015, S. 119. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 35 

 

mal unter der Dekonstruktion eine ähnliche aporetische Bewegung verstanden 

wird, die Heidegger als die Aporie von Ereignis und Enteignis beschrieb: Und 

diese war es auch, die Heidegger dazu drängte, die Politeia, und damit das Mit-

sein, als ein depolitisches Zusammensein zu beschreiben. Außerdem soll in die-

sem Buch der Versuch unternommen werden, Derridas Interventionen zu verfol-

gen, die ihn dazu brachten, von einer Politisierung der Dekonstruktion zu spre-

chen. Welche Strategien entwickelte er, um von einer heideggerschen depoliti-

sierten Destruktion des Seins zur politisierten Dekonstruktion zu gelangen? Da-

bei soll der Rezeption und Diskussion in Frankreich nachgegangen werden, die 

Heideggers These von der Depolitisierung des Seins zum Gegenstand hatten. 

Beispielhaft wurden für diese Untersuchung die Arbeiten von Levinas, Blanchot, 

Nancy und Derrida ausgewählt. 

Mit Rücksicht auf die Einwände, die die Diskussion der Politeia hervor-

brachte, lässt sich das Problem wahrscheinlich mittels der folgenden, sehr einfa-

chen Frage zusammenfassen: Was heißt es, zusammenzuleben, wenn man nicht 

zusammenleben kann, sondern vielmehr zusammenleben muss?88 Die Brisanz 

der Frage nach dem Zusammenleben stellt sich in radikaler Weise z.B. während 

des Krieges, nach einem Bürgerkrieg, in Diktaturen, im Zuge von Migrations-

bewegungen und Flucht. Dies sind Umstände, in denen man nicht weiß, wie, 

wann und mit wem man zusammenlebt. Das Gebot, mit Anderen zusammenle-

ben zu müssen, hat – wie sich erweisen wird – nichts mit der von Sokrates dem 

Menschen attestierten Notwendigkeit, in Gemeinschaften zu leben zu tun. 

Die Vorgehensweisen, die die vier Autoren – Levinas, Blanchot, Nancy und 

Derrida – in der Auseinandersetzung mit Heideggers Mitsein anwandten, waren 

recht unterschiedlich. Levinas hielt an einer Entpolitisierung des Mitseins fest, 

radikalisierte die moralisch-ethischen Dimensionen zwischen den Menschen und 

setzte sich mit Kants Dilemma bezüglich der Unvereinbarkeit von Völkerrecht 

und Weltstaat auseinander. Blanchot knüpfte nicht nur an Levinas’ Ethik an, 

sondern auch an Batailles Destruktion der politischen Souveränität, um eine 

Gemeinschaft zu denken, die weder eine Form oder eine Verfassung besitzt, we-

der von Dauer noch souverän ist, oder eine gründende oder begründende Souve-

ränität voraussetzt. Nancys Beschäftigung mit dem Mitsein beschreibt eine 

Wende, die von einer Dekonstruktion der Souveränität und einem Entzug des 

Politischen ausgeht und zu einer globalen Wucherung des Mitseins gelangt, die 

einer Repolitisierung und Demokratisierung des Mitseins zuträglich ist, jenseits 

der politischen Begrifflichkeit von Subjekt und Bürgertum. Derridas Interventio-

nen zu einer Repolitisierung der Politeia verliefen über Reflexionen, die sich der 

 

88  Vgl. Derrida 2003a, S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Gerechtigkeit, Gastfreundschaft, Vergebung, Verantwortung, absoluten Anders-

heit und Trauer widmeten.89 Er beharrte darauf, dass das heideggersche Dasein 

nicht mit dem Mitsein zu identifizieren ist. Wenn dem so ist, und Derrida miss-

traute stets den Begrifflichkeiten und dem Vokabular des Politischen (und somit 

der Freundschaft, der Brüderlichkeit und der Gemeinschaft), wie wäre dann die 

Dekonstruktion als eine Repolitisierung des Politischen zu verstehen? Derrida 

sprach von einer kommenden Demokratie, von einer neuen Internationale, von 

der Zukunft einer anderen Politik, die im Kommen bleibt. 

Während die traditionelle Politik mit all ihren nationalen, internationalen, 

transnationalen und supranationalen Einrichtungen als eine Bewegung der Ent-

politisierung aufgefasst werden kann, der es darum geht, Formen der Ausgren-

zung, Trennung, Entmischung und des Ausschlusses zu suchen, so geht es einer 

Dekonstruktion des Politischen um das Unmögliche, d.h. um eine Repolitisie-

rung, die sich der Frage annimmt: Wie ist ein Zusammenleben derjenigen mög-

lich, die nicht zusammengehören, ob als ein Zusammenleben von Menschen mit 

unterschiedlicher Herkunft, oder als ein Zusammenleben von Menschen, die sich 

feind sind oder waren? 

 

89  Vgl. Weber 2013a. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Martin Heidegger 

 

 

DIE DISKUSSION UM HEIDEGGER 

 

Warum Heidegger? Welche Bedeutung können Heideggers philosophische 

Überlegungen heute noch haben, insbesondere für die Politische Philosophie, 

nach all den aufgedeckten Beziehungen, die er zum Nationalsozialismus unter-

hielt? Das Buch folgt hier explizit der Hypothese, dass Heideggers Denken  

– trotz, aber auch gerade wegen dieser unverzeihbaren Verwicklungen – Anlass 

bietet, grundlegende Fragen der Politischen Philosophie aufzugreifen und es für 

künftige Diskussionen zum Politischen fruchtbar zu machen. Weiters wird die 

vorliegende Untersuchung zeigen, dass vornehmlich Heideggers Überlegungen 

zur Destruktion des Politischen wichtige Impulse beinhalteten, die die Rezeption 

ab den 1990er Jahren in Frankreich aufnahm. Zu den Hauptakteuren dieser Re-

zeption gehörten Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida, die Heideggers Entpoli-

tisierung des Mitseins diskutierten, um Chancen und Möglichkeiten eines Zu-

sammenlebens mit Anderen, Fremden und Feinden auszuloten. 

Der von Sloterdijk aufgestellten These, dass „die Historiker mit dem Fall 

Heidegger im Wesentlich fertig sind“, konnte man sich getrost bis ins Jahr 2014 

anschließen: „Was immer auch die Archive noch freigeben mögen, der Gesamt-

befund des Dossiers Heidegger wird davon nicht mehr entscheidend verändert 

werden. Wer den Denker denunzieren will, kann sich auf die gründliche Arbeit 

der Vor-Denunzianten stützen, wer ihn entlasten oder freisprechen möchte, dem 

stehen die Plädoyers der Vor-Apologeten zur Verfügung.“1 

Als Sloterdijk seine Bemerkungen zum Fall Heidegger notierte, waren die 

Schwarzen Hefte,2 und somit der von Heidegger selbst dokumentierte Antisemi-

tismus, noch nicht publiziert. Ein Umstand, den bis dahin keiner erahnen konnte, 

vor allem nicht Historiker und Historikerinnen. Allerdings waren andere Fakten 

zu Heideggers Nähe und Sympathie zum Nationalsozialismus, wie seine Mit-

gliedschaft in der NSDAP und die Entfernung der Husserl-Widmung aus Sein 

 

1   Sloterdijk 2012, S. 39. 

2   Heidegger 2014a, Heidegger 2014b und Heidegger 2014c. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

und Zeit, dank zahlreicher recherchierter Fakten hinreichend bekannt. Ein Anti-

semitismus bei Heidegger – wie auch immer er bezeichnet wurde3 – war zu ver-

muten, auch wenn er sich in seinen bis dahin publizierte Schriften nicht zweifels-

frei belegen ließ. 

Nancy vermerkte hierzu: „Dass Heidegger den Antisemitismus teilte, der das 

Europa der Dreißigerjahre beherrschte, konnte seit fünfzig Jahren niemand be-

zweifeln, auch wenn man in seinen Texten keine entsprechende Erklärung fand. 

Aus den Schwarzen Heften erfahren wir in dieser Hinsicht nichts Neues. Die 

Aufregungen und Verurteilungen, die sie zur Folge hatten, zeugen vielmehr von 

einer Naivität, die schwer zu verstehen ist. Haben wir nicht längst die Ausschlie-

ßung, ja sogar die Verwerfung des jüdischen oder judeo-christlichen Ursprungs 

durch das Denken eines archi-originären Griechenlands analysiert? Lyotard, 

Derrida, Lacoue-Labarthe in erster Linie und noch viele andere (Levinas, Granel, 

Haas, Courtine, Zarader, Janicaud, Marion, Badiou, um nur einige Franzosen zu 

nennen) können vorgeladen werden, um auf verschiedene Weisen von der luzi-

den Umsicht, mit der Heidegger bedacht worden ist, Zeugnis abzulegen. Zuerst 

muss man lesen, das versteht sich von selbst, dann muss man sich an die Arbeit 

machen, anstatt wild zu gestikulieren. (Lesen: zum Beispiel in Derridas Psyche 

II den sehr klaren Nachweis eines vollkommenen Bewusstseins von Heideggers 

Antisemitismus. Im Blick auf die Rektoratsrede spricht er von dem, was eine ar-

chaisierende Reaktion gegenüber dem einfachen Handwerker gestattet und den 

Handel und das Kapital anprangert, Begriffe, von denen man gut weiß, mit wem 

sie damals in Verbindung gebracht wurden. Es könnte nicht klarer sein.)“4 

Warum kann es aber für die Politische Philosophie dennoch von Bedeutung 

sein, sich mit Heidegger zu beschäftigen? Oder wie Lacoue-Labarthe es formu-

 

3   Vgl. hierzu Trawny 2014 und Di Cesare 2014. 

4   Nancy 2015a (Hervorhebungen im Original). Ebenfalls nicht überrascht zeigte sich 

die Philosophin Di Cesare. In einem Interview äußerte sie sich: „Nach den antisemi-

tischen Stellen in den ersten Bänden war ich nicht überrascht. Das ist im Grunde 

sehr kohärent. Heidegger spricht von der Verbindung zwischen Judentum und Meta-

physik. Die Juden sind für ihn die wurzellosen Agenten der Modernität. Die Technik 

ist für Heidegger die letzte Fassung der Metaphysik. So wie eine Komplizenschaft 

zwischen Metaphysik und Judentum besteht, so besteht auch eine Komplizenschaft 

zwischen Judentum und Technik. Und so wie die Technik sich selbst verzehrt, wie 

er an einer Stelle sagt, so kann man eben auch von der Selbstvernichtung des Juden-

tums sprechen. Er sagt, damit sei der Höhepunkt der Selbstvernichtung in der Ge-

schichte erreicht. In der Geschichte des Seins gibt es für Heidegger keinen Platz für 

die Juden […]“ Di Cesare 2015 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 39 

 

lierte: „[I]st eine Politik möglich, die Heideggers Denken in Betracht zieht?“5 

Dass Heideggers Äußerungen und dessen Handeln im Zusammenhang mit dem 

Nationalsozialismus nicht nur die Integrität seiner Person und die seines Werks, 

sondern auch die Integrität der Institution „Philosophie“ – deren Lehre, ihr Wis-

sen, ihre Moralität, ihr ethisches Handeln, ihre Verantwortung – in Frage stellen, 

steht außer Diskussion. Insbesondere seine Rektoratsrede, die Ereignisse rund 

um diese Antrittsrede und vor allem sein Antisemitismus sind für eine Geschich-

te der Philosophie, die sich mit den Verwicklungen der Disziplin mit dem Totali-

tarismus während des Nationalsozialismus beschäftigt, von erheblicher Rele-

vanz.6 

In den 1980er und 1990er Jahren wurde einiges zur Person Heidegger zu-

sammengeführt. Dem folgten fachspezifische Auseinandersetzungen, feuilleto-

nistische Popularisierungen und heftige Polemiken. Verschiedene Dokumente 

wurden zusammengetragen. Persönliche Beziehungen, die Heidegger eingegan-

gen war, und weitreichende Entscheidungen, die Heidegger getroffen hatte, wur-

den freigelegt. Fragen der philosophischen Verantwortung wurden erörtert und 

Schuldfragen verhandelt: Kann das philosophische Werk unabhängig von Hei-

deggers Person bestehen? Wodurch zeichnet sich Heideggers Antisemitismus 

und Nationalsozialismus aus? Gibt es in seinen Schriften einen antisemitischen 

und nationalsozialistischen Impetus? Ist Heideggers Haltung zum Nationalsozia-

lismus mit der ideologischen Einstellung und der Täterschaft vieler anderer Wis-

senschaftler und Wissenschaftlerinnen seiner Zeit im nationalsozialistischen 

Deutschland gleichzusetzen? Lassen sich zwischen Heideggers Denken und der 

nationalsozialistischen Ideologie und Politik möglicherweise nur gewisse Ähn-

lichkeiten und Parallelen ausfindig machen? Könnte deshalb von einer konserva-

tiven, nationalistischen Haltung bei Heidegger die Rede sein? Ließe sich Hei-

deggers Verhalten somit als Naivität abtun, die womöglich sein Werk unberührt 

erscheinen lässt? Oder gehört Heideggers Verflechtung mit dem Nationalsozia-

lismus „nur“ in eine bestimmte Phase seines Denkens, aus der er sich dann spä-

 

5   Lacoue-Labarthe 2003, S. 142 (Hervorhebungen im Original). 

6   Gleichsam beispielhaft möchte ich hier auf zwei Ereignisse hinweisen: 1. Für das 

Sommersemester 1933 ordnete Heidegger als Rektor „Wehrsport-Übungen“ für Stu-

dierende an. Vgl. Ott 1992, S. 148 und Grosser 2011, S. 68. 2. Nach Antritt des Rek-

torats an der Freiburger Universität im Jahr 1933, veranstaltete Heidegger in der Nä-

he seiner Hütte in Todtnauberg sogenannte „Wissenschaftslager“ für Kollegen und 

Kolleginnen sowie Studierende, die dort die Organisation der Universität im Natio-

nalsozialismus diskutierten. Vgl. Sharr 2010, S. 66 und 117f sowie Safranski 1994, 

S. 306ff und Ott 1992, S. 214ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

ter herausgearbeitet hat? Oder aber ist die nach dem Nationalsozialismus aus-

bleibende öffentliche Bitte um Entschuldigung Heideggers nicht vielmehr ein 

Hinweis auf eine tiefe Verstrickung seines Denkens mit dem Nationalsozialis-

mus? Ließe sich Heideggers Destruktion des Subjekts und seine Technikanalyse, 

die mit einer – in der Rezeption oftmals als dunkel, zweideutig und zwielichtig 

wahrgenommenen – Rede vom Seinsgeschick und von den letzten entschwunde-

nen Göttern einhergeht, nicht eher als Ausflucht aus der Verantwortung lesen? 

Ist Heidegger nicht vielmehr durch und durch ein Nationalsozialist gewesen? 

Sicherlich sind viele Fragen, Zweifel und Naivitäten rund um Heideggers 

Antisemitismus und dessen Bezug zum Nationalsozialismus mit der Veröffent-

lichung der Schwarzen Hefte obsolet geworden.7 

Rückblickend muss trotzdem irgendwann die Frage nach dem gestellt wer-

den, was von der konfrontativen Diskussion um den Fall Heidegger geblieben 

ist? Welche Lehren wurden gezogen? Insbesondere muss die Frage nach den 

Konsequenzen für die Politische Philosophie gestellt werden.8 Kann überhaupt 

ein Schlussstrich unter die Diskussion über Heidegger, sein Werk und dessen 

Engagement während des Nationalsozialismus gezogen werden? Sind die Folgen 

und die Konsequenzen, die innerhalb der Diskussion gezogen wurden, von in-

nerphilosophischer Natur, oder reichen sie weiter? Wurden die Ermittlungen 

zum Fall Heidegger auf seine Person und auf seine Schriften beschränkt gehal-

ten, oder hatten Heideggers Verstrickungen mit dem Nationalsozialismus auch 

Folgen für die Fragen, die er stellte, und für die Probleme, die er erörterte? Be-

deutet der Fall Heidegger, dass für die Phänomenologie oder für eine Philoso-

phie des Politischen bzw. für die Politische Philosophie, Anschlüsse an Heideg-

ger, an seine Betrachtungen zur modernen Technik, zum Mitsein, zur Existentia-

lität und zum In-der-Welt-sein, zum Haus des Seins und zur Heimatlosigkeit ob-

solet sind? 

Anders gefragt: Sind die Arbeiten der neueren Politischen Philosophie wei-

terhin von Heideggers Werk geprägt, trotz der kritischen Auseinandersetzung 

 

7   Zur Diskussion um Heideggers Haltung während des Nationalsozialismus vgl. u.a. 

Pöggeler 1974; Pöggeler 1983; Altwegg 1988; Gethmann-Siefert, Pöggeler 1988; 

Schwan 1989; Farias 1989; Vietta 1989; Lacoue-Labarthe 1990; Jamme, Harries 

1992; Derrida 1988b; Safranski 1994; Thomä 2003; Lyotard 2005; Taureck 2007. 

Eine Vielzahl neuerer Publikationen erschienen nach der Veröffentlichung der 

Schwarzen Hefte: vgl. dazu u.a. Hachmeister 2014 und Heinz, Kellerer 2016. 

8   Ein erstes Resümee zog Grosser und zeichnete Heideggers politisches Engagement 

im Umfeld des Nationalsozialismus und dessen politische Motive innerhalb seiner 

philosophischen Arbeit nach. Vgl. Grosser 2011. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 41 

 

mit seiner Person? Oder stellte die Debatte um Heidegger eine Zäsur dar, die die 

Politische Philosophie dazu veranlasste, sich den aktuellen Veränderungen der 

politischen Umstände und Strukturen zuzuwenden? Zu diesen Veränderungen 

gehören die technische, ökonomische und politische Globalisierung, die terroris-

tischen Bedrohungsszenarien, die sozialen Ungleichheiten und ökologischen Ka-

tastrophen, aber ebenso der veränderte Einfluss trans- und supranationaler Ein-

richtungen und jener von NGOs. Insbesondere die wachsende Bedeutung von 

NGOs und trans- sowie supranationalen Einrichtungen, aber auch jene der inter-

nationalen Finanzmärkte9 stellen für die Politische Philosophie, wenn sie denn in 

ihren Analysen berücksichtigt werden, eine enorme Herausforderung dar. In den 

seltensten Fällen werden diese Einrichtungen politisch bestimmt, geschweige 

denn demokratisch gewählt. Sie verfügen über ein geringes politisch-

repräsentatives Kapital, obwohl ihr symbolisch-repräsentativer Wert stetig an-

wächst. 

In dem Text Das kantische Projekt und der gespaltene Westen legte Haber-

mas seinen Lesern und Leserinnen die Interpretation nahe, dass sich die Philoso-

phie – angesichts einer „von Terrorismus und Krieg, von disparitären weltwirt-

schaftlichen Entwicklungen geprägte[n] Situation“ – in der Rolle einer nachhin-

kenden Disziplin befindet. Er schrieb: „Heute bildet freilich die Philosophie bes-

tenfalls die begriffsklärende Nachhut einer unter Völkerrechtlern und Politikwis-

senschaftlern geführten Fachdiskussion. Während die Politikwissenschaft den 

Zustand internationaler Beziehungen beschreibt und die Jurisprudenz über Be-

griff, Geltung und Gehalt des bestehenden internationalen Rechts Aussagen 

macht, kann die Philosophie versuchen, im Lichte der bestehenden Konstellatio-

nen und der geltenden Normen einige grundbegriffliche Aspekte der Rechtsent-

wicklung insgesamt aufzuklären.“10 

Unter Bezugnahme auf Suarez, Grotius, Pufendorf und vor allem Kant ver-

wies Habermas auf eine Politische Philosophie, die zu Zeit der Aufklärung ei-

 

9   Vogl versuchte in seinem neuen Buch Der Souveränitätseffekt aufzuzeigen, dass 

„[…] sich im modernen Finanzwesen eine politische Entscheidungsmacht kon-

zentriert, die abseits von Volkssouveränitäten und unter Umgehung demokratischer 

Prozeduren agiert.“ Einen Absatz zuvor heißt es: „Die Neuzeit hat nicht nur Staats-

apparate, international operierende Konzerne, einflussreiche Finanzindustrien und 

dezentrale Märkte hervorgebracht. Es hat sich auch ein spezifischer Machttypus 

formiert, der eine autonome Stellung innerhalb der Regierungspraxis einnimmt.“ 

Vogl 2015, S. 7f. 

10  Habermas 2004, S. 116. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

nem Schrittmacher11 glich. Damals befand sich die Philosophie für ihn noch 

nicht in einer abgeschlagenen Position der Belanglosigkeit. Ihr Ende war noch 

nicht in Sicht. Wie bei einem Rennen, so diagnostizierte Habermas, haben die 

Politik-, Rechts- und Sozialwissenschaften im Diskurs zur Konstitution des Poli-

tischen die Philosophie hinter sich gelassen. Wenn dem so sein sollte, und wir 

der Diagnose Habermas’ folgen, dass die Politische Philosophie bereits derart 

außer Atem und am Ende ist, dass ihr nur noch das Liegengebliebene zur Bear-

beitung bleibt, so muss bei Berücksichtigung des Falles Heidegger untersucht 

werden, in welchem Verhältnis dieser zum Ende der Politischen Philosophie 

stand. Lässt sich Heideggers Engagement zur Rektoratszeit als ein Versuch in-

terpretieren, die Diskurshoheit über das Politische wiedergewinnen zu wollen? 

War die Rektoratsrede für Heidegger der Versuch, die Politische Philosophie zu 

formieren, in neue wegweisende Bahnen zu lenken, um das Politische im Fort-

gang und im Bereich der Philosophie zu halten? Ist also Heideggers Rede, einen 

anderen Anfang in der Seinsfrage zu denken, stets auch das Experiment, einen 

anderen Anfang mit dem Politischen zu machen, um überhaupt erst ins Politi-

sche zu gelangen? Oder lassen sich Heideggers Anmerkungen zum Politischen 

bzw. zur Polis nur vor dem Ende der Politischen Philosophie verstehen, ein En-

de, vor dem die Philosophie in ihrer Gesamtheit als Institution und Disziplin zu 

stehen glaubte? Es stellt sich die Frage, ob Heideggers Engagement von dieser 

Verendung, vom Leichnam der Politischen Philosophie ausgehend, zu verstehen 

ist. Oder sind Heideggers Hinweise dahingehend zu verstehen, dass er von einem 

Politischen ausging, dem ursprünglich ein Ende innewohnt, um nie einen Anfang 

zu nehmen? 

Um jedoch noch einmal zu rekapitulieren, was es mit dem Politischen bei 

Heidegger auf sich hat, darf nicht außer Acht bleiben, dass dieser weder die Ab-

sicht hegte eine Politische Philosophie noch eine Philosophie des Politischen 

auszuarbeiten.12 Das Fehlen eines solchen Anliegens mindert natürlich nicht die 

Problematik seiner Äußerungen und die seines Verhaltens. In einem ersten 

Schritt muss jedoch noch einmal geklärt werden, was Heidegger unter einer Po-

lis des Seins verstand, um jenen Moment zu ermessen, der ihn dazu brachte, sich 

mit Begriffen und Aspekten auseinanderzusetzen, die gemeinhin als politische 

Themen verstanden werden. In einem zweiten Schritt kann dann verfolgt wer-

den, was seit den Diskussionen in den 1970er Jahren aus Heideggers Entwurf ei-

ner Depolitisierung der Polis geworden ist, den er vor allem in seiner Vorlesung 

 

11  Vgl. Habermas 2004, S. 114. 

12  Vgl. Münch, Sörensen 2013, S. 7f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 43 

 

Parmenides entwickelte. Welche Folgen hatte dieser Entwurf einer Depolitisie-

rung für die kritische Rezeption Heideggers durch die Philosophie? 

Um Heideggers Kritik an der politischen Wissenschaft zu verstehen, an die 

seine Entpolitisierung des Politischen anschließt, ist es angebracht, sich die To-

pologisierung seines Begriffs vom Mitsein anzusehen. Wenn man es dabei be-

lässt, sich Heideggers Publikationen im Zeitraum zwischen dem Buch Sein und 

Zeit und dem Sammelband Unterwegs zur Sprache zuzuwenden, dann lässt sich 

in seinen Arbeiten eine – wenn auch unvollständige – Kette von topologischen 

Begriffen finden: Räumlichkeit des Daseins/Welt (Sein und Zeit13), Euro-

pa/Abendland (Die Grundbegriffe der Metaphysik14), Volk/Stätte (Rektoratsre-

de15), Erde/Boden (Der Ursprung des Kunstwerkes16), Grund/Abgrund (Der Satz 

vom Grund17), Ort (Die Sprache18), Heimatlosigkeit (Bauen Wohnen Denken19), 

Raum (Das Wesen der Sprache20). Die eher willkürliche oder zufällig zusam-

mengefügte Reihung von Begriffen, die aus einigen wenigen Schriften Heideg-

gers herausgegriffen sind, verdeutlicht dennoch, dass sich seine Frage nach einer 

Gründung und Verräumlichung von Sein durch dessen gesamtes Werk zieht. Es 

wird sichtbar, dass die Frage nach der Möglichkeit von Sein für Heidegger eine 

topologische Frage war, da das Sein nur existieren, sich nur darstellen kann, 

wenn das Sein im Existieren, in seiner Entbergung, in seiner Darstellung, seinen 

Grund selbst mitbringt. Oder, wie Heidegger bemerkte: Das Sein findet seinen 

Ort, sobald es sich lichtet. Selbstredend bezeichnete er diesen Ort des Seins als 

die Lichtung des Seins.21 Heideggers Seinsfrage war von Anfang an nicht nur ei-

ne Frage nach der Möglichkeit von Sein, sondern immer auch die Frage nach ei-

ner ontologischen Topologie des Seins. Einmal ging es ihm, im Fragen nach der 

Möglichkeit einer Seinsgründung, um die Gesamtheit der Welt, ein anderes Mal 

schien ihm die Seinsgründung eine Angelegenheit regionaler Natur zu sein (Eu-

ropa, Abendland, Volk). Dann wieder suchte er die Bedeutung einer Gründung 

von Sein in der arché (Anfang, Ursprung, Grund/Abgrund, Erde, Boden) dessel-

 

13  Vgl. Heidegger 1984, S. 101ff. 

14  Vgl. Heidegger 2004, S. 60 und Heidegger 1993. 

15  Vgl Heidegger 1983a, S. 18. 

16  Vgl. Heidegger 1980, S. 27ff. 

17  Vgl. Heidegger 1978, S. 184f. 

18  Vgl. Heidegger 1990, S. 13. 

19  Vgl. Heidegger 1985a, S. 156. 

20  Vgl. Heidegger 1990, S. 209. 

21  Vgl. Heidegger 1981, S. 17ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

ben, um sodann im Rahmen topologischer Fragen eher auf Abstraktionen bzw. 

Reduktionen (Ort, Raum) Bezug zu nehmen. 

In dem Buch Sein und Zeit bemühte sich Heidegger um die Ausarbeitung der 

Faktizität des Daseins. Für das Dasein, das seinen Grund selbst mitbringt, bedeu-

tet diese Faktizität, dass es in eine Welt geworfen ist. Diese Geworfenheit des 

Daseins in seine Weltlichkeit besagt, dass das Dasein eine Umwelt hat und mit 

Anderen zusammen ist. Das Dasein ist stets ein Mitsein. D.h. das Faktum, dass 

Dasein überhaupt ist, bedeutet immer auch, dass das Dasein in einer Welt mit 

Anderen ist.  

In Sein und Zeit ging Heidegger noch von einem sogenannten „griechischen 

Anfang“ in der Philosophie aus. Bis in die 1930er und 1940er Jahre beschäftigte 

er sich in seiner Fundamentalontologie mit dem Privileg des Daseins, da zu sein, 

um sich in der Folge der Suche nach einem anderen Anfang von Sein zuzuwen-

den. Aus dem Faktum des Daseins wurde eine Frage nach dem Anfang von Sein. 

Das Motiv der Suche nach einem anderen Anfang in der Seinsfrage und in der 

Seinsgründung rückte ins Zentrum seiner Überlegungen. Vor diesem Hinter-

grund sind sowohl die Rektoratsrede als auch die Beiträge zur Philosophie (Vom 

Ereignis) zu lesen. In erstgenannter Quelle gestaltete er diese Suche nach einem 

Anfang über die Begriffe „Volk“ und „Abendland“. In den Beiträgen rückte 

Heidegger dann von diesen Regionalismen ab. Diese Wende im Denken be-

zeichnete er in der Folge als sogenannte Kehre, die sein fundamentalontologi-

sches Denken in einen seinsgeschichtlichen Ansatz verkehrte. Ihm ging es nicht 

mehr um den Sinn von Sein, dessen transzendentalen Horizont der Zeit oder um 

eine mit der Geworfenheit des Daseins entworfene Welt. Vielmehr bezog sich 

Heidegger in diesem neuen Entwurf auf ein sich selbst entbergendes wie auch 

verbergendes Sein. Trotzdem bleibt der Adressat des Seins das Dasein selbst, 

und damit der Mensch, der den Zuruf des Seins zu vernehmen hat.22 

 

 

 

22  Durch Heideggers Privilegierung des Ohres und des Hörens gegenüber dem Auge 

und dem Blick, die mit dem besonderen Status der Hand und der Frage als gründen-

des Elements einhergeht, lässt sich bei ihm nicht mehr ohne weiteres von einer Phä-

nomenologie sprechen. Auch wenn für Heidegger das Wort erst die Voraussetzung 

ist, das sich entbergende und verbergende Sein vernehmen zu können, so blieb es 

dennoch ein stilles und stummes, ein unvernehmbares und unhörbares, dennoch ru-

fendes und läutendes Wort. Vgl. Heidegger 1990, S. 29 und Derrida 2000a, S. 450f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 45 

 

DIE GEWORFENHEIT DES DASEINS 

 

In dem Buch Sein und Zeit bestimmte Heidegger die Geworfenheit als die Fakti-

zität des Seienden, also die Tatsache, dass das Seiende ist. Indem das Seiende in 

die Welt geworfen wird, kommt der Mensch zu seinem faktischen Dasein. Er 

schrieb: „[…] ‚Daß es ist‘ nennen wir die Geworfenheit dieses Seienden in sein 

Da, so zwar, daß es als In-der-Welt-sein das Da ist.“23 

Nach Heidegger bildet die Geworfenheit gemeinsam mit dem Verstehen und 

der Rede, die existenziale Grundstruktur des menschlich Seienden. Darüber hin-

aus ist mit der Geworfenheit des Daseins ein spezifischer Raum ausgebildet, und 

es heißt: Das „umsichtige In-der-Welt-sein ist räumliches“.24 Fundiert ist diese 

ontologische Topologie durch ein Primat der Zeitlichkeit, die das Dasein zwi-

schen Geburt und Tod mittels der drei Ekstasen der Zeit (Gewesenheit, Gegen-

wart, Zukunft) räumlich aufspannt. Für den Menschen sind andere Menschen 

und Dinge nicht in einem vorgegebenen Raum als Gegenstände oder Objekte 

vorhanden, vielmehr steht der Mensch durch seine Geworfenheit mit ihnen topo-

logisch und in sorgender Weise mit-seiend in Beziehung. Heidegger bezeichnete 

diese Räumlichkeit des Daseins als das In-der-Welt-sein. Die nächstliegende 

Welt des Menschen im alltäglichen Umgang bestimmte Heidegger als dessen 

Umwelt. Solange der Mensch existiert, hält er sich wohnend in seiner Welt auf, 

in der er seine Möglichkeiten letztlich in einem Vorlauf zum Tod entwirft. 

Im Jahre 1955 hielt Arendt in ihrem Denktagebuch fest, dass sie Heideggers 

Bemerkungen zur Geworfenheit ablehnte, wie sie schon Heideggers Betonung 

des Todes in der Daseinsanalytik verwarf. Sie lehnte den Begriff der Geworfen-

heit ab, da ihrem Verständnis nach nur Tiere in die Welt geworfen werden, d.h. 

in einem Wurf zur Welt kommen können. Während der Mensch in die Welt ge-

boren wird, so Arendt, werden nur die Tiere in die Welt geworfen. Sie schrieb: 

„Heidegger hat unrecht: ‚In die Welt‘ ist der Mensch nicht ‚geworfen‘; wenn wir 

geworfen sind, so – nicht anders als die Tiere – auf die Erde. In die Welt gerade 

wird der Mensch geleitet, nicht geworfen, da gerade stellt sich seine Kontinuität 

her und offenbart sich seine Zu-gehörigkeit. Wehe uns, wenn wir in die Welt 

geworfen werden!“ 25 

 

23  Heidegger 1984, S. 135 (Hervorhebungen im Original). 

24  Heidegger 1984, S. 110. 

25  Arendt 2002, S. 549f (Hervorhebungen im Original). Im Gegensatz zu Arendt, stell-

te Heidegger das Wort, die menschliche Sprache, als das Schibboleth zwischen 

Mensch und Tier heraus. Vgl. Heidegger 1990, S. 215. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

In Arendts Buch The Human Condition (Vita activa oder Vom tätigen Le-

ben), das sie im Jahr 1958 publizierte, heißt es – ohne jedoch einen expliziten 

Bezug auf Heideggers „Sein zum Tode“ und seine Ausführungen zur Geworfen-

heit zu nehmen –, dass die Arbeit das „Am-Leben-Bleiben des Individuums und 

das Weiterleben der Gattung“ zwar sichert, dass aber erst das Handeln ein politi-

sches Gemeinwesen gründet und aufrecht erhält und somit die Basis für eine 

„Kontinuität der Generationen, für Erinnerung und damit für Geschichte“26 

schafft. In diesem Sinne gab es für Arendt auch nur ein Handeln der Menschen, 

ein menschliches Handeln. Nach Arendt ist nur der Mensch derjenige, der han-

delt und handeln kann. Für sie ist die Handlung, und damit das Handeln des 

Menschen, nicht nur „die politische Tätigkeit par excellence“,27 sondern es ist 

auch jene Tätigkeit, die erst eine Kontinuität zwischen den Menschen unter-

einander herstellt und garantiert. Erst das Handeln ermöglicht eine räumliche 

und zeitliche Kontinuität zwischen den Menschen (innerhalb des Gemeinwesens 

und zwischen den Generationen) und stellt diese auch sicher. So gesehen ist das 

Handeln des Menschen im Sinne Arendts politisch: Das Handeln bildet einen 

Zwischenraum zwischen den Menschen, zeitlich wie räumlich. Als solcher 

Raum ist er ein Raum der Übergänge und Anschlüsse: Ein Handlungsraum, der 

Handlungsräume eröffnet. Die Handlungen des Menschen schaffen einen politi-

schen Raum und verstricken die Menschen innerhalb des Raumes miteinander zu 

einer Gemeinschaft. 

So entwarf Arendt eine Philosophie, die von den drei Tätigkeiten Arbeiten, 

Herstellen und Handeln ausging, wobei die letztere Tätigkeit für Freiheit und 

Gebürtlichkeit (Natalität), die Grundbestimmungen des Menschen, stand. Mit 

den Handlungen etabliert sich zwischen den Menschen ein Zwischenraum, d.h. 

ein Erscheinungsraum von Übergängen und Anschlüssen, der wiederum eine 

freie und zu entscheidende Gestaltung der Welt durch den Menschen zulässt.28 

An Aristoteles anknüpfend ging Arendt hierbei von einer Differenzierung zwi-

schen privatem und öffentlichem Raum aus.29 Erst durch das Handeln des Men-

schen im öffentlichen Raum wird Politik möglich. So ist das Politische, die poli-

tische Gemeinschaft, die politische Verfassung (z.B. als Staat) nicht gegeben, 

oder als eine vom Menschen unabhängige Institution vorhanden, vielmehr muss 

das Politische erst zwischen den Menschen behandelt und ausgehandelt werden. 

Politik ist somit Verhandlungssache. Mit diesem Konzept, das von einer Gebürt-

 

26  Arendt 1967, S. 18. 

27  Arendt 1967, S. 18. 

28  Vgl. Arendt 1967, S. 251. 

29  Vgl. Arendt 1967, S. 33ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 47 

 

lichkeit und einem freien, jedoch anschlussfähigen Handeln des Menschen sowie 

von einer Platzierung und Manifestation des – wenn auch flexiblen und modifi-

zierbaren – politischen Raumes ausgeht, stellte sich Arendt den Entwürfen Hei-

deggers unweigerlich entgegen. Für Arendt war Politik immer das, was im Gan-

ge ist, sobald mit einer zeitlichen wie räumlichen Kontinuität gehandelt wird, 

auch wenn das spezifische Erscheinen des Politischen stets neu erschaffen, revi-

diert, reformiert und somit permanent neu verhandelt wird. 

 

 

DIE REKTORATSREDE UND DER TROTZ DES FRAGENS 

 

Während Arendt am menschlichen Handeln und dessen Gebürtlichkeit festhielt, 

um einen Raum des Politischen zu ermöglichen, verschloss sich Heidegger die-

ser Option. Er beschritt den Weg von der Analyse des Daseins als einem Mitsein 

hin zu einer Entpolitisierung des Politischen. Dennoch bleibt danach zu fragen, 

ob nicht schon mit Heideggers Daseinsanalyse in dem Buch Sein und Zeit ein 

„politischer Impuls“ gelegt wurde, der in seiner Beziehung zum National-

sozialismus zum Tragen kam. In §74 behandelte Heidegger die Grundverfas-

sung der Geschichtlichkeit,30 und es ist dem nachzugehen, was er hier unter einer 

„Grundverfassung“ verstand. Was besagt ein verfasster Grund, eine Verfassung 

am Grund, oder eine Verfassung als Grund, eine vom Grund her verfasste Ver-

fassung bzw. ein Grund, der verfasst und Verfassung ist? Heidegger schrieb: 

„Das Dasein kann nur deshalb von Schicksalsschlägen getroffen werden, weil es 

im Grunde seines Seins in dem gekennzeichneten Sinne Schicksal ist. Schicksal-

haft in der sich überliefernden Entschlossenheit existierend, ist das Dasein als In-

der-Welt-sein für das ‚Entgegenkommen‘ der ‚glücklichen‘ Umstände und die 

Grausamkeit der Zufälle erschlossen. […] Wenn das Dasein vorlaufend den Tod 

in sich mächtig werden lässt, versteht es sich, frei für ihn, in der eigenen Über-

macht seiner endlichen Freiheit, um in dieser, die je nur ‚ist‘ im Gewählthaben 

der Wahl, die Ohnmacht der Überlassenheit an es selbst zu übernehmen und für 

die Zufälle der erschlossenen Situation hellsichtig zu werden. Wenn aber das 

schicksalhafte Dasein als In-der-Welt-sein wesenhaft im Mitsein mit Anderen 

existiert, ist sein Geschehen ein Mitgeschehen und bestimmt als Geschick. Damit 

bezeichnen wir das Geschehen der Gemeinschaft, des Volkes. Das Geschick 

setzt sich nicht aus einzelnen Schicksalen zusammen, sowenig als das Miteinan-

dersein als ein Zusammenvorkommen mehrerer Subjekte begriffen werden kann. 

Im Miteinandersein in derselben Welt und in der Entschlossenheit für bestimmte 

 

30  Heidegger 1984, S. 382ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Möglichkeiten sind die Schicksale im vorhinein schon geleitet. In der Mitteilung 

und im Kampf wird die Macht des Geschickes erst frei.“31 

Heidegger betonte: im Grunde seines Seins ist das Dasein Schicksal. Zur 

Grundverfassung der Geschichtlichkeit gehört ein Dasein, das in zweierlei Hin-

sicht bestimmt ist: Einerseits ist das Dasein in seiner grundverfassten Geschicht-

lichkeit wesentlich ein Sein zum Tode, wodurch das Dasein schicksalhaft exis-

tierend ist, in all seinen glücklichen und grausamen Momenten. Noch in seinen 

glücklichsten Augenblicken befindet sich das Dasein im Vorlauf zum Tod. In je-

dem dieser Momente ist das Dasein sterblich. Es kann und wird vernichtet wer-

den. Andererseits bildet das Dasein zusammen mit Anderen eine Gemeinschaft. 

Es gehört zum Wesen des Daseins, dass es als ein Mitsein mit Anderen zusam-

men existiert. Als Dasein ist das Seiende niemals allein. Das Dasein ist stets ein 

Mitsein, wodurch das Dasein als Mitsein zwar als existenzielle Gemeinschaft be-

stimmt ist, jedoch bildet diese keine nationale, politische oder soziale Gemein-

schaft, auch keine ohne inhärente Konflikte. Das Mitsein ist keine Gemeinschaft, 

die Kraft eines Vertrags oder mentaler Prozesse zusammenfindet. Das Mitsein ist 

aber auch keine Gemeinschaft, die aus einem schöpferischen bzw. souveränen 

Akt entspringt oder aus einer natürlichen Entwicklung hervorgeht. Nur als diese 

kooperative Endlichkeit, nur als dieses Mitdasein, lässt sich nach Heidegger die 

je eigene und unentrinnbare Möglichkeit des Daseins in seiner Existenz verste-

hen: als eine ursprüngliche Gemeinschaft, die zugleich singulär, plural und hete-

rogen ist. In diesem Sinne ist das Dasein, wie es von Heidegger in dem Buch 

Sein und Zeit präsentiert wird, nicht nur in ein Gemeinschaftsgeschehen hinein-

geworfen, sondern das Dasein als ein Mitdasein ist wesentlich selbst ein Ge-

meinschaftsgeschehen: Ein singuläres und einzigartiges Zusammensein mit An-

deren. 

Diese Gemeinschaft des Mitdaseins ist jedoch nicht die bloße Geselligkeit 

des Miteinanderseins innerhalb einer Gesellschaft. Es ist also kein Zusammen-

sein von verschiedenen Individuen, die durch Kontrakte oder Handlungen in Be-

ziehung treten bzw. durch eine intendierte Perspektivität im transzendenten Ho-

rizont oder durch kommunikative Akte im Horizont der Lebenswelt miteinander 

verbunden sind. Vielmehr ist das Dasein in seinem ursprünglichen Wesen eine 

Gemeinschaft, die das gemeinsame Schicksal einer endlichen Welt miteinander 

teilt: ein Mitdasein zum Tode in derselben Welt. Heidegger benannte das ge-

meinschaftliche Schicksal als ein Geschick, um es vom Schicksal des Daseins 

mit Anderen in der Welt zu unterscheiden. Das gemeinsame und gemeinschaft-

liche Schicksal des Mitdaseins ist seine Endlichkeit, und ist damit das Mitsein 

 

31  Heidegger 1984, S. 384 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 49 

 

zum Tode in einer gemeinsamen Welt. Dem Schicksal bzw. dem Geschick der 

Endlichkeit gilt sodann auch die gemeinsame Sorge der Gemeinschaft. Es ist ei-

ne Gemeinschaft, die sich in ihrem Bestehen durch ein miteinander geteiltes Er-

be, über die Generationen hinweg, durch geteilte Arbeit und einen gemeinschaft-

lich geteilten Auftrag auszeichnet.32 Für dieses Gemeinschaftsgeschehen wählte 

Heidegger die Bezeichnung „Volk“,33 eine Bezeichnung, die nicht nur in den na-

tionalen und romantischen Bewegungen des 19. Jahrhunderts in Gebrauch war, 

sondern auch zwischen den nationalsozialistischen und bürgerlichen wie marxis-

tischen Parteien umkämpft war und in Konkurrenz zum Begriff der „Gesell-

schaft“ stand.34 Während der Begriff der „Gesellschaft“ für etwas Differenzier-

bares, Modellierbares, Veränderbares und Auszuhandelndes stand, griff Heideg-

ger auf die Bezeichnung des „Volkes“ zurück, um das Mitsein als eine Einheit 

von Vielheit zu umreißen, die stets ursprünglich bzw. anfänglich ist. Im Sinne 

dieser Ursprünglichkeit ist das Mitsein nicht aus einem Etwas, einem anderen 

Zustand der Gesellschaft hervorgegangen, sondern ist nur aus der revolutionären 

Entschlossenheit eines gemeinsamen Anfangs, eines Neubeginns, zu verstehen. 

Mitsein ist ein gemeinschaftlicher Beginn, der von Anfang an ein Vorlauf zum 

Tod ist. 

Nancy hat später darauf hingewiesen, dass Heidegger sich zwar mit dem 

Mitdasein beschäftigte, dieser jedoch das Mitsein stets nur mit „Begriffen des 

‚Volkes‘ im Sinne einer unterstellten Einheit“35 verstand. Heidegger kam bezo-

 

32  Im Vortrag Bauen Wohnen Denken betonte Heidegger das miteinander Wohnen von 

„verschiedenen Lebensaltern unter einem Dach“. Heidegger 1985a, S. 155. 

33  Grosser wies darauf hin, dass Heidegger in einem Brief an Blochmann vom „Bau 

einer volklich gegründeten Welt“ sprach. Den Brief schrieb er im März 1933, also 

noch vor Heideggers Antritt als Rektor. Vgl. Grosser 2011, S. 99. 

34  Natürlich ist bei Heideggers Verwendung der Bezeichnungen „Volk“ und „Ge-

schick“ auf dessen Antisemitismus hinzuweisen. Vgl. Trawny 2014.  

35  Nancy äußerte sich zu dieser Problematik bei Heidegger in folgender Weise: „Das 

Sein teilt (sich), verteilt (sich) und kommuniziert (sich) jedem singulären Seienden 

und als jedes und entsprechend jedem singulären Seienden.“ Diese Deduktion der 

Mit-Teilung, wie sie Nancy vorschlägt, taucht bei Heidegger nicht auf: „Warum? 

Weil er sich nicht ausreichend mit der sonderbaren Beschaffenheit des ‚mit‘ befasst 

hat, obwohl er es im ‚Mit-Da-Sein‘ einzuführen wusste. Das ‚mit‘ (das apud quod 

oder nahe bei oder eben das ‚mit‘, das ‚inmitten‘ bedeutet) ist eine außergewöhn-

liche Kategorie: Weder drinnen noch draußen, weder intrinsisch noch extrinsisch, 

weder immanent noch transzendent. Die Seienden sind ‚mit‘, sie sind zunächst we-

der ‚für‘ noch ‚durch‘ einander. Sie sind in der Nähe zum und im Abstand vom 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

gen auf das „Mit“ des Daseins allerdings auch darauf zu sprechen, dass das Da-

sein „auch und mit da“36 ist. Kurz danach führte er weiter aus: „‚Die Anderen‘ 

besagt nicht soviel wie: der ganze Rest der Übrigen außer mir, aus dem sich das 

Ich heraushebt, die Anderen sind vielmehr die, von denen man selbst sich zu-

meist nicht unterscheidet, unter denen man auch ist. Dieses Auch-da-sein mit 

ihnen hat nicht den ontologischen Charakter eines ‚Mit‘-Vorhandenseins inner-

halb einer Welt. Das ‚Mit‘ ist ein Daseinsmäßiges, das ‚Auch‘ meint die Gleich-

heit des Seins als umsichtig-besorgendes In-der-Welt-sein. ‚Mit‘ und ‚Auch‘ 

sind existenzial und nicht kategorial zu verstehen. Auf dem Grunde dieses mit-

haften In-der-Welt-seins ist die Welt je schon immer die, die ich mit den Ande-

ren teile. Die Welt des Daseins ist Mitwelt. Das In-Sein ist Mitsein mit Anderen. 

Das innerweltliche Ansichsein dieser ist Mitdasein.“37 

So verstanden ist das Dasein weder das Individuum im Sinne einer hobbes-

schen Vertragsgemeinschaft noch das Individuum einer Gesellschaft, in der die 

Individuen innerhalb eines gemeinsamen Horizonts oder innerhalb einer gemein-

sam geteilten Lebenswelt leben. Das Dasein als Mitsein ist aber auch nicht als 

Mitglied eines Kollektivs zu verstehen. Das Dasein ist „auch und mit da“, und 

zwar ist es auch da, wie es mit da ist bei den Anderen. 

Nicht erst in der Rektoratsrede wurden das Mitdasein, die Frage nach dem 

Schicksal und der Besinnung, wie auch die Entschlossenheit des Daseins auf ein 

Volk (bzw. auf „das Volk“, auf das deutsche Volk) bezogen. Schon in Sein und 

Zeit setzte Heidegger das Schicksal des Daseins in Bezug zu einem „Geschehen 

der Gemeinschaft, des Volkes“.38 In diesem Sinne verstand er das Schicksal des 

Daseins, das wesentlich ein In-der-Welt-sein mit Anderen ist, als ein Geschehen 

des Volkes. Die Rektoratsrede – die zu Beginn der nationalsozialistischen Herr-

schaft als programmatische Stellungnahme vor dem Kollegium und den Studie-

renden der Universität Freiburg gehalten wurde – nahm die Problematik der 

Grundverfassung der Geschichtlichkeit wieder auf, in die das Mitdasein für Hei-

degger gestellt ist. Er sprach dabei vom „deutschen Schicksal“, dem das deut-

sche Volk „in seiner äußersten Not standzuhalten“39 hat. Die Frage der Grund-

 

Sein, d.h. von nichts anderem als ihrer Mit-Teilung. Wir teilen (uns) uns unsere 

‚Mit-Teilung‘ mit.“ Wagner, Niederberger, Köveker 2002, S. 36f. Anknüpfend an 

Heideggers „Mitdasein“ sprach Nancy vom „singular plural sein“. Vgl. Nancy 

2012a. 

36  Heidegger 1984, S. 118 (Hervorhebungen im Original). 

37  Heidegger 1984, S. 118 (Hervorhebungen im Original). 

38  Heidegger 1984, S. 384. 

39  Heidegger 1983a, S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 51 

 

verfassung wurde in der Rektoratsrede also zu einer Frage des Standhaltens. 

Während Heideggers Daseinsanalyse in Sein und Zeit noch eng an eine Darle-

gung der Räumlichkeit des Daseins gebunden blieb, rückten nach seiner soge-

nannten Kehre die Motive des anderen Anfangs, die Wiederholung der Grün-

dung von Sein und die Frage nach einer Lichtung des Seins, in den Vordergrund. 

In Sein und Zeit hieß es: „Nur Seiendes, das wesenhaft in seinem Sein zukünftig 

ist, so dass es frei für seinen Tod an ihm zerschellend auf sein faktisches Da sich 

zurückwerfen lassen kann, das heißt nur Seiendes, das als zukünftiges gleich-

ursprünglich gewesend ist, kann, sich selbst die ererbte Möglichkeit überlie-

fernd, die eigene Geworfenheit übernehmen und augenblicklich sein für ‚seine 

Zeit‘. Nur eigentliche Zeitlichkeit, die zugleich endlich ist, macht so etwas wie 

Schicksal, das heißt eigentliche Geschichtlichkeit möglich.“40 

Zur Grundverfassung der Geschichtlichkeit gehören ein Dasein und sein 

Entwurf einer stets schon entschiedenen Zukünftigkeit. Diese wird als jene Zu-

kunft erfahren, zu der das Dasein sich ursprünglich entschlossen hat: Seine Ge-

wesenheit ermisst das Dasein aus der Zukünftigkeit seines Todes, auf den sich 

das Dasein hin entwirft. Die Verfassung des Grundes, die Grundverfassung, in 

der das Dasein in sich steht, ist die Zeitlichkeit seines Schicksals, seine Ge-

schichtlichkeit. Diese Verfassung, diese Architektur des Daseins, ist jedoch nicht 

allein Bewegung, also nicht allein die Zeitlichkeit seines Schicksals, sondern 

vielmehr die Notwendigkeit und die Entschlossenheit auf das zuzugehen, an dem 

das Dasein letztlich zerschellen wird: Das Dasein entwirft sich auf seinen Tod 

hin. 

Und dennoch: Die Grundverfassung, in der das Dasein in der Bewegung sei-

ner Geschichtlichkeit harrt, ist bei weitem nicht allein ein Sich-Einfügen in ein 

Schicksalsgefüge. Zwar bleibt das Dasein in seiner Entschlossenheit als ein Sein 

zum Tode bestimmt, jedoch ist das, was das Dasein in seiner Verfassung aus-

macht und worauf Heidegger in der Rektoratsrede hinauswill,41 ein Standhalten 

im Sturm des Schicksals, im Vorlauf zum Tode. Das Standhalten wurde von 

Heidegger in einer Rhetorik des Kampfes und des Krieges ausgedrückt. Um die 

existenzielle Not des Menschen hervorzuheben, beendete er seine Rektoratsrede 

mit einem Zitat aus Platons Politeia: „τὰ … μεγάλα πάντα ὲπισφαλῆ … ‚Alles 

Große steht im Sturm …‘ (Platon, Politeia 497 d, 9)“.42 In Anknüpfung an die 

drei gemeinschaftlich unterhaltenen (Berufs-)Stände, die Platon in dem Buch 

 

40  Heidegger 1984, S. 385 (Hervorhebungen im Original). 

41  Heidegger formulierte: „[…] wenn wir dieses Wesen von Grund aus wollen […]“. 

Heidegger 1983a, S. 9. 

42  Heidegger 1983a, S. 19 (Zitation im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Politeia erwähnte, legte Heidegger dem Lehrstand die Aufgabe nahe, sich nicht 

nur um das Notwendige und um die eigenen institutionellen Angelegenheiten zu 

kümmern. Vielmehr rief er die Angehörigen des Wissensdienstes dazu auf, ihren 

Beitrag zu leisten, dem gemeinsamen Schicksal des Daseins (und Heideg- 

ger sprach hier vom „deutschen Schicksal“) „in seiner äußersten Not 

stand[zu]halten“.43 Wohl überlegt wies Heidegger darauf hin, dass sich der Wis-

sensdienst in seinen Eigenschaften vom Wehrdienst unterscheidet. In dem Zu-

sammenhang erwähnte er die Haltung, die keiner militärischen entsprach, und 

bezog sich dabei auf einen Ausspruch aus der Tragödie Prometheus von Aischy-

los, den Heidegger in folgender Weise übersetzte: „Wissen aber ist weit unkräf-

tiger denn Notwendigkeit.“44 

Heidegger betrachtete das Dasein keinesfalls als ein Sein, das sich seinem 

Schicksal ergibt.45 Von den Angehörigen des Wissensdienstes, zu denen er sich 

selbst zählte, verlangte er, dass sie sich nicht dem Schicksal des Seins ergeben. 

Auch wenn das Dasein nicht dem Tod entkommen kann, so ging es Heidegger 

um keine Schicksalsergebenheit oder Todessehnsucht. Weder über sein Schick-

sal noch über den Tod verfügt das Dasein. Trotz des Schicksals kann sich das 

Dasein nicht nach seinem Tod sehnen. Der Tod ist nichts, wonach es sich sehnen 

lässt. Der Tod hat weder ein Datum bzw. einen Ort, noch ist der Tod ein Ereig-

nis, das anzuvisieren oder anzustreben ist. Der Vorlauf zum Tod gehört zwar 

zum existenziellen Sein in der Welt wie zu dessen Endlichkeit, jedoch ging es 

Heidegger um eine „Kraft“,46 die dem Schicksal des Daseins standzuhalten 

sucht. Trotz des Schicksals macht sich diese Kraft bemerkbar, auch wenn sie 

letztlich gegenüber dem Tod versagen muss. Für Heidegger war dieser Versuch 

des Standhaltens die ureigenste Möglichkeit des Daseins, ein (Sein-)Können und 

dessen Überleben. 

Es ist jener „Trotz“,47 von dem Heidegger sprach, der trotz des Scheiterns 

auftauchen kann, obwohl das Dasein zu seinem Schicksal entschlossen ist und 

 

43  Heidegger 1983a, S. 10 und S. 15. Heidegger sprach nicht von Nährstand, Wehr-

stand und Lehrstand, sondern übersetzte vielmehr die drei Stände Platons mit den 

Worten „Arbeitsdienst“, „Wehrdienst“ und „Wissensdienst“. Vgl. Heidegger 1983a, 

S. 16. 

44  Heidegger 1983a, S. 11. 

45  Später beschäftigte sich Heidegger mit den Fragen nach dem Schicksal bzw. dem 

Geschick des Daseins in dem Aufsatz Der Spruch des Anaximander mittels der Be-

grifflichkeit von „Fug“ und „Unfug“. Vgl. Heidegger 1980, S. 350ff. 

46  Heidegger 1983a, S. 11. 

47  Heidegger 1983a, S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 53 

 

sich seinem Schicksal fügt. Trotz des Schicksals gab es einen Anfang und wird 

es einen weiteren, einen anderen Anfang geben. Es ist die schwache Kraft des 

Daseins, die einen Anfang nimmt. Heidegger sprach in seiner Rede über diesen 

Anfang, den schon die griechische Philosophie beschrieb und der seine Wieder-

holung in einem anderen Anfang finden soll. Obwohl das Dasein aus Schwäche 

nur versagen kann, muss es beginnen. Das Dasein ist in diesem Sinne nichts an-

deres als dieses Anfangen. Das Dasein war für Heidegger sterbend, aber ebenso 

beginnend: Es beginnt mit dem Sterben und stirbt von Beginn an. 

Im Verlauf der kaum ertragbaren Rede über das deutsche Schicksal und die 

Größe des deutschen Volkes, verwendete Heidegger die Worte „Mut“,  

„Ehre“, „Kampf“ und „Tapferkeit“, und verweist mit diesen auf die Aufgaben 

des Wissensdienstes. Es bleibt zu fragen, was nun die schwache Kraft des Wis-

sensdienstes in sich birgt. Heideggers Antwort lautet hierzu: „Wissenschaft ist 

das fragende Standhalten inmitten des sich ständig verbergenden Seienden im 

Ganzen. Dieses handelnde Ausharren weiß dabei um seine Unkraft vor dem 

Schicksal.“48 

Für Heidegger ist das „fragende Standhalten“ ein Fragen, das zur Höhe fährt 

und somit Stabilität und Festigkeit erlangt. Jedoch sind hier nicht Fragen ge-

meint, die zu einer Antwort führen oder als Mittel zum Zweck zu dienen haben: 

„Das Fragen ist dann nicht mehr nur die überwindbare Vorstufe zur Antwort als 

dem Wissen, sondern das Fragen wird selbst die höchste Gestalt des Wissens. 

Das Fragen entfaltet dann seine eigenste Kraft der Aufschließung des Wesent-

lichen aller Dinge. Das Fragen zwingt dann zur äußersten Vereinfachung des 

Blicks auf das Unumgängliche.“49 

Die Frage ist jenes Gefüge, das einen Raum bzw. einen Ort entfaltet, einen 

Halt hergibt, einen Stand einnehmen lässt, auch wenn alles aus seinen Fugen ge-

rät und haltlos zusammenstützt: D.h. die Frage ist gründend50 und abgründig, 

grundlos zugleich. Die Frage ist der Anfang, der Halt und der Grund, eine Frage, 

die auf keinen Anfang, keinen Halt und Grund bauen kann. Als Heidegger sich 

später den Dichtern zuwandte, wird es das dichterische Wort sein, das – ins Lee-

re gehalten – den Menschen grundgebend in die Höhe fallen lässt.51 In diesem 

 

48  Heidegger 1983a, S. 12. Derrida wies später auf die politischen, aber auch anthropo-

logischen Implikationen der Frage hin. Vgl. Derrida 1988b. 

49  Heidegger 1983a, S. 13. 

50  Ein paar Absätze weiter im Text heißt es zur „Wesentlichkeit und Einfachheit des 

Fragens“: „Ja – hieraus kann sich erst Sachlichkeit wahrhaft begründen, d.h. ihre Art 

und Grenze finden.“ Heidegger 1983a, S. 17. 

51  Vgl. Heidegger 1990, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Sinne war die Rektoratsrede für die späteren Überlegungen zur Polis und zur 

Wohnungsnot richtungsweisend. 

Mit Bezug auf die Zeitlichkeit des Vorlaufs zum Tod betonte Heidegger das 

Geschick, das Geschehen und das Schicksal, da dieser Vorlauf keine bestimm-

bare Spanne zwischen einem Noch-nicht-Jetzt und einem faktischen Eintritt des 

Todes ausmacht.52 Zum Geschick und Schicksal des Mitseins gehört zwar eine 

Entschlossenheit, auf den Tod zuzugehen, jedoch ist die Erwartung, wann, wo 

und wie der Tod auftritt, völlig unbestimmt. Die Seinsentschlossenheit des Da-

seins im Vorlauf zum Tod ist ziellos und auf kein Datum ausgerichtet. So be-

trachtet ist die Entschlossenheit zum Tod völlig bestimmungslos, wie auch die 

Zeitlichkeit des Wartens auf den Tod erwartungslos ist. 

Um dieser Stimmung nachzugehen, in der sich der Mensch im Vorlauf des 

Todes befindet, sprach Heidegger andernorts von einer tiefen Langeweile 

menschlichen Daseins. Die Zeit menschlichen Daseins ist Leergelassenes, Hin-

gehaltenes, Aufgeschobenes. Heidegger wies in der Vorlesung Die Grundbegrif-

fe der Metaphysik darauf hin, dass es nicht die Umstände sind, die den Menschen 

langweilen: „Das Langweilige sind weder die seienden Dinge als solche – ob 

einzeln oder im Zusammenhang – noch die seienden Menschen als feststellbare 

und vorfindliche Personen, weder die Objekte noch die Subjekte, sondern die 

Zeitlichkeit als solche. Aber diese Zeitlichkeit steht nicht neben den ‚Objekten‘ 

und ‚Subjekten‘, sondern macht den Grund der Möglichkeit der Subjektivität der 

Subjekte aus, und zwar so, daß das Wesen der Subjekte gerade darin besteht, das 

Dasein zu haben.“53 

Die Zeitlichkeit des Daseins geht ins Leere. Es steht nichts an, nichts fordert, 

nichts drängt, nichts verlangt. Heidegger formulierte: „Diese Leergelassenheit 

schwingt am Ende in unserem Dasein, deren Leere ist das Ausbleiben einer we-

senhaften Bedrängnis.“54 Letztlich ist es diese Zeitlichkeit der Leere, die nicht 

nur nichts erwarten lässt und zu nichts drängt, sondern auch ein gemeinsames 

Handeln mit Anderen, ein handelndes Mitsein, nicht zustande kommen lässt. So 

heißt es bei Heidegger schon ein paar Zeilen zuvor: „Das Ausbleiben der wesen-

haften Bedrängnis des Daseins ist die Leere im Ganzen, so dass keiner mit dem 

anderen und keine Gemeinschaft mit der anderen in der wurzelhaften Einheit ei-

nes wesentlichen Handelns steht.“55 

 

 

52  Vgl. Sloterdijk 2012, S. 45. 

53  Heidegger 2004, S. 237 (Hervorhebungen im Original). 

54  Heidegger 2004, S. 244 (Hervorhebungen im Original). 

55  Heidegger 2004, S. 244 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 55 

 

DAS WESEN DER POLIS IST NICHT POLITISCH 

 

Nach der Beschreibung des Daseins als ein Mitsein und den Versuchen, einen 

anderen Anfang in der Philosophie als ein Standhalten zu formulieren, setzte 

Heidegger seine ontologisch-destruktiven Analysen fort. Schon der Begriff des 

Mitseins ließ sich nicht in die gängigen Strukturen der Politischen Philosophie 

integrieren. Mit Beginn der 1940er Jahre radikalisierte er – quasi als Pendant zu 

den klassischen Theorien des Politischen –, seine Ansprüche, und sprach von ei-

ner Polis, die nicht politisch ist. Die Heidegger-Rezeption durch die französi-

schen Philosophen Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida setzte sich Jahrzehnte 

später mit beiden Mitsein-Motiven auseinander: mit den NS-Verwicklungen des 

Begriffs und mit der Entpolitisierung des Politischen. 

Während des Wintersemesters 1942/43 hielt Heidegger an der Universität in 

Freiburg i. B. die Vorlesung Parmenides, in der er einen Ausschnitt aus dem 

Lehrgedicht des antiken Philosophen behandelte. Heidegger versuchte im Ver-

lauf der Vorlesung das Wesen und das Gegenwesen eines sich verbergenden wie 

entbergenden Seins im seinsgeschichtlichen Wandel herauszuarbeiten. 

Unter dem Wesen und Gegenwesen des Seins verstand Heidegger die apore-

tische Struktur des Erscheinens, mit dessen Darstellung er zugleich auf das 

Nicht-Erscheinen im Erscheinen, auf den Entzug und das A-Phänomenale hin-

wies, auf jenes Sich-Zeigen, das sich im Zeigen nicht zeigen lässt. Letztlich 

wollte Heidegger darauf hinweisen, dass der Ort der Entbergung radikal leer 

bleibt. Im griechischen Mythos wurde, so Heidegger, das Gegenwesen der  

Aletheia als Lethe benannt: Dementsprechend ist die Wahrheit das Unverborgene 

und die Unwahrheit das Vergessen und das Verborgene. In §6 der Vorlesung, in 

dem es um Die letzte Sage des Griechentums vom verborgenen Gegenwesen der 

ἀλήϑεια, der λήϑη, geht, kam er auf Platons Politeia im Besonderen und auf die 

griechische Auffassung des Politischen im Allgemeinen zu sprechen.56 

Wie schon die Betitelung des Paragrafen andeutet, ging es Heidegger darum, 

mit der Politeia auf einen Bruch, einen Wechsel, einen Übergang hinzuweisen: 

Denn in der Politeia geht es um die „letzte Sage des Griechentums vom verbor-

genen Gegenwesen“,57 eine Sage, die von Platon in der Politeia „ein letztes Mal“ 

erzählt wurde. Dieser Bruch, diese „letzte Sage“, die den Mythos vom verborge-

nen Gegenwesen erzählt, ist auch in einer anderen Hinsicht eine Zäsur: Einer-

seits berichtete Platon in der Politeia von den Gründen und den Gründungen der 

Polis, andererseits diente die Politeia selbst und mit ihr die platonische Philoso-

 

56  Vgl. Heidegger 1992b, S. 130ff. 

57  Heidegger 1992b, S. 130. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

phie als eine Art Bruchkante und Neuanfang: ein Bruch mit der sogenannten 

vor-platonischen und vor-sokratischen Philosophie. Heidegger wies hierbei auf 

die Vereinnahmungen und Verwertungen der Politeia Platons durch die christli-

che und moderne Philosophie hin.58 

Gleich zu Beginn des Paragrafen grenzte Heidegger seine Auslegung der Po-

lis (πόλις) bei Platon von anderen Auslegungen ab, und hob dabei insbesondere 

die Interpretationen des neuzeitlichen Staatsdenkens hervor, die er für unzu-

reichend und verfehlt hielt. Welche Autoren bzw. welche Diskurse er dabei im 

Blick hatte, wurde von ihm nicht näher ausgeführt. Möglicherweise hat er an 

Schmitt gedacht, mit dem er im August 1933 einen kurzen Briefwechsel59 zu den 

Begriffen basileus und polemos bei Heraklit führte. Schon in diesem Briefwech-

sel wurden die widerstreitenden Interpretationen zum Souverän und zum Begriff 

der Entscheidung deutlich.60 

Heidegger wies darauf hin, dass die Interpretationsverfehlung der Staatswis-

senschaften mit der neuzeitlichen Entwicklung der Subjektivität menschlichen 

Bewusstseins in Beziehung zu setzen ist, d.h., er setzte die Interpretationsverfeh-

lung in Bezug zur Wahrheit als Gewissheit wie auch in Bezug zur Selbstgewiss-

heit, in der sich der Mensch bestätigt sieht. Heidegger hielt darüber hinaus fest: 

„Die πόλις ist weder die Stadt noch der Staat und vollends nicht die fatale  

Mischung dieser beiden in sich bereits ungemäßen Kennzeichnungen, also nicht 

der vielberufene ‚Stadtstaat‘; sondern die Ortschaft des Ortes der Geschichte des 

Griechentums; nicht Stadt und nicht Staat, wohl aber die Stätte seines We-

sens.“61 

Dem fügte Heidegger einige Absätze später hinzu: „Das im neuzeitlichen 

Staatsdenken gemeinte Wesen der Macht gründet auf der metaphysischen Vor-

aussetzung, daß sich das Wesen der Wahrheit zur Gewissheit und d.h. zur 

Selbstgewißheit des sich auf sich selbst stellenden Menschenwesens gewandelt 

hat, und daß dieses auf der Subjektivität des Bewusstseins beruht. Kein moder-

ner Begriff ‚des Politischen‘ reicht zu, um das Wesen der πόλις zu fassen.“62 

Nach Heidegger lässt sich die Polis nicht mit den Begriffen der in der philo-

sophischen Moderne auftretenden Staatswissenschaften bzw. mit den Methoden 

und Instrumenten der politischen Theorie verstehen. Das, was das Wort Polis 

benennt, und womit sich Platons Politeia beschäftigt, kann für Heidegger weder 

 

58  Vgl. Heidegger 1992b, S. 139. 

59  Vgl. Heidegger 1987, 132. Vgl. auch Mehring 2013, insbesondere S. 74f. 

60  Vgl. Rother 1993, S. 67.  

61  Heidegger 1992b, S. 133. 

62  Heidegger 1992b, S. 135. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 57 

 

mit den Begriffen der Stadt oder des Staates noch mit den Methoden und Theo-

rien der politischen Wissenschaften erklärt werden. Resümierend folgerte er aus 

seinen Überlegungen zu Platons Politeia, zum Gegenwesen der Polis und zu den 

Missverständnissen der modernen Staatstheorie: „Das Wesen der πόλις, und d.h. 

die πόλιτεία, ist nicht selbst ‚politisch‘ bestimmt oder auch nur so bestimm-

bar.“63 

Das Wesen der Polis ist für Heidegger unpolitisch. Das Politische – auch das 

Politische, das sich die Staatswissenschaft zum Gegenstand macht – „ist stets 

und erst die Wesensfolge der πόλις, und d.h. der πόλιτεία“.64 Warum ist aber nun 

die Polis bzw. die Politeia unpolitisch? Wenn nun das Politische, von dem sich 

die politische Theorie einen Begriff macht, selbst nur die Wesensfolge dessen 

ist, was nach Heidegger die Griechen Polis nannten, so ist auch das Politische im 

eigentlichen und wesentlichen Sinne unpolitisch. Das, was in den Staatswissen-

schaften als das Politische begriffen wird, ist in der Untersuchung bei Heidegger 

eigentlich – als Ereignis – unpolitisch. Oder anders gesagt: Die staatswissen-

schaftliche Interpretation dessen, was sie als politisch bezeichnet, beruht auf ei-

nem Missverständnis. So lässt sich nicht nur sagen, dass die Politeia unpolitisch 

ist, sondern auch, dass das, was die Politikwissenschaft als das Politische be-

stimmt – das menschliche Zusammenkommen bzw. das Mitdasein –, von ihr un-

verstanden bleibt. 

Für Heidegger war die Polis weder eine res publica, noch eine Stadt, ein 

Staat, eine Republik oder eine andere Art politischer Verfassung. Für Heidegger 

ging die Polis weder aus einer Feindschaft (Schmitt), noch aus einem Vertrag 

(Hobbes) hervor. Auch lässt sich das, was die Politeia ist, die menschliche Ver-

sammlung, so Heidegger, nicht als eine politische Einrichtung oder als ein politi-

sches Ereignis erklären, das aus der Praxis menschlicher Sprach- oder Hand-

lungsakte (Habermas, Arendt) hervorgeht. Die Polis verstand Heidegger in sei-

ner Auslegung platonischen Denkens,65 als jenen Ort, als jenen Pol, an dem 

menschlich Seiendes in Unverborgenheit zusammentritt: „Der Pol läßt als dieser 

Ort das Seiende in seinem Sein jeweils im Ganzen seiner Bewandtnis erschei-

nen. Der Pol macht nicht und schafft nicht das Seiende in seinem Sein, sondern 

als Pol ist er die Stätte der Unverborgenheit des Seienden im Ganzen. Die πόλις 

ist das Wesen des Ortes, wir sagen die Ort-schaft für den geschichtlichen Auf-

 

63  Heidegger 1992b, S. 142. 

64  Heidegger 1992b, S. 142. 

65  Vgl. Heidegger 1992b, S. 140. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

enthalt des griechischen Menschentums. […] Die πόλις ist die in sich gesammel-

te Stätte der Unverborgenheit des Seienden.“66 

Die Polis ist der Moment des Zusammenkommens, und keine Stadt, die unter 

historischen, ökonomischen oder sozialen Umständen gegründet und in gewalt-

vollen bzw. kommunikativen Handlungsprozessen geformt wird. Die Polis selbst 

ist die Stätte, ist der Ort des versammelt Seienden: Ein Moment der Gründung 

des Miteinanderseins. In Sein und Zeit wurde dieser Moment von Heidegger als 

Mitdasein bestimmt, das sich an seinem Ort versammelt. Platon beschrieb die 

Polis, wie Heidegger nahelegte, in dieser Hinsicht weder als eine Stadt, wie sie 

existiert, noch entwarf er eine Stadt, utopisch, wie sie sein soll, um erbaut zu 

werden. Heidegger vermerkte in der Parmenides-Vorlesung: „Platons Politeia ist 

keine ‚Utopie‘, sondern genau das Gegenteil, nämlich der metaphysisch be-

stimmte τόπος des Wesens der πόλις. Platons Politeia ist eine Erinnerung ins 

Wesenhafte, aber nicht eine Planung ins Faktische.“67 

Heidegger zufolge kam Platon auf das Wesentliche zurück, auf den anfäng-

lichen Moment des Versammelns und der Sammlung als Stätte der Sammlung 

von Sein. Unter einer Polis verstand Heidegger die Stätte, an der sich Sein zur 

Bewahrung dem Menschen ereignet. Heidegger sprach andernorts von der 

„Lichtung“. In dem Brief Über den Humanismus heißt es: „Das bedeutet: nur so-

lange die Lichtung des Seins sich ereignet, übereignet sich Sein dem Menschen. 

Daß aber das Da, die Lichtung als Wahrheit des Seins selbst, sich ereignet, ist 

die Schickung des Seins selbst.“68 

Die Stätte der Polis ist weder ein utopischer Vorgriff auf eine kommende 

und geplante Stadt noch ein in sich selbst faktisch Politisiertes. In diesem Sinne 

ging es Heidegger um den Ort, den er terrestrisch verstand, der von einem terri-

torialen Ort unterschieden bleibt. So sind auch seine Versuche einer Seinslokali-

sierung, die mit den Begriffen „Erde“, „Boden“, „Felsen“, „Heimat“, „Feldweg“, 

„Schwelle“ usw. erarbeitet werden sollte, terrestrisch zu verstehen: D.h. das, was 

sich versammelt, versammelt sich an einem Ort, an einer Stelle, an einer Stätte. 

Für das menschliche Mitsein ist es die Polis, die den raumhaften und terrestri-

schen Pol des Zusammenkommens ausmacht. In diesem Sinne hat die Polis 

nichts mit dem zu tun, womit sich die Staats- und Politikwissenschaften beschäf-

tigen: In der politischen Theorie bleibt die Polis ein territorialer Ort unter der 

souveränen Gewalt eines Subjekts, ein Ort, der nach außen wie nach innen ver-

teidigt wird. 

 

66  Heidegger 1992b, S. 133. 

67  Heidegger 1992b, S. 141. 

68  Heidegger 1981, S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 59 

 

Was ist nun das Gegenwesen, das Platon ein letztes Mal in dem Dialog Poli-

teia erwähnte? In welcher Beziehung steht das Gegenwesen zur Polis? Wenn 

nun die Polis die Stätte des Mitdaseins, das Zusammentreten ins Unverborgene 

des menschlich Seienden ist, was bedeutet dann das Gegenwesen? Ist es ein Ge-

genwesen, das das Zusammenkommen der Menschen zerstreut, sodass die Polis 

mit dem Auftauchen der Polis zugleich verschwindet, so, dass die Ortschaft 

schon in ursprünglicher Weise deplatziert ist, um ein Zusammenkommen der 

Menschen zu verhindern? Ist das Gegenwesen derart gegen das Wesen, so, dass 

das Wesen nicht west, so, dass das Wesen nicht wesen kann? 

Heidegger führte hierzu in der Parmenides-Vorlesung aus: „Die πόλις ist die 

in sich gesammelte Stätte der Unverborgenheit des Seienden. Wenn nun aber, 

wie das Wort sagt, zur ἀλήϑεια das streithafte Wesen gehört, und wenn das 

Streithafte auch im Gegensätzlichen der Verstellung und der Vergessung er-

scheint, dann muß in der πόλις als der Wesensstätte des Menschen alles äußerste 

Gegenwesen und darin alles Un-wesen zum Unverborgenen und zum Seienden, 

d.h. das Unseiende in der Mannigfaltigkeit seines Gegenwesens, walten.“69 

Während Heidegger in der Daseinsanalyse, die er in Sein und Zeit entwickel-

te, einen Vorlauf in den Tod als Existential des menschlich Seienden freilegte, 

beschrieb er im Rückgang zur griechischen Seinsauslegung (Parmenides, Sopho-

kles, Platon) ein Mitsein, das in seiner Gründung (Gründung als ein anfängliches 

Erscheinen, als Sammlung, als der Moment des Mitdaseins) seinen Widerstreit 

und Abgrund unteilbar mit sich und in sich trägt. In Sein und Zeit war es noch 

der Mensch, der in seiner existenziellen Entschlossenheit darüber entschied, ob 

etwas zur Erscheinung kommt oder nicht. Später war es das Sein selbst, das alles 

in seine Lichtung kommen ließ oder in Vergessenheit verbarg.70 Sodann gehört 

auch in der neuen Seinsauslegung das Unwesen zum Wesen des Mitseins, wie 

„die Furchtbarkeit, das Grauenhafte, das Unheil“,71 und nicht zu vergessen: Die 

Heimatlosigkeit, die ᾄπόλις, im Gegensatz zur Stadt, die ὑψίπολις. So gerät die 

Ortschaft des Mitseins zu einer Polis, die keine Stadt mehr ist, zu einer Polis  

ohne Verfassung, zu einer aporetischen, zerstrittenen, entrissenen, zerstreuten 

und verschwundenen Polis. Diese Zerrissenheit, diesen Streit von Entbergung 

und Verbergung des Seins, bezeichnete Heidegger mit Heraklit auch als den po-

lemos.72 

 

69  Heidegger 1992b, S. 133. In dem Zusammenhang wies Heidegger schon auf die 

λήϑη – auf das Vergessen – hin, das in der ἀλήϑεια steckt. 

70  Vgl. Denker 2011, S. 198. 

71  Heidegger 1992b, S. 134. 

72  Vgl. Heidegger 1998b, S. 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Hierbei sind die Entbergung und die Verbergung, das Wesen und das Ge-

genwesen der Polis nicht als zwei Modifikationen oder Attribute des Seins auf-

zufassen. Vielmehr ist das Sein, sofern es Sein gibt, stets sich entbergend und 

sich verbergend: In der Versammlung des Seins, im Erscheinen und Sich-Zeigen 

verbirgt sich Sein, d.h. das sich-entbergende Sein ist im Sich-Sammeln ein 

Nicht-Zeigen und Verbergen von Sein. Heidegger sprach auch von der Faltung 

des Seins. In diesem Sinne ist Sein gründend, versammelnd und entsetzend zu-

gleich, als Abgrund, als Vergessen und als Leere. Heidegger schrieb: „Wir be-

denken das Gegenwesen zur ἀλήϑεια, zur Wahrheit im Sinne der Unverborgen-

heit. Das anfängliche Gegenwesen zur ἀ-λήϑεια ist die λήϑη, d.h. die als Verges-

sung sich entziehende zeichenlose Verbergung.“73 

Diese zeichenlose Verbergung gehört von Anfang an zur Entbergung von 

Sein. Diese Abwesenheit weist weder darauf hin, dass etwas verdeckt ist, noch 

zeigt sich das Verbergen als ein Zeichen des Verbergens. Diese Leere steht we-

der mit etwas Abwesenden in Beziehung, noch steht das Gegenwesen für etwas 

Abwesendes. Diese Vergessung wird weder in einem Zeichen angezeigt bzw. in 

einem Symbol verkörpert, noch zeigt sie sich als eine leere Stelle oder ein leer 

gelassener Platz. In dem Sinne ist das Vergessen ohne Rhetorik: D.h. das Ver-

gessen ist ohne ein Zeichen, ohne ein Symbol, ohne eine Allegorie, ohne eine 

Metapher. Die Verbergung ist radikal zeichenlos und besitzt damit nichts Deut-

bares, Differenzierbares, Formhaftes, Bildhaftes, Figürliches, Substanzielles, 

Übersetzbares oder Verstehbares. Diese zeichenlose Verbergung gehört ununter-

scheidbar zur Unverborgenheit des Seins, gleichwohl die Unverborgenheit weder 

eine Stellvertreterin noch ein Symbol, ein Bild, ein Zeichen, ein Hinweis oder 

eine Metapher der Verbergung, also der Lethe und Vergessung, ist. Obwohl es 

scheinbar nur die Entbergung – das Sich-Zeigende – gibt, ist sie nicht alles. 

Später bettete Heidegger diese zeichenlose Leere der Vergessung in eine 

Räumlichkeit ein, die er als Heimat oder als Wesensstätte des Menschen be-

zeichnete, und die ihn von der Unheimlichkeit der Heimat sprechen ließ. So ge-

lang es ihm, diesen Ort zur heimatlichen Ortschaft eines anderen Anfangs zu 

machen, samt Fels, den Wegmarken und Feldwegen, dem Schwarzwaldhaus, der 

Erde, dem Boden und dem Rhein. Heidegger kam noch im Verlauf seiner 

Parmenides-Vorlesung darauf zu sprechen, dass „die Griechen über dieses an-

fänglichere Wesen der ἀλήϑεια noch weniger gedacht und gesagt [haben] als 

über das Wesen λήϑη: denn ihnen ist die ἀλήϑεια der einfache Anfang alles We-

senden. Die Griechen kennen daher keine Not und keinen Anlaß, ihr Dichten 

und Denken und Sagen über diesen Anfang hinaus und in ihn zurückzurichten 

 

73  Heidegger 1992b, S. 140 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 61 

 

[…]. Wir Späteren und anderen jedoch müssen, um dieses Erst-Anfängliche der 

abendländischen Geschichte auch nur noch andenkend zu ahnen, eigens darauf 

aufmerken und den Weisungen folgen, die uns das Wort ‚Unverborgenheit‘ 

gibt.“74 Damit dieser Sprung von den im Anfang stehenden Griechen zu den 

Späteren ausgeführt und gewagt werden kann, ging Heidegger einer sogenannten 

„vierten Weisung“ nach, um das „bergsame Offene“, das Freie, das Bodenlose 

als die „Wesensstätte des Menschen“ aufzuzeigen.75 So gesehen ist das Rettende 

in der Not der andere Anfang, ein gemeinsames Sich-Halten der Menschen am 

Bodenlosen. 

Das Entscheidende für Heidegger ist die folgende Frage, die auch für seine 

späteren Schriften bestimmend ist: Wie können wir uns halten, aufhalten, ver-

sammeln, verhalten und unterhalten, obwohl es nur die Leere gibt, auf die wir 

nicht zurückgreifen, an der wir uns nicht festhalten können? „Warum ist über-

haupt Seiendes und nicht vielmehr Nichts?“76 Wie kann Seiendes sein, obwohl 

sich das Sein zugleich entzieht? Wie kann Seiendes als ein Entzug sein, das sich 

als eine Vergessung und Leere faltet? Obwohl uns nichts erscheint und nichts 

gegeben ist, blieb Heidegger nur das Fragen nach dem Halt und dem Halten, 

wenn wir Menschen uns selbst „freihändig“ halten: Wie können wir uns in der 

Leere als Leere halten? Wie kann es diesen Ort, d.h. unseren Ort geben, an dem 

wir uns versammeln, mit all den Dingen, die anfänglich und bodenlos, substanz-

los, aber dennoch Kondensate der Leere sind? Somit ist die Frage nach dem Halt 

und der Verfassung für Heidegger keine Frage der Erscheinung, keine Frage der 

Phänomenalität von Sein. Es ging ihm ums Halten in der Nacht der Bodenlosig-

keit, um den Artisten und Seiltänzer der Nacht, der in Nietzsches Zarathustra 

beschrieben wird.77 

Hier, mitten in der Parmenides-Vorlesung, bevor Heidegger zum Sprung von 

den Griechen zur Morgenröte der Späteren ansetzte, führte er zum Topos der 

zeichenlosen Verbergung aus: „Das Feld der λήϑη verwehrt jede Entbergung von 

Seiendem und also Geheurem. Die λήϑη läßt an ihrem Wesensort, der sie selbst 

ist, alles verschwinden. Doch liegt es nicht nur an der Vollständigkeit des Ent-

zugs, gleichsam am vermeintlich Quantitativen der Verbergung, was diesen Ort 

auszeichnet. Vielmehr gilt es zu sehen: Das ‚wegʻ des Entzogenen und Verbor-

genen ist nicht etwa ‚nichts‘, sondern das alles entziehende Verschwindenlassen 

ist das, was sich allein an diesem Ort begibt und in ihn sich dargibt. Der Ort 

 

74  Heidegger 1992b, S. 199. 

75  Vgl. Heidegger 1992b, S. 224. 

76  Heidegger 1998a, S. 24. 

77  Vgl. Nietzsche 1976, S. 13f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

bleibt leer – an ihm ist überhaupt nichts Geheures. Aber die Leere ist hier das 

Bleibende und Anwesende. Das Nichtige der Leere ist das Nichts des Ent-

zugs.“78 

 

 

DAS GRUNDLOSE WOHNEN 

 

In Heideggers Hinwendung zur Dichtung – eine Hinwendung, die sich vor allem 

durch seine Hölderlin-Lektüre im Wintersemester 1934/3579 auszeichnete –, ge-

wannen die Fragen nach dem Ort und dem Wohnen eine andere Bedeutung als 

zu jener Zeit der Rektoratsrede, in der er auf das entschlossene Standhalten des 

deutschen Volkes verwies.80 Heidegger wechselte nicht nur den Bereich, in dem 

er seine Untersuchungen anstellte, d.h., er wechselte nicht nur von einer Lektüre 

traditioneller philosophischer Texte in den Bereich der Kunst, sondern er schlug 

auch einen anderen Ton an, der nicht mehr der Rhetorik der Ansprachen und 

Reden eines Rektorats gehorchte.81 Auf Grund eines von Nietzsche formulierten 

Gedankengangs, der besagte, dass die historisch gewachsene und klassische Phi-

losophie einem Nihilismus der Seinsvergessenheit anheimfiel, suchte Heidegger 

eine nicht-metaphysische Seinserfahrung in der Kunst. Während in der Rekto-

ratsrede die platonischen Stände als Dienste bezeichnet wurden, die im Sturm 

der Not ihre Bewandtnis haben sollten, um einen rettenden Halt in einer „staats-

gründende[n] Tat“82 zu erringen, so rückte in der Parmenides-Vorlesung der 

Entzug (die Lethe, die Vergessung) in den Vordergrund. In der Zeit zwischen der 

Rektoratsrede und der Parmenides-Vorlesung hielt Heidegger im Jahr 1935 sei-

nen Vortrag Der Ursprung des Kunstwerkes, in dem er nach der Niederlegung 

des Rektorats das Kunstwerk als welt- und ortseröffnend beschrieb: „Das Tem-

 

78  Heidegger 1992b, S. 176. 

79  Heidegger 1992a. 

80  Elden untersuchte in seinem Aufsatz Rethinking the Polis. Implications of Heideg-

ger’s Questioning the Political ausführlich Heideggers Rückkehr zu einem griechi-

schen Denken der Polis und der Politeia, die gleichsam eine Auseinandersetzung 

mit seinen politischen Verstrickungen und der Politischen Philosophie während der 

Zeit des Nationalsozialismus war. Vgl. Elden 2000.  

81  Vgl. Denker 2011, S. 132. 

82  In dem Vortrag Der Ursprung des Kunstwerkes zählte Heidegger fünf Möglichkei-

ten auf, „wie Wahrheit west“. Neben der Nähe, dem Opfer und dem Fragen, sollte 

das Ins-Werk-Setzen und die „staatsgründende Tat“ zu jenen Möglichkeiten gehö-

ren, die Wahrheit wesen lassen. Heidegger 1980, S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 63 

 

pelwerk eröffnet dastehend eine Welt und stellt diese zugleich zurück auf die 

Erde, die dergestalt selbst erst als der heimatliche Grund herauskommt.“83 

Aber auch das Verständnis vom Kunstwerk als ein welt- und ortseröffnendes 

Werk war nur ein Vorübergehendes, denn nach Heidegger ist dem Kunstwerk 

mit seiner Hervorbringung zugleich ein vernichtendes Moment eigen. In seiner 

künstlerischen Herstellung und Produktion ist das Kunstwerk (Bildnis, Skulptur, 

Bauwerk) durch den Kunsthandel, durch Sammlertätigkeiten und kunstfremde 

Verwendungen unweigerlich seiner hervorgebrachten Welt und somit auch dem 

heimatlichen Grund, seiner Ortschaft und der Erde entrissen: „Weltentzug und 

Weltzerfall sind nie mehr rückgängig zu machen. Die Werke sind nicht mehr 

die, die sie waren. Sie selbst sind es zwar, die uns da begegnen, aber sie selbst 

sind die Gewesenen. Als die Gewesenen stehen sie uns im Bereich der Überlie-

ferung und Aufbewahrung entgegen.“84 

Mit dieser Bemerkung trug Heidegger Hegels Rede vom Ende der Kunst 

Rechnung.85 Beiden, Hegel wie Heidegger, ging es in der Analyse der Kunst um 

den Ausfall ihrer Wesensfunktion, Wahrheit hervorzubringen, darzustellen und 

zu zeigen, auch wenn die Bestimmung, der Kontext und die Konsequenzen der 

Kunst in unterschiedlicher Weise von Hegel und Heidegger zur Darstellung ge-

bracht wurden. Heidegger radikalisierte den Verlust und bestimmte den Ausfall 

als ein ursprüngliches Seinsgeschehen, als ein Enteignis der Kunst, das nichts 

mit einem tatsächlichen Aufhören, einem faktischen Ende der Kunst und des 

Kunstbetriebes zu tun hat. Gerade die Zunahme der Betriebsamkeit gehört zum 

Ende der Kunst. Im Kunstgeschehen von Lichtung und Verbergung, von Welter-

öffnung und Weltzerfall, von performierter Topografie und exilierter Entrissen-

heit, von Werkproduktion („Ins-Werk-Setzen“86) und Untergang im Kunstbe-

trieb, erwies sich für Heidegger nunmehr die Dichtung als jene rettende und be-

wahrende Tat, die im Streit von verschließend-hervorbringender Erde und Of-

fenheit der Welt87 den Ort der Wahrheit unverborgen freigibt. Erst die Sprache 

der Dichtung eröffnet jene Unverborgenheit im Sagen und Nennen, in der sich 

das Kunstwerk ereignen kann, damit es vom Menschen88 wahrgenommen und 

 

83  Heidegger 1980, S. 28. 

84  Heidegger 1980, S. 26, vgl. auch S. 29f. 

85  Vgl. Pöggeler 2002, S. 18. Vgl. ebenso Seubold 2005, S. 22. 

86  Heidegger 1980, S. 63. 

87  Vgl. Heidegger 1980, S. 49 und S. 55. 

88  Vgl. Heidegger 1980, S. 59. Für Heidegger war es allein der Mensch, der (die) Spra-

che sprechen kann: eine Sprache, die hervorbringend, nennend, sagend und bewah-

rend ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

verwahrt wird. Um den bewahrenden Charakter der menschlichen Sprache zu 

betonen, fügte Heidegger hinzu: „Wo keine Sprache west, wie im Sein von 

Stein, Pflanze und Tier, da ist auch keine Offenheit des Seienden und demzufol-

ge auch keine solche des Nichtseienden und des Leeren.“89 

In der Parmenides-Vorlesung heißt es: Die Kunstwerke „sind nur im Medi-

um des Wortes, und d.h. des wesenhaften sagenden Wortes, im Bereich der Sa-

ge, des ‚Mythos‘.“90 Das Dichten wie das Denken fungierten sodann als jene 

Künste (téchne), die die Wahrheit ins Werk setzen, was sie jeweils auf die eigene 

Art und Weise bewerkstelligen sollten. So ist die Dichtung, nach Heidegger, das 

Moment, das die Wahrheit ins Werk setzt, wodurch sie sich selbst als Grund, als 

Platz, als ein Ort einrichtet. Das bedeutet, dass die Kunst die Wahrheit nicht nur 

zum unverborgenen Ereignis werden lässt, sondern dass die Dichtung auch jenes 

Moment ist, das das Ereignis der Wahrheit als Unverborgenheit in sich bewahrt. 

Dichtung ist also nicht nur das Schaffen eines Werkes, sondern auch die Bewah-

rung des Werkes gehört zu ihr. Dichtung ist also in diesem Sinne u.a. Hervor-

bringung, Lichtung, Zeigen, Platzschaffen, Verortung, Räumung, Einräumung, 

Raumgebung, aber auch Halt, Unterhalt, Grund, Versammlung, Bewahrung, 

 

89  Heidegger 1980, S. 59. Miller benannte in Anlehnung an Heidegger den Sprachakt 

der Kartierung (act of mapping) als Topotropographie. Der Begriff bezeichnet jene 

Performanz der Sprache, die geographischen Landschaften, Orte (griech. topoi), 

Plätze, Räume und Territorien figurierend hervorbringt. Mit dem Begriff Topotro-

pographie bezog sich Miller auf Sprachhandlungen und -verfahren, die Orte nicht 

nur benennen und platzieren, oder mit Funktionen versehen, indem die Orte unter-

einander in Beziehung gesetzt und strukturiert werden. Vielmehr ist die Topotropo-

graphie die Kartierung einer Landschaft, indem im Akt des Mappings rhetorische 

Figuren/Tropen (Metaphern, Allegorien, Metonymien, Synekdochen usw.) ausgebil-

det und die Landschaft mit Merkmalen ausgestattet werden. Für Miller war die To-

pographie eines Ortes nicht etwas Gegebenes, auf das ein konstativer Sprachakt Be-

zug nehmen könnte. Orte müssen für ihn erschrieben, verzeichnet, gezeichnet, mar-

kiert oder symbolisiert werden, und fügen sich im Mapping zu einer imaginierten 

Landschaft der Schreibenden wie Lesenden. In seinen Analysen zeigte Miller, wie 

die Materialität des Textes im Schreiben (schreiben = griech. graphein) rhetorischer 

Figurationen, Verortungen und Verräumlichungen eine Ethik der Topographie er-

öffnet. Dieser Akt rhetorischer Figurationen erstellt eine literarische Topographie 

und setzt die Namen der Dinge an deren Stellen, bringt sie in Relation miteinander 

und versieht sie mit ethischen, politischen und gesetzgebenden Fähigkeiten. Vgl. 

Miller 1995, S. 216ff. 

90  Heidegger 1992b, S. 173 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 65 

 

Wohnung, Haus, Heimat. Für Heidegger wurde die Bewahrung (Dauer, Annah-

me, Hören und Vernehmen) zu einem weiteren entscheidenden Moment. Sie 

sollte das zu Wege bringen, was Heidegger zuvor mit staatsgründenen Diensten 

und mittels Kunstwerke zu erreichen suchte: eine haltgebende Unterkunft.91 

Die Dichtung sollte sich nun als der rettende Halt in der Not erweisen, so 

dass die Sprache als ein Haus des Seins dem Menschen ein Wohnen ermöglichen 

kann. Heidegger formulierte in Anlehnung an Parmenides: „Im Wohnen jedoch 

erfüllt sich das ‚Wesen‘ der Göttin [die Göttin Αλήϑεια; Anm.d.V.].“92 Denn in 

dem rettenden und bewahrenden Wesen der Dichtung bleibt das Sein an seinem 

angestammten Ort, bleibt dort, wo es hingehört, an jenem Ort, wo es sich werk-

setzend ereignet hat: Als ob das Wort, das dichterische Wort, frei von Miss-

bräuchen, Verschiebungen, Entfremdungen, Verlogenheiten und Übertreibungen 

wäre. Als ob das dichterische Wort stets das sagt, was es sagt, indem es Wahres, 

Unverborgenes und Worthaltendes sagt.93 

In diesem Sinne, im Sinne eines ortsbewahrenden Wortes, ist die Sprache das 

Haus des Seins, denn die „Sprache selbst ist Dichtung im wesentlichen Sinne“.94 

Sie ist ein Sprachhaus, in dem die Dinge nicht nur eine Unterkunft haben, son-

dern sich an ihrem eigenen angestammten Platz befinden: D.h. die Sprache als 

das Wort der Dichtung, das sich als solch ein dichterisches Wort ereignet, darf 

nicht seinem Ort innerhalb der Dichtung entrissen sein. Es darf nicht der Ent-

wendung, der Versetzung und der Übertragung ausgesetzt sein, also jenen Ver-

 

91  Denker hob durch seine Heidegger-Lektüre die verschiedenen Stationen des Schei-

terns hervor, die Heidegger durchlief und die ihn zwangen, seine Denkwege fort-

während umzuarbeiten. Vgl. Denker 2011, S. 132 und 160. 

92  Heidegger 1992b, S. 242. 

93  In diesem Zusammenhang wäre es noch einmal lohnend, Heideggers Vorbehalten 

gegenüber einer Metaphern-Auslegung in der Dichtung nachzugehen. In der Vorle-

sung Der Satz vom Grund äußerte sich Heidegger: „Mit der Einsicht in das Be-

schränkte der Metaphysik wird auch die maßgebende Vorstellung von der ‚Meta-

pher‘ hinfällig. Sie gibt nämlich das Maß für unsere Vorstellung vom Wesen der 

Sprache. Darum dient die Metapher als vielgebrauchtes Hilfsmittel bei der Ausle-

gung der Werke des Dichtens und des künstlerischen Bildens. Das Metaphorische 

gibt es nur innerhalb der Metaphysik.“ Heidegger 1978, S. 89. In dem Buch Unter-

wegs zur Sprache heißt es: „Wir blieben in der Metaphysik hängen, wollten wir die-

ses Nennen Hölderlins in der Wendung ‚Worte, wie Blumen‘ für eine Metapher hal-

ten.“ Heidegger 1990, S. 207. 

94  Heidegger 1980, S. 60. Vgl. Derrida 1988a, S. 205ff, insbesondere S. 219. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

schiebungen, denen die Kunstwerke z.B. im Ausstellungsbetrieb und im Kunst-

handel unterliegen. 

Wie verstand Heidegger nun aber das Verhältnis von Dichtung und Wohnen? 

Wie ließe sich ein Wohnen in der Sprache und in der Dichtung verstehen? Wa-

rum muss es überhaupt die Dichtung sein? Warum soll die Dichtung für das 

Wohnen zuständig sein? Und was kann nun in der Erfahrung der Dichtung woh-

nen heißen? Wie kann die Sprache Dichtung sein, damit sie bewohnt werden 

kann? Von welchen Verhältnissen und Aufenthaltsorten ist nun bei Heidegger 

die Rede? In welchem Verhältnis steht das Wohnen zum Bauen? 

Diese Fragen nach dem Wohnen, die von aktuellen gesellschaftspolitischen 

Problemen wie denen der Wohnungsnot und der Heimatlosigkeit begleitet wur-

den, hatten gerade nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges, nach der Zerstörung 

der Städte, nach der Vernichtungspolitik und den Massenmorden, nach einer 

„Politik der Lager“, nach der „Politik“ der verbrannten Erde, nach den Wande-

rungen und Vertreibungen von Abermillionen von Flüchtlingen und Deportier-

ten, nach der Rückkehr der Soldaten und Kriegsgefangenen ihre Relevanz und 

Dringlichkeit. Jedoch wies Heidegger diese Probleme des Wohnens und der da-

mit in Zusammenhang stehenden Wohnungsnot, in seiner Erörterung von sich. 

Das von ihm bedachte Wohnen bezog sich nicht auf das Innehaben einer Woh-

nung, die zur Unterkunft dient. Er betonte: „So hart und bitter, so hemmend und 

bedrohlich der Mangel an Wohnungen bleibt, die eigentliche Not des Wohnens 

besteht nicht erst im Fehlen von Wohnungen.“95 Die Obdachlosigkeit, das Feh-

len einer Wohnung, ist für ihn nicht das eigentliche Problem, sondern ein eher 

sekundäres Phänomen. 

Heidegger unterschied in der Behandlung der Wohnungsfrage zwischen ei-

ner eigentlichen und einer uneigentlichen Wohnungsnot. Wie schon in der Be-

handlung der Frage nach dem Politischen, in der Frage nach der Politeia, schlug 

Heidegger auch in diesem Punkt einen Weg ein, der weder der tradierten philo-

sophischen Vorstellung gehorchte, noch der üblichen Behandlung der Frage 

folgte. (Sofern sich die Philosophie zum damaligen Zeitpunkt überhaupt der 

Thematik des Wohnens annahm!) In Bezug auf die Frage nach der Politeia sah 

Heidegger das Politische nicht in einer modernen Vorstellung vom öffentlichen 

Raum (samt sozialer Gerechtigkeit, Rechtsordnung, Gewaltenteilung, Bindung 

der Souveränität an ein politisches Subjekt und Unterscheidung zwischen öffent-

lichem und privatem Raum) verwirklicht. Bezogen auf die Wohnungsfrage galt 

Heideggers Interesse nicht dem individuell erfahrbaren Mangel oder dem Verlust 

 

95  Heidegger 1985a, S. 156 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 67 

 

einer Wohnung bzw. Unterkunft.96 Die heideggersche Frage des Wohnens hat 

somit nichts mit einem Wohlbefinden, mit der Suche nach Glück, mit sozialer 

Gerechtigkeit, mit Fragen der Gastfreundschaft und des Asyls oder mit einem 

besseren Leben zu tun. Heideggers sich sorgendes Dasein sorgt sich nicht um ein 

gutes, glückliches oder besseres Leben. 

Für Heidegger steht außer Frage, dass es eine „Heimatlosigkeit des Men-

schen“97 gibt, die aus einer „eigentliche[n] Wohnungsnot“98 resultiert. Diese 

Wohnungsnot, von der Heidegger ausging, ist keine, die aus einem Mangel, ei-

nem Unglück, aus Gewaltakten oder aus einer verschuldeten oder unverschulde-

ten Katastrophe hervorgeht. In diesem Sinne ist sie weder verursacht, noch lässt 

sie sich managen oder organisieren. Sie entscheidet sich im Grundzug des Seins, 

im Seinsgeschehen selbst. Heidegger ging es um eine eigentliche Wohnungsnot, 

die noch zu denken bleibt, um das Wohnen erst zu erlernen. Er schrieb: „Die ei-

gentliche Not des Wohnens beruht darin, daß die Sterblichen das Wesen des 

Wohnens immer erst wieder suchen, daß sie das Wohnen erst lernen müssen.“99 

So ist hier das Lernen weder ein Lernen, das diszipliniert, noch ein Lernen, 

das Techniken anwendet oder Missstände behebt. Ebenso versteht Heidegger un-

ter dem Lernen keine quantitative oder qualitative Ansammlung von Wissen. Für 

Heidegger wurde das Lernen zu einer Sache des Hörens, der Hörigkeit, des Ver-

stehens, der Aufmerksamkeit, des Vernehmens: Ein Hören auf die Sprache des 

Seins. Heidegger formulierte den Gedanken, dass der Mensch weder wohnt 

noch, dass er diese eigentliche Wohnungsnot bisher bedacht hatte. Er schrieb im 

Darmstädter Vortrag Bauen Wohnen Denken: „Wie, wenn die Heimatlosigkeit 

des Menschen darin bestünde, daß der Mensch die eigentliche Wohnungsnot 

noch gar nicht als die Not bedenkt?“100 

 

96  Vgl. Gasché 2009, S. 177. 

97  Heidegger 1985a, S. 156. 

98  Heidegger 1985a, S. 156 (Hervorhebungen im Original). 

99  Heidegger 1985a, S. 156 (Hervorhebungen im Original). 

100  Heidegger 1985a (Hervorhebungen im Original). Seinen Vortrag Bauen Wohnen 

Denken hielt Heidegger am 5. August 1951 im Rahmen der 2. Darmstädter Gesprä-

che, die unter dem Motto Mensch und Raum standen. Die Absicht der Darmstädter 

Gespräche war es, Künstler und Künstlerinnen, Architekten und Architektinnen, 

Philosophen und Philosophinnen, Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen sowie 

Politiker und Politikerinnen öffentlich, vor einem internationalen Publikum zusam-

menzubringen, um über den gegenwärtigen Zustand der bürgerlichen Gesellschaft 

im Nachkriegseuropa zu reflektieren. Das erste dieser Gespräche fand fünf Jahre 

nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs statt. Zu dem Thema Das Menschenbild un-

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Der Mensch hat seine eigentliche Not des Wohnens, seine ursprüngliche 

Heimatlosigkeit noch nicht bemerkt: Der Mensch hat das Wesen dieser Not noch 

nicht verstanden. Denn auch in einem Haus lebend, in einer Wohnung, in einem 

Apartment, in einer Hütte, in einer Laube, in einem Zelt, wie und wo auch im-

mer wohnt der Mensch nicht. Die eigentliche Wohnungsnot hat nichts damit zu 

tun, Obdach unter einem Dach zu finden. Sie hat nichts damit zu tun, die Sess-

haftigkeit als die Lösung eines Problems zu betrachten, in dem der Mensch eine 

ortsgebundene Unterkunft findet. Die ursprüngliche Heimatlosigkeit wird auch 

von den Menschen in ihrer Sesshaftigkeit nicht verstanden. Jedoch ist gerade 

diese Einsicht in die eigene ursprüngliche Heimatlosigkeit des Menschen not-

wendig, um das kommende und eigentliche Wohnen, somit aber auch das Zu-

sammenleben mit Anderen zu verstehen. Den Zuspruch zum Wohnen erhält der 

Mensch in seiner Heimatlosigkeit; gewissermaßen als ein unerhörtes Verspre-

chen – unbemerkt in der Stille angesprochen –, das den Menschen ins Wohnen 

 

serer Zeit wurden im Jahr 1950 Adorno, Hartlaub, Hildebrandt, Mitscherlich und 

Sedlmayr eingeladen. In Folge wurden die Zusammenkünfte in unregelmäßigen Ab-

ständen zu verschiedenen Themen angesetzt: 1951 – Mensch und Raum, 1952 – 

Mensch und Technik, 1953 – Individuum und Organisation, 1955 – Theater, 1958 – 

Ist der Mensch messbar, 1960 – Der Mensch und seine Meinung, 1963 – Angst und 

Hoffnung in dieser Zeit, 1967 – Der Mensch und seine Zukunft, 1968 – Mensch und 

Menschenbilder, 1975 – Realismus und Realität, 1995 – Die prozessuale Stadt, 2001 

– Die Gesellschaft im 21. Jahrhundert. Seit dem Jahr 2005 findet diese Veranstal-

tungsreihe unter dem Titel Neue Darmstädter Gespräche ihre Fortsetzung.  

 Wie aus dem Ablauf der Veranstaltungsthemen zu entnehmen ist, stand der Mensch 

mit seinen gesellschaftlichen Aktivitäten und Ängsten im Mittelpunkt. In Absetzung 

zu den akademischen Fachdiskussionen und den parteipolitischen Auseinanderset-

zungen sollten die Gespräche, so der damalige Koordinator und spätere Bürgermeis-

ter der Stadt Darmstadt Sabais, einen „Ort unreglementierter Aufklärung“ bilden. 

(Benz 2004, S. 13) Die Darmstädter Gespräche riefen ein breites öffentliches Inte-

resse hervor und entfalteten große Wirkung. Anlässlich des 2. Darmstädter Ge-

sprächs, das unter dem Titel Mensch und Raum stand, wurden elf Projekte renom-

mierter Architekturbüros zum Wiederaufbau der Stadt vorgestellt, von denen fünf 

als sogenannte „Meisterwerke“ zwischen 1954 und 1960 realisiert werden konnten: 

Die Frauenklinik der städtischen Krankenanstalt, das Ludwig-Georgs-Gymnasium, 

die Georg-Büchner-Schule, der Kindergarten „Kinderwelt“ im Hohlen Weg und das 

Ledigenwohnheim in der Pützerstrasse. Vgl. Conrads, Neitzke 1991. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 69 

 

ruft: denn zum „Grundzug des Seins“101 gehört das heimatliche Wohnen, das ein 

Bauen ist. 

Zwei Monate nach dem Darmstädter Vortrag hielt Heidegger den Vortrag  

... dichterisch wohnet der Mensch ... In dem Vortrag heißt es, dass es der Dichter 

ist, der das Maß für die „Architektonik“102 des Wohnens nimmt, um das Bauge-

füge zu ermessen, indem die Sprache durch den Dichter maßnehmend spricht. 

Im Vortrag heißt es weiter: „[…] das Dichten ist als das eigentliche Ermessen 

der Dimension des Wohnens das anfängliche Bauen. Das Dichten läßt das Woh-

nen des Menschen allererst in sein Wesen ein. Das Dichten ist das ursprüngliche 

Wohnenlassen.“103 

Das Dichten ist ein Bauen, sofern es die Dimension zwischen Himmel und 

Erde, zwischen dem Göttlichen und dem Sterblichen dichterisch-sprechend er-

misst. Hierbei versicherte Heidegger, dass die Dichtung keine ästhetische Spiele-

rei oder eine Variante literarischer Formen sei, sondern ein erhörtes Nach-Sagen 

dessen ist, was von der Sprache in Stille vernommen wird. In diesem Sinne ist 

das dichterische Ermessen auch kein technisches Verfahren oder räumlich-

numerisches Abmessen, sondern es ist das Sagen der Beziehung zwischen Him-

mel und Erde, zwischen dem Göttlichen und dem Sterblichen. Es ist – als die sa-

gende Ermessung des Gevierts von Himmel und Erde, dem Göttlichen und dem 

Sterblichen – die Freigabe gegründeter Verhältnisse und Beziehungen, damit 

Seiendes als solches erst erscheinen kann. 

Schon ein Jahr zuvor, im Oktober 1950, erwähnte Heidegger das ermessene 

Moment, das die Architektonik des Wohnens als eine Grundlegung, im Fehlen 

eines Grundes, begründet. In dem Vortrag Die Sprache ist die Rede von einem 

Fall in die Höhe, der die Dimensionen zwischen Himmel und Erde, zwischen 

dem Göttlichen und dem Sterblichen ermessend in ein Verhältnis setzt: „Die 

Sprache spricht. Wenn wir uns in den Abgrund [...] fallen lassen, stürzen wir 

nicht ins Leere. Wir fallen in die Höhe. Deren Hoheit öffnet eine Tiefe. Beide 

durchmessen eine Ortschaft, in der wir heimisch werden möchten, um den Auf-

enthalt für das Wesen des Menschen zu finden.“104 

Was besagt hier das Fallen? Wie fallen wir in die Höhe? Wie gewinnen wir 

fallend in der Höhe einen Aufenthalt? Was hält, in die Höhe gehoben, den Auf-

enthalt schwebend? 

 

101  Heidegger 1985a, S. 155 (Hervorhebungen im Original). 

102  Heidegger 1985a, S. 196. 

103  Heidegger 1985a, S. 196. 

104  Heidegger 1990, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Heidegger sprach wiederholt von einem Halt und einem Aufenthalt, von ei-

nem Verhalten und vom Verhältnis. Alle diese Ausdrücke gehören zu einem Be-

griff der Ortschaft, in der der Mensch wohnt. Dieser haltstiftende Ort muss, so 

Heidegger, durch das Wort des Dichters gegeben sein. Dieser dichterische Halt 

ist weder Ding noch Sache, vielmehr ist er das Maß – Messendes, Ermessendes – 

oder eben auch eine „Bindung“.105 Dieser Halt ist eine Relation, die erst erlaubt, 

von Dingen und den Relationen zwischen den Dingen zu reden. Ohne ein Wort 

gibt es kein Ding und keine Beziehungen zu Dingen. Das Wort ist der Bezug, 

damit es erst Beziehungen geben kann. Das Wort ist der Bezug vor dem Bezug: 

Das Wort ist der Vorbezug. Die Sprache des Gedichts ist hierin ein „rein Ge-

sprochenes“, absichtslos, zwecklos und nutzlos, und somit ein „Sprechen der 

Sprache“.106 

Diese dichterische Sprache des reinen Wortes ist erst jene Sprache, die Ver-

hältnisse hergibt, um eine Sprache zu finden: diese gestattet erst, von Beziehun-

gen zu Dingen zu sprechen. Erst da, wo es das Wort gibt, gibt es Dinge und die 

Verhältnisse zu Dingen. In diesem Sinne ist die dichterische Sprache Vor-

Sprache: Sie ist der Weg zur Sprache, d.h. eine Sprache, die Sprache erst zur 

Sprache bringt.107 Dieses Wort, dieser Halt des dichterischen Wortes, ist weder 

Ding, noch Seiendes, sondern nur Halt, und damit ist es nicht: Das Wort ist kein 

Seiendes und hat kein Sein. Heidegger formulierte in dem Vortrag Das Wesen 

der Sprache: „Wenn das Denken versucht, dem dichterischen Wort nachzusin-

nen, zeigt sich: das Wort, das Sagen, hat kein Sein.“108 

Das Wort hat kein Sein. Es ist nicht. Und als dieses Nichts ist es ein Halt, der 

ins Leere gehalten ist, im Abgrund gehaltenes Nichts, im Abgrund gehaltenes 

Wort. In diesem Sinne ist das Wort ursprünglich gründend und gebend. Es grün-

det Verhältnisse, durch die es Seiendes geben kann. Es ist aber auch eine 

Schwelle, wie es bei Heidegger mit Bezug auf Trakl heißt. Eine Schwelle, die als 

Grundstein gründend ist. Zugleich ist die Schwelle der Eintritt und Einlass. Ge-

steinigtes Nichts: „Die Schwelle ist der Grundbalken, der das Tor im ganzen 

trägt […]. Die Schwelle trägt das Zwischen […]. Der Austrag des Zwischen 

braucht das Ausdauernde und in solchem Sinne Harte. Die Schwelle ist als der 

Austrag des Zwischen hart, weil Schmerz sie versteinerte.“109 

 

105  Heidegger 1990, S. 16. 

106  Heidegger 1990, S. 16. 

107  Vgl. Heidegger 1990, S. 261. 

108  Heidegger 1990, S. 192f. 

109  Heidegger 1990, S. 26f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 71 

 

Heidegger dachte das Nichts als ein Nichten im Sein.110 Oder wie er in der 

Parmenides-Vorlesung schrieb: als eine Vergessung und als einen Entzug. Nur 

weil die Sprache diesen Verzicht im dichterischen Wort spricht, die Nichtung 

des Seins als das Sein, ist die Sprache das Haus des Seins und das Dichten das 

Bauen. Um nun vom Wohnen und von der Sprache zu sprechen, muss von die-

sem Nichts – vom Nichtenden im Sein – ausgegangen werden. In diesem Sinne 

ist Sprache, und damit auch das Wohnen in der Sprache, haltlos, grundlos, be-

zuglos. Nur dann ist das Verhältnis aller Beziehungen zu ermessen, ohne selbst 

Beziehungen zu intendieren oder herzustellen. Das „Verhältnis aller Verhältnis-

se“,111 die Grundlegung aller kommenden Verhältnisse, ist unverhältnismäßig, 

ein Enthalten, haltlos, bezuglos: in diesem Sinne heimatlos, eine Not des Woh-

nens. 

Das dichterische Wort ist ein Ereignis und Geschehen, das an sich hält. Es ist 

ein An-sich-Halten, das sich ins Leere hineinhält. Es spricht weder zu jeman-

dem, noch repräsentiert es etwas, noch ist es ein Ding oder ein Seiendes. Als ein 

Halt ist das dichterische Wort ein Ent-Sprechen. Es entspricht nichts. Als Spra-

che, die nicht kommuniziert und kein In-Bezug-Stehendes repräsentiert, ist diese 

nicht adressiert. Sie ist Nichtung. Als Ereignis ist sie ein Enteignis: Sprache ver-

standen als Ent-Sprechung, die nicht spricht, nichts sagt, nichts ausspricht. Sie ist 

eine Sprache, die zugleich Ent-Sprache ist: Schweigen und Stille. Heidegger 

spricht vom „Geläut der Stille“.112 Im dichterischen Wort ist die Sprache zu-

gleich der Aus-Trag, Zu-Spruch und An-Spruch der Stille. Die Präfixe Aus-,  

An-, Zu-, Hinein- usw. sind Bewegungen dieser Sprache, die Ver-Hältnisse aus-

drücken, die noch nicht präsent sind, die in einer Bewegung des Gebürtlichen 

ungebürtlich und im Kommen sind. Die Sprache – das Haus des Seins – ist nicht 

als ein Sein vom Nichts zu separieren. Vielmehr ist die Sprache als Relation und 

Schwelle, als Unter-Schied und Ent-Sprache niemals sich selbst ein Halt: „Das 

Sein nichtet – als das Sein“.113 Die Schwelle kann sich nicht stützen. Nach Hei-

degger fällt das dichterische Wort in die Höhe und kondensiert114 sich gründend 

in Leere. Mit der Höhe ist noch lange nichts gewonnen. Vor allem geht es um 

 

110  Vgl. Heidegger 1981, S. 51. 

111  Heidegger 1990, S. 215. 

112  Heidegger 1990, S. 30. 

113  Heidegger 1981, S. 50. 

114  Für den Hinweis auf eine Kondensation der Raumbewegung möchte ich mich bei 

Werner Hamacher (†2017) bedanken. Andere wichtige Überlegungen hierzu ver-

danke ich seinen Ausführungen in seinem Berliner Seminar zur Sprache und im 

Aufsatz The Relation. Vgl. Hamacher 2008. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

einen Fall in die Höhe; und dieser ist ein Übergang, ein Kondensat. Ein schweig-

sames Schweben. Heidegger ging es um die Verortung der Heimat in der Hei-

matlosigkeit.115 

 

 

DIE UNBEWOHNTE LITERATUR 

 

Die Bewegung, die Heidegger von Sein und Zeit über die Rektoratsrede bis hin 

zu seinen späten Schriften zur Sprache und Dichtung vollzog, ermöglichte zum 

einen, dass der Begriff des Mitseins konträr zur traditionellen Politischen Philo-

sophie positioniert wurde, um das Zusammenleben der Menschen auf ein entpo-

litisiertes Dasein zu reduzieren. Zum anderen muss diese Idee eines entpolitisier-

ten Mitseins, die das Zusammenleben auf die Möglichkeit eines Aufenthalts und 

Zusammenhalts reduziert, gleichzeitig als ein Scheitern Heideggers verstanden 

werden. Vor allem in seinen späten Vorträgen und Aufsätzen116 wird deutlich, 

wie unwahrscheinlich Heidegger die Möglichkeiten einschätzte, dass die Men-

schen miteinander Verbindlichkeiten und Beziehungen eingehen, um einen Halt 

zu finden, der sie zusammen wohnen lässt. 

Das, was Heidegger als den Zuspruch und Austrag der Sprache bezeichnet – 

jenes Wort der Dichter, Schwelle aller Verhältnisse und Grundlegung des bau-

enden Wohnens –, ist in ursprünglicher Weise nicht nur gefährdet, sondern einer 

Zerrüttung ausgesetzt. Diese ursprüngliche Zerrüttung des dichterisch sagenden 

Wortes ist eine automatische Aktivität117 der Sprache selbst, die sich als Sprache 

vergisst und schweigt. So wird die Dichtung schon ursprünglich zur Literatur, 

d.h., das sagende Wort wird zu einer nichtsagenden Literatur, zu einer Sprache, 

die unentwegt nichtsagend spricht, indem sie unterhält, berichtet und erzählt. In 

dieser Zerrüttung der Sprache bleibt die Grundlegung, das Wohnen im Haus der 

Sprache, für den Menschen ausständig. Heidegger gab in verschiedenen Texten 

unterschiedliche Momente an, die den gründenden Akt der Sprache nicht nur zu 

einem Sturz in die Höhe, sondern auch zu einem gefährlichen Fall werden lässt. 

Im Folgenden führe ich elf zu berücksichtigende Momente an:  

1. Sprache ist weder ein Mittel der Kommunikation, noch dient die Sprache 

dazu, Tiere, Pflanzen, Sachen, Dinge, Gegenstände, Erdteile, Landstriche oder 

andere Menschen zu bestimmen oder zu definieren. In dem Sinne ist die Sprache 

 

115  Vgl. Gasché 2009, S. 196ff. 

116  Vgl. z.B. Heidegger 1990. 

117  Vgl. Miller 1995, S. 229. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 73 

 

kein Instrument des Menschen. Sprache besitzt keinen instrumentellen Charak-

ter. 

2. Sprache ist ohne Gebrauchswert. Für Heidegger war Sprache kein Mittel 

(Werkzeug oder Instrument), um mit Objekten, mit sich oder mit anderen Sub-

jekten umzugehen. Dieser unzweckmäßige Charakter gehörte für Heidegger zum 

eigentlichen Sinn der Sprache, die die Welt herzeigt. Zwar will die Sprache als 

Sagendes vernommen sein, aber dennoch verstummt sie. 

3. Zum Wesen der Sprache gehört ihr Unwesen. Wie schon in der Behand-

lung des Daseins, der Politeia und des Kunstwerks, so fand Heidegger auch im 

Wort, im Ereignis der Sprache, einen autodestruktiven Zug, der ihr Wesen un-

wesentlich sein lässt und ihr Ereignis enteignet. Das Ereignis wie der Entzug 

(Vergessen und Enteignis) befinden sich gemeinsam und ununterscheidbar im 

Wort der Sprache. Diese Autodestruktivität der Sprache lässt jedes Ereignis der 

Sprache zu deren Enteignis werden.118 In der Faltung des Seins, die dessen Er-

eignis ursprünglich verschattet, kann die Sprache nicht mehr das Haus des Seins 

sein. 

4. Das, was Heidegger als ursprüngliche Gefahr beschreibt, die der Sprache 

stets anfänglich widerfährt, ist ein automatisches Geschehen innerhalb der Spra-

che selbst. Das Verstummen, das Schweigen, die Nichtung, ihre Entrissenheit, 

ihr Abtrieb und ihre Selbstvergessenheit gehören zum Wesen der Sprache und 

sind in dem Sinne automatische Effekte ihres Wesens. Sprache ist daher wesent-

lich unwesentlich. Im Darmstädter Vortrag Bauen Wohnen Denken heißt es: 

„[...] bei den wesentlichen Worten der Sprache fällt ihr eigentlich Gesagtes zu-

gunsten des vordergründig Gemeinten leicht in die Vergessenheit. [...] Die Spra-

che entzieht dem Menschen ihr einfaches und hohes Sprechen. Aber dadurch 

verstummt ihr anfänglicher Zuspruch nicht, er schweigt nur.“119 

5. Sprache ist Ent-Sprache. Sofern sie spricht, schweigt sie und spricht nicht. 

Dem anfänglichen und in die Leere gehaltenen Wort ist kein Halt gegeben, und 

 

118  Blanchot sprach später vom Neutralen: „Durch das Neutrale ist etwas am Werk, das 

sogleich auch Werk der Zersetzung des Werks ist: es gibt einen Effekt des Neutralen 

– das heißt die Passivität, das Vergehen im duldenden Erleiden, des Neutralen – der 

nicht Effekt des Neutralen, da er nicht der Effekt eines Neutralen ist, das vorgeblich 

als Ursache oder Ding am Werk wäre.“ Blanchot 2011, S. 82 (Hervorhebungen im 

Original). Heidegger sprach hingegen, wie schon erwähnt, von einer „zeichenlose[n] 

Verbergung“. Heidegger 1992b, S. 140. Derrida wies auf eine „allgemeine Logik der 

Auto-Immunisierung“ hin. Derrida 2001a, S. 72 (Hervorhebungen im Original). Vgl. 

Derrida 2003a, S. 124 und 152. 

119  Heidegger 1985a, S. 142. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

es kann als Enteignis und Nichtung für sich selbst auch kein Halt sein. Sprache 

ist schwebend, haltlos irrend: Sie ist sich selbst ein Halt ohne Halt.120 

6. Zum Wesen der Sprache gehört, auf sich selbst zu verzichten. Dieser Ver-

zicht bedeutet, dass die Sprache in der Hauptsache eine Verweigerung dessen ist, 

was Sprache ist. Wesentlich an der Sprache ist ihr Verzicht, in ihrem Wesen zu 

erscheinen. Die Sprache hält sich nicht nur dabei zurück, Beziehungen und Ver-

hältnisse zwischen den Menschen und Dingen, zwischen Himmel und Erde ab-

zustecken und festzuhalten, Sprache hält sich auch dabei zurück, die Möglich-

keiten und Voraussetzungen dieser Beziehungen und Verhältnisse zu ermessen. 

In diesem Sinne ist weder das Wort (wie ein Seiendes), noch gibt es das Wort 

der Sprache (wie ein Gegebenes). Aber auch die Gabe des Wortes – bei Heideg-

ger heißt es: „Es, das Wort, gibt ...“121 – hält sich zurück und gibt nichts. 

7. Heidegger fragte sich und antwortete sogleich: „Wohnen wir dichterisch? 

Vermutlich wohnen wir durchaus undichterisch.“122 Die Sprache wie das dichte-

rische Wort sind zumeist und allererst ein Sich-Verschweigen. In der Zurückhal-

tung und Haltlosigkeit ist die Dichtung stets in Gefahr, sich anfänglich aus ihrer 

zukommenden Ortschaft zu entfernen. Die Schweigsamkeit, die Gabe des Wor-

tes, bedingt von Beginn an die Entfernung aller Verhältnisse, die Abdrift im 

Schweben, die Abtreibung ihrer ausgetragenen Sprache, deren Technisierung 

und ihre Literaturwerdung. Das Schweigen und die Stille werden zum Abtrieb 

der Sprache. Die Dichtung wird zum Getriebenen, zum Gegenstand im Betrieb 

der Funktionäre, der Bildung, der Wissenschaft, insbesondere der Literaturge-

schichte: Die Dichtung wird zur Literatur gerechnet und mithin zu einer Form 

des Ästhetischen erklärt. Der literarische Betrieb ist so verstanden ihr „Antrei-

ber“,123 woraufhin die Dichtung nicht anders erscheinen kann als literarisch. 

8. Das Schweigen der Sprache, das Schweigen der Dichtung, ist die Litera-

tur. Die Literatur ist das Schweigen und das Nichtsein der Sprache, die ihren 

Austrag ungeboren und unanfänglich abgibt. Ohne ein Sprechen der Sprache gibt 

es weder ein dichterisches Wort, eine heimatliche Ortschaft, noch ein Wohnen. 

Zum Gesetz der Literatur gehört das Verstummen und das Schweigen der Spra-

che. Die Literatur ist in diesem Sinne ortlos, unbewohnt, irrend wie auch gesetz-

los. Sie ist weder an ihrem Ort, noch erscheint und spricht die Nichtung der 

Sprache am Ort der Literatur. Literatur ist Entfernung und Fremdung. Literatur 

 

120  Hier sei auf die bemerkenswerte Studie Metaphysik des Schwebens von Schulz hin-

gewiesen: Schulz 1985. 

121  Heidegger 1990, S. 194. 

122  Heidegger 1985a, S. 196. 

123  Heidegger 1985a, S.181f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 75 

 

ist Literatur dessen, was ihr ursprünglich entschwunden voraus liegt. Literatur ist 

das Nicht der Dichtung. Sie ist das Nicht einer Sprache des Seins. Die Literatur 

ist die Irre und das Vergessen des Seins. Die Literatur ist nicht und gibt es nicht. 

9. Angesichts dieser Unermesslichkeit der Sprache – die ursprünglich fremd 

und allen heimatlichen Ortschaften entrissen ist, um Dinge zu platzieren –, stellt 

sich die Frage nach dem Zusammenleben von ursprünglich heimatlosen Men-

schen. Sofern der Mensch, mit Heidegger formuliert, undichterisch wohnt, müss-

te der Unheimlichkeit einer Heimatlosigkeit nachgegangen werden, die unser 

„Schöner Wohnen“ auf dem Land, in den Städten, in den suburbs, in den urban 

sprawls, in den Lagern, auf unseren Fluchtwegen ausmacht. Diese Heimatlosig-

keit wäre nicht mehr die Heimatlosigkeit, die nach Heidegger unsere Heimat ist. 

Sie wäre also keine Verortung unserer Heimat in der Heimatlosigkeit. 

10. Weder die dichterische Erfahrung noch die Erfahrung des Denkens lassen 

die Sprache in ihrem Wesen erscheinen.124 In dem sogenannten Spiegel-

Gespräch bemerkte Heidegger: „Nur noch ein Gott kann uns retten. Die einzige 

Möglichkeit einer Rettung sehe ich darin, im Denken und Dichten eine Bereit-

schaft vorzubereiten für die Erscheinung Gottes oder für die Abwesenheit des 

Gottes im Untergang: daß wir nicht, grob gesagt, ‚verrecken‘, sondern wenn wir 

untergehen, im Angesicht des abwesenden Gottes untergehen.“125 Zu betonen ist, 

dass Heidegger dem Dichten wie dem Denken nur die Bereitschaft zur Vorberei-

tung einer Rettung attestieren konnte. Eine Rettung des Daseins erwartete Hei-

degger vom Denken und von der Dichtung nicht. 

11. Die Sprache, und damit das Sein, verstummt. Stille. 

 

 

124  Vgl. Heidegger 1990, S. 185. 

125  Heidegger 1988, S. 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Emmanuel Levinas 

 

 

HEIDEGGERS ABERGLAUBE 

 

Nach dem kurzen Abriss zu Heideggers Suche nach einer Grundlegung mensch-

lichen Zusammenlebens, die mit seinem Eintritt in die NSDAP, den Einwänden 

gegen die politischen Wissenschaften und einer Entpolitisierung des Politischen 

einherging, möchte ich mit der Rezeption des Begriffs des Mitseins in Frank-

reich durch Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida fortsetzen. 

Levinas betonte in seinen Schriften wiederholt, welche Bedeutung Heidegger 

für ihn hatte. In den Jahren 1927 und 1928 besuchte Levinas die Universität 

Freiburg, um seine phänomenologischen Studien, die er in Straßburg begonnen 

hatte, bei Husserl fortzusetzen. Dort lernte er Heideggers Arbeiten, insbesondere 

dessen Buch Sein und Zeit kennen, das er später zu den schönsten Büchern der 

Philosophie zählte.1 Heideggers spätere Schriften hinterließen nicht annähernd 

einen ähnlichen Eindruck auf ihn, und das nicht aufgrund des politischen Enga-

gements Heideggers während der Zeit des Nationalsozialismus, vielmehr über-

zeugten ihn Heideggers Texte als philosophische Lektüre nicht mehr. Levinas 

vermutete Jahrzehnte später, dass es die Phänomenologie war, die er bei Heideg-

ger vermisste, als sich dieser seiner Hölderlin-Auslegung zuwandte. Indem Hei-

degger sich der Seinsgeschichte widmete, räumte er der Sprache, und mit ihr der 

Etymologie, einen Vorrang ein, den Levinas nicht nachvollziehen konnte.2 

Für Levinas besaß die Sprache, das Gesagte und die Sage, in dem Sinne auch 

das Wort, nicht die vorrangige und grundlegende Bedeutung, wie sie letztlich bei 

Heidegger zu finden ist. In Levinas’ Schriften gibt es kein tragendes, kein ab-

gründiges, aber auch kein gründendes Wort, kein Wort, das den Boden zum 

Wohnen und zur Heimat aufbereitet und das die Gründung verspricht. Auf den 

Zusammenhang zwischen Heideggers Sprachphilosophie und dessen Denken des 

Ortes machte Levinas in dem kurzen Artikel Heidegger, Gagarin und wir auf-

merksam, in dem er seine Abneigung gegen Heideggers Instrumentalisierung der 

 

1   Vgl. Levinas 1986, S. 26. 

2   Vgl. Levinas 1986, S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Sprache nicht verhehlte. Im Artikel heißt es: „Ich denke an Heidegger und die 

Heideggerianer. Man möchte, daß der Mensch die Welt wiederfinde. Die Men-

schen hätten die Welt verloren […]. Die Welt wiederfinden heißt eine auf ge-

heimnisvolle Weise in einem Ort zusammengekauerte Kindheit wiederfinden, 

sich dem Licht der großen Landschaften, der Faszination der Natur, den majestä-

tisch hingelagerten Bergen öffnen; es heißt einen Pfad benutzen, der sich durch 

die Felder schlängelt; es heißt die Einheit spüren, die die Brücke stiftet, indem 

sie die Ufer des Flusses und die Architektur der Bauten verbindet, die Gegenwart 

des Baums spüren, das Helldunkel der Wälder, das Geheimnis der Dinge, eines 

Krugs, der abgetretenen Schuhe einer Bäuerin, das Funkeln einer Weinkaraffe 

auf einem weißen Tischtuch. Das Sein des Realen selbst würde sich hinter diesen 

privilegierten Erfahrungen zeigen, sich der Obhut des Menschen anvertrauend. 

Und der Mensch, Bewahrer des Lebens, zöge aus dieser Gnade seine Existenz 

und seine Wahrheit.“3 

Unverkennbar spielte Levinas in dem Text auf verschiedene Vorträge und 

Aufsätze Heideggers an, wie z.B. auf Der Ursprung des Kunstwerkes und Bauen 

Wohnen Denken sowie auf die Schrift Der Feldweg. In diesen von Heidegger 

nach dem Buch Sein und Zeit verfassten Texten fand Levinas genügend Materi-

al, um seine Einwände gegen dessen seinsgeschichtlichen Ansatz zu formulie-

ren: eine ortsgebundene Sprachphilosophie mit ontologischer Fundierung, den 

Anti-Humanismus Heideggers, dessen nationalsozialistisches Engagement und 

die verschiedenen von Levinas als heidnisch bezeichnete Elemente innerhalb der 

Philosophie Heideggers. 

Der „Aberglaube des Orts“,4 den Levinas in Heideggers Denken konstatierte, 

erwächst aus einer Haltung jener Menschen, die sich als vereinsamt und weltver-

lassen betrachten und sich in regressiver Weise nach einer Landschaft sehnen, 

die geheimnisvoll ist und sich im Halbdunkel befindet. Es ist eine Landschaft, 

die mit Gegenständen angeräumt ist, die halbvertraut und familiär sind und den-

noch unheimlich und fremd bleiben, als ob sie aus der eignen Kindheit entstam-

men: Dazu gehören die Berge, der Pfad, die Brücke, der Krug, die Weinkaraffe 

und das Tischtuch. Um jedoch in diese Landschaft einzutreten, in der auch das 

Kunstwerk zu finden ist, das „Funkeln des Seins“,5 muss der Mensch hören und 

die Sprache des Seins vernehmen: Vernehmen, was die Sprache des Seins sagt, 

auf das hören, was sie spricht, um das Gesagte zu vernehmen. Mit dem Hören 

 

3   Levinas 1992a, S. 174. (Hervorhebungen im Original). Vgl. hierzu auch das 5. Kapi-

tel in Gauthier 2004, S. 111ff. 

4   Levinas 1992a, S. 175. 

5   Levinas 1992a, S. 174. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 79 

 

und Verstehen des Gesagten der Sprache des Seins wären die Menschen Kraft 

der Worte in eine heimatliche Landschaft versetzt, die quasi vormenschlich und 

dennoch von Kindheit an bekannt ist. Levinas setzte seine kritischen Bemerkun-

gen zu Heidegger wie folgt fort: „Der Mythos erzählt sich in der Natur selbst. 

Die Natur ist in diese anfängliche Sprache eingepflanzt, die, indem sie uns an-

ruft, die menschliche Sprache erst begründet. Der Mensch muß fähig sein, zu 

horchen und zu hören und zu antworten.“6 

Heideggers Rede vom Heiligen, Göttlichen und Höchsten – in seinen Beiträ-

gen zur Philosophie sprach er vom „Riesenhaften“7 –, diagnostizierte Levinas als 

Ausdruck seines Heidentums. Nach Levinas beschwor Heidegger in seinen my-

thischen Darstellungen ein „Geheimnis der Dinge“, das die „Quelle jeder Grau-

samkeit gegen den Menschen“8 in sich bewahrt. 

 

 

DER ORT IM ANDEREN 

 

Levinas’ Verhältnis zu Heidegger war stets ambivalent. Trotz seiner rigiden Ab-

lehnung der späten Schriften Heideggers und dem Insistieren auf einen Zusam-

menhang zwischen Heideggers nationalsozialistischem Engagement und dessen 

Philosophie, hielt Levinas an einer intensiven Auseinandersetzung mit Heideg-

ger fest, auch wenn die Auseinandersetzung die Animositäten und Differenzen 

zwischen ihnen nur bekräftigte. 

 

6   Levinas 1992a, S. 174. 

7   Heidegger 1989, S. 135ff und S. 441ff. 

8   Levinas 1992a, S. 175. In dem Essay Gewalt und Metaphysik formulierte Derrida 

seine Vorbehalte gegenüber Levinas’ Interpretation, Heideggers Ausführungen zum 

Heiligen und zum Ort als heidnisch zu bezeichnen und schrieb: „Der Ort ist niemals 

ein empirisches Hier, sondern immer ein illic: für Heidegger, wie für den Juden und 

den Dichter. Die Nähe der Ortschaft ist stets gespart, sagt der von Heidegger kom-

mentierte Hölderlin. Das Denken des Seins ist sonach kein heidnischer Kult des Or-

tes, weil der Ort keine gegebene, sondern eine versprochene Nähe ist. Dann aber 

auch, weil es kein heidnischer Kult ist. Das Heilige, von dem es spricht, gehört we-

der der Religion im Allgemeinen noch irgendeiner Theologie an und läßt sich des-

wegen aus keiner Geschichte der Religion bestimmen. Es ist zunächst einmal die 

wesentliche Erfahrung der Göttlichkeit oder der Gottheit.“ Derrida 1976, S. 221f. 

(Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Gegen Ende des Buches Totalität und Unendlichkeit resümierte Levinas, 

dass er mit der Philosophie des Neutrums gebrochen hatte.9 Weder mit Hegels 

Philosophie einer unpersönlichen Subjektivität noch mit dem anonymen Seins-

geschick bei Heidegger konnte sich Levinas anfreunden. Bezogen auf Heidegger 

bedeutete dieser Bruch für Levinas, dass er das Seiende nicht einem anonymen 

Sein und dessen Geschick und Geschehen unterstellte, dem das Seiende – wie 

Levinas betonte – nur schwärmerisch gehorcht. Levinas beharrte einerseits auf 

einer auserwählten und zu verantwortenden Anrede, die vom Antlitz eines ande-

ren Menschen verpflichtend, verlangend und befehlsartig ausgeht. Andererseits 

ließ er das heideggersche Motiv des Hörens auf einen logos des Seins beiseite, 

ein Hören, das auf einen Seinsgehorsam hinausläuft. Levinas präzisierte den Im-

perativ, der vom Antlitz ausgeht, in einem Interview folgendermaßen: „Das ‚Du 

sollst nicht tötenʻ ist das erste Wort des Antlitzes. Das aber ist ein Gebot. In der 

Erscheinung des Antlitzes liegt ein Befehl, als würde ein Herr mit mir sprechen. 

Dennoch ist das Antlitz des Anderen zur gleichen Zeit entblößt; hier ist der 

Elende, für den ich alles tun kann und dem ich alles verdanke.“10 

Unter dem Antlitz des Anderen verstand Levinas weder das Gesicht des 

Menschen, seine Nase, die Augen, den Mund, die Stirn, die Ohren, also all jene 

Merkmale, die die Identifizierung eines Menschen ermöglichen, und zur 

menschlichen Objektivität und Gegenständlichkeit gehören. Noch ist mit dem 

Antlitz die Erscheinung des Menschen, sein Charakter, seine Persönlichkeit, sei-

ne Erkennbarkeit oder seine Identität gemeint.11 „Das Andere als Anderes ist der 

andere Mensch“,12 ein absolut anderer Mensch, der mir völlig fremd ist und 

fremd bleibt, jedoch nicht deshalb, weil dieser Mensch der Fremde ist, sondern 

weil dieser Mensch der andere Mensch ist, der auch der nächste Mensch sein 

kann: Ein Mensch, der sich nicht auf etwas reduzieren lässt, was ich wahrnehme, 

was ich kenne und erkenne bzw. auf etwas, das ich verstehe. Das Antlitz ist we-

der etwas Sinnliches oder Körperliches, noch ist es etwas, das von meiner Auf-

fassung und meinem Urteil oder von meiner Erfahrung abhängt. Das Erste, was 

dem Menschen widerfährt, dem Subjekt, in dem sich das Antlitz des anderen 

Menschen erscheint, ist ein Befehl: Ein Imperativ, eine ethische Forderung, die 

dem Subjekt befielt, nicht zu töten. Ein Imperativ, der dem Subjekt zuvorkommt: 

 

9   Vgl. Levinas 1987, S. 432f. Levinas wies hier anerkennend auf Blanchots Unter-

suchungen zum Neutrum und dessen intensive Beschäftigungen mit Heideggers Phi-

losophie hin. Vgl. Blanchot 2011, S. 79ff. 

10  Levinas 1986, S. 68. 

11  Vgl. Levinas 1986, S. 64f. 

12  Levinas 1987, S. 95. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 81 

 

Unabhängig von dessen Entschlossenheit, dessen Willen und Wahl, unabhängig 

von dessen Entscheidungen. 

Für Levinas war es nicht die Wahrnehmung, die das Antlitz des anderen 

Menschen erfassen kann. Auch wenn es die Nacktheit und die Blöße waren, die 

Armut und die Exponiertheit, aber auch die Verletzlichkeit und das Elend, die 

Levinas dem Antlitz zuschrieb, so ist das Antlitz nichts, was sichtbar ist, oder er-

fühlt und ertastet werden kann.13 Mit dem Antlitz des Anderen überschritt Le-

vinas das phänomenologische Denken und beschrieb den Einbruch der Trans-

zendenz in die Immanenz. Das Antlitz ist vielmehr körperlos und ist das Unfass-

liche des anderen Menschen, das Unendliche und Fremde im Anderen: „Der An-

dere ist der eigentliche Ort der metaphysischen Wahrheit und für meine Bezie-

hung zu Gott unerlässlich.“14 

So verstanden ist die Erfahrung des Anderen in der Hauptsache eine verstö-

rende und traumatisierende Erfahrung einer absoluten Transzendenz Gottes. Das 

Antlitz des Anderen ist hierbei der Ort, an dem die nicht zu erfassende Erfahrung 

einer Beziehung zu Gott gemacht wird. Wie schon bei Heidegger, ist der Ort (al-

so das, was Heidegger in wesentlicher Hinsicht als einen Ort bezeichnet) ein hei-

liger Ort. In einer Erörterung zu einem Gedicht Trakls heißt es bei Heidegger: 

„Der Ort versammelt zu sich ins Höchste und Äußerste.“15 Diesen Bezug zwi-

schen dem Ort und der Erfahrung zum Höchsten, der Erhabenheit, der Transzen-

denz Gottes, formulierte Levinas auf ähnliche Weise: „Der Andere ist nicht die 

Inkarnation Gottes; vielmehr ist er durch sein Antlitz, in dem er körperlos ist, die 

Manifestation der Höhe, in der sich Gott offenbart.“16 

Das Antlitz des Anderen als ein Ort der transzendenten Öffnung ist nicht je-

ner Bereich, in dem es zu einer leiblichen Erfahrung mit Gott kommt. Diese bei 

Levinas als erlitten und traumatisch beschriebene Erfahrung am Ort einer trans-

zendenten Öffnung zu Gott ist hingegen eine Erfahrung manifestierter Höhe. 

Diese Höhe ist die Öffnung ins Hohe, ein Sturz in die Höhe, wie Heidegger mit 

Hölderlin betonte.17 Es ist ein Sturz, der nicht abstürzt, sondern am Antlitz des 

Anderen zur Höhe fährt. Diese Höhe ist keine Inkarnation, keine Versinnlichung 

Gottes, der der Mensch in seinem Erlebnishorizont erliegt. Vielmehr ist diese 

Manifestation eine der Differenz, eine Differenz der Ungleichzeitigkeit, der Dia-

chronie und der Erhabenheit, wie Levinas schrieb. Diese Erfahrung der Diffe-

 

13  Vgl. Levinas 1986, S. 65. 

14  Levinas 1987, S. 108. 

15  Heidegger 1990, S. 37. 

16  Levinas 1987, S. 108. 

17  Vgl. Heidegger 1990, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

renz und Höhe beruht nicht allein auf der Unmöglichkeit einer Synthese (von 

Zeit, Wissen, Erfahrung, Sprache usw.), sondern die Zeit des Menschen ist durch 

den absolut Anderen, durch dessen Antlitz, manifest gestört. Die Zeit des Men-

schen ist diachronisch, strebt auf ein Antlitz ohne Endpunkt und Ziel hin, ist auf 

eine Annäherung ohne Begreifen und Besitznahme aus.18 

Mit der Kritik an Heideggers ortsgebundener und heimatsuchender Sprach-

philosophie vollzog Levinas eine Scheidung zwischen Sein und Jenseits des 

Seins bzw. zwischen Sein und der Transzendenz des absolut Anderen. In dem 

Zusammenhang verwarf Levinas das anonyme Sprechen einer Sprache des Seins 

und stellte dabei die Bedeutung der Anrede heraus, mit der sich das Antlitz des 

anderen Menschen an einen Menschen richtet. Während bei Heidegger der 

Mensch von der anonymen Sprache des Seins angesprochen wird und im Haus 

des Seins wohnt, sofern der Mensch diese Sprache des Seins – in aller Stumm-

heit – je vernehmen sollte, so ist bei Levinas das Antlitz die metaphysische Öff-

nung des Menschen im anderen Menschen. Mit dieser Verschiebung von einer 

Sprache des Seins hin zu einem anderen Menschen, der sich an den Menschen 

wendet, wird die Ansprache zu einer ethischen Herausforderung und nicht zu ei-

ner Frage heimischen Wohnens. Diese Verschiebung impliziert zugleich eine 

andere Struktur des Zusammenlebens. 

Wurde der Mensch bei Heidegger in das stille Geläut der Sprache geworfen, 

um sein Sein zu vernehmen, damit er wesentlich in der Welt wohnen kann, so 

stellte Levinas das Verhältnis zwischen dem Menschen und dem Antlitz des an-

deren Menschen als ein Gespräch dar: Ein Gespräch unter Ungleichen, vertikal 

in die Höhe geführt von radikaler Asynchronität und Asymmetrie, das vom Ant-

litz des Anderen, als Sage ohne Gesagtes, ausgeht und den Menschen – in Ver-

antwortung genommen – herausfordert zu antworten. In diesem Sinne ist der 

Mensch bei Levinas nicht nur ein Mensch, der mit anderen Menschen zusam-

menlebt, weil er sie braucht, vielmehr brauchen ihn die anderen Menschen, die 

sich an ihn richten und ihn in die Pflicht nehmen zu antworten und zu reagieren, 

wie immer auch der geforderte Mensch antworten und reagieren wird. 

Gleichwohl Heidegger in der Frage des Zusammenlebens von den Theore-

men der Politischen Philosophie abrückte, dieser vorwarf, die wesentlichen Fra-

gen, die Platon mit der Politeia aufwarf, nicht verstanden zu haben, und Hand-

lungen – wie das Verstehen, das Hören, das Denken, das Fragen, das Sich-

Sorgen usw. –, und keine vom Subjekt getroffenen politische Entscheidungen 

(bzw. die Angst um sich und nicht die Furcht vor Anderen), als Ausgangspunkte 

wählte, blieben die Handlungen des Daseins innerhalb seiner Fundamentalonto-

 

18  Vgl. Levinas 1985, S. 194. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 83 

 

logie, wenn auch nicht als Mittel verstanden, so dennoch Existenzialien des 

Seins. In seiner Parmenides-Vorlesung führte Heidegger dazu aus: „Der Mensch 

selbst ‚handelt‘ durch die Hand; denn die Hand ist in einem mit dem Wort die 

Wesensauszeichnung des Menschen. Nur das Seiende, das wie der Mensch das 

Wort (μῦϑος) (λόγος) ‚hat‘ kann auch und muß ‚die Hand‘ ‚haben‘. Durch die 

Hand geschieht zumal das Gebet und der Mord, der Gruß und der Dank, der 

Schwur und der Wink, aber auch das ‚Werk‘ der Hand, das ‚Handwerk‘ und das 

Gerät. Der Handschlag gründet den bündigen Bund. Die Hand löst aus das 

‚Werk‘ der Verwüstung. Die Hand west nur als Hand, wo Entbergung und Ver-

bergung ist. Kein Tier hat eine Hand, und niemals entsteht aus einer Pfote oder 

einer Klaue oder einer Kralle eine Hand. Auch die verzweifelte Hand ist niemals 

und sie am wenigsten eine ‚Kralle‘ mit der sich der Mensch ‚verkrallt‘.“19  

Mit dem Fallenlassen einer Phänomenologie, die ihr Fundament in der Onto-

logie suchte, versuchte Levinas eine Philosophie der Ethik und der Ansprache zu 

entwickeln, in der der Mensch seine Bleibe nicht dort findet, wo er eigentlich 

und dauerhaft hingehört, um sich in sein Sein und mithin in seine Umwelt einzu-

fügen.20 Vielmehr muss der Mensch seine Bleibe in sein „Außer-sich-Sein“,21 in 

der Anarchie des Exils, in der Exteriorität des Anderen finden. In diesem Sinne 

ist der Mensch ein Fremder in der Fremde, der seine Bleibe vorübergehend im 

Exil findet. Zu diesem Ort der Bleibe, ein Ort, der im Anderen liegt, und den-

noch den Ort und die Wahrheit des Menschen bildet, ein Ort, der weder ihm ge-

hört noch von ihm angeeignet werden kann, muss sich der Mensch verhalten. 

Nur in einem asymmetrischen und unendlich distanzierten Verhältnis zum Ant-

litz des Anderen kann sich der Mensch verhalten und muss er handeln: Er wird 

gerufen, ist besessen, traumatisiert und verwundet.22 Hierin ist der verunsicherte 

Mensch auch ein antwortender Mensch. Levinas sprach vom Menschen als der 

Geisel des Anderen: D.h. der Mensch, der in den Bann des Anderen gezogen ist, 

schuldet es dem Anderen zu antworten. Der Mensch muss handeln, ohne zu wis-

sen, wohin und an wen er sich richtet, bzw. ohne zu wissen, wer der oder die 

Andere ist, und weshalb er oder warum sie sich an mich wendet. 

 

 

 

19  Heidegger 1992a, S. 118f. Vgl. Derrida 1988c, S. 73. 

20  Zu berücksichtigen ist, dass zur heideggerschen Ontologie die Aporie von Ereignis 

und Enteignis gehört. 

21  Wenzler 1989, S. XVIII. 

22  Zur urpassiven Affektivität und Selbstheit bei Levinas vgl. Gondek, Tengelyi 2011, 

S. 124ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

DAS EXIL ALS BLEIBE 

 

Die Bleibe des Menschen – dort, wo der Mensch wohnt – lässt sich als ein Ort 

beschreiben, an dem der Mensch zur Ruhe kommt und sich vor anderen Men-

schen zurückzieht. Dieser Ort des Rückzugs kann aber auch ein Ort der Ver-

sammlung sein, ein Wohnraum, in dem der Mensch mit seiner Familie und sei-

nen Gästen, mit seinen Freunden und Freundinnen, aber ebenso mit fremden 

Menschen zusammenkommt. Zugleich dient die Bleibe nicht nur als ein Raum, 

in dem der Mensch anderen Menschen aus dem Weg geht oder mit ihnen zu-

sammentrifft, mit ihnen zusammenlebt und wohnt. Dieser Raum dient ebenfalls 

als ein Platz, an dem der Mensch Dinge um sich sammelt, die ihm wichtig sind, 

die für ihn eine Bedeutung haben, die aber auch von ihm als Werkzeuge benutzt 

werden können. In dem Buch Totalität und Unendlichkeit begann Levinas seine 

Beschreibung der menschlichen Bleibe mit folgenden Worten: „Man kann das 

Wohnen als den Gebrauch eines ‚Zeugs‘ unter ‚Zeugen‘ verstehen. Das Haus 

würde zum Wohnen dienen wie der Hammer zum Versenken eines Nagels oder 

die Feder zum Schreiben. Die Wohnung gehört in der Tat zum Apparat der für 

den Menschen lebensnotwendigen Dinge. Sie dient dazu, dem Menschen vor den 

Unbilden des Wetters Schutz zu geben, ihn vor den Feinden oder Lästigen zu 

verbergen.“23 

Mit diesen wenigen Sätzen bezog sich Levinas gleich auf zwei Auffassun-

gen, die mit dem Wohnen im Zusammenhang stehen: Einerseits auf die Heideg-

gersche Analyse des Alltagsgegenstands, d.h. auf einen Gegenstand, der quasi 

im Gebrauch nicht vorhanden ist, sondern nur in der Benutzung aufgeht. Diesen 

Gegenstand nannte Heidegger in Sein und Zeit, mit einem Verweis auf das Alt-

griechische πράγματα, das „Zeug“.24 Andererseits spielte Levinas auf jene Vor-

stellung menschlichen Wohnens an, von der auch Hobbes ausging, als dieser den 

Menschen als verletzlich und furchtsam beschrieb, der sich mit Anderen zu klei-

nen Gruppen und Familien zusammenschloss, um sich vor Raub und Totschlag 

zu schützen, um aber auch effektiver dem räuberischen Gewerbe nachzugehen. 

In dem Buch Leviathan heißt es: „[Ü]berall dort, wo die Menschen in kleinen 

Familien zusammenlebten, war gegenseitiges Rauben und Plündern ein Gewerbe 

und weit davon entfernt, als naturrechtswidrig angesehen zu werden […]“.25 

Hobbes betrachtete das Zusammenleben der Menschen – ob es sich nun in 

kleinen oder in großen Gruppen gestaltet – als eine freiwillige Selbstbeschrän-

 

23  Levinas 1987, S. 217. 

24  Vgl. Heidegger 1984, S. 68. 

25  Hobbes 1976, S. 131. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 85 

 

kung, die der einzelne Mensch sich mit der Absicht auferlegt, um für seine 

„Selbsterhaltung zu sorgen und ein zufriedeneres Leben zu führen“:26 eine Be-

schränkung, die sich von der familiären Keimzelle bis zur Staatsgründung ent-

wickelte. Levinas verstand hingegen die Bleibe, in der der Mensch wohnt, weder 

als einen Ort, den der Mensch annektieren oder in dem er sich einzurichten ver-

mag, noch als einen Ort, der den Menschen dauerhaft beherbergt und Schutz 

gewährt. Für Levinas ist die Bleibe des Zusammenlebens – jener Ort, an dem der 

Mensch beim Anderen ist – nur vorübergehend und eine auf Zeit geliehene Gabe 

des Anderen. Die Bleibe des Zusammenlebens ist keine, die der Mensch sich 

selbst wählt und in die er sich einrichtet. 

Wie letztlich für Heidegger, ist der Mensch auch bei Levinas ein heimatloser 

Mensch. Während der Mensch bei Heidegger jedoch aufgrund der Seinsverbor-

genheit (Entzug des Seins, Seinsverbergung, Seinsvergessenheit, Vergessung, 

Lethe usw.) in eine ihm heimatlose Welt geworfen ist, so wies Levinas darauf 

hin, dass der Mensch existenziell heimatlos ist, da der einzelne Mensch seine 

Bleibe nur beim anderen Menschen, beim Antlitz des Anderen, beim absolut an-

deren Menschen, also existenziell im Exil finden kann.27 Diese Akzentverschie-

bung der ontisch-ontologischen Notlage ließ Levinas wiederholt die Aufmerk-

samkeit auf die Gewalt und die Verfolgung lenken, denen andere Menschen aus-

gesetzt sind. In Anspielung auf Kant, Heidegger und Pascal, schrieb Levinas in 

Wenn Gott ins Denken einfällt: „Sein Seinsrecht zu verantworten haben, nicht in 

bezug auf die Verallgemeinerung irgendeines anonymen Gesetzes, einer juristi-

schen Abstraktion, sondern in der Furcht für die Anderen. Ist mein ‚In-der-Welt-

Sein‘ oder mein ‚Platz an der Sonne‘, mein Zuhause, nicht bereits widerrecht-

liche Inbesitznahme von Lebensraum gewesen, der Anderen gehört, die ich 

schon unterdrückt oder ausgehungert, in eine Dritte Welt vertrieben habe: ein 

Zurückstoßen, ein Ausschließen, ein Heimatlos-Machen, ein Ausplündern, ein 

Töten?“28 

Der Mensch findet sich weder in eine Welt „geworfen und verlassen“, sie ist 

weder eine Welt, die ihm die Befindlichkeit gibt, zugleich „draußen und drin-

nen“29 zu sein, noch nimmt der Mensch einen Ort innerhalb der Welt in An-

spruch, indem er Objekte um sich sammelt, arrangiert und gebraucht. Sie ist kei-

ne Welt, die die Menschen zusammengehörig sein lässt, weil der Menschen an-

dere Menschen unterwirft, mit ihnen Verträge und Abkommen abschließt, oder 

 

26  Hobbes 1976, S. 131. 

27  Vgl. Gauthier 2004, S. 189. 

28  Levinas 1985, S. 250.  

29  Levinas 1987, S. 218. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

weil es eine vorgeburtliche Identität bzw. weil es eine gemeinsame Mentalitäts-

geschichte gibt. In Totalität und Unendlichkeit beschrieb Levinas eine Samm-

lung, das Sich-Sammeln mit anderen Menschen und Dingen, die den Menschen 

erst existieren lässt. Er existiert, weil er in der Innerlichkeit und Intimität einer 

Sammlung zur Welt kommt. Diese Sammlung ist kein Mitsein, schon gar keine 

Schutzgemeinschaft oder eine Gemeinschaft aufgrund einer gemeinsamen Men-

talitätsgeschichte. Die Sammlung ist hingegen das Exil des Außer-sich-Seins bei 

Anderen. Die Sammlung, in der der Mensch wohnt, wird von Anderen gewährt. 

Zur Voraussetzung der Sammlung – d.h. des Sich-Sammelns, der Versammlung 

und des Sich-mit-Anderen-Versammelns – gehört die Gewährung des Exils und 

ein Empfang, den Andere dem Menschen bereiten. 

Dieser Empfang, den Andere bereiten, ist nicht nur die Voraussetzung eines 

handelnden und antwortenden Menschen, sondern er ist auch die Voraussetzung 

der Sammlung und damit die des Wohnens. Das Wohnen und die Bleibe setzen 

die Zuwendung und den Empfang durch Andere voraus. Erst mit der Ansprache 

des Antlitzes gibt es die Einzigartigkeit des zur Antwort aufgeforderten Men-

schen, der anderen Menschen begegnet. In eben dieser Begegnung stellt sich die 

Frage des Zusammenlebens: Wie leben wir zusammen, wenn wir zusammenle-

ben müssen, mit wem auch immer und wie auch immer diese Begegnungen aus-

gehen? 

Der Anspruch des Anderen widerfährt dem Menschen, wenn wir Levinas 

folgen, in einer ursprünglichen Passivität: „Erst in der Passivität der Besessen-

heit […] individualisiert sich eine Identität zur Einzigkeit, ohne sich […] der 

Vorladung durch den Anderen entziehen zu können“.30 Erst mit der Dringlich-

keit und Eindringlichkeit eines fremden Anspruchs, aber auch mit der Maßlosig-

keit einer Hingabe, mit der sich der Andere bzw. die Andere dem Menschen in 

seiner willenlosen Passivität zuwendet, individualisiert sich der Mensch derart, 

dass die Frage des Zusammenlebens auftaucht: eines privaten Zusammenwoh-

nens wie auch eines öffentlichen Miteinanderlebens. In Totalität und Unendlich-

keit sprach Levinas von einem „Empfang des Antlitzes“, ein Empfang, den das 

Antlitz friedlich und in Sanftmut dem Menschen bereitet. Levinas betonte: „Die-

ser Empfang des Antlitzes ereignet sich in ursprünglicher Weise in der Sanftmut 

des weiblichen Antlitzes“.31 Dreizehn Jahre später hob er in seinem Buch Jen-

 

30  Levinas 1992b, S. 247f. 

31  Levinas 1987, S. 216. Zur Frau und zur Weiblichkeit als Bedingungen des Wohnens 

und damit auch als Voraussetzung für Gastgeberschaft vgl. Derrida 1999a, S. 47ff. 

Derrida hat wiederholt darauf hingewiesen, dass Levinas „die Andersheit als Ge-

schlechtsunterschied immer vernebensächlicht“. Wenn bei Levinas von der Anders-

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 87 

 

seits des Seins oder anders als Sein geschieht hingegen die „traumatische Ein-

zigkeit“32 hervor, die der Mensch in der Erwählung durch den Anderen erfährt. 

Nur in diesem ursprünglichen Miteinandersein wohnt der Mensch. Während 

der Mensch bei Heidegger in seine Welt geworfen ist, samt den Anderen seiner 

Umwelt, in der er sich um sich selbst sorgt, ist der Mensch bei Levinas nicht in 

eine Welt geworfen, sondern wird vom absolut Anderen in einer Welt empfan-

gen, die nicht die seinige ist. Der Ort, zu dem hin der Mensch gerufen und emp-

fangen wird, ist niemals seine Heimat, sondern seine Exteriorität. 

Seine Bleibe hängt mit dieser Exteriorität zusammen. Diese Exteriorität, die-

ser Ort des Anderen, zu dem der Mensch eingeladen und an dem er empfangen 

wird, ist letztlich die Bleibe des Menschen, die seine Wohnung sein kann. So ge-

sehen ist der Mensch bei Levinas in seiner Bleibe – in seinem Haus, in seiner 

Wohnung – ein Empfänger der Gastfreundschaft des Anderen, auch wenn er der 

Eigentümer oder die Eigentümerin des Hauses und seiner Bleibe ist. Levinas 

verdeutlichte: „Das Haus wird besessen, weil es schon eh und je seinem Eigen-

tümer Gastfreundschaft bietet. Dies verweist uns auf die wesentliche Innerlich-

keit des Hauses und auf den Bewohner, der es vor jedem Bewohner bewohnt 

[…].“33 

Die radikale Konsequenz, die Levinas aus der existenziellen Heimatlosigkeit 

des Menschen und der ethischen Herausforderung durch den Anderen zog, be-

sagt, dass derjenige, der glaubt, Besitzer eines Hauses zu sein, in Wirklichkeit 

ein Gast ist, der in seinem eigenen Haus vom Gast empfangen wird. In einem 

Nachruf zu Levinas führte Derrida aus: „[Der Besitzer] empfängt die Gast-

freundschaft, die er in seinem eigenen Haus gewährt, er empfängt sie von seinem 

eigenen Haus – das ihm im Grunde nicht gehört. Der Gastgeber ist sein eigener 

Gast. Die Bleibe öffnet sich sich selbst, ihrem wesenlosen ‚Wesen‘ als ‚Zu-

 

heit und vom Anderen die Rede ist, dann ist die Geschlechterdifferenz eine Neben-

sache und ist männlich konnotiert. Derrida hob hervor, dass bei Levinas das philo-

sophische Subjekt ein Mann ist: „Nicht etwa die Frau oder das Weibliche verneben-

sächlicht, abgeleitet, untergeordnet, sondern die geschlechtliche Differenz. Nun, ist 

der Geschlechtsunterschied einmal untergeordnet, so findet es sich immer, daß der 

ganz andere, der noch nicht gezeichnet ist, sich als schon von der Männlichkeit ge-

zeichnet wiederfindet (er – vor er/sie, Sohn – vor Kind Sohn/Tochter, Vater – vor 

Vater/Mutter, usw.“ Vgl. Derrida 1990b, S. 72. 

32  Levinas 1992b, S. 136. 

33  Levinas 1987, S. 226 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

fluchtsstätteʻ. Der Empfangene ist zuallererst Empfangener bei sich. Der Einla-

dende ist der von seinem Eingeladenen Eingeladene.“34 

 

 

DIE ÖFFNUNG DES POLITISCHEN 

 

Eines scheint offensichtlich zu sein: Levinas hegte mit der Ausarbeitung der 

Ethik als „erste Philosophie“35 nicht die Absicht, politische Schlüsse zu ziehen, 

um eine Politische Philosophie zu formulieren und damit einen Entwurf des Poli-

tischen zu liefern. Er formulierte mit seiner Ethik eine philosophische Position, 

die die Phänomenologie transzendiert, das Subjekt als eine Geisel des Anderen 

beschreibt und die Gastfreundschaft wie den Empfang des Gastes als Ausgangs-

punkte der menschlichen Sammlung wählt. Jedoch hob Levinas ausdrücklich 

hervor, dass die ethische Dimension für die Begegnung mit anderen Menschen 

wie das soziale und politische Zusammensein eine Bedeutung hat. Darunter fiel 

– wie er schrieb – die gesamte Zivilisation als eine „Inkarnation des Bewusst-

seins“36 und somit auch die Welt des politischen Lebens. In Distanz zu Buber, 

der die Begegnung mit dem Anderen in einer Zweisamkeit zu denken versuchte, 

betonte Levinas hingegen die soziale Dimension einer Begegnung mit dem An-

deren. Neben dem Nächsten gibt es stets den Dritten, der eine gerechte Abwä-

gung aller Forderungen fordert: „Als reziproke Beziehung zum Anderen beginnt 

Gerechtigkeit bei Buber bereits im Ich-Du. In unserer Perspektive dagegen wür-

de die ethische Ungleichheit – oder, wie wir es nannten, die Asymmetrie des in-

tersubjektiven Raumes – aufgrund der politischen Ordnung der Bürger eines 

Staates in die ‚Gleichheit von Personen‘ übergehen. Das Entstehen des Staates 

aus der ethischen Ordnung ließe sich dadurch erklären, daß ich auch den ‚Drit-

ten‘ neben meinem Nächsten zu entsprechen habe […]. An der Verantwortung 

für den Anderen misst sich die Legitimität des Staates, d.h. seine Rechtsstaat-

lichkeit.“37 

Caygill konnte in seinem Buch Levinas and the Political die Bedeutung her-

ausstellen, die politische Ereignisse, Verfolgungen, Gewaltexzesse, Morde und 

eine Politik der Vernichtung in Levinas Werk haben. Er schrieb: „The confronta-

tion of the philosophical tradition with the consequences of National Socialism 

 

34  Derrida 1999a, S. 62 (Hervorhebungen im Original). 

35  Levinas 1987, S. 442. 

36  Levinas 1987, S. 219. 

37  Levinas 1991, S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 89 

 

issued in the transformation of philosophical and political thought systematically 

worked through in Totally and Infinity and Otherwise than Being.“38 

Dennoch scheint die Zurückhaltung bzw. die Ablehnung, die Levinas gegen-

über einer Formulierung einer politischen Philosophie hatte, gravierende philo-

sophieimmanente Gründe zu haben. Dessen ungeachtet bezeichnete Critchley in 

seinem Aufsatz Levinas’s View of Politics die fehlende Passage zwischen dem 

Ethischen und dem Politischen bei Levinas als „Achilles’ heel of his work“39 und 

damit als den kritischen Punkt seiner Arbeit. Für Levinas stand jedoch außer 

Zweifel, dass die ethische Dimension die Bereiche des Politischen, also auch die 

Entstehung des Staates, nicht nur erklärt, sondern ebenso transzendiert und öff-

net: die Öffnung als ein Einbruch des Transzendentalen in die Immanenz des Po-

litischen. Während Levinas die politischen Sphären in seinen phänomenologi-

schen Studien fast gar nicht ansprach, so diskutierte er die politischen Rahmen-

bedingungen und deren Konflikte mit dem Ethischen in seinen Talmud-Lektüren 

Asylstädte,40 Israel unter den Nationen41 und Im Staat den Staat überschreiten42 

sehr wohl.  

Nach Critchley besteht das derzeitige Problem der Politischen Philosophie 

darin, dass sie in der Diskussion des Politischen von den Momenten der Grund-

legung, der Gründung, der Feststellung und der Institutionalisierung und somit 

auch von den Begriffen der Souveränität, des Souveräns und dessen Entschei-

dungen besessen ist. Daraus resultiert, dass sich die Politische Philosophie als 

unpolitisch bzw. anti-politisch deklariert. In seiner Anmerkung zu Levinas heißt 

es: „What such a tradition of political thinking fears most is the people, the radi-

cal manifestation of the people, the people not as das Volk or le people shaped 

by the state, but as die Leute, or les gens, the people in their irreducible plurality 

[…]. If politics can be understood as the manifestation of the anarchic demos, 

then politics and democracy are two names for the same thing. Thus, democracy 

is not a fixed political form of society, but rather the deformation of society from 

itself through the act of political manifestation. Democracy is a political process, 

what we might think of as the movement of democratisation.“43 

In dieser festgefahrenen Situation, in der sich die Politische Philosophie seit 

längerem – aber auch gegenwärtig noch – befindet, versuchte Critchley den Ge-

 

38  Caygill 2002, S. 50 (Hervorhebungen im Original). 

39  Critchley 2004, S. 173. 

40  Levinas 1996, S. 51ff. 

41  Levinas 1994, S. 141ff. 

42  Levinas 2001, S. 39ff. 

43  Critchley 2004, S. 182 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

dankengang Levinas’ zu bekräftigen und umzuarbeiten, um das Politische als ei-

nen beweglichen Prozess, als Abgründiges und Mannigfaltiges des demos der 

Menschen zu beschreiben: „One way of thinking about Levinas and politics, and 

I think it is the most convincing way, is in terms of ethics as an anarchic, meta-

political disturbance of the antipolitical order of the police. It would here be a 

question of linking what Levinas sees already in Totality and Infinity as ‚the 

anarchy essential to multiplicityʻ […] to the multiplicity that is essential to poli-

tics. The essence of politics, as far as I’m concerned, consists in the manifestati-

on of the multiplicity that is the people, of the demos.“44 

Der Begriff der Demokratie bildete somit für Critchley ein strategisches 

Moment, um das Politische einerseits aus der statischen Grundlegung, anderer-

seits aus der Logik der Souveränität zu befreien. Schon einige Jahre zuvor, bevor 

Critchley auf Levinas’ Schwachstelle hinwies – den mangelnden Brückenschlag 

zwischen dem Ethischen und dem Politischen –, zeigte Derrida im Jahr 1996 an-

lässlich einer Veranstaltung zur Erinnerung an Levinas die Möglichkeiten auf, 

eine Beziehung zwischen der levinasschen Ethik der Gastfreundschaft und dem 

Politischen auszuloten. Zu einer möglichen Vorgangsweise im Rahmen dieser 

Erkundung formulierte Derrida: „So würde man sich zum Beispiel fragen, ob die 

Ethik der Gastlichkeit, die wir im Denken von Lévinas zu analysieren versuchen, 

ein Recht und eine Politik, jenseits des familiären Hauswesens, in einem gesell-

schaftlichen, nationalen, staatlichen oder nationalstaatlichen Raum begründen 

kann oder nicht.“45 

Letztlich ging es Derrida um die Prüfung, ob nicht gerade das Fehlen einer 

Brücke zwischen der Ethik im Sinne der ersten Philosophie bei Levinas und 

dem, was gewöhnlich unter Recht und Politik verstanden wird, alles andere als 

ein Mangel ist. Räumt nicht womöglich dieser Hiatus – diese Kluft, dieser Spalt, 

diese Öffnung – erst die Möglichkeit ein, „Recht und Politik anders zu den-

ken“?46 Ist nicht gerade dieser unpolitische Zugang, den Levinas einschlug, erst 

jene Chance, Recht und Politik anders zu denken und zu verstehen. 

 

 

 

44  Critchley 2004, S. 182f. (Hervorhebungen im Original). In der deutschsprachigen 

Übersetzung lautet der Abschnitt, in dem der zitierte Satz von Levinas fällt: „Die 

Ichsubjekte bilden keine Totalität. Es existiert keine bevorzugte Ebene, auf der die 

Ichsubjekte sich in ihrem Prinzip erfassen könnten. Diese Anarchie ist für die Man-

nigfaltigkeit wesentlich.“ Levinas 1987, S. 425. 

45  Derrida 1999a, S. 38. 

46  Derrida 1999a, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 91 

 

LEVINAS UND KANT 

 

Um diese Möglichkeit in Betracht zu ziehen, Recht und Politik anders zu denken 

– sofern eben die Gastfreundschaft die Immanenz des Rechts und der Politik 

transzendiert –, setzte Derrida Levinas’ Denken in Vergleich zu Kants Schwie-

rigkeiten, die ethischen Dimensionen in Einklang mit denen des Rechts und der 

Politik zu bringen. Derrida machte in dem Vortrag Das Wort zum Empfang auf 

zwei entscheidende Differenzen zwischen Levinas und Kant aufmerksam. Einer-

seits ist auf ihre unterschiedliche Behandlung des Friedensbegriffs hinzuweisen, 

andererseits unterscheiden sich Kants und Levinas’ Analysen darin, den Frieden 

in ein Verhältnis zur Politik zu setzen. In Bezug auf Levinas lässt sich von einem 

„ethischen und ursprünglichen Frieden (ursprünglich, aber nicht natürlich: besser 

ist es vorursprünglich, anarchisch zu sagen)“47 sprechen, auch wenn das Antlitz 

des Anderen das Subjekt zur Geisel nimmt und traumatisiert. Bei Kant hingegen 

muss ein ewiger Frieden diese kosmopolitische Gastlichkeit oder Hospitalität zu 

allererst stiften. Kant schrieb in seinem philosophischen Entwurf Zum ewigen 

Frieden: „Der Friedenzustand unter Menschen, die nebeneinander leben, ist kein 

Naturzustand (status naturalis), der vielmehr ein Zustand des Krieges ist, d. i. 

wenngleich nicht immer ein Ausdruck der Feindseligkeiten, doch immerwähren-

de Bedrohung mit denselben. Er muß also gestiftet werden; denn die Unterlas-

sung der letzteren ist noch nicht Sicherheit dafür, und, ohne dass sie einem 

Nachbar von dem andern geleistet wird (welches aber nur in einem gesetzlichen 

Zustande geschehen kann), kann jener diesen, welchen er dazu aufgefordert hat, 

als einen Feind behandeln.“48 

Nach Kant ist ein Akt der Vernunft notwendig, um den kriegerischen Natur-

zustand, das Naturrecht, zu unterbrechen und das menschliche Zusammenleben 

in endgültig zivilisierte Bahnen zu bringen. Da für Kant dieser Frieden kein blo-

ßer „Aufschub der Feindseligkeiten“49 durch Waffenstillstände, Bündnisse und 

Verträge sein darf, um ein tatsächlicher Friedensschluss zu sein, muss dieser 

Frieden schaffende Akt der Vernunft mit seinem vorausgesetzten Naturzustand 

radikal brechen. Dies ist ein Brechen mit einer Natur, die sich stets – ob nun akut 

oder virtuell – in einem Kriegszustand befindet. Schmitt wiederholte diese These 

von den Waffenstillständen, Bündnissen und Verträgen, die keinen Frieden her-

stellen, um letztlich, in einer Zurückweisung der kantischen Idee eines den Krieg 

verhindernden Völkerbundes, den Krieg des Naturzustandes in die zivilen und 

 

47  Derrida 1999a, S. 71. 

48  Kant 1993b, S. 203 (Hervorhebungen im Original). 

49  Kant 1993b, S. 196. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

politischen Sphären hineinzutragen. Mit Hinweis auf Hobbes formulierte Sch-

mitt: „Im Völkerrecht stehen die Staaten, wie Hobbes als Erster exakt gesagt hat, 

im Naturzustand einander gegenüber […]. Der Staat absorbiert in sich alle Rati-

onalität und alle Legalität. Außerhalb seiner ist alles Naturzustand.“50 

Für die politische Theorie gibt es demnach zwei Kriege und zwei Naturzu-

stände: den unpolitischen Krieg im Naturzustand und den politischen Krieg zwi-

schen den Staaten, in einem Zwischenraum, der wiederum nichts anderes als ein 

Naturzustand ist. Schmitt beharrte einerseits auf dem engen Zusammenhang von 

Staat und politischer Einheit einerseits und Krieg andererseits, was nichts ande-

res besagt, als dass sich die Staaten trotz Rationalität, Technik, Organisations-

formen und Verstandesarbeit „um so irrationaler“51 gegenüberstehen. In seiner 

Untersuchung Der Begriff des Politischen heißt es: „Zum Staat als einer wesent-

lich politischen Einheit gehört das jus belli, d.h. die reale Möglichkeit, im gege-

benen Fall kraft eigener Entscheidung den Feind zu bestimmen und ihn zu be-

kämpfen.“52 

Hingegen war Kants Einsatz gegen den politischen Irrationalismus, der sich 

im Völkerrecht als jus belli, als ein Recht auf Krieg kaschierte, rigoros: „Bei 

dem Begriffe des Völkerrechts, als eines Rechts zum Kriege, läßt sich eigentlich 

gar nicht denken (weil es ein Recht sein soll, nicht nach allgemein gültigen äu-

ßern, die Freiheit jedes einzelnen einschränkenden Gesetzen, sondern nach ein-

seitigen Maximen durch Gewalt, was Recht sei, zu bestimmen), es müßte denn 

darunter verstanden werden: daß Menschen, die so gesinnet sind, ganz recht ge-

schieht, wenn sie sich untereinander aufreiben, und also den ewigen Frieden in 

dem weiten Grabe finden, das alle Greuel der Gewalttätigkeit samt ihren Urhe-

bern bedeckt.“53 

Der Friede muss bei Kant radikal, endgültig und ewig sein, damit überhaupt 

von Frieden die Rede sein kann. Die Stiftung des Friedens muss kompromisslos 

sein. Im Naturzustand ist schon die Anwesenheit des Nachbarn eine Feindselig-

keit, während die gestiftete, universelle und kosmopolitische Gastfreundschaft 

bei Kant allen Feindseligkeiten, ob mit den nächsten Nachbarn oder den fernsten 

und fremdesten Menschen, ein absolutes Ende bereitet. In dieser Hinsicht stellen 

Heideggers Mitsein wie Levinas’ unbedingte Gastfreundschaft Revisionen zum 

kantischen Erbe dar. Weder Heideggers Mitsein, noch die Gastfreundschaft im 

levinasschen Sinne zeichnen sich durch Feindseligkeiten gegen Andere oder 

 

50  Schmitt 1982, S. 75 (Hervorhebungen im Original). 

51  Schmitt 1982, S. 75 (Hervorhebungen im Original). 

52  Schmitt 1987a, S. 45 (Hervorhebungen im Original). 

53  Kant 1993b, S. 212 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 93 

 

durch eine Furcht vor Anderen aus. Im Gegensatz zu Kants kosmopolitischer 

Welt des Friedenschlusses, hob Heidegger hingegen den Streit, das Enteignis, 

die Verbergung, die Seinsvergessenheit, neben der Sorge und dem Verstehen 

hervor. Derrida betonte: „Für Lévinas dagegen schreiben die Allergie, die Ver-

weigerung oder das Vergessen des Antlitzes ihre zweite Negativität in den Kern 

des Friedens, in den Kern einer Gastlichkeit ein, die nicht der Ordnung des Poli-

tischen angehört, zumindest nicht so einfach dem politischen Raum.“54 

Im Zusammenhang mit dem Spalt (Sprung, Öffnung, Hiatus) zwischen Ethik 

und Politik bei Levinas wies Derrida auf den zweiten entscheidenden Unter-

schied zwischen Levinas und Kant hin. Während Kant mit seinen Ausführungen 

zum Friedenschluss das „Korrelat einer zwischenstaatlichen und republikani-

schen Institution“55 anstrebte und absteckte, hielt Levinas den Frieden für einen 

Begriff, „der das rein politische Denken übersteigt“.56 

Kant publizierte seine Schrift Zum ewigen Frieden 72-jährig im Jahr 1795, 

eine Schrift, die er unter dem Eindruck des Baseler Friedens vom 5. April 1795 

zwischen Preußen und der Französischen Republik verfasste.57 Im Zentrum der 

Schrift steht Kants Frage nach der Schaffung einer Weltrepublik, zu der sich die 

quasi im Naturzustand befindlichen Staaten zusammenschließen müssten, bei 

gleichzeitiger Abtretung ihres Gewaltmonopols samt ihrer souveränen Gewalt an 

eine transnationale Instanz. Dieser Vorgang müsste sich in einem Akt der Ver-

nunft vollziehen, gleichsam dem Vorgang, den die Menschen im Naturzustand 

umsetzten, um sich zum Staat zusammenzuschließen. Jedoch wies Kant auf den 

Umstand hin, dass dieser notwendige Vollzug der Vernunft, der die Staaten in 

einer Weltrepublik bzw. in einem Völkerstaat aufgehen lassen soll, mit jener 

Idee in Konflikt gerät, die die Menschen sich zu Staaten zusammenschließen hat 

lassen, nämlich jener des Völkerrechts: „Für Staaten, im Verhältnisse unter ei-

nander, kann es nach der Vernunft keine andere Art geben, aus dem gesetzlosen 

Zustande, der lauter Kriege enthält, herauszukommen, als daß sie, eben so wie 

einzelne Menschen, ihre wilde (gesetzlose) Freiheit aufgeben, sich zu öffentli-

chen Zwangsgesetzen bequemen, und so einen (freilich immer wachsenden) 

Völkerstaat (civitas gentium), der zuletzt alle Völker der Erde befassen würde, 

bilden. Da sie dieses aber nach ihrer Idee vom Völkerrecht durchaus nicht wol-

len, mithin, was in thesi richtig ist, in hypothesi verwerfen, so kann an die Stelle 

der positiven Idee einer Weltrepublik (wenn nicht alles verloren soll) nur das ne-

 

54  Derrida 1999a, S. 71. 

55  Derrida 1999a, S. 71. 

56  Levinas 1982, S. 228, zitiert nach Derrida 1999a, S. 71. Vgl. Levinas 1989, S. 283. 

57  Vgl. Patzig 1996, S. 12ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

gative Surrogat eines den Krieg abwehrenden, bestehenden, und sich immer aus-

breitenden Bundes den Strom der rechtscheuenden, feindseligen Neigung aufhal-

ten, doch mit beständiger Gefahr ihres Ausbruchs (Furor impius intus – fremit 

horridus ore cruento. Virgil).“58 

In der Unmöglichkeit einer Transformation zur Weltrepublik, der sich die 

Staaten zu unterziehen hätten, stecken mehrere Vorbehalte, die Kant vorbrachte: 

Erstens sah er die Gefahr eines „seelenlose[n] Despotism“,59 zu dem sich ein 

Weltstaat zwingend entwickeln würde: Dieser Weltstaat wäre nichts anderes als 

eine Universalmonarchie, die nach der Monopolisierung aller Gewalten jedoch 

ebenso zwingend in Anarchie verfiele. Zweitens kann sich der Vorgang der 

Staatsgründung nicht auf transnationaler Ebene wiederholen, auch wenn es ver-

nünftig erscheint und rechtlich geboten wäre, über die gesetzlosen und wilden 

Zustände zwischen Staaten hinauszugehen. Im Gegensatz zu einer gründenden 

Gewalt, die am Anfang eines Staates steht, sieht das Vernunftrecht bei Kant kei-

nen legitimen Gewaltakt zur Weltstaatsgründung vor, der die Freiheit der souve-

ränen Staaten einschränkt.60 Schließlich musste sich Kant in seinem philosophi-

schen Entwurf Zum ewigen Frieden auf das negative Surrogat eines Krieg ab-

wehrenden Völkerbundes beschränken, auch wenn die Schaffung eines Welt-

staats vernünftig wäre: Denn, so vernünftig ein Weltstaat auch wäre, so unreali-

sierbar ist er auch. Hingegen ist der Völkerbund in seiner Idee widersprüchlich 

angelegt, dem zwar die Staaten freiwillig gehorchen wollen, ohne ihm jedoch die 

notwendige Exekutivgewalt bei Nichteinhaltung zu überlassen.61 

Letztlich musste sich Kant in seinem Friedensentwurf, anstatt für den Welt-

staat, für ein negatives Surrogat, für einen Behelf, für einen behelfsmäßigen Er-

satz entscheiden, um den Frieden in einer politisch-republikanischen Rechtsver-

nunft zu verorten. Bei all seiner Widersprüchlichkeit hatte die Idee des Völker-

bunds den Vorzug, im Gegensatz zum Weltstaat, realisierbar zu sein. Wohlwis-

send, dass ein Friede, um tatsächlich ein Friede und nicht ein bloßer Waffenstill-

stand zu sein, nur mit einem innewohnenden Ewigkeitsmoment zu denken ist, 

entschloss sich Kant dazu, den Krieg abwehrenden oder aufhaltenden Bund vor-

zuziehen: D.h., er wusste sehr wohl um die beständige Gefahr eines Kriegsaus-

bruchs, der im Bund und im Bündnis angelegt ist. Kants Entscheidung für das 

Surrogat bewahrte also die Spur einer Drohung; oder wie Derrida formulierte: 

 

58  Kant 1993b, S. 212f (Hervorhebungen im Original). 

59  Kant 1993b, S. 225. Vgl. Patzig 1996, S. 21. 

60  Vgl. Kersting 1996, S. 183. 

61  Vgl. Steinvorth 1996, S. 258. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 95 

 

„[…] die Spur dessen, was ihn [den Frieden; Anm.d.V.] bedroht und in ihm [im 

Frieden; Anm.d.V.] droht“.62 

Während bei Kant dem politischen Bündnisfrieden des Völkerbundes die 

Bedrohung einer „rechtscheuenden, feindseligen Neigung“63 innewohnt, ein 

Ausbruch seiner kriegerischen Natur, so wies Levinas auf die „Eschatologie des 

messianischen Friedens“64 hin: „Der Friede der Imperien, die aus dem Krieg 

hervorgegangen sind, ist auf den Krieg begründet […]. Die Moral erhebt sich 

gegen die Politik; […] sie erhebt Anspruch auf Unbedingtheit und Universalität. 

Historisch geschieht das in dem Augenblick, in dem die Eschatologie des messi-

anischen Friedens sich über die Ontologie des Krieges legt. Die Philosophen 

mißtrauen der Eschatologie. Freilich nutzen sie die Gelegenheit, um ihrerseits 

den Frieden anzukündigen; sie deduzieren einen Endfrieden aus der Vernunft, 

die in den alten und neuen Kriegen ihr Spiel treibt: Sie gründen die Moral auf die 

Politik.“65 

Weder bei Kant noch bei Levinas bilden der Krieg und der Frieden ein Ge-

gensatzpaar. Bei Kant gehören Krieg und Frieden jeweils anderen Sphären an; 

wenngleich der Krieg dem Naturzustand zugeordnet ist, wohnt er aber auch dro-

hend dem kommenden rechtspolitischen Frieden des Völkerbundes inne. Hin-

sichtlich Levinas lässt sich ebenfalls von einem asymmetrischen Verhältnis zwi-

schen Krieg und Frieden sprechen, einem Verhältnis von Eschatologie und Onto-

logie. Zum einen lässt Levinas die Totalität des Seins ursprünglich, aber eben 

an-archisch anfangen: mit einer unbedingten Gastfreundschaft, mit einer trauma-

tischen Erfahrung des Anderen und mit einem unbedingten Tötungsverbot. Zum 

anderen hat diese anarchische Ursprünglichkeit nichts mit einem Naturzustand 

oder einer Natürlichkeit bzw. mit einer Natur zu tun. Weder ist sie eine notwen-

dige Hypothese noch etwas historisch Vergangenes. Sie ist die immanente Un-

terbrechung einer Totalität des Seins. Das bedeutet, dass selbst noch die Feind-

schaft, der Mord und der Krieg das Antlitz des Anderen, das Tötungsverbot und 

die unbedingte Gastfreundschaft voraussetzen. Derrida stellte hierzu fest: „Krieg 

kann nur gegen ein Antlitz geführt werden. Man kann nur da töten oder auch 

sich verbieten zu töten, wo die Epiphanie des Antlitzes sich ereignet hat, auch 

wenn man sie verwirft, vergisst oder in der Allergie verleugnet.“66 

 

62  Derrida 1999a, S. 116. 

63  Kant 1993b, S. 213. 

64  Levinas 1987, S. 21. 

65  Levinas 1987, S. 21. 

66  Derrida 1999a, S. 117f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

In dem Buch Totalität und Unendlichkeit wies Levinas das Verhältnis von 

Krieg und Frieden in folgender Weise aus: „Vom Frieden kann es nur eine Es-

chatologie geben […]. Das soll vor allem heißen, daß der Friede keinen Platz hat 

in der objektiven Geschichte, die der Krieg entdeckt, daß er nicht etwa das Ende 

des Krieges oder das Ende der Geschichte ist.“67 

Auch wenn der Frieden keinen Platz findet, wenn er sich durch keine ver-

nünftigen, juristischen, politischen oder institutionelle Entscheidungen herbei-

führen lässt, auch wenn sich die unbedingte Gastfreundschaft, die Erfahrung von 

Fremdheit und Unendlichkeit, all die moralischen Forderungen nicht objektiv re-

alisieren lassen, so legt sich die Eschatologie des messianischen Friedens in ei-

ner anarchischen Ursprünglichkeit über die Totalität der Kriege und Imperien, 

über jeden Akt der Gewalt und über jede Immanenz und Totalität von Sein. So-

gar eine verleugnete, vergessene, unbedachte und unverstandene Gastfreund-

schaft des Anderen zerbricht und öffnet die Totalität des Seins. Mit all ihren 

Kriegen, Imperien und den anderen Gewalttätigkeiten ereignet sich die Totalität 

des Seins in einer Räumlichkeit, in der das Subjekt Gast und Geisel, in der die 

Subjektivität von der Unendlichkeit besessen ist. Levinas schrieb: „Wir setzen 

dem Objektivismus des Krieges eine Subjektivität entgegen, die aus der eschato-

logischen Sicht hervorgegangen ist […]. Das harte Gesetz des Krieges zerschellt 

nicht an einem ohnmächtigen und vom Sein abgeschnittenen Subjektivismus, 

sondern am Unendlichen, an dem was objektiver ist als die Objektivität.“68 

Bezogen auf die Frage nach dem Politischen bedeutet die Öffnung und die 

Transzendenz der Totalität des Seins durch die Eschatologie des messianischen 

Friedens, dass weder der Krieg noch die Beendigung des Krieges, die immer ein 

Frieden der Imperien wäre, das Politische bestimmen. Weder der Souverän noch 

der souveräne Akt bzw. die Entscheidungen des Souveräns bestimmen das Poli-

tische. Weder ein Vernunftakt oder Vertragsschluss noch ein kommunikativer 

Akt oder das Hineingeborensein in eine kulturelle, mentale, soziale oder existen-

zielle Gegebenheit bilden bei Levinas den Rahmen des Politischen. Levinas wies 

alle Ansprüche eines „rein politische[n] Denken[s]“ zurück, das den Frieden her-

stellen, reglementieren oder bestimmen möchte. Sofern „der Friede ein Begriff 

ist, der das rein politische Denken übersteigt“,69 wie Levinas in einer Talmud-

Lesung betonte, so ist dieser messianische Friede einer, der das Politische jen-

 

67  Levinas 1987, S. 24. 

68  Levinas 1987, S. 26f. 

69  Levinas 1982, S. 228, zitiert nach Derrida 1999a, S. 111. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 97 

 

seits des Politischen platziert: Die Eschatologie des messianischen Friedens er-

öffnet eine „ganz neue Sicht der Politik“.70 

 

 

70  Levinas 1996, S. 94. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Maurice Blanchot 

 

 

DAS RECHT UND DIE PFLICHT 

 

Blanchot betonte 1960 in einem Interview für das Nachrichtenmagazin 

L’Express – ein Interview, das damals nicht publiziert wurde –, dass er die Er-

klärung über das Recht auf Ungehorsam im Algerienkrieg1 als ein unpolitischer 

Schriftsteller unterzeichnet hat und „nicht als engagierter Schriftsteller, nicht 

einmal als ein in politischen Kämpfen engagierter Bürger, sondern als ein nicht 

politischer Schriftsteller, der sich veranlasst sah, zu Problemen Stellung zu neh-

men, die ihn wesentlich angehen“.2 

In der Erklärung, die anfangs 121 Schriftsteller und Schriftstellerinnen, 

Künstler und Künstlerinnen sowie Hochschullehrer und Hochschullehrerinnen 

unterschrieben, wurde auf ein Recht auf Ungehorsam hingewiesen: Ein Recht, 

das allen Menschen die Möglichkeit einräumt, den Kriegsdienst im Kolonial-

krieg Frankreichs gegen das algerische Volk zu verweigern. In der Erklärung 

heißt es zur Kriegssituation, in der sich Frankreich damals befand: „Der Algeri-

enkrieg ist weder ein Eroberungskrieg noch ein Krieg zur nationalen Verteidi-

gung, sondern er ist fast gänzlich zur Aktion einzig der Armee und einer Kaste 

geworden, die sich einer Eroberung nachzugeben weigert, deren Sinn selbst die 

zivile Regierung anzuerkennen bereit ist, indem sie dem allgemeinen Zusam-

menbruch der Kolonialreiche Rechnung trägt.“3 

Wenn man hier einmal all die Fragen nach der Autorenschaft der Erklärung, 

die Fragen zur historischen Situation des algerischen Befreiungskampfes gegen 

 

1   Blanchot 2007a, S. 37ff. Am 6. September 1960 wurde das sogenannte Manifest der 

121 in der Zeitschrift Vérité-Liberté unter dem Titel Déclaration sur le droit à 

l'insoumission dans la guerre d'Algérie veröffentlicht. Zu den Frauen und Männern, 

die die Erklärung unterzeichneten gehörten u.a. Antelme, Beauvoir, Blanchot, 

Boulez, Breton, Damisch, Duras, Lanzmann, Lefèbvre, Leiris, Masson, Pontalis, 

Robbe-Grillet, Sagan, Sarraute, Sartre, Simon, Vernant und Vidal-Naquet. 

2   Blanchot 2007a, S. 47. 

3   Blanchot 2007a, S. 38 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

die Kolonialmacht Frankreich und den damaligen innerfranzösischen Verhältnis-

sen zwischen der Regierung und der Armee beiseitelässt, so stellt sich die Frage, 

warum Blanchot gegenüber der Interviewerin Chapsal darauf bestand, dass er die 

Erklärung nicht als ein politisch engagierter Bürger oder als ein politischer 

Schriftsteller unterschrieb? War der Akt der Unterzeichnung für Blanchot keine 

politische Handlung, obwohl heute alles dafürspricht, dass Blanchot zusammen 

mit Mascolo und Schuster selbst die Erklärung verfasste?4 Betrachtete Blanchot 

den Widerstand gegen den Kolonialkrieg Frankreichs womöglich als einen unpo-

litischen Akt, der nicht einmal die Wesenszüge einer Gegenpolitik, einer Anti-

Politik oder eines politischen Gegenentwurfs trug? 

In der Erklärung, die zur Kriegsdienstverweigerung während des Algerien-

krieges aufrief, ist von einem Recht die Rede, das nicht mit einer Pflicht ver-

wechselt werden darf. Im Interview mit Chapsal erläuterte Blanchot den Unter-

schied zwischen Recht und Pflicht folgendermaßen: „Eine Verpflichtung ver-

weist auf eine innere Moral, von der sie gedeckt, garantiert und gerechtfertigt ist; 

wenn es eine Pflicht gibt, muss man nur noch die Augen schließen und sie blind 

befolgen; dann ist alles einfach. Das Recht verweist im Gegenteil nur auf sich 

selbst, auf die Ausübung der Freiheit, deren Ausdruck es ist; das Recht ist eine 

freie Macht, für die jeder, für sich selbst, gegenüber sich selbst, verantwortlich 

ist, nichts ist schwerwiegender. Deshalb muss man sagen: Recht auf Ungehor-

sam.“5 

Blanchot unterschied zwischen einer moralischen bzw. politischen Pflicht 

und einem freien und unbedingten Recht. Während die Pflicht einem gewissen 

Automatismus folgt, bei dem das verpflichtete Subjekt sogar mit geschlossenen 

Augen den Forderungen nachkommen kann, so ist der Mensch, der sein Recht 

sucht und auf seinem Recht besteht, auf sich selbst verwiesen. In diesem Sinne 

gibt es eine Einsamkeit des Menschen bzw. eine Einsamkeit des Schriftstellers, 

auch die des Schriftstellers Blanchot.6 Diese Beziehung des Menschen zum 

 

4   Vgl. Blanchot 2007a, S. 40.  

5   Blanchot 2007a, S. 48. 

6   In der Schrift Die wesentliche Einsamkeit kam Blanchot auf die Aufgabe der 

Schriftsteller und Schriftstellerinnen sowie deren Einsamkeit zu sprechen. Dort heißt 

es: „Der Schriftsteller […] opfert in sich das ihm eigene Sprechen, dies allerdings, 

um dem Allgemeingültigen seine Stimme zu leihen […]. Wenn das Schreiben die 

Entdeckung des nicht zu Beendenden ist, dann überschreitet sich der Schriftsteller, 

der in diesen Bereich eintritt, nicht auf das Allgemeingültige hin. Er geht nicht in 

Richtung einer sichereren, schöneren, besser gerechtfertigten Welt, in der sich alles 

nach der Klarheit des rechten Lichtes anordnen würde. Er entdeckt nicht die schöne 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 101 

 

Recht ist ungleich schwerwiegender, vielleicht auch beschwerlicher, als wenn 

der Mensch in einer Pflicht stünde und seiner Verpflichtung nachkäme, denn in 

der Beziehung zum Recht verläuft nichts automatisch und geregelt. Weder die 

mit der Pflicht verbundenen Forderungen, die von außen herangetragen werden, 

noch das verinnerlichte Pflichtgefühl geben an, wie sich der Mensch zu verhal-

ten hat, wenn er auf sein Recht bestehen möchte. Gegenüber dem Recht ist der 

Mensch allein verantwortlich und auf sich selbst zurückgeworfen. 

Mit dieser Unterscheidung zwischen Pflicht und Recht differenzierte Blan-

chot nicht nur zwischen Gehorsam und Verantwortung, sondern unterschied 

auch zwischen einer politisch-moralisch geregelten und einer singulär zu ver-

antwortenden Handlung: Das Bestreiten der politischen Pflicht fällt in die 

schwerwiegende Verantwortung des singulären Menschen. 

 

 

BLANCHOT UND BATAILLE 

 

Über Blanchots Biografie wurde bereits einiges zusammengetragen.7 Dabei wur-

de nicht nur darauf aufmerksam gemacht, wie groß sein Einfluss auf seine Kol-

legen und Kolleginnen in der Philosophie und Literatur war, es wurde auch stets 

auf seine Auseinandersetzungen mit dem Politischen hingewiesen. Zu diesen po-

litisch relevanten Aktivitäten und Positionierungen in Blanchots Leben gehörten 

seine journalistischen Tätigkeiten in anti-deutschen, anti-nationalsozialistischen 

und radikal-konservativen Zeitschriften und Zeitungen, das Verstecken der Ehe-

frau von Levinas und deren Tochter vor den Nationalsozialisten während der 

deutschen Okkupation Frankreichs, seine Mitgliedschaft in der Résistance wie 

auch sein Engagement gegen den Algerienkrieg und zur Zeit der 1968er Bewe-

gung. 

Blanchots Beschäftigung mit Heidegger wurde nicht nur für Levinas, Nancy 

und Derrida wegbereitend.8 Auch wenn sich diese Beschäftigung mit Heidegger 

eher am Neutralen, am Tod und am Anderen abarbeitete und weniger an Hei-

 

Sprache, die auf ehrbare Weise für alle spricht. Was in ihm spricht, ist jene Tatsa-

che, dass er auf die eine oder andere Weise nicht mehr er selbst ist, er ist schon nie-

mand mehr. Das Er, das sich anstelle des Ich setzt, das ist die Einsamkeit, dem 

Schriftsteller die Kraft des Werkes widerfährt.“ Blanchot 2010, S. 101 (Hervorhe-

bungen im Original). 

7   Vgl. Hill 1997, S. 10ff. Vgl. ebenso Hill 1996, S. 1ff, insbesondere auch Coelen 

2007.  

8   Vgl. Gill 1996. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

deggers Analyse des Mitseins, so bleibt dennoch danach zu fragen, inwiefern 

sich Blanchots Auseinandersetzung mit Heidegger auf dessen philosophische 

Gedanken zum Politischen auswirkte? Abgesehen von Blanchots politischen In-

terventionen stellt das Buch Die uneingestehbare Gemeinschaft seine ausführ-

lichste schriftstellerische Auseinandersetzung mit dem Politischen dar. Wie 

Blanchot jedoch selbst betonte,9 schloss der Text allerdings an eine Kritik 

Nancys an Batailles Konzeption der Gemeinschaft an und stellt keine explizite 

Auseinandersetzung mit Heideggers Mitsein und dessen Depolitisierung der Po-

liteia dar. Im ersten Abschnitt des Buches Die uneingestehbare Gemeinschaft 

setzte sich Blanchot, wie schon Nancy ein halbes Jahr zuvor in dem Buch La 

communauté désœuvrée [dt. Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirk-

licht],10 mit Batailles politischen Konzeptionen und dessen Acéphale-

Gesellschaft auseinander. Im zweiten Teil des Buches beschäftigte sich Blanchot 

hingegen mit Duras’ Buch Die Krankheit Tod.11 

Batailles Untersuchungen zum Politischen, wie auch die Aktivitäten der  

Acéphale-Gesellschaft, haben sich zu Beginn des Zweiten Weltkriegs im Um-

kreis des Surrealismus und des französischen Antifaschismus, aber auch in be-

deutendem Ausmaß unter Einfluss der Philosophie Nietzsches und Hegels sowie 

durch die Rezeption der französischen Ethnologie (Durkheim, Leiris, Mauss, Ri-

 

9   Vgl. Blanchot 2010, S. 13. Jedoch muss darauf hingewiesen werden, dass Blanchot 

Teile des Buches schon vor der Veröffentlichung von Nancys Buch Von einer Ge-

meinschaft, die sich nicht verwirklicht zur Publikation in der Zeitschrift Le Nouveau 

Commerce freigab. Dabei handelte es sich um die letzten Abschnitte des Buches, in 

denen er sich mit Duras’ Erzählung Die Krankheit Tod beschäftigte. Auch wenn 

Blanchot sein Buch Die uneingestehbare Gemeinschaft als eine Volte gegen Nancy 

verstand, so war die Auseinandersetzung mit Duras’ Theaterstück eigentlich eine 

Erwiderung und ein Einwand zu den Darstellungen einer Beziehung zum Anderen, 

die Levinas als eine Beziehung der Verantwortung beschrieb. Bei Blanchot ist die 

Beziehung ein Desaster. Vgl. Nancy 2015b, S. 50, Hill 1997, S. 197ff und S. 266 

und Blanchot 1983. 

10  Nancy 2018. Eine erste deutschsprachige Übersetzung der französischen Erstausga-

be des Buches La communauté désœuvrée (vgl. Nancy 1986) erschien 1988 unter 

dem Titel Die undarstellbare Gemeinschaft (vgl. Nancy 1988). Im Jahr 2018 er-

schien eine Neuübersetzung der erweiterten französischen Auflage aus dem Jahr 

2004. Vgl. Nancy 2004. 

11  Duras 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 103 

 

vière) entwickelt.12 Gleichwohl Blanchot seine Auseinandersetzung mit Batailles 

Konzept des Politischen nur skizzenhaft in seinem Buch dokumentierte, so wer-

den zumindest drei Dinge deutlich: 1. Blanchot teilte Batailles Kritik am traditi-

onellen Begriff des Politischen. Beide lehnten es ab, die Gemeinschaft als eine 

„beschränkte Form der Gesellschaft“ zu beschreiben. Nach Ansicht beider Auto-

ren, strebt die Gemeinschaft nach keiner „kommuniellen Verschmelzung“.13 Ba-

taille wies schon 1933/1934 in dem Aufsatz Die psychologische Struktur des Fa-

schismus auf eine unauslöschbare und nicht zu assimilierende Heterogenität des 

Sozialen hin. In dem Aufsatz heißt es: „Die Einheit, Prinzip der Homogenität, ist 

nur tendenziell realisierbar […].“14 – Die Heterogenität innerhalb des Politischen 

und des Staates hat zur Folge, dass der Souverän keine politischen Entscheidun-

gen treffen kann, um die Gemeinschaft zu einer Einheit bzw. zu einem Werk zu 

versammeln, wovon nicht nur der Staatsrechtler Schmitt ausging. In Schmitts 

Verfassungslehre heißt es zur Bildung einer politischen Einheit durch die souve-

räne Entscheidungsgewalt: „Eine solche Verfassung ist eine bewußte Entschei-

dung, welche die politische Einheit durch den Träger der verfassunggebenden 

Gewalt für sich selber trifft und sich selber gibt.“15 Aus Batailles Analyse der 

nicht zu assimilierenden Heterogenität des Sozialen schloss Blanchot, dass die 

Heterogenität der Gemeinschaft eine Verschmelzung zu einem Werk verhin-

dert.16 2. Blanchot nahm Batailles Hinweis auf, dass es für jedes Wesen ein 

„Prinzip der Unvollständigkeit“17 gibt, von dem schon Sokrates, Platon und Aris-

toteles ausgingen. 3. In enger Beziehung zu Batailles Formulierung eines Prin-

zips des Ungenügens und der Unvollständigkeit steht das Opfer, worauf Blan-

chot mit Nachdruck hinwies.18 

 

 

DAS PRINZIP DES UNGENÜGENS 

 

Im Gegensatz zur traditionellen Philosophie des Politischen, bestritt Bataille die 

Möglichkeit einer beschränkten Politik, deren Streben es ist, die Heterogenität 

 

12  Die Quellenlage und Rezeption zu Bataille und der Acéphale-Gesellschaft ist leider 

recht spärlich. Vgl. Bischof 2010 und Moebius 2006. 

13  Blanchot 2007b, S. 25. 

14  Bataille 1978, S. 24 (Hervorhebungen im Original). 

15  Schmitt 1993, S. 21. 

16  Vgl. Blanchot 2007b, S. 25. 

17  Blanchot 2007b, S. 16. 

18  Vgl. Blanchot 2007b, S. 31.  

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

des Sozialen aufzulösen und zum Verschwinden zu bringen: Diese Auseinander-

setzung mit der Politischen Philosophie führte Bataille insbesondere mittels  

Kojèves Hegel-Lektüre.19 Auch wenn das Ansinnen politischer Kräfte darauf ab-

zielt, entweder einzelne heterogene Elemente des Sozialen aus dem Politischen 

auszuschließen (mittels Verbannung, Unterdrückung, Verleugnung bzw. Ver-

nichtung), oder eine Politik der Verschmelzung (mittels Assimilierung, Diszipli-

nierung, Integration oder Fusionierung) zu betreiben, so ist jede soziale Homo-

genität im Prinzip „eine labile, durch Gewaltakte und überhaupt durch innere 

Konflikte jederzeit störbare Form“.20 Der Staat kann die heterogenen Kräfte nur 

auf Zeit in Schach halten, ganz im Sinne Hegels, der im Zusammenhang dieses 

Problems vom „Pöbel“ sprach: Ein Pöbel, der aus der Struktur der Anerkennung 

heraus fällt und den Staat gefährden kann.21 So heißt es in der Bataille-Lektüre 

bei Blanchot: Eine „homogene Gesellschaft ist unfähig, in sich selbst einen Sinn 

und Zweck des Handelns zu finden.“22 

Bataille machte deutlich, dass die Politik souveräner Gewalt nur ein Element 

unter anderen heterogenen Elementen innerhalb des Politischen bildet und hob 

hervor: „Die einfache Tatsache der Herrschaft von Menschen über Menschen 

impliziert die Heterogenität des Herren“.23 Dem lässt sich hinzufügen, dass die 

Entwicklung der Souveränität ein anderes Element als sie selbst, eine Anders-

heit, eben die Knechtschaft voraussetzt. Im Jahr 1955 nahm Bataille nochmals 

seine Auseinandersetzung mit Hegel in der Untersuchung Hegel, der Tod und 

das Opfer auf.24 

Trotz der Unmöglichkeit einer beschränkten Politik, trotz der heterogenen 

Elemente des Sozialen, die eine politische Einheit unmöglich machen, stellte 

Blanchot entlang der Schriften Batailles nochmals die Frage: „Ich frage noch-

mals für Bataille: weshalb Gemeinschaft? Die Antwort ist klar genug: Auf dem 

Grunde jedes Wesen herrscht ein Prinzip des Ungenügens […] (ein Prinzip der 

Unvollständigkeit). Merken wir uns: es ist ein Prinzip, das die Möglichkeit eines 

Wesens beherrscht und regelt.“25 

 

19  Vgl. Kojève 1975. 

20  Bataille 1978, S. 12. 

21  Vgl. hierzu insbesondere Ruda 2011, S. 65ff. 

22  Bataille 1978, S. 23 (Hervorhebungen im Original). 

23  Bataille 1978, S. 22 (Hervorhebungen im Original). 

24  Die Untersuchung erschien zuerst in der Zeitschrift Deucalion. Vgl. hier die dt. 

Übersetzung: Bataille 2018a. 

25  Blanchot 2007b, S. 16 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 105 

 

Blanchot führte die Frage nach der Gemeinschaft noch einmal auf das 

Grundprinzip der Politischen Philosophie zurück, das da lautet, dass der Mensch 

sich selbst nicht genug ist. Dies war ein Prinzip, das in der antiken Staatszweck-

lehre (Sokrates, Platon, Aristoteles) diskutiert wurde, das aber ebenso in der 

klassischen Vertragsdebatte (Hobbes, Spinoza, Rousseau, Kant) von Bedeutung 

war und auch für die Kritiker und Kritikerinnen der Vertragstheorie seine Rele-

vanz besaß. Blanchot wies allerdings mit Nachdruck darauf hin, dass Batailles 

Wort vom „Prinzip des Ungenügens“ nichts mit einem Zustand des Mangels zu 

tun hat, der nach einer sozialpolitischen Korrektur drängt, wovon die traditionel-

le Politische Philosophie ausgeht. Der unvollständige Mensch ist nicht zu ergän-

zen, weder durch die Ehe, durch Freundschaften, noch durch die Gesellschaft 

und erst recht nicht durch politische Maßnahmen und Institutionen. Batailles 

Prinzip des Ungenügens geht nicht mit einer „Notwendigkeit der Vollständig-

keit“26 einher. Blanchot hob hervor: „Das ungenügende Wesen sucht sich nicht 

mit einem anderen zu verbinden, um mit ihm zusammen eine ganzheitliche Sub-

stanz zu bilden. Das Bewusstsein des Ungenügens geht aus der Infragestellung 

seiner selbst hervor, die den anderen oder einen anderen braucht, um zustande zu 

kommen.“27 

Ausgehend vom Grundprinzip des Ungenügens, reformulierte Bataille die 

Politische Philosophie der Gemeinschaft im Sinne einer nietzscheanischen Um-

wertung des Politischen. Das ungenügende Wesen ist kein Wesen, das als Sub-

jekt die Anerkennung anderer Wesen sucht und seinen Horizont konsumistisch 

erweitert, um in einer Gemeinschaft mit Anderen einen vollständigen Zustand 

anzustreben. Hingegen gehört in Batailles Überlegung zum Prinzip der Unvoll-

ständigkeit, dass stets andere Wesen da sind – die stets bei mir und mit mir sind 

–, die die Substanz eines Wesens, aber ebenso den vollständigen Zustand einer 

Gemeinschaft bestreiten. Blanchot resümierte: „Das Wesen strebt nicht nach 

Anerkennung, sondern nach Bestreitung: um zu existieren, begibt es sich zum 

anderen, der es bestreitet und es manchmal negiert […].“28 

Die Neuinterpretation des politischen Grundprinzips besagt, dass das existie-

rende Wesen die Gemeinschaft anderer Wesen sucht, verlangt und braucht, um 

von ihnen in der Existenz bestritten und angefochten zu werden. Das Wesen 

strebt weder nach der Anerkennung anderer Wesen innerhalb der Gemeinschaft, 

noch garantiert die Gemeinschaft die Anerkennung ihrer Individuen. Weder be-

finden sich die Wesen in einer Gemeinschaft, um Anerkennung zu suchen und 

 

26  Blanchot 2007b, S. 16. 

27  Blanchot 2007b, S. 16. 

28  Blanchot 2007b, S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

um Andere anzuerkennen, noch wird die Gemeinschaft von ihren Individuen an-

erkannt. Mit der Umwertung des Politischen, mit dieser Neuinterpretation des 

politischen Grundprinzips vom Ungenügen, handelt es sich nun um eine Ge-

meinschaft, die kaum noch als eine Gemeinschaft zu bezeichnen ist. Oder wie 

Blanchot Bataille zitierte: Sie ist „die Gemeinschaft derer, die keine Gemein-

schaft haben.“29 

Die Anerkennung hatte bei Bataille im Rahmen der Frage nach der Gemein-

schaft, worauf Blanchot hinwies, keinerlei Bedeutung. Im Gegensatz dazu ist 

diese Anerkennung innerhalb der Theorie des Gesellschaftsvertrags, sowie der 

hegelschen Rechtstheorie und jener des Kommunitarismus von großer Bedeu-

tung. So gehört zwar die Bestreitung der Existenz bei Bataille zum Grund eines 

jeden Wesens, dennoch lässt sich dieses Ungenügen nicht anerkennen. In Ba-

tailles Gemeinschaftsforderung geht es keinesfalls darum, dass sich das einzelne 

Wesen als ein endliches und sterbliches Wesen erkennt und anerkennt, sich in 

seiner Endlichkeit wahrnimmt und bejaht. Ebenso ging es Bataille nicht um die 

gegenseitige Anerkennung der Menschen untereinander, hinsichtlich ihrer Rech-

te und ihrer Würde. 

In einer anderen Hinsicht hat die Bestreitung auch nichts mit einer Feind-

schaft, nichts mit einem Kampf zwischen den Wesen, und einer Frage des Fein-

des zu tun, wie Schmitt diese Konstellation als die wesentlich politische heraus-

stellte. Die Tötungsmöglichkeit durch den Feind formt nicht die Gestalt der poli-

tischen Gemeinschaft. Blanchot schrieb jedoch: „Nicht mein Verhältnis zu mir 

selber als endliches Wesen oder als Bewußtsein, dem Tod zu gehören oder zum 

Tode bestimmt zu sein, sondern meine Anwesenheit bei dem Anderen, der sich 

im Sterben absentiert. Anwesend dem nahezubleiben, der sich im Sterben end-

gültig entfernt, den Tod des Anderen auf mich zu nehmen als den einzigen Tod, 

der mich angeht, das ist es, was mich außer mich bringt und was die einzige 

Trennung ist, die mich in ihrer Unmöglichkeit dem Offenen einer Gemeinschaft 

öffnen könnte.“30 

 

 

DIE STELLVERTRETUNG 

 

Unverkennbar arbeitete Blanchot jene Elemente aus Batailles Untersuchung zur 

Gemeinschaft heraus, die an Levinas’ Philosophie der Ethik denken lassen; wo-

hingegen er Heideggers Sein zum Tode, und damit auch dessen Analyse vom 

 

29  Blanchot 2007b, S. 47. 

30  Blanchot 2007b, S. 21f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 107 

 

Mitsein – ein Mitsein, das sich im Vorlauf zum Tod befindet –, von sich wies. 

Ebenso beruht die Gemeinschaft, von der hier in Blanchots Bataille-Analyse die 

Rede ist, weder auf Strukturen der Anerkennung, auf ästhetischen Prinzipien, 

oder auf Beziehungen der Gleichheit. Stattdessen hob Blanchot zwei andere 

Momente hervor, die eine Gemeinschaft ermöglichen, von der sich aber kaum 

sagen lässt, ob sie noch eine Gemeinschaft ist: 1. Die Anwesenheit bei einem 

Sterbenden. 2. Den Tod eines Anderen zu sterben. 

In beiden Beziehungsverhältnissen, die hier angesprochen sind, geht es um 

Trennungen und Abschiede, die die Beziehungen zwischen Menschen auflösen 

und ins Offene des Todes gehen lassen. Blanchot schrieb: „Wenn aber die Be-

ziehung des Menschen zum Menschen aufhört, eine Beziehung des Gleichen 

zum Gleichen zu sein, sondern den Anderen als einen Unbeugsamen einführt, 

der sich in seiner Gleichheit stets asymmetrisch zu dem verhält, der ihn in Be-

tracht zieht, dann setzt sich eine ganz andere Art der Beziehung durch und er-

zwingt eine andere Gesellschaftsform, die man kaum noch wagen wird, Gemein-

schaft zu nennen.“31 

Während die Ethik bei Levinas durch ein asymmetrisches Verhältnis zwi-

schen den Menschen bestimmt ist, da das Antlitz des Anderen den Menschen zur 

Geisel nimmt, so stellte Blanchot in der Diskussion um Batailles Ausführungen 

zur Gemeinschaft den Tod des anderen Menschen heraus. Auch Derrida betonte 

in seiner Blanchot-Analyse, dass die Freundschaft – und nicht nur die Freund-

schaft zwischen Blanchot und Bataille, sondern auch die Gastfreundschaft im 

weitesten Sinne – „die Erfahrung des Todes“32 voraussetzt. 

Levinas wies darauf hin, dass Blanchots Arbeiten zur Literatur, Philosophie 

und Ethik stets im starken Maße einer kritischen Auseinandersetzung mit Hei-

degger entsprangen. Im Gegensatz zu Heidegger – der zumindest in den 1930er 

bis hinein in die 1950er Jahre in seinen Schriften zur Kunst und zur Dichtung ei-

nen Werkbegriff entwickelte, mit dem er ein Lichten des Seins zu retten und 

darzustellen versuchte –, führten kritische Lektüren zu Hegel, Marx und eben zu 

Heidegger Blanchot zu einer Ablehnung des Werkbegriffs, in deren Folge er 

vom Zerbrechen des Werks33 sprach. Aus der Erfahrung des Todes, im Überle-

ben, das fast nichts bewahrt, lässt sich kein Werk, keine Vollständigkeit, gewin-

nen. Die Erfahrung des Todes ist jene Erfahrung, die nichts zu verstehen gibt 

 

31  Blanchot 2007b, S. 12 (Hervorhebungen im Original). 

32  Derrida 2011, S. 81. 

33  Vgl. Blanchot 1991, S. 66. Ausführlich wurde Blanchots Auseinandersetzung mit 

Hegels und Heideggers Bestimmungen des (Kunst-)Werks von Hill dargestellt. Vgl. 

Hill 1997, S. 103ff. Vgl. auch Davies 1996.  

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

und von der nichts vernommen werden kann. Die Erfahrung des Todes unter-

bricht jede Arbeit an einem Werk, bevor eine Vollständigkeit und somit eine 

Präsenz des Werks erreicht wäre. Mithin lässt jene Erfahrung weder ein Seiendes 

noch ein Sein, aber auch keinen Entzug von Sein erscheinen. Sie ist eine Erfah-

rung von nichts: Eine Erfahrung, die nichts erfährt. Eine Erfahrung ohne eine  

Erfahrung. 

Das, was die Gemeinschaft nun begründet, ist nicht die gegenseitige Aner-

kennung der Sterblichkeit, ob nun als Herr oder Knecht. Sie ist auch nicht das 

Produkt eines kommunikativen Aktes, der per Vertragsschluss Rechte einräumt 

und Rechte einschränkt, wie sie auch nicht aus der Tatsache resultiert, ein ge-

meinsames Schicksal miteinander zu teilen, z.B. den Tod und die Sterblichkeit. 

Die Gemeinschaft, die Blanchot mit Batailles Hilfe zu denken versuchte, ist auch 

weit vom Mitsein, das Heidegger als ein notwendiges und schicksalhaftes Zu-

sammensein menschlichen Daseins beschrieb, entfernt und sollte nicht damit 

verwechselt werden. Denn im Gegensatz zu Blanchot und Bataille, sah Heideg-

ger das menschliche Zusammensein unter dem Zwang stehend, angesichts der 

Selbstverbergung des Seins, sich zu einem Staat zusammenzuschließen. In der 

Rektoratsrede spitzte Heidegger diese staatstragende und staatsorientierte Analy-

se des Mitseins in folgender Weise zu: „Die Fragwürdigkeit des Seins überhaupt 

zwingt dem Volk Arbeit und Kampf ab und zwingt es in seinen Staat, dem die 

Berufe zugehören.“34 

Batailles Gemeinschaftsforderung verabschiedete sich von all den damals 

bestehenden Staats-, Vertrags- und Souveränitätstheorien. Blanchot hob dabei 

hervor, dass die Gemeinschaft keine Gemeinschaft ist, die von Göttern, Gesetz-

gebern oder Helden gestiftet wird. Auch wenn die Geburt und der Tod jene Er-

eignisse sind, die für eine Gemeinschaft bestimmend sind, so sind es nicht der 

eigene kommende Tod oder der Tod eines anderen Menschen, die dabei relevant 

sind. Das, was die Gemeinschaft ausmacht, ist der Moment, „der Nächste des 

Sterbenden zu sein“.35 Blanchot notierte: „Wozu dient sie [die Gemeinschaft; 

Anm.d.V.]? Zu nichts, wenn nicht dazu, den Dienst am Anderen bis in den Tod 

hinein gegenwärtig zu halten, damit der Andere nicht einsam zugrunde geht, 

sondern sich dabei vertreten findet, wie er gleichzeitig einem Anderen diese 

Stellvertretung gewährt, die ihm zuteil geworden ist. Die Stellvertretung im 

Sterben ist das, was die Kommunion ersetzt.“36 

 

34  Heidegger 1983a, S. 16. 

35  Blanchot 2007b, S. 23. 

36  Blanchot 2007b, S. 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 109 

 

Die Gemeinschaft ist kein Ort der Souveränität oder souveräner Handlungen 

und Entscheidungen. Bataille brach mit den überlieferten Souveränitätstheorien, 

von Platon über Machiavelli und Hobbes bis hin zu Schmitt. In der ausführlichen 

Studie zu Batailles Acéphale-Gesellschaft betonte auch Bischof: „Acéphale 

bricht insofern offen mit der tradierten Souveränitätstheorie, als er die Götter-

dämmerung und den Königsmord emphatisiert. Wer annahm, Bataille habe da-

mals nur einen negativen Begriff von Souveränität besessen, sieht sich eines 

Besseren belehrt, denn es ging ihm schon in der Zeit von Acéphale nicht mehr 

nur um eine beschränkte Souveränität, wie es die militärische, die nationalisti-

sche, die völkische und selbst noch die religiöse sind, vielmehr hat er im Mythos 

von Acéphale ein neues Gesellschaftsmodell skizziert, das aus der Aufhebung 

der Prinzipien des Nationalstaates erst hervorgeht.“37 

Blanchot stellte Batailles Anliegen heraus, eine völlig andere Gesellschaft zu 

entwerfen, einen neuen Mythos von Gemeinschaft zu schaffen, indem er Le-

vinas’ Begriff der „Stellvertretung“38 aufgriff. Denn mit der Stellvertretung ist 

ein Verhältnis zwischen den Menschen angesprochen, das in prinzipieller Weise 

– wie keine andere Beziehung – jeden einzelnen Menschen in Frage stellt. Zur 

Stellvertretung heißt es bei Levinas: „Der Gedanke der Stellvertretung bedeutet, 

daß ich mich an die Stelle des Anderen setze, daß sich aber niemand als Ich an 

meine Stelle setzen kann.“39 

Wenn man bereit ist, Blanchots Kommentar zu Batailles Gemeinschaftsfor-

derung zu folgen, so entspricht der Gedanke der Stellvertretung dem Prinzip des 

Ungenügens. Die Idee der Stellvertretung geht davon aus, dass jeder einzelne 

Mensch grundsätzlich von anderen Menschen – zumindest von seinem nächsten 

Menschen, dessen Gemeinschaft er braucht –, in seiner Souveränität in Abrede 

gestellt und bestritten wird. Damit Gemeinschaft entsteht, muss das Ich außer 

sich geraten, sich verausgaben und sich verlieren. Oder wie Levinas auch formu-

lierte: „Das Ich wird verfolgt und ist im Prinzip verantwortlich für die Verfol-

gung, die es erleidet.“40 

So wie der ungenügende Mensch, den Bataille beschrieb, die Nähe der ande-

ren Menschen sucht, um von diesen in seiner Existenz als souveränes Wesen be-

stritten zu werden, so wies Blanchot darauf hin, dass auch dem Menschen, den 

Levinas als Stellvertreter beschrieb, die Verantwortung für den anderen Men-

schen nicht als etwas Zufälliges oder Äußerliches zustößt. Bei Levinas heißt es: 

 

37  Bischof 2010, S. 106 (Hervorhebungen im Original). 

38  Levinas 1992b, S. 219ff. 

39  Levinas 1985, S. 105 (Hervorhebungen im Original). 

40  Levinas 1985, S. 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

„Die Verantwortung für die Anderen, die kein Unfall ist, der einem Subjekt zu-

stößt, sondern die in ihm dem Sein vorausgeht, hat nicht auf die Freiheit gewar-

tet, in der ein Engagement für die Anderen hätte eingegangen werden können. 

Ich habe nichts getan und bin doch schon immer betroffen gewesen: verfolgt 

[…]. Die Verantwortung in der Besessenheit ist eine Verantwortung des Ich für 

das, was das Ich nicht gewollt hat, das heißt für die Anderen.“41 

Nichts kann den Menschen mehr in Frage stellen und damit seine Verantwor-

tung erzwingen, ihn außer sich geraten lassen und in seine Verantwortung plat-

zieren, wie die Nähe zu Sterbenden. Dass Bataille das Prinzip des Ungenügens 

mit der Anwesenheit bei einem Sterbenden bzw. mit dem Tod eines Anderen in 

Beziehung setzte, belegte Blanchot mit einem Zitat aus Batailles Schriften: 

„Sieht er seinesgleichen sterben, so kann ein Lebender nur außer sich weiterle-

ben.“42 

Die Nähe des Sterbenden lässt den Überlebenden in seiner Ekstase (Wahn, 

Trauer, Leid, Besessenheit, Lachen, Freude usw.) zurück, als einen Überleben-

den, der weder bei sich ist, noch beim Anderen verweilt. Und dennoch findet der 

Lebende einzig in dieser Ekstase eine Gemeinschaft, die er mit dem Sterbenden 

teilt: eine Gemeinschaft sich trennender Wesen. Nach Bataille entspringt die 

Bindung der Gemeinschaft aus dem Moment ihrer Auflösung, und nicht aus der 

Angst der Individuen vor dem Sterben: keinesfalls braucht die Gemeinschaft die 

Tötung oder den Tod des Anderen. 

 

 

DER TOD DES SOUVERÄNS 

 

Da Bataille mit seiner Gemeinschaftsforderung weder an eine tradierte Souverä-

nitätslehre anknüpfte, noch eine Gegenlehre beschränkter Politik nach den Mus-

tern des Staates entwarf, musste er nochmals auf den mythischen Grund des Po-

litischen zurückkehren, aus dem die politische Souveränität, und mit ihr der 

Souverän hervorgingen und von dem traditionelle Theorien des Politischen aus-

gehen. So wandte sich Bataille dem Opfer zu, das die Gemeinschaft, aber auch 

die Souveränität braucht, um sich zu gründen und zu konstituieren, um sich als 

eine politische Institution einzurichten. Hier am Ursprung der Souveränität wie 

auch am Ursprung der Gemeinschaft setzte Bataille, geschult an der Philosophie 

 

41  Levinas 1992b, S. 253 (Hervorhebungen im Original). 

42  Bataille zitiert nach Blanchot 2007b, S. 22 (Hervorhebungen im Original). Im Origi-

nal heißt es: „S’il voit son semblable mourir, un vivant ne peut plus subsister que 

hors de soi.“ Bataille 1976, S. 245 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 111 

 

Nietzsches’, seine Umwertung des Souveräns an: durch die Entfesselung des Op-

fers, den Tod Gottes, die Zerschlagung der Souveränität, das Köpfen des Souve-

räns. In diesem Sinne formulierte Bataille 1937 die erste der Propositions sur la 

mort de Dieu [Thesen über den Tod Gottes]: „Acéphale drückt auf mythologi-

sche Weise die der Zerstörung geweihte Souveränität aus, den Tod Gottes.“43 

Das Bild des Acéphale zeigt einen kopflosen Mann, mit einem Totenkopf an 

der Stelle des Geschlechts, auf seinem Bauch ein Labyrinth, in der einen Hand 

einen Dolch und in der anderen Hand ein flammendes Herz. Diese kopflose, 

gleichsam mythische Figur zeichnete Masson im Jahr 1936 nach einer Idee Ba-

tailles für ein Zeitschriftenprojekt.44 Mit dem Namen Acéphale wurde einerseits 

eben jene Zeitschrift benannt, die von Bataille, Masson und Klossowski ins Le-

ben gerufen wurde, andererseits trug die von Bataille schon am 21. Januar 1936, 

am Jahrestag der Enthauptung von Louis XVI., gegründete Geheimgesellschaft 

den gleichen Namen.  

Diese quasi ursprüngliche Gestalt des kopflosen Acéphale zeigt die höchste 

Souveränität in ihrer Enthauptung, und somit auch die Kopflosigkeit jeglicher 

Souveränität. Das entflammte Herz, der Dolch und das Labyrinth betonen den 

Exzess und den Wahnsinn, denen sich der enthauptete Souverän preisgibt. Blan-

chot schrieb erläuternd: „Die Beraubung des Kopfes schloß also nicht nur den 

Primat dessen aus, was der Kopf symbolisierte: des Befehlshabers, der vernünf-

tigen Vernunft, des Kalküls, des Maßes und der Macht, einschließlich der Macht 

des Symbolischen, sondern den Ausschluß selber, verstanden als überlegter und 

souveräner Akt, der die Oberhoheit in der Form ihres Niedergangs restauriert 

hätte.“45 

Wie schon Blanchot erwähnte, war das Opfer für Bataille ein zwingender 

Begriff. Jedoch stand das Opfer für Bataille weder im Zusammenhang einer 

Selbsttötung,46 noch in Bezug zu gewaltsamen Exessen und Tötungen anderer 

Wesen durch einen Souverän, dem als Gesetzgeber innerhalb der traditionellen 

 

43  Bataille 1937, S. 20 (Hervorhebungen im Original). Vgl. Bischof 2010, S. 81. 

44  Vgl. Bischof 2010, S. 45. 

45  Blanchot 2007b, S. 33. 

46  Es sei hier auf das sich hartnäckig haltende Gerücht hingewiesen, dass sich Bataille 

selbst angeblich während eines Treffens der Acéphale-Gesellschaft enthaupten las-

sen wollte. Bischof wies in ihrem Buch zur Acéphale-Gesellschaft auf die dürftigen 

Indizien bezüglich des Gerüchts hin, sammelte eine Vielzahl von Hinweisen und 

Dokumenten zu den Zerwürfnissen und Intrigen innerhalb der Gesellschaft und 

machte vor allem klar, dass Batailles Begriff des Opfers nichts mit einer Tötung zu 

tun hat. Vgl. Bischof 2010, S. 125ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Politischen Philosophie das Privileg zuerkannt ist, ob akut oder virtuell, ob in 

Friedenszeiten oder während des Krieges, über Leben und Tod zu richten. So 

verstanden, kann Batailles Begriff des Opfers nicht mehr einer Theorie be-

schränkter Politik dienen. Vor allem war der Begriff des Opfers nunmehr der po-

litischen Souveränität aus der Hand geschlagen. In der Tradition einer abendlän-

dischen Theorie des Politischen hing das Schicksal des Opfers von einer souve-

ränen Entscheidung ab, die zwischen Freund und Feind unterscheidet, den Feind 

aus der Gemeinschaft verbannt und ihn zur Tötung freigibt.47 Blanchot verwies 

in seinem Bataille-Kommentar in diesem Zusammenhang auf eine Textstelle in 

Batailles Buch Theorie der Religion, in der es heißt: „Opfern heißt nicht töten, 

sondern preisgeben und geben.“48 

Bataille hat das Opfer wie den Exzess und die Überschreitung in den ver-

schiedensten Bereichen untersucht, u.a. im Religiösen, in der Erotik, in der Lite-

ratur, in der Kunst und im Politischen. Hier, in Blanchots Überlegungen zur Ge-

meinschaft, wird im engen Sinne auf den sozialen Exzess verwiesen, auf einen 

Menschen, der außer sich ist, der sich preisgibt und sich für Andere verausgabt. 

Das bedeutet aber auch, dass es Bataille wie Blanchot um die Ekstase im Sinne 

einer Verneinung selbstständiger und isolierter Wesen ging. So geriet die Kom-

munikation des Menschen bei Blanchot zu einer Erfahrung, die nichts gewinnt – 

weder Informationen noch Wissen –, die sich aber radikal verausgabt. Eine Er-

fahrung, die nichts manifestiert, weder ein Erfahrbares noch ihren eigenen Vor-

gang. Blanchot schrieb: „Nun ist die Basis der Kommunikation nicht notwendig 

das Sprechen und nicht einmal das Schweigen, das sein Grund und seine Inter-

punktion ist, sondern das Dem-Tode-Ausgesetztsein, nicht mehr das meine, son-

dern das des Anderen, dessen lebendige und allernächste Anwesenheit bereits 

die ewige und unerträgliche Abwesenheit ist, die keine Trauerarbeit vermin-

dert.“49 

In dieser basalen Erfahrung von Kommunikation taucht der Mensch außer 

sich auf, als ein Wesen, das für Andere und bei Anderen da ist: Als Mensch ist er 

der Stellvertreter der Anderen. Ein Stellvertreter, der nicht an und für sich selbst 

da ist. Als ein Ersatz ist er weder er selbst noch etwas Anderes. Er verweilt bei 

den Sterbenden und ist für sie da, deren Abschiednehmen zugleich bindet wie 

 

47  Mit unterschiedlichen Konsequenzen bezogen sich Derrida und Agamben auf Theo-

reme des politischen Dezisionismus. Vgl. Agamben 2002, S. 151. Ebenso vgl. Der-

rida 2000a, S. 158ff.  

48  Bataille 1997a, S. 43, zitiert nach Blanchot 2007b, S. 31. Vgl. hierzu auch Hill 1997, 

S. 202. 

49  Blanchot 2007b, S. 48 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 113 

 

entbindet. Diese Hingabe ist die grenzenlose Preisgabe, der sich jedes Subjekt, 

jede Souveränität, jedes Ich ausgesetzt sieht. Diese Preisgabe ist das Opfer, das 

allererst eine Gemeinschaft stiftet. 

Ohne ein Opfer wird es keine Gemeinschaft geben. Nur das Opfer kann die 

Gemeinschaft, die unbeschränkte Gemeinschaft, stiften. Zugleich ist jenes Opfer, 

das diese Gemeinschaft stiftet, ein Opfer, das die Gemeinschaft auflöst. Als Op-

fer geraten die Subjekte derart außer sich, dass sie zwar die Gemeinschaft stiften, 

zugleich verflüchtigen sich die Subjekte der Gemeinschaft in ihrer Preisgabe. 

Das Außer-Sich der Subjekte ist deren Abschiednehmen. Blanchot schrieb: „Die 

Gabe oder die Preisgabe ist so beschaffen, daß letzten Endes nichts mehr zu ge-

ben oder preiszugeben ist […].“50 

Im Opfer wie in der Gabe herrscht eine kontradiktorische Ambiguität. Im 

Hergeben und Preisgeben, das noch im Geben jenes hergibt, was es nicht hat, ist 

der Exzess des Gebens jene leere Geste des Gebens, die nichts zu geben weiß. In 

der Gabe gibt es die Auslöschung des Gebens. Abgabe, Ausgabe, Aufgabe. 

Letztlich ist die Bindung der Gemeinschaft der Abschied, die Auflösung des 

Gemeinsamen, das Beiwohnen bei der Entbindung des Verbindlichen. Das, was 

die Beziehungen knüpft, ist zugleich jenes, was die Beziehungen zersetzt. In die-

sem Sinne wies Blanchot auf Batailles Geheimnis der Gemeinschaft hin: „Die 

Abwesenheit von Gemeinschaft ist nicht das Scheitern der Gemeinschaft: sie ge-

hört zu ihr als ihr extremes Moment oder als Prüfung, die sie ihrem notwendigen 

Verschwinden aussetzt.“51 

Für Bataille war Acéphale jenes Experiment, das an dem Geheimnis der Ge-

meinschaft arbeitete, am Geheimnis ihres Verschwindens. 

 

 

HEGEL, KOJÈVE UND BATAILLE 

 

Bataille besuchte zwischen 1933 und 1939 die Vorlesungen von Kojève, in de-

nen die Kategorie der Negativität in Hegels Phänomenologie des Geistes her-

ausgearbeitet wurde. Der Schwerpunkt der Aufmerksamkeit lag auf den Begriff-

lichkeiten des Begehrens, der Negation und des Todes. In der existenzialisti-

schen Auslegung Kojèves wurde das Tun des Menschen als Negativität verstan-

den. Kojève hob hervor: „[D]ie negierende Tätigkeit ist nicht bloß destruktiv. 

Denn wenn die aus der Begierde geborene Tat zum Zwecke der Befriedigung ei-

 

50  Blanchot 2007b, S. 32. 

51  Blanchot 2007b, S. 32. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

ne objektive Wirklichkeit zerstört, schafft sie doch an deren Stelle eine subjekti-

ve Wirklichkeit.“52 

Der Mensch negiert durch sein Handeln die natürliche Gegebenheit, der er 

gegenübertritt. Er verändert sie, durch seine Kämpfe und mittels der Arbeit. 

Durch Zerstörungen, Modellierungen und Aneignungen wird die Natur zu seiner 

objektiven Wirklichkeit. Letztlich muss der Mensch, so Hegel, seine eigene Na-

tur negieren, um Mensch zu werden: Das heißt, um Mensch zu werden, muss der 

Mensch das Tier in sich töten. Kojève verwies auf Bemerkungen Hegels in sei-

nen Jenaer Schriften: „Die menschliche Wirklichkeit ist also letztlich die Wirk-

lichkeit des Todes: der Mensch ist nicht nur sterblich, sondern ist die Verkörpe-

rung des Todes; er ist sein eigener Tod. Und im Gegensatz zum natürlichen, rein 

biologischen Tod ist der Tod, der der Mensch ist, ein gewaltsamer, zugleich be-

wusster und freiwilliger Tod. Der menschliche Tod, der Tod des Menschen, und 

folglich seine ganze wahrhaft menschliche Existenz sind daher, wenn man so 

will ein Selbstmord.“53 

In der Vorrede der Phänomenologie des Geistes notierte Hegel sodann auch, 

dass es der Mensch ist, der das Tote festhält, das Tote nicht scheut und letztlich 

am Toten verweilt.54 Das, was den Menschen auszeichnet, ist demnach, dass der 

Mensch die Negation ist, die negierend am Negierten verweilt. Nur dieses Ver-

harren des Menschen, der weder der Negation, noch der Vernichtung seiner ei-

genen Natur ausweicht, lässt ihn ein freies Individuum werden, das somit eine 

Geschichte besitzt. Sie ist eine Geschichte der Negation und der Zeitlichkeit, und 

eben auch eine Geschichte der Vernichtung und des Sterbens. Nur diese Haltung 

dem Tod gegenüber, die der Mensch einnimmt, kennzeichnet das menschliche 

Sein. Für die Freiheit und Vollkommenheit des Menschen ist kein transzenden-

tes, jenseitiges Ereignis oder Sein bestimmend. Für Hegel ist es die Haltung des 

Menschen zum Tod, die seine Existenz und sein geistiges Wesen ausmacht. Viel 

später wird Heidegger von einem Mitsein sprechen, das im Sturm standzuhalten 

hat, nah dem Abgrund. Kojève war von der Bedeutung der heideggerschen Ana-

lyse des Vorlaufs zum Tod für seine Hegel-Interpretation überzeugt.55 

Zum zentralen Element dieser Negativität, die der Mensch bei Hegel dar-

stellt, wurde in Kojèves Auslegung jedoch das von Hegel in der Phänomenolo-

gie des Geistes erwähnte Verhältnis zwischen Herr und Knecht. Den sozialpoliti-

schen Effekt, den die negierende Tätigkeit des Menschen erzeugt, fasste Kojève 

 

52  Kojève 1975, S. 21. 

53  Kojève 1975, S. 262 (Hervorhebungen im Original). 

54  Vgl. Hegel 1983, S. 36. 

55  Vgl. Bischof 2010, S. 267. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 115 

 

in einen historischen Entwicklungsbogen zusammen: „Der Mensch wurde gebo-

ren und die Geschichte begann mit dem ersten Kampf, der mit dem Auftauchen 

eines Herrn und eines Knechtes endete. Das heißt, daß der Mensch ursprünglich 

immer entweder Herr oder Knecht ist; und es gibt keinen wirklichen Menschen, 

wo es nicht einen Herrn und einen Knecht gibt. (Zumindest muß man zu zweien 

sein, um menschlich sein zu können.)“56 

Der Mensch ist nur Mensch, sofern er sich anderen Menschen aufdrängt, um 

sich von ihnen anerkennen zu lassen. Auf der Suche nach Anerkennung zwingt 

er letztlich anderen Menschen gewaltsame Auseinandersetzungen auf, aus denen 

sich eine sozial-politische Konstellation ergibt, die die Beteiligten entweder zu 

Herren oder Knechten macht. Diese Konstellation zwingt jeden einzelnen Men-

schen, sich in der Unterscheidung zwischen Herr und Knecht zu verorten. Dieses 

Opfer müssen die Menschen bringen, um etwas Gemeinsames hervorzubringen. 

Entweder ist der Mensch im Kampf verwickelt, riskiert sein Leben und wird aus 

dem Kampf als Souverän hervorgehen, sofern er nicht getötet wird. Oder er gibt 

den Kampf auf, riskiert nicht sein Leben, und wird zum Knecht des Herrn. In 

diesem Fall wird der Mensch als Knecht seinen Tod aufschieben und so sein 

Sterben verzögern. 

Kojève wies allerdings auf eine eklatante Falle hin, in die sich der Mensch 

begibt, sobald er sein Leben riskiert, um im Kampf mit Anderen seine Anerken-

nung als Mensch zu finden. Die einzige Anerkennung, die der Mensch im 

Kampf erfährt und im Höchstfall erfahren kann, ist die Anerkennung durch 

Knechte, Verlierer, Unterlegene und Tote, vorausgesetzt dass diese trotz Unter-

legenheit und Gehorsam überhaupt eine Anerkennung leisten können und nicht 

als Leichen und Kadaver hinterlassen werden. Um aber Mensch zu sein, müsste 

sich der Mensch von anderen Menschen, die frei in ihren Handlungen sind, an-

erkennen lassen, und nicht von Knechten und dergleichen. So schloss Kojève: 

„Kurz, dem Herrn gelingt es nie, sein Ziel zu realisieren, das Ziel, für das er sein 

eigenes Leben einsetzt. Der Herr kann nur in dem Tod und durch den Tod – sei-

nen Tod oder den Tod seines Gegners – befriedigt werden. Doch man kann nicht 

völlig befriedigt werden durch das, was in dem Tod und durch den Tod ist. Denn 

der Tod ist nicht, der Tote ist nicht. Und was ist, was lebt, das ist nur ein Knecht. 

[…] die Herrschaft ist eine existentielle Sackgasse.“57 

Auch wenn sich Bataille intensiv mit Hegel und Kojèves Hegel-Interpre-

tation auseinandersetzte, so positionierte sich er „mit seiner Neufassung der  

 

56  Kojève 1975, S. 61 (Hervorhebungen im Original). 

57  Kojève 1975, S. 64 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Negativität“58 in Widerspruch zu ihnen. Am 5. Februar 1938 hielt Bataille einen 

Vortag zur sozialen Struktur59 am Collège de Sociologie in Paris und führte aus, 

dass Hegel den Geist als im Wesentlichen homogen darstellte, wobei jedoch 

neuere Arbeiten der Psychoanalyse, der Soziologie und der Ethnologie ihn ande-

re Schlüsse ziehen ließen. Wie schon in dem Aufsatz Die psychologische Struk-

tur des Faschismus aus den Jahren 1933/1934, stellte Bataille im Vortrag die 

Bedeutung der Heterogenität des Geistes wie auch die des Sozialen heraus: Mit 

der Konsequenz, dass die Negativität, von der Bataille sprach, eine andere Nega-

tivität war und nicht der Negativität entsprach, von der Hegel bzw. Kojève aus-

gingen. 

Bereits einige Monate zuvor, am 4. Dezember 1937, hielt Kojève ebenfalls 

am Collège de Sociologie einen Vortrag zu Hegels Begriffen, zum Ende der Ge-

schichte und zur Bedeutung der historischen Gestalt Napoleons bei Hegel.60 Ba-

taille reagierte auf Kojèves Vortrag mit einem Brief an X., der mit einer Hegel-

Vorlesung beauftragt ist,61 in dem er explizit auf seine von Hegel und Kojève 

abweichende Vorstellung der Kategorie Negativität einging. Bei Bischof heißt es 

hierzu: „Bataille wirft in seinem Brief die entscheidende Frage auf, was aus der 

Negativität wird, wenn die Geschichte abgeschlossen und das absolute Wissen 

erreicht ist. Verschwindet sie einfach? Oder besteht sie weiterhin als eine négati-

vité sans emploi, als Negativität ohne Verwendung, das heißt: als arbeitslose Ne-

gativität, die allmählich auch ihre Vertreter, die Intellektuellen, zu Arbeitslosen 

macht? Er selbst lässt keinen Zweifel daran, für welche Möglichkeit er plädiert. 

Eine Negativität, die als Bedingung der menschlichen Existenz erkannt worden 

ist, kann nicht einfach verschwinden, wenn die Geschichte an ihr Ende gelangt 

ist, es sei denn dieses Ende wäre auch das des Menschen.“62 

Die Frage, die Bataille mit der Negativität aufwarf – eine Negativität, die am 

Ende der Geschichte nicht verschwinden kann –, ist die folgende: Gibt es eine 

Negativität, die weder zu den dialektischen Prozessen der Arbeit, noch des 

Kampfes gehört, eine Negativität, die sich nicht in das hegelsche System einfas-

sen lässt? Dabei war eine Negativität gemeint, die dem hegelschen Diskurs ent-

kommt, sich nicht ins Sein setzen kann, aber dennoch Bataille vor das Problem 

ihrer Darstellung stellte. Bataille versuchte diese „arbeitslose“ und keiner Souve-

ränität unterstellte Negativität in der Erotik, im Lachen, in den Tränen ausfindig 

 

58  Vgl. Bischof 2010, S. 263ff, insbesondere S. 271. 

59  Vgl. Bataille 2012c, S. 130ff. 

60  Vgl. Kojève 2012, S. 63ff. 

61  Vgl. Bataille 2012a, S. 75ff. 

62  Bischof 2010, S. 275 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 117 

 

zu machen.63 Dabei ging es ihm um eine Negativität, die nicht befriedigt und 

nicht erfüllt, sondern das Subjekt zerrüttet, in Ekstase treibt und zersetzt. In die-

sem Sinne ist die Negativität bei Bataille als eine zu verstehen, die keine Hand-

lung des Menschen, also keine eines handelnden Subjekts ist. Sie ist nicht anzu-

wenden und zu benutzen, sie ist nichts Hervorbringendes, nichts Intendierendes. 

Sie untersteht keinem „Impuls des Handelns“.64 

1955 kam Bataille in seinem Aufsatz Hegel, la mort et le sacrifice wieder auf 

jene Fragen zurück, die sich aus der Auseinandersetzung mit der Negativität und 

der Dialektik von Herr und Knecht bei Hegel ergaben. Seine Untersuchung er-

öffnete er mit einem Zitat aus den Jenaer Systementwürfen, aus einem Abschnitt, 

dem der Herausgeber Horstmann den Titel Der Geist nach seinem Begriffe gab. 

In diesem Zitat beschrieb Hegel den dunklen Charakter der Menschheit: „Der 

Mensch ist diese Nacht, dies leere Nichts, das alles in ihrer Einfachheit enthält – 

ein Reichtum unendlich vieler Vorstellungen, Bilder, deren keines ihm gerade 

einfällt –, oder die nicht als gegenwärtige sind. Dies ist die Nacht, das Innere der 

Natur, das hier existiert – reines Selbst, – in phantasmagorischen Vorstellungen 

ist es rings um Nacht, hier schießt dann ein blutig Kopf, – dort eine andere weiße 

Gestalt plötzlich hervor und, verschwinden ebenso – Diese Nacht erblickt man, 

wenn man dem Menschen ins Auge blickt – in eine Nacht hinein, die furchtbar 

wird, – es hängt die Nacht der Welt hier einem entgegen.“65 

In dieser Untersuchung aus seiner Zeit in Jena, in der sich Hegel in Anspie-

lung auf Fichte und Schelling mit der Anschauung von Dingen im Raum be-

schäftigte und sich einen frühen Begriff vom Geist machte, beschrieb er den 

Menschen selbst als jene Nacht, als jene dunkle Seite der Negativität, die sich 

der Natur entgegensetzt. In dieser Entgegensetzung und Widersetzung werden 

die Dinge der Natur zu Bildern der menschlichen Anschauung. Mit der Negation 

der Natur tauchen die Bilder auf, um wieder zu verschwinden, um nichts weiter 

als dieses Verschwinden zu sein. Dennoch belässt es Hegel nicht beim Ver-

schwinden der Bilder. Im Gegenteil, die Bewegung der Negativität wird vom 

Menschen nach außen in die Natur projiziert und setzt sich als ein schöpferisches 

Tun durch. Aus der Negativität im Inneren des Menschen, die die Bilder zum 

Verschwinden reiht, ergeben sich zum einen die Poesie, zum anderen eine Hand-

lung, die sich als ein Kampf, aber auch als Arbeit ausagiert. 

Während für Hegel der Tod eine Manifestation der Negativität darstellte, von 

der sich der Geist nicht abwendet – der Romantik warf er vor, dass ihr Blick 

 

63  Vgl. Bataille 2012b, S. 112ff. 

64  Bischof 2010, S. 276. 

65  Hegel 1987, S. 172. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

nicht am Tod verweilt –, so widersprach ihm Bataille an diesem Punkt und hielt 

Hegel entgegen, dass der Tod in Wahrheit nichts offenbart. Er schrieb: „Die pri-

vilegierte Manifestation der Negativität ist der Tod, der Tod offenbart in Wahr-

heit nichts. Im Prinzip ist es der Tod seines natürlichen und animalischen Seins, 

der den Menschen sich selber offenbart, aber diese Offenbarung ereignet sich 

niemals. Denn ist einmal das animalische Wesen, das trägt, gestorben, hat auch 

das menschliche Wesen aufgehört zu sein. Damit sich der Mensch schließlich 

sich selber offenbarte, müßte er sterben, er müßte es aber tun, indem er am Le-

ben bleibt – indem er zusieht, wie er aufhört zu sein. In anderen Worten, der Tod 

selbst müßte (Selbst-)Bewußtsein werden, in genau dem Augenblick, wo er das 

bewußte Wesen vernichtet.“66 

Der Tod macht keinen Sinn. Weder stellt sich der Sinn in einer Logik von 

Souveränität, Kampf und Anerkennung ein, noch lässt er sich durch eine Öko-

nomie der Arbeit herstellen, nachdem der Kampf zwischen dem Herrn und dem 

Knecht beendet wurde, der Knecht die Arbeit des Herrn verrichtet und damit 

seinen Tod aufschiebt. Die Beschäftigung mit Hegels Logik des Sinns ließ Ba-

taille in seiner Analyse auflachen. Derrida kommentierte Batailles Intervention: 

„Lächerlich ist die Unterwerfung unter die Evidenz des Sinns, unter die Macht 

dieses Imperativs: daß es Sinn gibt, daß nichts endgültig durch den Tod verlo-

rengeht, daß dieser sogar die Bedeutung der abstrakten Negation enthält, und 

daß die Arbeit, die durch die Aufschiebung des Genusses dem Einsatz Sinn, 

Ernst und Wahrheit verleiht, immer möglich sei. Diese Unterwerfung ist das 

Wesen und das Element der Philosophie der Onto-Logik Hegels. Die Angst vor 

der unwiederbringlichen Verausgabung und vor der absoluten, umkehr- und 

rückhaltlosen Aufopferung des Sinns ist das absolut Komische.“67 

Derrida betonte diesen Moment, der Bataille in ein Gelächter ausbrechen 

ließ.68 Bataille brach aber nicht nur in ein Gelächter aus, er wies auch auf die Lä-

cherlichkeit hin, mit der Hegel am Sinn des Todes festhielt. Dabei ging es um 

jenen Moment, in dem die Vernunft vom Kampf auf Leben und Tod ablässt und 

sich dem Herrn unterwirft, um in eine Welt der Arbeit einzutreten. In dem Buch 

Die Tränen des Eros führte Bataille aus: „Zu Beginn des 19. Jahrhunderts hat 

Hegel darauf hingewiesen, daß die sich aus der Versklavung des Menschen her-

leitenden Rückwirkungen des Krieges auch eine günstige Seite hatten. Nach He-

gel hat der heutige Mensch mit der kriegerischen Aristokratie der Frühzeit wenig 

 

66  Bataille zitiert nach Derrida 1976, S. 390. Vgl. Bataille 1988, S. 336, ebenso Bataille 

2018a, S. 49f. 

67  Derrida 1976, S. 389 (Hervorhebungen im Original). 

68  Vgl. Derrida 1976, S. 387. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 119 

 

gemein. Der heutige Mensch ist im wesentlichen ein Arbeiter. Selbst die Reichen 

und die herrschenden Klassen arbeiten im allgemeinen, wenigstens in beschei-

denem Maße. Jedenfalls ist es der Sklave und nicht der Krieger, der als der wah-

re Schöpfer des materiellen Wohlstands und der Zivilisation kraft seiner Arbeit 

die Welt und mit der Welt sich selbst verändert hat.“69 

Nancy schloss in Anknüpfung an Batailles Aufsatz Hegel, la mort et le sacri-

fice an und formulierte in seiner Studie The Unsacrificeable: „But finitude is not 

a moment in a progress or an economy. A finite existence does not have to let its 

meaning spring forth through a destructive explosion of its finitude. Not only 

does it not have to do so; in a sense it cannot even do so: through rigorously, 

through according to its Ereignis, finitude signifies that existence cannot be sac-

rificed.“70 

In der rigorosen Zurückweisung einer ökonomischen Rationalität in Bezug 

auf Fragen der menschlichen Sozialität, ob sie nun mit Formen des Kampfes, der 

Anerkennung oder dem Opfer rechnet oder mit dem Aufschub des Todes und der 

Arbeit, wies Bataille auf Manifestationen des Zusammenlebens hin, die ambiva-

lent bzw. aporetisch strukturiert sind. Bataille schrieb in das menschliche Zu-

sammenleben eine Ökonomie von Verausgabung und Verschwendung ein, eine 

Ökonomie, die jedwede Instanzen oder Strukturen unverschont lässt. Blanchot 

bezeichnete diese Momente einer unbeschränkten Ökonomie, die von Bataille 

beschrieben wurden, als eine Bestreitung der Existenz, die nur eine negative 

Gemeinschaft zulässt: Eine Gemeinschaft derjenigen, die keine Gemeinschaft 

haben. Diese Ökonomie, die ihren Haushalt verschwendet, nannte Bataille auch 

eine Bewegung von Abstoßung und Anziehung. Darüber hinaus betonte Bataille 

in seinem Vortrag über Die soziale Struktur, den er am Collège de Sociologie 

hielt, jedoch ein weiteres Element, das das menschliche Zusammenleben aus-

zeichnet: „[…] der Kern der menschlichen Siedlung ist nicht nur der Mittelpunkt 

einer Bewegung von Abstoßung und Anziehung im periodischen Rhythmus. 

Ebenso verdient es Aufmerksamkeit, daß dieses Zentrum die Fähigkeit besitzt, 

Leichname anzuziehen – jedesmal, wenn ein Todesfall den normalen Gang der 

allgemeinen Existenz unterbricht.“71 

 

 

 

69  Bataille 1993, S. 64f. 

70  Nancy 1991a, S. 35 (Hervorhebungen im Original). 

71  Bataille 2012c, S. 140. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

BLANCHOT LIEST DURAS 

 

Im zweiten Teil des Buches Die uneingestehbare Gemeinschaft beschäftigte sich 

Blanchot mit Duras’ Erzählung Die Krankheit Tod. Auch in dieser Lektüre nahm 

er Batailles Forderung nach einer Gemeinschaft auf. Doch bevor er auf Duras’ 

Text zu sprechen kam, brachte Blanchot die Forderung des Acéphale-

Experiments mit dem Aufbruch im Mai 1968 im Zusammenhang, mit einem Er-

eignis also, das die „erlaubten oder erwarteten sozialen Formen umstieß“.72 Mit 

der Zerstörung der Gesellschaft, die in jenen Tagen anbrach – auch wenn sie nur 

eine kurze Zeit währte –, zeigte sich eine „explosive Kommunikation“:73 Eine 

„Offenheit, die es einem jeden ohne Unterschied der Klasse, des Alters, des Ge-

schlechts oder der Bildung erlaubte, mit dem Erstbesten zu verkehren wie mit 

einem bereits geliebten Wesen, gerade weil er der Unbekannt-Vertraute war.“74 

Blanchot beschrieb dieses spontane Zusammenkommen als eine „noch nie 

gelebte Art von Kommunismus“,75 der sich jenseits eines kalkulierten Nutzens, 

ohne ein angestrebtes Ziel und ohne Arbeit an einem Projekt manifestierte. Es 

war ein Kommunismus, der sich nicht am Ende der Geschichte, nach all den 

Kämpfen und dem Arbeiten, einstellt, sondern sich in der Unterbrechung der he-

gelschen Dialektik, im Abbruch der Kämpfe und des Arbeitens ereignete. Dieses 

kommunistische Zusammensein fern von einer Ökonomie ließ es zu, dass die 

Unterschiede zwischen den Klassen und den Geschlechtern, in der Bildung und 

im Alter wie jene, die aus der Herkunft und Abstammung resultieren, keine Be-

deutung mehr hatten. Emphatisch hob Blanchot hervor, dass jeder etwas zu sa-

gen hatte: „Das Sagen hatte Vorrang vor dem Gesagten. Die Poesie war alltäg-

lich geworden.“76 Ständig wurden Treffen und Foren abgehalten, auf denen de-

battiert, diskutiert und gestritten wurde, rücksichtslos gegenüber Formen der 

Konvention und der Autorität. 

Ohne Naivität wies Blanchot darauf hin, dass sich zwar mit der Macht- und 

Gestaltlosigkeit der 68er-Ereignisse eine politische Schrankenlosigkeit etablierte, 

jedoch wurde diese spontane und uneingeschränkte Kommunikation nicht geför-

dert und durch nichts geschützt, um sich von Dauer ereignen zu können. So heißt 

es bei Blanchot: „Alles wurde akzeptiert. Die Unmöglichkeit, einen Feind zu er-

kennen, eine besondere Form der Feindschaft in Rechnung zu stellen – das be-

 

72  Blanchot 2007b, S. 54. 

73  Blanchot 2007b, S. 54 (Hervorhebungen im Original). 

74  Blanchot 2007b, S. 54. 

75  Blanchot 2007b, S. 55 (Hervorhebungen im Original). 

76  Blanchot 2007b, S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 121 

 

lebte, aber beschleunigte die Auflösung, die im Übrigen nichts aufzulösen 

brauchte, seitdem das Ereignis stattgefunden hatte. Das Ereignis? Und hatte es 

denn stattgefunden?“77 

Diese Art von Kommunismus, wenn er sich überhaupt je ereignete, konnte 

nicht von Dauer sein. Er verwirklichte sich, „um sich sogleich zu verlieren“.78 

Diese Gemeinschaft, die sich in jenen Tagen ereignete, so parallelisierte Blan-

chot das Geschehen vom Mai 1968 mit Batailles Gemeinschaftsforderung, dieses 

Volk ohne Dauer, dieser schrankenlose Kommunismus war da und zugleich 

wieder verschwunden. Er verschwand, ohne Strukturen oder Fundamente zu hin-

terlassen, auf denen eine kommende Gemeinschaft hätte bauen, auf denen sie 

sich stabilisieren hätte können. Diese Gemeinschaft kommt wie sie geht: spontan 

und unkalkulierbar. Deshalb wird das Volk, dieser machtlose Souverän, von al-

len Instanzen der Macht gefürchtet. Im Ereignis des Kommunismus erfindet sich 

die Gemeinschaft stets neu und verwirft im gleichen Moment alle sozialen In-

stanzen und Strukturen. In seinem Auftreten behauptet das Volk, die Grundlage 

des Sozialen zu sein. Ebenso löst es in seinem souveränen Verschwinden das 

Soziale auf und entzieht allen Instanzen und Strukturen die Macht. 

Nach seinen Ausführungen zu Batailles Gemeinschaftsforderung wie auch 

nach den Anmerkungen zur „machtlosen Macht“79 des Volkes kam Blanchot mit 

der Lektüre von Duras’ Theaterstück Die Krankheit Tod auf die Liebenden zu 

sprechen. Dem Volk trotz aller Unterschiede vergleichbar, bildet die Welt der 

Liebenden ebenfalls eine Gemeinschaft, die sich dem Sozialen und dem Staat, all 

deren Institutionen der Macht entzieht. Ohne dass Blanchot es explizit betonte, 

setzte er in dem Duras-Kommentar seine Überlegungen zum Problem der Nega-

tivität fort, jene Negativität, die bereits Bataille anhand Hegels diskutierte.80 

 

77  Blanchot 2007b, S. 56. 

78  Blanchot 2007b, S. 58. 

79  Blanchot 2007b, S. 59. 

80  Nancy gab hingegen zu bedenken, dass Blanchot aus der Frau in Duras’ Theater-

stück eine Christus-Figur machte. Nancy betonte: „[Die Frau] gibt ihren Körper dem 

Mann, wie Christus uns seinen Körper gegeben hat, in einer unvordenklichen (im-

mémorial) Weise. […] Er schreibt, dass der Körper der Frau mythisch ist. Und die 

Frau scheint zum Mythos zu werden durch ihre Verwandlung in Christus. Und für 

diese Interpretation zeichnet sich Blanchot wirklich verantwortlich: Die Gabe des 

Körpers und das Verschwinden der Frau werden ganz explizit mit dem Tod Christus 

verglichen.“ Nancy 2015b, S. 51f (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Hegel bestimmte die Ehe, und damit auch die Familie, als eine erste Rechts-

form.81 Die Welt der Liebenden, um die es Blanchot in der Auseinandersetzung 

mit Duras hingegen ging, ist bei weitem keine Keimzelle des Staates, keine erste 

Rechtsform einer sittlichen Gemeinschaft. Im Staat und für den Staat gibt es die 

Liebe nicht, so wie das Liebespaar für den Staat auch keine Rechtsbeziehung 

bildet. Für den Staat ist die Liebe keine Rechtsordnung, auf die er Einfluss aus-

üben, in die der Staat bestimmend und regelnd eingreifen könnte. Hegel sprach 

von der Natürlichkeit und Lebendigkeit der Liebe. Obzwar das Liebespaar eine 

Gemeinschaft ist, ein Zusammensein mit einem Anderen oder einer Anderen, 

wohnt dem Paar ein asozialer Zug inne, wodurch es der Gesellschaft und dem 

Staat entrückt ist. So muss Hegel in dem Buch Grundlinien der Philosophie des 

Rechts zwischen der Liebe, einer leidenschaftlichen Liebe, und der Ehe differen-

zieren: „[D]ie Liebe, welche Empfindung ist, läßt die Zufälligkeit in jeder Rück-

sicht zu, eine Gestalt, welche das Sittliche nicht haben darf. Die Ehe ist daher 

näher so zu bestimmen, daß sie die rechtlich sittliche Liebe ist, wodurch das 

Vergängliche, Launenhafte und bloß Subjektive derselben aus ihr verschwin-

det.“82 

Liebespaare kümmern sich nicht um die Welt der Anderen, um Nachbarn, 

um soziale Konventionen, um die Gesellschaft oder um den Staat. Dieser Paar-

welt sind die Rivalitäten, das Teilen, das Ressentiment, die Regeln, das Recht, 

der Ausgleich, die Kompromisse wie auch die Welt der Zwecke etwas Äußerli-

ches und Fremdes. Zu der den Liebespaaren äußerlichen Ehe gehören aber auch 

die Dauer, die Verantwortung, das Eigentum, das Vermögen und die Sorge, die 

immer auch eine Vorsorge ist. Erst der Dritte wirft (wie auch alle folgenden Per-

sonen) die Fragen nach einer gerechten Aufteilung auf und führt die Kämpfe um 

eine Verteilung in die Welt der Paare ein. Schon Kant verwies darauf, dass der 

Krieg und der Streit erst mit der Anwesenheit des Dritten auftauchen.83 Auch 

Levinas machte deutlich, dass „das Wort Gerechtigkeit viel eher in der Bezie-

hung mit dem Dritten angebracht [ist] als in der Beziehung mit dem Anderen“,84 

mit dem Nächsten. Allerdings insistierte er darauf, dass im Anderen stets der 

Dritte schon von vornherein gegenwärtig ist, denn „im Erscheinen des Anderen 

als solchen sieht mich und geht mich bereits der Dritte an“.85 

 

81  Vgl. Hegel 1970, S. 307ff.  

82  Hegel 1970, S. 310. 

83  Vgl. Kant 1993c, S. 86. 

84  Levinas 1985, S. 101 (Hervorhebungen im Original). 

85  Levinas 1985, S. 102. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 123 

 

Und dennoch, trotz dieser Bedürfnislosigkeit an Welt, trotz des Reduktio-

nismus auf eine Zweiheit, dieser asozialen Eigenheit der Liebespaare, deren Sinn 

sich um die Zweisamkeit dreht, liegt ihnen auch ein Moment inne, der sie stets 

zu einer Trennung bereit sein lässt. So schnell und spontan die leidenschaftliche 

und sinnliche Begegnung mit einer zufälligen Person zustande kam, so schnell 

können sich die Bande zwischen den Paaren auch wieder lösen. Die Geselligkeit 

des Liebespaares ist eine „stets zur Trennung bereiten Verbindung“,86 wie Blan-

chot schrieb. Hegel wies auf die Launenhaftigkeit und Vergänglichkeit der Liebe 

hin. 

Im Zusammenhang jener Gemeinschaften, die sich durch die Liebe finden 

und schon von Anfang an in Trennung leben, notierte Blanchot in Anknüpfung 

an Debray das Wort von der „dürren Einsamkeit der anonymen Kräfte“.87 Die 

dürre Einsamkeit der liebenden Zweisamkeit stellt eine derart „singuläre Bezie-

hung“88 dar, die in einem Antagonismus zur Ehe und zur Familie steht. Während 

die Ehe und die Familie von Dauer sein sollen – sofern die Ehe an die Familie 

und an die Vorsorge, und damit an das Zeugen von Kindern und an deren Erzie-

hung, wie bei Hegel, geknüpft ist – und als Formen der Sittlichkeit dem Zufälli-

gen und Sinnlichen entwachsen sind, so wohnt der Liebe die fatale Aporie inne, 

dass ihr Verlangen und ihre Obsession, dem Anderen oder der Anderen nah zu 

sein, scheitern muss und die „Form der Unmöglichkeit zu lieben annimmt“.89 

Ob nun Duras’ Theaterstück Die Krankheit Tod mit diesem Scheitern und 

dieser Unmöglichkeit der Liebe zu tun hat, ließ Blanchot offen. Jedoch war ihm 

Duras’ Text Anlass genug, sich mit der uneingestehbaren Gemeinschaft zu be-

schäftigen, mit jener Gemeinschaft, deren Geheimnis es ist, verschwunden zu 

sein und nicht zu existieren, eine Gemeinschaft, die Blanchot schon in Batailles 

Acéphale-Projekt wirken sah. 

Es ist nicht sicher, um was für eine Gemeinschaft es sich handelt, die Duras 

in ihrem Stück beschrieb. Die Differenzierung zwischen Liebe und Ehe scheint 

nicht unbedingt zu helfen. Die Beziehung, die von Duras durchgespielt wurde, 

lässt alle hegelschen Unterscheidungen zwischen der Liebe und der Ehe ver-

schwimmen. Während sich für Hegel die Ehe durch einen Vertragsabschluss und 

in ihrer Dauerhaftigkeit auszeichnete, galt ihm die Liebe als kurzweilig, launen-

 

86  Blanchot 2007b, S. 59. 

87  Blanchot 2007b, S. 60. Leider gab Blanchot keine Referenz zu Debray an. 

88  Blanchot 2007b, S. 60. 

89  Blanchot 2007b, S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

haft, jedoch als jene Vereinigung zwischen Menschen, die „nur unter Lebendi-

gen“90 stattfindet. 

In Duras’ Stück wird nun eine kurz andauernde, aber körperlich-sinnliche 

und leidenschaftliche Beziehung zwischen einem Mann und einer Frau vorge-

führt. Vermutlich treffen sie sich in einem Hotelzimmer. Die Beziehung ist in-

tim. Dass es sich bei der Frau um eine Prostituierte handelt, wird kategorisch 

verneint: „Sie [die Frau; Anm.d.V.] schüttelt den Kopf.“91 Auch wenn es die 

Frau ablehnt, als eine Prostituierte behandelt und verstanden zu werden, so hat 

sie sich doch für die Nächte, die sie mit dem Mann verbringt, bezahlen lassen. 

Zwischen dem Mann und der Frau gibt es einen Vertrag, in dem sie vereinbaren, 

mit dem Mann bezahlte Nächte zu verbringen. Hingegen gibt es keinerlei Hin-

weise dafür, dass diese „Beziehung auf Zeit“ einer Ehe oder einer lebendigen 

Liebe, einer Liebe zwischen Lebendigen, entspricht. Obwohl: Es gibt einen Ver-

trag. Es gibt ein gewisses Vermögen. Die Verteilung des Geldes spielt eine Rol-

le. Wiederum besteht die Beziehung der Beiden nur für ein paar Tage. Zudem ist 

die Welt der Liebenden derart abgeschlossen, dass sie sich nur auf sich selbst 

beziehen. 

Irgendwann weckt der Mann die Frau und fragt sie, „weshalb sie dem Ver-

trag der bezahlten Nächte zugestimmt habe. Sie antwortet mit schlaftrunkener, 

fast unhörbarer Stimme: Weil ich, von dem Augenblick an, da Sie mich anrede-

ten, sah, daß Sie befallen waren von der Krankheit Tod.“92 

Mit der Bemerkung, dass sie, die Frau, dem Vertrag zustimmte, und damit 

auch auf die für ein paar Tage und Nächte andauernde Gemeinschaft mit dem 

Mann einging, weil er von der Krankheit Tod befallen war, entfernte sich Duras 

von all dem, was Hegel über die Liebe und die Ehe sagte. Duras’ Liebende sind 

keine Lebendigen, die füreinander da sind. Die Frau breitet sich vor dem Mann, 

durch einen Vertrag geregelt, für Geld aus. „Sie sagt: Ich bin doch da, schauen 

Sie, ich bin vor Ihnen. Sie sagen: Ich sehe nichts. Sie sagt: Versuchen Sie zu se-

hen, das ist im Preis inbegriffen.“93 

Hegel musste hingegen der Ehe die Lebendigkeit der Liebe voraussetzen. Er 

beschrieb die Ehe als eine verrechtlichte und sittliche Liebe, jedoch musste er 

diese Liebe der Ehe voraussetzen, damit auch sie eine Gemeinschaft von Leben-

digen bleibt. In Anerkennung des Vergänglichen und Launenhaften einer Liebe, 

die eine Ehe von Lebenden voraussetzt, musste Hegel die Ehe mit einer ihr äu-

 

90  Hegel 1986, S. 245. 

91  Duras 2000, S. 29. 

92  Duras 2000, S. 29. 

93  Duras 2000, S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 125 

 

ßerlichen Hürde stützen und schützen: „Weil die Ehe das Moment der Empfin-

dung enthält, ist sie nicht absolut, sondern schwankend und hat die Möglichkeit 

der Auflösung in sich. Aber die Gesetzgebungen müssen diese Möglichkeit aufs 

höchste erschweren und das Recht der Sittlichkeit gegen das Belieben aufrecht-

erhalten.“94 

Woran kranken die Liebenden nun bei Duras? Von welcher Krankheit ist der 

Mann befallen, so dass die Frau den Vertrag einging, der die bezahlten Nächte 

regelt? Blanchot kam zu dem Schluss, dass der Mann daran stirbt, „nicht gelebt 

zu haben, er stirbt, ohne daß sein Tod der Tod irgendeines Lebens wäre (er stirbt 

also nicht oder sein Tod beraubt ihn eines Mangels, von dem er niemals Kennt-

nis erlangen wird)“.95 

Obwohl der Mann tot ist, will er versuchen zu lieben, will er versuchen die 

Frau zu lieben. Tagelang, wochenlang, auch ein Leben lang. Jedoch lehrt sie ihn 

die Einsamkeit. Sie zeigt ihm die Einsamkeit, je näher er ihr kommt. Letztlich 

weiß er nicht, „ob dieser neue Körper, den er erreicht, ohne ihn erreichen zu 

können, ihn weniger einsam macht oder ihn im Gegenteil einsamer werden 

läßt“.96 Er entdeckt mit ihr, dass es möglich ist, nicht zu wissen, obwohl er sie 

mit seinen Augen ansieht, obwohl seine Hände sie berühren, obwohl sein Körper 

ihren Körper berührt. 

Etwas später stellt der Mann der Frau die Frage: „[…] wie das Gefühl, zu 

lieben, entstehen könne. Sie antwortet Ihnen [dem Mann; Anm.d.V.]: Vielleicht 

durch einen jähen Riß in der Logik des Universums. Sie sagt: Niemals durch den 

Willen. Sie fragen: Könnte das Gefühl, zu lieben, auch noch durch etwas anderes 

entstehen? Sie flehen sie an zu reden. Sie sagt: Durch alles, den Flug eines 

Nachtvogels, einen Schlaf, einen Traum, das Nahen des Todes, ein Wort, ein 

Verbrechen, durch einen selber, durch das Ich, plötzlich, ohne, daß man weiß, 

wie einem geschieht. Sie sagt: Schauen Sie. Sie öffnet die Beine, und zwischen 

ihren Beinen sehen Sie endlich das Dunkel der Nacht. Sie sagen: Da war sie, die 

schwarze Nacht, da ist sie. Sie sagt: Komm. Sie kommen. In ihr, weinen Sie 

wieder. Sie sagt: Hör auf zu weinen. Sie sagt: Nehmen Sie mich, damit es getan 

ist. Sie tun es, Sie nehmen sie. Es ist getan. Sie schläft wieder ein.“97 

 

94  Hegel 1970, S. 315. 

95  Blanchot 2007b, S. 89. Vgl. Duras 2000, S. 29f. 

96  Blanchot 2007b, S. 91. 

97  Duras 2000, S. 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Letztlich wird die Frau verschwinden. Nachdem alles vollbracht ist, nachdem 

alles getan ist, wird sie in der Nacht entschwinden: „Sie ist in der Nacht gegan-

gen. Der Abdruck des Körpers ist noch in den Tüchern, kalt.“98 

Blanchot schloss sein Buch nach den Untersuchungen zur Acéphale-

Gemeinschaft, zu den Gemeinschaften vom Mai 1968 und zu den Liebenden bei 

Duras mit dem Befund ab, dass eine uneingestehbare Gemeinschaft bedeutet, 

dass diese Gemeinschaft „sich nicht eingesteht, oder aber daß sie so beschaffen 

ist, daß es keine Geständnisse gibt, die sie enthüllen, da man jedesmal, wenn 

man von ihrer Seinsweise gesprochen hat, ahnt, daß man nur das an ihr erfaßt 

hat, was sie als verfehlte existieren läßt“.99 

Die Gemeinschaft, wie sie Blanchot mit Bataille und Duras aufzuzeigen ver-

suchte, ist ein Zusammensein, das keinerlei Geständnis über seine Beschaffen-

heit, über seinen Status, abgibt. Egal welche methodischen Zugänge gewählt 

werden, die Gemeinschaft wird keinerlei Geständnisse abgeben. Und dennoch 

wird über ihre Seinsweise viel geschrieben und gesprochen. Diskurs über Dis-

kurs. Diese Beredsamkeit ist ihr Schweigen, das nichts preisgibt. Das Zusam-

mensein ist eine Gemeinschaft mit ungewissem Ausgang. Von der Gemeinschaft 

werden wir nicht wissen, um was für eine Gemeinschaft es sich handelt. Und 

dennoch, so Blanchot, besitzt das beredte Schweigen „eine zwingende politische 

Bedeutung [… die …] uns nicht erlaubt, uns nicht für die Gegenwart zu interes-

sieren, die, indem sie unbekannte Räume der Freiheit eröffnet, uns für neue, stets 

bedrohte, stets erhoffte Beziehungen verantwortlich macht, zwischen dem, was 

wir Werk nennen, und dem, was wir Werklosigkeit nennen.“100 

Diese Gemeinschaft gründet weder auf der Anerkennung zwischen den Sub-

jekten noch auf der Entscheidung einer Souveränität, oder auf einer Gemein-

schaft der Not, zu der die Menschen im Sturm der Gefahr zusammenrücken, 

sondern vielmehr auf ihrer ihr selbst unbekannten Öffnung. Das ist ihre Chance. 

Sie ist keine Vision oder visionär, vielmehr ist sie eine Negativität: Ein Desaster. 

Ein Desaster ohne ein Ende und ohne Offenbarung. Eine Apokalypse ohne Apo-

kalypse.101 In dem Sinne ist die Gemeinschaft eine Gemeinschaft jener, die keine 

Gemeinschaft haben. Sie ist eine Gemeinschaft des Exils: mit Menschen, die ihr 

Asyl als Tote und nicht als Lebendige dort finden, wo sie nie Zuhause sein wer-

den. 

 

98  Duras 2000, S. 67. 

99  Blanchot 2007b, S. 97. 

100  Blanchot 2007b, S. 97f. 

101  Vgl. Hill 1997, S. 208. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Jean-Luc Nancy 

 

 

DER ENTZUG DES POLITISCHEN 

 

Während Levinas im Zuge seines Studienaufenthaltes in Freiburg Heideggers 

Vorlesung besuchte und noch zu dessen Lebzeiten mit seinen Schriften in Aus-

einandersetzung trat, hatten Blanchot, Nancy und Derrida keine persönlichen 

Kontakte zu Heidegger. Alle vier Philosophen zählen aber dennoch in Frank-

reich zu den bedeutendsten Protagonisten in der Diskussion um die politischen 

Implikationen von Heideggers Philosophie, auch wenn deren Wirkung bei Blan-

chot nicht offensichtlich scheint. Zwar teilten Levinas, Blanchot, Nancy und 

Derrida einige gemeinsame Interessen in der Debatte um Heideggers Ansätze 

und in der Auseinandersetzung mit der politischen Philosophie, jedoch gestalte-

ten sich die Beziehungen und Divergenzen untereinander schon aufgrund des Al-

ters und der persönlichen Verhältnisse recht unterschiedlich. Levinas und Blan-

chot waren miteinander befreundet und beide unterhielten eine Aufmerksamkeit 

dem gegenüber, was als das Fremde bezeichnet werden kann. Derrida pflegte zu 

Levinas, Blanchot wie zu Nancy freundschaftliche Beziehungen. Für seine phi-

losophischen Arbeiten wählte er jedoch nur einzelne Aspekte der befreundeten 

Autoren zum Thema Zusammenleben ohne Gemeinschaftssinn aus, um diese in 

differenzierter Weise zu kommentieren. Einmal rückten die Begriffe der Fremd-

heit, des Friedens und der Freundschaft in den Mittelpunkt der Betrachtungen 

Derridas, ein anderes Mal waren es die Begriffe der Souveränität, der Gewalt 

und der Entscheidung, die relevant wurden. Nancy, der Jüngste unter den vier 

Protagonisten, pflegte vor allem zu Derrida eine Freundschaft, während sich 

zwischen ihm und Blanchot gerade in der Diskussion um das Zusammenleben 

ohne Gemeinschaft eine – für Außenstehende kaum nachzuvollziehende – Un-

stimmigkeit ergab. 

In ihrer Untersuchung zu Nancy unterschied Morin drei Stufen einer „con-

ceptualization of the political“, die bei ihm zu finden sind:1 1. Stufe: Der Entzug 

des Politischen, den Nancy zusammen mit Lacoue-Labarthe Anfang der 1980er 

 

1   Morin 2012, S. 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Jahre ausgearbeitet hatte. 2. Stufe: Die Praxis der Verkettung und der Ver-

knotung als eine politische Handlung. Dieses Konzept entwickelte Nancy in Der 

Sinn der Welt2 zu Beginn der 1990er Jahre. 3. Stufe: Als derzeit letzte Stufe der 

Auseinandersetzung mit dem Politischen bestimmte Morin Nancys Beschäfti-

gung mit der Demokratie, wobei sie hierbei explizit sein Buch Wahrheit der 

Demokratie3 hervorhob. 

Zusätzlich zu diesen drei von Morin definierten Stufen der Auseinanderset-

zung mit dem Politischen möchte ich aber auch Nancys Untersuchungen zur 

Gemeinschaft und zum Kommunismus erwähnen, die ebenfalls für dieses Thema 

relevant sind. Es steht außer Frage, dass die Gemeinschaft und das Politische bei 

ihm miteinander in Beziehung stehen. In seinen Untersuchungen wurden beide 

Begriffe von ihm miteinander verschränkt. In seinem Buch Der Sinn der Welt 

sprach er vom Politischen als dem Ort des Gemeinschaftlichen. Dort heißt es 

wörtlich: „Das Politische ist der Ort des Im-Gemeinsamen [l’en-commun] als 

solchem. Oder auch der Ort des Zusammen-Seins.“4 

Für seine Untersuchungen zur Gemeinschaft, zum Kommunismus wie zum 

Politischen waren Nancys Beschäftigungen mit Heideggers Mitsein, sowie mit 

Hegel, Marx, Bataille, Levinas, Blanchot und Derrida zentral. Wie Heidegger, 

der das Mitsein, aber auch die griechische Politeia, keineswegs als etwas Politi-

sches, als einen Staat oder als eine Republik verstand, so verstand auch Nancy 

das Politische keinesfalls als etwas Gegebenes, etwa als eine politische Einheit 

oder als eine gegründete Verfassung einer bestimmten Bevölkerung mit einem 

Territorium, einer Rechtsordnung und festgelegten Außengrenzen. Hingegen ist 

die Polis in Nancys Auslegung ein Raum von Beziehungen, die der Mensch mit 

anderen Menschen unterhält, ein Ort, an dem der Mensch mit Anderen in Bezie-

hung steht. In diesem Sinne ist das Politische als der Ort des Zusammenseins 

und des Mitseins zu verstehen und nicht als ein kartografisierbares, absteckbares, 

vor inneren wie äußeren Feinden zu verteidigendes und juridifizierbares Territo-

rium. Die Politeia ist vielmehr das Ereignis von Beziehungen. Für Nancy war 

Heideggers Auslegung des Mitseins als eine Existenz des In-der-Welt-seins mit 

Anderen in Sein und Zeit wegweisend, auch wenn er sich von dessen Appell an 

 

2   Vgl. Nancy 2014b, S. 155ff. 

3   Nancy 2008a. 

4   Nancy 2014b, S. 127 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 129 

 

die Gemeinschaft des deutschen Volkes in der Rektoratsrede wiederholt und ve-

hement distanzierte.5 

Im November 1980 gründete Lacoue-Labarthe auf Anraten Derridas gemein-

sam mit Nancy das Centre de Recherches Philosophiques sur la Politique. Für 

etwa vier Jahre war die institutionelle Einrichtung tätig, um philosophische Fra-

gen zum Politischen zu erörtern. Während dieser Zeit publizierten Lacoue-

Labarthe und Nancy aus dem Diskussionsrahmen heraus mittels einer gemein-

samen Autoren- und Herausgeberschaft mehrere einflussreiche Schriften. Zu 

diesen gehören: 1. Les Fins de l'homme. À partir du travail de Jacques Derrida. 

Colloque de Cerisy-la-Salle6 (1981), 2. Rejouer le politique7 (1981), 3. Les 

méchanismes du fascisme8 (1981) und 4. La politique du retrait9 (1983). Eine 

Auswahl der eigenen Texte publizierten Lacoue-Labarthe und Nancy als eine 

Rückschau noch einmal im Jahr 1997 in dem englischsprachigen Buch Retrea-

ting the Political.10 

Dem Vorschlag Derridas folgend, einen institutionellen Rahmen für die phi-

losophische Behandlung des Politischen aufzubauen, wurde – im Anschluss an 

das Kolloquium Les Fins de l'homme, das zwischen dem 23. Juli und dem 2. 

August 1980 in Cerisy-la-Salle abgehalten wurde – durch die Initiative von La-

coue-Labarthe und Nancy umgesetzt. In der Woche des Kolloquiums galt es, 

nicht nur den fünfzigsten Geburtstag Derridas zu feiern, sondern das Kolloquium 

stellte auch einen in Derridas Buch Randgänge der Philosophie schon im Jahr 

1972 veröffentlichten Text in den Mittelpunkt der Diskussion. Dabei handelte es 

sich um den Vortrag Fines hominis,11 den Derrida im Oktober 1968 beim Kollo-

quium Philosophy and Anthropology in New York hielt. In diesem Vortrag be-

handelte Derrida nicht nur Heideggers Ausführungen zum Menschen als Ek-

sistenz, sondern stellte ebenso die politischen Implikationen heraus, die eine 

anthropologische Lektüre der Phänomenologie bei Hegel, Husserl und Heideg-

 

5   Vgl. Wagner, Niederberger, Köveker 2002, S. 36f. Vgl. ebenso Norris 2011 zu 

Nancys Auseinandersetzung mit Heidegger und Schmitt. Zu Nancys Heidegger-

Rezeption vgl. auch Elden 2000, Critchley 1999. 

6   Lacoue-Labarthe, Nancy 1981a. 

7   Lacoue-Labarthe, Nancy 1981b. 

8   Lacoue-Labarthe, Nancy 1981c. Eine überarbeitete Fassung von Les méchanismes 

du fascisme erschien dann 1990 unter dem Titel The Nazi Myth. Vgl. Lacoue-

Labarthe, Nancy 1990. 

9   Lacoue-Labarthe, Nancy 1983. 

10  Lacoue-Labarthe, Nancy 1997. 

11  Derrida 1988a, S. 119ff. Vgl. Peeters 2013, S. 457ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

ger mit sich bringt. In diesem Zusammenhang sprach er die Frage des Subjekts, 

die Institution der Philosophie wie auch das Problem der Nation und der Interna-

tionalität der Philosophie an. Ebenso hob Derrida hervor, dass er den Text im 

April 1968 abfasste und schilderte den politisch-historischen Kontext, unter dem 

der Vortrag entstand: „Jene Wochen waren – man wird sich erinnern – die der 

Eröffnung der Vorgespräche für einen Frieden in Vietnam und des Mordes an 

Martin Luther King. Etwas später, im Augenblick als ich diesen Text in die Ma-

schine schrieb, wurden die Pariser Universitäten, zum erstenmal auf Verlangen 

eines Rektors, von den Kräften der bestehenden Ordnung besetzt, dann in der 

aufgewühlten Bewegung, von der Sie wissen, von den Studenten zurückerobert. 

Dieser historische und politische Horizont würde eine ausführliche Analyse er-

fordern. Ich wollte die historischen Bedingungen, unter denen ich diese Mittei-

lung vorbereitet habe, markieren, datieren und Sie daran teilhaben lassen. Sie 

scheinen mir mit vollem Recht dem Feld und der Problematik unseres Colloqui-

ums anzugehören.“12 

Auch wenn sich Derrida immer wieder mit Motiven und Themen beschäftig-

te, die das Politische berühren, auch wenn er sich wiederholt mit politisch-

institutionellen Zwängen konfrontiert sah und sich zu ihnen äußerte, so stellte 

Lacoue-Labarthe im Rahmen des Kolloquiums die „politisch oder ethisch-

politisch ausdrücklichsten Gesten“13 der Dekonstruktion zum ersten Mal heraus. 

Letztlich war es auch die Absicht von Lacoue-Labarthe und Nancy mit der Kon-

zeption und der Durchführung des Kolloquiums die immense Bedeutung des Po-

litischen in Derridas Schriften hervorzuheben. Sie wiesen auf die Notwendigkeit 

hin, sich dieser Dimension des Philosophischen, der Dekonstruktion des Politi-

schen, zuzuwenden. Lacoue-Labarthe sprach in seinem Vortrag davon, dass die 

Dekonstruktion jedoch nicht nur eine Kritik des Politischen ist, um das Politi-

sche zu reformieren oder zu revolutionieren, um dem Politischen eine andere 

Form zu geben, vielmehr ist die Dekonstruktion in diesem Sinne radikaler, wenn 

nicht abgründiger.14 Nancy und Lacoue-Labarthe nahmen für sich in Anspruch 

 

12  Derrida 1988a, S. 122. Sparks wies darauf hin, dass Derrida sein Manuskript am  

12. Mai 1968 als fertig gestellt datierte. Vgl. Sparks 1997, S. XVIII.  

13  Lacoue-Labarthe 2003, S. 236. Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 57. 

14  Keenan formulierte auf der Benjamin-Tagung On the Necessity of Violence for Any 

Possibility of Justice, die 1991 von der Zeitschrift Cardazo Law Review zu Derridas 

Essay Gesetzeskraft zur Frage der Gewalt ausgerichtet wurde, die folgende Frage, 

die den Anmerkungen von Lacoue-Labarthe nicht unähnlich ist: „Do revolutions, to 

the extent that they are revolutions and not reactions, happen in this night of non-

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 131 

 

in politischer Hinsicht radikal und revolutionär zu sein, zugleich wussten beide 

sehr genau, dass „es kein politisches Modell mehr für eine Revolution gab.“15 

Lacoue-Labarthe betonte im Rahmen des Kolloquiums: „[D]ie Dekonstruktion 

(der Ab-bau) des Eigenen [wird] nicht einfach Kritik gewesen sein, sondern ge-

rade in seiner Schwierigkeit den Einsatz dessen markiert haben, was ich weiter 

oben, mit Absicht Heideggers Wort gebrauchend, eine wirkliche Auseinander-

setzung nannte – von der allein ausgehend es mir möglich scheint, ein tieferge-

hendes Infragestellen dessen in Gang zu bringen, was ich aus Bequemlichkeit 

weiterhin das Politische oder Ethisch-Politische nenne.“16 

Die intensive Auseinandersetzung der Dekonstruktion mit dem Politischen 

sollte nochmals mit der Hinterfragung des Begriffs beginnen. Diese Kritik sollte 

die politische Souveränität nicht neu bestimmen, indem sie diese auf andere In-

stitutionen des Politischen verschiebt, auf verschiedene Akteure und Akteurin-

nen aufteilt bzw. neue Subjekte des Politischen erfindet oder diese einer (gegen-

seitigen) Kontrolle unterwirft. Diese Prozeduren der Gründung, des Versam-

melns und der Vereinheitlichung, der Verschiebung und der Umverteilung sind 

aus der Politischen Philosophie von Grotius, Machiavelli, über Hobbes, Spinoza, 

bis hin zu Kant, Hegel und Marx bekannt. Sie bildeten die Basis, aus der sich 

später die Sozial- und Politikwissenschaften herausentwickelt haben. Lacoue-

Labarthe und Nancy ging es nicht darum, dem Politischen eine neue Form bzw. 

eine neue Einheit zu geben, um das Politische neu zu formieren und die Figuren 

der politischen Repräsentation erneut zu bestimmen. Hingegen sollte sich die 

Dekonstruktion des Politischen einerseits mit der Beziehung zwischen dem Poli-

tischen und der Philosophie beschäftigen, die zwischen ihnen besteht, anderer-

seits sollte sie aber auch die Bedingungen, die Voraussetzungen und die Mög-

lichkeiten des Politischen untersuchen. In dieser Diskussion wurde von der Not-

wendigkeit ausgegangen, dass sich das politische Denken und das Denken des 

Politischen ändern mussten. So ist es auch zu verstehen, dass Nancy stets darauf 

bestand, sich bei der Betrachtung des Politischen nicht die ontologische Refle-

xion zu ersparen. Eine Frage nach der Ontologie des Miteinanderseins war für 

ihn unvermeidbar. Für ihn sollte es eine Aufgabe bleiben, das Zusammenleben 

der Menschen, das Mitsein, das Sein-in-der-Gemeinschaft nicht als ein gemein-

 

knownledge? Must they?“ Vgl. Keenan 1991, S. 1245 (Hervorhebungen im Origi-

nal). 

15  Nancy 2015b, S. 18. 

16  Lacoue-Labarthe 2003, S. 239 (Hervorhebungen im Original). Vgl. Lacoue-

Labarthe, Nancy 1997, S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

sames Sein, als ein Zusammen-Sein zu verstehen.17 Die Analyse des Mitseins 

sollte seinen Ausgangspunkt nicht – wie stets von der Politischen Philosophie 

vollzogen – beim einzelnen Menschen nehmen, der sich mit anderen Menschen 

zusammenfindet, vielmehr zog Nancy in seiner Fragestellung eine Pluralität des 

Seins in Betracht. 

Für ein besseres Verständnis jenes Moments, das nun von Lacoue-Labarthe 

und Nancy als der „Entzug des Politischen“18 bezeichnet wurde, waren Untersu-

chungen zu Heidegger und Derrida wesentlich und unumgänglich. Dabei ging es 

um einen Entzug, der das Schwinden, die Entwertung und die Auflösung jeder 

Art von Projektion, Übertragung und Repräsentationen politischer Formung und 

Figuration bedeutet: Dieser besagt jedoch nicht, dass sich das Politische aus Be-

reichen zurückzieht, um diese anderen Diskursen zu überlassen.19 Ebenso war es 

weder Nancys noch Lacoue-Labarthes Absicht, die Philosophie zu entpolitisie-

ren. Vielmehr ist unter dem Entzug des Politischen das Politische selbst zu ver-

stehen und gehört in diesem Sinne zu dessen Wesen. 

Der Entzug des Politischen gehört zum Wesen des Politischen und ist zu-

gleich dessen Zäsur.20 Das Politische, das Wesen des gemeinschaftlichen Exis-

tierens, zieht sich in und von sich zurück. Eine Einheit des Zusammenlebens, die 

das Politische einerseits intendiert und andererseits von der Philosophie des Poli-

tischen vorausgesetzt wird, kann weder gedacht und vorgestellt noch verwirk-

licht werden. Der Entzug des Politischen wird nicht durch einen äußerlichen Akt 

bestimmt, sondern ist eine Geste des Politischen.21 Keinesfalls kommt es zum 

 

17  Vgl. Wagner, Niederberger, Köveker 2002, S. 37f. Vgl. Nancy 2015b, S. 48. 

18  Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 131. 

19  Ein Beispiel für eine derartige Verschiebung des politischen Diskurses wäre jener 

Vorgang, den der Politikwissenschaftler Crouch beschrieb. In dem Buch Postdemo-

kratie verwies er auf den Verfall demokratiepolitischer Diskurse, Institutionen, Prak-

tiken und Verfahren, der sich durch den Verlust der Dominanz politischer Kommu-

nikation auszeichnet, wobei andere, vor allem ökonomische Praktiken und Diskurse 

an Einfluss und Macht gewinnen. Crouch bezeichnete diese Entwicklungen, die mit 

dem Neoliberalismus anbrachen, als postdemokratisch und verstand darunter die 

Verlagerung des politischen Gewichts der Bürger und Bürgerinnen auf die wir-

kungsmächtige Vorrangstellung multinationaler Konzerne sowie auf verwaltungs-

technische Abläufe, deren politische Entscheidungen sodann als Sachzwänge ausge-

geben wurden. Vgl. Crouch 2008. 

20  Zur Zäsur bei Lacoue-Labarthe vgl. Lacoue-Labarthe 1990, S. 65ff, insbesondere  

S. 72. 

21  Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 113. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 133 

 

Entzug des Politischen aufgrund der Dominanz von zum Beispiel juristischen, 

ökonomischen oder soziologischen Diskursen. Wiederholt wies Lacoue-Labarthe 

auf Heideggers Bemerkungen hin, dass das Politische im Wesentlichen unpoli-

tisch ist. Zum Wesen des Politischen gehört der Entzug. Zum Politischen gehört 

es, dass sich das Politische in der Hauptsache unpolitisch zeigt. In einem Kom-

mentar zu Heideggers Einführung in die Metaphysik heißt es bei Lacoue-

Labarthe: „The essence of the political, in other words, is by itself nothing politi-

cal. No philosophical investigation can take the measure of its retreat.“22 

In dem Vortrag, den Lacoue-Labarthe während des Kolloquiums in Cerisy-

la-Salle hielt, knüpfte er an Derridas Anmerkungen zu Heideggers Einführung in 

die Metaphysik23 an. In den Anmerkungen wird unmissverständlich ausgeführt, 

dass die Bestimmung des Menschen – und die wesentliche Frage: Wer ist der 

Mensch? – stets eine „politische Tragweite“24 besitzt. Zwar besagt dies nach 

Heidegger, dass die politische Dimension einer Bestimmung des Menschen nicht 

als ein definiertes Wir bzw. als eine bestimmte Gemeinschaft (Nation, Staat, 

Kultur, Gesellschaft) identifiziert werden kann, jedoch ermöglichte die Analyse 

des unpolitischen Seins des Menschen Heidegger eine Charakterisierung des 

Mitseins als Volk. Dieselbe Analyse ließ Heidegger in der Rektoratsrede von ei-

ner Privilegierung des deutschen Volkes sprechen, ein Volk, dessen „geistige[r] 

Auftrag“25 durch einen Ruf des Seins erfolgte, den auch Heidegger vernahm und 

der ihn der NSDAP beitreten ließ. 

So machte Lacoue-Labarthe auf die paradoxe Konstellation aufmerksam, 

dass Heidegger in dem Moment, in dem er von einer politischen Bestimmung 

des Mitseins abließ und einen Entzug des Politischen konstatierte, gleichzeitig 

auf den Begriff des Volkes zurückgriff, der den anthropologisch-politischen 

Bestimmungen der Nation, der Gemeinschaft und des Staates vorausgeht.26 Dass 

diese politische Tragweite der Bestimmung nicht unterschätzt werden darf, son-

dern unheilvolle und totalitäre Dimensionen annehmen kann und annahm, darauf 

wies Lacoue-Labarthe mit Blick auf Heideggers Verhalten und dessen Schriften 

während des Nationalsozialismus und nach dem Zweiten Weltkrieg hin, wie 

auch mit Hinweis auf Arendts Begriff von der totalen Herrschaft.27 

 

22  Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 71 (Hervorhebungen im Original). Vgl. ebenso  

S. 112. 

23  Vgl. Heidegger 1983b, S. 152. 

24  Lacoue-Labarthe 2003, S. 248. 

25  Heidegger 1983a, S. 9. 

26  Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 70. 

27  Vgl. Arendt 2013, S. 814ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

In einem Beitrag zum „Politischen“ Seminar, der ebenfalls während des 

Kolloquiums in Cerisy-la-Salle eingebracht wurde, verwies Fynsk28 dagegen auf 

ein Interview mit Derrida, um einerseits dessen Verhältnis zum Politischen anzu-

sprechen und andererseits dem nachzugehen, was in den Texten Derridas als ein 

Entzug des Politischen gelten kann. Im Interview mit Derrida, das für die Zeit-

schrift Diagraphe geführt wurde, fragten ihn Kambouchner, Ristat und Sallenave 

nach der Notwendigkeit einer politischen Praxis im Zusammenhang mit seinen 

philosophischen Tätigkeiten. Derrida gab daraufhin zu bedenken: „[…] philoso-

phical activity does not require a political practice; it is, in any case, a political 

practice. Once one has fought to get that recognized, other struggles begin that 

are both philosophical and political. What are they? I have no formula that could 

gather up the answer to such a question. Nothing to add, if you like. What is  

done or not done remains readable elsewhere for the interested parties.“29 

Resümierend stellte Fynsk heraus, was für Derrida als selbstverständlich galt, 

dass sich die Philosophie nicht außerhalb von Machtstrukturen, außerhalb eines 

Systems von institutionellen Einrichtungen befindet: „It is obvious today that 

philosophy does not exist outside of the system of power and knowledge which 

structures our institutions. And that politics forms the horizon of every practice 

is perhaps, for modernity, obviousness itself – hence our difficulty in assigning a 

proper meaning to the term politics (a difficulty which, in another sense, would 

define the retreat of the political).“30 

In diesem Sinne musste Derrida sein Denken wie sein philosophisches Han-

deln nicht politisieren und in eine politische Praxis überführen, denn philosophi-

sches Denken und Handeln sind per se politische Praktiken. Philosophisches 

Handeln ist stets eine Auseinandersetzung mit Anderen und ist keinesfalls jen-

seits von Anderen. Philosophisches Handeln ist ein Mitsein-mit-Anderen, wie es 

auch nicht von den Ansprüchen und Forderungen Anderer, deren Techniken, In-

strumenten und Einrichtungen freigestellt ist. Immer wieder gibt es die Unter-

brechungen durch den Anderen, ob nun als Anforderungen, Zuwendungen, Hin-

wendungen, Zumutungen, Überforderungen, gewalttätig oder freundschaftlich, 

ob als Liebe, Hass oder Gleichgültigkeit. Dennoch scheinen die Begriffe des phi-

losophischen Handelns und der politischen Praxis alles andere als geklärt und 

festgelegt zu sein. Fynsk hob hervor: „But philosophy is also something other 

than this sort of theoretical practice – and that is to say, something other than a 

practice which would consist of producing a representation of the field of con-

 

28  Vgl. Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 89. 

29  Derrida 1995a, S. 69f (Hervorhebungen im Original). 

30  Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 89 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 135 

 

flict whilst still representing (in the sense of a delegate, a spokesperson) a given 

position.“31 

In einem Beitrag zur Eröffnung des Centre de Recherches Philosophiques 

sur la Politique im November 1980 machten Lacoue-Labarthe und Nancy noch 

einmal deutlich, dass sie ihre Arbeiten nicht als politikwissenschaftliche Unter-

suchungen, oder als Unternehmungen einer Politischen Philosophie verstanden 

wissen wollten. Ihre Frage nach dem Wesen des Politischen sollte keine Ge-

meinschaft, nichts Politisches voraussetzen, wie es der „positive (sociological, 

economic, technological) or normative (ethical, aesthetic – or political)  

discourse“32 praktiziert. Ebenso lag es ihnen fern, eine neue politische Wissen-

schaft, eine neue politische Theorie oder eine politische Praxis zu entwerfen.  

Ihre Beschäftigung mit dem Wesen des Politischen sollte nicht nur den Begriff 

hinterfragen, sondern auch die Unterschiedlichkeit der Positionen zum Begriff 

des Politischen in der Philosophie und Politischen Theorie aufzeigen. Zu unter-

suchen war für sie nicht das Politische – ob als Faktum, als Phänomen, als Zu-

stand, als Notwendigkeit oder als Utopie –, sondern die Philosophie und ihr 

Denken als das Politische: Ein Sein, das wesentlich ein Mitsein mit Anderen ist. 

Bei Lacoue-Labarthe und Nancy heißt es: „What remains to be thought by us, in 

other words, is not a new institution (or instruction) of politics by thought, but 

the political institution of so-called Western thought.“33 

Mit ihren Untersuchungen knüpften Lacoue-Labarthe und Nancy an ein phi-

losophisches Handeln an, das zwar einerseits politisch ist – ein Denken, das stets 

ein Mitsein in der Gemeinschaft mit Anderen ist –, andererseits aber auch – im 

Anschluss an Heidegger, Arendt und Derrida – den Entzug des Politischen be-

deutet. Mit Heidegger gesprochen, ist das Politische unpolitisch.34 Heideggers 

Mitsein versammelt sich (als Politeia) zwar als ein Volk, nimmt aber weder die 

Gestalt einer Nation noch die eines Staates an. Nach Arendt zeichnet sich hiermit 

ein Totalitarismus ab, der nicht mehr an tradierte politische Formen des Staates 

und der Nation gebunden ist, sondern auf Ideologien, ökonomische Werte, Mas-

senmobilisierungen und Gewalt setzt und den politischen Raum zerstört. Derrida 

entwickelte in späteren Arbeiten den Begriff der Autoimmunität35 des Politi-

 

31  Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 93 (Hervorhebungen im Original). 

32  Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 105 (Hervorhebungen im Original). 

33  Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 110. 

34  Vgl. Heidegger 1992b, S. 142. 

35  Den Begriff der Autoimmunität entwickelte Derrida in dem Vortrag Glaube und 

Wissen. Vgl. Derrida 2001a, S. 72. In späteren Arbeiten verwendete Derrida wieder-

holt diesen Begriff. Vgl. u.a. Derrida 2003a, S. 37. In einem Gespräch mit Borradori 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

schen, um den selbstmörderischen Prozess innerhalb des Politischen zu bezeich-

nen. 

 In einem später geführten Interview hob Nancy für die Zeit am Centre de 

Recherches Philosophiques sur la Politique hervor, dass er gemeinsam mit La-

coue-Labarthe eine „totalisierende Vorstellung von Politik“36 besaß. Diese Vor-

stellung von Politik stand unter dem Eindruck des Nationalsozialismus, der fa-

schistischen Bewegungen vor und nach dem Zweiten Weltkrieg, der kolonialen 

und postkolonialen Politik Europas und jenem der sozialistischen Diktaturen so-

wie deren Politik der Lager. So machten Lacoue-Labarthe und Nancy damals 

auch auf Debatten, die einen exzessiven Begriffsgebrauch des Politischen betrie-

ben und das Singuläre, „Ungleichwertige“,37 Fremde und Andere unbedenklich 

einer Politik der Öffentlichkeit, der Ökonomie und der Technik preisgaben, auf-

merksam. Sie wiesen darauf hin, dass das Politische jegliche Spezifität verliert, 

sobald alles zum Politikum erklärt wird, sobald alles politisch wird. Mit dem 

Faktum, dass alles politisch ist und zur Totalität wird, tritt ein Entzug des Politi-

schen in Kraft: Denn sobald alles politisch ist, sobald Sein immer Mitsein ist, 

gibt es nichts Politisches mehr, gibt es keinen politischen Akt mehr, gibt es 

nichts mehr, wovon sich das Politische unterscheiden könnte. Angesprochen wa-

ren damit Diskussionen, die in rechts-, aber auch in linkstotalitären Theorien ihre 

Basis fanden. Auch in Demokratien lassen sich totalitäre Elemente und Struktu-

ren finden, zumal wenn sie sich ökonomistischen und technizistischen Zwängen 

unterwerfen. Auch liberale Formen der Demokratie erliegen einem politischen 

Totalitarismus. Die Forderung Alles ist politisch zielt auf die totale Dominanz 

des Politischen ab und erhebt den Anspruch, das Sein gänzlich erfassen zu kön-

nen. Heidegger sprach in dem Zusammenhang vom Gestell38 und von der Ge-

fahr, die von der modernen Technologie ausgeht. In einem Radiobeitrag der 

 

erläuterte er: „Ein autoimmunitärer Prozeß ist, wie man weiß, jenes seltsame Verhal-

ten des Lebendigen, das sich in fast selbstmörderischer Weise daran macht, sich 

selbst, seinen eigenen Schutz zu zerstören, sich gegen seine eigene Immunität zu 

immunisieren.“ Derrida 2004a, S. 127 (Hervorhebungen im Original). 

36  Wagner, Niederberger, Köveker 2002, S. 36. 

37  In einem Vortrag, den Nancy am 17. Dezember 2011 anlässlich der Katastrophe in 

Fukushima hielt, kam er auf die Problematik der Begriffe Äquivalenz, Gleichheit, 

Gleichwertigkeit usw. zu sprechen und betonte: „Gleichheit ist nicht die Gleichwer-

tigkeit der Individuen, an die die Idee der Demokratie zunächst denken lässt […]. 

Demokratie lässt sich […] nur aus der Gleichheit der Unvergleichbaren denken 

[…].“ Nancy 2013, S. 59 (Hervorhebungen im Original). 

38  Vgl. Heidegger 1985a, S. 23ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 137 

 

Sendereihe Les vendredi de la philosophie, die vom September 2002 bis zum Ju-

li 2003 ausgestrahlt wurde, erläuterte Nancy nochmals das Argument von der to-

talen Politik: „This usage of the word derives from a more or less conscious be-

lief in the idea that everything is or should be political. Now, this idea constitutes 

nothing other than the content of what one calls totalitarianism. Many would be 

very vexed to learn that they speak — even if they do not think — in a totalitari-

an manner. However, it deserves to be said. Every time political refers to such a 

totalizing property, there is indeed totalitarianism. That is to say, the horizon of 

this thought is that of a political absorption or assumption of every sphere of 

existence (I am pointing here more or less to a formula of the young Marx).“39 

Sofern alles politisch ist, ist jeder Bereich des Lebens und des Todes wie 

auch jeder Bereich des privaten und des öffentlichen Raumes von einer Struktur 

des Mitseins bestimmt. Kein Mensch entgeht dem Mitsein. Das Politische, das 

nunmehr mit dem Leben wie dem Tod untrennbar verbunden zu sein scheint, 

und ebenso das Private wie das Öffentliche verschwimmen lässt, erzwingt eine 

Welt der Totalität, die alles zu integrieren sucht, auch mit Gewalt. Diese umfas-

sende Durchdringung des Politischen besitzt zwei Merkmale: 1. Lacoue-

Labarthe wies in seiner Diagnose der Moderne in Anknüpfung an Arendt darauf 

hin, dass es in Diktaturen wie in Demokratien ein Begehren gibt, alles einer be-

dingungslosen Herrschaft des Politischen zu unterwerfen. In dem Begehren, alles 

zu einem Politikum zu machen, unterscheiden sich beide Formen des Politischen 

nicht. Lacoue-Labarthe sprach im Anschluss an Arendt vom totalitären Phäno-

men oder vom „totalitarian fact“.40 Morin erläuterte hierzu: „In this vein, wes-

tern democratic societies aim at the same social homogenization (a homogeniza-

tion of the body politics that is presupposed by democracy itself) as totalitarian 

States, but by other means: mass consumption and mass media.“41 2. Das andere, 

aber dennoch ebenso bedeutungsvolle Merkmal der totalen politischen Durch-

dringung ist jenes, dass sich das Politische als Politisches entzieht42 und einer 

Art Öffentlichkeit der Politik und des Politischen Platz macht, in deren Totalität 

nicht mehr zwischen dem Privaten und dem Öffentlichen unterschieden werden 

kann. Das Politische wird total bzw. totalitär, indem es gesellschaftlich oder 

ökonomisch wird, indem die Gesellschaft bzw. das Ökonomische als das poli-

tisch Relevante verstanden wird, die bzw. das alle Sphären menschlichen Seins 

 

39  Nancy 2008b, S. 24f (Hervorhebungen im Original). 

40  Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 96 (Hervorhebungen im Original). Vgl. Marchart 

2011, S. 89. 

41  Morin 2012, S. 100. 

42  Vgl. Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 97. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

umfassen soll. Das Politische erfasst die gesamte Gesellschaft als politische Be-

wegung. 

In ihren Untersuchungen zum Totalitarismus bezeichneten Nancy und La-

coue-Labarthe eine Politik als totalitär, sobald das Politische sozial wird und als 

das Soziale erscheint. Dabei erfasst das Politische die gesamte Gesellschaft und 

lässt die privaten und die öffentlichen Sphären ineinandergreifen. Das bedeutet, 

dass das Politische als Grundzug des Menschen bestimmt wird, als dessen 

Selbst-Erfüllung und als menschliche Notwendigkeit. Mit dieser Interpretation 

des Totalitären verknüpften Nancy und Lacoue-Labarthe das Problem des Totali-

tarismus mit der Frage der Subjektivität. Die Politik des Totalitarismus wurde 

von ihnen als ein Modus der Selbst-Setzung, der Selbstgründung und als eine 

Bewegung der Selbsterschließung des sozialen Menschen gedeutet.43 Nicht nur 

der Staat erscheint als ein Subjekt, als ein Etat-sujet, als ein „privatisiertes Politi-

sches“,44 sondern auch die einzelnen Subjekte innerhalb des Staates sind Subjek-

te, jedoch nur noch Subjekte, die sich einem Staat unterworfen haben, der  

Öffentliches wie Privates durchdringt. 

 

 

VOM MITSEIN ZUM MIT 

 

Nach etwa vier Jahren Tätigkeit stellten Nancy und Lacoue-Labarthe die Arbeit 

des Centre de Recherches Philosophiques sur la Politique ein. Sie begründeten 

den Vorgang der Schließung damit, dass die Teilnehmer und Teilnehmerinnen 

der Veranstaltungen nicht mehr zur Frage des Entzugs des Politischen arbeite-

ten.45 Das, was Nancy und Lacoue-Labarthe als Entzug des Politischen definier-

ten, wurde aus ihrer Sicht miss- oder weitgehend falsch verstanden. In einem In-

terview legte Nancy später dar: „Wir meinten […], dass das Politische, als das 

Wesen der gemeinschaftlichen Existenz gedacht, sich von sich (oder in sich 

selbst) zurückzieht und dass die Einheit, die es impliziert, nicht mehr dar- und 

vorgestellt, ja vielleicht auch nicht mehr verwirklicht werden kann. Keinesfalls 

wollten wir aber sagen, dass man sich von seiner philosophischen Untersuchung 

zurückziehen müsse – ganz im Gegenteil! Die Untersuchungen sollten sich 

 

43  Vgl. Marchart 2011, S. 92f. 

44  Hoerl 1999, S. 87. 

45  Vgl. Morin 2012, S. 101f. In einem Gespräch mit Engelmann wies Nancy darauf 

hin, dass damals die Frage, ob die Zivilgesellschaft verstärkt zu einem politischen 

Faktor werden kann, die Diskussionen im Centre de Recherches Philosophiques sur 

la Politique zusehends dominierte. Vgl. Nancy 2015b, S. 54ff.  

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 139 

 

vielmehr dem Rückzug selbst zuwenden, also der historischen Auflösung der 

staatlich-national-souveränen Konfiguration sowie des dazu symmetrischen  

Alles ist politisch. Und was stellten wir fest? Einen bequemen Konsens über die 

Zivilgesellschaft (in dem neuen Sinne, den dieses Wort damals gerade ange-

nommen hatte), und dieser Konsens ist seither nicht verschwunden. Sicher hat 

dieser Konsens seinen Nutzen und seine Bedeutung – etwa in den Auseinander-

setzungen, die ungeachtet ihrer Mehrdeutigkeiten und Komplexitäten mit dem 

Namen Globalisierungsgegnerschaft belegt werden –, aber er verschleiert das 

grundsätzliche Problem: Was können wir künftig unter Politik verstehen?“46 

Auch wenn das Centre de Recherches Philosophiques sur la Politique seine 

Tätigkeit einstellte, so setzten Nancy wie Lacoue-Labarthe ihre Untersuchungen 

fort, wenn auch nicht mehr unter den bisherigen Umständen. Lacoue-Labarthe 

beschäftigte sich in verschiedenen Publikationen mit Heideggers Nationalästhe-

tizismen.47 Nancy veröffentlichte Mitte der 1980er Jahre sein Buch La commun-

auté désœuvrée,48 in den 1990er Jahren die Bücher Der Sinn der Welt49 und sin-

gulär plural sein,50 und im Jahr 2008 sein Buch Wahrheit der Demokratie.51 

Die Arbeiten von Nancy und Lacoue-Labarthe zeigen ohne Zweifel weder 

Übereinstimmungen mit der Politischen Philosophie des Kommunitarismus 

(MacIntyre, Taylor, Walzer),52 noch mit dem Liberalismus (Rawls, Dworkin, 

Nozick). Morin wies in ihrer Untersuchung zu Nancy darauf hin, dass es für die 

Politische Philosophie weniger ein Problem ist, Formen des Politischen voraus-

zusetzen, diese als gegeben zu bestimmen und in ihrer Struktur zu analysieren, 

als diese zu begründen und deren Modus der Gründung anzugeben. Um die Ge-

meinschaft des Zusammenlebens in ihrem Ursprung bzw. in ihrem Prinzip zu 

begründen, benötigt die Politische Philosophie in der Regel die Instanz eines po-

 

46  Wagner, Niederberger, Köveker 2002, S. 36 (Hervorhebungen im Original). 

47  Vgl. Lacoue-Labarthe 1990. Vgl. ebenso Lacoue-Labarthe 2003, S. 137ff. 

48  1988 erschien die deutsche Übersetzung der ersten Auflage des Buches La commu-

nauté désœuvrée aus dem Jahr 1986. Vgl. Nancy 1988. 2004 publizierte Nancy in 

Frankreich eine erweiterte Ausgabe des Buches, das 2018 wiederum ins Deutsche 

übersetzt wurde. Der Titel der Neuübersetzung lautet: Von einer Gemeinschaft, die 

sich nicht verwirklicht. Vgl. Nancy 2018. 

49  Nancy 2014b. 

50  Nancy 2012a. 

51  Nancy 2008a. 

52  Vgl. Devisch 2013. Vor allem im ersten Drittel seines Buches beschäftigte sich  

Devisch damit, Differenzen zwischen Nancys Denken und dem Kommunitarismus 

und ebenso zwischen Nancy und dem Liberalismus herauszuarbeiten. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

litischen Subjekts, die des Souveräns, der die Verfassung des Politischen gründet 

und begründet, entscheidet und bestimmt. Die politische Gemeinschaft ist, wie 

Morin ausführte, in der Darlegung der Politischen Philosophie nicht von sich aus 

tätig: Die politische Gemeinschaft handelt nicht von sich aus. Die Instanz der po-

litischen Handlung, die die politische Zusammenkunft entscheidet und gründet, 

liegt jenseits der politischen Gemeinschaft. In dieser Hinsicht fallen die Souve-

ränität und die Gemeinschaft wie auch der gründende Akt des Politischen und 

die politische Gemeinschaft stets auseinander. In ihrer Untersuchung gab Morin 

zwei exemplarische und wirkungsvolle Ansätze der Politischen Philosophie an, 

die entweder souveräne Strukturen voraussetzen oder die Entscheidung zur Ge-

meinschaft an ein souveränes Subjekt höherer Ordnung übertragen: Zum ersten 

Ansatz gehören die Theorien des Sozialvertrages, die die Entstehung der politi-

schen Institutionen und die Konstitution des Staates mit der Hypothese eines Na-

turzustandes beginnen lassen. In diesem Fall befinden sich die Menschen in ei-

nem Naturzustand ohne jegliche Beziehung zueinander; was ebenso besagt, dass 

sie auch ohne Sprache und ohne einen Logos sind. Bei Morin heißt es: „[…] in 

our natural state we are not related, but we are at the same time not truly human 

[…].“53 Um es jedoch zu einem Sozialvertrag kommen zu lassen, müssen letzt-

lich die Theorien des Sozialvertrages etwas an Bindung voraussetzen, die der 

Vertrag erst erzeugt. Hegel steht beispielhaft für jene theoretischen Ansätze, die 

den Staat bzw. die Gemeinschaft als die Einheit von Besonderem und Allgemei-

nem, als die Einheit der Einzelnen mit dem Universellen betrachten. Die Bürger 

und Bürgerinnen des Staates sind hierin Subjekte verinnerlichter Beziehungen, 

die einer Subjektivität rationalen und vernünftigen Lebens geschuldet sind. 

Angesprochen auf die Frage nach Parallelen zwischen seinen und den Arbei-

ten der Politischen Philosophie des Kommunitarismus und denen des Liberalis-

mus, gab Nancy zur Antwort, dass es nur „gewisse asymptotische Übereinstim-

mung im Thema“54 gibt. Eine explizite Rezeption der Politischen Philosophie 

gibt es im Werk von Nancy nicht. Auch in Hinblick anderer Positionen der Poli-

tischen Philosophie (Ranciere, Badiou, Lefort, Lyotard) bemerkte Nancy: „Ich 

situiere mich nicht im Verhältnis zu anderen politischen Philosophen, da ich 

kein politischer Philosoph bin.“55 

Nancy erweist sich in seinen Schriften weder als ein politischer Philosoph 

noch als ein Gesellschaftswissenschaftler, weder als ein Politikwissenschaftler 

noch als ein Philosoph mit politischen Ambitionen. Im Anschluss an die mit  

 

53  Morin 2012, S.101. 

54  Wagner, Niederberger, Köveker 2002, S. 37. 

55  Wagner, Niederberger, Köveker 2002, S. 39 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 141 

 

Lacoue-Labarthe veröffentlichten Schriften heißt es in seinem Buch Von einer 

Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht: „Das wichtigste und mühevollste 

Zeugnis der modernen Welt umfasst vielleicht alle anderen Zeugnisse […]: Es 

ist jenes, das von der Auflösung oder dem Zerfall der Gemeinschaft zeugt, da-

von, wie sie sich disloziert oder in Flammen aufgeht.“56 Damit umreißt er das 

Feld, in dem er sich als Philosoph gedanklich bewegt. 

Nancy ging es nicht um die eine oder andere Art der Betrachtung politischer 

Gegebenheiten. Ebenso ging es ihm nicht um einen politischen Entwurf, der in 

einen Horizont einzuschreiben wäre. Es ist nicht das Faktum des Staates, das 

realisierte Zusammenleben der Menschen innerhalb einer gegebenen und institu-

tionell verfassten Gemeinschaft, oder ein dem Menschen innewohnender Drang 

zur Sozialität, von dem Nancy in seinem Buch ausging. Hingegen war es die 

Auflösung des gemeinschaftlichen Zusammenlebens, mit der sich Nancy be-

schäftigte, mit jenem Zerfall, von dem die moderne Welt Zeugnis gibt. Die Auf-

lösung des Zusammenlebens ist jedoch nichts, was den Menschen äußerlich zu-

stößt, vielmehr ist es eine Auflösung, die dem Mitsein als Entzug von Mitsein 

zugehörig ist. Im Text kommt er dabei auf Rousseau, Hegel, Marx, Heidegger, 

Bataille, aber auch auf Sartre zu sprechen. 

So ist das Politische – die Gemeinschaft als auch deren Zerfall – für Nancy 

keine Frage nach der besten Regierungsform: jene Frage, die sich schon Sokrates 

stellte und später Vertreter und Vertreterinnen der Politischen Philosophie. Das 

Politische ist für Nancy auch keineswegs eine Frage nach dem, was der Mensch 

existenziell braucht und aufgrund seiner Hilflosigkeit und Verletzlichkeit benö-

tigt. Auch in der Auseinandersetzung mit dem Totalitarismus, samt seiner Ge-

walt und Tyrannei, ging es für Nancy um eine ontologische Frage, also keines-

falls um das Problem einer schlechten Wahl, die von den politischen Subjekten 

oder den Angehörigen des politischen Raumes besser zu treffen (gewesen) wäre. 

Der Totalitarismus ist vielmehr, wie das Politische überhaupt, ein ontologisches 

Problem, das auf den Entzug des Politischen hinweist. Oder anders gesagt: Sein 

ist stets Mitsein, und deshalb ist das Politische eine ontologische Frage.57 Zum 

 

56  Nancy 2018, S. 7. 

57  Bei Devisch heißt es: „For Nancy, being is with. The primal ontological conditions 

of our community aren't conceived as the One, the Other or the We, but as the with, 

relationality, and the between. The question of being (Seinsfrage) is therefore the 

question of being-with (Mitseinsfrage).“ Devisch 1999, S. 7 (Hervorhebungen im 

Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Dasein wird kein Mitsein addiert, damit es in der Welt ist. Nancy schrieb: “Das 

Mit-sein lässt sich nicht ans Da-sein anfügen: aber da sein ist mit sein […].“58 

Mit Bezug auf eine anders verlaufende Heidegger-Rezeption durch Levinas 

und Blanchot lässt sich jedoch auch formulieren, dass das Sein bei Nancy nicht 

einer voranfänglichen Destruktion durch ethische oder moralische Ansprüche 

ausgesetzt ist. Vielmehr ist bei Nancy das Sein selbst wesentlich ein Entzug von 

Sein. Hamacher wies auf diese ursprüngliche Aufgabe und Aussetzung des 

Seins59 hin, die weder auf eine Entscheidung zum Sein, noch auf eine Entschei-

dung zum Nicht-Sein hinausläuft60 und sprach die Frage nach einer Politik der 

Oukratie an: „a politics of the Or of democracy – one can read or not read this 

word – an Or-cracy [eine Oukratie]“.61 Nur als diese Gemeinschaft ohne Ge-

meinschaft, nur als dieses Mitsein ohne Mitsein, ist das Sein (ohne ein Sein) ein 

ethos und ist das Sein (ohne ein Sein) ursprünglich ethisch. Critchley resümiert: 

„Ontology is ethical, ethics is ontological.“62 

Nancy wies schon zu Beginn des Buches Von einer Gemeinschaft, die sich 

nicht verwirklicht darauf hin, dass einerseits die Frage nach der Gemeinschaft 

aus einem christlich-romantischen Bewusstsein entsprang und nostalgisch als 

Verlust einer anfänglich verlorenen Gemeinschaft verklärt wurde. Andererseits 

war es Rousseau, der ein „Bewusstsein von einem (vielleicht irreparablen) Bruch 

dieser Gemeinschaft“63 verspürte. Andere Theorien des Politischen beinhalteten 

vor und nach Rousseau entweder Staatsmodelle oder Gesellschaftskonzepte, die 

 

58  Nancy 2012a, S. 146. Vgl. hierzu Critchley 1999, S. 64. 

59  Vgl. Nancy 1983, insbesondere S. 24f. Dort heißt es: „Das Sein ist keiner Ursache, 

keinem Beweger, keinem Prinzip anvertraut; nicht ist es seiner eigenen Substanz, 

noch seiner eigenen Subsistenz überlassen. Es ist – aufgegeben.“  

60  Hamacher sprach im Zusammenhang mit seiner Lektüre von Nancys Auslegung der 

Seinsentschlossenheit bei Heidegger von einer „Ormative“, einer Ver-oder-ung des 

Seins. Hamacher 1994, S. 117. Vgl. auch Hamacher 1993. Woanders heißt es: 

„Every decision and especially that one which Heidegger calls the original and the 

own moves before the question Either or or or [Entweder oder oder oder]; therefore 

it does not move in a binary oppositon, but at all events moves up it and can only 

move in this way at all and be the movement of Dasein as the opening up of its 

Being.“ Hamacher 1997, S. 55.  

61  Hamacher 1997, S. 60 (Hervorhebungen im Original). 

62  Critchley 1999, S. 65. Nancy ging später in dem Buch Das nackte Denken auf den 

Zusammenhang von Ontologie und Handlung bzw. Ethik ein. Vgl. Nancy 2014a,  

S. 103ff. 

63  Nancy 2018, S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 143 

 

bestmöglich – effektiv, machtpolitisch und ökonomisch – ausgestaltet sein soll-

ten. Mit diesen Konzepten sollte die Souveränität des politischen Raumes, bei 

einer gleichzeitigen Ausgewogenheit gesellschaftlicher Ansprüche der einzelnen 

Gruppen und Individuen, gewahrt bleiben.64 

Während in der Gegenüberstellung von Gemeinschaft und Gesellschaft bzw. 

Staat, die Gemeinschaft stets nach dem Modell der Familie, einer verwandt-

schaftlichen Liebe oder einer grundsätzlich vertrauensvoll kommunikativen Be-

ziehung dargestellt wird, werden die Gesellschaft wie der Staat als Zusammen-

schlüsse von Individuen zur Verteilung von Gewaltverhältnissen und zur Regu-

lierung von Anerkennungen und Bedürfnissen betrachtet. Allerdings kommen-

tierte Nancy die in den Sozialwissenschaften kolportierten Vorstellungen von ei-

ner verlorengegangenen und zerstörten Gemeinschaft, auf der die Modelle von 

Gesellschaft und Staat aufbauen, und merkte an, dass diese falsch sind: „Die 

Gemeinschaft hat nicht stattgefunden […] Sie hat nicht bei den Guayaqui-

Indianern stattgefunden und genauso wenig in irgendeinem Zeitalter der Hütten, 

sie hat nicht im hegelschen ‚Geist eines Volkes‘ stattgefunden und auch nicht in 

der christlichen Agape. Die Gesellschaft ist nicht – zusammen mit Staat, Indus-

trie, Kapital – gekommen und hat eine frühere Gemeinschaft aufgelöst. […] Die 

Gesellschaft ist nicht auf den Trümmern einer Gemeinschaft entstanden. Sie ist 

im Verschwinden oder im Bewahren dessen entstanden, was – ob Stämme oder 

Reiche – vielleicht genauso wenig Bezug zu dem hatte, was wir ‚Gemeinschaft‘ 

nennen, wie zu dem, was wir ‚Gesellschaft‘ nennen. Und daher ist die Gemein-

schaft bei weitem nicht das, was die Gesellschaft zerbrochen oder verloren hätte, 

sondern das, was von der Gesellschaft her zu uns kommt – Frage, Erwartung, Er-

eignis, Imperativ –, was uns von ihr her widerfährt.“65 

Gemeinschaft ist weder etwas, was uns mit der Zeit verloren ging oder ab-

handenkam, noch wurde diese ursprüngliche Form des Zusammenlebens durch 

äußere Einwirkungen oder durch Interventionen zerstört. Eine Gemeinschaft, de-

ren Verlust wir betrauern können, gab es nie. Dennoch ist der Entzug, der soge-

nannte Verlust der Gemeinschaft, eine Erfahrung, die wir gemeinsam machen.66 

Der Verlust von und der Mangel an einer sogenannten ursprünglichen und natür-

lichen Gemeinschaft ist common sense. In nichts scheint der Gemeinsinn mehr 

zu kulminieren, wie in diesem Verlust. Nancy stellte diese paradoxe Argumenta-

tion auch in seinen späteren Untersuchungen zur Gemeinschaft heraus. In dem 

 

64  Morin verwies hierzu in ihrem Kommentar zu Nancy auf Arbeiten von Tönnies und 

Weber. Vgl. Morin 2012, S. 74f. Vgl. ebenso Tönnies 2005 und Weber 2002. 

65  Nancy 2018, S. 22f (Hervorhebungen im Original). 

66  Vgl. Morin 2012, S. 75f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Artikel Of Being-in-Common insistierte Nancy auf die paradoxe Logik des Mit-

seins und des Zusammenlebens und schrieb: „We are in common, with one 

another. What do [sic!] this in and this with mean? […] With, together, or in 

common obviously do not mean in one another, nor do they mean in each other's 

place. That would imply an exteriority. (Even in love, one is in the other only 

outside the other. The child in its mother is also exterior in that interiority, alt-

hough in quite another way. And in the most assembled crowd, one is not in the 

place of the other.) But with does not mean next to, or juxtaposed, either. The lo-

gic of the with – of the being-with, of the Mitsein that Heidegger makes contem-

porary and correlative with the Dasein – is the singular logic of an inside-

outside. It is perhaps the very logic of singularity in general.“67 Etwas später 

heißt es im Text: „Nothing is more common than being: it is the self-evidence of 

existence. Nothing is more uncommon than being: it is the self-evidence of 

community.“68 

In Anknüpfung an Heideggers Terminus Dasein – ein Dasein, das als ein 

Mitsein stets ein Zusammensein mit Anderen ist69 –, entfaltete Nancy sein Ver-

ständnis von der Gemeinschaft an den Präpositionen mit, zu, in, bei usw. Das, 

was Gemeinschaft ausmacht, ist, dass sie sich nicht als eine Gemeinschaft von 

Subjekten ausweist, die durch ein (geistiges, symbolisches oder natürliches) 

Band miteinander verknüpft in Beziehung stehen: Ein Band, das nichts weiter als 

eine Technik des Ökonomischen, der Anerkennung oder des Sozialen wäre. Für 

Nancy ist die Gemeinschaft hingegen die Beziehung selbst, die kein Band zwi-

 

67  Nancy 1991b, S. 6 (Hervorhebungen im Original). 

68  Nancy 1991b, S. 8. 

69  Dasein ist Mitsein, ein Zusammensein mit Anderen. Nur in diesem Sinne ist das Da-

sein ein In-der-Welt-Sein. Dabei geht es ausschließlich um den eigenen Tod im Zu-

sammensein mit Anderen oder wie es bei Heidegger heißt, um den jemeinigen Tod 

des Mitseins. Nach Heidegger ist das Dasein ausschließlich ein Vorlauf zum eigenen 

Tod. Das Dasein leidet weder unter seinen Mitmenschen, noch kann das Dasein den 

Tod eines Anderen sterben. (Vgl. Heidegger 1984, S. 240.) Das Schicksal des Da-

seins ist Mitsein zu sein und nur in dem Sinne trägt es Sorge um sein In-der-Welt-

Sein. Im Gegensatz hierzu betonte Sartre, dass für ihn die Anderen die Hölle sind, da 

sie die Freiheit des Subjekts bedrohen („Die Hölle, das sind die anderen.“ Sartre 

1991, S. 59). Während Heideggers Dasein sich in der ontologischen Analyse allen-

falls – wenn auch in abgründig radikaler Weise – der Alltäglichkeit aussetzt (Vgl. 

Heidegger 1984, S. 114ff), wird die notwendige Einschränkung der Freiheit bei  

Sartre zu einem existenziellen Akt menschlichen Leidens. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 145 

 

schen zwei Subjekten, sondern als Beziehung zugleich Kluft und Entfernung ist. 

Die Gemeinschaft, das Miteinandersein, ist das Mit, das Zu, das In und das Bei. 

Auch wenn wir die Erfahrung vom Verlust der Gemeinschaft machen, so 

können wir diese Erfahrung nur gemeinsam machen. In diesem Sinne ist der 

Entzug von Mitsein jene Erfahrung, die erst eine Gemeinschaft ausmacht. Eine 

Gemeinschaft gibt es nur insofern, als sie nie stattfindet und nie stattgefunden 

hat. Eine innige Gemeinschaft, eine totale und geschlossene Gemeinschaft, oder 

auch eine natürliche, übersichtliche und abzählbare Gemeinschaft, gab es nie-

mals, und wird es künftig nicht geben können. In dem Sinne ist die Totalität des 

Seins als Mitsein eine ontologische Unmöglichkeit. Mitsein ist Mitsein. Gemein-

schaft ist so verstanden die Erfahrung einer Unterbrechung von Kommunion und 

Kommunikation. Oder anders gesagt: Die Kommunikation der Gemeinschaft ist 

der Abbruch einer kommunikativen Bindung. Das Mit bei Nancy ist wesentlich 

ein Nicht-Mit. Das com der Kommunikation und der Kommunion ist wesentlich 

eine Unterbrechung des Verbindlichen und der Verschmelzung. Morin kommen-

tierte hierzu: „Now, Nancy will argue that this is the only possible community, 

that is, the community that experiences its own absence, or the absence of fusion 

and communion. Community is the experience of the interruption of communi-

on.“70 

 

 

BATAILLE UND BLANCHOT 

 

Bevor Nancy in dem Buch singulär plural sein71 den Versuch unternahm, Hei-

deggers Sein und Zeit umzuschreiben, indem er nicht das Sein oder das Dasein, 

sondern das Mitsein in seiner Zeitlichkeit als ursprünglich und vergessen be-

schrieb,72 setzte er sich in dem Buch Von einer Gemeinschaft, die sich nicht ver-

wirklicht intensiv mit Bataille auseinander. 

An den Beginn seiner Reflexionen zu Bataille stellte Nancy abermals Über-

legungen zu Heidegger. In seinen Notizen heißt es, dass Heideggers „Vision ei-

nes Volkes und eines Geschicks“73 zu jener Denkfigur gehörte, die die innige 

 

70   Morin 2012, S. 76. 

71   In der Vorbemerkung zum Buch singulär plural sein heißt es: „Der Text ver-

schweigt den Anspruch nicht, die gesamte prima philosophia neu aufrollen zu wol-

len, indem er ihr das singulär Plurale des Seins als Grundlegung gibt.“ Nancy 

2012a, S. 13 (Hervorhebungen im Original). 

72   Vgl. Devisch 1999, S. 3. Vgl. ebenso Critchley 1999, S. 54. 

73   Nancy 2018, S. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Beziehung von Gemeinschaft und Tod hervorhebt. Darüber hinaus gehörte es zu 

Heideggers Identifizierung des Mitseins als Volk, den Tod und den Verlust von 

Mitgliedern der Gemeinschaft als Kristallisationspunkte der Gemeinschaft zu 

verstehen. So gesehen ist Heidegger eben jener Denktradition zuzuordnen, die 

dem Tod einen Sinn abgewinnt, den Tod in einer Figur des „Heils“ aufgehen 

lässt und den Tod des Einzelnen als ein Opfer beschreibt, das sich für die Ge-

samtheit der Gemeinschaft hergibt. Seit Anfang der 1980er Jahre wies Nancy 

wiederholt auf diese Konstellation von Dasein, Mitsein, Volk, Geschichte, 

Schicksal und Geschick hin, die Heidegger in dem Buch Sein und Zeit, insbe-

sondere im §72, beschrieb. Nach Nancy war diese entscheidend für Heideggers 

Weg hin zu einer nationalsozialistischen Gesinnung.74 

Nancy stellte hingegen heraus: Die Gemeinschaft „ist an ihm [dem Tod; 

Anm.d.V.] jedoch nicht ausgerichtet wie an ihrem Werk. Genauso wenig wie die 

Gemeinschaft ein Werk ist, macht sie aus dem Tod ein Werk.“75 Weder der 

Staat, die Gesellschaft, noch die Gemeinschaft sind jene Werke, die sich aus der 

Sterblichkeit ihrer Individuen erschließen. Weder resultiert aus der Sterblichkeit 

der Individuen jenes Projekt, das per Vertragsschluss oder aus einer Bewegung 

der Vernunft heraus die Form eines Staates annimmt, noch verwandelt sich im 

Opfer des Einzelnen die Endlichkeit des Individuums in eine allgemeine und zu-

gleich konkrete Freiheit, die für Hegel der Staat war.76 In Batailles Schriften fand 

Nancy ein Denken, das den Tod als jene Unmöglichkeit beschreibt, die ein 

Einswerden der Gemeinschaft ursprünglich verhindert. Eindringlich hob Nancy 

hervor, dass sich im Sterben die tote Existenz nicht in ein Opfer verwandelt. 

Nancy sprach hierbei von einer nicht zu opfernden Existenz. Das Dasein (d.h. 

das Mitsein und der Mensch) ist keine Existenz, die im Tod die Souveränität ei-

ner politischen Gemeinschaft erzeugt. Der Tod erzeugt nichts.77 

 

74  Nancy 2015b, S. 27. 

75  Nancy 2018, S. 28. 

76  Vgl. Hegel 1970, S. 406. 

77  Agamben kritisierte Nancys Auslegung der batailleschen Begriffe Opfer und Exzess, 

um seinen eigenen Begriff von der Souveränität (wie auch seinen Begriff vom Aus-

nahmezustand) zu rechtfertigen. Agamben schrieb in dem Buch Homo sacer hierzu: 

„Es ist das Verdienst von Jean-Luc Nancy, die Doppeldeutigkeit von Batailles Op-

ferdenken aufgedeckt und den Begriff einer nicht opferbaren Existenz mit Nach-

druck und gegen jede Opferversuchung formuliert zu haben. Doch wenn unsere 

Analyse wirklich ins Schwarze trifft und Batailles Definition der Souveränität durch 

die Überschreitung dem tötbaren Leben im souveränen Bann unangemessen bleibt, 

dann genügt der Begriff der Nichtopferbarkeit ebensowenig, um mit der Frage der 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 147 

 

Aber dennoch ergaben sich für Nancy durch Batailles Untersuchungen zur 

Souveränität, zum Politischen und zur Gemeinschaft Zugänge, die die untrenn-

bare Verbundenheit von Tod und Gemeinschaft herausstellen und offenbaren, 

auch wenn es Bataille vermied, die Gemeinschaft als ein entworfenes, projektier-

tes oder vollendetes Werk zu betrachten. In diesem Zusammenhang hob Nancy 

hervor, dass sich mit der Sterblichkeit und letztlich mit dem Tod des Einzelnen 

eine Gemeinschaft der Überlebenden zeigt: Einerseits eine Gemeinschaft jener, 

die den Tod des Einzelnen überleben, andererseits bildet die Gemeinschaft ein 

Zusammensein, das mit seiner Gründung unvollständig ist und bleiben wird: der 

Exzess der Gemeinschaft. Die Verbliebenen sind angesichts der Sterbenden von 

einer Intensität des Todes durchdrungen, die die Gemeinschaft mit einem Verlust 

an eben dieser Gemeinschaft erzeugt. So steht am Ursprung der Gemeinschaft 

der Verlust von Gemeinschaft. Nancy verwies in diesem Zusammenhang auf ei-

ne Textstelle bei Bataille, in der es heißt: „Sieht er seinesgleichen sterben, kann 

ein Lebender nur noch außer sich weiter bestehen.“78 

Die Gemeinschaft ist jener Ort, der den Menschen ihre Endlichkeit zur Dar-

stellung bringt und den unvermeidbaren Exzess sichtbar macht.79 Jede Gemein-

schaft ist so verstanden ein Ort, an dem die Endlichkeit jedes singulären Men-

schen, dessen Sein-zum-Tod, ausgestellt und zur Darstellung gebracht wird. Das, 

was eine Gemeinschaft teilt und mitteilt, sind keine Informationen und kein Wis-

sen über bestimmte Sachenverhalte und Dinge. Die Gemeinschaft ist jener Ort, 

an dem jeder singuläre Mensch das Schicksal der Endlichkeit, den Abgrund des 

Seins-zum-Tode teilt und somit nichts teilt. Nancy schrieb: „[D]ie Gemeinschaft 

ist das ekstatische Bewusstsein der Nacht der Immanenz, insofern ein solches 

Bewusstsein die Unterbrechung des Selbstbewusstseins ist.“80 

 

Gewalt in der modernen Biopolitik fertig zu werden. Denn der homo sacer ist eben 

nicht opferbar und darf dennoch von jedem getötet werden.“ Agamben 2002, S. 123. 

Entgegen einer Neu- und Umformulierung der Souveränität, wie sie zum Beispiel 

von Agamben in der Relektüre von Schmitt und Foucault betrieben wurde, beharrten 

Nancy wie Derrida auf einer Unmöglichkeit von Souveränität. 

78  Nancy 2018, S. 30 (Hervorhebungen im Original). Blanchot zitierte in seiner Ent-

gegnung zu Nancy dieselbe Textstelle aus Batailles Schriftfragment La limite de 

l’utile. Vgl. Blanchot 2007b, S. 22. Im Original bei Bataille heißt es: „S’il voit son 

semblable mourir, un vivant ne peut plus subsister que hors de soi.“ Bataille 1976, 

S. 245 (Hervorhebungen im Original). 

79  Vgl. Nancy 2018, S. 29. 

80  Nancy 2018, S. 36 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Es gibt kein einzelnes Wesen, ohne dass es nicht schon andere Wesen gibt. 

Das „endliche Sein [präsentiert sich] stets gemeinsam“.81 Auch wenn der 

Mensch allein und einsam ist, gibt es und gab es andere Menschen und andere 

Wesen. „Wir erscheinen gemeinsam: wir kommen zusammen in die Welt […]. 

Es gibt kein Zur-Welt-Kommen, das nicht grundsätzlich gemeinsam wäre.“82 Für 

den Menschen gibt es immer schon die anderen Menschen, eine Gemeinschaft, 

in der er ekstatisch und endlich existiert.83 In diesem Sinne ist die Gemeinschaft 

der Ort des Anfangs und der Geburt wie auch das Vergessen all dessen. Sie ist 

aber ebenso der Ort des Abschieds, der Trauer und der Sorge. Nancy sprach von 

einer dreifachen Trauer, die auf unsere Endlichkeit bezogen ist: „die Trauer um 

den Tod des anderen, die Trauer um meine Geburt und die Trauer um meinen 

Tod.“84 

Die Gemeinschaft mit den Anderen zeigt jedem einzelnen Menschen seine 

unerfahrbare und zugleich unwiederholbare Geburt wie auch seinen unüber-

windbaren Tod. Die Gemeinschaft ist also keine beschränkte, die im Verhältnis 

zu ihrer idealen Form begrenzt ist, vielmehr ist sie eine Gemeinschaft der End-

lichkeit und Immanenz, die ursprünglich unvollständig und fragmentiert ist. Sie 

ist eine Gemeinschaft der Geburt und des Sterbens, eine transzendierende Imma-

nenz, eine Immanenz des Exzesses, eine Gemeinschaft, die sich selbst fremd und 

unabgeschlossen ist. Für Nancy ist die Gemeinschaft also keine Gemeinschaft 

freier Subjekte, die sich in ihrem Willen zusammenfinden oder eine Gemein-

schaft von Individuen, die kulturell zusammengehören. Für ihn ist die Gemein-

schaft auch kein Resultat, das sich aus einem souveränen Akt generiert. Die Ge-

meinschaft ist nach Nancy vielmehr ein Moment des Exzesses der Überleben-

den, deren Gemeinschaft sich natologisch wie thanatologisch darstellt. Nancy 

formulierte: „Die Endlichkeit erscheint mit, das heißt wird exponiert: das ist das 

Wesen der Gemeinschaft.“85 

Im Fortgang seiner Ausführungen gab Nancy an, dass Batailles Besorgnis 

um das Politische aus der bitteren Erfahrung mit einem seiner Ansicht nach ver-

ratenen Kommunismus herrührte.86 In Folge dieser Erfahrung beschäftigte sich 

Bataille mit den Begrifflichkeiten der politischen Souveränität, führte eine inten-

sive Auseinandersetzung mit Kojèves und Hegels Begriff der Negativität, grün-

 

81  Nancy 2018, S. 50. 

82  Nancy 1994a, S. 170 (Hervorhebungen im Original). 

83  Vgl. Nancy 2018, S. 50. 

84  Nancy 2018, S. 53. 

85  Nancy 2018, S. 51. 

86  Vgl. Nancy 2018, S. 30f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 149 

 

dete die geheime Acéphale-Gesellschaft und setzte sich mit der Bedeutung der 

Opferung und des Opfers innerhalb des Politischen auseinander. Nancy ging im 

Verlauf seiner Ausführungen in deutliche Distanz zu Bataille und warf ihm vor, 

am nostalgischen Begriff einer verlorenen Gemeinschaft festzuhalten. Auch 

wenn Bataille die Bedeutung des Opfers für das Politische bei Hegel und Kojève 

kritisierte und seine Relevanz für das Politische neu formulierte, so blieben seine 

Arbeiten zur Gemeinschaft für Nancy zu stark auf Motive des Heiligen und der 

Opferung fixiert,87 um sich von traditionellen Vorstellungen der Gemeinschaft 

zu lösen. 

Trotz dieser Fixierung auf das Heilige und auf das Opfer, die für Nancy un-

annehmbar war, stellte Batailles ausführliche Beschäftigung mit dem menschli-

chen Opfer und der Selbstopferung der Souveränität die Bedeutung des Teilens 

des Todes mit den Anderen und die exponierte Kommunikation eines endlichen 

und grundlosen Mit-Seins heraus. Mit dem Teilen des Todes, mit dem Teilen 

von Nichts, ein Teilen, das nichts Substanzielles, kein Etwas und somit nichts 

Gemeinsames teilt, ist nach Nancy jede Gemeinschaft unweigerlich unvollstän-

dig. Auf der Grundlage dieser Auseinandersetzung, die Bataille über die Begriff-

lichkeiten Hegels und Kojèves führte, beschrieb Nancy eine Negativität, die sich 

nicht in eine Positivität höherer Ordnung dialektisch übersetzen, erarbeiten oder 

durcharbeiten lässt. Bataille sprach von einer „arbeitslosen“ und „unbeschäftig-

ten“ Negativität: von einer Negativität ohne Verwendung,88 eine Negativität des 

Todes, die sich nicht in eine symbolische Ordnung, in ein Werk oder in eine 

sinnvolle Handlung übertragen lässt. Er sprach von dieser Negativität als einer 

ohne Zweck und Anwendung. Blanchot bezeichnete diese Negativität, die Hegel 

und Kojève noch fremd war, als eine absolute, als eine Entwerkung und nicht-

arbeitende Negativität. Nancy formulierte mit Bezug auf diese Diskussion: „Man 

produziert sie [die Gemeinschaft; Anm.d.V.] nicht, man macht ihre Erfahrung 

(oder ihre Erfahrung macht uns) als Erfahrung der Endlichkeit. Die Gemein-

schaft als Werk oder die Gemeinschaft durch die Werke würde unterstellen, dass 

das gemeinsame Sein als solches objektivierbar und produzierbar ist (in Orten, 

Personen, Gebäuden, Diskursen, Institutionen, Symbolen: kurz, in Subjekten). 

 

87  Vgl. Nancy 2018, S. 32, ebenso Nancy 2002. Vgl. hierzu den Aufsatz Hegel, der 

Tod und das Opfer (Bataille 2018a) wie auch Nancys Aufsatz The Unsacrificeable 

(Nancy 1991a). 

88  Vgl. Bataille 2012a, S. 75ff. Im Original bei Bataille heißt es: „Si l’action (le faire) 

est - comme dit Hegel - la négativité, la question se pose alors de savoir si la négati-

vité de qui n’a plus rien à faire disparaît ou subsiste à l’état de négativité sans 

emploi.“ Bataille 1997b, S. 131f (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

[…] Die Gemeinschaft hat notwendig in dem statt, was Blanchot le désœuvre-

ment genannt hat, Entwerkung, Nicht-am-Werk-Sein, Werklosigkeit. Diesseits 

oder jenseits des Werks, das, was sich vom Werk zurückzieht, was nichts mehr 

mit der Produktion oder der Vollendung zu tun hat, sondern was in Richtung Un-

terbrechung, Fragmentierung, Schwebe oder Einhalt geht. Die Gemeinschaft ist 

aus der Unterbrechung der Singularitäten gemacht, oder aus dem Einhalt, der die 

singulären Daseine sind. Sie ist nicht ihr Werk und sie hat sie nicht als ihre Wer-

ke, genauso wenig wie die Kommunikation ein Werk ist, ja nicht einmal eine 

Operation singulärer Daseine: denn sie ist einfach ihr Sein – ihr Sein, das auf 

seiner Grenze innehält. Die Kommunikation ist die Entwerkung des gesellschaft-

lichen, ökonomischen, technischen, institutionellen Werks.“89 

So ist für Nancy, wie bereits erwähnt, das Mitsein keine Gemeinschaft von 

Subjekten, die kommunizieren, um Nachrichten und Informationen miteinander 

auszutauschen, sich gegenseitig anzuerkennen oder Verträge untereinander ab-

zuschließen. Vielmehr ist das Mitsein die Mit-Teilung des Todes, das Teilen 

dessen, was sich nicht kommunizieren lässt: Der Tod des Anderen. Um jene Prä-

sentation der Gemeinschaft zu beschreiben, auf die Nancy bei Bataille zurück-

griff, sprach er von der entwerkten Gemeinschaft, einem Terminus, den er von 

Blanchot entlehnte. 

Trotz dieser Referenz auf Blanchot zog Nancys Buch Die undarstellbare 

Gemeinschaft mit seinem Erscheinen unabsehbare und zum Teil heftige Reso-

nanzen nach sich. Zu den wichtigsten Kritikern, auf die Nancy später reagierte, 

gehörten Derrida, Badiou und insbesondere Blanchot. Nancy vermerkte hierzu: 

„Von mehreren Seiten her sah ich von dem Gebrauch des Wortes Gemeinschaft 

Gefahren ausgehen: Unweigerlich klingt es von Substanz und Innerlichkeit er-

füllt, ja aufgebläht; recht unvermeidlich hat es eine christliche Referenz (geistige 

oder brüderliche, kommunielle Gemeinschaft) oder eine im weiteren Sinne reli-

giöse (jüdische Gemeinschaft, Gemeinschaft des Gebets, Gemeinschaft der 

Gläubigen – ’umma); es wird zur Bekräftigung vorgeblicher Ethnizitäten ver-

wendet – all dies konnte nur Warnung sein.“90 In der dazugehörigen Fußnote ist 

notiert: „Sehr rasch sind Einwände oder Warnungen, selbst freundschaftliche 

gekommen wie jene Derridas, der sich in diesem Punkt gegen Blanchot und 

mich zusammen wandte, oder wie jene Badious, der forderte, Gemeinschaft 

durch Gleichheit zu ersetzen.“91 

 

89  Nancy 2018, S. 55 (Hervorhebungen im Original). 

90  Nancy 2007, S. 30f (Hervorhebungen im Original). 

91  Nancy 2007, S. 30f (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 151 

 

Blanchot antwortete auf Nancys Buch mit der Publikation Die uneingesteh-

bare Gemeinschaft. In dieser hielt Blanchot fest, dass Nancy die Gemeinschaft 

weder als ein Objekt, noch als eine Tatsache oder eine gegebene Struktur be-

schreibt. Nach Nancy behauptet sich die Gemeinschaft als ein „[…] Ort – der 

Nichtort –, an dem nichts festzuhalten ist, geheimnisvoll darin, kein Geheimnis 

zu haben“.92 Die Gemeinschaft ist kein Werk, sie ist werklos und entwerkt. Den-

noch mahnte Blanchot Nancy zur Vorsicht und forderte ihn auf, „[…] nicht bei 

der Negation der kommuniellen Gemeinschaft zu verharren und weiter über die-

se Negativität hinaus zu denken, auf ein Geheimnis des Gemeinsamen hin, das 

kein gemein(sam)es Geheimnis ist.“93 

Entgegen Nancy stellte Blanchot in Aussicht, den Begriff der Gemeinschaft 

und der mit ihr verbundenen Geheimnislosigkeit, fallen zu lassen und schrieb: 

„Wenn aber die Beziehung des Menschen zum Menschen aufhört, eine Bezie-

hung des Gleichen zum Gleichen zu sein, sondern den Anderen als einen Un-

beugsamen einführt, der sich in seiner Gleichheit stets asymmetrisch zu dem 

verhält, der ihn in Betracht zieht, dann setzt sich eine ganz andere Art der Bezie-

hung durch und erzwingt eine andere Gesellschaftsform, die man kaum noch 

wagen wird, Gemeinschaft zu nennen. Oder man wird es gutheißen, sie so nen-

nen, und sich dabei fragen, was auf dem Spiel steht in der Idee einer Gemein-

schaft und ob diese nicht, habe sie nun existiert oder nicht, stets am Ende die 

Abwesenheit der Gemeinschaft.“94 

Nancy rekapitulierte: „Die Antwort ergriff mich, zuallererst weil die von 

Blanchot solcherart gezeigte Aufmerksamkeit die Bedeutung des Motivs bewies, 

nicht nur für ihn, sondern durch ihn für alle, die eine zwingende, gewaltsame 

Notwendigkeit verspürten […]. Mich hatte jedoch auch die Tatsache ergriffen, 

daß die Antwort Blanchots zugleich ein Echo war, ein Widerhall und eine Re-

plik, ein Vorbehalt und in gewisser Hinsicht ein Vorwurf. Ich habe diesen Vor-

 

92  Blanchot 2007b, S. 39.  

93  Nancy 2007, S. 30. 

94  Blanchot 2007b, S. 12 (Hervorhebungen im Original). Einen Überblick über die 

Antworten und Entgegnungen, die zwischen Nancy und Blanchot gewechselt wur-

den, gab Bird. Er stellte den instruktiven Charakter der Diskussion zwischen Blan-

chot und Nancy heraus. Vgl. hierzu Bird 2008, insbesondere S. 7f. Hingegen stellte 

Bernasconi die Argumente, die von Blanchot und Nancy zur Begrifflichkeit der 

Gemeinschaft ins Spiel gebracht wurden, polarisierend einander gegenüber. Vgl. 

Bernasconi 1993, insbesondere S. 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

behalt oder Vorwurf nie völlig aufgeklärt, weder in einem Text, noch für mich 

selbst, noch in der Korrespondenz mit Blanchot.“95 

 

 

VON DEN KNOTEN DES POLITISCHEN HIN ZUR 

DEMOKRATIE 

 

Nach den Diskussionen um den Gebrauch des Begriffs Gemeinschaft, zog es 

Nancy vor, vom Zusammen-Sein oder vom Mitsein, vom Band und von Knoten 

zu sprechen.96 So heißt in dem Buch Der Sinn der Welt: „Das Politische ist der 

Ort des Im-Gemeinsamen [l’en-commun] als solchem. Oder auch der Ort des 

Zusammen-Seins.“97 

Wie schon zu Zeiten der Zusammenarbeit mit Lacoue-Labarthe und in Die 

undarstellbare Gemeinschaft, blieben auch in den darauffolgenden Jahren die 

zentralen Motive seiner Publikationen jene, in denen es um das Zusammensein, 

die Auseinandersetzungen mit dem Totalitarismus, mit einer Politik souveräner 

Subjekte, mit den Voraussetzungen einer politischen Theologie ging, die trotz 

sublimer Säkularisierungen theologisch blieb. 

Nancy griff in diesen Überlegungen Schmitts zentrale These der Politischen 

Theologie auf, die besagt, dass „[a]lle prägnanten Begriffe der modernen Staats-

lehre […] säkularisierte theologische Begriffe“98 sind. Dabei stellte Nancy je-

doch in Abrede, dass es je einen historischen Augenblick gab, und sei es die 

Hinrichtung von Ludwig XVI., in dem die theologisch-politische Transzendenz 

aufgegeben und säkularisiert wurde, um eine Politik der Trauer bzw. Melancho-

lie auszubilden.99 Entgegen der Proklamation einer negativen Theologie des Po-

litischen, ging es Nancy um den Gedanken eines verweltlichten Zusammenseins. 

Mit Bezug auf Schmitts Kritik am Vertragsmodell bei Rousseau räumte 

Nancy ein, dass die Vertragstheorie unzureichend ist. Für ihn ist sie geradezu 

dürftig, weil sie für das Knüpfen des sozialen Bandes der Ur-Verfassung die 

Subjekte des Vertrags voraussetzen muss.100 Um den Gedanken eines verwelt-

lichten Zusammenseins zu denken, muss das soziale Band als ein zu knüpfendes 

Band verstanden werden und nicht als ein schon geknüpftes Band. Nancy fuhr 

 

95  Nancy 2007, S. 27f. 

96  Nancy 2007, S. 30. 

97  Nancy 2014b, S. 127 (Hervorhebungen im Original). 

98  Schmitt 1990, S. 49. Vgl. hierzu Nancy 2014b, S. 131f. 

99  Vgl. Nancy 2014b, S. 131. 

100  Vgl. Nancy 2014b, S. 133f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 153 

 

dahingehend fort, „den Sinn des Im-Gemeinsamen zu denken, weder als Wahr-

heit eines gemein(sam)en Subjekts noch als einen allgemeinen, über die beson-

deren Sinne gesetzten Sinn, sondern im Gegenteil als Abwesenheit eines allge-

meinen Sinns außerhalb der vielzähligen Singularität so vieler Sinnsubjekte“.101 

Für Nancy ging es um eine Verweltlichung des Mitseins. Es ging ihm um das 

Band, das die nackte Existenz ist: Eine Existenz ohne Transzendenz, ohne ein 

vorausgesetztes Subjekt, ohne eine höhere und jenseitige Souveränität. In Der 

Sinn der Welt entwickelte Nancy ein Denken des Zusammenseins, das die Ge-

meinschaft allein als ein bloßes Band beschreibt. Ein Band, das nicht weniger, 

aber auch nicht mehr ist als die Verknüpfung und die Verknotung des Bandes: 

„All unsere Politiken sind Politiken der Auflösung (von Verknüpfung) in Selbst-

genügsamkeit […]. Es geht also darum, ein Denken (und das heißt, nicht davon 

zu trennen, eine praxis) des Bandes als solchem anzugehen. Das Knüpfen des 

Bandes muss an den Schnittpunkt treten, genau an die Stelle der leeren Wahrheit 

der Demokratie und des exzessiven Sinns der Subjektivität.“102 

Nancy benutzte viele Synonyme für das Mitsein. Zum einen benutzte er 

Termini, die in der Politischen Philosophie oder in den Sozialwissenschaften ihre 

Verwendung finden, wie etwa die Politeia, die Gemeinschaft und das Zusam-

mensein. Zum anderen bezeichnete Nancy das Mitsein nur als das Mit, auch als 

das Band, die Knoten, die Verknüpfungen, die Bindung, die Beziehung und das 

Zwischen. So verstanden ist das Mitsein weder eine Innerlichkeit noch eine Äu-

ßerlichkeit. Das Mitsein als Band ist aber auch kein Ding, keine Sache und kein 

Gegenstand, das sich gespannt zwischen zwei Subjekten befindet, die jene Ei-

genschaften besitzen, das Band bedienen, manipulieren und benutzen zu können. 

Hingegen beschrieb Nancy in Der Sinn der Welt das Band als ein unaufhörliches 

Verknüpfen, das endlos und unentwegt sich in Bezug setzt (ohne bei sich anzu-

kommen): „Das Knüpfen ist nichts, keine res, nichts als die Inbezugsetzung, die 

zugleich Nähe und Entfernung voraussetzt, Anbindung und Entbindung, Verstri-

ckung, Intrige, Ambivalenz.“103 

Mit der Darstellung der Politeia als ein endloses und sich unentwegt ver-

knüpfendes Band, schlug Nancy vor, den Vertrag, den rousseauschen Contract 

Social, „gemäß einem anderen als dem juridisch-kommerzialen Modell zu den-

ken“.104 Dabei galt es aber nicht nur den Akt der Knüpfung und des Vertragsab-

 

101  Nancy 2014b, S. 134 (Hervorhebungen im Original). 

102  Nancy 2014b, S. 156 (Hervorhebungen im Original). 

103  Nancy 2014b, S. 157 (Hervorhebungen im Original). 

104  Nancy 2014b, S. 157. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

schlusses erneut durchzudenken, sondern auch die Instanzen und Akteure und 

Akteurinnen des Vertrages einer revidierenden Betrachtung zu unterziehen. 

Das Politische, das sich für Nancy dabei ergab, bezeichnete er als eine Poli-

tik der Singularitäten, oder als ein singular plural sein,105 und später auch als 

Demokratie: „Die Politik wäre dann weder eine Substanz noch eine Form, son-

dern zunächst eine Geste: die Geste selbst des Verknüpfens und Verkettens, von 

jedem zu jedem, jedes Mal Einmaligkeiten knüpfend (Individuen, Gruppen, Na-

tionen oder Völker), und diese Einmaligkeiten haben nur die Einheit des Kno-

tens, die mit anderem verkettete Einheit, die stets weltweite Verkettung und die 

Welt, die keine andere Einheit hat. Diese Politik braucht eine ganze Ontologie 

des Seins als Verknüpfen, genau gesagt vielleicht dieses Äußerste, in dem jede 

Ontologie sich als solche mit etwas anderem als sie selbst verknüpft.“106 

Der Sinn dieser so verstandenen Gemeinschaft läge nicht in einer ihr zukünf-

tigen Form oder in einem Willen der ihr zugehörigen Subjekte, vielmehr findet 

das Band seine Bestimmung, indem es sich verknüpft, verkettet und verknotet.107 

Zu dem sich unentwegt und endlos verknüpfenden Mitsein gehört aber auch die 

stete Umstrukturierung der Verknüpfungen: Die Auflösung von Knoten, die Um-

leitung, die Verlegung und Verlagerung von Strukturen. Die Verkettungen sind 

nicht abschließbar. Nancy notierte: „Es ist weniger das bindende Band als das 

verbindende, es ist weniger das einschnürende als dasjenige, das ein Netz 

knüpft.“108 

Das Mitsein ist in dem Sinne nicht etwas, das bindet, um sich und seine ein-

zelnen Glieder zu fixieren, sondern das zum Geflecht des sich unentwegt ver-

knüpfenden Bandes gehört, das sich endlos umstrukturiert und stets eine Baustel-

le ist. Das Band ist ein Band ohne Bindung, das sich stets modifiziert, ohne je 

eine Form anzunehmen: Ein Band, das weder eine Form besitzt noch sich als ein 

Werk vervollständigt. Anderorts sprach Nancy mit Bezug auf Rancière und Le-

fort von einer „Demokratie, die noch zu kommen hat“.109 Die Zukünftigkeit des 

Mitseins liegt hierbei jedoch nicht in einer erreichbaren, ereignishaften, stattzu-

findenden und datierbaren Form von Demokratie, sondern in der stets unab-

schließbaren Zukünftigkeit einer kommenden Demokratie. Nancy folgerte den-

noch: „In diesem Sinne kann das politische Erfordernis gar nicht nicht ein Erfor-

dernis der Konfiguration sein, auch wenn es der Figuration/Präsentation eines 

 

105  Vgl. Nancy 2012a. 

106  Nancy 2014b, S. 157f. 

107  Vgl. Nancy 2014b, S. 159. 

108  Nancy 2014b, S. 160. 

109  Nancy 2014b, S. 162. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 155 

 

souveränen Körpers widerstehen muss. Die Demokratie kann sich nicht damit 

zufrieden geben, der Ort einer Exposition auf eine leere Wahrheit zu sein […]. 

Die Identitäten müssen sich schreiben, das heißt sie müssen sich als Knüpfungen 

[nouages] von Sinn dessen, was keinen identifizierbaren Sinn hat, wissen und 

praktizieren.“110 

 

 

DIE TOTENMASKEN DER STADT 

 

In einem kurzen Aufsatz, den Nancy im Jahr 2004 für eine Ausstellung in der 

französischen Stadt Tourcoing zu den Zeichen der Stadt111 anfertigte, sprach er 

von den Bildern der Stadt, die in Zukunft vergangen und verschwunden sein 

wird. Die Bilder, die wir in der Ausstellung hätten sehen können, zeigen, wie 

Nancy schrieb, die „Totenmasken der Stadt“.112 Auf ihnen entdecken wir Villen, 

Nachbarn, Stadtviertel, Plätze und Monumente, Marktflecken, axonometrische 

Darstellungen von Städten oder urbane Zonen. 

Zumindest auf zweierlei Dinge wollte Nancy mit der Rede von den Totenbil-

dern, mit den Bildern einer zukünftig toten Stadt hinweisen, auf denen wir eben 

nur die Totenmasken der Stadt sehen: Einerseits lässt sich die Stadt nicht auf ei-

ne Struktur reduzieren, die den Bewohnern und Bewohnerinnen Sicherheit gibt 

und Angenehmes – eine Bleibe, einen Aufenthalt – zur Verfügung stellt. Weder 

kann die Stadt sie schützen oder Geborgenheit geben, noch lässt es sich in der 

Stadt wohnen. Für Nancy hatte die Stadt weder etwas mit der Identitätspolitik 

bzw. mit dem Sicherheitskonzepten einer traditionellen Politischen Philosophie 

zu tun noch mit dem Wohnen, das durch die Phänomenologie oder auch Heideg-

gers Fundamentalontologie beschrieben wird.113 Andererseits müssen wir die 

 

110  Nancy 2014b, S. 169 (Hervorhebungen im Original). 

111  Die Ausstellung trug den Titel La Ville qui fait signes und fand vom 1. Oktober bis 

zum 6. Dezember 2004 im Studio für zeitgenössische Kunst Le Fresnoy statt. 

112  Vgl. Nancy 2011a, S. 44. 

113  Für Heidegger war das Wohnen in der Differenz von Eigentlichkeit und Uneigent-

lichkeit auf Seiten der Eigentlichkeit verortet. Nach seinen Hebel- und Hölderlin-

Lektüren verband er das Wohnen mit einem heimatlichen Wohnen im Haus des 

Seins: Wobei nun die Sprache jenes Haus des Seins war, in dem der Dichter hörend 

wohnt. Zum Begriff des Wohnens ist auf Arbeiten von Heidegger, Bollnow und 

Guzzoni hinzuweisen: vgl. Heidegger 1985a, S. 139-156, Bollnow 1963,  

S. 499ff und Guzzoni 1999. Auch Lefèbvre setzte die Stadt und die Urbanisierung 

der Gesellschaft in Bezug zum Wohnen. Vgl. Lefèbvre 1972. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Stadt ausgehend davon verstehen, wie es bei Nancy heißt, was sie in Zukunft 

sein wird: Die Stadt wird in Zukunft verschwunden sein. Sie wird in Zukunft 

nicht das sein, was wir heute als Stadt bezeichnen. Sie wird das überschritten ha-

ben, womit wir die Stadt immer in Beziehung setzten: mit der City, mit der civi-

tas, mit der Bürgerschaft, den Bürgern und Bürgerinnen, mit einer Urbanität, die 

in ihren urbs Bildung und Höflichkeit hervorbrachte, also mit einer Zivilisation 

und den zu diesem Begriff dazugehörigen Institutionen, Verfahren und Ideen. 

Die Stadt wird in Zukunft die Idee der Stadt überschritten haben. Nancys Über-

legungen zerreißen das Band, das zwischen der Gemeinschaft, der Politeia, und 

den Formen sozialpolitischer Ideen von Bildung, Heimat, Sicherheit und Wohl-

befinden geknüpft wurde. 

Um zu verstehen, worum es Nancy ging, wenn er von der Stadt sprach, muss 

berücksichtigt werden, dass die Stadt/die Polis der Ort der Gemeinschaft/der Po-

liteia ist. Allerdings ist der Ort der Politeia nicht mit den Äußerlichkeiten seiner 

Erscheinung zu verwechseln.114 Die Stadt lässt sich nicht aus der Anzahl und der 

Zusammensetzung ihrer Bewohner und Bewohnerinnen ermessen. Es sind auch 

nicht die architektonischen Anlagen – die Stadtmauer, die Marktplätze, die An-

sammlung der Bauwerke und die Straßenzüge –, die eine Stadt zur Stadt ma-

chen. Ebenso resultiert die Stadt nicht aus dem Schutzbedürfnis ihrer Einwohner 

und Einwohnerinnen. Sie entsteht nicht aus dem Leiden der Menschen, die sich 

schützen wollen und Strukturen schaffen, um ihre Furcht voreinander und vor 

Anderen zu bändigen. Dieser Reichtum, diese Stärke, diese Mauern erschaffen 

keine Stadt. 

Auch wenn es nicht erstaunlich ist, von Nancy zu erfahren, dass es Bilder 

(Bildnisse und Fotografien) von Städten gibt, so kann es dennoch stutzig ma-

chen, wenn es bei ihm heißt, dass diese Bilder die Totenmasken der Stadt zeigen: 

Bilder mit den Masken einer Stadt, die in Zukunft vergangen sein wird. Ebenso 

ist es nicht erstaunlich zu vernehmen, dass es in der Zukunft keine Städte mehr 

geben wird. Die Stadt war von Beginn an ihrer Zersetzung und ihrem Verfall 

ausgesetzt, und dennoch beheimatete sie unsere Vorstellung von einer zivilen 

Form des Zusammenlebens. Jedoch zeichnet sich mittlerweile innerhalb der 

Stadt eine Zerstörung des Stadtraumes an, die sich zwar durch keine pessimisti-

schen Prognosen und durch den Begriff Urbicide115 erklären lässt, aber dennoch 

von uns Menschen fordert, dem nachzugehen, was uns die Stadt durch ihre Kor-

rosion, Verwüstung und Verwandlung zu denken gibt: Diese Idee von Stadt 

 

114  Auf diesen Aspekt wies schon Hegel hin. Vgl. Hegel 1970, S. 401. 

115  Vgl. Graham 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 157 

 

verwandelte mit ihrem Zukunftsprojekt die ganze zivile und urbane Welt.116 Es 

ist eine Stadt, die nun in ihrer weltweiten Urbanisierung als Stadt verschwinden 

wird. 

Für Nancy ist die Stadt der Ort einer Gemeinschaft, der nicht mit den For-

men von Gruppen, Gesellschaften oder mit trans- und supranationalen Einrich-

tungen verwechselt werden darf. Seine Beschäftigung mit der Gemeinschaft war 

zu allererst der Frage nach dem Ontologischen des menschlichen Zusammens-

eins gewidmet. Er beschäftigte sich damit, wie sich Gemeinschaft darstellt, wie 

das Zusammenleben des Menschen, wie das Mitsein und das Sein-in-der-

Gemeinschaft zu verstehen ist. 

Um Nancys Verständnis von Mitsein zu beschreiben, kann gesagt werden, 

dass sich der Sinn des Seins teilt, sich mitteilt, sich unentwegt teilt. Mitsein ist 

das Band der Teilung, die Verknüpfung der Mitteilung, die Verkettung von Kno-

ten, Beziehungen und Verbindungen, aber ebenso das Teilen von Konflikten, 

Trennungen und Unterbrechungen. Mitsein ist das Teilen mit allen: die gleich-

zeitige Verknüpfung mit den Toten und Lebenden, mit allen Seienden.117 Das 

Teilen des Mitseins ist eine „Politik des unablässigen Verknüpfens von Singula-

ritäten miteinander“,118 eine Aufreihung von Knoten, Verbindungen und Abhän-

gigkeiten, ohne dabei eine Vollständigkeit zu erlangen. Wenn nun die Polis der 

Ort der Siedlung und des Mitseins ist, so ist sie einerseits die Verräumlichung 

einer Struktur von Teilen und Kommunikation, die kein gegebenes Band, ob nun 

als Liebe, Nation, Geist oder Vertrag, voraussetzt.119 Andererseits ist das Mitsein 

eine Gemeinschaft von Lebenden und Toten, zu der auch die Toten und die Un-

geborenen gehören, von Anfang an also auch jene, die nicht dabei sind. In die-

sem Sinne ist die Gemeinschaft ursprünglich und mit Beginn ihrer Gründung 

unvollständig. So steht am Ursprung der Gemeinschaft der Verlust derselben. 

Die ersten Bilder, die Nancy in seinem Text zur Ausstellung beschrieb, zei-

gen römische Gutshäuser: Die Villa120 ist die erste Totenmaske der Stadt. Im 

Bild der Villa verdichtet sich das Ländliche. Zum Haus der Familie, domus,  

rücken die Nachbarn auf. Nancy erinnerte hierbei an die Semantik des Wortes 

Villa, village (frz.) und ville (frz.), von Dorf, Markt und Stadt. 

 

116  Vgl. Nancy 2011a, S. 92. 

117  Vgl. Nancy 2012a, S. 147. 

118  Nancy 2014b, S. 157. 

119  Vgl. Nancy 2014b, S. 147ff. 

120  Vgl. Nancy 2011a, S. 45f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Auf den nächsten Bildern, die Nancy beschrieb, sind die Nachbarn121 zu  

sehen. Die Nachbarschaft ist eine nicht-familiäre Struktur, die trotz der Über-

schreitung des Familiären eine Distanz zu Regierungsformen, zu politischen 

Prozeduren und Versammlungen wie zur Bürokratie hält. Die Nachbarschaft ge-

hört nicht der politischen Ordnung an. Weder ist sie Vetternwirtschaft noch eine 

„Bruderschaft“. Auch die Gemeinsamkeit des familiären Blutes ist ihr fremd. In 

diesem Sinne ist die Nachbarschaft nicht einem heimatlichen Boden verhaftet, 

vielmehr ist die Nachbarschaft eine Gegend, in der sich Menschen eine Nähe 

ohne Intimität teilen. 

Es folgen Bilder, die das Viertel122 zeigen. Je größer die Stadt ist und je mehr 

Nachbarschaften sie zählt, umso mehr driftet die Stadt auseinander und bildet 

unterschiedliche Viertel aus. Die Stadt zerlegt sich selbst, indem sie in ihrer 

Dehnung disparate Viertel ausformt. Diese fügen in die Stadt wieder jene Diffe-

renzen, Lokalisierungen, Rivalitäten und Ungleichheiten ein, die die Stadt besei-

tigen wollte, als sie ihre Tore zu einer Einheit zu schließen versuchte. So zeigt 

sich die Stadt im Widerstreben zweier Prinzipien, in einem Spannungsfeld zwi-

schen dem Prinzip von Einheit und Identität und jenem einer singulären Ver-

räumlichung. Mit dem Viertel kehrt ein dörflicher, ländlicher Topos zurück, der 

jedoch von der Stadt begrenzt bleibt. 

Die Plätze und Monumente123 wurden von Nancy als weitere Totenmasken 

der Stadt angeführt. Die Straße, die via, die nichts anderes als ein Durchgang 

zwischen den Gebäuden der Villa war, dehnt sich aus und wird zu einem Platz. 

Die Plätze folgen den Straßen und Gassen (platea), aus denen sie hervorgingen. 

Die Urbanität der Stadt entwickelte sich aus den Zwischenräumen, die die Villa 

gelassen hat. Auf den Plätzen der Stadt gibt es den Austausch: die Bewegung, 

die Beziehung, den Transport. Dort werden die Märkte abgehalten. Dort gibt es 

die Uhren, die Terrassen, die Feste, die Umzüge. Auf den Plätzen sind auch die 

Monumente aufgestellt, mit denen die Stadt auf sich selbst zeigt, indem die Mo-

numente Orientierungspunkte innerhalb der Stadt bilden und als exemplarische 

Bauten zu Identitätsträgern der Stadt werden. An den Plätzen und Monumenten 

ist die Stadt erkennbar. 

Eine weitere Totenmaske der Stadt ist der Marktflecken.124 In der französi-

schen Semantik gibt es enge Bezüge zwischen dem Marktflecken (bourg), dem 

Städtchen (bourg) und der Bourgeois. Die befestigte Stadt (die Festung oder die 

 

121  Vgl. Nancy 2011a, S. 46f. 

122  Vgl. Nancy 2011a, S. 47ff. 

123  Vgl. Nancy 2011a, S. 49ff. 

124  Vgl. Nancy 2011a, S. 51ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 159 

 

Burg) besitzt ihren Ursprung entweder in einer wehrhaft ausgebauten Villa oder 

in einer Ansammlung von bewehrten Grenzposten. An den Rändern der Stadt 

liegen Posten und Vorposten, die Pforten, die Eingänge und Ausgänge, die Vor-

städte und Vororte: eben alles, was vor der Stadt und nicht zur Stadt gehörte. Die 

Bürger und Bürgerinnen der Stadt besitzen Privilegien und Rechte, die den Frau-

en und Männern der Vorstadt verwehrt sind. Dennoch gibt es eine Bewegung der 

Stadt, die ständig ihre Befestigungsmauern und ihre Grenze verschiebt, ihre Vor-

städte verschlingt, um sie an einer anderen, entfernten Stelle wieder zu errichten. 

Als die Stadt noch Stadt war, so heißt es bei Nancy, galt die axonometrische 

Darstellung125 als das geeignete Bild, um die Stadt zu erfassen. Dabei handelte es 

sich um ein geometrisches Verfahren, Häuser, Straßen und Plätze durch die pa-

rallelperspektivische Darstellung auf eine Ebene zu projizieren. Mit dem Verfah-

ren sollte die Stadt unter das Regime des Sehens fallen. Jedoch stellte sich her-

aus, dass mit der Zunahme in die Höhe gebauter Gebäude, mit der stetigen Aus-

dehnung des Stadtraums und dem Ausbau von unterirdischen Tunnel-, Röhren-, 

Leitungs- und Kabelsystemen, die axonometrische Darstellung der Stadt zu ei-

nem unmöglichen Unterfangen wurde. Für die Stadt jenseits der Stadt, die den 

städtischen wie auch den nichtstädtischen Raum beständig urbanisiert und reur-

banisiert, gibt es kein geeignetes Bild, um sich darzustellen. Obwohl sich die 

Stadt dem Rhythmus ihrer eigenen Zersetzung unterwirft, indem sie sich stetig 

erweitert und neue urbane Zonen um sich legt, halluziniert die Stadt ihre Identi-

tät als Großstadt, Hauptstadt und City. 

Die große Stadt126 ist eine weitere Totenmaske, der sich Nancy zuwandte. Je 

größer die Stadt ist, umso ausgeprägter ist ihre Macht. Der großen Stadt geht es 

nicht darum zu vernetzen und Knotenpunkt zu sein, vielmehr wiederholt sie eine 

mythische Geste, wenn sie sich als Hauptstadt oder als Metropole und Weltstadt 

begreift. Die Großstadt heiligt sich selbst, indem sie sich Türme und Paläste er-

richtet, ihr Unterirdisches aushöhlt, Schächte und Kanäle anlegt. Um sich selbst 

zu feiern, verleugnet sie ihre fremde und rurale Herkunft. Die große Stadt wird 

sich selbst zum eigenen Tempel, obwohl ihr ihre eigene Bewegung, eben jene, 

sich zu vergrößern, zum Verhängnis wird. Je größer die Großstadt wird, als Me-

tropole über sich hinauswächst und sich zur Megacity und Globalcity entwickelt, 

verschwindet das Wesen der Stadt. Die große Stadt mutiert. 

Um die Bedeutung der Megastädte Tokio-Yokohama, Mexiko City, New 

York, Seoul, Mumbai, São Paulo oder Manila zu diskutieren, bediente sich 

 

125  Vgl. Nancy 2011a, S. 54f. 

126  Vgl. Nancy 2011a, S. 56ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Nancy des paradigmatischen Vergleichs mit Babylon.127 An diesem urbanen Ort 

ging es für ihn eher um Exzesse und hedonistische Genüsse, denn um Arbeit, das 

Wirtschaften, die Für- und Vorsorge oder Erholung und Regeneration, die den 

nicht-urbanen Räumen zugeschrieben werden. Der urbanen Verausgabung geht 

es um sich selbst, um ein Selbst, das sich nach sich verzehrt. So ist Babylon die 

ständige Erweiterung und Wucherung des sich Verausgabens. Nancy schrieb: 

„Diese Wucherung hat einen einfachen und vertrauten Namen: Technik.“128 Ba-

bylon ist in dem Sinne nichts anderes als eine Technik, die die Wucherung, Aus-

breitung und Vermehrung des Auswuchses ist: eine Technik der Vernetzung, der 

Beziehung und des Verknüpfens, die weder Ziele verfolgt noch etwas bezweckt. 

In Babylon verausgabt sich die Stadt permanent, nach innen und nach außen. In 

dieser Logik des Technischen überwindet sich die Stadt und tritt in ihr jenseits 

ein. Auch wenn mit der wuchernden Technik des Mitseins die Idee der Stadt zu 

ihrem Ende kommt, so wird die Stadt jenseits der Stadt nicht aufhören sich zu 

urbanisieren. 

Die letzte Totenmaske der Stadt, der sich Nancy zuwandte, ist die urbane 

Zone.129 Mit ihr kündigt sich die Zukunft der Stadt an. Nancy sprach andernorts 

auch von einem „somnambulen Unternehmen“,130 das die Technik des Mitseins 

in ihrer permanenten und ziellosen Urbanisierung umsetzt. Gürtel um Gürtel, 

Zone um Zone dehnt sich die Stadt in ihrer Weltwerdung über sich selbst hinaus 

aus. Sobald die Stadt ihrer eigenen Urbanisierung und nicht den Dispositiven der 

Sicherheit und Annehmlichkeit folgt, kündigt sie das Ende der Idee der Stadt an. 

Die Zukunft der Stadt wird nicht mehr die der bürgerlichen Zivilisation sein, 

aber auch nicht die des melting pots. Sobald sich alles zu einer Weltwerdung der 

Stadt urbanisiert, und dabei alle nichturbanen Räume zum Verschwinden ge-

bracht werden, gehören zu den urbanen Elementen nicht der Hausbau und der 

Arbeitsplatz, sondern der „Ausbau von Transportwegen“,131 insbesondere der 

Bau, der Umbau und die Baustelle. Alles wird miteinander verbunden und unab-

lässig umgebaut: netzförmig, zufällig, molekular, wuchernd. Beständig wird ab-

gerissen und rekombiniert. Permanent werden neue Trassen verlegt und neue 

Routen gezogen. 

Um Nancy zu verstehen, warum er von den Bildern sprach, die die Toten-

masken der Stadt zeigen, bleiben zumindest zwei Fragen zu bedenken: Was sind 

 

127  Vgl. Nancy 2011a, S. 58ff. 

128  Nancy 2011a, S. 59. 

129  Vgl. Nancy 2011a, S. 61ff. 

130  Nancy 2011a, S. 92. 

131  Nancy 2011a, S. 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 161 

 

Bilder, in diesem Fall Fotografien? Warum zeigen die Fotografien überhaupt To-

tenmasken der Stadt? 

Um von Bildern und Fotografien zu sprechen, muss berücksichtigt werden, 

dass das „Bild ein Ding [ist], das dieses Ding nicht ist“.132 Das Bild zeigt ein 

Ding, z.B. eine Villa, von der sich das Bild wesentlich unterscheidet. Im Weite-

ren unterscheidet sich das Bild von seiner Unterseite, dem Fotopapier. So be-

trachtet, fallen zwei unterschiedliche Dinge in einem Bild zusammen: Das Ding 

„Fotopapier“, das da ist, aber übersehen werden muss, um das Ding „die Villa“ 

zu sehen, die nicht da ist. In diesem Sinne ist das Bild stets ein Ding der Relation 

und der Distinktion, ein Bild, das aus der Ferne wirkt. 

Für Nancy waren Bilder und Fotografien also keinesfalls bildliche Reproduk-

tionen materieller Objekte. Die Bilder setzen vor allem eine Abwesenheit vor-

aus. So ist jede einzelne Fotografie, von der er sprach, die „Stillstellung einer 

Abwesenheit“.133 Nancy hob das Festhalten der Abwesenheit als das „Ethos des 

Fotos“134 hervor. Abwesend ist jedoch nicht eine andernorts präsente oder ehe-

mals erfahrbare Stadt, die mittels des Fotoapparats festgehalten wurde, sondern 

eine Stadt, die zukünftig verschwunden sein wird und sich somit nicht reprodu-

zieren lässt. Die Fotografien, auf denen die Villa, das Viertel, Plätze und Straßen 

zu sehen sind, zeigen nicht abwesende, andernorts erfahrbare Objekte und Stadt-

teile, sondern die Totenmasken einer Stadt, die in Zukunft verschwunden sein 

wird. 

Mit den Fotografien ist die zukünftig verschwundene Stadt, von der es keine 

Fotos geben kann, nur diverse Totenmasken, still gestellt und festgehalten: Es 

sind Abdrücke einer zukünftig Verschwundenen, Abdrücke einer Toten und ei-

ner zukünftig nie präsenten Stadt. Es geht dabei um ein Jenseits der Stadt, von 

dem es keine Idee, kein Schema, kein Bild geben wird. Am Grund der Fotografie 

gibt es also kein Bild, sondern einen Abdruck, eine Maske dessen, was sich im 

Zeigen nicht zeigt.135 Von der zukünftigen Stadt, die zukünftig jenseits von dem 

liegt, was wir bislang als Stadt verstanden haben, von dieser Zivilisation jenseits 

der Zivilisation, wird es kein Bild geben.136 Sie wird in einer unübersichtlichen 

Wucherung verschwunden sein. 

Nancy betonte, dass uns die Fotografien nur berühren, weil es diese Distink-

tion und mit dieser die Ferne der Dinge gibt. Berührungen brauchen Ferne, 

 

132  Nancy 2006, S. 10. 

133  Nancy 2011a, S. 97. 

134  Nancy 2011a, S. 98. 

135  Vgl. Nancy 2006, S. 135ff, insbesondere S. 151. 

136  Vgl. Nancy 2011a, S. 44f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Fremdheit und Abwesenheit. Die Totenmasken sind wesentlich diese Abwesen-

heit. Sie sind im Wesentlichen nichts. Die verschwundene Stadt zeigt nicht sich, 

nur ihre Totenmasken sind zu sehen. Die verschwundene Stadt gibt uns keinen 

Anblick frei. So wie sie uns ihren Anblick verwehrt, so gibt es auch hinter ihren 

Masken kein Gesicht der Stadt. Am Grund der Bilder, am Grund der Fotografien 

liegen in der Ferne die Totenmasken einer gesichtslosen, verschwundenen Stadt. 

Es ist eine Stadt, die uns nicht nur ihren Anblick verwehrt, sondern auch ihr Ge-

sicht und ihren Blick auf uns aufgegeben hat. Letzten Endes löste sich mit dem 

Schließen ihrer Augen auch das Schema137 der Stadt auf und damit die Idee, die 

wir von ihr besaßen. 

Die Villa ist deshalb eine der Totenmasken der Stadt, da am Grund jeder 

Maske deren Verschwinden und deren Abwesenheit liegt. Die Masken sind Din-

ge, die im Wesentlichen verschwundene sind. Es sind grundlose und substanzlo-

se Dinge. Die Dinge sind Abdrücke ihres Verschwindens, das in den Mutationen 

und Wucherungen einer Technik der labilen und ungeordneten Verknüpfungen 

aufgeht. Das multiple bzw. plurale Sein, um das es Nancy ging, ist ein Mitsein, 

das weder von Natur aus gegeben ist, noch von einer souveränen Instanz ge-

gründet wurde. Es ist aber auch kein Sein, das sich selbst erzeugt und aus sich 

selbst heraus performiert. In diesem Sinne ist das Mitsein kein gegebenes „was 

ist“, sondern ein Sein, das sich nicht figuriert. Das multiple und plurale Sein ist 

wesentlich ein Exzess von Nichts, ein Entzug seiner selbst, ein Entzug von Sein: 

Es ist ein Schaum von Nichts, der zu nichts führt, weder zu einer Gestalt noch 

wird er etwas anderes, etwas Fruchtbares hervorbringen.138 So ist Nancys Mit-

sein eine Ontologie der mannigfaltigen, ungestalten und proliferierenden Rela-

tionen und Beziehungen. In diesem Sinne verstanden, verschwindet die Stadt in 

ihrer wuchernden Urbanisierung. In der Weltwerdung der Stadt überschreitet 

sich die Stadt und verschwindet. Die Stadt verschwindet in ihrer Vermehrung, in 

der Wucherung ihrer selbst, in der Urbanisierung des Urbanen. 

Warum sprach Nancy aber von den Totenmasken der Stadt? Nancy ging es 

keinesfalls darum einen pessimistischen Ton, einen Ton des Verfalls anzuschla-

gen. Hingegen wollte Nancy das aufgreifen, als was sich die Stadt heute ankün-

digt und wie sich ihre Zukunft präsentiert: als das Zusammensein und Mitsein 

einer wuchernden Urbanisierung, die mit einer stetig steigenden Einwohnerzahl 

 

137  Zu Nancys Auseinandersetzung mit dem Schema bei Kant siehe Nancy 2006,  

S. 135ff. 

138  Zum Schaum des Seins vgl. insbesondere Nancy 1995, S. 76f. Zu dieser genusslosen 

wie fruchtlosen Präsenz des Seins, zu dieser Blüte des Todes vgl. Nancy 1994b,  

S. 104ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 163 

 

den Drang besitzt, permanent alles umzubauen, neu zu verlegen und erneut zu 

verflechten. „Die Stadt schwärmt aus“,139 heißt es bei Nancy. 

In dieser Ausdehnung der Stadt, die von Lefèbvre als eine Revolution der 

Städte140 beschrieben, von Nancy aber als eine Zerstörung der Städte verstanden 

wurde, verschwindet nicht nur das Nichturbane und das Rurale, sondern auch 

das, was für uns zu einer Idee der Stadt gehörte: das Bürgertum, die Bildung, das 

Wohnen und die Sicherheit, aber auch die Höflichkeit und die Gastfreundschaft. 

In der Überdehnung des Urbanen tritt die Stadt mit ihrer Weltwerdung in ihr 

Jenseits der Stadt ein. Andernorts hat Nancy darauf hingewiesen, dass das Mit-

sein und die Technik (im Sinne des heideggerschen Gestells141) wesentlich zu-

sammengehören. Für Nancy bedeutete der Zusammenhang von Mitsein und 

Technik, dass die Urbanisierung, die die Stadt verschwinden lässt, nicht etwas 

ist, das der Stadt zustößt, sondern wesentlich zur Technik und Bewegung der 

Stadt, zu ihrer Strukturierung und ihrer Struktion, gehört. Als „Struktion“142 be-

zeichnete Nancy jenes Moment, das weder konstruiert noch destruiert, das weder 

gründet oder erbaut, noch zerstört oder vernichtet. So heißt es bei Nancy hierzu: 

„[W]ir leben in der schwindelerregenden Anhäufung von Stücken, Teilen, Zo-

nen, Fragmenten, Parzellen, Teilchen, Elementen, Lineamenten, Keimen, Ker-

nen, Clustern, Punkten, Skansionen, Knoten, Datenbäumen, Projektionen, 

Proliferationen, Dispersionen, und darin sind wir mehr denn je verflochten, ver-

webt, absorbiert und überschwemmt von einer außergewöhnlichen instabilen, 

beweglichen, plastischen und metamorphischen Masse […].“143 

An anderer Stelle vermerkte Nancy: „Der gegenwärtige Zustand der Welt ist 

kein Krieg der Zivilisationen. Sondern ein Bürgerkrieg: der Krieg im Inneren ei-

ner Bürgerschaft, einer Zivilität, einer Städterschaft [citadinité], die im Begriff 

sind, sich bis an die Grenzen der Welt auszudehnen und infolgedessen bis ans 

Äußerste ihrer eigenen Konzepte. Am äußersten Ende zerbricht ein Konzept, 

zerspringt eine überdehnte Figur, kommt eine Kluft zum Vorschein.“144 

Ist Nancy ein pessimistischer Denker, wenn er wiederholt von der Zerstörung 

und Vernichtung des Zivilisatorischen spricht? Ist Nancy ein apokalyptischer 

Denker, wenn er mit dem Ende der bürgerlichen Welt die Öffnung und die Ver-

mehrung der Welten verspricht? Oder ist er ein Philosoph des Weltenwech-

 

139  Nancy 2011a, S. 86. 

140  Lefèbvre 1972. 

141  Vgl. Nancy 2012a, S. 153f. 

142  Vgl. Nancy 2011b, S. 61. 

143  Nancy 2011b, S. 65. 

144  Nancy 2007, S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

sels,145 wie er die Veränderung am Ort der Gemeinschaft selbst bezeichnete? 

Von welcher „Kluft“, die zum Vorschein kommt, ist bei ihm die Rede? Welcher 

Abgrund kommt zum Vorschein, wenn die Stadt, und mit ihr ihre Totenmasken 

zerspringen? 

Für Nancy zeichnete sich mit der Weltwerdung und der Globalisierung, mit 

der Realisierung ihrer Totalität, die Zerstörung eben dieser Totalität ab. Diese 

Bewegung gehört zur Technik des Weltwerdens. Das Drängen auf und die 

Schließung zur Einheit erzeugt einen Überschuss und eine Wucherung. Andern-

orts ist vom Schaum des Seins die Rede, von einem Exzess und Überfluss.146 Die 

Kluft, die Nancy ansprach, ist die wuchernde Öffnung, die aufbricht, sobald sich 

die totalitäre Einheit zu schließen versucht. Die Weltwerdung der Welt ist, so 

verstanden, die Vermehrung der Welten.147 

Nancy gab nicht an, welche Formen des Politischen sich aus der Zerstörung 

der Städte und der Wucherung des Urbanen ergeben werden. In seinen Arbeiten 

zur Demokratie wies er darauf hin, dass es immer schon zwei Erscheinungsfor-

men des Politischen gab.148 Entweder wurde das Politische als eine symbolische 

Ordnung dargestellt, die sich auf einen einenden Grund beruft, oder es präsen-

tierte sich als eine grundlose Selbsterfindung. Dabei wurde unter letzterem, dem 

Ort seines Erscheinens, der Wucherung und Verkettung die Selbsterfindung ei-

nes Zusammenseins derer verstanden, die keinen Grund zum Zusammensein ha-

ben: ein Mitsein ohne Grund. 

In verschiedenen Büchern und Aufsätzen betonte Nancy den Zusammenhang 

zwischen seinen Überlegungen zur Weltwerdung und Ansätzen dazu im Chris-

tentum sowie zwischen jenen zur Vermehrung der Welten im Zuge der Globali-

sierung und seinem Versuch einer Dekonstruktion des Christentums.149 In De-

konstruktion des Christentums stellte Nancy den Tod Gottes heraus, der nicht 

nur von Nietzsche verkündet wurde, sondern dem Christentum in seiner Welt-

werdung wesentlich innewohnt.150 Analog zur Dekonstruktion des Christentums 

hob Nancy in seiner Beschreibung einer Weltwerdung der Städte und des Urba-

 

145  Vgl. Nancy 2014a, S. 169ff. 

146  Vgl. Nancy 2015b, S. 29 und S. 65. 

147  Vgl. Nancy 2003, S. 147. 

148  Vgl. Nancy 2012b, S. 77. Siehe auch Nancy 2008a, S. 81. 

149  Hierzu vgl. Nancy 2012c, insbesondere S. 37 und S. 126f. Vgl. ebenso Nancy 2003, 

S. 11ff. In dem Buch Dekonstruktion des Christentums heißt es: „Die Öffnung der 

Welt in der Welt ist das Ergebnis einer Entkleidung oder einer Dekonstruktion des 

Christentums […].“ Nancy 2008c, S. 136. 

150  Vgl. hierzu Nancy 2008c, insbesondere S. 133ff und S. 249f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 165 

 

nen das Verschwinden derselben und mit ihnen, das Verschwinden des Bürger-

tums hervor. Mit dem vorausgehenden Bürgerkrieg, der nicht vom Bürgertum zu 

trennen ist, sind die Menschen auf die Nacktheit ihrer Existenz reduziert, denn: 

„Nichts wäre so nackt und bloß wie das Politische.“151 Es verhält sich wie mit 

dem Tod Gottes: Die Menschheit ist in ihrer Existenz, auch durch den Verlust 

einer Idee der Stadt, auf ihre Nacktheit, auf das Nichts ihrer Existenz, auf ihre 

Grundlosigkeit zurückgeworfen. Nancy formulierte prägnant: Das Nichts 

wächst.152 

Blanchot hat schon frühzeitig auf Nancys Entwürfe zum Mitsein reagiert. Er 

antwortete mit dem Buch Die uneingestehbare Gemeinschaft auf Nancys Publi-

kation La communauté désœuvrée. Darin hielt Blanchot fest, dass Nancy zwar 

die Gemeinschaft weder als ein Objekt, als eine natürlich vorbefindliche und ge-

gebene Tatsache noch als eine souverän frei gewählte Struktur beschrieb, aber 

das Mitsein als jenen Ort des Zusammenseins begriff, der geheimnislos, nackt 

und grundlos ist: ein Ort der geheimnislosen Negativität, dem kein Abgrund zu-

grunde liegt, sondern der vielmehr selbst der Abgrund ist. Ein Ort, der nicht nur 

auf Nichts gebaut ist, sondern selbst Nichts ist, um weder gebaut zu werden, 

noch ein Werk zu sein. Oder wie es in Nancys Aufsätzen und Vorträgen zur 

Stadt heißt: es sind die Todesmasken einer in Zukunft verschwundenen Stadt, 

mit denen wir es am Ort unseres Zusammenseins zu tun haben. 

Nach Nancy behauptet sich die Gemeinschaft als ein „Ort – der Nichtort –, 

an dem nichts festzuhalten ist, geheimnisvoll darin, kein Geheimnis zu ha-

ben“.153 Die Gemeinschaft ist kein Werk, sie ist werklos und entwerkt, so Nancy. 

Dennoch mahnte Blanchot Nancy zur Vorsicht und forderte ihn auf, nicht bei ei-

ner Negativität der Gemeinschaft zu verharren, um sie in einer nackten Geheim-

nislosigkeit darzustellen.154 Nancy wies hingegen wiederholt darauf hin, dass es 

die Stärke des Christentums ist, die Erfahrung eines toten Gottes gemacht zu ha-

ben,155 um eben diese nackte Existenz und das Nichts der Existenz zu denken. 

Die Einwände, die von Seiten Blanchots formuliert wurden, blieben ihm wie er 

selbst formulierte, weitgehend fremd.156 In Bezug auf ein „Kommen des Nack-

 

151  Nancy 1994a, S. 193. 

152  Vgl. Nancy 2003, S. 48. 

153  Blanchot 2007b, S. 39.  

154  Vgl. Nancy 2007, S. 30. 

155  Vgl. Nancy 2012c, S. 37ff. 

156  Vgl. Nancy 2007, S. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

ten“157 und einer nackten und geheimnislosen Existenz von Mitsein, einer kom-

menden Wucherung des Urbanen, die letztlich für Nancy einen Weltenwechsel 

darstellte, betonte er, dass dieses Kommen zum Wesen des Christentums gehört: 

der Messias ist bereits gekommen und gestorben. Dieses messianische Kommen 

hat das Christentum schon hinter sich. Das Kommen der offenen, nackten und 

geheimnislosen Existenz, von der bei Nancy die Rede ist, meint also nicht ein 

Kommendes, eine kommende Existenz, die einer derzeitigen Existenz folgt oder 

hinzukommt, sei sie nun messianisch oder messianistisch definiert. Vielmehr 

ging es Nancy um „ein anderes Kommen, oder ein Jenseits des Kommens im 

Allgemeinen“.158 

Entgegen jenen, die pessimistisch denken, die im Wuchern der Technik ein 

Heraufkommen der Verarmung, der Zerstörung und Vernichtung sehen, sah 

Nancy nicht notwendig eine technologische Verfallsgeschichte. Hingegen sprach 

er hinsichtlich des Kommenden von einem Verknüpfen, das die Verknüpfungen 

fortsetzt, ohne ein Ziel und ohne eine Absicht etwas zu ergänzen oder eine Voll-

ständigkeit zu erreichen:159 „Es kann nicht darum gehen, dem Grenzen zu setzen, 

was von sich aus keine Grenze kennt. Entweder wird diese Unbegrenztheit 

selbstzerstörerisch sein – wenn die Konstruktion bis zum Ende geht, um dort zu-

sammenzubrechen –, oder wir finden einen Weg, wie wir über die Struktion und 

durch sie hindurch Sinn dort erkennen, wo es weder Zweck noch Mittel gibt, 

weder Fügung noch Entfügung, weder Oben noch Unten, weder Ost noch West. 

Sondern alles zusammen.“160 

 

157  Vgl. Nancy 2014a, S. 13. In großer Deutlichkeit legte Nancy hier seine Differenzen 

zu Derridas Diskussion des Messianismus und des Messianischen dar. Hierzu vgl. 

auch Derrida 2014a, S 17ff. 

158  Vgl. Nancy 2014a, S. 13. 

159  Zum Rhythmus der Verknüpfung, die stets zu mehr drängt, als bei dem einen zu 

bleiben, vgl. Nancy 2014c, 16ff.  

160  Nancy 2011b, S. 72 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Jacques Derrida 

 

 

DASEIN ALS MITSEIN? 

 

Fünf Jahre nach Derridas Tod kam der Literaturwissenschaftler Miller in seinem 

Buch For Derrida darauf zu sprechen, dass dieser in seinen philosophischen 

Diskussionen nicht nur einen einzigartigen Ansatz bezüglich des Politischen und 

der Frage nach einer Gemeinschaft formuliert hatte, sondern auch eine viel radi-

kalere Position einnahm als andere ihm nahestehende Philosophen. Während 

diese am Begriff der Gemeinschaft festhielten, so setzte er bis zu seinem zuletzt 

gehaltenen Seminar Das Tier und der Souverän alles daran, darauf hinzuweisen, 

dass sich das Mitsein mit all seinen begrifflichen Wendungen (Gemeinschaft, 

Gesellschaft, Staat, Brüderlichkeit, Freundschaft, politeia, Stadt, Politik, Wir 

usw.) selbst dekonstruiert.1 

In diesem Zusammenhang erinnerte Miller an die Konversationen, die Ferra-

ris in den 1990er Jahren mit Derrida führte. In einem dieser Gespräche wies Der-

rida darauf hin, dass er keine Bedenken bezüglich dessen habe, was Blanchot als 

eine uneingestehbare Gemeinschaft und Nancy als eine entwerkte Gemeinschaft 

bezeichneten. Im Großen und Ganzen gab es seitens Derrida kaum Vorbehalte 

gegen die Konzepte, die von Blanchot und Nancy vorgelegt wurden und in de-

nen die Gemeinschaft jeweils als eine derer vorgestellt wird, die nichts mit-

einander gemeinsam haben. Jedoch stellte sich Derrida die entscheidende Frage, 

warum beide überhaupt noch am Begriff der Gemeinschaft festhielten. Warum 

sollte das als Gemeinschaft bezeichnet werden, was von ihnen als Gemeinschaft 

beschrieben wurde? Hat das, was Blanchot und Nancy beschrieben haben, über-

 

1   Vgl. Miller 2009, S. 104, 120 und 180. Die Texte von Miller Derrida Enisled und 

„Don’t Count Me In“: Derrida’s Refraining, auf die hier verwiesen wurde, erschie-

nen bereits im Jahr 2007 in einer jeweils ersten Fassung. Vgl. Miller 2007a und Mil-

ler 2007b. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

haupt noch etwas mit einer Gemeinschaft, mit dem Begriff der Gemeinschaft zu 

tun? „Why call it community?“2 

 Für Derrida war es von Bedeutung darauf hinzuweisen, dass er stets davor 

zurückschreckte und zögerte, den Begriff bzw. das Wort Gemeinschaft zu ver-

wenden. Die Gemeinschaft war für ihn immer etwas Gemeinsames, etwas Ge-

eintes, etwas, das als Eines oder als eine Einheit auftritt. Jedoch scheinen nun 

diese Gemeinschaft bzw. dieser Kommunismus, um die es Blanchot und Nancy 

ging, alles andere als eine Einheit zu sein. 

 In diesem Zusammenhang wies Miller mit Bedacht darauf hin, dass nicht 

nur Blanchot und Nancy das menschliche Zusammenleben als eine Gemein-

schaft beschrieben, in der deren Teilhaber und Teilhaberinnen nichts Gemeinsa-

mes miteinander haben, sondern dass die Überlegungen Heideggers, Batailles, 

Levinas’, Lacans, Agambens und Lingis’3 auch in diese Richtung gingen. Derri-

da sah am Festhalten des Begriffs Gemeinschaft dennoch etwas Bedenkliches, 

was im Folgenden eingehender diskutiert werden soll. 

Warum verwendeten Blanchot und Nancy für das Konzept eines Zusam-

menseins ohne ein Zusammensein den Begriff Gemeinschaft? Derridas Unbeha-

gen, das sich am Begriff der Gemeinschaft festmachte, mag daher rühren, dass 

auch Autoren wie Blanchot, Nancy und Agamben der Tradition der Politischen 

Philosophie in all ihren inhärenten Brüchen näherstanden, als sie es selbst ver-

muteten. 

 Um Derridas radikalen und singulären Ansatz zu erläutern, griff Miller zu-

nächst auf Heideggers These zurück, dass sich das menschliche Dasein, die Exis-

tenzialität des Menschen, nur als ein Mitsein verstehen lässt. Auch wenn Hei-

degger der traditionellen Philosophie des Politischen vorwarf, staats- bzw. ge-

sellschaftstheoretisch zu arbeiten, wodurch sie nicht in der Lage sei, die Politeia 

der griechischen Philosophie und damit das menschliche Zusammenleben in des-

sen Existenzialität zu verstehen, so formulierte er dennoch ein eingängiges und 

vielfach rezipiertes Konzept der Gemeinschaft, die ursprünglich ist. Grosser 

sprach sogar davon, dass das Dasein für Heidegger eine „Existenz als Ko-

Existenz“4 war, auch wenn diese nie die Form oder die Struktur einer Ansamm-

lung oder Zusammenfassung einzelner Individuen mit einer gemeinsamen men-

talen, kulturellen, juristischen oder machtpolitischen Ordnung annimmt. Das Da-

sein galt Heidegger stets als ein ursprüngliches Mitsein. So verstanden, ist der 

Mensch von Anfang an in seiner Welt mit Anderen zusammen, auch wenn sie 

 

2   Derrida, Ferraris 2002, S. 25. 

3   Vgl. Lingis 1994. 

4   Grosser 2015, S. 193. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 169 

 

nicht zugegen und abwesend sind. Mit dieser Zuschreibung eines kollektiven 

bzw. kommunitären Existentials, das Heidegger dem Dasein attestierte, erstellte 

er ein undifferenziertes Konzept von Gemeinschaft. Darauf wies auch Nancy 

wiederholt hin.5 

 Im Gegensatz zu vielen theoretischen Positionen, die sich mit der ursprüng-

lichen, kommunitären Existenz des Menschen beschäftigten, sei es Heideggers 

Mitsein oder andere Ansätze der Politischen Philosophie, ging Derrida nicht von 

einer Gleichsetzung von Dasein und Mitsein aus. Deren Annahme einer kol-

lektiven Einheit, die durch einen souveränen Akt zustande gekommen sein soll, 

die sich historisch, kulturell oder mental entwickelt hat und als eine Leistung des 

Bewusstseins6 verstanden wird bzw. sich auf eine sprachliche, biologische oder 

geistige Gemeinsamkeit bezieht, misstraute er und lehnte diese ab. 

 Um seine Ablehnung zu formulieren, griff Derrida auf die zwei folgenden 

Argumente zurück: 1.) Wenn Heidegger das Dasein auch für ununterscheidbar 

vom Mitsein erklärte und als ein und dasselbe bezeichnete, so musste er dennoch 

einräumen, dass das Dasein nur allein, quasi individuell sterben kann. Das Da-

sein kann nicht zusammen mit Anderen oder für Andere sterben. Das Dasein 

kann dem Anderen das Sterben nicht im Geringsten abnehmen. Heidegger 

schrieb: „Das Sterben muß jedes Dasein jeweils selbst auf sich nehmen.“7 In der 

Diskussion von Dasein und Mitsein bei Heidegger griff Derrida auf eine Unter-

scheidung zurück, die Montaigne zwischen dem einsamen Sterben und einem 

Sterben mit oder für andere traf.8 Bezogen auf Heideggers Argumentation, ent-

hält Derridas Einwand eine fundamentale Brisanz, da Heidegger den Sinn des 

Daseins im Vorlauf zum Tod festmachte: D.h. einerseits argumentierte Heideg-

ger mit einer Gleichsetzung von Dasein und Mitsein, andererseits unterschied er 

zwischen einem Dasein und dem Mitsein und zwar genau in jenem Moment, in 

dem es ihm um den Sinn des Daseins und somit um das Sterben des Daseins 

ging. Derrida wies darauf hin, dass Heidegger in seinen Beschreibungen, in de-

 

5   Vgl. Nancy 2012a, S. 126f. 

6   Gerhardt unternahm in seiner Untersuchung Öffentlichkeit. Die politische Form des 

Bewusstseins den Versuch, den politischen Raum der Öffentlichkeit nicht als einen 

Ort der Versammlung oder als eine Ansammlung von Individuen zu beschreiben, 

sondern als eine Leistung des menschlichen Bewusstseins: „Öffentlichkeit ist das 

Bewusstsein der Politik, und das beruht auf dem individuellen Bewusstsein, mit dem 

sich jeder auf seine Weise immer schon im öffentlichen Raum bewegt.“ Gerhardt 

2012, S. 293. 

7   Heidegger 1984, S. 240. 

8   Vgl. Derrida 2013, S. 25 und Derrida 2014a, S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

nen er von einer Unterscheidung von Dasein und Mitsein sprach, nie das Prob-

lem der Trauer bzw. das des Sterbens mit Anderen oder für Andere ansprach.9 

2.) In enger Beziehung zu diesem argumentativen Einwand Derridas steht schon 

Levinas’ frühzeitig erhobener Einspruch gegen Heideggers Prämissen von einer 

Gleichsetzung des Daseins mit dem Mitsein und seiner Vorstellung von einer ur-

sprünglichen Kollektivität als Mitsein bzw. Mitwelt. Diesen Aspekt griff Derrida 

wiederholt auf. In seinen Publikationen kam er immer wieder auf die Trauer, auf 

die Trauer um den Tod des Anderen und auf den absolut Fremden zu sprechen. 

Zum Existenzial des Mitseins führte hingegen Heidegger in Sein und Zeit aus: 

„Die Anderen besagt nicht soviel wie: der ganze Rest der Übrigen außer mir, aus 

dem sich das Ich heraushebt, die Anderen sind vielmehr die, von denen man 

selbst sich zumeist nicht unterscheidet, unter denen man auch ist. Dieses Auch-

da-sein mit ihnen hat nicht den ontologischen Charakter eines Mit-Vor-

handenseins innerhalb einer Welt. Das Mit ist ein Daseinsmäßiges, das Auch 

meint die Gleichheit des Seins als umsichtig-besorgendes In-der-Welt-sein. Mit 

und Auch sind existenzial und nicht kategorial zu verstehen. Auf dem Grunde 

dieses mithaften In-der-Welt-seins ist die Welt je schon immer die, die ich mit 

den Anderen teile. Die Welt des Daseins ist Mitwelt. Das In-Sein ist Mitsein mit 

Anderen. Das innerweltliche Ansichsein dieser ist Mitdasein.“10 

 Derrida argumentierte später bezüglich Heideggers Mitsein, dass das Da-

sein als Mitsein keine Trauer um den Anderen kennt und in diesem Sinne auch 

keine Fragen zur Ethik, zum Handeln und zur Verantwortung zulässt. Dieser Ar-

gumentation nicht unähnlich, hielt Levinas schon im Jahr 1951 in einer für ihn 

wegweisenden Publikation, die den Titel Ist die Ontologie fundamental? 

(L’ontologie est-elle fondamental?) trägt, fest: „Die Beziehung zum Anderen ist 

[…] nicht Ontologie.“11 

 

9   Vgl. Derrida 2014a, S. 21. In seiner Trauerrede, die Derrida anlässlich des Todes 

von Levinas am 27. Dezember 1995 hielt, kam er auf den Tod des Anderen, den Tod 

des Freundes und auf eine Ethik zu sprechen, die bei Levinas einer Ontologie und 

jeder Politik zuvorkommt. In dem Zusammenhang verwies Derrida auf eine Vorle-

sung, die Levinas in den Jahren 1975 und 1976 hielt und den Titel Der Tod und die 

Zeit trug, in der sich Levinas mit Heideggers Sein zum Tod und einer Verantwor-

tung des Überlebenden beim Tod des Anderen auseinandersetzte. Vgl. Derrida 

1999b, S. 12ff und Levinas 2013, S. 22ff.  

10  Heidegger 1984, S. 118 (Hervorhebungen im Original). 

11  Levinas 1983, S. 113. Vgl. auch Miller 2009, S. 110ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 171 

 

 In diesem kurzen Text vermerkte Levinas, dass es ein „gewagtes Unterfan-

gen“12 ist, den scheinbar evidenten und unabweisbaren Umstand in Frage zu stel-

len, dass alles Seiende, wenn schon nicht kausal, so doch ontologisch mit-

einander in Beziehung steht. Levinas’ radikale Frage begnügt sich bei weitem 

nicht damit, die Erkenntnisfähigkeit und Erkenntnisleistung eines wahrnehmen-

den bzw. vernunftbegabten Subjekts zu problematisieren. Levinas’ Projekt ist in 

der Hinsicht radikaler, da er die Beziehung zwischen den seienden Dingen und 

Menschen in Frage stellte. Er warf die Frage auf, ob es denn überhaupt möglich 

ist, dass Seiendes ontologisch und existenziell mit anderem Seienden in Bezie-

hung steht und zwar allein schon aufgrund des Daseins. 

 Der zeitgenössischen Philosophie, insbesondere der heideggerschen Fun-

damentalontologie hielt Levinas zugute, dass sie nicht mehr der Annahme folgte, 

dass die Wahrheit des Seins mit einem Bewusstsein von Wirklichkeit oder mit 

Verfahren der Vernunft zusammenfällt. Fundamentalontologie bedeutet bei Hei-

degger, dass das Ontologische mit der Faktizität des menschlichen Daseins zu-

sammenfällt und sich nicht an einer Bewegung des Geistes, an dessen Vernunft, 

misst. Sein als Sein zu verstehen, heißt da zu sein und im Diesseits zu existieren. 

Levinas resümierte die Errungenschaften der Fundamentalontologie wie folgt: 

„Der ganze Mensch ist Ontologie. Seine Wissenschaft, sein Gefühlsleben, die 

Befriedigung seiner Bedürfnisse und seine Arbeit, sein gesellschaftliches Leben 

und sein Tod sind Artikulationen des Seinsverständnisses oder der Wahrheit. 

[…] Unsere gesamte Zivilisation fließt aus diesem Seinsverständnis, sei es auch 

in der Weise des Seinsvergessen. Die Wahrheit ist nicht, weil es den Menschen 

gibt. Es gibt die Menschheit, weil das Sein überhaupt von seiner Erschlossenheit 

untrennbar ist, weil es Wahrheit gibt, oder weil, wenn man so will, Sein einsich-

tig ist.“13 

 In diesem Sinne muss sich das Denken nicht mehr als eine hellsichtige und 

vernünftige Einsicht erweisen, vielmehr geht das Denken über jede Intentionali-

tät und jede Form der Erkenntnis hinaus. Levinas formulierte: „Denken heißt 

nicht mehr betrachten, sondern sich engagieren, inbegriffen sein in dem, was 

man denkt, Mittäter sein. Das Denken ist das dramatische Ereignis des In-der-

Welt-Seins.“14 

 So versteht sich das Denken in der Fundamentalontologie nicht als Aufklä-

rung und Aufhellung, wobei alles Unverständliche und jedes Nichtverstehen als 

ein defizitärer Modus des Verstehens zu werten wäre. Vielmehr erweist sich das 

 

12  Levinas 1983, S. 103. 

13  Levinas 1983, S. 105 (Hervorhebungen im Original). 

14  Levinas 1983, S. 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Denken bei Heidegger als ein Seinsverständnis, das auf keiner Verstehbarkeit 

beruht. Für ihn beruht das Verstehen des Daseins auf dessen Ereignis, auf dessen 

Seinsakt, auf der Tatsache, das Sein ist. In dieser Erschlossenheit und Entschie-

denheit des Seins gehören alle Beziehungen ins Sein, auch die Beziehungen zu 

den Dingen und anderen Seienden, die auch mit da sind. In diesem Sinne ist das 

Dasein Beziehung, d.h. Mitsein. 

 Mithin ist bei Heidegger die Beziehung zum Anderen im Sein – im Ontolo-

gischen – so begründet, dass es weder eine Handlung noch eine Geste geben 

muss, um mit den Anderen in Beziehung zu kommen. Heideggers Mitsein ist 

nicht ethisch. Das Mitsein ist nichts anderes als Beziehung. Die Beziehung von 

Sein zu Sein vollzieht sich nach Heidegger weder durch ein Entdecken, eine Be-

gegnung, eine Anrede, ein Begreifen oder Ergreifen, noch durch irgendeine an-

dere Handlung, wie zum Beispiel durch einen friedfertigen oder gewalttätigen 

Akt. Das Dasein, das wesenhaft als ein Mitsein zu verstehen ist, wird nicht durch 

ein Verfahren der Erkenntnis bestimmt, um als ein Subjekt anderen Subjekten in 

der Welt gegenüberzustehen. Vielmehr sind die Anderen stets mit dem Dasein 

da und lassen sich nicht von einem Subjekt als andere Subjekte oder Objekte be-

stimmen. Heidegger schrieb: „[…] die Anderen sind vielmehr die, von denen 

man selbst sich zumeist nicht unterscheidet, unter denen man auch ist.“15 

 Das Dasein ist bei Heidegger als ein Mitsein „wesenhaft umwillen Ande-

rer“16 da. Als dieses Mitsein geht es dem Dasein um sich selbst. Es ist entschie-

den und entschlossen da in seiner Existenz: Es ist da, um da zu sein. Das Mitsein 

kann sein und lässt sich sein. In diesem Sinne verstanden, ist das Mitsein ein 

Seinlassen. Jahre später sprach Heidegger von einer Gelassenheit des Seins.17 In 

der Entschlossenheit des Daseins, in der es dem Dasein um sich selbst und damit 

auch immer um die Anderen geht, liegt das Verstehen des Mitdaseins. Levinas 

präzisierte und führte aus, dass sich bei Heidegger die Beziehungswelt des Mit-

einanderseins unabhängig von Formen, Mitteln und Techniken der Wahrneh-

mung, zu der auch das Entdecken und Begreifen gehören, herstellt. Jedoch warf 

Levinas die Frage auf, ob unsere Beziehung zu Anderen und mit Anderen ein 

Seinlassen sein kann.18 Kann die Beziehung zu Anderen auf ein ontologisches 

Verstehen, auf ein Seinsverstehen, reduziert werden, das ohne Rede, ohne Anre-

de, ohne Gruß, ohne Adressierung auskommt? In diesem Zusammenhang stellte 

er sich die Frage „Ist derjenige, zu dem man spricht, schon im vorhinein verstan-

 

15  Heidegger 1984, S. 118 (Hervorhebungen im Original). 

16  Heidegger 1984, S. 123. 

17  Vgl. Heidegger 1985b. 

18  Vgl. Levinas 1983, S. 110. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 173 

 

den in seinem Sein?“ und beantwortete sie mit den Worten: „Durchaus nicht. 

Der Andere ist nicht zunächst Gegenstand des Verstehens und danach Ge-

sprächspartner. Beide Beziehungen fallen zusammen. Anders gesagt: Vom Ver-

stehen des Anderen ist seine Anrufung untrennbar.“19 

 Worauf Levinas mit seinem Einspruch aufmerksam machen wollte, waren 

zumindest zwei Momente: 1.) „Die Sprache zeichnet eine ursprüngliche Bezie-

hung vor“,20 eine Beziehung zwischen Menschen, zu den Anderen, zum absolut 

Fremden, zu Gott und zum Tod. Levinas hat wiederholt darauf hingewiesen, 

dass er zwischen dem Gesagten und dem Sagen der Sprache unterschied. Wenn 

es nun um die Beziehung geht, die die Sprache vorzeichnet, dann geht es dabei 

um das Sagen der Sprache, das hierbei die Linien der Beziehung zieht. Diese 

Beziehung wird durch die Sprache mittels eines Rufes, einer Anrufung vorge-

zeichnet, die beide stets schon ein Antworten sind. Jeder Ausdruck der Sprache – 

ob als Information, als Argument, als Behauptung oder als Aussagesatz – ergeht 

mit einem Gruß, mit einem Anruf und einem Aufruf; und jeder Ausdruck der 

Sprache gehorcht unvermeidbar einem Modus des Antwortens und der Verant-

wortung. In einem Gespräch betonte Levinas: „Tatsächlich habe ich innerhalb 

des Gespräches immer das Sagen und das Gesagte unterschieden. Daß das Sagen 

ein Gesagtes enthalten muß, ist eine Notwendigkeit der gleichen Ordnung wie 

die, welche einer Gesellschaft Gesetze, Institutionen und gesellschaftliche Be-

ziehungen auferlegt. Aber das Sagen bezeichnet die Tatsache, daß ich dem Ant-

litz gegenüber nicht einfach dabei verbleibe, es zu betrachten, sondern ihm ant-

worte. Das Sagen ist eine Art, den Anderen zu grüßen, aber ihn zu grüßen meint 

bereits, ihm zu antworten.“21 2.) Wenn Sprache Beziehung vorzeichnet, so spielt 

sich das Ereignis der Sprache nicht auf der Ebene des Verstehens ab.22 Der Aus-

druck der Sprache lässt sich nicht auf ein Verstehen zurückführen. Das Sprechen 

der Sprache lässt sich weder darauf reduzieren, einen Gedanken zu kommunizie-

ren, der von dem Seienden ausgesprochen wird und von den anderen Seienden 

verstanden wird, noch zirkuliert die Sprache in einem ihr vorausgesetzten Seins-

verstehen, in dem alles Seiende in einer gemeinsamen Welt miteinander verwo-

ben ist. Das, was an der Sprache nicht auf etwas Informierendes reduziert wer-

den kann, lässt die Sprache nicht informieren. Sie ist weder ein Instrument, das 

von den Subjekten in einer gemeinsamen Welt mit Objekten benutzt wird, noch 

gibt sie den Sprechenden und Hörenden eine gemeinsame Welt zu verstehen, in 

 

19  Levinas 1983, S. 110f. 

20  Levinas 1983, S. 111. 

21  Levinas 1986, S. 67 (Hervorhebungen im Original). 

22  Vgl. Levinas 1983, S. 111. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

der die verschiedenen Individuen und Gegenstände miteinander vernetzt sind. 

Das Sprechen einer Sprache garantiert weder eine gemeinsame Welt, noch ga-

rantiert das Sprechen eine Übersetzbarkeit zwischen den Sprachen oder inner-

halb einer Sprache.23 Weder vermittelt bzw. übermittelt Sprache, indem sie ver-

ständlich spricht, noch sagt oder verheißt sie uns eine Welt. Die Sprache gibt in 

einer Stummheit des Aufrufs nichts zu verstehen. Sprache ist nach Levinas keine 

Sage, die ein Seinsverstehen ermöglicht, wie Heidegger es vermutete. Der Ruf 

im Sprechen der Sprache gibt nichts an, spricht nicht, und dennoch zeigt sich 

nach Levinas ein Verlangen. Das, was sich mit der Sprache abzeichnet, ist eine 

Beziehung, eine unverstandene, diachrone Beziehung des Antwortens und der 

Verantwortung. Levinas vermerkte hierzu: „Schon vor aller verstehenden Teil-

nahme an einem gemeinsamen Inhalt besteht der Ausdruck darin, die Gemein-

samkeit herzustellen, und zwar durch eine Beziehung, die auf das Verstehen 

nicht zurückgeführt werden kann.“24 

 Trotz seiner vehement vorgebrachten Ablehnung des Mitseins, das von 

Heidegger als das ursprüngliche Seinlassen eines sich verstehenden Miteinan-

derseins formuliert wurde, hielt Levinas an Begriffen wie „Gemeinschaft“25 und 

„Gemeinsamkeit“ (communauté bzw. socialité) fest. Er legte jedoch Wert da-

rauf, dass diese Gemeinschaft keine Voraussetzung für Sprache ist. Nach Le-

vinas basiert Sprache auf keinem Grundverständnis, auf keiner Art von voraus-

gesetzter oder gegebener Gemeinschaft. Sprache ist vielmehr auf nichts begrün-

det, was ihr vorausgesetzt und miteinander geteilt werden kann. Der Sprache ist 

weder eine Gemeinschaft noch eine Welt mit Sprechenden und Bezeichneten 

gegeben. Ihr ist nichts gegeben, das mit ihr zu teilen oder mitzuteilen wäre. Sie 

 

23  In einer Notiz zum Grus bei Celan notierte Hamacher: „Die Sprache spricht nicht uns 

und wir sprechen nicht die Sprache, sondern wir sprechen aus der Sprache und ihren 

Mutationen und sprechen uns aus ihr heraus […]: wir sprechen aus dem Aus der 

Sprache, ihrem unzugänglichsten Innern. Jedes Wort bleibt ein Rebus, in dem ande-

re und wieder andere und auch keine Wörter sedimentiert sind, es kommt darauf an, 

diese Rebus immer aufs Neue einer anderen Bewegung auszusetzen.“ Hamacher 

2003, S. 113 (Hervorhebungen im Original). 

 Mit Hinweis auf Celans fünftes Segment der Stimmen seines Gedichtbands Sprach-

gitter, kam Hamacher in seiner Untersuchung auf die Worte Grus und Gruß zu spre-

chen. Der Grus/s ist die Sprache der Mutation, mit der die Sprache die Sprechenden 

und ihre Stimmen in einer unabsehbaren Bewegung in Schutt und Ruß verwandelt, 

in ein Miteinander, das ohne Mit, ohne sich und ohne Anderes ist. 

24  Levinas 1983, S. 113. 

25  Levinas 1983, S. 113. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 175 

 

erst ist es, die eine Gemeinschaft vorzeichnet, die zu kommen wäre. Bei Levinas 

heißt es: „Die Beziehung zum Anderen ist also nicht Ontologie. Dieses Band mit 

dem Anderen, das sich nicht auf seine Vorstellung, sondern auf seine Anrufung 

zurückführt, wobei der Anrufung kein Verstehen vorausgeht, nennen wir Reli-

gion. Das Wesen der Rede ist Gebet.“26 

 Auch gegen diese Gemeinschaft innerhalb der Grenzen der Religion und 

der Ethik formulierte Derrida seine Vorbehalte: schon frühzeitig in dem Aufsatz 

Gewalt und Metaphysik,27 später in der Schrift Eben in diesem Moment in diesem 

Werk findest du mich.28 Auch wenn es nicht um eine natürlich gegebene, um eine 

staatsrechtlich hergestellte oder um eine ontologisch verstandene Gemeinschaft 

geht, so stellen sich dennoch in einer Gemeinschaft – die sich in einem ethischen 

Akt generiert, mit einem Gruß, mit einem Ruf, in einem Gebet – die Fragen nach 

der Gewalt, dem Geschlecht, der Gerechtigkeit und der Fremdheit. Derrida hat in 

seiner Levinas-Lektüre wiederholt die Probleme angesprochen, die er mit dem 

Antlitz, mit einer religiösen Bindung und einer Ansprache hat, auch wenn diese 

Ansprache als ein Gebet, als eine Bitte oder als ein Gruß erfolgt. 

 Folgende Fragen sind in Folge dieser Diskussion für das Dasein unerläss-

lich: Woher soll ich es wissen, dass ich es bin, dem der Gruß gilt? Warum sollte 

ich überhaupt antworten? Beziehungsweise antworte ich womöglich, obwohl ich 

nicht gerufen wurde? Wiederum: Kann ich mir sicher sein, dass ich nach jeman-

dem rufe, sobald ich rufe? Woher weiß ich, dass mein Ruf den Anderen oder die 

Andere erreichen wird, sobald ich antworte? Gibt es innerhalb der Sprache kei-

nen Versprecher, keinen lapsus lingua? Kommt die Sprache des Anderen oder 

der Anderen in gewisser Weise immer bei mir an, so dass ich stets antworte, so-

bald ich grüße? Oder gibt es auch innerhalb der Sprache Fehlleistungen, Ver-

sprecher, Umleitungen, falsche Absender, fehlerhafte Adressierungen, unerlaub-

te Mitschriften, missbräuchlich Frankiertes und Fälschungen?29 Kann ich mir si-

cher sein, dass ich gerufen wurde, um zu antworten? 

 Die Sprache ist vom Phänomen des lapsus lingua durchsetzt.30 Die Sprache 

ist nichts anderes als dieser lapsus lingua. Wenn dem so ist, dann ist das Mitsein, 

das durch die Sprache bzw. den lapsus lingua vorgezeichnet wird, eine Bezie-

hung, die auf Missverständnissen beruht und nichts weiter ist als eine Übertrei-

 

26  Levinas 1983, S. 113 (Hervorhebungen im Original). 

27  Vgl. Derrida 1976, S. 121ff, insbesondere S. 139. 

28  Derrida 1990b. 

29  Zur Frage der Schickung, der Sendung und den diversen Fehlleistungen vgl. Derrida 

1983. 

30  Für diesen wichtigen Hinweis danke ich Juergen Brenner. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

bung, eine fehlerhafte Verkettung, eine Fälschung, eine Fehlleistung. In der ach-

ten Sitzung des zweiten Teils seines letzten Seminars Das Tier und der Souverän 

griff Derrida die Frage nach der Bitte, der Anrufung und dem Gebet wieder auf: 

„Was heißt bitten/beten [prier]? Wie bitten/beten? Wie nicht bitten/beten?“31 

 Wer ist der Andere, der mich rief? Wer ist diese Fremde? Kommt der Ruf, 

kommt diese Bitte an? Kann der Gruß grüßen? Kann mein Gebet sich an jeman-

den richten? Wessen Antlitz und wessen Bitte berühren mich in der Weise, dass 

sie für mich bestimmend sind? Ist jede Berührung ein Stoß, der mich in eine be-

stimmte Richtung treibt? Wenn dies der Fall sein sollte, warum folgt aus dem 

Stoß ausgerechnet eine Art Retoure, eine Remission oder Rückgabe, die jede Be-

rührung zum Absender oder zur Absenderin zurückführt, um zu grüßen? Warum 

sollte ich mich auf einen Ruf hin umdrehen und antworten?32 Gibt es eine Pflicht 

oder einen Befehl zur Verantwortung? Und wenn es diese Verpflichtung zur 

Verantwortung gäbe, wäre diese Verantwortung überhaupt noch eine Verantwor-

tung, wenn diese befohlen wäre? Oder gibt es am Hereinbrechen des Anderen – 

ob als Berührung oder Schlag, ob als Ruf oder Anruf –, ein Hereinbrechen, das 

nicht zurückkehren kann, das nicht zu beantworten ist, worauf wir nicht verant-

wortlich und angemessen reagieren können?33 

 Derrida hat mehr als einmal mit Nachdruck darauf hingewiesen, zu wel-

chen Problemen die Politik einer ethischen Gemeinschaft führen kann, die Le-

vinas in seiner Ethik von Antlitz, Gebet, Gruß und Ruf beschrieb. Mit seinem 

Entwurf einer ethischen Gemeinschaft setzte sich Levinas über die Politik der 

Nationalstaaten hinweg, um damit den Begriff der Gemeinschaft zu entpolitisie-

ren. Er überführte seinen Begriff der Gemeinschaft in eine Sozialität der Rufen-

den und Angesprochenen, in eine Gemeinschaft von Brüdern mit Antlitz, was, 

innerhalb seiner Ethik zu einer Politik von Ein- und Ausschlüssen führte, auch 

wenn er stets zu verstehen gab, dass die Ebenen der Ethik und des Politischen 

auseinanderzuhalten sind. In dem Buch Das Tier, das ich also bin notierte Derri-

da: „Ich habe anderorts darauf insistiert [mit „anderorts“ meint Derrida das  

 

31  Derrida 2017, S. 273. Vgl. Miller 2009, S. 112f. 

32  Benjamin schilderte in dem Band Berliner Kindheit um Neunzehnhundert die Ein-

dringlichkeit und die Gewalt, die eine rufende und anrufende Stimme hat. In seiner 

Schilderung geht es um einen Telefonanruf, der mit dem „Läuten die Schrecken der 

Berliner Wohnung nur steigerte“ und nach der Annahme des Anrufs den Hörer 

„gnadenlos der Stimme“ des Anrufers auslieferte. Benjamin betonte: „Nichts war, 

was die unheimliche Gewalt, mit der sie auf mich eindrang, milderte.“ Benjamin 

1980, S. 243.  

33  Vgl. Derrida 2007, S. 362. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 177 

 

9. Kapitel „In menschlicher Sprache: Die Brüderlichkeit“ in seinem Buch Poli-

tik der Freundschaft34; Anm.d.V.], was mit diesem Wert der Brüderlichkeit alles 

auf dem Spiel steht, einem Wert, der zentral und bestimmend ist für die 

lévinassche Interpretation eines Antlitzes, das zunächst das meines Bruders und 

meines Nächsten ist (so fern oder fremd er auch sein mag). Das wird hier deutli-

cher denn je. Es geht darum, das Tier aus der Ethik auszuschalten.“35 

 Ausgehend von diesen Überlegungen muss allerdings gesagt werden, dass 

nicht allein die im Zitat erwähnten Tiere durch eine Politik der Freundschaft 

und/oder Brüderlichkeit ausgegrenzt werden. Levinas hat in seinen entsprechen-

den Überlegungen die Vielfalt der Daseins- und Lebensformen unberücksichtigt 

gelassen. Derrida wies in diesem Zusammenhang darauf hin, dass diese Logik 

und Ethik der Brüderlichkeit eine prekäre Positionierung von Frauen und eine 

Abwertung von Weiblichkeit mit sich bringt. Wer auch immer dem Ruf des Ant-

litzes gehorcht und wer nicht, die Logik und Politik einer Gemeinschaft scheidet 

stets zwischen den ihr Zugehörigen und den Fremden, zwischen denjenigen, die 

dazugehören und auf die zu hören ist, und jenen, die nicht zu vernehmen und 

keineswegs hörbar sind, jenen also, die bestenfalls einen Antrag auf Anhörung 

und gegebenenfalls einen Antrag auf Asyl stellen können. Levinas hat dieser Po-

litik (z.B. der Nationalstaaten) in einer seiner Talmud-Lesungen36 die Asylstädte 

einer ethischen Gemeinschaft gegenübergestellt. Aber dennoch: Es stellt sich 

hinsichtlich einer ethischen Gemeinschaft der Asylstädte nicht nur die Frage, 

was mit den Verfolgten und Feinden nationalstaatlicher Politik geschieht, son-

dern auch wie sie mit den eigenen Feinden zu verfahren hat, die in einer natio-

nalstaatlichen Gemeinschaft stets die Verfolgten sind. Da Levinas diese Form 

der Auseinandersetzung unberücksichtigt ließ, ergeben sich folgende kritische 

Fragen, die Brüche in seinem Denken sichtbar machen: Kann auch der Feind und 

die Feindin sein bzw. ihr Antlitz auf mich richten? Kann ich den Feind verneh-

men, kann die Feindin ihr Wort an mich richten, sodass sie mir so nah sind wie 

sonst nur Familienangehörige und Nachbarn? Besitzen der Feind bzw. die Fein-

din überhaupt ein Antlitz, das sie mir zuwenden können? Was ist aber zu hören, 

wenn der Ruf wesentlich eine Fehlleistung ist? Wessen Ruf ist dann noch zu 

vernehmen? 

 Nach den Massakern in Sabra und Schatila, die zwischen dem 16. und  

18. September an palästinensischen Flüchtlingen verübt wurden, gaben Levinas 

und Finkielkraut am 28. September 1982 dem französischen Radiosender RCJ 

 

34  Derrida 2000a, S. 304ff. 

35  Derrida 2010, S. 158. 

36  Vgl. Levinas 1996, S. 51ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

(La Radio de la Communauté Juive) ein Interview, das der Journalist Malka mit 

ihnen führte. Insbesondere im Zusammenhang mit den Massakern stellte Malka 

dem Philosophen Levinas, der die Begegnung mit dem Anderen ins Zentrum 

seines Denkens rückte, die Frage, ob nicht für die Israelis allen voran die Paläs-

tinenser die „Anderen“ sind. Levinas erwiderte dazu: „My definition of the other 

is completely different. The other is the neighbour, who is not necessarily kin, 

but who can be. And in that sense, if you’re for the other, you’re for the neigh-

bour. But if your neighbour attacks another neighbour or treats him unjustly, 

what can you do? Then alterity takes on another character, in alterity we can find 

an enemy, or at least then we are faced with the problem of knowing who is right 

and who is wrong, who is just and who is unjust. There are people who are 

wrong.“37 

 In ihrem Buch Am Scheideweg hob Butler hervor, dass Levinas in jenem 

Moment seine Philosophie der Gastfreundschaft, der Passivität, des Antlitzes 

und die Frage der Verantwortung beiseiteschob, als er die Andersheit als Feind 

bestimmte und zwischen den Nachbarn und den Feinden unterschied: „Natürlich 

war er [Levinas; Anm.d.V.] derjenige, der in einem Interview sagte, der Palästi-

nenser besitze kein Antlitz, und er wollte eine ethische Verpflichtung nur gegen-

über denjenigen sehen, die seinen eigenen Vorstellungen jüdisch-christlicher und 

klassisch griechischer Herkunft entsprechen.“38 

 In ihrem Urteil bezog sich Butler nicht allein auf das Interview, das Malka 

mit Levinas und Finkielkraut führte, sondern auch auf den Beitrag Das jüdische 

Leben heute, den Levinas in dem Buch Schwierige Freiheit publizierte. Dort 

schrieb Levinas: „Bedroht der Aufstieg der zahllosen Massen unterentwickelter 

asiatischer Völker nicht diese wiedergefundene Authentizität? Es betreten Völ-

ker und Zivilisationen die Weltbühne, die sich nicht mehr auf unsere Heilige Ge-

schichte beziehen und denen Abraham, Isaak und Jakob nichts mehr bedeuten.“39 

 Zumindest zwischen zwei Vorwürfen kann unterschieden werden, die  

Butler in ihrer vehementen Kritik an Levinas vorbrachte. Einerseits hob sie das 

Privileg hervor, das Levinas „sowohl Israel wie auch Europa in Bezug auf die 

ethische Forderung der Gerechtigkeit und des Friedens in der Welt“40 zuschrieb. 

 

37  Levinas 1989, S. 294. 

38  Butler 2013a, S. 35, vgl. auch S. 265. Für den Hinweis auf Butlers Anmerkungen 

danke ich Gabriel Ramin Schor. 

39  Levinas 1992a, S. 123. Die hier erwähnte Authentizität des jüdischen Denkens be-

zog Levinas auf den Staat Israel, als einen Ort, wo der „Mensch sich opfert“ und 

„nach seiner Authentizität sucht“. Levinas 1992a, S. 122. 

40  Delhom 2016, S. 90. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 179 

 

Nach Levinas gibt es in Israel wie in Europa den engen Bezug zur Heiligen Ge-

schichte, wodurch das Gebot „Du sollst nicht töten“ in explizierter Weise ver-

nehmbar ist, das Israel wie dem gesamten Europa einen privilegierten Rang un-

ter den Völkern und Nationen sicherstellt. Andererseits warf Butler Levinas vor, 

dass für ihn die Palästinenser kein Antlitz hätten und gesichtslos wären. Demzu-

folge warf sie ihm Rassismus und Unterstützung der militärischen Politik Israels 

gegen die Palästinenser vor.41 

 Während Butler die Beziehung zum Antlitz des Anderen und das Gebot 

zum Gewalt- und Tötungsverzicht konsequent auf allen Ebenen der Ethik und 

der Politik bestehen lässt und die Aufforderung zur Gewaltlosigkeit auch in den 

Bereichen des Politischen verortet, so hält Levinas die Trennung zwischen der 

Ethik und der Politik aufrecht. Für Levinas kann die Andersheit den Charakter 

eines Feindes annehmen und die Menschen zu einer Entscheidung gegen die 

Andersheit und zu einer Verteidigung des Nächsten zwingen: eine Entscheidung, 

die zwischen dem Recht des einen und dem Unrecht des anderen unterscheidet. 

In Anknüpfung an Butlers kritische Anmerkungen zu Levinas’ Interview und mit 

 

41  Zu Butlers Vorwurf gegenüber Levinas, in dem es heißt, dass dieser sich eines Ras-

sismus bediente und behauptete, die Palästinenser seien gesichtslos vgl. Delhom 

2016, S. 90ff, Chaouat 2013 und Butler 2013b. Ich möchte betonen, dass es mir hier 

nicht darum geht, ob Butler mit ihren Vorwürfen gegen Levinas Recht hat oder 

nicht. Ich möchte hier jedoch festhalten, dass in Levinas’ Philosophie der Ethik die 

Andersheit sehr wohl als Feind oder Feindin erscheinen kann, dem oder der nicht zu 

vergeben ist. Butler schrieb in einer Antwort an Chaouat: „So the Palestinians are 

not by nature ‚facelessʻ but only become so, I would argue, under those conditions 

of enmity stipulated by Levinas. This provisional facelessness of the enemy would 

apply to any enemy that conformed to the conditions laid out by Levinas, surely not 

just the Palestinian people or its leadership. Of course, this view begs the important 

question of what ethical responsibilities any of us bear toward the enemy, and whe-

ther we need to preserve the paradoxical idea of ‚the face of the enemyʻ to more ful-

ly address this obligation. […] Although I remain indebted to Levinas’ ethical philo-

sophy for much of my own thinking on the obligations of proximity, I do not agree 

with all of his political conclusions. In fact, I tend to extend his notion of the ‚faceʻ 

further into the domain of politics, and so do not draw the line between the ethical 

and the political in the same way that he sometimes does. In my readings, I seek to 

strengthen the ethical injunction signified by ‚the faceʻ – the one that belongs to the 

interdiction against violence – into the political sphere in order to understand better 

the potential of a politics of non-violence – even in, or especially in, the midst of 

enmity.“ Butler 2013b, o.S. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Blick auf seine Bemerkung über die sogenannten „unterentwickelte[n] asiati-

sche[n] Völker“, lässt sich Derridas Vorbehalt gegenüber dem Antlitz bei Le-

vinas bekräftigen: Levinas interpretierte das Antlitz des Anderen dahingehend, 

dass weder ein Tier, noch der Feind oder die Feindin ein Antlitz haben. Für ihn 

besaß das Antlitz ein menschliches und brüderliches. Butlers Analysen legen na-

he, dass Levinas das Antlitz des Anderen nur in seiner jüdisch-christlichen bzw. 

klassisch griechischen Herkunft interpretierte und als den Nächsten und Nach-

barn bestimmte. 

 Einige Jahre nach Levinas’ Tod gab Derrida in einer Lesung bekannt, dass 

er ihm in Bezug auf dieses Thema einmal in einem Gespräch Folgendes antwor-

tete: „[…] jeder andere ist ganz anders […].“42 Denn es könnte sich erweisen, 

dass man im Falle eines radikalen Bruchs mit einem Dogmatismus des Ortes  

oder den nationalen Bindungen der Hybris einer universellen Verantwortung ge-

horcht.43 

 Da die Sprache für Levinas das Medium der Verantwortung und damit das 

der Ethik der Gemeinschaft ist, muss noch einmal gefragt werden: Was bedeutet 

es, dass die Sprache als Gebet, Bitte und Gruß die Beziehungen zwischen den 

Menschen vorzeichnet? Die Sprache als Gebet ist jene Sprache, die noch nicht 

vernommen werden kann, sobald sie spricht, da ihr keine Verstehbarkeit zugrun-

de liegt, weder in kommunikativer noch in ontologischer Hinsicht. Sprache ist in 

diesem Sinne an ihrem Beginn stets erst dabei Sprache zu werden und ist jenes 

Mittel, das die Gemeinschaft vorzeichnet und erst im Gebrauch aufruft. Der 

Sprache ist keine Gemeinschaft vorgegeben, an die sie sich richten kann, um 

verstanden zu werden. 

 Wenn Sprache spricht, so Levinas, kommt erst die Sprache zur Sprache und 

gibt noch nichts bekannt. Sofern die Sprache Beziehungen und Gemeinsamkei-

ten vorzeichnet, ist sie aber dennoch unhörbar und für niemanden zu verstehen. 

Da ihr keinerlei Verstehbarkeit vorausgeht oder innewohnt, und erst die Sprache 

diese Gemeinsamkeit ermöglichen kann, bleibt sie unvernehmbar. 

 Der Gruß grüßt, das Gebet erbittet, der Ruf ruft, da niemand da ist, der hö-

ren kann. Beten ist nur möglich, wenn es kein Wesen gibt, das das Gebet ver-

nehmen kann.44 Der Ruf ruft, obwohl er nicht gehört und vernommen wird. 

Auch wenn es keine Sprache gibt, die nicht zunächst Ruf, Gruß, Gebet oder An-

sprache ist, so ist da noch nichts, was hört. In der literaturwissenschaftlichen Un-

tersuchung Bogengebete, die sich zwar nicht mit der Sprache als Gebet bei Le-

 

42  Derrida 2006a, S. 25. 

43  Vgl. Derrida 2017, S. 144. 

44  Vgl. Hamacher 2010, S. 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 181 

 

vinas beschäftigt, jedoch mit einer Sprache, die von Kafka, Benjamin und Celan 

als Gebet und Ansprache beschrieben wird, gibt Hamacher zu verstehen: „Daß 

es keine Sprache gibt, die nicht zunächst Ansprache ist; daß es keine Ansprache 

gibt, die unmittelbar Gehör fände, und kein Gehör, das nicht zunächst taub wäre, 

macht die Ansprache zu einem uneinholbaren, aber uneinholbaren, weil unhör-

baren, unhörbaren, weil stummen Versprechen der Sprache. Da noch nicht ge-

hört wird, wenn erst gesagt werden muß ‚Hört‘ […], da also alle Sprache zu-

nächst und wesentlich Ansprache, und zwar Ansprache an bloße virtuell auf-

merksame, wirklich aber unaufmerksame Andere ist, so ist keine schon gehört, 

jede noch stumm und keine eine Sprache.“45 

 

 

DIE POLITIK DER ENTPOLITISIERUNG 

 

Im letzten Seminar Das Tier und der Souverän, das Derrida vor seinem Tode 

während der Jahre 2001 bis 2003 an der Ècole des Hautes Études en Sciences 

Sociales (EHESS) in Paris abhielt, machte er in der dritten Sitzung den Versuch, 

die Vorgangsweise bei einer Dekonstruktion der Staatssouveränität in knappen 

Worten zu beschreiben. Dabei hob Derrida zwei wesentliche Motive seiner Her-

angehensweise hervor: 1.) Das Anliegen, mit der Dekonstruktion der Souveräni-

tät noch einmal auf das zurückzukommen, was Schmitt zur Entpolitisierung des 

Politischen im sechsten Kapitel seines Buches Der Begriff des Politischen be-

schrieb. 2.) Den Versuch, eine „langsame und differenzierte Dekonstruktion“ 46 

zu betreiben, die sich zwar der Logik des klassischen Begriffs der nationalstaat-

lichen Souveränität zuwendet, ohne jedoch dabei den Begriff des Politischen ei-

ner Entpolitisierung auszusetzen. 

Um es zu präzisieren: Derrida ging es nicht darum, die Dekonstruktion als 

eine Fiktion oder als die Utopie einer entrückten und visionären Entpolitisierung 

zu begreifen. Er hegte auch nicht die Absicht, die Dekonstruktion als eine Me-

thode oder Technik bzw. als eine Praxis oder Handlungsanweisung auszugeben, 

mit der ein sozialer und gemeinschaftlicher, aber dennoch entpolitisierter und 

apolitischer Raum erkämpft, hergestellt oder erschaffen werden kann. Vielmehr 

ging es Derrida, wie er formulierte, um eine andere Politisierung, um eine Re-

Politisierung, um einen gänzlich anderen Begriff des Politischen, und er schrieb 

 

45  Hamacher 1998, S. 12. 

46  Derrida 2015, S. 119. Für die weitere Argumentation vgl. Derrida 2015, S. 118ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

hierzu: „Dass das mehr als schwierig ist, das ist nur allzu klar, eben deshalb ar-

beiten wir, wir arbeiten daran und wir lassen uns davon bearbeiten.“47 

Abgesehen von der Frage, „Was kann eine andere Politik sein?“, ist das 

Problem das folgende: Wie verhält sich Derridas Warnung, die Dekonstruktion 

nicht ins Gleis einer Entpolitisierung laufen zu lassen, zu Millers Feststellung, 

dass Derrida bezüglich der Frage nach dem Politischen – aber auch bezüglich 

der Gemeinschaft und des Mitseins – einen radikalen Ansatz verfolgte, da er das 

Dasein niemals als ein Mitsein bestimmte? 

Unumgänglich scheint es also, auf das zurückzukommen, was als eine Ent-

politisierung des Politischen bezeichnet werden kann. Es ist auch von einer Krise 

des Politischen die Rede, sofern damit das grundlegende Problem gemeint ist, 

dass das Politische nicht mehr ohne weiteres mit einer kollektiven bzw. gemein-

schaftlichen Existenz identifiziert werden kann. Hierzu gehört nicht nur die Dia-

gnose, dass die Politische Philosophie, sondern auch das politische Denken, die 

politischen Institutionen und Gebilde am Ende sind. Als Referenzen dafür lassen 

sich Persönlichkeiten wie Marx, Schmitt, Heidegger, Laslett, Dahl und Strauss 

anführen.48 In diesem Zusammenhang ist Heideggers Analyse vom Entzug des 

Mitseins ein Symptom, ein Beispiel aber auch ein Ereignis der Entpolitisierung 

des Politischen mit fatalen akademischen, philosophischen, existenziellen und 

individuellen Konsequenzen. Im Weiteren sei hier ebenfalls jener Einwand ge-

gen die Entpolitisierung des Politischen erwähnt, mit dem Schmitt gegen die 

Ideen eines Weltstaats und eines Weltfriedens polemisierte. 

Im Inhaltsverzeichnis seines Buches Der Begriff des Politischen benannte 

Schmitt das sechste Kapitel in Form der These: „Die Welt ist keine politische 

Einheit sondern ein politisches Pluriversum“.49 Dieses Kapitel ließ er mit fol-

genden Worten beginnen: „Aus dem Begriffsmerkmal des Politischen folgt der 

Pluralismus der Staatenwelt. Die politische Einheit setzt die reale Möglichkeit 

des Feindes und damit eine andere, koexistierende, politische Einheit voraus. Es 

gibt deshalb auf der Erde, solange es überhaupt einen Staat gibt, immer mehrere 

Staaten und [es; Anm.d.V.] kann keinen die ganze Erde und ganze Menschheit 

umfassenden Weltstaat geben.“50 

 Die Polemik, die Schmitt in Auseinandersetzung mit der politischen Rele-

vanz des Menschheitsbegriffs entwickelte, entstand sicherlich vor dem histori-

schen Hintergrund des Endes des Ersten Weltkriegs, der Niederlage des Deut-

 

47  Derrida 2015, S. 119. 

48  Vgl. hierzu in diesem Buch das Vorwort, S. 13ff. 

49  Schmitt, 1987a, S. 7. 

50  Schmitt, 1987a, S. 54 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 183 

 

schen Reiches bzw. des Waffenstillstands von Compiègne und des Friedensver-

trags von Versailles. Schmitt wies explizit auf die Gründung des Völkerbundes 

hin, die zu den Verhandlungen des Versailler Vertrags gehörte und dessen Sat-

zung am 28. April 1919 angenommen wurde. Konkret ging es um die Idee eines 

Weltstaats, der bei ihm als der absolute Gegenbegriff zum Begriff des Politi-

schen mit der Einrichtung des Völkerbundes auftauchte: Denn beansprucht wur-

de der Völkerbund, wie Schmitt hervorhob, in seiner visionären Bedeutung als 

ein universelles, friedensstiftendes und die gesamte Menschheit umfassen- 

des Bündnis, das den „unpolitischen Idealzustand der Universal-Gesellschaft 

Menschheit“51 zu organisieren hätte. 

Da Schmitt die Unterscheidung zwischen Freund und Feind innerhalb der 

politischen Sphäre für fundamental hielt – eine Unterscheidung, auf die sich die 

politischen Handlungen und Motive und letztlich auch der Staat und die territori-

ale Geschlossenheit eines organisierten Volkes zurückführen lassen52 –, musste 

ihm das Bestreben, diese fundamentale Spaltung in Freund und Feind aufzuge-

ben, um sie in einem universellen, juridischen und friedvollen Gebilde aufgehen 

zu lassen, als reine Fiktion erschienen sein. Eine Entpolitisierung und damit die 

Neutralisierung des Politischen ging bei Schmitt mit der historischen Herausbil-

dung einer politischen wie juristischen Bedeutung des Menschlichen, der Ent-

wicklung einer Kodifizierung der Menschenrechte, den ökonomischen, politi-

schen, aber auch technischen Manifestationen einher, die heute gemeinhin unter 

dem Schlagwort Globalisierung zusammengefasst werden. Schmitt schrieb: „Die 

politische Einheit kann ihrem Wesen nach nicht universal in dem Sinne einer die 

ganze Menschheit und die ganze Erde umfassenden Einheit sein.“53 

Aber es ging Schmitt bei weitem nicht allein darum, die Ideen vom Weltstaat 

und Weltfrieden – und den mit diesen Ideen verbundenen Völkerbund – als Fik-

tionen zu denunzieren, vielmehr bezeichnete er die in die Zukunft verwiesene 

Realisierung der Idee einer Welt ohne Politik und Staat als eine „unehrliche Fik-

tion“.54 Die Vertreterinnen und Vertreter dieser Fiktion bedienten sich seiner 

Ansicht nach einer heuchlerischen und lügenhaften Rhetorik. In diesem Sinne 

waren die Termini Globalisierung und Menschheit/Menschenrechte für Schmitt 

keine sachlichen Begriffe, sondern vielmehr Strategeme, also Waffen einer Rhe-

torik, die mit falschen Begrifflichkeiten operieren.55 Auch wenn die „verschie-

 

51  Schmitt, 1987a, S. 56 (Hervorhebungen im Original). 

52  Vgl. Schmitt, 1987a, S. 20 und S. 26. 

53  Schmitt, 1987a, S. 54.  

54  Schmitt, 1987a, S. 54. 

55  Vgl. Derrida 2015, S. 113f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

denen Völker, Religionen, Klassen und andere Menschengruppen der Erde“56 im 

Weltstaat geeint und alle Kämpfe zwischen ihnen unmöglich wären, weil es kei-

ne kämpfenden Klassen und keine feindlichen Gruppen mehr gibt, so wären die 

Konflikte zwischen den Menschen nicht ausgelöscht. Der Genfer Völkerbund 

hebt, so Schmitt, die Möglichkeit des Krieges eben so wenig auf, wie die Mög-

lichkeit staatsähnlicher Organisationsformen: „Der Genfer Völkerbund […] führt 

neue Möglichkeiten von Kriegen ein, erlaubt Kriege, fördert Koalitionskriege 

und beseitigt eine Reihe von Hemmungen des Kriege dadurch, daß er gewisse 

Kriege legitimiert und sanktioniert.“57 

Schmitt führte weiter aus: „Die Menschheit als solche kann keinen Krieg 

führen, denn sie hat keinen Feind, wenigstens nicht auf diesem Planeten.“58 

Auch wenn es damit unmöglich wird, konventionelle Kriege zu führen, da es 

keine Staaten mehr gibt, so wird es dennoch möglich bleiben, Kriege im Namen 

der Menschheit und der Menschlichkeit zu führen, „[…] wie sie genau so auch 

im Namen von Frieden, Demokratie oder Gerechtigkeit geführt werden kön-

nen.“59 

Es ist unverkennbar, dass sich Schmitt in seiner polemischen Auseinander-

setzung mit dem Völkerbund nicht nur mit den historischen Implikationen seiner 

Gründung beschäftigte. Ohne dass Schmitt ihn namentlich nannte, war seine 

große „Antipode“60 in Bezug auf Fragen von Recht, Politik und Völkerbund der 

Philosoph Kant. Nur in der Formulierung, dass der Völkerbund im 18. Jahrhun-

dert „als polemischer Gegenbegriff einem Fürstenbund entgegengehalten wer-

den konnte“,61 taucht bei Schmitt ein Hinweis zu Kants Entwurf Zum ewigen 

Frieden auf. 

Jedoch muss darauf hingewiesen werden, dass die Opposition, die Schmitt 

zwischen dem Völkerbund und den Nationalstaaten annahm, bei Kant in der 

Diskussion um den Völkerbund nicht zu finden ist. Kant diskutierte die vernünf-

tigen Optionen einer Weltrepublik und des Völkerbundes in Opposition zu den 

 

56  Schmitt, 1987a, S. 54. 

57  Schmitt, 1987a, S. 57. 

58  Schmitt, 1987a, S. 54f (Hervorhebungen im Original). 

59  Hofmann 2003, S. 114. Welche Relevanz jene Kriege haben, die nicht als konven-

tionelle, symmetrische Kriege zwischen Staaten zu bezeichnen sind, lässt sich an der 

Diskussion zur asymmetrischen Kriegführung ablesen. Vgl. Münkler 2004 und 

Schröfl, Pankratz 2004. Schmitts Buch Theorie des Partisanen aus dem Jahr 1963 

nimmt innerhalb dieser Diskussion eine prominente Stellung ein. Vgl. Schmitt 1975. 

60  Hofmann 2003, S. 113.  

61  Schmitt 1987a, S. 56 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 185 

 

Fürstenstaaten.62 Wie Schmitt, so lehnte auch Kant ein politisches Gebilde ab, 

das die ganze Erde umfasst, eine politische Einheit, die er als Weltrepublik be-

zeichnete. Allerdings sind die Gründe, warum Kant die Weltrepublik ablehnte, 

anders gelagert als bei Schmitt. Während Schmitt den Völkerbund als einen 

Weltstaat ablehnte, weil dieser nur als eine lügenhafte Fiktion formuliert werden 

kann, die den politischen und polemischen Charakter des Menschen kaschiert, so 

hielt Kant den Weltstaat für unvernünftig, da er zwangsläufig despotische Züge 

annähme.63 Mit seinen Überlegungen ging es Kant darum, die kriegerischen An-

tagonismen zwischen den Fürstenstaaten in eine politische Rechtsform zu über-

führen, die einerseits dem Freiheitsdrang der Menschen gerecht wird, anderer-

seits die Möglichkeit zur Kriegsführung zwischen den politischen Akteuren und 

Akteurinnen verhindert. Mit der rigorosen Ablehnung eines Rechts auf Krieg, 

setzte sich Kant radikal von den Souveränitätsansprüchen der Fürstenstaaten 

ab.64 Dennoch blieb der Völkerbund für Kant nur ein Surrogat, das für das Ideal 

einer alle Völker vereinenden Weltrepublik stand, die sich jedoch nach Abwä-

gung der Argumente als das größere Übel erwies. Für Schmitt war der Völker-

bund hingegen eine unehrliche Fiktion, und in diesem Sinne ein Ersatz, eine Fik-

tion, eine Lüge, eben ein Surrogat. 

Derrida war es wichtig, sich der Warnung vor einer Entpolitisierung des Po-

litischen und einer Einschränkung der nationalen Souveränität argumentativ an-

zuschließen. Dabei stellte er sich nicht nur die Frage, was in Schmitts Sinne un-

ter einer „ehrlichen Fiktion“, im Gegensatz zur „unehrlichen Fiktion“ des Völ-

kerbunds, zu verstehen wäre. Vielmehr ging es Derrida um Schmitts „humanisti-

schen Moralismus und die untergründigen Bewertungen“,65 die mitschwangen, 

wenn dieser von einer „unehrlichen Fiktion“ sprach. Es wäre doch anzunehmen, 

dass es dem Dezisionisten Schmitt gleichgültig hätte sein können, ob die Kriege 

von Nationen oder im Namen der Menschheit geführt werden. In wessen Namen 

prangerte Schmitt den Schrecken jener Kriege an, die von der „unehrlichen Fik-

tion“, dem Völkerbund, auch in Zukunft zu führen wären? In wessen Namen 

verurteilte Schmitt die List, die Scheinheiligkeit und die Verleugnung, „[…] 

wenn sie zu Kriegswaffen werden, zu Waffen in einem Krieg, der seinen Namen 

nicht nennt“?66 

 

62  Vgl. Kant 1993b, S. 208ff. 

63  Vgl. Kant 1993b, S. 225. 

64  Vgl. Höffe 2011, S. 79. 

65  Derrida 2015, S. 118. 

66  Derrida 2015, S. 118. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Zu Recht machte Derrida deutlich, dass diese Axiomatik der schmittschen 

Warnung vor einer entpolitisierten Welt des Völkerbunds darin bestand, dass die 

Kriege im Namen derjenigen stattzufinden haben, die sie führen. Schmitts ehr-

liche Kriege waren stets Kriege, die von der jeweiligen Souveränität zu Kriegen 

erklärt wurden. Diese wurden in Namen eines Souveräns gegen einen anderen 

Souverän geführt, die beide jeweils zu verantworten hatten. Dadurch heftete 

Schmitts Moralismus das Prestige der ehrlichen Kriege an Eigennamen, an Ei-

gentümer und an politische und territoriale Einheiten. In Opposition zu dieser 

ehrlichen Souveränität des Politischen sprach Schmitt von einer „unehrliche[n] 

Fiktion“ des Völkerbundes. Dessen Trug und List, sich mit einer geheuchelten 

Humanität zu umgeben, prangerte er an: Denn wer verantwortet einen Krieg, 

wenn die Menschheit diesen Krieg führt bzw. wenn der Krieg im Namen der 

Menschheit erklärt wird? 

Mit der strukturellen Entwicklung einer Entpolitisierung ging laut Schmitt 

nicht nur eine Kriminalisierung des Krieges einher, sondern auch der Drang hin 

zu einem totalen Krieg. Denn mit der Ächtung des Krieges, so argumentierte 

Schmitt, geht auch eine Kriminalisierung des Feindes einher, der nur mehr als 

ein nicht zu integrierender Verbrecher, Unmensch und Menschenfeind auf-

tauchen kann und somit zu vernichten bleibt. So betrachtet wird erst der gerechte 

Krieg ein totaler Krieg sein.67 Mit dem Wegfall der Namen, der Zuschreibungen, 

der Ehre und der Verantwortung, fallen nach Schmitt auch die Hemmungen in 

der Kriegsführung und die Achtung des Feindes weg. Die Abschaffung des 

Krieges und die Auflösung der politischen Souveränität wird, wie Schmitt prog-

nostizierte, keine Milderung bringen, sondern vielmehr eine wesentliche „Inten-

sivierung der Feindschaft“.68 

Was vom Moralismus eines Schmitt, neben seinem kompromittierenden Na-

zismus und Antisemitismus bleibt, ist die Skepsis, dass es „ohne Behauptung der 

Souveränität keine Politik, keine Politizität des Politischen gibt, dass die bevor-

zugte, wenn nicht einzige Form dieser politischen Souveränität der Staat, die 

staatliche Souveränität ist, und dass eine solche politische Souveränität staat-

licher Form die Bestimmung eines Feindes voraussetzt“.69 Von dieser Verfüh-

rungskraft der schmittschen Argumentation fühlte sich nicht nur die politische 

Rechte, sondern auch die politische wie philosophische Linke wiederholt ange-

zogen, vor allem jene Linke, die seine Skepsis gegenüber der für ihn geheuchel-

 

67  Vgl. Schmitt 1982, S. 75. Vgl. auch Schmitt 1988, S. 298. 

68  Schmitt 1987a, S. 110. Über weite Strecken folgte Girard dieser These Schmitts. 

Vgl. Girard 2014. 

69  Derrida 2015, S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 187 

 

ten humanitären Rhetorik teilte.70 In einem Interview, das Derrida im November 

1994 gab, wies dieser einerseits auf die Notwendigkeit hin, sich mit Heidegger 

und Schmitt auseinanderzusetzen, andererseits warnte er vor dem restaurativen 

Einfluss, den vor allem Schmitt auf die philosophische und politische Linke hat: 

„Kurz gesagt, ich glaube, man muß Schmitt, wie Heidegger, neu lesen – und 

auch das, was sich zwischen ihnen abspielt. Wenn man die Wachsamkeit und 

den Wagemut dieses entschieden reaktionären Denkers ernst nimmt, gerade da, 

wo es auf Restauration aus ist, kann man seinen Einfluß auf die Linke ermessen, 

aber auch zugleich die verstörenden Affinitäten – zu Leo Strauss, Benjamin und 

einigen anderen, die das selbst nicht ahnen.“71 

Während Schmitt sich das Politische nur in Form souveräner Staaten  

oder in Form staatsähnlicher Gebilde vorstellen konnte,72 hob Derrida die De-

konstruktion als ein Moment hervor, das am Begriff des Politischen bzw. am 

Phantasma der Souveränität ansetzt, ohne jedoch einer Entpolitisierung oder an-

deren Vorstellungen einer entpolitisierten Welt zu verfallen. Derrida wiederholte 

stets seine Vorbehalte gegenüber den Vorstellungen, die von einer Bändigung 

und Liquidierung des Souveräns und dessen Gewalt ausgehen, sobald die Natio-

nalstaaten in inter-, trans- oder supranationale Gebilde übergeführt werden, oder 

wenn sie sich in einer globalisiert organisierten Zivilgesellschaft samt deren 

NGO- und Netzwerkstrukturen auflösen. Für Derrida ging es darum, die Dekon-

struktion als eine Repolitisierung des Politischen zu verstehen, jenseits dessen, 

 

70  Auf die Anziehung, die Schmitt auf Benjamin ausübte, kam Derrida in dem Buch 

Gesetzeskraft zu sprechen. Vgl. Derrida 1991b, S. 65ff. Für eine linke Schmitt-

Rezeption in Deutschland der 1970er Jahre sei hier auf Schickel hingewiesen. Vgl. 

Schickel 1970 und Schickel 1993. Zu einer maßgeblichen linksphilosophischen Po-

sition, die Thesen von Schmitt aufnahm, um diese für sich nutzbar zu machen vgl. 

Mouffe 2007.  

71  Derrida 1994a. Das Originalinterview erschien am Donnerstag, den 24. November 

1994 in der Tageszeitung Libération. Vgl. Derrida 1994b. 

72  Es muss hier jedoch darauf hingewiesen werden, dass Schmitt nach dem Erscheinen 

seines Buches Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum im 

Jahr 1950 seinen Begriff des Feindes revidierte und die Figur des Partisanen auf-

griff. Diese Modifizierung des Feind-Begriffs ging mit der Veränderung politischer, 

technischer und juristischer Konstellationen einher, die Schmitt dazu veranlassten, 

die Frage nach einem neuen Nomos der Erde und einer neuen politischen Raumord-

nung zu stellen. 1963 veröffentlichte er das Buch Theorie des Partisanen Zwischen-

bemerkung zum Begriff des Politischen. Vgl. Schmitt 1975. Ich danke Karl Bruck-

schwaiger für den Hinweis, diese Aspekte bei Schmitt zu berücksichtigen. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

was als Globalisierung erscheint, „[j]enseits des Kosmopolitismus, jenseits des 

Weltbürgers, wie auch eines neuen weltumspannenden Nationalstaats“.73 In 

Marx’ Gespenster erwähnte er in diesem Zusammenhang eine „neue Internatio-

nale“,74 die einerseits interveniert, um Veränderungen im internationalen Recht 

durchzusetzen und andererseits als Bündnis zu verstehen ist, das ohne Vertrag 

wie auch ohne parteiliche, nationale, klassenspezifische, soziale und gesell-

schaftliche Zuordnungen auskommt. Bis zuletzt widmete sich Derrida dieser 

Dekonstruktion der Souveränität bzw. der Figur des Souveräns. 

In seinem letzten Seminar Das Tier und der Souverän erklärte Derrida die 

Bedeutung seines Versuchs einer sorgfältigen Dekonstruktion des klassischen 

und bis heute dominanten Konzepts einer Staatssouveränität, das für Schmitt den 

Referenzpunkt des Politischen darstellte. Derrida vermerkte aber auch, dass es 

ihm keinesfalls darum ging, mit der Dekonstruktion der Souveränität eine Depo-

litisierung zu betreiben oder mit ihr eine Neutralisierung des Politischen zu er-

wirken. Im Gegenteil: Derrida erhoffte sich von der Dekonstruktion der Souve-

ränität eine Repolitisierung bzw. eine andere Politisierung, die dann keine Politik 

der Souveränität mehr wäre. Im Buch Schurken setzte Derrida diese Auseinan-

dersetzung fort. 

So gesehen kommen in Derridas Überlegungen zum Politischen zwei Mo-

mente zusammen: Einerseits verfolgte er eine Dekonstruktion der politischen 

Souveränität, der er den Namen „Autoimmunität“ gab. Er ging dabei in seinen 

Ausführungen den Aporien des Souveränitätsbegriffes innerhalb der Philosophie 

nach. Andererseits versuchte er zu zeigen, dass die Dekonstruktion des Politi-

schen keinesfalls ein Rückzug des Politischen, eine Entpolitisierung, ein Ende 

der Politischen Philosophie bedeutet. Der Repolitisierung gab er den Namen 

„Kommende Demokratie“. In dem Buch Schurken formulierte Derrida: „Das 

Kommende […] bezeichnet nicht nur das Versprechen, sondern auch, daß die 

Demokratie niemals existieren wird im Sinne von gegenwärtiger Existenz: nicht 

nur weil sie aufgeschoben wird, sondern auch weil sie in ihrer Struktur stets apo-

retisch bleiben wird (Gewalt ohne Gewalt, nicht kalkulierbare Singularität und 

berechenbare Gleichheit, Kommensurabilität und Inkommensurabilität, Hetero-

nomie und Autonomie, unteilbare und teilbare, nämlich teilhabbare Souveränität, 

ein leeres Nomen, ein verzweifelter oder zweifelnder Messianismus usw.).“75 

 

 

 

73  Derrida 2005, S 28 (Hervorhebungen im Original). 

74  Derrida 1995b, S. 137ff. 

75  Derrida 2003a, S. 123f (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 189 

 

AGAMBENS DIFFERENZEN MIT DERRIDA76 

 

Als ein nächster Schritt in dieser Debatte ist es sinnvoll, sich mit dem Souveräni-

tätsbegriff Agambens im Vergleich zu jenem Derridas auseinanderzusetzen. 

Wichtige Hinweise zur Position Agambens finden sich in der politisch-

philosophischen Diskussion um den Begriff des Lagers, wobei hier zuerst vier 

wichtige grundsätzliche Positionen verschiedener Autoren unterschieden werden 

sollen: 

1. Das Lager als Spiegelbild: Kotek und Rigoulot ließen ihr Buch Das Jahr-

hundert der Lager mit folgendem Satz beginnen: „Man kann das 20. Jahrhundert 

im Spiegel der Geschichte seiner Lager sehen […]“,77 und verknüpften den Be-

griff des Lagers mit dem politischen Totalitarismus. Sie folgerten in ihrer histo-

rischen Betrachtung, dass Lager Spiegelbilder totalitärer Ideologien sind, deren 

Ziel es ist, den Menschen zu verändern, um ganze Gesellschaften zu verwandeln. 

Auch wenn in demokratischen Systemen das Lager als eine Einrichtung zur 

Überwachung und Kontrolle der Gesellschaft oder einzelner Menschengruppen 

auftaucht, so geschieht dies, wie Kotek und Rigoulot schrieben, nur vorüberge-

hend.78 Zu den Lagern in Demokratien zählen die Autoren u.a. Internierungs- 

und Kriegsgefangenenlager in Kriegs- und Nachkriegszeiten. 

2. Das Lager als ein Ort der Moderne: Bauman verknüpfte in dem Buch 

Verworfenes Leben die Entstehung und die Einrichtung von Lagern gleichfalls 

mit den Geschehnissen des 20. Jahrhunderts und setzte diese Entwicklung mit 

den globalen Modernisierungsprozessen in Beziehung. Diese hätten dazu ge-

führt, dass zunehmend Migranten und Migrantinnen, Flüchtlinge und für „über-

flüssig“ gehaltene Menschen von Exklusionen aus sozialen, staatlichen und kul-

turellen Zusammenhängen betroffen sind, zu denen auch die Inklusion in Lager 

gehört.79 

3. Das Lager als ein Machtsystem eigener Art: Sofsky betrachtete in dem 

Buch Die Ordnung des Terrors das Lager einerseits als ein Instrument der Herr-

schafts- bzw. Disziplinierungspolitik, andererseits wies er darauf hin, dass mit 

der nationalsozialistischen „Lagerpolitik“ und der Einrichtung von Vernich-

tungslagern ein Phänomen auftauchte, das sich nicht mit den Kategorien Herr-

schaft und Disziplinierung erklären lässt. Er bezeichnete die Vernichtungslager 

 

76  Dieses Kapitel erschien mit Abweichungen als ein Artikel in Schweighart 2009,  

vgl. Rother 2009. 

77  Kotek, Rigoulot 2001, S. 11. 

78  Vgl. Kotek, Rigoulot 2001, S. 32. 

79  Vgl. Bauman 2005, S. 110. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

des Nationalsozialismus als Orte der absoluten Macht, die weder mit einer des-

potischen Willkür noch mit einer sozialen Gewalt zu verwechseln ist, die Gehor-

sam verlangt. Die „Form absoluter Macht ist die schiere Gewalt“80 und „zielt auf 

die Steigerung ihrer selbst“81 ab. 

4. Das Lager als ein Paradigma: Einen weiteren Beitrag zur Diskussion um 

den Begriff des Lagers hat Agamben mit seiner Trilogie zum homo sacer und 

seinen Arbeiten zum Ausnahmezustand angeboten. In den Analysen heißt es, 

dass seit der Antike das Lager – und nicht der Staat – das Paradigma der abend-

ländischen Politik darstellt. Das Lager ist, wie der Ausnahmezustand, keine 

Anomalie, die jenseits des Staates, des Politischen und des Rechts liegt. Mit die-

ser These stellte Agamben die Annahme in Frage, dass die souveräne Gewalt in 

sublimierter Weise in der politischen Rechtsordnung des Staates aufgehoben ist, 

der wiederum mit seinen Instrumenten der Staats- und Rechtsgewalt garantiert, 

politische Formen des Totalitarismus zu kontrollieren. Agamben wies hingegen 

darauf hin, dass sich in der metaphysisch-ontologischen Grundordnung abend-

ländischen Denkens ein dichotomisches System von Einschlüssen und Aus-

schlüssen herausgebildet hat, das bis heute intakt ist und wirkt. Darin sind jene 

Elemente angelegt, die dem Totalitarismus, aber auch der Demokratie – dort als 

eine „versteckte Matrix“82 – eigen sind: der Ausnahmezustand, die Souveränität, 

der Bann und das Lager. In diesem Sinne stellt die Moderne keinen Bruch mit 

der abendländischen Tradition dar, wie auch das politische Konzept der Demo-

kratie nicht mit wesentlichen Mechanismen des Totalitarismus bricht. Abendlän-

dische Politik konstituiert sich stets über Ausnahmezustände und erzeugt mittels 

des Rechts rechtloses Leben, um es der souveränen Macht zu unterwerfen. 

Die wachsende Anerkennung Agambens trug dazu bei, dass die Begriffe La-

ger, Ausnahmezustand und Biopolitik in philosophischen, aber auch in politi-

schen Diskussionen Anwendung zu finden begannen. Diese „Konjunktur“ der 

Begriffe hatte eine vielfältige – wenn auch teils vereinfachende – Rezeption der 

Texte Agambens zu Folge. Um diesen Simplifizierungen entgegenzuwirken, 

werden hier einige entscheidende Punkte der Position Agambens beleuchtet: 

1. Für Agamben war das Lager ein Paradigma. Um diesen Zugang in seiner Be-

deutung verstehen zu können, macht es Sinn, den Begriff des Paradigmas an sich 

zu analysieren. Dabei finden relevante Ausführungen von Aristoteles und Kant 

Verwendung, auf die Agamben Bezug nahm. 2. Die Souveränität über den Aus-

nahmezustand steht im Zusammenhang mit dem Verhältnis von Potentialität und 

 

80  Sofsky 2002, S. 35. 

81  Sofsky 2002, S. 38. 

82  Agamben 2001, S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 191 

 

Aktualität, welches in seiner Bedeutung mit den Ausführungen Aristoteles’ er-

klärt wird. 3. An Hand von kaum rezipierten Differenzen zwischen Agamben 

und Derrida über die Struktur der Souveränität wird auf unterschiedliche Positio-

nen der beiden Autoren verwiesen und auf ihre daraus resultierenden, wichtigen 

Beiträge zur Auslegung des Begriffs des politischen Ausnahmezustands. 

Es lässt sich beobachten, dass der Gebrauch des Begriffs der Souveränität 

seit einigen Jahren einen gewissen Boom erfährt.83 Während die Lektüren von 

Levinas, Bataille, Blanchot, Nancy und Derrida, aber auch Foucault, eine Kritik 

und Destruktion bzw. eine Dekonstruktion der Souveränität nahelegen, so behar-

ren Autoren wie Agamben und neuerdings Vogl in ihren Analysen und Diagno-

sen auf die Kraft und Konjunktur der Souveränität, auch wenn diese in einem 

veränderten Begriffsgewand erscheint.84 

Für Agamben lag der fundamentale Akt souveräner Macht in der Produktion 

dessen, was er als nacktes Leben (bzw. als homo sacer) bezeichnete. Das Beson-

dere am nackten Leben ist dadurch bestimmt, dass es mittels der Rechtsgewalt 

vom Schutz der Gesetze und von Rechtsverfahren ausgeschlossen ist und den-

noch in deren Bann verbleibt. Der homo sacer ist der von der politischen 

Rechtsgemeinschaft Ausgeschlossene, der aber weiterhin in der Gewalt dieser 

politischen Rechtsgemeinschaft eingeschlossen bleibt. Der Akt der Souveränität 

war für Agamben kein Akt, der zwischen Freund und Feind entscheidet und un-

terscheidet, wie dies Schmitt behauptete, sondern für ihn galt jener Akt als sou-

verän, der über die Zonen der Ununterscheidbarkeiten zwischen Innen und Au-

ßen, Freund und Feind, Ausschließung und Einschließung herrscht und der in 

diesen Zonen die Gewalt über das nackte Leben besitzt. Der souveräne Akt ist 

ein Akt im Dazwischen, der keine Klärung bringt oder eine Unterscheidung 

 

83  Auf diesen Umstand wies auch Goh in seinem Aufsatz Sovereignty Without Subject 

hin, der sich mit den „non-sovereign politics“ bei Nancy beschäftigt. Vgl. Goh 2014, 

S. 152. 

84  Für Vogl zeichnete sich die souveräne Macht weder durch Entscheidungen aus, die 

Freund und Feind bestimmen, noch ist sie ausschließlich in einem politischen Feld, 

wie noch bei Schmitt in Absetzung zur Ökonomie, angesiedelt. Nach Vogl zeichnen 

sich die Effekte der Souveränität dahingehend aus, dass die politischen wie ökono-

mischen Bereiche ineinander übergehen und dass „die Brüche zwischen Herrschen 

und Regieren, Souveränität und governance, Ausnahmegestalt und Gesetzmäßigkeit 

in ein kontinuierliches Immanenzfeld überführt“ sind. Vogl 2015, S. 249. So heißt es 

dann zur Souveränität: „Souverän ist, wer eigene Risiken in Gefahren für andere zu 

verwandeln vermag und sich als Gläubiger letzter Instanz platziert.“ Vogl 2015,  

S. 251.  

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

sucht. Vielmehr agiert der Souverän in einem Ausnahmezustand, in dem der zum 

„nackten Leben“ erklärte Mensch getötet werden kann, ohne dass rechtliche 

Sanktionen zu befürchten sind. So gesehen steht die souveräne Gewalt in keinem 

Bezug zum Recht, vielmehr handelt die souveräne Gewalt in einem sozialen 

Raum, in dem jegliche Form und Vorform von Recht suspendiert sind.85 In die-

sem Sinne dient der homo sacer dem Souverän weder als ein Opfer, um politi-

sche Strukturen zu stiften,86 noch ist der Souverän auf der Suche nach Anerken-

nung, die nach Hegels Herr-Knecht-Dialektik in der Figur des Vertragspartners 

zu finden ist bzw. bei Schmitt in der Gestalt des Feindes als eine Frage nach der 

politischen Souveränität und Autorität auftaucht. Agamben formulierte: „Sämt-

liche Vorstellungen vom originären politischen Akt als Vertrag oder Überein-

kunft, der den Wechsel von der Natur zum Staat eindeutig und endgültig markie-

ren würde, sind rückhaltlos zu verabschieden. Stattdessen gibt es hier eine weit-

aus komplexere Zone der Ununterscheidbarkeit zwischen phýsis und nómos, in 

der das staatliche Band in der Form des Banns immer schon Nichtstaatlichkeit 

und Pseudonatur ist und die Natur immer schon als nómos und Ausnahmezu-

stand erscheint. […] Diese Zone der Ununterscheidbarkeit, in der das Leben des 

Exilierten oder des aqua et igni interdictus [„Der dem Feuer und dem Wasser 

untersagte“; Übers. v. Agamben] an das tötbare und nicht opferbare Leben des 

homo sacer grenzt, markiert die originäre politische Beziehung, die ursprüng-

licher ist als die schmittsche Opposition zwischen Freund und Feind, Mitbürger 

und Fremdem.“87 

Agamben kam in seiner Analyse zu dem Schluss, dass der abendländischen 

Politik, die der Struktur der Bio-Souveränität folgt, der Konflikt zwischen Staat 

 

85  Vgl. Agamben 2004, S. 65ff. 

86  In dem Buch Homo sacer sprach Agamben Nancys „Verdienst“ an, mit Nachdruck 

auf eine nicht opferbare Existenz hingewiesen zu haben. Jedoch hält Agamben den 

Begriff der „Nichtopferbarkeit“ – und somit auch Nancys Beschreibung einer Ge-

meinschaft ohne Subjekt und Souveränität – für ungenügend, um die „Dimension 

des nackten Lebens“ und die „Gewalt in der modernen Biopolitik“ zu erfassen. 

Agamben ging es darum, die von ihm diagnostizierte „neue[n] biopolitische[n] Sou-

veränität“ als eine Gewalt zu beschreiben, die den von ihr erzeugten homo sacer 

(bzw. das nackte Leben) zwar von ihr als tötbar betrachtet, aber nicht als ihr Opfer 

ansieht. Die von Agamben analysierte neue biopolitische Souveränität sieht zwar 

Tötungen nackten Lebens vor, aber diese Tötungen vollziehen weder Todesurteile 

einer Rechtsordnung, noch handelt es sich um die Tötung opferbaren Lebens. Vgl. 

Agamben 2002, S. 124. 

87  Agamben 2002, S. 119f (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 193 

 

und Singularität unaufhebbar innewohnt. Entgegen Foucaults Annahme wird die 

Politik souveräner Gewalt nicht durch eine Politik der Gouvernementalität abge-

löst bzw. das Politische zeichnet sich durch kein gouvernementales Handeln 

aus.88 Für Agamben war der Staat weder der Ausdruck einer sozialen Struktur, 

noch das Resultat eines Gesellschaftsvertrags oder das Produkt einer historischen 

Entwicklung disziplinärer bzw. verwaltungstechnischer Mächte, um den Staat in 

seiner Gouvernementalität zu beschreiben. Vielmehr gründet sich der Staat, so 

Agamben, auf die Auflösung des sozialen Bandes, indem der Staat die Auflö-

sung desselben verbietet.89 Dem Staat ist weder eine hypothetische oder natür-

liche Einheit vorausgesetzt, noch kommt die Einheit des Staates durch vorsoziale 

Handlungen (Vertragsschluss, Kommunikation, Gewaltakte usw.) zustande.90 

Der Staat beruht auf seiner Zersetzung, auf der Unentschiedenheit, ob er als 

Rechtsraum überhaupt existiert: Einerseits existiert der Staat nur, weil er sich 

mittels seines Instrumentariums aus Gewalt, Macht, Disziplin und Verwaltung 

zu seiner Einheit zwingt und drängt, andererseits beruht seine Einheit auf Aus-

schlüssen, Abschiebungen, Separationen, Verbannungen und Morden, die jede 

Form oder Vorform von potenzieller oder kommender Einheit auflöst und zer-

 

88  Vgl. Agamben 2002, S. 13ff. An anderer Stelle heißt es dazu: „Und wenn das Leben 

in der Moderne immer deutlicher ins Zentrum der staatlichen Politik rückt (die, mit 

Foucaults Begriff, Biopolitik geworden ist), wenn in unserer Zeit in einem besonde-

ren, aber sehr realen Sinn alle Bürger als homines sacri erscheinen, dann ist das nur 

deshalb möglich, weil die Bannbeziehung von Anfang an die der souveränen Macht 

eigene Struktur bildete.“ Agamben 2002, S. 121 (Hervorhebungen im Original). Vgl. 

Foucault 2006, S. 510ff. 

89  Vgl. Agamben 2003, S. 79. 

90  In einer Analyse des Buches Der Leviathan von Hobbes kommt Agamben zu dem 

Schluss, dass die „Konstitution des Gemeinwesens […] ein Prozess [ist], der von ei-

ner Menge ausgeht und in einer Menge endet.“ Hierbei ist die Menge nicht mit ei-

nem Volk zu verwechseln, das einen einheitlichen Willen besitzt und zu gemeinsa-

men Handlungen fähig ist. In diesem Sinne hat die Menge keine politische Funktion, 

sie existiert nur vor der politischen Souveränität. Das Volk, das im Akt der souverä-

nen Konstitution erscheint, verschwindet sogleich in dem Akt der Konstitution in 

der Person des Souveräns. So gesehen existiert für die staatliche Souveränität weder 

eine politische Menge, noch ein politisches Volk. Die unpolitische Menge, die im 

Bann der politischen Souveränität verbleibt, kann nur eine Menge sein, die einerseits 

unter den Verdacht fällt, eine Bedrohung für das Gemeinwesen zu sein, andererseits 

muss die Menge „behandelt und regiert werden“. Vgl. Agamben 2014, S. 25ff, ins-

besondere S. 31 und S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

splittern lässt. So verstand Agamben auch das Lager als einen Spiegel der abend-

ländischen Staatsform, der sich im inhärenten Konflikt mit der Singularität als 

ein paradigmatischer Ort des Ausnahmezustands anbietet. Der Staat, dem stets 

die Matrix des Lagers innewohnt, befindet sich mit jedem singulären Menschen 

in einem permanenten und recht- wie regellosen Kampf hinsichtlich der Frage, 

ob der Mensch nun dem Staat angehört oder dem Staat als Fremder gegenüber-

tritt. Dem Staat ist jeder singuläre Mensch in seiner Potenz entweder ein innerer 

oder ein äußerer Feind.91 „Das Lager und nicht der Staat ist das biopolitische Pa-

radigma des Abendlandes“,92 lautete die dritte Schlussthese des Buches  

Homo sacer. 

Agamben betonte, dass er seinen Begriff des Lagers nicht aus singulären Er-

eignissen ableitete. Er beschrieb das Lager aber auch nicht als eine historische 

Tatsache, gleichwohl er wiederholt auf die Lager des Nationalsozialismus zu 

sprechen kam. Das Lager war für ihn ein Beispiel, das Paradigma abendländi-

scher Politik. Da Agamben in der metaphysisch-ontologischen Grundstruktur des 

Abendlandes eine analoge Ordnung ausmachte, die sich in der Politik manifes-

tiert, galt ihm das Lager auch als ein Paradigma des gesamten abendländischen 

Denkens. 

In einem Interview erklärte Agamben dazu: „But I am not an historian. I 

work with paradigms. A paradigm is something like an example, an exemplar, a 

historically singular phenomenon.“93 Das Beispiel ist nichts Allgemeines, das 

aus Ereignissen abgeleitet wird. Das Beispiel ist eine Singularität, jedoch keine 

Besonderheit in dem Sinne, dass sie nicht für anderes stehen kann. Das 

Exemplar „[…] ist eine Singularität unter anderen, die jedoch den Platz jeder an-

deren einnehmen kann, für alle gültig“.94 So gesehen ist das Beispiel eine Singu-

larität, die auf das zeigt, was neben bzw. bei ihm liegt. Es ist ein Bei-spiel bzw. 

ein Para-digma: „[D]er eigentliche Ort des Beispiels ist immer neben ihm, im 

leeren Raum, in dem sich sein qualitätsloses, unvergessliches Leben abspielt“.95 

 Agamben bezeichnete seine Ausarbeitung des Paradigmas nicht als eine 

Phänomenologie oder Ontologie, er nannte sie eine „para-ontology“.96 Das Prob-

lem, das am Beispiel auftaucht, ist das bei, das para, das Da-neben-Sein. Das 

Beispiel ist nicht es-selbst, sondern das Neben-sich-Sein: Das Paradigma steht 

 

91  Vgl. Agamben 2016, S. 35f. 

92  Agamben 2002, S. 190. 

93  Raulff 2004, S. 610. 

94  Agamben 2003, S. 15. 

95  Agamben 2003, S. 15. 

96  Agamben 2006a, o.S. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 195 

 

für anderes. Es ist fast nichts, nichts Eigenes, kein Für-sich-Sein oder An-sich-

Sein, aber auch kein Dasein. So ist das Paradigma: Ausstellung, Zeigen, Bezie-

hung, Bezug und Bewegung. 

Norris wies darauf hin, dass das Beispiel bei Agamben eine einzigartige 

Verwendung findet: „The paradigm or example mirrors the structure of the ex-

ception: as the one is an inclusive exclusion, so is the other ‚an exclusive inclu-

sion‘.“97 In Homo sacer stellte Agamben die Spiegelung von souveräner Aus-

nahme und Beispiel heraus: „[...] während die Ausnahme [...] eine einschließen-

de Ausschließung ist (also dazu dient, das einzuschließen, was ausgestoßen 

wird), funktioniert das Beispiel als ausschließende Einschließung. [...] Was das 

Exempel zeigt, ist seine Zugehörigkeit zu einer Klasse, aber genau darum fällt es 

im selben Moment, da es diese zur Schau stellt, als exemplarischer Fall aus ihr 

heraus. [...] Das Beispiel ist aus dem Normalfall nicht deshalb ausgeschlossen, 

weil es nicht dazugehörte, sondern weil es seine Zugehörigkeit zur Schau 

stellt.“98 

Damit unterscheidet sich Agambens Gebrauch des Beispiels von der Ver-

wendung desselben durch Kant.99 Bei Kant verweist das Beispiel einerseits auf 

ein abwesendes und unsagbares Gesetz, dem es unterstellt ist. Andererseits zeigt 

das Beispiel an, dass das Gesetz nicht aktualisiert und nicht die Regel ist.100 

Agamben versuchte hingegen zu zeigen, dass die Logik des Beispiels nichts mit 

einem universellen und absoluten Gesetz zu tun hat. In Homo sacer stellte er ei-

ne Analogie zwischen der bloßen Form des Gesetzes und dem Ausnahmezustand 

her: „Es ist erstaunlich, wie Kant damit fast zwei Jahrhunderte im voraus und 

unter dem Titel eines erhabenen ‚moralischen Gefühls‘ [...] eine Verfassung be-

schrieben hat, die vom Ersten Weltkrieg an in der Massengesellschaft und in den 

großen totalitären Staaten vertraut sein wird. Denn das Leben unter einem Ge-

setz, das gilt, ohne zu bedeuten, gleicht dem Leben im Ausnahmezustand, in 

dem die unschuldigste Geste und die kleinste Vergeßlichkeit die extremsten 

Konsequenzen haben können.“101 

Um die Logik des Beispiels für seine Analyse zu erläutern, bezog sich 

Agamben auf die Rhetorik Aristotelesʼ. Dort heißt es: „[Das Beispiel] verhält 

sich aber weder wie ein Teil zum Ganzen noch wie das Ganze zu einem Teil  

oder das Ganze zum Ganzen, sondern wie ein Teil zu einem Teil, Ähnliches zu 

 

97  Norris 2005, S. 275. 

98  Agamben 2002, S. 31f (Hervorhebungen im Original). 

99  Vgl. Norris 2005, S. 274f. 

100  Vgl. Agamben 2006a, o.S. 

101  Agamben 2002, S. 63 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Ähnlichem: wenn beides unter eine Gattung fällt, das eine aber bekannter ist als 

das andere, liegt ein Beispiel vor.“102 Das Beispiel vollzieht weder eine dedukti-

ve Bewegung vom Universellen zum Besonderen noch eine induktive Bewegung 

vom Besonderen zum Universellen. Das Beispiel ist ein Besonderes, das sich auf 

ein anderes Besonderes bezieht. Wie gelingt es jedoch dem Beispiel, für andere 

Singularitäten zu stehen: auf sie hinzuweisen, für sie gültig zu sein, sie zu erset-

zen? Wie kann das Beispiel beweisen bzw. ein Beweis für anderes sein, um zu 

überzeugen? In der aristotelischen Rhetorik gehört das Beispiel zu den exponier-

ten Überzeugungsmitteln, die wie Beweise für Argumentationen herangezogen 

werden.103 

Das Besondere als ein Beispiel zeigt anderes, indem es sich zeigt. Indem es 

sich zeigt, legt das Beispiel eine ontologische Nachbarschaft, einen Kontext, eine 

Umgegend frei. Es umreißt und legt eine Lichtung frei. Für Aristoteles waren es 

zwei Eigenschaften, die das Beispiel ausmachen: 1. Es liegt eine Gemeinsamkeit 

vor, zwischen dem Besonderen als ein Beispiel und den Besonderheiten, auf die 

sich das Beispiel bezieht. 2. Das eine Besondere, das als ein Beispiel fungiert, ist 

bekannter als jene Besonderheiten, auf die das Beispiel hinweist. Das Beispiel 

zeigt, indem es sich zeigt und damit anderes zeigt, seine Bekanntheit. In ihr ist 

das Beispiel erkennbar. Das Beispiel stellt seine Erkennbarkeit aus.104 Während 

Aristoteles eine Gemeinsamkeit zwischen dem Beispiel und den anderen Beson-

derheiten betonte, auf die das Beispiel hinweist, stellte Agamben die Konstella-

tion heraus, dass das Beispiel zwar seine Zugehörigkeit zu den anderen Singula-

ritäten anzeigt, aber im Moment der Ausstellung und des Verweisens von der 

Zugehörigkeit zu den anderen Singularitäten ausgeschlossen bleibt. Agamben 

schreibt: „The example is excluded from the normal case not because it does not 

belong to it but because it exhibits its own belonging to it.“105 In diesem Sinne ist 

das Beispiel die Spiegelfigur der souveränen Ausnahme: „If we define the ex-

ception as in inclusive exclusion, in which something is included by means of its 

exclusion, the example functions as an exclusive inclusion.“106 

Agamben erklärte, dass die Struktur der Souveränität mit dem Verhältnis von 

Potentialität (Vermögen, Möglichkeit) und Aktualität, das Aristoteles beschrieb, 

identisch ist. Die Beziehung von Möglichkeit und Verwirklichung entspricht 

dem Akt der Souveränität: „Während er [Aristoteles; Anm.d.V.] das authenti-

 

102  Aristoteles 2005, 1357b 25ff. 

103  Vgl. Aristoteles 2005, 1394a 10. 

104  Vgl. Agamben 2006a, o.S. 

105  Agamben 2006a, o.S. 

106  Agamben 2006a, o.S. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 197 

 

sche Wesen der Potenz beschrieb, hat Aristoteles in Wirklichkeit der abendländi-

schen Philosophie das Paradigma der Souveränität gestiftet. Denn der Struktur 

der Potenz, die genau über ihr Nicht-sein-Können, mit dem Akt in Beziehung 

bleibt, entspricht jene des souveränen Banns, der sich auf die Ausnahme anwen-

det, indem er sich abwendet. Die Potenz (in ihrem doppelten Aspekt von Potenz 

zu und Potenz nicht zu) ist die Weise, auf die sich das Sein souverän gründet, 

das heißt ohne daß ihm etwas vorausgeht oder es bestimmt (superiorem non 

recognoscens), außer das eigene Nicht-sein-Können. Und souverän ist jener Akt, 

der sich einfach dadurch verwirklicht, daß er die eigene Potenz, nicht zu sein, 

wegnimmt, sich sein läßt, sich sich selbst hingibt.“107 

Auf eine Politik übertragen, die der „versteckten Matrix“ der souveränen 

Ausnahme gehorcht, bedeutet dies, dass die politische Souveränität ihren Tri-

umph immer in der Selektion, Ausgrenzung, Verbannung, Bekämpfung bzw. 

Vernichtung sucht, um ihre Souveränität zu verwirklichen. Eine Politik der sou-

veränen Entscheidungskraft aktualisiert sich, indem sie ihre „Potenz-zu-sein in 

ihrem Kampf mit einer Potenz-nicht-zu-sein“108 erringt. Alles hängt davon ab, ob 

sich der Übergang von der Potenz ihrer möglichen Souveränität zum Akt ver-

wirklichter Souveränität vollzieht, indem sie ihre Potenz bewahrt und ihre Po-

tenz-nicht-zu-sein in Bann hält. Hierbei muss sich die Potenz-zu-sein von der 

Potenz-nicht-zu-sein abwenden, um sich sich selbst hinzugeben und sich zu sich 

selbst in Bezug zu setzen. Es ist ein souveräner Akt, der seine Aktualisierung 

vollzieht, indem er die eigene Potenz, nicht zu sein, aufgibt. 

Agamben fokussierte auf das Verhältnis von Potentialität und Aktualität bei 

Aristoteles in folgender Weise: 1. Aristoteles stellte die Potentialität – unterge-

ordnet und vorausgesetzt – in Opposition zum Akt. 2. Aristoteles beschrieb das 

Vermögen nicht nur als eine logische Voraussetzung, das heißt als eine reine 

Möglichkeit, sondern auch in den Modi ihrer Existenz. Dabei unterschied er 

zwei Modi der Potenz: Einerseits die Potenz zu sein, andererseits die Potenz 

nicht zu sein. Trotz dieser Unterscheidung bedeutet es für die Existenz der Po-

tenz, dass sie ihr Unvermögen ist. Die Potenz ist, neben der Potenz zu sein, stets 

der Impotenz ihrer Unmöglichkeit, ihrem Nicht-sein-Können, ausgesetzt. Aristo-

teles formulierte: „Was vermögend [potente] ist, kann sowohl sein als auch nicht 

sein, dasselbe ist also vermögend zu sein und nicht zu sein“.109 

 

107  Agamben 2002, S. 57 (Hervorhebungen im Original). 

108  Agamben 2003, S. 35. 

109  Aristoteles 1984, 1050b 10, zit. nach Agamben 2002, S. 56 (Hervorhebungen im 

Original). Vgl. Agamben 2005, S. 317ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Trotz des Umstands, dass das Vermögen immer auch ein Unvermögen ist, ist 

es dennoch diese Struktur des Vermögens, auf die sich das Sein souverän grün-

det. Obwohl die Potenz, die existiert, auch diejenige Potenz ist, die nicht zum 

Akt übergehen kann, gelingt dieser ursprünglich impotenten Potenz die Verwirk-

lichung eines Akts, das heißt ihre Seinsverwirklichung. Diese Verwirklichung 

des Akts geschieht nach Agamben, mit Hinweis auf Aristoteles, durch ein Able-

gen der Potenz-nicht-zu-sein. Im neunten Buch der Metaphysik heißt es: „Ver-

mögend ist das, für das nichts Unvermögendes eintreten wird, wenn die Ver-

wirklichung dessen, wovon man sagt, daß es über Vermögen verfüge, eintritt.“110 

Agamben fügte dem hinzu: „Die letzten drei Worte der Definition (oudèn éstai 

adýnaton) bedeuten nicht das, was die gewöhnliche Lesart meint: ‚es wird nichts 

Unmögliches geben‘ (das heißt: möglich ist das, was nicht unmöglich ist); viel-

mehr bekräftigen sie die Bedingung, unter der sich die Potenz, die ebenso sein 

wie nicht sein kann, verwirklichen kann.“111 

Die Potenz-zu-sein kann zum Akt übergehen, sobald sie ihre Potenz-nicht-

zu-sein ablegt und sich in der Verwirklichung sich selbst zuwendet bzw. sich an 

sich selbst hingibt und sich selbst berührt. Bezüglich dieser Selbsthingabe ver-

wies Agamben auf eine Textstelle in Aristoteles’ Abhandlung Über die Seele, in 

der es heißt: „Auch das Erleiden ist nicht von einfacher Bedeutung, sondern in 

der einen Bedeutung ist es der Untergang durch das Entgegengesetzte, in der an-

deren ist es eher die Bewahrung [sōtēría, Rettung] dessen, was in Potenz ist, 

durch das, was im Akt ist und sich ebenso verhält [...]; denn das, was die Wis-

senschaft [in Potenz] besitzt, wird ein Betrachtendes im Akt, was entweder keine 

Veränderung ist (da es ja eine Gabe an sich selbst und an den Akt ist) oder eine 

andere Gattung von Veränderung.“112 

So bedeutet das Ablegen der Impotenz weder die Zerstörung noch die Ver-

änderung der Potentialität, sondern ihre Selbstbewahrung, ihr Zu-sich-selbst-

Kommen. Agamben wies darauf hin, dass bereits Aristoteles in seinen Ausfüh-

rungen zur Potentialität und Aktualisierung des Seins die Struktur der Souveräni-

tät beschrieb. Einerseits heißt es bei Aristoteles, dass die souveräne Gründung 

des Seins aus sich selbst, aus der eigenen Potenz heraus geschieht, andererseits 

gehören beide Aspekte, Vermögen und Verwirklichung, zum Prozess der souve-

ränen Selbstgründung. Agamben formulierte: „Die Souveränität ist immer dop-

pelt, weil das Sein sich selbst aufhebt, indem es als Potenz mit sich selbst in der 

Beziehung des Bands [bando] (oder der Verlassenheit [abbandono]) verbunden 

 

110  Aristoteles 1984, 1047a 24ff, zit. nach Agamben 2002, S. 56. 

111  Agamben 2002, S. 56 (Hervorhebungen im Original). 

112  Aristoteles 2011, 417b 2-16, zit. nach Agamben 2002, S. 57. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 199 

 

bleibt, um sich dann als absoluter Akt zu verwirklichen (der mithin nichts weiter 

voraussetzt als die eigene Potenz). Die reine Potenz und der reine Akt sind letzt-

lich nicht auseinanderzuhalten, und genau diese Zone der Ununterscheidbarkeit 

ist der Souverän“.113 

Sein ist/Sein ist nicht. Sein ist gleichermaßen fähig wie unfähig. Das Sein ist 

in dieser Verdoppelung souverän und bildet, wie Agamben schrieb, „eine Zone 

der Ununterscheidbarkeit“114 von Potenz und Akt. Sein ist voraussetzungslose 

Selbstbegründung, und zwar in doppelter Hinsicht: 1. Das Sein ist vermögend zu 

seiner Selbstverwirklichung, die ihre Impotenz in Bann hält. 2. Jede Potentialität 

des Seins ist Impotenz. Aufgrund dieses strukturellen Umstands, samt der Apo-

rie, in der sich das Sein als Potenz, Impotenz und als Akt befindet, ist es schwie-

rig, eine Konstitution der Potenz zu denken, die nichts mit den Akten der Souve-

ränität (inklusive all ihrer Mechanismen der Ausschließung, des Banns und des 

Ausnahmezustands), als Manifestation der Potenz, zu tun hat. Deshalb wiederho-

len sich die Grundzüge der Bio-Souveränität in der Geschichte des Abendlandes 

und kehren in verschiedenen Masken und in unterschiedlichen Formen des Poli-

tischen wieder. 

Während jene Politik des Abendlandes, die mit dem Ausnahmezustand ope-

riert, stets für die Eroberung des Staates und gegen dessen Zersetzung kämpfte, 

wird eine kommende Politik, wie sie Agamben in den Blick nahm, den Kampf 

zwischen Staat und Nicht-Staat, zwischen Staat und der Singularität der einzel-

nen Menschen, mit anderen Mitteln führen.115 Eine kommende Politik müsste 

endgültig mit allem gebrochen haben, was eine Beziehung zum Im-Akt-Sein in 

sich trägt, um sich von einer Politik des Banns abzulösen. Die Seinsexistenz der 

Potenz müsste als eine Potenz ohne Beziehung, ohne ein Telos, ohne einen 

Bann, ohne einen Akt, ohne eine Erfüllung, ohne eine Manifestation, schließlich 

ohne eine Potenz-zu-sein, ohne eine Gabe an sich selbst, ohne ein Sich-selbst-

Seinlassen gedacht werden: eine „Politik jenseits aller Figuren der Bezie-

hung“.116 Nur diejenige Potenz ist höchste oder vollkommene Potenz, von der 

Agamben mit Bezug auf Aristoteles sagte, dass sie nicht in einen Akt übergehen 

kann. Als Figuren dieser kommenden und impotenten Politik nannte Agamben 

 

113  Agamben 2002, S. 57f. 

114  Agamben 2002, S. 58. 

115  Vgl. Agamben 2003, S. 79. 

116  Agamben 2002, S. 58. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

den Schreiber aus Melvilles Erzählung Bartleby117 und die Gestalten und Gehil-

fen bei Kafka und Walser.118 

Agamben sprach wiederholt das Anliegen aus, einen neuen, kommenden, po-

litischen Raum zu erfinden, der frei wäre von der bio-souveränen Raumgrün-

dung, die immerwährend Zonen des Ausnahmezustands schafft. Agamben 

träumte, wie es Johnson formulierte,119 von der Auflösung der als-Struktur, von 

all den Verschiebungen, Übertragungen, Beziehungen, Vermischungen und 

Übersetzungen, um schließlich zu jener Seinsweise zu gelangen, die ohne Tem-

poralisierung schon immer auf ihre Weise gegeben ist. Bei Agamben heißt es: 

„Es ist nicht so, sondern sein So.“120 

In diesem Sinne verstanden, ist das singuläre, beliebige und bestimmungslo-

se Sein eine absolute, bezuglose und nicht-sein-könnende Souveränität in messi-

anischer Zeit. Ein beispielloses Sein: Eine Singularität, die kein Spiegel der 

Ausnahme mehr ist und nichts mehr zu spiegeln hat. Ein Sein, das weder ein An-

sich-Sein oder ein Für-sich-Sein noch ein Neben-sich-Sein ist, und damit im 

Bann seiner Nachbarschaft steht. So gesehen, ist die kommende Singularität eine 

souveräne Macht, die in der Unbestimmtheit verharrt, ohne in einen Akt überzu-

gehen: Das Sein nicht als eine Geste, sondern ein Sein, das eine Geste ist. Einer-

seits ist diese Geste ohne einen Bezug auf ein Außerhalb ihrer selbst, anderer-

seits ist die Geste auch das Zögern jeder Verwirklichung in ihrer Bewegung. Sie 

„ist eine Potenz, die nicht in den Akt übergeht, um sich in ihm zu erschöpfen, 

sondern als Potenz im Akt verbleibt“.121 Eine Geste, die kein Sein als Etwas, 

kein Vermitteltes, nichts Gewordenes, nichts Gewolltes ist. Diese Geste ist eine 

beliebige Bewegung, die nichts will. In jenem Unwillen ist die Geste ihr souve-

räner wie messianischer Augenblick. 

Bis auf eine Randnotiz in seinem Buch Schurken, hat Derrida es vermieden, 

sich in Publikationen zu Agambens Arbeiten zum Ausnahmezustand und zur 

Souveränität zu äußern. In Schurken heißt es: „In diesem [dem Text von Aristo-

teles; Anm.d.V.] wie in so vielen anderen Texten von Platon und Aristoteles ist 

die Unterscheidung zwischen bios und zoe – oder zen – mehr als schwierig und 

heikel; keinesfalls entspricht sie der starren Gegenüberstellung, auf der Agam-

 

117  Vgl. Agamben 2003, S. 37ff. 

118  Vgl. Agamben 2006b. 

119  Vgl. Johnson 2007, S. 287. 

120  Agamben 2003, S. 85 (Hervorhebungen im Original). 

121  Agamben 1992, S. 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 201 

 

ben fast seine gesamte Argumentation über Souveränität und das Biopolitische 

in Homo sacer aufbaut [...].“122 

Agamben kam hingegen des Öfteren auf die Arbeiten von Derrida zu spre-

chen, unter anderem in den Büchern Die Macht des Denkens, Homo sacer, Aus-

nahmezustand und zuletzt im Buch Die Zeit, die bleibt.123 Seine Anmerkungen 

zu Derrida standen im Zusammenhang mit Heideggers Unterscheidung von Ei-

gentlichkeit und Uneigentlichkeit, zum Verständnis des Phonozentrismus und 

zur Interpretation der Gewaltfrage bei Benjamin. In Die Zeit, die bleibt schrieb 

er resümierend zu den Arbeiten Derridas, insbesondere zur Spur, zur Zeit, zur 

Phonologie und zum Messianischen: „Die Dekonstruktion ist ein blockierter 

Messianismus, eine Suspendierung des messianischen Themas.“124 

Agamben warf Derrida vor, ein Ereignis zu denken, „das erreicht, sich nicht 

zu ereignen“.125 Für Derrida war das Ereignis des Seins aporetisch strukturiert: 

Ein Ereignis, das sich nur ereignen kann, indem es sich nicht ereignet. Das Sein 

ereignet sich nur, weil es im Kommen bleibt: D.h., das Sein ereignet sich nur, 

weil es sich nicht ereignet, sich stets aufschiebt und sich selbst verhindert. Es ist 

von Beginn an selbstzerstörerisch. Es wird sich in seinem Kommen nicht erfül-

len. Es ist messianisch: Es ist nicht, setzt sich aus und setzt sich nicht. Auf die 

Problematik von Gesetz, Recht und Gerechtigkeit bezogen, heißt das: Die Mög-

lichkeit des Gesetzes ist seine Unmöglichkeit.126 Das Ereignis des Gesetzes ge-

schieht stets nur als Gesetz, das heißt in Form von Gesetzen bzw. vor dem Ge-

setz, was besagt, dass das Gesetz nicht ist. Diese Aporie von Möglichkeit und 

Unmöglichkeit – und dem, was Derrida différance und Autoimmunität nennt – 

lässt sich auch auf das Politische und auf die Demokratie beziehen. Jeder An-

spruch von Herrschaft, Selbstbeherrschung, Selbstkontrolle, Authentizität, Ei-

gentlichkeit, Verwirklichung und Souveränität, all das ist ausschließlich in der 

jeweiligen Unmöglichkeit möglich. Jeder Drang, die Immunität einer Souveräni-

tät nach außen hin herzustellen, in Kraft zu setzen und zu festigen, wird zu ei-

nem Angriff auf die eigene kommende Souveränität. Diese Unmöglichkeit 

schließt nicht aus, dass es Kriege, Gewalt und souveräne Entscheidungen gibt, 

dennoch ist diese Unmöglichkeit die einzige Möglichkeit der Souveränität. Die 

 

122  Derrida 2003a, S. 44 (Hervorhebungen im Original). Derrida verweist hier auf ein 

Zitat bei Aristoteles, vgl. Aristoteles 2003, 1317a. 

123  Eine ausführliche Untersuchung der Differenzen zwischen Agamben und Derrida 

unternahm Thurschwell. Vgl. Thurschwell 2005 und Thurschwell 2003. 

124  Agamben 2006c, S. 117. 

125  Agamben 2002, S. 68. 

126  Vgl. Derrida 1992a. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Souveränität ist voranfänglich von einer Autoimmunität befallen und kann nie 

sie selbst sein, um zu sich selbst zu kommen. Die Souveränität ist, sofern es sie 

gibt, nicht souverän. Die Souveränität ist wesentlich dumm, blöd,127 ungeschickt, 

unterliegt Zwängen und Einflüssen, agiert zufällig und ist selbstzerstörerisch: 

Eine Aufzählung von Existenzialien, die sich fortsetzen ließe. 

Von dieser Unmöglichkeit des Ereignisses – einem Ereignis, das sich ereig-

net, indem es sich auslöscht – versuchte sich Agamben abzusetzen. Im Gegen-

satz zu Derrida wollte Agamben eine Struktur der Impotenz und des Nicht-

potent-Seins herausarbeiten, die ein untätiges Geschehen sein soll, das sich er-

eignet, aber das „nicht zu geschehen scheint“.128 Er entwarf einen Messianismus 

der Impotenz, eine Potenz nicht zu sein, die in ihrer Schwäche die Vollendung 

der Potenz ist: Das Ausscheiden aus einer Politik des Banns, „in Richtung einer 

von jeglichem Bann losgelösten Politik“.129 Ein Sein der Verlassenheit, der 

Schwäche und der Passivität. Jenseits einer Idee des Gesetzes, jenseits der reinen 

Gesetzesform, die eine leere Form der Beziehung und damit eine Zone der Un-

unterscheidbarkeit zwischen Gesetz und Leben als Ausnahmezustand bildet. Ein 

So-Sein: „Ein Sein, das nicht es selbst ist, sondern einzig das, was existiert; das 

nicht existent ist, sondern das Existierende ist, ganz und ohne jede Ausflucht.“130 

Es ist das inmitten des Seins ausgestellte Existierende. 

So gesehen sind es zumindest zwei Dinge bei Agamben, von denen sich Der-

rida unterschied: 1. Agamben versuchte das Ereignis in seiner messianischen 

Ankunft zu denken.131 2. Um das Ereignis in seiner messianischen Ankunft als 

Passivität, Impotenz, Schwäche und Geste zu denken, ging Agamben von einer 

dualen Struktur bzw. von der Matrix einer Dualität von bios und zoe aus. 

Nach Agambens Auslegung der griechischen Philosophie, insbesondere der 

Philosophie Platons und Aristoteles, besaß das griechische Denken zwei unter-

schiedliche Begriffe bzw. Wörter für das, was heutzutage mit „Leben“ bezeich-

net wird: Erstens das Wort zoe, das den einfachen Tatbestand des Lebens be-

zeichnet, das alle Lebewesen betrifft: Tiere, Menschen, Pflanzen aber auch Göt-

ter. Zweitens das Wort bios, das die Form oder die Eigenart eines Individuums 

oder die einer Gruppe benennt.132 

 

127  Vgl. Bennington 2009. 

128  Agamben 2002, S. 68. 

129  Agamben 2002, S. 70. 

130  Agamben 2003, S. 85 (Hervorhebungen im Original). 

131  Instruktiv sind hierzu Agambens Ausführungen zu Paulus’ Römerbrief, in seinem 

Buch Die Zeit, die bleibt, vgl. Agamben 2006c, S. 111f.  

132  Vgl. Derrida 2015, S. 444ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 203 

 

Agamben behauptete nun, dass sich Aristoteles’ Konzept des Politischen auf 

diese Unterscheidung zwischen den zwei Begriffen des Lebens, bios und zoe, 

gründet. Nach Agamben wurde in diesem aristotelischen Konzept das natürliche 

Leben (zoe) vom guten und glücklichen Leben (eudemia) und dem Leben in der 

polis ausgeschlossen. Agamben formulierte unter Bezug auf Aristoteles: „In der 

antiken Welt ist das einfache natürliche Leben jedoch aus der pólis im eigent-

lichen Sinn ausgeschlossen und als rein reproduktives Leben strikt auf den Be-

reich des oîkos eingeschränkt (1252a, 26-32).“133 

Hinsichtlich dieser Unterscheidung zwischen zoe und bios und des bei Aris-

toteles auffindbaren Ausschlusses des natürlichen Lebens (zoe) aus dem Leben 

innerhalb der polis, argumentierte Agamben, dass schon zu Beginn des politi-

schen Denkens im Abendland die fatale Matrix von Souveränität und nacktem 

Leben angelegt wurde. Um die Relevanz dieser Struktur von zoe und bios, von 

Souveränität und nacktem Leben und von Ausschluss und Bewahrung der Ge-

walt über das Ausgeschlossene für die jüngere Vergangenheit, aber auch für ak-

tuelle politische Verhältnisse auszuweisen, nahm Agamben Bezug auf Arendts 

Politische Philosophie und Foucaults Arbeiten zur Biopolitik.134 Während der 

Bann über den homo sacer in der römischen Rechtsordnung zur Ausnahme ge-

hörte, wird heute im Zeitalter der Biopolitik jeder Mensch potenziell wie fak-

tisch als homo sacer, als bloßes Leben, behandelt. 

Im Gegensatz zu Derrida ging es Agamben darum, ein Mitsein zu denken, 

ein Zusammensein derer, die weder etwas Gemeinsames haben noch zu einem 

gemeinsamen Akt fähig sind. In diesem Sinne verstand Agamben das Ereignis 

des Mitseins als eine Geste, die weder eine produktive Handlung oder ein ge-

walttätiger Akt ist noch etwas verwaltet. 

Um die Notwendigkeit des kommenden Ereignisses einer anderen Politik, 

auch in deren Dringlichkeit und Fragilität herauszustellen, musste Agamben ei-

nerseits darauf hinweisen, dass die Produktion des biopolitischen Körpers und 

der Zugriff der souveränen Gewalt auf diesen Körper ein Phänomen der moder-

nen Politik und dem Denken der Modernität geschuldet ist. Andererseits gehört 

es zu einer Politik des Ereignisses, die Struktur und die Matrix eines uneigentli-

chen Seins am Ursprung des abendländischen Denkens zu revolutionieren. So ist 

diese Struktur von souveräner Gewalt und die Produktion nackten Lebens nicht 

nur ein Phänomen der Moderne, sondern auch eine Struktur, die sich schon in 

der Unterscheidung zwischen zoe und bios bei Aristoteles auffinden lässt.  

 

133  Agamben 2002, S. 12 (Hervorhebungen und Zitation im Original). 

134  Vgl. Agamben 2002, S. 12f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

In seinem letzten Seminar Das Tier und der Souverän kam Derrida in der 

dritten wie in der elften Sitzung135 ausführlicher auf Agamben zu sprechen und 

wies dabei auf die doppelgleisige Argumentation bei Agamben hin: „Was mich 

übrigens am meistens erstaunt, und was mich in der Argumentation und der Rhe-

torik Agambens immer wieder irritieren wird, ist die Tatsache, dass er klar aner-

kennt, was ich soeben sagte, nämlich dass die Biopolitik eine uralte Sache ist 

(wenn sie heute auch über neue Mittel und neue Strukturen verfügt). Das ist eine 

uralte Sache, die mit der Idee der Souveränität selbst verbunden ist. Nun, wenn 

man das anerkennt, warum verschwendet man dann soviel Mühe, um so zu tun, 

als erwecke man die Politik zu etwas, das, ich zitiere, das entscheidende Ereignis 

der Moderne wäre?“136 

 

 

LEERE DER SOUVERÄNITÄT ≠ AUTOIMMUNITÄT 

 

Um Derridas komplexe Argumentation zum Politischen aufzuzeigen, ist es hilf-

reich auf Gohs Untersuchung137 zur unterschiedlichen Bedeutung der Souveräni-

tät bei Nancy und Derrida zurückzukommen. Das Verdienst von Goh besteht vor 

allem darin, in seiner Untersuchung darauf hingewiesen zu haben, dass sowohl 

Nancy als auch Derrida die Souveränität in unterschiedlicher Weise denken, ins-

besondere eine politische Souveränität. Während Derrida stets die unmögliche, 

jedoch notwendig subjekthafte und phallo-theo-logo-zentrische Souveränität an 

Formen der Grausamkeit und Ausgrenzung knüpfte, die gegenüber anderen In-

dividuen, Gemeinschaften und Spezies ausgeübt werden, beschäftigte Nancy vor 

allem die Frage, ob es eine Souveränität ohne ein Subjekt geben kann, mit der 

ein Zusammensein zu denken bleibt. 

Nach Nancy impliziert eine politische Souveränität in der Konzeption, wie 

sie z.B. Schmitt darlegte, mit ihrer nationalistischen, totalitären und nationalso-

zialistischen Ausrichtung, ein modernes Konzept von Subjekt und Subjektivität. 

Dabei gilt der Souverän, der den Ausnahmezustand proklamiert und bei Schmitt 

als Diktator auftaucht, als eine Verkörperung von Subjektivität innerhalb eines 

 

135  Vgl. Derrida 2015, S. 141f und S. 443ff. 

136  Derrida 2015, S. 450 (Hervorhebungen im Original). Zu den massiven Vorbehalten, 

die Derrida in seinem letzten Seminar gegenüber Agamben formulierte, vgl. Swiffen 

2012, die eher Derridas Argumentationen folgte. Vgl. dazu auch Dohahue 2013, der 

sich wiederum eher den Argumentationen Agambens anschloss. 

137  Vgl. Goh 2014, insbesondere S. 154ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 205 

 

Staatsapparats.138 Ausgehend von einer Dekonstruktion, die das Festhalten an ei-

nem Begriff des Subjekts für obsolet hält, stellte Nancy gemeinsam mit Cadava 

und Connor im Jahr 1986 für den Sammelband Who Comes After the Subject?139 

die gleichlautende Frage, zu der einige ausgewählte Philosophen und Philoso-

phinnen140 Stellung beziehen sollten. Goh legte dar, dass Nancy bereits hier seine 

Ambitionen anzeigte, eine Souveränität ohne Subjekt, also eine andere Souverä-

nität zu denken. 

Bezugnehmend auf Nancys Rezeption der batailleschen Formel „Die Souve-

ränität ist Nichts“,141 schloss Goh mit Hinweis auf Nancys Aufsatz Krieg, Recht, 

Souveränität – techné,142 dass die Artikulation einer Auto-Dekonstruktion der 

Souveränität nicht befriedigend sein kann.143 Goh verwies auf Nancys Analyse 

einer Weltwerdung der Welt, in der keine Kriege von souveränen Subjekten und 

Mächten geführt werden. Vielmehr tauchen bei Nancy entlokalisierte Polizei-

Kriege innerhalb eines weltweit wirksamen Kriegszustands sporadisch auf. In-

dem er an Heidegger anknüpfte, entwickelte Nancy nicht nur das Denken einer 

Verräumlichung von Welt und einer Ökotechnie, das eine Auto-Dekonstruktion 

der Souveränität artikuliert, sondern er forderte, eine Souveränität ohne Subjekt 

zu denken, die im Wesentlichen leer ist und keine Zwecke eines Subjekts ver-

folgt. 

Nancy schrieb hierzu im Aufsatz Krieg, Recht, Souveränität – techné: „Von 

dieser langsamen Verschiebung der Welt hin zur souveränitätslosen Souveräni-

tät, zur zwecklosen Fertigstellung, könnte die Ökotechnie die letzte gestaltlose 

Gestalt sein. […] Der nirgends und überall seiende Krieg, der zu keinem Zweck 

in Beziehung gesetzt wird, ohne nicht auch zu sich selbst als höchstem Zweck in 

Beziehung gesetzt zu werden. Die Ökotechnie ist in gewissem Sinne reine tech-

né, sie auch, die reine techné der Nicht-Souveränität: aber weil die Leerstelle der 

 

138  Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997. Vgl. ebenso Goh 2014, S. 155, aber auch  

Schmitt 1990, S. 80ff und Schmitt 2015.  

139  Cadava, Connor, Nancy 1991. 

140  Der Sammelband enthält Beiträge von Agacinski, Badiou, Balibar, Blanchot, Borch-

Jacobsen, Courtine, Deleuze, Derrida, Decombes, Franck, Granel, Irigaray, Kofman, 

Lacoue-Labarthe, Levinas, Lyotard, Marion und Rancière. 

141  Vgl. Nancy 2018, S. 34. Vgl. auch Bataille 2018a, Bataille 2018b und Bataille 1991, 

S. 256. 

142  An dieser Stelle beziehe ich mich auf die dt. Übersetzung des Textes von Nancy, 

vgl. Nancy 1991c, S. 43. Goh hingegen bezog sich in seinem Aufsatz Sovereignty 

Without Subject auf die amerikanische Übersetzung, vgl. Nancy 2000, S. 138. 

143  Vgl. Goh 2014, S. 154. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Souveränität besetzt bleibt, durch diese Leere selbst versperrt, hat die Ökotech-

nie keinen Zugang zu einem anderen Denken des zwecklosen Zweckes. An Stel-

le der Souveränität setzt sie die Vernichtung unter der Verwaltung und der Kon-

trolle ihres Wettbewerbs. […] Diese Verräumlichung der Welt ist selbst die 

Leerstelle der Souveränität. Das heißt, die Leerstelle des Zweckes, die Leerstelle 

des Gemeinwohls, und die Leerstelle des Gemeinen als Wohl. […] Der leere 

Platz der Souveränität wird nur mehr oder weniger gelungene Substitutionen 

dieser Art hervorbringen können, solange diese Stelle als solche nicht der Frage 

und der Dekonstruktion unterzogen wird. Das heißt, solange die Frage des Zwe-

ckes, der Extremität der Fertigstellung und der Identität nicht vorbehaltlos ge-

stellt ist, eine Frage, die von jetzt an die Frage eines nicht-souveränen Sinns als 

Sinn selbst der Menschheit des Menschen und der Weltweitheit der Welt ist.“144 

Goh arbeitete durch seine Lektüre entscheidende Differenzen zwischen 

Nancy und Derrida heraus, die sich rund um die Frage nach der Souveränität ge-

bildet haben: 1. Nancy ist an einem Denken des Raumes und der Verräumli-

chung und in diesem Sinne an Fragen der Territorialität interessiert. Explizit be-

schäftigte er sich in seinen Ausführungen zur Globalisierung und zur Weltweit-

werdung der Welt mit der Frage des Raumes. Für Derrida besaß die Frage des 

Raumes nicht diese Relevanz. Bei ihm findet man Hinweise zur Frage des Rau-

mes am ehesten in dessen Auseinandersetzungen mit Platons Begriff der cho-

ra.145 In einem Interview machte Nancy deutlich, dass Derrida mehr an einer 

Auflösung territorialer Begriffe und Beziehungen interessiert war.146 In ver-

schiedenen Publikationen kam Derrida auf das Nomadische, auf die Marranen 

und auf die Migration zu sprechen.147 Wiederholt setzte er sich mit der fatalen 

und gewaltvollen Verknüpfung von Politik, Souveränität, Nationalität, Krieg, 

 

144  Vgl. Nancy 1991c, S. 42f (Hervorhebungen im Original). Wenn Nancy von den ziel- 

und zwecklosen Kriegen eines Polizeiregimes sprach, so lässt sich absehen, welche 

heideggersche techné-Lektüre Nancy an Batailles Analyse zur Heterogenität des Mi-

litärs angelegte.  

145  Vgl. Derrida 1990a. Gewiss spielen bei Derrida u.a. die Verräumlichung und die 

Verzeitlichung, der Aufschub und die Spur, bezogen auf die Schrift, die Seinsdiffe-

renz und das Seinsereignis eine Rolle, dennoch bleibt die Frage, ob es sich dabei um 

raumkonstitutive Elemente handelt. Eher zeigte Derrida, dass die Verräumlichung 

wie die Verzeitlichung eine Konstituierung des Raumes und der Zeit, eine Verortung 

und Datierung auflösen, aufschieben, vervielfachen und disseminieren. Vgl. hierzu 

Hägglund 2008, S. 13ff, insbesondere dessen Bemerkungen auf S. 18. 

146  Vgl. Fabbri 2007, S. 437. 

147  Vgl. Derrida 1994c, Derrida 1997a und Derrida 2003b. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 207 

 

Raum und Territorialität auseinander.148 In diesem Zusammenhang mobilisierte 

Derrida den Begriff des Schurken, während Nancy den Begriff des Entzugs für 

das Politische, für die Souveränität und für das Sein überhaupt herausstellte.  

2. Mit dem Rückgriff auf die bereits erwähnte Formel Batailles „Die Souveräni-

tät ist Nichts“, versuchte Nancy eine Souveränität ohne Subjekt zu denken, um 

die Option, eine Gemeinschaft möglich zu machen, offen zu halten. So gesehen 

blieb für Nancy mit der Dekonstruktion der Souveränität und des Subjekts eine 

Souveränität zurück, die wesentlich leer ist. Für Nancy war die Souveränität we-

sentlich Leere. Es gibt nichts, das diese Leere füllen, ausfüllen, aufhalten, reprä-

sentieren oder gar figurieren könnte. Alle rhetorischen Register des Aufschubs, 

der Verschiebung, des Hinweises, der Vorwegnahme und des Ersatzes funktio-

nieren im Leeren nicht. Sie lässt sich auf kein Ziel hin orientieren und richten, 

damit es Zwecke geben kann. Nancy äußerte bei verschiedenen Gelegenheiten 

seinen Vorbehalt gegenüber jeglicher Art von Messianismus, auch gegenüber 

dem Messianischen bei Derrida.149 Weder ist die Souveränität eine Gestalt des 

pragmatischen Vollzugs und der politischen Entscheidung, noch eine Figur, die 

für anderes steht oder auf anderes hinweist. Die Souveränität ist bloß wuchernde 

und zwecklose Leere. In diesem Sinne ist sie eine Verschwendung, die nichts zu-

rückhält und nichts besitzt, was zurückzuhalten wäre. Bei Derrida hingegen blieb 

die Souveränität stets an eine Figuration des Subjekts gebunden, auch wenn sich 

das souveräne Subjekt selbst dekonstruiert und nie sein wird. Während bei 

Nancy das Politische trotz der Dekonstruktion des Ontisch-Ontologischen im 

Wesentlichen eine ontologische Frage blieb, kann bei Derrida vom Sein und 

vom Ereignis des Seins nur in seiner Unmöglichkeit die Rede sein. 3. Derridas 

Argumentationen und Interventionen zur Politischen Philosophie reichen von ei-

ner Ablehnung, das Dasein als ein Mitsein zu identifizieren, über das Aufzeigen 

einer Auto-Dekonstruktion der Souveränität, die er auch als Autoimmunität be-

zeichnete, bis hin zu dem Versuch, die Dekonstruktion als eine Repolitisierung 

zu verstehen. Dieser Versuch Derridas, die Dekonstruktion als eine Repolitisie-

rung zu denken, steht in enger Beziehung zu dem, was er andernorts als die 

kommende Demokratie titulierte. Für Nancy war die Frage nach einer anderen 

Politik ohne Subjekt ebenso relevant und blieb weiterhin offen. 

Dies war für Nancy insofern relevant, als für ihn davon auszugehen war, dass 

sich das Politische, die politische Souveränität und das politische Subjekt selbst 

dekonstruieren, auflösen und dem Entzug preisgeben. Nancy notierte in der 

Schrift Ex nihilo summum (Über die Souveränität): „Man muß also Folgendes 

 

148  Vgl. Derrida 1991a, Derrida 2012 und Derrida 2003a. 

149  Vgl. Nancy 2014a, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

begreifen: 1) Die Erfindung der Souveränität war ganz bestimmt nicht die säku-

larisierte Umschreibung einer politischen Theologie, sondern die Schöpfung ei-

ner atheologischen Annahme […]: Diese Annahme postulierte zugleich, ohne es 

zu wissen, die Errichtung des Staates (Selbststabilität) und die Auflösung dieses 

Staates (oder Apparates) in eine Gemeinschaft […]; 2) Die aktuelle Situation be-

steht darin, die Politik neu erfinden zu müssen, indem man sie wieder aufgreift, 

und zwar in ihrem doppelten Rückzug: in die Verwaltung der Zivilgesellschaft 

(die selbst aus dem Zerbrechen der civitas hervorgegangen ist) und/oder in die 

Annahme eines Gemeinsam-Seins […]. Die Schwierigkeit besteht darin, die Po-

litik ohne Subjekt zu denken: nicht ohne Autorität oder Entscheidungsmacht – 

sondern ohne Sich-Sein, das letztendlich den Nutzen seiner Ausübung auf sich 

bezieht.“150 

Auch wenn sich, nach Nancy, die Politik neu erfinden und einer Zukunft des 

Kommens öffnen muss, so heißt es nicht, dass bestimmte Formen von Politik 

oder Gemeinschaft, als Staatsform oder Gesellschaftsform, Zukunft haben wer-

den. Vielmehr legte Nancy Wert darauf zu verstehen zu geben, dass die Politik, 

die neu zu erfinden wäre, einem Zusammenleben gliche, das wesentlich ziel- und 

zweckfrei wäre. Diese Politik hat kein Ende vor sich. Sie ist eine Wucherung, 

ein ständiger Umbau, eine Umstrukturierung, die bloß provisorisch und im We-

sentlichen unvollständig ist. Das Zusammenleben, von dem Nancy sprach, ist 

weder als eine Politik von Staaten noch als eine Politik territorialer bzw. judika-

tiver Einheiten zu betrachten. Für ihn war die Politik des Kommens wesentlich 

eine ethische Angelegenheit, eine Sache des Mitseins, ein Sein, das geöffnet ist 

und eben Mit ist: eine Pluralität wuchernder Multiplikation. Nancy nannte diese 

Wucherung des Zusammenseins auch Freundschaft.151 In seinen Betrachtungen 

zu einem Sein, das wesentlich Plural ist, ist das Mitsein immer in Bewegung und 

ebenso heterogen wie brüchig. In diesem Sinne ist das Zusammensein stets ein 

Widerständiges und Widerstrebendes in sich selbst. 

Nancy wies explizit daraufhin, dass Derrida das Wort Gemeinschaft nicht 

mochte. Ebenso lehnte Derrida ethische wie politische Formen der Freundschaft, 

wie sie in Publikationen bei Levinas, Blanchot und Nancy zu finden sind, ab.152 

Derrida zeigte in seinen Untersuchungen zur Freundschaft einerseits deren auto-

destruktive Züge auf, andererseits verstand er es, auf die Mechanismen der Ge-

 

150  Nancy 2003, S. 140f (Hervorhebungen im Original). 

151  Münkler und Straßenberger ließen sich zu der Bemerkung hinreißen, dass Nancys 

Vorstellungen von Politik – neben denen von Badiou und Rancière – einer „Barrika-

dendemokratie“ gleichen. Vgl. Münkler, Straßenberger 2016, S. 51. 

152  Vgl. Fabbri 2007, S. 433. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 209 

 

walt hinzuweisen, die in den jeweiligen Begrifflichkeiten von Freundschaft an-

gelegt sind und die auf Anderes und Fremdes wirken. Das wohl Bemerkenswerte 

ist, dass Derrida die Gemeinschaft – das Wir, als ethische wie als politische 

Konzeption, den demos, die Demokratie – nicht ablehnte, weil die Gemeinschaft 

Feinde und Feindschaften und das Politische eine Unterscheidung zwischen 

Freunden und Feinden benötigt. Vielmehr stellte Derrida das Primat des Feindes, 

von dem Schmitt ausging, auf den Kopf und führte die Dekonstruktion des Poli-

tischen am Begriff der Freundschaft durch.153 Das Politische, das wesentlich ein 

Bund der Brüderlichkeit und Freundschaft ist, wird nicht von äußeren Feinden 

bedroht und in Frage gestellt. Vielmehr ging Derrida davon aus, dass es die ei-

genen, inneren Kräfte und Verhältnisse sind, die das politische Gefüge korrum-

pieren und zersetzen. Für diese Selbstzersetzung, für diese Auto-Dekonstruktion, 

wählte er den Begriff der Autoimmunität: Ein Selbst, ein Sein, eine Identität, ein 

Ereignis, das sein eigenes Sein als Fremdes wahrnimmt und bekämpft.154 In 

Schurken heißt es hierzu: „Um sich zu immunisieren, um sich gegen den (inne-

ren oder äußeren) Angreifer zu schützen, sonderte die Demokratie also ihre 

Feinde beiderseits der Frontlinie ab, und es blieb ihr scheinbar keine andere 

Wahl als die zwischen Mord und Selbstmord; doch der Mord verwandelte sich 

bereits in Selbstmord, und der Selbstmord ließ sich wie stets in Mord überset-

zen.“155 

 

 

 

153  Vgl. Derrida 2000a. In diesem Zusammenhang wäre es interessant, anhand der Drei-

erkonstellation Freund-Feind-Politik eine singuläre antiaristotelische Position bei 

Schmitt herauszuarbeiten. Schmitt hatte keinerlei Interesse daran, Begrifflichkeiten 

wie jene der Tugend, der Freundschaft, der Liebe, der Güter und des Guten in eine 

konstitutionelle Analyse des Politischen aufzunehmen. 

154  Hier lässt sich erahnen, wie problematisch für Derrida die Beziehungen zur Phäno-

menologie waren, explizit zu Husserl, Ricœur und Merleau-Ponty. Vgl. Gondek, 

Tengelyi 2011, S. 392ff. 

155  Derrida 2003a, S. 57. Auch wenn Derrida hier auf den Algerienkrieg zu sprechen 

kam, so ging es ihm doch um ein allgemeines Gesetz, das diesen Prozess der Auto-

immunisierung formalisiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

DIE AUTOIMMUNITÄT 

 

Das, was Derrida als die kommende Demokratie verstand, bezeichnet kein utopi-

sches Modell und ist kein Ausdruck einer politischen Hoffnung. Mit dem, was 

Derrida als die kommende Demokratie bezeichnete, gab er keinen Anlass zur 

Hoffnung, eines Tages in einen gerechten Gesellschaftszustand einzutreten.156 

Die kommende Demokratie war für Derrida kein hypothetischer Raum eines zu-

künftigen Zusammenlebens, an dem sich politische, moralische oder ethische 

Handlungen zu orientieren haben und sich somit auch bewerten und messen las-

sen. Die kommende Demokratie verstand Derrida keinesfalls als ein Ideal, das 

aufgrund gerechterer Optionen und Zustände anzustreben ist. Für ihn war sie 

weder eine Utopie noch eine Vision, weder ein Konzept noch ein Horizont.157 In 

diesem Sinne wird es kein Regime einer kommenden Demokratie geben. Im Ge-

genteil, jede Konzeption, jede Normierung, jedes Anvisieren,158 jede Planung 

läuft einer kommenden Demokratie zuwider. So gesehen ist das Ereignis einer 

kommenden Demokratie, ihre begriffliche Erfassung und die Gelegenheit, sich 

in ihr einzurichten, unmöglich. In ihr lässt es sich nicht wohnen. Sie gibt kein 

Obdach. Während Heidegger von einem Mitsein ausging, das gerufen wird, um 

im Haus des Seins zu wohnen, ging Derrida dem Feuer und der Asche – der Ver-

folgung und Vertreibung, auch dem Holocaust und der Shoah – im Haus und am 

Herd nach. So bezeichnete er in Asche und Feuer die „Asche als [das] Haus des 

Seins“.159 

Um Derridas Ausführungen zur Dekonstruktion der Souveränität und zur 

Autoimmunität des Politischen zu verstehen, ist es notwendig – worauf Hägg-

lund in seinem Buch Radical Atheism insistierte160 – auf dessen Untersuchungen 

zur Verräumlichung und Verzeitlichung zurückzukommen, die schon in frühen 

Publikationen Derridas zu finden sind, u.a. in den Büchern Die Stimme und das 

Phänomen161 und Randgänge der Philosophie.162 Dafür wandte sich Derrida der 

 

156  Vgl. Hägglund 2008, S. 171. 

157  Vgl. Derrida 1995b, S. 109. 

158  Vgl. Weber 2006. Weber ging in seiner Untersuchung Gelegenheitsziele. Militari-

sierung des Denkens den Zusammenhängen zwischen dem Denken, der Intentionali-

tät, dem Zielen und Anvisieren, den Netzwerken, einer Politik der Angst und der 

Kriegsführung nach. 

159  Derrida 1988e, S. 25. 

160  Vgl. Hägglund 2008, S. 15. 

161  Derrida 2003c. 

162  Derrida 1988d. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 211 

 

Lektüre von Aristoteles, Kant, Hegel, Husserl und Heidegger zu, um Fragen der 

Intentionalität, der synthesis, der Präsenz und der Identität zu behandeln. 

Zu diesem Aspekt kann erwähnt werden, dass das, was Derrida ab den 

1990er Jahren als Autoimmunität bezeichnete,163 zu einer Serie von seinerseits 

entwickelten Kategorien gehört – wie etwa die Aporie, das Scharnier, die Spur, 

die Dissemination, das Unmögliche, das Supplement, die différance und den 

double bind. Diese Kategorien benutzte er schon früher, um ähnliche Symptome 

des Identischen (Selbst, Sein, Subjekt, Ereignis) zu benennen.164 Auch wenn die 

unterschiedlichen Kategorien dieser Serie keinesfalls Synonyme sind, gehören 

sie alle als Gesten eines Verweises in das Schema von Raum und Zeit und be-

zeichnen eine Verräumlichung der Zeit: ein Raumwerden der Zeit und eine Ver-

zeitlichung des Raumes. 

In Anknüpfung an Heideggers Analyse und Destruktion des vulgären Zeitbe-

griffs,165 der sich durch die Abfolge von präsenten Jetzt-Punkten bestimmt, de-

konstruierte Derrida in dem Aufsatz Ousia und gramme vor allem jenes Konzept 

der Zeit, dessen Logik eine Präsenz von Identität (Einheit, Gegenwart und An-

wesenheit) zu garantieren hat. Derrida wies in einer Kommentierung zu Aristote-

les, Hegel und Bergson darauf hin, dass die Identität einer gegenwärtigen Prä-

senz a priori unmöglich ist: „[…] das Jetzt [ist] kein Punkt, denn es hält die Zeit 

nicht an und ist weder Ursprung noch Ende noch Grenze.“166 

Da die Zeit weder die Identität eines präsenten Jetzt-Punktes besitzt noch im 

Ablauf und in der Bewegung von Jetzt-Folgen besteht, beschrieb Derrida die 

Zeit als ein Intervall, als eine Spur und als différance. Zu diesem Intervall, dieser 

Verräumlichung der Zeit, heißt es bei Derrida: „Ein Intervall muß es von dem 

trennen, was es nicht ist, damit es es selbst sei, aber dieses Intervall, das es als 

Gegenwart konstituiert, muß gleichzeitig die Gegenwart in sich selbst trennen, 

und so mit der Gegenwart alles scheiden, was man von ihr her denken kann, das 

heißt, in unserer metaphysischen Sprache, jedes Seiende, besonders die Substanz 

oder Subjekt. Dieses dynamische sich konstituierende, sich teilende Intervall ist 

es, was man Verräumlichung nennen kann, Raum-Werden der Zeit oder Zeit-

Werden des Raumes (Temporisation).“167 

 

163  Vgl. Derrida 2001a, S. 72. 

164  Vgl. Derrida 2003a, S. 57. 

165  Vgl. Heidegger 1984, S. 420ff. 

166  Derrida 1988d, S. 77. 

167  Derrida 1988d, S. 39 (Hervorhebungen im Original). Hägglund schrieb dazu: „This 

is crucial for Derrida’s decontruction of the logic of identity. If the spatialization of 

time makes the synthesis possible, the temporalization of space makes it impossible 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Dieses Intervall (Verweis, Gabe, Spur, Scharnier, Kipppunkt, différance 

usw.) ermöglicht zwar einerseits eine synthesis des Ichs und des Subjekts, ande-

rerseits ist das Intervall eine Dehnung und Verräumlichung der synthesis von 

Zeit. Mit dem Intervall muss die Verräumlichung und der Aufschub als eine Un-

entschiedenheit und Unmöglichkeit eines anwesenden Ichs und Subjekts voraus-

gesetzt werden, da die synthesis von Zeit permanent in Verzug ist. 

Wie das Intervall, die Gabe, die Spur und die différance, so wurde auch die 

Autoimmunität von Derrida als eine Figur des Verweises und der Verräum-

lichung verstanden. In Schurken schrieb er: „Der demokratische Verweis schafft 

[…] Platz für mehr als eine Logik und mehr als eine Semantik. a.) Die im Raum 

operierende Topologie der Autoimmunisierung verlangt stets danach, die Demo-

kratie anderswohin zu verweisen [renvoyer], sie auszustoßen, auszuscheiden  

oder auszuschließen unter dem Vorwand, die Demokratie drinnen vor ihren inne-

ren Feinden zu schützen, indem sie sie nach draußen ausweist, ausscheidet, aus-

schließt. Sie kann ihre Feinde zum Beispiel nach Hause schicken, von den Urnen 

oder der Öffentlichkeit fernhalten beziehungsweise des Landes verweisen, ent-

weder indem sie ihnen die Bewegungs- und Redefreiheit nimmt, den Wahlvor-

gang abbricht oder die geschworenen Feinde der Demokratie von der Wahl aus-

schließt. […] b.) Doch der Verweis operiert auch in der Zeit; die Autoimmunität 

gebietet es auch, die Wahlen und das Kommen der Demokratie auf später zu 

verschieben. […] Was der Demokratie fehlt, ist eben genau der eigentliche Sinn, 

der Sinn des Selben selbst (ipse, metipse, metipsissimus, meisme, même), das, 

was sie selbst ist, das Selbe, das wahrhafte Selbe ihrer selbst [le soi-même, le 

même, le proprement même de soi- même]. Dieser Sinn definiert die Demokratie 

und selbst das Ideal der Demokratie durch diesen Mangel des Eigenen und Sel-

ben.“168 

Die Brisanz, die sich aus den Untersuchungen zu den Fragen nach dem 

Schema von Raum und Zeit ergab, war jene, dass die Gesten der Intervalle und 

Verweise, die Derrida kenntlich machte, jede Logik der Identität und der Präsenz 

in Widersprüche und in einen permanenten, orientierungslosen Verzug und Auf-

schub versetzt. Betroffen von dieser in eine ursprüngliche Aporie versetzten Lo-

gik waren nunmehr die Anwesenheit des Seins, dessen teleologische Ausrich-

tung, das Subjekt wie das Individuum, aber auch die Gattung des Menschen, jene 

der Tiere und der Pflanzen, die literarischen Gattungen, die sexuellen Geschlech-

 

for the synthesis to be grounded in an indivisible presence. The synthesis is always a 

trace of the past that is left for the future. Thus, it can never be in itself but is essen-

tially exposed to that which may erase it.“ Hägglund 2008, S. 18. 

168  Derrida 2003a, S. 58ff (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 213 

 

ter wie die Identitäten des Souveräns und der Nationen. Durch die Ursprünglich-

keit des Verweises ist jede Form der Identität voranfänglich von dem kontami-

niert, was die Identität nicht ist. Oder auch anders gesagt: Wenn es Identität gibt, 

so ist sie unmöglich. Jede Identität ist voranfänglich dupliziert, geteilt und dis-

seminiert. Das Eine ist mehr als das Eine, die Anwesenheit der Identität ist zu-

gleich deren Abwesenheit, und wenn es denn etwas Identifizierbares gibt, wie 

etwa ein Subjekt, ein Individuum oder einen Souverän, so muss diese Identität in 

ihrer Vielfältigkeit zerstreut sein und kann nicht das sein, was sie ist. So gesehen 

ist das, was eine Identität erst ermöglicht, auch das, was eine Identität unmöglich 

macht: die Spur des Anderen, oder wie Derrida oftmals formulierte, die Ur-

sprünglichkeit des absolut Anderen. 

In einem Vortrag, den Derrida am 1. April 1997 an der Universität von Mon-

tréal hielt, heißt es: „Lévinas sagt irgendwo, dass das Subjekt ein Gastgeber sei, 

der das Unendliche jenseits seiner Aufnahmefähigkeit zu empfangen habe. Das 

heißt, dass ich da empfange oder empfangen muss, wo ich nicht empfangen 

kann, da, wo das Eintreffen des anderen mir lästig ist, wo mein Haus zu klein für 

ihn erscheint: Der andere wird Unordnung in mein Haus bringen, und ich kann 

nicht vorhersehen, ob er sich hier, in meiner Stadt, in meinem Staat, in meiner 

Nation, gut benehmen wird. Die Ankunft des Ankömmlings wird also nur da ein 

Ereignis sein, wo ich nicht in der Lage bin, ihn zu empfangen – oder vielmehr 

empfange ich ihn nur und gerade da, wo ich nicht dazu in der Lage bin. Die An-

kunft des Ankömmlings ist das absolut Andere, das über mich hereinbricht.“169 

Hägglund170 wies zurecht darauf hin, dass Derrida in dem Buch Schurken die 

Souveränität als ein Konzept beschrieb, wie es z.B. bei Bodin, Hobbes und  

Schmitt auftaucht, das eine Verräumlichung der Zeit (Dehnung, Aussitzen, Ver-

schiebung, Zerstreuung, Aufschub) auszuschließen versucht. Der Souverän, der 

entscheidet, hat keine Zeit und duldet keinen Aufschub. Zu seinem Wesen gehö-

ren die Verkürzung und die Vernichtung von Zeit. Die Zeit des Souveräns redu-

ziert sich auf die reine Präsenz. Mehr Zeit lässt er keinem Gegenüber, keinem 

Objekt, keinem Zeitgenossen, keiner Freundin, keinem seiner Mitstreiter, keiner 

Gegnerin und keinem Feind. Mehr Zeit bleibt aber auch ihm nicht. Seine Exis-

tenz ist der Augenblick, der nicht zu fassen und stets schon verschwunden ist. Er 

ist permanent dem Tod, dem Abgrund und dem Untergang ausgesetzt. Der Sou-

 

169  Derrida 2003d, S. 34. 

170  Vgl. Hägglund 2008, S. 29. Ausdrücklich möchte ich hier auf Hägglunds Buch Ra-

dical Atheism hinweisen, das wie kein anderes, Derridas Arbeiten zu einer Dekon-

struktion des Subjekts in Beziehung zu dessen Publikationen setzt, die eine politi-

sche Autoimmunität behandeln. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

verän braucht diesen Tod, der nicht der eigene ist, wie den Abgrund und den Un-

tergang. Auch wenn diese Negation für die souveräne Identität konstituierend ist, 

so ist sie für die Identität der Souveränität zugleich ein Desaster. 

So schrieb Derrida in Schurken: „Die Souveränität gibt keine und gibt sich 

keine Zeit. An dieser Stelle beginnt die grausame Autoimmunität, mit der sie 

sich souverän affiziert, aber auch grausam infiziert. Autoimmunität ist in der 

ausdehnungslosen Zeit stets die Grausamkeit selbst, die Selbstinfektion jeder 

Selbstaffektion. Was bei der Autoimmunität affiziert wird, ist nicht etwas, dies 

oder das, sondern infiziert wird das Selbst, das ipse, das autos. Sobald es ihr an 

Heteronomie, am Ereignis, an Zeit und am anderen mangelt.“171 

Das, was die Identität des Souveräns oder des Subjekts ursprünglich unter-

miniert, ist nichts, was von außen kommt. Es ist nicht der Feind, der den Souve-

rän herausfordert, wie Schmitt behauptete. Es ist nicht der Feind, der dem Sou-

verän bis zum jüngsten Tag seine Gestalt gibt und wieder nimmt.172 Es ist der 

Souverän selbst bzw. die Souveränität, die sich zwar in der Selbstbeschränkung 

selbst anregt und erzeugt, die aus sich selbst entspringt, zugleich aber ist diese 

Selbstaffektion ihre Infektion und Vergiftung.173 Der Moment, in dem die Sou-

 

171  Derrida 2003a, S. 151 (Hervorhebungen im Original). 

172  Vgl. Schmitt 1987b, S. 90. 

173  Zur Frage der Selbstaffektion müsste man Derridas Auseinandersetzung mit Husserl, 

Merleau-Ponty und Nancy noch einmal verfolgen. In seinem Buch Berühren, Jean-

Luc Nancy schrieb Derrida: „Sobald Ich sich berührt, ist es es selbst, kontrah/ktiert 

es sich, kontrah/ktiert es mit sich selbst, aber als mit einem Anderen. Es adressiert 

sich und es duzt sich. […] Er ist bereits als ich das Du des anderen und sein eigenes 

Du.“ Derrida 2007, S. 45 (Hervorhebungen im Original). Viele Seiten später heißt 

es: „Es geht nicht darum, die Möglichkeit einer taktilen Erfahrung des Berührend-

Berührten in Abrede zu stellen. Sondern indem wir zur Kenntnis nehmen, was sein 

manuelles oder digitales Beispiel impliziert […], fragen wir uns, ob es eine reine 

Selbstaffektion des Berührenden und des Berührten, also eine reine unmittelbare Er-

fahrung des rein eigenen Körpers, des lebendigen, rein lebendigen eigenen Kör-

pers/Leibes gibt. Oder ob im Gegenteil diese Erfahrung nicht bereits heimgesucht 

wird, zumindest, aber konstitutiv heimgesucht wird durch irgendeine an die Ver-

räumlichung, dann an die sichtbare Räumlichkeit gebundene Heteroaffektion: 

Wodurch der Eindringling, der Gast, ein erwünschter Gast oder ein Gast, der nicht 

erwünscht sein kann, ein Anderer, der Hilfe bringt, oder ein Parasit, den es abzuweh-

ren gilt, ein bereits an Ort und Stelle über seine Unterkunft verfügendes pharmakon 

jedem Innenleben (for intérieur) darin wiederkommend innewohnt.“ Derrida 2007, 

S. 231f (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 215 

 

veränität sich selbst erreicht und berührt, sich selbst gewahr wird, ist der Mo-

ment ihrer Teilung, der Moment einer Heteroaffektion. Wie gering die Fremd-

heit auch zu denken bleibt, sie muss der Selbstaffektion vorausgesetzt werden: 

Eine Heterogenität, eine Spur und Fremdheit des Anderen, die sich ereignet, so-

bald sich die Souveränität selbst affiziert. So verstanden, ist der Moment der 

Identität immer der Moment ihrer Teilung und Zersetzung, die Teilung einer 

Wunde, die Gabe als Vergiftung, die Infizierung durch Selbstaffektion. Alles 

läuft darauf hinaus, dass die Teilungen, Separationen, Spaltungen und Allergien 

zunehmen, sobald die Souveränität – und mit ihr deren Mitsein – auf eine Ein-

heit und Präsenz drängt. 

Anlässlich des 11. Septembers 2001 gab Derrida ein Interview, in dem es 

heißt: „Ein autoimmunitärer Prozeß ist, wie man weiß, jenes seltsame Verhalten 

des Lebendigen, das sich in fast selbstmörderischer Weise daran macht, sich 

selbst, seinen eigenen Schutz zu zerstören, sich gegen seine eigene Immunität zu 

immunisieren.“174 

Im Aufsatz Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der Religion an den 

Grenzen der bloßen Vernunft aus den 1990er Jahren fand Derrida zum ersten 

Mal die Gelegenheit die Logik der Autoimmunisierung – ein Begriff, der aus der 

Biomedizin stammt und auf das natürliche, biologische und zoologische Leben 

bezogen wurde – auf das Leben im Allgemeinen auszudehnen. Während Auto-

immunisierung im biomedizinischen Sinne bedeutet, dass der biologische Körper 

Antikörper gegen die körpereigenen Eiweiße bildet, schlug Derrida vor, den 

Prozess einer allgemeinen Logik der Autoimmunisierung dahingehend zu ver-

stehen, „[…] daß ein lebender Organismus gegen seinen eigenen Selbstschutz 

dadurch sich schützt, daß er seine eigenen immunitären Abwehrkräfte zer-

stört.“175 

Mit der innewohnenden Logik der Autoimmunität machte Derrida darauf 

aufmerksam, dass die Autoimmunität nichts immunisiert. Die Immunität bezieht 

sich auf sich als ein Anderes und damit nicht mehr auf sich. So verstanden, im-

munisiert sich das Eigene gegen die eigene Immunität und bewahrt die Gefahr, 

anstatt sich vor ihr zu schützen. Dieser allgemeinen Logik der Autoimmunisie-

rung ging Derrida vor allem in jenen Untersuchungen nach, die sich mit der poli-

tischen Souveränität und deren Gewalt, mit Fragen der politischen Gemein-

schaft, der nationalen Zugehörigkeit, der politischen Verfolgung und dem Asyl 

wie mit der Gastfreundschaft beschäftigten. Auch wenn dieser Prozess Räume 

der zerstörerischen und selbstzerstörerischen Gewalt schafft, so war er weit da-

 

174  Derrida 2004a, S. 127 (Hervorhebungen im Original). 

175  Derrida 2001a, S. 72. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

von entfernt, diese Autoimmunisierung als eine Krankheit der Vernunft176 zu de-

klarieren. Im Gegenteil, ohne eine Autoimmunisierung kann es weder etwas Bio-

logisches, Zoologisches oder Physiologisches, noch etwas Ontologisches oder 

Phänomenologisches geben.177 Ohne diesen Todestrieb, der sich gegen das eige-

ne Selbst wendet, gibt es kein Leben. Derrida formulierte in Schurken: „Wenn 

ein Ereignis, das diesen Namen verdient, eintreffen soll, so muß es, jenseits jeder 

Herrschaft, auf eine Passivität treffen. Es muß auf eine exponierte Verletzlich-

keit ohne absolute Immunität stoßen – schutzlos, endlich, horizontlos –, dort, wo 

es noch nicht oder schon nicht mehr möglich ist, der Unvorhersehbarkeit des an-

deren gegenüberzutreten und ihm zu trotzen. Insofern ist die Autoimmunität kein 

absolutes Übel. Sie erlaubt es, sich dem anderen – das kommt oder der kommt – 

auszusetzen, und muß deshalb unkalkulierbar bleiben. Ohne Autoimmunität, mit 

absoluter Immunität, würde nichts mehr eintreffen. Man würde nicht mehr war-

ten, man würden nichts mehr erwarten, man würde weder einander noch irgend-

ein Ereignis erwarten.“178 

Der wohl bedeutsamste Aspekt179 in Derridas Schlussfolgerungen über eine 

politische Autoimmunität ist jedoch jener, dass er die Autoimmunität für unver-

meidbar und universell hielt. In diesem Sinne gibt es gegen „[…] das Autoim-

munitäre […] keine sichere Prophylaxe“.180 Wiederholt machte er auf die er-

schreckende und fatale Logik der Autoimmunität aufmerksam: „Ohne das Risiko 

der Auto-Immunität gibt es nichts Gemeinschaftliches, nichts Immunes, nichts 

Geborgenes, nichts Gesundes, nichts Heiliges, nichts, was holy ist, nichts Heiles, 

das sich in der selbstständigsten aller lebendigen Gegenwarten hält.“181 

 

176  Derrida verwies in seinem Buch Schurken auf Husserls Schrift Die Krisis der euro-

päischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie und schrieb: 

„Nun evoziert Husserl in einem der Krisis-Texte (dem sogenannten Wiener Vortrag 

von 1935) im Namen der phänomenologischen Vernunft das Verhängnis einer trans-

zendentalen Pathologie. Gleichsam einer Krankheit der Vernunft. […] Husserl fragt 

sich, warum es nie zu einer wissenschaftlichen Medizin, einer Medizin der Nationen 

und übernationalen Gemeinschaften gekommen ist. Die europäischen Nationen sind 

krank, Europa selbst ist, sagt man, in einer Krisis.“ Derrida 2003a, S. 169f (Hervor-

hebungen im Original).Vgl. auch Husserl 1969, S. 315. 

177  An diesem Punkt wäre es noch einmal notwendig, die Differenzen zwischen Derrida 

und Agamben rund um den Begriff des Lebens aufzugreifen. 

178  Derrida 2003a, S. 206f (Hervorhebungen im Original). 

179  Vgl. Miller 2009, S. 238. 

180  Derrida 2003a, S. 205. 

181  Derrida 2001a, S. 76 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 217 

 

In einem Gespräch, das Borradori und Derrida unter dem Titel Autoimmuni-

sierungen, wirkliche und symbolische Selbstmorde182 miteinander führten, aber 

auch im Buch Schurken, analysierte Derrida die autoimmunitären Prozesse an-

hand der Terroranschläge vom 11. September 2001 und die darauf folgenden 

Reaktionen, zu denen der Krieg in Afghanistan, der USA Patriot Act, der erste 

Bündnisfall der NATO, die Deportationen in das Internierungslager Guantánamo 

Bay und in das Militärgefängnis Bagram, die Verstöße der USA gegen das Völ-

kerrecht und gegen das Genfer Abkommen über die Behandlung von Kriegsge-

fangenen, der Angriffskrieg gegen den Irak ohne ein UNO-Mandat, die Folte-

rungen nicht nur in Abu Ghuraib und die Entführungen ausländischer Staatsbür-

ger durch US-Geheimdienste gehörten. 

Was ist aber nun zu tun? Was können wir tun, wenn die erschreckende und 

fatale Logik der Autoimmunität ausbricht? Was, wenn es kein Jenseits der auto-

immunitären Logik gibt? Was, wenn unser Tun autoimmunitär ist? Was, wenn 

die Gemeinschaft der Handelnden zur Logik der Autoimmunität gehört? Was 

schlug Derrida vor? Was gab uns Derrida zu verstehen, wenn er von einer kom-

menden Demokratie sprach? Kann es eine Politik jenseits einer Politik der Sou-

veränität, einer Politik jenseits der Freundschaft und Brüderlichkeit, geben? 

Kann es im Sinne Derridas eine Politik ohne Gemeinschaft, eine Gemeinschaft 

ohne Gemeinschaft, eine andere Politik, eine Politik ohne Souveränität geben? 

Gegenüber den Versuchen von Levinas, Blanchot und Nancy verhielt sich Derri-

da reserviert. Miller gab zu bedenken, dass Derrida nicht davon ausging, dass 

diese oder jene Strukturen und Institutionen, dieser oder jener Bereich des politi-

schen Zusammenlebens, diese oder jene Personen des Politischen der Autoim-

munität verfallen sind. Auch gab es keine Zeit vor der Autoimmunität, vor ihrem 

Ausbruch. Sie ist die Zeit, die Dauer und die Verräumlichung von Zeit. Sie ist 

die Zeit ohne Immunität. Sie ist der Moment, der weder das souveräne Subjekt, 

die Souveränität über das Eigentum noch den Raum, die Zeit und die Dinge vor 

Gefahr schützt. Autoimmunität ist die Zeit ohne Zeit zu haben. Sie ist die Un-

Zeit. 

Neben den infizierten Strukturen, Institutionen, Bereichen und Personen, gibt 

es keine Alternativen, die gegen die Autoimmunität immun sind. Vielmehr insis-

tierte Derrida darauf, dass das Selbst selbst, ipse und autos, sowie dessen Souve-

ränität und Subjektivität, autoimmun agieren.183 Es gibt kein Selbst ohne eine 

Autoimmunität, ohne Teilung, ohne Heterogenität, ohne die Fremdheit des abso-

lut Anderen. Autoimmunität ist stets Heteroimmunität. Das Selbst infiziert sich 

 

182  Derrida 2004a. 

183  Vgl. Miller 2009, S. 241. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

selbst mit dieser Autoimmunität. Nach Miller muss betont werden, dass dieser 

Umstand nicht leichtfertig abzutun ist, um einfach weiter zu machen, indem alte 

Formen des Politischen durch neue Formen des Politischen ersetzt werden. Der 

akute Moment einer autoimmunitären Logik liegt außerhalb souveräner indivi-

dueller, politischer und ethischer Entscheidungen. 

Derrida warf in seinen Analysen auch wiederholt die Frage des Überlebens 

auf: ein Überleben mit Autoimmunität und ein Überleben als Autoimmunität. 

Gemeint ist damit ein Überleben, das nicht der Hybris aufsitzt, die Geschicke 

des Lebens durch Bildung und Erziehung, disziplinarische Einrichtungen und 

Schutzmaßnahmen, Regeln, Programme und Ordnungssysteme, eine Politik und 

Techniken des Sortierens, der Ausgrenzung, der Prävention und der Vernichtung 

zu beherrschen. In dem Buch Marx’ Gespenster notierte Derrida: „Leben ist das 

was man per definitionem nicht lernen kann. Nicht von sich selbst, nicht vom 

Leben und nicht durch das Leben. Höchstens vom anderen und durch den Tod. 

Auf jeden Fall vom anderen an der Grenze des Lebens.“184 

Derrida betonte in einem Interview mit Birnbaum, dass er in seinem Leben 

„niemals leben-gelernt“185 hat. Auch wenn das Leben nur lernt, wenn es allein 

lernt, durch sich und aus selbst heraus, so lernt das Leben nur durch das, was es 

nicht ist. Nach Derrida kann dieser Umstand nur in einem „heterodidaktische[n] 

Verhältnis zwischen Leben und Tod“186 geschehen. Es ist dieser Sprung, diese 

Fuge zwischen Leben und Tod, der das Leben leben und lernen lässt: ein Ge-

schehen, das mehr als eine Person betrifft, mehr als nur das Leben und das sou-

veräne Subjekt, das wiederum mehr als ein Individuum, eine Gruppe oder ein 

Volk ist. Das, was das Leben lernen und leben lässt, ist dieser Sprung und diese 

Teilung des Subjekts in seiner Nacht: Eine Nacht, die nichts mit dem Anfang 

und der Morgenröte eines lebendigen Lebens zu schaffen hat, sondern vielmehr 

mit der Blindheit des Subjekts.187 

In der achten Sitzung des Seminars Das Tier und der Souverän heißt es bei 

Derrida: „Diejenigen, die dieses Seminar188 schon seit einigen Jahren verfolgen, 

 

184  Derrida 1995b, S. 10 (Hervorhebungen im Original). 

185  Derrida 2005, S. 30 (Hervorhebungen im Original). 

186  Derrida 1995b, S. 10. 

187  Vgl. Derrida 1997b, S. 51. Derrida kam wiederholt auf die Blindheit und Trauer des 

Subjekts, die es ursprünglich befällt, zu sprechen. 

188  Derrida bezieht sich hier auf seine Seminarreihe, die er ab dem Jahr 1984 bis 2003 

an der EHESS (Ècole des Hautes Études en Sciences Sociales, Paris) abhielt. In den 

Jahren 1997 bis 1999 lautete der Titel seines Seminars Questions des responsabilité 

VII + VIII: le parjure et le pardon. Von 1999 bis 2001 lief das Seminar unter dem 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 219 

 

wissen aufgrund dessen, was wir unter dem Titel der Vergebung, der Gnade, der 

Todesstrafe und der Souveränität gemeinsam zu denken versuchten, sehr gut, 

dass wir immer bei dem hängengeblieben sind, was sich als das Lebendige des 

Lebens, das Rätsel des Lebendigen, ich würde nicht gerade sagen präsentiert – 

aufseiten von zôé ebenso wie aufseiten von bios, life, Leben, Lebendigkeit, wie 

immer noch Husserl sagt, la vivance, das, was das Leben [vie] jetzt [maintenant] 

am Leben hält [maintient] –, sondern was sich eben dort in einem gewissen Ent-

zug hält, wo die Frage Was ist das Lebendige des Lebens? angesichts der pro-

blematischen Legitimität einer Unterwerfung der Frage des Lebens unter eine 

Frage des Seins, des Lebens unter das Sein, den Atem hält.“189 

Derrida kam es darauf an, die Frage des Lebens aus der Klammer der Seins-

frage zu befreien. Nicht nur Heidegger unterwarf das, was sich als Leben be-

zeichnen lässt, dem Tod. Er unterwarf das Dasein einem Vorlauf zum Tod. All 

das, was zur Konzeption des Selbst und des Eigenen, des Subjekts und der Sou-

veränität gehört, gehorcht dieser Beziehung, die zwar einerseits zwischen Leben 

und Tod unterscheidet, die aber andererseits das Leben in Abhängigkeit vom 

Tod setzt. Wenn Derrida also vom Überleben sprach, und nicht vom Leben und 

dessen Lebendigkeit, so deshalb, weil das Überleben nicht nur Ursprung und 

Quelle von Freude und Genuss ist. Überleben ist nicht das vermeintliche Glück 

der Überlebenden. Überleben ist immer auch der Ursprung jeglichen Leidens, 

das kommt, sobald es ein Überleben gibt. Dieses ist weder schon tot, noch lebt es 

im effektiven und faktischen Sinne. Das Überleben hat den Tod überlebt, wenn 

auch nicht unbeschadet. Für Derrida ist Leben wesentlich ein Über-Leben, das 

den Tod nicht akzeptiert. Das Leben geht „[…] nicht auf den Tod, sondern auf 

ein Über-Leben zu, das heißt auf eine Spur zu, von der das Leben und der Tod 

selbst nur Spuren und Spuren von Spuren wären; ein Überleben, dessen Mög-

lichkeit von vornherein die Selbstidentität des gegenwärtig Lebenden wie jeder 

Faktizität trennt und in Unordnung bringt.“190 

Zu überleben heißt, dem Tod entronnen zu sein. Die Überlebenden überleben 

mit einer Fristverlängerung, was besagt, dass ihr Sterben sich hinzieht, da ihr 

 

Titel Questions des responsabilité IX + X: la peine de mort. Ab 2001 bis 2003 trug 

es den Titel La bête et le souverain. Von den hier erwähnten Seminaren erschienen 

bis jetzt im Doppelbandformat Questions des responsabilité IX: la peine de mort, 

vgl. Derrida 2014b und La bête et le souverain. Volume I+II, vgl. Derrida 2015 und 

Derrida 2017. Alle weiteren Publikationen zu den Seminarinhalten sind in Vorberei-

tung. 

189  Derrida 2015, S. 306 (Hervorhebungen im Original). 

190  Derrida 1995b, S. 13 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Tod einen Aufschub erfuhr. Das Fortleben als ein Überleben lässt sich weder auf 

ein Sein reduzieren noch auf eine Opposition von Leben und Sterben, noch auf 

den Gegensatz von Leben und Tod. Hägglund spitzte Derridas Ausführungen 

dahingehend zu, dass ein Überlebender, der gänzlich intakt und unversehrt 

bleibt, nicht überleben würde.191 Überleben ist immer eine Veränderung, eine 

Verletzung, ein Trauern, ein Trauma, ein Sterben und in diesem Sinne auch ein 

Genuss und eine Freude. Hierin nimmt das Überleben unvorhersehbare und un-

vorstellbare Formen und Entwicklungen an, die weder abzuschätzen, zu kalku-

lieren noch zu erlernen sind. Miller nannte diese Autoimmunität der Überleben-

den, um die es Derrida ging, „the basis of a radical and apparently pessimistic 

politics“.192 

 

 

DIE KOMMENDE DEMOKRATIE 

 

Solange es Überlebende, einen Aufschub des Todes und eine Fristverlängerung 

gibt, solange gibt es nicht nur ein Überleben mit und als Autoimmunität, sondern 

auch ein unabschätzbares Fortleben und Zusammenleben der Überlebenden. Im 

Zusammenhang dieser Unabwägbarkeit des Überlebens stellte Derrida seine 

Überlegungen zu einer kommenden Demokratie an. Dabei kann nicht außer Acht 

bleiben, dass die Dekonstruktion des Politischen keinesfalls die Rekonstruktion 

oder Konstruktion einer besseren, gerechteren und einer auf ein Maß der Gleich-

heit ausgerichteten politischen Ordnung sein kann. Ebenso lässt sich das Politi-

sche der Dekonstruktion nicht auf eine Dekonstruktion der Politik und des Politi-

schen reduzieren. In diesem Sinne ist die Dekonstruktion weder eine Spielart der 

Kritik noch eine Methode, um das Politische zu reformieren, aufzulösen oder zu 

zerstören. 

Die Politik der Dekonstruktion ist eine Politik der Entscheidung, oder wie 

Menke schrieb, eine „Politik der Zäsur“.193 Sie unterbricht jene Mechanik, die 

das Leben wie das Sein auf den Tod und somit auf das, wozu es allein bestimmt 

sein könnte, zulaufen lässt.194 Das dekonstruierte Sein überlebt nicht nur im Le-

 

191  Vgl. Hägglund 2008, S. 165. 

192  Miller 2009, S. 241. 

193  Menke 1994, S. 287. 

194  Heidegger formulierte: „Der Tod ist, sofern er ist, wesensmäßig je der meine.“ Hei-

degger 1984, S. 240 (Hervorhebungen im Original). Diese Relevanz des Todes 

sprach Heidegger dem Dasein zu, da der Tod als das Ende des In-der-Welt-seins die 

Existenz und die Ganzheit des Daseins begrenzt und bestimmt. Kein anderes Dasein 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 221 

 

ben – trotz seiner Autoimmunität –, sondern die Dekonstruktion des Seins ist die 

Bedingung dafür, dass das Leben überhaupt erst überleben kann. Das dekon-

struierte Sein ist das Fortleben, der Aufschub und die Verräumlichung, die Zer-

streuung und die Dauer. Das Fortleben steht hierbei jedoch nicht unter der Prä-

misse, auf etwas hinauszulaufen, um sich zu bewahren, denn die Dekonstruktion 

des Seins ist das Aussetzen einer endgültigen Entscheidung. In diesem Sinne ist 

die Zäsur der Entscheidung eine Zäsur, die die programmierte Mechanik des 

Entscheidens und die der Entscheidung unterbricht. Die Zäsur unterbricht die 

Endgültigkeit. Das, was Derrida unter einer Dekonstruktion des Seins verstand, 

gibt das Leben niemals bedingungslos dem Tod preis.195 Während Heidegger den 

Tod als eine notwendige Möglichkeit der Unmöglichkeit des Daseins ansah, 

stellte Derrida die Frage, ob der Tod überhaupt der meinige Tod, die „eigenste 

Möglichkeit des Daseins“,196 sein kann. Derrida betrachtete das Überleben nie-

mals als ein Sein, das dem Vorlauf zum Tod unterworfen ist. Leben geht auf ein 

Überleben zu, auf eine Verräumlichung, eine Veränderung und Enteignung. Die-

se Entschlossenheit zu überleben und nicht zu sterben, diese Entschlossenheit 

der Überlebenden, den Tod zu unterbrechen und aufzuschieben, ist das, was 

Hägglund als Derridas radikalen Atheismus beschrieb; ein Atheismus, der eine 

Politik der kommenden Demokratie eröffnet.197 

Um zu verstehen, was Derrida unter eine Politik der kommenden Demokratie 

verstand, kann es dienlich sein, auf das Buch Das andere Kap zurückzukommen. 

Hier rekapitulierte er, in Anknüpfung an Husserl, Heidegger und Valéry, die 

aufklärerischen Ansprüche Europas. Das Buch erschien etwa zwei Jahre vor den 

Gesprächen mit Vattimo und Gadamer auf Capri, in denen Derrida zum ersten 

Mal von der Autoimmunität sprach. In Das andere Kap, das Derrida nach der 

 

kann dem Dasein den Tod abnehmen. So verstanden ist der Tod nicht nur die „Mög-

lichkeit der schlechthinnigen Daseinsunmöglichkeit“ (Heidegger 1984, S. 234), son-

dern auch des Daseins „eigenste, unbezügliche, unüberholbare Möglichkeit“. Hei-

degger 1984, S. 250 (Hervorhebungen im Original). Sofern der Tod, wie bei Hei-

degger, als jenes Moment verstanden wird, der nur von mir gestorben werden kann, 

dann kann der Tod – wie kein anderes Ereignis – nur mein Ereignis sein. Der Tod 

kann weder geteilt noch getauscht werden. So gesehen, waren die Trauer, das Be-

dauern und die Verantwortung auch keine Angelegenheiten, mit denen sich Heideg-

gers Denken beschäftigte. 

195  Zwischen 1999 und 2001 hielt Derrida in Paris an der École des Hautes Études 

en Sciences Sociales sein Seminar zur Todesstrafe ab. Vgl. Derrida 2014b. 

196  Derrida 1998, S. 124. 

197  Vgl. Hägglund 2008, S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

deutschen Wiedervereinigung und während des Zweiten Golfkriegs schrieb, kam 

er auf eine Öffnung des Politischen zu sprechen, auf eine politische Öffnung Eu-

ropas jenseits von Nationalismus, Kosmopolitismus und einer Logik politischer 

Subjektivität und kapitalistischer Ökonomie: „Das Kap hat begonnen, sich zu 

öffnen oder vielmehr sich öffnen zu lassen, besser noch: es ist geöffnet worden, 

ohne daß es sich selber von sich aus einem anderen geöffnet hätte […].“198 

Derrida sprach aber nicht nur diese Öffnung der politischen und ökonomi-

schen Souveränität an, sondern er erwähnte auch eine Pflicht, dem Ruf und Ap-

pell eines europäischen Gedächtnisses zu antworten, auf das schon die abendlän-

dische Aufklärung reagierte.199 Die Öffnung Europas, von der Derrida sprach, 

und die Pflicht, auf den Ruf des europäischen Gedächtnisses zu hören, hängen 

eng zusammen und sind womöglich als die gleiche Bewegung zu verstehen, die 

Europa heimsucht. 

Die Pflicht, auf das europäische Gedächtnis zu hören und zu antworten, ist 

aber weder eine Verpflichtung, die sich die Europäer und Europäerinnen selbst 

auferlegt haben, noch ist diese Verpflichtung als der Ruf einer souveränen In-

stanz an uns ergangen. Wie Derrida erklärte, besteht diese Pflicht der Menschen 

nicht nur darin, dass Europa sich zu jenem hin öffne, was nicht europäisch ist 

noch nie war und nie sein wird. Für Derrida ist es eine zwingende Pflicht, dass 

Europa Fremde aufnimmt, nicht nur um sie zu integrieren, sondern auch um sie 

in ihrer Andersheit zu erkennen und anzunehmen. Wiederholt kam Derrida auf 

diesen verpflichtenden Ruf zu sprechen, der von alters her zum Gedächtnis Eu-

ropas gehört und von Sophokles, Platon, Kant, Arendt und Levinas diskutiert 

wurde. Zur europäischen Bewegung gehört nicht nur der Drang, sich zu kapitali-

sieren, samt den kolonialistischen, imperialistischen und kapitalistischen Akku-

mulationen, vielmehr geht mit dieser Neigung eine Bewegung der Dekapitalisie-

rung einher. Kant diskutierte diese Pflicht, sich den Fremden und damit das Mit-

sein (die National- und Fürstenstaaten) zu öffnen, anhand der von ihm bezeich-

neten bedingten und unbedingten Gastfreundschaft. 

Angesichts der politischen Ereignisse, von denen sich die europäische Politik 

derzeit als eingekreist betrachtet – hierzu gehören die Kriege in Osteuropa, im 

Nahen Osten und in Afrika –, sieht sich Europa vor allem von Flüchtenden, Mig-

ranten und Migrantinnen bedroht, die aus verschiedensten Gründen nach Europa 

kommen. Was im Jahr 2015 als eine sogenannte Willkommenskultur begann, hat 

sich schnell in eine Politik der Grenzziehungen mit administrativen und sozialen 

 

198  Derrida 1992b, S. 56 (Hervorhebungen im Original). 

199  Vgl. Derrida 1992b, S. 56. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 223 

 

Überforderungen, in eine hysterische Politik der Angst als Nährboden für eine 

populistische, rechtsradikale Gesinnungslage entwickelt. 

Von welcher Pflicht sprach also Derrida, wenn er mahnte, dass Europa ver-

pflichtet sei, Fremde aufzunehmen, auch wenn sie die Grenzen dessen über-

schreiten, was man als die „Identität“ Europas bezeichnen könnte? Ist es gerade 

diese Pflicht zur Gastfreundschaft, die die dem europäischen Gedächtnis inne-

wohnende Identität, jede politische, aber auch jede religiöse, kulturelle wie sozi-

ale Identität, zerrüttet? Ist es eine Gastfreundschaft, die die Freundschaftsbande 

des Mitseins und alles, was Gemeinschaft heißen könnte, ursprünglich unter-

läuft, um überhaupt erst zusammenzuleben? Können wir erst dann zusammenle-

ben, wenn wir nicht mehr unter uns sind? Inwiefern gehört diese Pflicht zur 

Gastfreundschaft zum Mitsein? Inwiefern gehört diese Pflicht zur Öffnung, Auf-

lösung und Zerrüttung zum Mitsein? Ist der Gast stets schon da, als ein absolut 

Fremder, heimatlos im Mitsein? Ist er/sie da, als ein Gast, der nicht zu integrie-

ren ist, als ein nicht zu integrierender Gast, der als Öffnung des Mitseins zum 

Mitsein gehört? Oder sind Gäste als Fremde jene, die den „väterlichen logos: das 

Sein, das ist, und das Nichtsein, das nicht ist“,200 erschüttern? 

Kann das Nachkommen der Verpflichtung zur Hospitalität, zu der sich Euro-

pa und deren abendländische Aufklärung berufen fühlt, dazu führen, dass diese 

Haltung selbst aufs Spiel gesetzt wird? Inwiefern gehört zum Mitsein eine unbe-

dingte Hospitalität, und zwar nicht deshalb, weil man sich zu dieser Gastfreund-

schaft entschlossen hat, sondern, weil der Gast in der ontologischen Differenz 

von Sein und Nichtsein als ein aporetisches Scharnier auftaucht? Der Gast ist ei-

ne Aporie von Sein und Nichtsein des Mitseins, der nicht zum logos des Mit-

seins gehört, aber dennoch im logos des Mitseins auftaucht: als ein alogos oder 

antilogos im logos des Mitseins. Muss also nicht vielmehr zum Mit des Mitseins 

stets die Entgrenzung des Seins als ein Nichtsein und somit eine Überdehnung 

und Aussetzung des Mits gehören? Gehört nicht zum Mitsein eine unbedingte 

Hospitalität, die das Mitsein inhärent zersetzt? Eine Öffnung und Entgrenzung 

des Mitseins, ohne die es kein Mitsein geben könnte? 

Zwei Punkte sind hierzu hervorzuheben: 1. Eine Pflicht bzw. eine Verpflich-

tung ist nichts, was man sich aussucht. Die Pflicht von der Derrida sprach, ist 

keine Verpflichtung, die sich ein Subjekt selbst auferlegt. Bestenfalls folgt eine 

Verpflichtung aus einem Vertrag, der von mindestens zwei Subjekten abge-

schlossen wird. Jedoch resultiert die Verpflichtung zur Vertragseinhaltung nie 

aus einem Vertrag. Schon Spinoza wies auf die Möglichkeit der Lüge und des 

 

200  Derrida 2001b, S. 14 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Vertragbruches hin, die einem Vertragsabschluss innewohnt.201 Die Verpflich-

tung, sich an einen Vertrag zu halten, resultiert aus keinem Vertrag. 2. Das, was 

Derrida als eine Verpflichtung formulierte, gehorcht weder Regeln und Geset-

zen, die verlangen, dass Handlungen pflichtgemäß auszuüben sind, noch einem 

moralischen Gesetz, wie es Kant vorschwebte, das unbedingte und universelle 

Geltung besitzt. Hingegen wies Derrida darauf hin, dass auch Kants Pflicht apo-

retisch strukturiert ist, indem es zwar einerseits die Einhaltung und Unterwer-

fung verlangt, aber andererseits nichts vorschreibt, an dem sich ein Subjekt ori-

entieren könnte. 

In seinem Buch Aporias führte Derrida aus, dass die Erfahrungen der Ent-

scheidung und der Verantwortung ihn wiederholt auf diese Pflicht ohne Ver-

pflichtung zurückkommen ließen. Hierzu schrieb er: „In den allerjüngsten Tex-

ten (Passions und Den Tod geben) habe ich diese notwendigerweise aporetische 

Analyse einer Pflicht als Über-Soll [sur-devoir] verfolgt, deren hybris und we-

sentliche Maßlosigkeit die Überschreitung nicht nur der Handlung vorschreiben 

sollen, die pflichtgemäß ist, sondern auch der Handlung aus Pflicht, das heißt 

dem, was Kant als Bedingung selbst der Moralität bestimmt. Dieses Über-Soll, 

das die Pflicht sein soll, gebietet, ohne Pflicht zu handeln, ohne Regel oder 

Norm (also ohne Gesetz), mit dem Risiko, daß ihr die verantwortlich genannte 

Entscheidung wieder zur einfachen technischen Entfaltung eines Begriffs wird 

und folglich eines präsentierbaren Wissens.“202 

Diese Pflicht zur politischen Öffnung, von der Derrida hier sprach, ist also 

keine Pflicht, zu der sich eine Gemeinschaft, politische Einheit, Nation oder Eu-

ropa bekennen könnte. Das Bekenntnis zu einer Verpflichtung würde das Was, 

das Wozu und das Wie einer Pflicht voraussetzen. Die Pflicht, an die Derrida 

dachte, gibt auch keine Regeln vor, um gut zu leben und besser zu handeln. Sie 

ist allenfalls eine grundlose und unabsehbare Unterwerfung, die zu einer Hand-

lung aus Pflicht führt, die diese noch überschreitet. Dennoch ist die Maxime des 

Handelns, aus der sich keine Regel und keine Norm ableiten lassen, per se drän-

gend wie riskant: d.h. es muss gehandelt werden. 

Derrida ging es um jene Paradoxien einer Verpflichtung, die zu nichts ver-

pflichtet, und um jene Entscheidungen, die keiner Norm und keinem Wissen fol-

gen. Derrida bezog diese paradoxen und aporetischen Strukturen der Pflicht und 

der Entscheidungen explizit auf die Präsenz des Mit-sich-seins und des Mit-sich-

seins des Präsenten. Diese Ausführungen formulierte Derrida nicht zufällig im 

Zusammenhang mit einer europäischen Idee des Staates und der Politeia. Er 

 

201  Vgl. Spinoza 1922, S. 277f. 

202  Derrida 1998, S. 35f. (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 225 

 

schloss dabei auch an Diskussionen an, die in den 1980er Jahren um die Grenzen 

Europas, anlässlich einer Politik der Ausgrenzung, im Umgang mit Flüchtlingen, 

Migranten und Migrantinnen geführt wurden. 

Zu Recht hat Rancière darauf hingewiesen, dass Derridas Prämissen einer 

kommenden Demokratie nichts mit einer Idee der Gleichheit zu tun haben. We-

der ging es Derrida um eine Ökonomie der Umverteilung, d.h. um eine Gleich-

verteilung von Gütern und Ressourcen, noch um einen gleichberechtigten Zu-

gang zu Macht und Recht. Rancière formulierte anlässlich einer Konferenz: 

„Derrida’s discourse is not the discourse of a humanitarian good soul, asking the 

international community to heal the wounds of the poor people. He does not call 

for charitable action; he calls for a new International. But this new International 

has nothing to do with struggling and conquering International of the brother-

workers. It is an immaterial link of distant people, a link of affinity, suffering and 

hope. That International takes on to-day the figure of the suffering and the com-

passion for the ten plagues of the International order. Compassion indeed does 

not mean charity; it means suffering with. But this with is a mark of distance at 

the same time. It precludes democratic reciprocity or substitutability. The inter-

national extension of the field of democratic action means its extension up a 

point where there can be no reciprocity. It is only where reciprocity is impossible 

that we can find true otherness, an otherness than obliges us absolutely. At this 

point suffering with the other is the same as obeying the law of otherness.“203 

In seinem Buch Marx’ Gespenster führte Derrida das aus, was er unter der 

neuen Internationale verstand.204 Auch wenn er betonte, dass die neue Interna-

tionale für ihn ein Band der Verwandtschaft ist, so hat diese Verwandtschaft 

nichts mit dem Band einer Familie, nichts mit der Institution der Familie, nichts 

mit Institutionen und Einrichtungen, nichts mit einer Rechtsordnung oder einer 

Rechtsfigur, einer Partei oder einem zugeordneten Grund und Boden zu tun. Die 

neue Internationale besitzt keinen Status und sie ist vertragslos wie auch partei- 

und heimatlos. Die neue Internationale kann sich weder auf ein Recht beziehen, 

noch besitzt sie eine Form von Gewalt oder Ordnung. Sofern es sie gibt, lässt sie 

sich am ehesten als eine Allianz ohne Institutionen bezeichnen. Sie ist ein un-

scheinbares Band des Leidens und der Hoffnung. In diesem Sinne ist das Leiden 

und Mitleiden, aber auch das Hoffen, weniger ein Band, das sich zu einer Ge-

meinschaft, zu einem Mitsein fügt, vielmehr markiert das Mit des Mitleidens und 

des Mithoffens, diese Verwandtschaft im Leiden, zugleich eine Distanz. So hielt 

 

203  Rancière 2009, S. 280f (Hervorhebungen im Original). 

204  Vgl. Derrida 1995b, S. 139ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

er fest: „Die neue Internationale verdient kaum den Namen einer Gemeinschaft; 

sie gehört nur der Anonymität an.“205 

 

 

DIE UNBEDINGTE GASTFREUNDSCHAFT 

 

Keineswegs sind Derridas Überlegungen zum Politischen als radikal zu bezeich-

nen, weil er die kommende Demokratie als die vierte Internationale bezeichnete, 

und somit die kommende Demokratie mit einem Terminus bedachte, der aus der 

marxistischen Praxis stammt. Sie sind aber auch nicht als radikal zu betrachten, 

weil er mit der Rede von der Gastfreundschaft eine womöglich offene und somit 

vielleicht bessere, liberalere und tolerantere Gesellschaft entwarf. Derridas Über-

legungen sind zum einen deshalb radikal, weil er von einer Pflicht zur unbeding-

ten Gastfreundschaft ausging. Zum anderen sind seine Ausführungen zum Mit-

sein als radikal zu bezeichnen, da sie von einer Pflicht zur Gastfreundschaft aus-

gehen, die weder gewählt ist, im Sinne, dass sich eine souveräne Gemeinschaft 

für sie entscheiden könnte, noch dass diese von einer Gemeinschaft ausgeschla-

gen werden könnte. Es gibt kein Mitsein, keine politische Gemeinschaft, keine 

Politeia, keinen Staat und keine Nation, keine Freundschaftsbande und keine Po-

litik der Freundschaft ohne einen Gast, einen Fremden, einen Eindringling, einen 

Dritten. Vor allem kann es keine Stadt ohne Zuwanderung geben.206 Es gibt kein 

Zusammenleben ohne diejenigen, die nicht eingeladen wurden. Es gibt keinen 

Tisch, an dem zwei Personen Platz genommen haben, an dem nicht schon ein 

Dritter bzw. eine Dritte Platz genommen hat. Auch kann nicht davon ausgegan-

gen werden, dass der uneingeladene Gast eines Landes nicht gegen die Gesetze, 

Sitten und Gebräuche der ungefragten und unfreiwilligen Gastgeber und Gastge-

berinnen verstößt.207 Letztlich kann kein Tisch bzw. kein Ort, keine Politeia vor-

 

205  Derrida 1995b, S.147. 

206  In dem Text Weltbürger aller Länder, noch eine Anstrengung äußerte Derrida seine 

großen Bedenken gegenüber der Figur des Bürgers, der des Weltbürgers, den Staa-

ten und Nationen, aber auch gegenüber einem Kosmopolitismus und einer Globali-

sierung im Zusammenhang mit der Gewährung von Asyl. In seinem Schreiben an 

den 1. Kongress der Fluchtstädte im Europarat in Straßburg, der am 21. und 22. 

März 1996 stattfand, hob er die Bedeutung der Städte bei den Themen Flucht und 

Asyl hervor. Vgl. Derrida 2003b.  

207  Kant legte in der Abhandlung Mutmasslicher Anfang der Menschheitsgeschichte na-

he, dass aus der Anwesenheit eines Dritten „so fort der Krieg entspringe“. Kant 

1993c, S. 86. Auch die Ethik von Levinas geht von einer notwendigen Beziehung zu 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 227 

 

ausgesetzt werden, an dem man Platz nimmt, um gemeinsam zusammen zu le-

ben. 

Es gibt kein Mitsein, ohne einen Weg, der nach draußen führt. Es gibt weder 

eine Grenze ohne Übergänge noch Mauern ohne Möglichkeiten der Überwin-

dung. Es gibt kein Mitsein, das nicht zu einem Fremden hin geöffnet ist. Das 

Mitsein ist stets den Fremden zugänglich. Es gibt immer Fremde, die in An-

spruch nehmen, Gäste zu sein. Jede Wohnung, jedes Haus liegt an einer Straße, 

an einem Weg und muss zumindest einen Zugang wie auch Fenster und Türen 

haben.208 Jedes Bei-sich-sein, jede Monade, muss gastfreundlich sein, damit das 

eigene Selbst überhaupt bei sich wohnen kann.209 Um Bei-sich-zu-sein und um 

bei sich zu wohnen muss die Gemeinschaft mit Anderen geteilt werden, muss 

das Bei-sich-sein letztlich seine Autonomie aufgeben. In diesem Sinne gibt es 

kein soziales Band und keine Kultur von Gemeinschaft ohne ein Prinzip von 

Gastfreundschaft, das diese Gemeinschaft öffnet und diese zugleich den An-

kömmlingen und Fremden uneingeschränkt aussetzt. Wenn es denn also das Mit-

sein einer Gemeinschaft gibt, dann gibt es auch Fremde und uneingeladene Gäs-

te. So gesehen, gibt es auch kein Mitsein, das nicht auch ein Nicht-Mitsein ist. 

Die Gastfreundschaft, von der Derrida sprach, verpflichtet unbedingt, ohne jegli-

che Verzögerung. Sie drängt auf eine Zäsur jeglicher Art von Verfahren, die die 

Gastfreundschaft und damit das Mitsein begrenzen. Es gibt weder ein Mitsein 

ohne jene unbedingte Gastfreundschaft, noch gibt es ein Mitsein, das sich vor 

der unbedingten Gastfreundschaft derart immunisieren kann, dass sich dabei 

keine autoimmune Reaktionen ausbilden. In diesem Sinne ist das Mitsein nie ein 

Mitsein. Derrida folgend lässt sich diese Gastfreundschaft also nicht ohne eine 

Gastfeindschaft denken. Es gibt weder eine Gastfreundschaft ohne ihre Be-

schränkungen, ohne Bedingungen, die eine Gastfreundschaft einschränken, noch 

gibt es einen Gast, der keine Konflikte des Zusammenseins herausfordert. 

 

einem Dritten aus, wenn es um eine Beziehung zum Anderen geht. Er schrieb: „[I]n 

der Beziehung mit dem Anderen bin ich immer schon in Beziehung mit dem Dritten. 

Doch ist dieser Dritte ebenso mein Nächster. Von diesem Augenblick wird die Nähe 

problematisch: man muß vergleichen, abwägen, überlegen, man muß die Gerechtig-

keit praktizieren, sie ist die Quelle der Theorie. [...] in Wirklichkeit [ist] die Bezie-

hung mit dem Anderen niemals einzig und allein die Beziehung mit dem Anderen: 

von vornherein wird im Anderen der Dritte vergegenwärtigt; im Erscheinen des An-

deren als solchen sieht mich und geht mich bereits der Dritte an.“ Levinas 1985, 

S. 101f. 

208  Vgl. Meyer 1986, S. 28. 

209  Vgl. Derrida 2001b, S. 49f und Derrida 2006b, S. 251. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Derrida unterschied zwischen einer bedingten und einer unbedingten Gast-

freundschaft, auch wenn es die eine Gastfreundschaft nicht ohne die andere ge-

ben kann, obwohl sie sich geradezu gegenseitig ausschließen. Seine Überlegun-

gen hierzu diskutierte er in der Hauptsache in einer Lektüre zu Kants philosophi-

schem Entwurf, der den Titel trägt: Zum ewigen Frieden. In dem dritten Defini-

tivartikel zum ewigen Frieden heißt es bei Kant: „Das Weltbürgerrecht soll auf 

Bedingungen der allgemeinen Hospitalität eingeschränkt sein.“ Und im Weite-

ren heißt es: „Es ist […] nicht von Philanthropie, sondern vom Recht die Rede, 

und da bedeutet Hospitalität (Wirtbarkeit) das Recht eines Fremdlings, seiner 

Ankunft auf dem Boden eines anderen wegen, von diesem nicht feindselig be-

handelt zu werden. Dieser kann ihn abweisen, wenn es ohne seinen Untergang 

geschehen kann; so lange er aber auf seinem Platz sich friedlich verhält, ihm 

nicht feindlich begegnen. Es ist kein Gastrecht, worauf dieser Anspruch machen 

kann […], sondern ein Besuchsrecht, welches allen Menschen zusteht, sich zur 

Gesellschaft anzubieten, vermöge des Rechts des gemeinschaftlichen Besitzes 

der Oberfläche der Erde, auf der, als Kugelfläche, sie sich nicht ins Unendliche 

zerstreuen können, sondern endlich sich doch neben einander dulden zu müssen, 

ursprünglich aber niemand an einem Orte der Erde zu sein mehr Recht hat, als 

der andere.“210 

Schon am 10. Januar 1996 kam Derrida in einem Seminar, das die Gast-

freundschaft behandelte, auf jene Situation zu sprechen, auf die heute, zwanzig 

Jahre später, beständig in der tagespolitischen Berichterstattung hingewiesen 

wird und die die europäische Öffentlichkeit erregt: Fremde kommen an die 

Grenzen der Europäischen Union und versuchen sie zu überwinden: zu Fuß, über 

das Wasser, in Fahrzeugen versteckt, in kleinen oder in großen Gruppen, illegal 

oder auch in der Absicht, auf legalem Wege einzureisen. Viele bewerkstelligen 

die Einreise, viele schaffen es nicht. 

Sofern die Fremden es schaffen an die Grenzen der EU zu gelangen, müssen 

sie einige Verfahren und Anhörungen durchlaufen, um einen Antrag auf Asyl 

auf legalem Wege stellen zu können. Dabei werden Fragen gestellt und Persona-

lien zur Person, zur Herkunft und zum Beweggrund der Migration aufgenom-

men. Derrida betonte, dass diese Fragen, die gestellt werden, nicht zur Sprache 

der Fremden gehören: „[D]em Fremden ist allererst die Sprache des Rechts 

fremd, in der die Pflicht zur Gastfreundschaft, das Recht auf Asyl, seine Gren-

zen, seine Normen, seine Polizei usw. formuliert sind. Er muß die Gastfreund-

schaft in einer Sprache erbitten, die per definitionem nicht die seine ist, in derje-

nigen, die ihm der Hausherr auferlegt, der Gastgeber, der König, der Herr, die 

 

210  Kant 1993b, S. 213f (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 229 

 

Macht, die Nation, der Staat, der Vater usw. Dieser zwingt ihn zur Übersetzung 

in seine eigene Sprache, und das ist die erste Gewalttat. Hier beginnt die Frage 

(nach) der Gastfreundschaft: Sollen wir vom Fremden, bevor und damit wir ihn 

bei uns aufnehmen können, verlangen, uns zu verstehen, unsere Sprache zu spre-

chen, in allen Bedeutungen dieses Ausdrucks, in all seinen möglichen Extensio-

nen? Wenn er – mit all dem, was dies impliziert – unsere Sprache spräche, wenn 

wir bereits alles teilten, was mit einer Sprache geteilt wird, wäre der Fremde 

dann noch ein Fremder, und könnte man auf ihn bezogen dann noch von Asyl 

oder Gastfreundschaft sprechen?“211 

Das Erste, womit es Fremde zu tun bekommen, sobald sie die Grenzen eines 

(anderen) Staates erreichen, sind Verfahren und Prozeduren, die in einer Sprache 

verfasst sind, die ihnen fremd ist. Ohne diese Verfahren und Prozeduren einer 

souverän-politischen und juristischen Macht, ohne diese Fragen nach der Identi-

tät und nach den Umständen der Migration, gibt es keine Gastfreundschaft. Stets 

gibt es eine „Juridizität“212 des Gastrechts, der Hospitalität und des Gastes. Der-

rida formulierte: „Vom Standpunkt des Rechts aus betrachtet ist der Gast, selbst 

wenn man ihn gut aufnimmt, zuallererst ein Fremder, muß er ein Fremder blei-

ben.“213 

Um in den Genuss einer Gastfreundschaft zu kommen, ist es notwendig, sich 

den Modalitäten und Bedingungen zu unterwerfen, die eine Gastfreundschaft 

formalisiert und einschränkt. Ohne diese Einschränkungen, ohne diese Techni-

ken einer Immunisierung vor Fremden und der Fremdheit gibt es kein Asyl- und 

Fremdenrecht, das die Gastfreundschaft regelt. Mittels eines rigiden Gebrauchs 

der Sprache und den juristischen wie fremdenpolizeilichen Maßnahmen behält 

sich die jeweilige Souveränität des Staates stets das Recht vor, den Fremden die 

Gastfreundschaft zu verweigern. Was aber auch heißt, dass es eine Gastfreund-

schaft ohne eine Verweigerung der Gastfreundschaft nicht geben kann. 

Derrida machte darauf aufmerksam, dass es zwischen der unbedingten und 

der bedingten Gastfreundschaft keinen Gegensatz gibt,214 vielmehr bewegt sich 

die Gastfreundschaft in einer Aporie. Einerseits muss es heißen, dass es diese 

nur geben kann, wenn sie zu jeder Zeit verweigert werden kann: Um sich und die 

eigene Familie, um das eigene Gemeinwesen, die eigene politische und soziale 

Ordnung und „[...] um die eigene Gastfreundschaft, das eigene Zuhause, das die 

eigene Gastfreundschaft ermöglicht, zu schützen oder es zumindest vorzugeben 

 

211  Derrida 2001b, S. 20f. 

212  Derrida 2001b, S. 56. 

213  Derrida 2001b, S. 57. 

214  Vgl. Derrida 2006b, 252. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

[...]“,215 werden geradezu fremdenfeindliche Maßnahmen ergriffen, die das Ge-

setz der Gastfreundschaft pervertieren und weitestgehend abschaffen. Anderer-

seits besagt es auch, dass es eine Gastfreundschaft nur geben kann, wenn man 

mit dieser, die es im Regelfall nur geregelt gibt, bricht: Denn das „[...] Gesetz 

der absoluten Gastfreundschaft gebietet, mit der rechtlich geregelten Gastfreund-

schaft, mit dem Gesetz oder der Gerechtigkeit als Recht, zu brechen.“216 

Das Gesetz der unbedingten wie auch der absoluten Gastfreundschaft hat 

nichts mit einer regulativen Idee im kantischen Sinne zu tun.217 Auch wenn es 

die Gastfreundschaft nur untrennbar mit den Verfahren eines Asyl- und Frem-

denrechts gibt, so besteht zwischen der unbedingten und der bedingten Gast-

freundschaft eine absolute Heterogenität. Eine unerreichbare und unbedingte 

Gastfreundschaft verlangt es, auf die Fragen, die den Fremden gestellt werden, 

zu verzichten. Eine unbedingte Gastfreundschaft öffnet sich den Fremden aus 

sich selbst heraus und „ist von vorneherein offen für wen auch immer, der weder 

erwartet noch eingeladen ist, für jeden, der als absolut fremder Besucher kommt, 

der ankommt und nicht identifizierbar und nicht vorhersehbar ist“.218 

Absolute Gastfreundschaft heißt, nicht zu wissen, ob die Fremden als Gäste 

oder als Mörder kommen. Als Fremde sind Gäste nicht nur eine organisatorische 

und administrative Herausforderung, sondern sie drohen als Fremde und Andere 

den Dogmatismus der gastgebenden Souveränität zu erschüttern, vorausgesetzt 

sie nehmen nicht nur ein Besuchsrecht in Anspruch und bleiben Fremde, die kei-

nesfalls ihre Fremdheit aufgeben, um sich integrieren zu lassen.219 Derrida zu-

folge besagt Gastfreundschaft nicht, zwischen einem Fremden (hostis) und ei-

nem Gast, zwischen Gastfreundschaft (hospitalité) und Feindschaft (hostilité) 

unterscheiden zu können. Um dieses aporetische Problem zu beschreiben, wählte 

er hierzu den Neologismus Gastfeinschaft (hostipitalité).220 

Und dennoch, auch wenn für Derrida eine unbedingte Gastfreundschaft in 

der Praxis unmöglich und unlebbar ist, so ist sie dennoch die Bedingung des Po-

litischen und des Juristischen. Er machte deutlich: „Und mir ist wohl klar, daß 

der Begriff der reinen Gastfreundschaft keinerlei rechtlichen oder politischen 

Status haben kann. Kein Staat kann ihn in seine Gesetze aufnehmen. Aber ohne 

daß man eine solche reine und unbedingte Gastfreundschaft wenigsten denkt: die 

 

215  Derrida 2001b, S. 44f. 

216  Derrida 2001b, S. 27. 

217  Vgl. Derrida 2001b, S. 105. 

218  Derrida 2004a, S. 170 (Hervorhebungen im Original). 

219  Zum Fremden als Mörder und Vatermörder vgl. Derrida 2001b, S. 14ff. 

220  Vgl. Derrida 2001b, S. 38. Vgl. aber auch Derrida 2000b. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 231 

 

Gastfreundschaft selbst, hätte man keine Gastfreundschaft im allgemeinen, man 

könnte nicht einmal eine Norm der bedingten Gastfreundschaft bestimmen (mit 

ihren Riten, ihrem rechtlichen Status, ihren Normen, ihren nationalen oder inter-

nationalen Konventionen). Ohne ein solches Denken der reinen Gastfreundschaft 

(ein Denken, das auf seine Art auch eine Erfahrung ist) hätte man nicht einmal 

eine Idee des Anderen, der Andersheit des Anderen, d.h. des- oder derjenigen 

welche(r) in Ihr Leben tritt, ohne eingeladen worden zu sein. Wir hätten nicht 

einmal die Idee der Liebe oder des Zusammenlebens mit dem anderen in einem 

Zusammenleben, das in keiner Totalität, in keinem Ensemble enthalten ist. Un-

bedingte Gastfreundschaft, die noch nicht rechtlich und auch noch nicht politisch 

ist – trotzdem ist dies die Bedingung des Politischen und des Rechtlichen. Aus 

denselben Gründen bin ich nicht sicher, daß sie ethisch ist, insofern sie ja nicht 

einmal von einer Entscheidung abhängt.“221 

Derrida ging es keinesfalls um eine Gastfreundschaft oder um ein Besuchs-

recht, zu dessen juristischer wie administrativer Umsetzung sich eine politische 

Gemeinschaft entscheiden könnte. Auch von einer Ethik des Grüßens, von der 

Levinas ausging – ein Grüßen, das sich an den Nachbarn richtet –, kann in Be-

zug auf diese Gastfreundschaft nicht die Rede sein. Fremden ist der Gruß fremd. 

Eine Gastfreundschaft ist dem politischen, rechtlichen, aber auch dem „ethischen 

Blick transzendent“.222 Oder anders gesagt: Wenn es eine politische Gemein-

schaft, die souveräne Politik einer Gemeinschaft gibt, dann gibt es auch jene 

Gäste, die nie empfangen wurden, dann gibt es auch eine unbedingte Gast-

freundschaft und somit nur die Unmöglichkeit von Souveränität. 

 

 

DAS ZUSAMMENLEBEN 

 

Am 23. Oktober 2003 hielt Derrida seinen letzten öffentlichen Vortrag in den 

USA. Der Titel seines Vortrags lautete Vivre „ensemble“ – Living „together“. 

Er eröffnete damit eine Konferenz, die ihm zu Ehren an der University of Cali-

fornia in Santa Barbara stattfand. Die Veranstaltung, die von Weber und Carlson 

organisiert wurde, war dem Thema Irreconcilable Differences? Jacques Derrida 

and the Question of Religion223 gewidmet. Den gleichen Vortrag hielt Derrida in 

 

221  Derrida 2004a, S. 170f (Hervorhebungen im Original). 

222  Derrida 2004a, S. 171. 

223  Vgl. Derrida 2013. Neben Derridas Eröffnungsvortrag, waren auf der Konferenz in 

Santa Barbara Vorträge von Anidjar, Euben, Foda, Hollander, Malamoud, Reinhard, 

Ronell, Schwartz, Thompson, de Vries und Weinberger-Thomas zu hören. Erst zehn 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Variationen bereits in den Jahren zuvor in Paris,224 Krakau, Warschau, Athen, 

Kapstadt und Jerusalem. 

Derrida sprach unterschiedliche politische Situationen, Probleme, Konflikte 

und Verbrechen an, wobei hiervon Derridas eigene Kindheit in Algerien, die 

französische Kolonialpolitik, das Verhältnis Frankreichs und des Vichy-Regimes 

zur jüdischen und arabischen Bevölkerung in Algerien, die Verfolgung und Ver-

nichtung von Juden und die Entwicklung des Zionismus in Europa, die Grün-

dung des Staates Israel und die Vertreibung der Palästinenser, die Völkermorde 

in Nordamerika und Afrika durch die Kolonialstaaten und durch die USA, die 

Vertreibung der Sudetendeutschen, die Kriegsverbrechen der Japaner in Korea 

und in China, die Apartheidpolitik in Südafrika und die Verbrechen der Militär-

diktaturen in Chile und Argentinien hervorzuheben sind. 

Den Vortrag in Santa Barbara hielt Derrida nach einer Proklamation des US-

amerikanischen Präsidenten Bush, in der dieser vor dem Kongress der Öffent-

lichkeit erklärte, dass die USA einen Krieg gegen den Terror225 führen. Hinzu 

kam, dass Weber und Carlson auf der Konferenz die Absicht verfolgten, Derri-

das Schriften zur Theologie und zur Religion für die Diskussion um politische 

und bewaffnete Konflikte relevant zu machen.226 Mit einem breiten Spektrum an 

Beispielen aus der Welt politischer Grausamkeiten versuchte Derrida seine Fra-

gestellungen vorsichtig, langsam und präzise zu formulieren. Dabei ging es ihm 

mit der Formulierung seiner Fragen nicht um die Möglichkeiten, die uns für ein 

Zusammenleben offenstehen und die wesentlich die Formen und Strukturen des 

Politischen betreffen. Auch ging Derrida nicht von der Notwendigkeit des Zu-

sammenlebens aus, die voraussetzt, dass der einzelne Mensch andere Menschen 

zum Leben braucht. Die Angewiesenheit des Menschen auf Andere zielt stets 

 

Jahre später veröffentlichte Weber in einen Sammelband Derridas Konferenzvortrag 

unter dem Titel Avowing – The Impossible: Returns, Repentance, and Reconciliation 

in englischer Sprache. Neben den Konferenzvorträgen von Anidjar und Hollander 

zog Weber für den Sammelband Autoren und Autorinnen hinzu, die explizit Derri-

das Vortragtext einer Kommentierung unterzogen. Zu diesen gehören Massad, 

Kumar, Zreik, Amour, Robert, Hart, Nichanian, Ben-Naftali, Seikaly, Weber, 

Govrin und Falk. 

224  In Paris hielt er den Vortrag bereits 1998. Der französische Text erschien im Jahr 

2001. Vgl. Derrida 2001c. Vgl. hierzu auch: Weber 2013b, S. 7. 

225  Bush formulierte am 20. September 2001 vor dem Kongress: „Our war on terror 

begins with al Qaeda, but it does not end there. It will not end until every terrorist 

group of global reach has been found, stopped and defeated.“ Bush 2017, S. 68. 

226  Vgl. Weber, Carlson 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 233 

 

auf die Frage ab: Mit wie vielen und mit wem wollen wir zusammenleben? 

Vielmehr ging es Derrida um das Gebot und die Forderung zusammenzuleben 

und um die Verpflichtung, die darauf drängt, dass wir miteinander, mehr recht 

als schlecht zusammenleben. Wie kann es aber ein Zusammenleben nach so vie-

len Misshandlungen und Toten geben? Wie kann ein Zusammenleben nach den 

Verbrechen, Verfolgungen, Vergewaltigungen und Morden überhaupt möglich 

sein? 

Um Derridas Positionen in Bezug auf das Gebot und die Forderung nach ei-

nem Zusammenzuleben zu verstehen, muss berücksichtigt werden, dass er stets 

seine Vorbehalte und Zweifel gegenüber politischen und religiösen, aber auch 

ontologischen und ethischen Konzepten der Gemeinschaft äußerte. So gesehen 

ging es Derrida nicht um einen Modus von Gleichheit oder Gemeinsamkeit, der 

vorauszusetzen, anzunehmen oder anzustreben wäre, damit ein Zusammenleben 

möglich ist. Hierbei war es irrelevant, ob die Gleichheit bzw. die Gemeinsamkeit 

auf biologische oder mentale Umstände bezogen, oder auf ein gemeinsames Er-

scheinen, auf die Präsenz einer Anwesenheit innerhalb eines gemeinsamen Hori-

zonts, oder auf die Annahme einer ethischen Gabe, z.B. auf die eines Grußes, zu-

rückgeführt wird. 

Und dennoch gibt es ein Gebot227 und eine Forderung zusammenzuleben und 

miteinander auszukommen: innerhalb der Familie, mit Freunden, mit den Men-

schen auf der Straße, mit Fremden, denen man begegnet, sogar mit denjenigen 

Menschen, mit denen man nie zusammenkam und denen man niemals begegnen 

wird. Dabei sind auch jene zu berücksichtigen, die vormals lebten, aber auch je-

ne, die noch geboren werden. Es gibt auch nach einem Krieg, Bürgerkrieg oder 

anderen kriegsähnlichen Ereignissen die Forderung zusammenzuleben: mit den 

Toten wie den Überlebenden. Derrida formulierte: „My neighbor can be a 

stranger or a foreigner, any other or wholly other [tout autre], living very far 

from me in space and time. This thruth has not had to wait for television or the 

cell telephone. These words, to live together and how have thus not ceased to ac-

company me, but they have also and at once failed or escaped my company, be-

coming for me, in their very familiarity, more and more strange, foreign, enig-

matic. Living together – yes, but what does that mean? Even before knowing 

how?“228 

Das Zusammenleben, living together, bedeutet eben nicht in einer Gemein-

schaft, in einer geschlossenen Einheit oder in einem abgesteckten und einheitlich 

geregelten Ganzen zusammen zu leben. Das Zusammenleben ist ein Leben plötz-

 

227  Vgl. Derrida 2013, S. 19. 

228  Derrida 2013, S. 19 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

licher, unvorhersehbarer Begegnungen, ein Leben mit Fremden, ein Leben, in 

dem ich mir und ich dem nächsten Lebewesen fremd vorkomme. Es gibt auch 

das Zusammenleben mit all den Toten, mit den Verstorbenen und Ermordeten, 

mit denen, die abwesend sind, und mit denen, die erst künftig geboren werden. 

Derrida schrieb: „Living together, with the dead, is not an accident, a miracle, or 

an extraordinary story [histoire]. It is rather an essential possibility of existence. 

It reminds us that in living together the idea of life is neither simple nor domi-

nant even if it remains irreducible. Living together with the past of those who are 

no longer and will not be present or living, or with the unpredictable future to 

come [avenir] of those who are not yet living in the present […]“.229 

Es gibt das Gebot und die Forderung nach einem Zusammenleben mit allen, 

mit den Nachbarn, mit denen, die sich fremd sind, mit jenen, die miteinander in 

Streit und Feindschaft leben und lebten, und mit denen, die miteinander Gemein-

sames teilen. Es gibt auch das Gebot, nach einem Völkermord zusammenzule-

ben, nach „ethnischen Säuberungen“, Folterungen, Vergewaltigungen, Mas-

senerschießungen und Bombardements. Alles andere wäre die Permanenz des 

Tötens, von der Hobbes in seiner Hypothese vom Naturzustand ausging. Sofern 

die Bedingungen einer ursprünglichen Öffnung aller kommenden Grenzziehun-

gen und einer Vorgängigkeit des absolut Fremden konstitutiv für die Möglich-

keit eines existierenden Daseins sind – und in diesem Sinne auch für das Mit-

sein, das für Heidegger das Dasein ist –, ist das Leben nicht einfach in einer rei-

nen Gegenwart gegeben. Es gibt eine nicht zu verhindernde Fremdheit, die das 

Zusammenleben heimsucht und jede Form und Formierung von Identität, Prä-

senz, Anwesenheit, Einheit und Ganzheit ursprünglich unterläuft. Es gibt eine ir-

reduzible und unkalkulierbare Heimsuchung des Vergangenen und des Kom-

menden, der Toten und der Ungeborenen, der Fremden und der Anderen im Zu-

sammenleben.  

Was besagt aber nun das Gebot des Zusammenlebens? Wie weit geht das 

Zusammenleben? „Living together – yes, but what does that mean? Even before 

knowing how?“,230 heißt es bei Derrida. Was heißt es also zusammenzuleben, 

bevor eine vermeintlich souveräne Instanz behauptet, dass sich das Zusammen-

leben nur auf Nachbarn, Freunde und Brüder beschränkt, und z.B. Frauen, 

Fremde und Feinde sowie andere Daseinsformen wie Tiere und Pflanzen aus ei-

nem Zusammenleben ausschließt oder nur in einem begrenzten oder regulierten 

Maß zulässt? 

 

229  Derrida 2013, S. 20 (Hervorhebungen im Original). 

230  Derrida 2013, S. 19 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 235 

 

Neben der Vorstellung, dass der Mensch andere Menschen braucht, um sein 

Leben zu gestalten – eine Vorstellung, die nicht nur von Sokrates231 geäußert 

wurde –, gibt es jene, menschliches Zusammenleben mit einem Leben in Frieden 

und ohne Krieg zu assoziieren. Letztere Vorstellung gehört zu den weiter ver-

breiteten, wenn auch nicht ernst genommenen Konzepten des Politischen. Derri-

da stellte dazu fest: „[It is] an enigmatic concept if ever there was one“232. Der 

Gedanke, dass die beste Art und Weise des Zusammenlebens ein Leben in Frie-

den ist, zieht sich von Kants Überlegungen zum Völkerbund bis zu Levinas’ 

formulierter Ethik einer Gastfreundschaft hin. Eine aristotelische Vorstellung 

von eudaimonischer Politik hat in diesem Sinne nichts mit der Vorstellung von 

einem Zusammenleben in Frieden zu tun, da sie nicht über eine regional be-

grenzte Konzeption der Politeia hinaus gehen kann.233 Aristoteles war weit da-

von entfernt, eine eudaimonia zu denken, die die Kriege an den Grenzen der Po-

liteia verhindert. Ein Zusammenleben in Frieden hat nichts mit einem Leben in 

Harmonie, einem guten oder erfolgreichen Zusammenleben oder einem schönen 

und behaglichen Wohnen zu tun.234 

Derrida hob aber auch hervor, dass dieser Frieden nicht mit einem Waffen-

stillstand zu verwechseln ist. Der Frieden gehört zu keinem Friedensprozess, wie 

er auch nicht das Resultat eines Friedensvertrages ist, d.h. eines auf Zeit ge-

schlossenen Friedens, den Schmitt für völlig unmöglich hielt. Schmitt polemi-

sierte in dem Buch Der Nomos der Erde: „Insbesondere ist Friede kein raumlo-

ser, normativistischer Allgemeinbegriff, sondern stets als Reichsfrieden, Land-

frieden, Kirchenfrieden, Stadtfrieden, Burgfrieden, Marktfrieden Dingfrieden 

konkret geortet.“235 

Was wäre also unter einem Zusammenleben in Frieden zu verstehen? Derri-

da stellte sich diese Frage nicht nur angesichts der Kriege und Konflikte zwi-

schen Palästina und Israel. Mit jeder kriegerischen, militärischen bzw. gewalttä-

tigen Auseinandersetzung drängt sich das Gebot und die Forderung nach einem 

Zusammenleben auf: während des Krieges, quasi-militärischer Auseinanderset-

zungen, aber auch nach terroristischen Anschlägen. Es drängt sich trotz des 

Krieges auf; es ist ein Gebot des Zusammenlebens, obwohl es Kriege gibt und 

gab. Es muss einen Frieden geben, damit der Krieg und die Kriege nach dem 

Krieg aufhören, damit der Hass und das Töten aufhören. Das Gebot nach einem 

 

231  Vgl. Platon 1988, 369b. 

232  Derrida 2013, S. 23. 

233  Vgl. Aristoteles 2003, 1323a-1324a. 

234  Vgl. Derrida 2013, S. 25. 

235  Schmitt 1988, S. 28 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Zusammenleben drängt sich auf, auch wenn die Forderung ein Zusammenleben 

in Aussicht stellt, das mehr schlecht als recht ein Zusammenleben ist. Und den-

noch ist es womöglich besser zusammen zu leben als zusammen zu sterben. Eine 

friedliche Koexistenz, sogar ein Zusammenleben unter verfeindeten Nachbarn, 

ein Leben in Apartheid und mit Diskriminierungen könnten unter Umständen 

Möglichkeiten eines friedlichen Zusammenlebens sein,236 könnten der Preis sein, 

um nicht (zusammen) zu sterben. 

Für Derrida ist dieser Friede des Zusammenlebens keine Sache politischer 

Instanzen und souveräner Mächte, weder die der juristischen und politischen In-

stitutionen noch ist der Friede des Zusammenlebens eine Angelegenheit des 

Staates, der nur Waffenstillstände und Friedensverträge auf Zeit mit anderen 

Staaten vereinbaren kann. Es gibt keinen Frieden, den eine Souveränität verord-

nen oder auch garantieren kann. Erst recht kann das Gebot, friedlich zusammen-

zuleben, keine Angelegenheit von kriegführenden Parteien sein. Das Zusammen-

leben, von dem Derrida sprach, lässt sich auf keine natürliche, biologische oder 

genetische kollektive Einheit, auf kein Ensemble und auf keine Gruppe bezie-

hen; egal, ob sie aus einer Symbiose, einer Fusion oder aus einem gregären Ver-

halten, womöglich aus der kollektiven Intelligenz eines Schwarmes hervorgeht: 

„Living together is reducible neither to organic symbiosis nor to the juridico-

political contract. Neither to life according to nature or birth, blood or soil, nor to 

life according to convention, contract, or institution.“237 

Im erwähnten Vortrag kam Derrida auf einen kleinen Jungen zu sprechen, 

der im französischen Algerien aufwuchs und mit dem dortigen Antisemitismus 

und Rassismus, mit den staatlichen Repressionen und Ausgrenzungen, aber 

ebenso mit der vorherrschenden Dominanz einer rigorosen Sprachpolitik seine 

Erfahrungen machte. Wie schon in den Texten Zirkumfession238 und Die Ein-

sprachigkeit des Anderen,239 skizzierte Derrida auch hier mit einigen Sätzen au-

tobiografische bzw. thanatografische Erinnerungen, die er mit den politischen 

Konflikten zwischen Israel und Palästina in Beziehung brachte. Derrida betonte, 

dass diese persönlichen Erfahrungen in Algerien sein radikales Misstrauen ge-

genüber staatlichen, politischen und souveränen Institutionen wie deren Gewalt- 

und Machtausübungen weckten. Aber es waren nicht nur diese Vorbehalte ge-

genüber jeder Form von staatlicher und vorstaatlicher Gewalt, deren Modifika-

 

236  Vgl. Derrida 2013, S. 24. 

237  Derrida 2013, S. 27 (Hervorhebungen im Original). 

238  Derrida 1994c. 

239  Derrida 2004b. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 237 

 

tionen er im Seminar Das Tier und der Souverän240 ausführlich behandelte. Im 

Bezug auf Israel war es die von Levinas proklamierte Sonderstellung des Staa-

tes, der Derrida reserviert gegenüberstand. In den Talmudlektüren, beispielswei-

se in der Lektion Dem Anderen gegenüber241 oder in der Lektion Israel unter den 

Nationen,242 arbeitete Levinas eine Beziehung zwischen dem jüdischen Univer-

salismus und einer Achtung gegenüber Anderen heraus, die sich bei ihm zu einer 

strikten Unterscheidung zwischen Israel und den anderen Nationen und Staaten 

entwickelte. Bei Levinas heißt es: „Ist die Geschichte der Nationen nicht schon 

in gewisser Hinsicht diese Verherrlichung des Ewigen in Israel gewesen, eine 

Teilnahme an der Geschichte Israels, die sich an der Öffnung ihrer nationalen 

Solidarität auf den anderen Menschen, den Fremden hin misst?“243 

Levinas’ Ansinnen war es nicht, sich mit einer Philosophie, die die Ethik an 

die erste Stelle rückt, den Herausforderungen des Politischen zu entziehen. Wie 

Kant, so hob auch Levinas die Bedeutung des Friedens, der Verantwortung und 

die der Gastlichkeit hervor, wenn es um das Zusammenleben ging. Wie Kant, so 

entwarf auch Levinas ein Konzept des Zusammenlebens, das sich von der Politik 

der Nationen und Staaten unterschied. Jedoch wählte Levinas für seinen Entwurf 

einer Ethik des Zusammenlebens weder Kants verworfene Option eines Welt-

staates noch des von ihm favorisierten Völkerbunds. Eine Vermittlung von Ethik 

und Politik, wie sie Kant für ein friedliches Zusammenleben für notwendig hielt, 

kam für Levinas nicht in Frage. 

In den Talmudlektüren, die Levinas ab dem Jahr 1957 am Colloques des In-

tellectuels Juifs de Langue Française in Paris vortrug,244 war es vor allem das 

Land Israel, das Land des jüdischen Volkes, mit dem er seine Auseinanderset-

zung über das Politische in Beziehung setzte. Für ihn war Israel mehr als ein 

Staat unter anderen Staaten. Israel bedeutete für Levinas eine eschatologische 

Öffnung und Transzendenz des Politischen. Diese Eschatologie des messiani-

schen Friedens, um die es Levinas ging, lässt sich nicht aus universellen Struktu-

ren und Gesetzen ableiten, aus denen sich moderne Staatsgebilde entwickeln.245 

Er setzte seine Hoffnungen auf den Zionismus und die Erwählung Israels, damit 

eine Ethik der Gastlichkeit und ein friedliches Zusammenleben zu denken bleibt. 

In diesem Sinne war ihm Israel auch kein Nationalstaat, kein Staat in politischer 

 

240  Derrida 2010. 

241  Levinas 1993, S. 23ff. 

242  Levinas 1994, S. 141ff. 

243  Levinas 1994, S. 148. 

244  Vgl. Hollander 2013, S. 143. 

245  Vgl. Levinas 1992a, S. 99. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Hinsicht, sondern eine Gemeinschaft ethischer Gastfreundschaft. Die Begriff-

lichkeiten der Gastfreundschaft, der Verantwortung und des Friedens knüpfte er 

dabei an eine universelle Partikularität, die im Zusammenhang mit der Errich-

tung Israels und damit mit dem messianischen Zionismus verstanden werden 

muss. Levinas schrieb in dem Buch Schwierige Freiheit: „[Die] Verwirklichung 

der gerechten Gesellschaft ist ipso facto die Erhebung des Menschen zur Ge-

meinschaft mit Gott. Diese Gemeinschaft ist die menschliche Glückseligkeit 

schlechthin und der Sinn des Lebens.“246 Und etwas später heißt es: „Der Zio-

nismus und die Schaffung des Staates Israel bedeuten für das jüdische Denken 

eine Rückbesinnung in allen Bedeutungen des Wortes sowie das Ende einer 

Jahrtausende alten Entfremdung. […] Während man jahrhundertelang die Nicht-

teilnahme der geistigen Persönlichkeit Israels an der Weltgeschichte mit seiner 

Lage als verfolgte Minderheit entschuldigte – nicht alle Welt hat das Glück, rei-

ne Hände zu haben, weil sie verfolgt wird –, ist der Staat Israel die erste Gele-

genheit, dadurch in die Geschichte einzugreifen, daß er eine gerechte Welt ver-

wirklicht.“247 

Derrida misstraute in seinen Untersuchungen248 zum politischen Zionismus 

einer Verknüpfung von Ethik, Moral, Gemeinschaftssinn und partikularen Uni-

versalismus. Mit diesem Misstrauen gehörte er zu jenem dissonanten Chor jüdi-

scher Philosophen und Philosophinnen, die ihre Beziehungen zum Zionismus 

und zum Staat Israel als gestört oder zumindest als problematisch betrachteten. 

Zu diesem heterogenen und dissonanten Chor gehören neben Derrida auch Ro-

senzweig, Cohen, Buber, Benjamin, Arendt, Cixous und Butler. Derridas Ein-

sprüche und Vorbehalte gegenüber dem Zionismus entsprangen aber nicht allein 

seinem Jüdischsein und der Beschäftigung mit dem Marranentum, sondern auch 

seiner Erfahrung mit dem europäischen Kolonialismus.249 

Es waren nicht allein die Politik des 2003 (zur Zeit des Vortrags) amtieren-

den Ministerpräsidenten Sharon, dessen Rolle als Verteidigungsminister wäh-

 

246  Levinas 1992a, S. 116 (Hervorhebungen im Original). 

247  Levinas 1992a, S. 122. 

248  Derridas Untersuchungen, die sich mit der Beziehung zwischen Judentum und Poli-

tik, mit einem Jüdischsein und dem Bekenntnis zu einer jüdischen Identität, dem  

Zionismus, oder auch mit einer nationalstaatlichen Politik beschäftigen, finden sich 

in folgenden Publikationen wieder: Interpretations at War: Kant, the Jew, the Ger-

man (Derrida 1991a), Dem Archiv verschrieben. Eine Freudsche Impression (Der-

rida 1997a), Abraham, der andere (Derrida 2006a) und Die Augen der Sprache 

(Derrida 2012). 

249  Vgl. Harrison 2013. Vgl. auch Derrida 1994c und Derrida 2004b. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 239 

 

rend der Massaker von Sabra und Schatila im Jahr 1982, die Siedlungspläne, die 

dieser als Bauminister Anfang der 1990er Jahre entwickelte, oder die eskalieren-

de Gewalt zwischen jüdischer und palästinensischer Bevölkerung in Israel und in 

den besetzten Gebieten, die das ehemals jüdische Kind aus Algerien dazu brach-

ten, Einwände gegen einen politischen Zionismus zu formulieren. Die Vorbehal-

te, die Derrida zum Zionismus und zum Staat Israel entwickelte, richteten sich 

vielmehr auf die Frage, ob nicht der Staat Israel wie jeder andere Staat im Grun-

de gewalttätig ist. Denn alle Staaten und Nationen gründen in Gewalt und gehen 

aus dieser gründenden Gewalt hervor. Der Moment der Gründung, der souveräne 

Akt zur staatlichen bzw. nationalen Institutionalisierung, geht jedem Gesetz, je-

dem Recht und jeder Legitimität voran. Demzufolge muss die Gründung eines 

Staates und jeder Nation jenseits eines legalen Rahmens stattfinden und gerade-

zu ein Gewaltakt sein. In diesem Sinne sprach Derrida auch von einer „Aggres-

sion des kolonialen Typs“.250 Im Vortrag heißt es: „The child of whom I speak 

and who makes me speak understood in growing up that any juridico-political 

founding of a living together is, by essence, violent, since it inaugurates there 

where a law [droit] did not yet exist. The founding of a state or of a constitution, 

therefore, of a living together according to a state of law [un état de droit], is al-

ways first of all a nonlegal violence: not illegal but nonlegal, otherwise put, un-

justifiable with regard to an existing law, since the law is inexistent there where 

it is a matter of creating it. No state has ever been founded without this violence, 

whatever form and whatever time it might have taken.“251 

Wenn dem so ist, dann kann sich kein Staat dieser Vergangenheit entziehen, 

weder der klassische Nationalstaat, die Experimente eines real existierenden So-

zialismus, die Gemeinschaftsmodelle des Kommunitarismus noch der zionisti-

sche Staat Israel. Im Vortrag heißt es sodann: „No state has ever been founded 

without this violence, whatever form and whatever time it might have taken. But 

the child of whom I speak asked himself whether the founding of the modern 

state of Israel – with all the politics and policies that have followed and con-

firmed it – could be no more than an example among others of this originary vio-

lence from which no state can escape, or whether, because this modern state in-

tended not to be a state like others, it had to appear before another law and ap-

peal to another justice.“252 

 

250  Derrida 2000c, S. 18 (Hervorhebungen im Original). 

251  Derrida 2013, S. 29f (Hervorhebungen im Original). 

252  Derrida 2013, S. 29f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Die Frage, die Derrida im Vortrag aufwarf, lautete mit anderen Worten: 

Wurde Israel, wie jeder andere Staat, gewaltsam gegründet?253 Gewaltsam, nicht 

durch Erwählung, eine Anrufung, oder einen Ruf, der angenommen wurde? Und 

übt Israel wiederholt Gewalt aus wie jeder andere Staat? Derridas Vorbehalte 

und Misstrauen gegenüber dem Konzept einer messianisch-ethischen Gemein-

schaft stellen grundsätzlich den von Levinas formulierten Anspruch Israels in 

Frage, als zionistischer Staat die Gewalt und den Totalitarismus der Nationen 

und Staaten zu beenden. Während Levinas in seinen Talmudlektüren am außer-

gewöhnlichen Status Israels – im Gegensatz zu Ägypten, Kusch und Rom mit ih-

ren Typologien einer Nation – festhielt, äußerte Derrida seine Zweifel, dass Isra-

el dem Anspruch gerecht werden kann, die politische Gewalt – vor allem auch 

die eigene – zu beenden, um den Grund und Boden für Asylstädte254 der Gast-

freundschaft zu legen. 

Derrida nahm jedoch die Überlegungen, die Levinas zum Konzept eines 

friedlichen Zusammenlebens jenseits einer Politik der Nationalstaaten anstellte, 

zum Anlass, sich mit der Globalisierung der Bekenntnisse zu Schuld und Reue 

sowie mit der Bitte um Vergebung zu beschäftigen: Bekenntnisse zu Verbrechen 

gegen die Menschlichkeit, Bekenntnisse, die sich in Reue, Schuld, Sühne und 

Buße verwandeln; Bekenntnisse, die mit einem Bekenntnis zum Frieden, zur 

Versöhnung und zur Vergebung einhergehen. Im Vortrag heißt es: „If I have 

chosen the theme of avowal, that is first of all because of what is occurring [ce 

qui se passe] today in the world, a kind of general rehearsal [repetition], a scene, 

even a theatrical rendering [théâtralisation] of avowal, of return, and of repent-

ance, which seems to me to signify a mutation in process, a fragile one, to be 

sure, fleeting and difficult to interpret, but, like the moment of an undeniable 

rupture in the history of the political, of the juridical, of the relations among 

community, civil society, and the state, among sovereign states, international 

law, an NGOs, among the ethical, the juridical, and the political, between the 

public and the private, between national citizenship and an international citizen-

ship, even a metacitizenship, in a word, concerning a social bond that crosses 

[passé] the borders of these ensembles called family, nation, or state.“255 

 

253  Eine Anekdote, die Taubes über seine Zeit als research fellow im Jahr 1949 in Jeru-

salem erzählte, war jene, in der es hieß, dass Schmitts Verfassungslehre „zur Ausar-

beitung einiger schwieriger Probleme in den Entwürfen zur Verfassung des Staates 

Israel“ herangezogen wurde. Taubes 1987, S. 19.  

254  Vgl. Levinas 1996, S. 76. 

255  Derrida 2013, S. 31 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 241 

 

Derrida erinnerte im Zuge dieses Vortrags auch an eine Vielzahl von Selbst-

anklagen und Bekenntnissen zu Schuld und Reue. Er erwähnte unter anderem 

Brandts Kniefall vor dem Ehrenmal für die Toten des Warschauer Ghettos, die 

gemeinsame Erklärung der deutschen und polnischen Bischöfe zum 50. Jahres-

tag der Befreiung von Auschwitz, Chiracs Rede anlässlich der Razzia vom 

Vélodrome d’Hiver, Muruyamas Bitte um Entschuldigung für die Kriegs- und 

Kolonialherrschaft in den asiatischen Nachbarstaaten Japans während des Zwei-

ten Weltkriegs, Clintons rückblickende Äußerungen des Bedauerns während sei-

ner Afrika-Reise im Jahr 1998 bezüglich der Verbrechen des Sklavenhandels, 

die Einrichtung der Wahrheits- und Versöhnungskommission zur Untersuchung 

von politischen Verbrechen während der Apartheid und die Einberufungen ähn-

lich arbeitender Wahrheitskommissionen u.a. in Chile und Argentinien. 

Auch wenn diese Schuldbekenntnisse und Reuebekundungen nicht ohne die 

politischen und moralischen Reaktionen auf die Pogrome gegen die Juden in Eu-

ropa und die juristischen Prozesse zur Shoah denkbar sind, so sind sie Ereignis-

se, die sich globalisiert haben, obwohl diese Bekenntnisse und Selbstanklagen zu 

den Verbrechen gegen die Menschlichkeit abrahamitischen bzw. christlichen 

Konzeptionen geschuldet sind. Derrida führte hierzu aus: „Denn wenn, wie ich 

es glaube, der Begriff von Verbrechen gegen die Menschlichkeit der Hauptan-

klagepunkt dieser Selbst-Anklage, dieser Reue und Bitte um Vergebung ist; 

wenn andererseits eine Sakralität des Menschlichen allein in letzter Instanz die-

sen Begriff rechtfertigen kann (nichts ist in dieser Logik schlimmer als ein Ver-

brechen gegen die Menschlichkeit des Menschen und gegen die Rechte des 

Menschen); wenn diese Sakralität ihren Sinn im Gedenken an den Abraham der 

Religionen des Buches und in einer jüdischen, vor allem aber christlichen Inter-

pretation des Nächsten oder der Gleichen findet, wenn fortan das Verbrechen 

gegen die Menschheit ein Verbrechen gegen das Heiligste im Lebenden ist und 

folglich schon gegen das Göttliche im Menschen, in der Gottgeschaffenheit des 

Menschen (Gott-erschafft-den-Menschen) oder Menschenerschaffung Gottes 

(Mensch-erschafft-Gott-durch-Gott) (der Tod des Menschen und der Tod Gottes 

würden hier dasselbe Verbrechen verraten), dann ähnelt die Globalisierung der 

Vergebung einer ungeheuren Szene laufender Bekenntnisse, einer virtuell christ-

lichen Konvulsion-Konversion-Konfession, einem Christianisierungsprozeß, der 

die christlichen Kirche nicht mehr braucht.“256 

In dieser Konzeption geht das politische Schuld- und Reuebekenntnis von 

den Möglichkeiten der Vergebung, der Versöhnung, von einer Wiedergut-

machung und einer Heilung der Wunden aus, verursacht durch Kriegshand-

 

256  Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Rafle_du_Vélodrome_d’Hiver
https://de.wikipedia.org/wiki/Rafle_du_Vélodrome_d’Hiver
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

lungen der Nationalstaaten und Verbrechen gegen die Menschlichkeit. Vom Be-

kenntnis wird eine therapeutische Heilung des Zusammenlebens erhofft und er-

wartet, trotz der Verbrechen und Kriege, der Leiden und Schmerzen. Diese Glo-

balisierung der Bekenntnisse, und die mit ihnen einhergehenden Vergebungen, 

haben es geschafft (zumindest innerhalb gewisser politischer und juristischer 

Rahmenbedingungen und Beschränkungen), politische Handlungen, Gesetzge-

bungen, ganze Institutionen und vor allem die Gräueltaten und Massaker der Na-

tionalstaaten gegen die Zivilbevölkerung zu Verbrechen gegen die Menschlich-

keit zu erklären. Die Definition des Londoner Statuts vom 8. August 1945 war 

darin, nicht allein für die Nürnberger Prozesse, wegbereitend. Seit dem 1. Juli 

2002 arbeitet der Internationale Strafgerichtshof in Den Haag an der Verfolgung 

von Straftaten gegen die Menschlichkeit. 

Schon in Der Nomos der Erde warnte Schmitt vor einer Kriminalisierung des 

Krieges durch den Völkerbund und damit auch vor einer Kriminalisierung der 

Staaten,257 die Kriege führen bzw. diese beginnen. Schmitt warnte vor dieser 

Kriminalisierung des Staates und dessen Souveränität, da er letztlich mit dersel-

ben eine Moralisierung und Totalisierung der Politik sowie das Aufkommen ei-

ner neuen Gattung von Souveränität erwartete: „Wenn der Krieg als solcher 

rechtlich verboten werden soll, so ist damit selbstverständlich nur der ungerechte 

Krieg gemeint.“258 

Wie schon im Seminar Das Tier und der Souverän, das er im selben Jahr am 

26. März in Paris beendete,259 berücksichtigte Derrida im Vortrag, den er in San-

ta Barbara hielt, die widersprüchliche und aporetische Politik einer Kriminalisie-

rung des Krieges, die sich zu einem Zusammenleben in Frieden bekennt. Schon 

in Kants Entwurf zum Völkerbund, aber auch bei dessen Gründung nach dem 

Ersten Weltkrieg, ging es – wie bei der Globalisierung der Schuld- und Reue-

Bekenntnisse – um nichts Geringeres als um die Einschränkung der politischen 

Souveränität. Zu einer Globalisierung des Bekenntnisses heißt es bei Derrida: 

„[W]e know that the globalization of avowal, of repentance and of return upon 

past crimes, with or without forgiveness asked for, can indeed dissimulate facili-

ties, alibis, perverse strategies, an instrumentalization, a comedy, or a calcula-

tion. […] It marks a beyond of national law, even the beyond of a politics mea-

sured only by the sovereignty of the nation-state. Nation-states, institutions (cor-

 

257  Vgl. Schmitt 1994, S. 58ff, insbesondere S. 60. 

258  Schmitt 1988, S. 249. 

259  Am 16. Januar 2002 kam Derrida in seinem letzten Seminar auf Schmitts Argumen-

tationen zu sprechen, in denen von einer Entpolitisierung des Politischen und einer 

Kriminalisierung des Krieges die Rede ist. Vgl. Derrida 2015, S. 113ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 243 

 

porations, armies, churches) must appear before a court; sometimes former head 

of state or military leaders must give account – whether willingly or not – in 

front of instances that are in principle universal, in front of an international law 

that does not cease to be refined and to consolidate new nongovernmental pow-

ers, to force belligerent parties to recognize their past crimes and to negotiate 

over the peace of a new living together, to judge in exemplary fashion governing 

individuals (dictators or not) while being careful not to forget the states, some-

times foreign states, that have sustained or manipulated them (the important sig-

nal constituted by the removal of Pinochet’s immunity would have to go far 

beyond his own person and even beyond his own country). More generally, with 

all the questions that these developments leave open, what one calls humanitari-

an intervention is not the only space of such new interventions.“260 

Auch wenn diese Entwicklungen zu begrüßen sind, wie Derrida schrieb, so 

können gewisse inflationäre und aporetische Züge dabei nicht unbeachtet blei-

ben. Um einige Divergenzen dieser Entwicklungen aufzuzählen, die die natio-

nalstaatliche Souveränität einschränken, erwähnte Derrida die Verschiebung der 

Machtverhältnisse vom Politischen zum Juristischen, die Reduzierung gerechter 

Ansprüche auf juristische Prozesse sowie die Inanspruchnahme internationaler 

Gerichtsbarkeiten für ökonomische und nationale Interessen.261 

Mit einer größeren Aufmerksamkeit widmete sich Derrida der Aporetik einer 

Ethik der Vergebung. Dabei verwies er auf zwei heterogene Motive der Verge-

bung, die der abrahamitischen Tradition zuzuordnen sind.262 Das eine Motiv be-

schreibt die Vergebung in Form einer großzügigen, unbedingten und zu nichts 

verpflichtenden, unberechenbaren und nicht verwertbaren Gabe, die keinem 

Tausch und keiner Ökonomie gehorcht. Anderorts formulierte Derrida hierzu: 

„Im Prinzip gibt es für das Vergeben keine Begrenzung, kein Maß, keine Mäßi-

gung, kein bis dahin?.“263 Letztlich kann diese Form der Vergebung nicht einmal 

den Horizont einer Heilung, Wiedergutmachung oder Entschädigung garantie-

ren. In diesem Sinne hat die Vergebung nichts zu vergeben und kann nichts ver-

geben. 

Das andere Motiv, das der gleichen Tradition folgt, bezeichnet eine Ver-

gebung, die nur in kalkulierender, bedachter und beabsichtigter Weise gewährt 

wird, sofern es zu einem Schuldbekenntnis, zu einer Anerkennung und Reue der 

Tat, zu einer Konversion des Täters oder der Täterin kommt, und damit einen 

 

260  Derrida 2013, S. 33f (Hervorhebungen im Original). 

261  Vgl. Derrida 2013, S. 34. 

262  Vgl. Derrida 2013, S. 35ff. 

263  Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

gewissen Ausgleich zwischen den Handlungen in der Vergangenheit, Gegenwart 

und Zukunft schafft. Hierzu gehört das, was in der Rechtsphilosophie eine aus-

gleichende Gerechtigkeit ist und dem Vergeltungsprinzip genügt. 

Derridas Auseinandersetzung mit der Vergebung gehörte in den letzten fünf-

zehn Jahren seines Lebens zu einem wesentlichen Moment seiner Beschäftigung 

mit der Politischen Philosophie. Darüber hinaus wurde der Begriff der Verge-

bung von ihm im Zusammenhang mit einer Repolitisierung des Politischen the-

matisiert, die für ihn eine Frage der kommenden Demokratie, der Gastfreund-

schaft, aber auch der Gastfeindschaft war. Von Bedeutung waren hierbei Derri-

das Diskussionen der Entwürfe des Völkerbundes und der Hospitalität bei Kant 

sowie von Schmitts Warnung vor den fatalen Folgen einer Entpolitisierung des 

Politischen, die nach dessen Diagnose der Völkerbund und ähnliche – die natio-

nale Souveränität übergreifende und ausschaltende – Instanzen in Gang setzen. 

Innerhalb dieser Diskussionen griff Derrida wiederum andere Autoren und Auto-

rinnen auf, die sich ebenfalls der Problematik annahmen, wie etwa Cohen, Scho-

lem, Arendt, Levinas und Jankélévitch. 

Anfang der 1990er Jahre startete Derrida mit seiner Seminarreihe Questions 

de responsabilité: Von 1991 bis 1992 behandelte er den Begriff des Geheimnis-

ses, von 1992 bis 1995 jenen des Zeugnisses, ab 1995 bis 1997 den der Gast-

freundschaft und ab 1997 bis 1999 die Begriffe Meineid und Vergebung. Für die 

Diskussion des Begriffs Vergebung waren Derridas Lektüren der Bücher Le 

Pardon264 und L’imprescriptible: Pardonner?265 von Jankélévitch von immenser 

Bedeutung, die 1967 und 1986 erschienen sind.266 In seinem Vortrag To Forgi-

ve267 wie seinem Buch On Cosmopolitanism and Forgiveness268 und in den Ge-

sprächen On Forgiveness269 und Jahrhundert der Vergebung270 nahm Derrida 

ebenfalls ausführlich Bezug auf Jankélévitch. 

In dem Interview Jahrhundert der Vergebung kam Derrida abermals auf die 

enge Beziehung zwischen dem völkerrechtlichen Straftatbestand Verbrechen ge-

gen die Menschlichkeit und einer globalisierten Politik der Vergebung zu spre-

chen. Gerade weil diese Veränderungen seit dem Zweiten Weltkrieg und seit den 

 

264  Jankélévitch 1967. 

265  Jankélévitch 1986. Vgl. auch Jankélévitch 2003.  

266  Eine instruktive Lektüre zur Beziehung zwischen Jankélévitch und Derrida bietet 

Hrašová 2009. 

267  Derrida 2001d. 

268  Derrida 2001f. 

269  Derrida 2001e. 

270  Derrida 2000c. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 245 

 

Nürnberger Prozessen, im politischen Dialog zwischen den Nationalstaaten und 

in der Konzeption des Zusammenlebens nach einem Krieg und begangenen 

Kriegsverbrechen zu begrüßen sind, ging Derrida den Aporien dieser Politik der 

Vergebung nach. Insbesondere angesichts der Kriege und der Verbrechen gegen 

die Menschlichkeit, gibt es das Gebot in Frieden zusammen zu leben. Gerade 

angesichts der Gewalt muss es ein Ende der Gewalt geben, damit der Krieg nicht 

zu einem Krieg nach dem Krieg wird. 

Wie kaum ein anderer, hat sich Jankélévitch mit dem Verzeihen und der 

Vergebung, aber auch mit dem Unverzeihbaren beschäftigt. Seine Bücher Le 

Pardon271 und L’imprescriptible: Pardonner?272 stehen einander inhaltlich ent-

gegen. Anlässlich einer Globalisierung der Schuldbekenntnisse und Vergebun-

gen, war es für Derrida eine willkommene Gelegenheit in dem Interview Jahr-

hundert der Vergebung die Argumentationen beider Bücher Jankélévitchs einan-

der gegenüber zu stellen.273 Während Jankélévitch in dem Buch Le Pardon die 

Vergebung als ein Ereignis beschrieb, das zwischenmenschliche Beziehungen 

stiftet, so formulierte er in dem Buch L’imprescriptible: Pardonner?: „Die Ver-

zeihung ist in den Todeslagern gestorben.“274 

Jankélévitch wie Derrida hoben hervor, dass die Vergebung weder eine bloße 

Entschuldigung ist noch ein Vergessen im Lauf der Zeit, weder eine Verjährung, 

die sich mit der Zeit ergibt, noch eine Form der Amnestie. Weder ist sie ein Ge-

genstand, der sich verwerten und in ein soziales Gefüge integrieren lässt, noch 

ist sie eine Art und Weise des Bedauerns oder eine Form des Verstehens. „Ein 

zweckbestimmtes Verzeihen ist keine Vergebung, es ist allein eine politische 

Strategie oder eine psychotherapeutische Ökonomie.“275 Und dennoch taucht die 

Vergebung allererst und zumeist im Dienst politischer und ökonomischer, aber 

auch strafrechtlicher, kultureller, künstlerischer Zwecke auf. Es gibt den globa-

len Trend zu Wahrheits- und Historikerkommissionen, den Bau von Gedenkstät-

ten, Museen und Mahnmälern, die an die Verbrechen gegen die Menschlichkeit 

 

271  Jankélévitch 1967. 

272  Jankélévitch 1986. Vgl. die dt. Übersetzung Jankélévitch 2003, S. 243ff.  

273  Zu Recht wies Hrašová darauf hin, dass dem Gespräch nicht zu entnehmen ist, wes-

sen Argumente Derrida Jankélévitchs Argumenten entgegensetzte. Zwar erwähnte 

Derrida Jankélévitchs Text Das Unverjährbare, der im Buch L’imprescriptible: 

Pardonner? publiziert wurde, doch wies er nicht darauf hin, dass er den Argumenta-

tionsgang gegen Jankélévitch dessen eigenem Buch Le Pardon entnahm. Vgl. 

Hrašová 2009, S. 45. 

274  Jankélévitch 2003, S. 271. 

275  Derrida 2000c, S. 16 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

erinnern und mahnen. Es gibt Vereinbarungen hinsichtlich zu zahlender Ent-

schädigungen und zu tätigender Wiedergutmachungen. Es gibt aber auch die po-

litischen Manöver bei der Auslieferung von Angeklagten an den Internationalen 

Strafgerichtshof. 

Wenn es also eine Vergebung gibt, so kann sie keinem Kalkül unterstellt 

werden. Für Jankélévitch ist die Vergebung keine reine Vergebung mehr, wenn 

einer Person oder einer Nation aufgrund von Handlungen und reumütigem Ver-

halten vergeben wird.276 Bei Derrida heißt es: „Die Sprache der Vergebung, im 

Dienste deterministischer Zwecke, ist alles andere als rein und uneigennützig. 

Wie immer im politischen Feld. […] Jedesmal wenn das Vergeben im Dienste 

eines Zweckes steht, sei er auch ehrsam und rein geistig (Freikaufen oder Erlö-

sen, Versöhnung, Heil), jedesmal wenn es versucht, eine Normalität wiederher-

zustellen (eine soziale, nationale, politische, psychologische), und zwar durch 

eine Trauerarbeit, durch irgendeine Therapie oder Ökologie des Gedächtnisses, 

dann ist die Vergebung nicht rein – noch ist es ihr Begriff.“277 

Die reine Vergebung, sofern sie sich ereignet, kann weder die vergangene 

Tat vergessen lassen oder verharmlosen, noch kann sie auf die Schuld der Täter 

Einfluss nehmen. Sie tilgt keine Schuld. Und dennoch kann es eine Vergebung 

nur dann geben, wenn es keine Gründe mehr gibt, um sich zu entschuldigen.278 

Sie vergibt nicht, weil es Gründe und Begründungen schuldhaften Handels gibt. 

Vergebung ist ohne Versöhnung. Vergebung geschieht, unabhängig von den 

Gründen und Begründungen der Schuld. Anders als die Reue, die den reuigen 

Täter betrifft, ist die Vergebung beziehungsstiftend und wendet sich den schul-

dig gewordenen Tätern und Täterinnen zu. Es gibt die Vergebung, trotz der 

Schuld, trotzdem es Schuld gibt. In dieser Hinsicht ist die Vergebung maßlos 

und vollzieht das Unmögliche. Derrida schließt daraus: „Das Vergeben verzeiht 

nur das Unverzeihbare. Man kann oder sollte nur dort vergeben, es gibt nur Ver-

gebung – wenn es sie denn gibt –, wo es Unverzeihbares gibt. Was soviel bedeu-

tet wie, daß das Vergeben sich als gerade Unmögliches ankündigen muß. Sie 

kann nur möglich werden, indem es Un-mögliches tut.“279 

Und dennoch gibt es für Jankélévitch neben dem Ereignis der Vergebung das 

Unverzeihbare. Unverzeihbar sind Verbrechen gegen die Menschlichkeit, die die 

Nationalsozialisten und die Deutschen an der jüdischen Bevölkerung verübten. 

Das, was diese Verbrechen vom Kriegsgräuel anderer Kriege unterscheidet, ist, 

 

276  Vgl. Hrašová 2009, S. 58. 

277  Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original). 

278  Vgl. Jankélévitch 1967, S. 139f. 

279  Derrida 2000c, S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 247 

 

dass die Täter und Täterinnen mit einem rassistischen Genozid „das Sein des 

Menschen selbst, ESSE, […] zu vernichten suchte[n]. Die rassistischen Verbre-

chen sind ein Attentat auf den Menschen als Mensch: Nicht auf den Menschen 

als den oder den (quatenus …), als diesen oder jenen, zum Beispiel als Kommu-

nist, Freimaurer, ideologischer Gegner … Nein! Der Rassist visierte genau die 

Ipseität des Seins an, das heißt das Menschliche jedes Menschen.“280 

Bei all der Sympathie und dem Verständnis, die Derrida gegenüber 

Jankélévitchs Wut aufbrachte, insistierte er dennoch darauf, dass gerade das Un-

verzeihbare jenes wäre, das zu vergeben ist, wenn es Vergebung gäbe. Derrida 

griff diese Aporie des Vergebens auf, die Jankélévitch mit seinen zwei eigenen 

Büchern zur Darstellung brachte, um angesichts einer auswuchernden Theatralik 

des Verzeihens auf eine „universelle Dringlichkeit“281 hinzuweisen. Denn trotz 

dieser politisch wie ökonomisch kalkulierten Vereinnahmungen der Reue, der 

Schuldbekenntnisse und der Bitten um Vergebung, weist das globalisierte Spek-

takel auf eine Dringlichkeit hin: „Man muß sich der Vergangenheit zuwenden; 

und diesen Akt des Gedächtnisses, der Selbst-Anklage, der Reumütigkeit, der 

Vorladung, muß man zugleich über die juristische Instanz und diejenige des Na-

tional-Staates hinausführen.“282 

Wie in seinem in Santa Barbara gehaltenen Vortrag Vivre „ensemble“ – 

Living „together“, sprach Derrida auch in dem Interview Jahrhundert der Ver-

gebung von dem Gebot, die Figuren der Souveränität, den Nationalstaat und die 

Gewalt des Krieges zu überwinden, um in Frieden zusammenzuleben. Dort heißt 

es schließlich: „Wovon ich träume, was ich versuche, als Reinheit einer Verge-

bung, würdig dieses Namens, zu denken, das wäre eine Vergebung ohne Macht: 

unbedingt, aber ohne Souveränität.“283 

 

 

280  Jankélévitch 2003, S. 247 (Hervorhebungen im Original). Als 1971 in Frankreich 

das Buch L’imprescriptible: Pardonner? erschien, entbrannte eine heftige Diskus-

sion, denn zeitgleich wurde darüber öffentlich gestritten, ob Kriegsverbrechen und 

Kollaborationsverbrechen in Zukunft juristisch als verjährt zu behandeln sind. Ein 

Antrag in diesem Sinne, der im französischen Parlament eingebracht wurde, wurde 

abgelehnt. 

281  Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original). 

282  Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original). 

283  Derrida 2000c, S. 18 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Literaturhinweise 

 

 

 

Altwegg, Jürg (Hg.) 1988: Die Heidegger Kontroverse. Frankfurt/Main: Athe-

näum. 

Agamben, Giorgio 1992: Noten zur Geste. In: Jutta Georg-Lauer (Hg.): Postmo-

derne und Politik. Tübingen: Edition Diskord, 97-107. 

Agamben, Giorgio 2001: Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik. Berlin: Dia-

phanes. 

Agamben, Giorgio 2002: Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte  

Leben. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Agamben, Giorgio 2003: Die kommende Gemeinschaft. Berlin: Merve. 

Agamben, Giorgio 2004: Ausnahmezustand. (Homo sacer II.I). Frankfurt/Main: 

Suhrkamp. 

Agamben, Giorgio 2005: Die Macht des Denkens. Gesammelte Essays. Frank-

furt/Main: S. Fischer. 

Agamben, Giorgio 2006a: „What is a Paradigm?” A lecture by Giorgio Agam-

ben, August 2002. Verfügbar unter: The European Graduate School,  

http://www.egs.edu/faculty/agamben/agamben-what-is-a-paradigm-

2002.html [20. November 2006]. 

Agamben, Giorgio 2006b: Warum war und ist Robert Walser so wichtig? 

Walsers philosophischer Spaziergang. Verfügbar unter: Mahagonny. Theater 

Kunst Kulturarbeit Berlin e.V., http://www.mikrogramme.de/e945/e935/ 

index_ger.html [09. August 2019]. 

Agamben, Giorgio 2006c: Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zum Römerbrief. 

Franfurt/Main: Suhrkamp. 

Agamben, Giorgio 2012: Einleitende Bemerkungen zum Begriff der Demokra-

tie. In: Demokratie? Eine Debatte. Mit Beiträgen von G. Agamben, A. Ba-

diou, D. Bensaїd, W. Brown, J.-L. Nancy, J. Rancière, K. Ross und S. Žižek. 

Berlin: Suhrkamp, 9-11. 

Agamben, Giorgio 2014: Leviathans Rätsel. Tübingen: Mohr Siebeck. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.egs.edu/faculty/agamben/agamben-what-is-a-paradigm-2002.html
http://www.egs.edu/faculty/agamben/agamben-what-is-a-paradigm-2002.html
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.egs.edu/faculty/agamben/agamben-what-is-a-paradigm-2002.html
http://www.egs.edu/faculty/agamben/agamben-what-is-a-paradigm-2002.html


250 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Agamben, Giorgio 2016: Stasis. Der Bürgerkrieg als politisches Paradigma. 

Frankfurt/Main: Fischer. 

Agamben, Giorgio u.a. 2012: Demokratie? Eine Debatte. Mit Beiträgen von G. 

Agamben, A. Badiou, D. Bensaїd, W. Brown, J.-L. Nancy, J. Rancière, K. 

Ross und S. Žižek. Berlin: Suhrkamp. 

Arendt, Hannah 1967: Vita activa oder Vom tätigen Leben. München, Zürich: 

Piper. 

Arendt, Hannah 2002: Denktagebuch 1950-1973. München, Zürich: Piper. 

Arendt, Hannah 2013: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitis-

mus, Imperialismus, totale Herrschaft. München, Zürich: Piper. 

Aristoteles 1984: Metaphysik. Stuttgart: Reclam. 

Aristoteles 2003: Politik. Stuttgart: Reclam. 

Aristoteles 2005: Rhetorik, Stuttgart: Reclam. 

Aristoteles 2011: Über die Seele. Stuttgart: Reclam. 

 

Bataille, Georges 1937: Propositions. In: Acéphale. Nietzsche et les Fascistes. 

Une Réparation, n° 3/4, 17-21. 

Bataille, Georges 1976: La limite de l’utile (Fragments). Oeuvres completes,  

Tome VII. Paris: Gallimard, 181-280. 

Bataille, Georges 1978: Die psychologische Struktur des Faschismus. Die Sou-

veränität. München: Matthes & Seitz. 

Bataille, Georges 1988: Hegel, la mort et le sacrifice. In: Articles II (1950-1961). 

Oeuvres completes, Tome XII. Paris: Gallimard, 326-345. 

Bataille, Georges 1990: Hegel, Death and Sacrifice. In: Yale French Studies, On 

Bataille, No. 78, 9-28. 

Bataille, Georges 1991: The Accursed Share. Volumes II (The History of Eroti-

cism) and III (Sovereignty). New York: Zone Books. 

Bataille, Georges 1993: Die Tränen des Eros. München: Matthes & Seitz. 

Bataille, Georges 1997a: Theorie der Religion. München: Matthes & Seitz. 

Bataille, Georges 1997b: Choix de lettres. 1917-1962. Paris: Gallimard. 

Bataille, Georges 2012a: Brief an X., der mit einer Hegel-Vorlesung beauftragt 

ist. In: Denis Hollier (Hg.): Das Collège de Sociologie: 1937-1939. Frank-

furt/Main: Suhrkamp, 75-80. 

Bataille, Georges 2012b: Anziehung und Abstoßung · I. Tropismen, Sexualität, 

Lachen und Tränen. In: Denis Hollier (Hg.): Das Collège de Sociologie: 

1937-1939. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 112-129. 

Bataille, Georges 2012c: Anziehung und Abstoßung · II. Die soziale Struktur. 

In: Denis Hollier (Hg.): Das Collège de Sociologie: 1937-1939. Frank-

furt/Main: Suhrkamp, 130-150. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturhinweise | 251 

 

Bataille, Georges 2018a: Hegel, der Tod und das Opfer. In: Rita Bischof (Hg.): 

Georges Bataille. Hegel, der Mensch und die Geschichte. Berlin: Matthes & 

Seitz, 31-67. 

Bataille, Georges 2018b: Hegel, der Mensch und die Geschichte. In: Rita Bi-

schof (Hg.): Georges Bataille. Hegel, der Mensch und die Geschichte. Ber-

lin: Matthes & Seitz, 69-108. 

Bauman, Zygmunt 2005: Verworfenes Leben. Die Ausgegrenzten der Moderne. 

Hamburg: Hamburger Edition. 

Beck, Ulrich 2007: Weltrisikogesellschaft. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Benjamin, Walter 1980: Berliner Kindheit um Neunzehnhundert. In: Walter 

Benjamin: Gesammelte Schriften, Bd. IV.1. Frankfurt/Main: Suhrkamp,  

235-304. 

Bennington, Geoffrey 2009: Sovereign Stupidity and Autoimmunity. In: Pheng 

Cheah, Suzanne Guerlac (Hg.): Derrida and the time of the political. 

Durham, London: Duke University Press, 97-113. 

Benz, Peter 2004: Vorwort des Oberbürgermeisters der Wissenschaftsstadt 

Darmstadt. In: Markus Lilienthal (Hg.): Die Gesellschaft im 21. Jahrhundert: 

Perspektiven auf Arbeit, Leben, Politik. Frankfurt/Main: Campus, 9-10. 

Bernasconi Robert 1993: On deconstructing nostalgia for community within the 

west: The debate between Nancy and Blanchot. In: Research in Phenomeno-

logy, Vol. 23, No. 1, 3-21. 

Bhabha, Homi 2000: Die Verortung der Kultur. Tübingen: Stauffenburg. 

Bird, Gregory 2008: Community beyond Hypostasis. Nancy Responds to 

Blanchot. In: Angelaki. Journal of the Theoretical Humanities, Vol. 13,  

No. 1, 3-26. 

Bischof, Rita 2010: Tragisches Lachen. Die Geschichte von Acéphale. Berlin: 

Matthes & Seitz. 

Blanchot, Maurice 1983: La Maladie de la mort (éthique et amour). In: Le Nou-

veau Commerce, n°. 55, 31-46. 

Blanchot, Maurice 1991: Das Unzerstörbare. Ein unendliches Gespräch über 

Sprache, Literatur und Existenz. München, Wien: Hanser. 

Blanchot, Maurice 2007a: Politische Schriften 1958-1993. Zürich: Diaphanes. 

Blanchot, Maurice 2007b: Die uneingestehbare Gemeinschaft. Berlin: Matthes & 

Seitz. 

Blanchot, Maurice 2010: Das Neutrale. Philosophische Schriften und Fragmente. 

Zürich: Diaphanes. 

Blanchot, Maurice 2011: Vergehen. Zürich: Diaphanes. 

Bodin, Jean 2011: Über den Staat. Stuttgart: Reclam. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Bollnow, Otto Friedrich 1963: Der Mensch und der Raum. In: Universitas,  

Bd. 18, 499-514. 

Brodocz, André/Gary S. Schaal (Hg.) 2002: Politische Theorien der Gegenwart,  

Bd. 1. Opladen: Leske + Budrich. 

Broszies, Christoph/Henning Hahn (Hg.) 2010: Globale Gerechtigkeit. Schlüs-

seltexte zur Debatte zwischen Partikularismus und Kosmopolitismus. Frank-

furt/Main: Suhrkamp. 

Buchanan, James M. 1984: Die Grenzen der Freiheit. Zwischen Anarchie und 

Leviathan. Tübingen: Mohr. 

Bush, George W. 2017: Address to the Joint Session of the 107th Congress. Sep-

tember 20, 2001. Verfügbar unter: The White House. President George W. 

Bush: Selected Speeches of President George W. Bush 2001-2008, 65-74. 

https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/infocus/bushrecord/docu 

ments/Selected_Speeches_George_W_Bush.pdf [26. Februar 2017]. 

Butler, Judith 2013a: Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus. 

Frankfurt/Main, New York: Campus. 

Butler, Judith 2013b: Levinas trahi? La réponse de Judith Butler. In: Le Monde 

Online-Ausgabe, 21.03.2013. Verfügbar unter: http://laphilosophie.blog. 

lemonde.fr/2013/03/21/levinas-trahi-la-reponse-de-judith-butler/ [04. August 

2019]. 

 

Cadava, Eduardo/Peter Connor/Jean-Luc Nancy (Hg.) 1991: Who Comes After 

the Subject? London, New York: Routledge. 

Caygill, Howard 2002: Levinas and the Political. London, New York: 

Routledge. 

Chaouat, Bruno 2013: Débat: Judith Butler ou Levinas trahi? In: Le Monde 

Online-Ausgabe, 13.03.2013. Verfügbar unter: http://laphilosophie.blog. 

lemonde.fr/2013/03/13/debat-judith-butler-ou-levinas-trahi/ [10. August 

2019] 

Cicero 1979: De re publica. Vom Gemeinwesen. Stuttgart: Reclam. 

Coelen, Marcus 2007: Vorbemerkungen. In: Maurice Blanchot: Politische 

Schriften 1958-1993. Zürich: Diaphanes, 7-17. 

Comay, Rebecca 2011: Mourning Sickness. Hegel and the French Revolution. 

Stanford: Stanford University Press. 

Conrads, Ulrich/Peter Neitzke (Hg.) 1991: Mensch und Raum. Das Darmstädter 

Gespräch 1951. Braunschweig: Vieweg. 

Critchley, Simon 1999: With Being-With? Notes on Jean-Luc Nancy's Rewriting 

of Being and Time. In: Studies in Practical Philosophy, Vol. 1, No. 1,  

53-67. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/infocus/bushrecord/docu
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/infocus/bushrecord/docu


Literaturhinweise | 253 

 

Critchley, Simon 2004: Five Problems in Levinas’s View of Politics and the 

Sketch of a Solution to Them. In: Political Theory, Vol. 32, No. 2, 172-185. 

Crouch, Colin 2008: Postdemokratie. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

 

Dahl, Robert A. 1958: Political Theory. Thruth and Consequences. In: World 

Politics, Vol. 11, No. 1, 89-102. 

Davies, Paul 1996: The Work and the Absence of the Work. In: Carolyn Bailey 

Gill (Hg.): Maurice Blanchot. The Demand of Writing. London, New York: 

Routledge, 91-107. 

Delhom, Pascal 2016: Butler und Levinas über das Spannungsverhältnis 

zwischen Ethik und Politik. In: Lars Distelhorst (Hg.): Staat, Politik, Ethik. 

Zum Staatsverhältnis Judith Butlers. Baden-Baden: Nomos, 75-95. 

Denker, Alfred 2011: Unterwegs in Sein und Zeit. Einführung in Leben und 

Denken von Martin Heidegger. Stuttgart: Klett-Cotta. 

Derrida, Jacques 1976: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt/Main: Suhr-

kamp. 

Derrida, Jacques 1983: Die Postkarte von Sokrates bis an Freud und jenseits.  

1. Lieferung. Berlin: Brinkmann & Bose. 

Derrida, Jacques 1988a: Randgänge der Philosophie. Wien: Passagen. 

Derrida, Jacques 1988b: Vom Geist. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Derrida, Jacques 1988c: Geschlecht (Heidegger). Sexuelle Differenz, ontologi-

sche Differenz. Heideggers Hand. Wien: Passagen. 

Derrida, Jacques 1988d: Randgänge der Philosophie. Wien: Passagen. 

Derrida, Jacques 1988e: Feuer und Asche. Berlin: Brinkmann & Bose. 

Derrida, Jacques 1990a: Chora. Wien: Passagen. 

Derrida, Jacques 1990b: Eben in diesem Moment in diesem Werk findest du 

mich. In: Evangelisches Studienwerk e.V. (Hg.): Lévinas. Gießen: Focus,  

42-83. 

Derrida, Jacques 1991a: Interpretations at War: Kant, the Jew, the German. In: 

New Literary History, Vol. 22, No. 1, 39-95. 

Derrida, Jacques 1991b: Gesetzeskraft. Der mystische Grund der Autorität. 

Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Derrida, Jacques 1992a: Préjuges. Vor dem Gesetz. Wien: Passagen. 

Derrida, Jacques 1992b: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei Essays 

zu Europa. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Derrida, Jacques 1994a: Interview mit Robert Maggiori. Derrida zum Freundes-

preis. Verfügbar unter: The Hydra@UCI, University of California Irvine, 

http://hydra.humanities.uci.edu/derrida/force.html [18. April 2016]. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Derrida, Jacques 1994b: A travers la déconstruction des grands textes, Jacques 

Derrida reconstitue l'histoire de l'amitié. Où il en va de l'exclusion du 

féminin de la politique, de la justice et de la démocratie. Recueilli par Robert 

Maggiori. Verfügbar unter: Website Pascal Rousse, @phorismes, 1-3, 

https://proussegalibi.files.wordpress.com/2014/10/aperc3a7u-de-c2abc2a0lib 

c3a9rationc2a0c2bb.pdf [10.08.2019]. 

Derrida, Jacques 1994c: Zirkumfession. In: Geoffrey Bennington, Jacques Der-

rida. Ein Portrait. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 11-323. 

Derrida, Jacques 1995a: Points… Interviews 1974-1994. Stanford: Stanford Uni-

versity Press. 

Derrida, Jacques 1995b: Marx’ Gespenster. Der verschuldete Staat, die Trauer-

arbeit und die neue Internationale. Frankfurt/Main: Fischer. 

Derrida, Jacques 1997a: Dem Archiv verschrieben. Eine Freudsche Impression. 

Berlin: Brinkmann & Bose. 

Derrida, Jacques 1997b: Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstporträt und 

andere Ruinen. München: Wilhelm Fink. 

Derrida, Jacques 1998: Aporien. Sterben – Auf die „Grenzen der Wahrheit“ ge-

faßt sein. München: Wilhelm Fink. 

Derrida, Jacques 1999a: Das Wort zum Empfang. In: Jacques Derrida: Adieu. 

Nachruf auf Emmanuel Levinas. München, Wien: Hanser, 31-170. 

Derrida, Jacques 1999b: Adieu. In. Jacques Derrida: Adieu. Nachruf auf Emma-

nuel Levinas. München, Wien: Hanser, 7-30. 

Derrida, Jacques 2000a: Politik der Freundschaft. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Derrida, Jacques 2000b: Hostipitality. In: Angelaki. Journal of the Theoretical 

Humanities, Vol. 5, No. 3, 3-18. 

Derrida, Jacques 2000c: Jahrhundert der Vergebung. Verzeihung ohne Macht – 

unbedingt und jenseits der Souveränität. Jacques Derrida im Gespräch mit 

Michel Wieviorka. In: Lettre International, Nr. 48, 10-18. 

Derrida, Jacques 2001a: Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der Religion an 

den Grenzen der bloßen Vernunft. In: Jacques Derrida/Gianni Vattimo (Hg.): 

Die Religion. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 9-106. 

Derrida, Jacques 2001b: Von der Gastfreundschaft. Wien: Passagen. 

Derrida, Jacques 2001c: Avouer – l’impossible: retours, repentir et réconcilia-

tion. In: Jean Halpérin/Nelly Hansson (Hg.): Comment vivre ensemble? 

Actes du XXXVII. Colloque des Intellectuels Juifs de Langue Française. 

Paris: Albin Michel, 181-221. 

Derrida, Jacques 2001d: To Forgive. The Unforgivable and the Imprescriptible. 

In: John D. Caputo/Mark Dooley/Michael J. Scanlon (Hg.): Questioning 

God. Bloomington: Indiana University Press, 21-51. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://proussegalibi.files.wordpress.com/2014/10/aperc3a7u-de-c2abc2a0lib%0bc3a9rationc2a0c2bb.pdf
https://proussegalibi.files.wordpress.com/2014/10/aperc3a7u-de-c2abc2a0lib%0bc3a9rationc2a0c2bb.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturhinweise | 255 

 

Derrida, Jacques 2001e: On Forgiveness. A Roundtable Discussion with Jacques 

Derrida Moderated by Richard Kearney. In: John D. Caputo/Mark 

Dooley/Michael J. Scanlon (Hg.): Questioning God. Bloomington: Indiana 

University Press, 52–72. 

Derrida, Jacques 2001f: On Cosmopolitanism and Forgiveness. London: 

Routledge. 

Derrida, Jacques 2003a: Schurken. Zwei Essays über die Vernunft. Frank-

furt/Main: Suhrkamp. 

Derrida, Jacques 2003b: Weltbürger aller Länder, noch eine Anstrengung! Ber-

lin: Brinkmann & Bose. 

Derrida, Jacques 2003c: Die Stimme und das Phänomen. Frankfurt/Main: Suhr-

kamp. 

Derrida, Jacques 2003d: Eine gewisse unmögliche Möglichkeit, vom Ereignis zu 

sprechen. Berlin: Merve. 

Derrida, Jacques 2004a: Autoimmunisierungen, wirkliche und symbolische 

Selbstmorde. Ein Gespräch mit Jacques Derrida. In: Jürgen Haber-

mas/Jacques Derrida (Hg.): Philosophie in Zeiten des Terrors. Berlin, Wien: 

Philo, 117-178. 

Derrida, Jacques 2004b: Die Einsprachigkeit des Anderen. Oder die ursprüng-

liche Prothese. München: Wilhelm Fink. 

Derrida, Jacques 2005: Leben ist Überleben. Wien: Passagen. 

Derrida, Jacques 2006a: Abraham, der andere. In: Joseph Cohen/Raphael Zagu-

ry-Orly (Hg.): „Judentümer“. Fragen für Jacques Derrida. Hamburg: Philo, 

9-55. 

Derrida, Jacques 2006b: Maschinen Papier. Wien: Passagen. 

Derrida, Jacques 2007: Berühren. Jean-Luc Nancy. Berlin: Brinkmann & Bose. 

Derrida, Jacques 2010: Das Tier, das ich also bin. Wien: Passagen. 

Derrida, Jacques 2011: Bleibe. Maurice Blanchot. Wien: Passagen. 

Derrida, Jacques 2012: Die Augen der Sprache. Abgrund und Vulkan. Wien: 

Passagen. 

Derrida, Jacques 2013: Avowing – The Impossible: Returns, Repentance, and 

Reconciliation. In: Elisabeth Weber (Hg.): Living Together. Jacques Derri-

da’s Communities of Violence and Peace. New York: Fordham University 

Press, 18-41. 

Derrida, Jacques 2014a: For Strasbourg. Conversations of Friendship and Phi-

losophy. New York: Fordham University Press. 

Derrida, Jacques 2014b: The Death Penalty. Volume I. Chicago, London: The 

University of Chicago Press. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Derrida, Jacques 2015: Das Tier und der Souverän I. Seminar 2001-2002. Wien: 

Passagen. 

Derrida, Jacques 2017: Das Tier und der Souverän II. Seminar 2002-2003. Wien: 

Passagen. 

Derrida, Jacques/Maurizio Ferraris 2002: A Taste for the Secret. Cambridge: 

Polity. 

Devisch, Ignaas 1999: A trembling voice in the desert. Jean-Luc Nancy's re-

thinking of the political space. Unveröffentlichter Konferenztext, Konferenz 

„Deconstruction Reading Politics“, University of Staffordshire (UK), Juli 

1999, 1-15. 

Devisch, Ignaaas 2013: Jean-Luc Nancy and the Question of Community. Lon-

don, New Delhi, New York, Sydney: Bloomsbury. 

Di Cesare, Donatella 2014: Heidegger, das Sein und die Juden. In: Information 

Philosophie, Heft 2, 8-21. 

Di Cesare, Donatella 2015: „Selbstvernichtung der Juden“. Exklusiv-Interview 

mit Donatella Di Cesare. Verfügbar unter: Hohe Luft. Philosophie-

Zeitschrift, http://www.hoheluft-magazin.de/2015/02/heidegger-enthuellung/ 

[10. August 2019]. 

Donahue, Luke 2013: Erasing Differences between Derrida and Agamben. In: 

The Oxford Literary Review, Vol. 35, No. 1, 25-45. 

Dreier, Horst/Walter Pauly 2001: Die deutsche Staatsrechtslehre in der Zeit des 

Nationalsozialismus. In: Veröffentlichungen der Vereinigung der Deutschen 

Staatsrechtslehrer, Heft 60, 9-69. 

Duras, Marguerite 2000: Die Krankheit Tod. Frankfurt/Main: Fischer. 

Dworkin, Ronald 1984: Bürgerechte ernstgenommen. Frankfurt/Main: Suhr-

kamp. 

 

Elden, Stuart 2000: Rethinking the Polis. Implications of Heidegger’s Question-

ing the Political. In: Political Geography, Vol. 19, 407–422. 

 

Fabbri, Lorenzo 2007: Philosophy as Chance: An Interview with Jean-Luc Nan-

cy. In: Critical Inquiry, Vol. 33, No. 2, 427-440. 

Farias, Victor 1989: Heidegger und der Nationalsozialismus. Frankfurt/Main:  

Fischer. 

Foucault, Michel 2006: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Geschichte der 

Gouvernementalität I. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Fynsk, Christopher/Philippe Lacoue-Labarthe 1997: „Political“ Seminar. In: 

Philippe Lacoue-Labarthe/Jean-Luc Nancy (Hg.): Retreating the Political. 

London, New York: Routledge. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturhinweise | 257 

 

Gasché, Rudolphe 2009: Europe, or the Infinite Task. A Study of a Philosophical 

Concept. Stanford: Stanford University Press. 

Gauthier, David J. 2004: Martin Heidegger, Emmanuel Levinas, and the Politics 

of Dwelling. Louisiana State University Doctoral Dissertations. Verfügbar 

unter: https://digitalcommons.lsu.edu/gradschool_dissertations/191 [10. Au-

gust 2019]. 

Gerhardt, Volker 2012: Öffentlichkeit. Die politische Form des Bewusstseins. 

München: C. H. Beck. 

Gethmann-Siefert, Annemarie/Otto Pöggeler (Hg.) 1988: Heidegger und die 

praktische Philosophie. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Gill, Carolyn Bailey (Hg.) 1996: Maurice Blanchot. The Demand of Writing. 

London, New York: Routledge. 

Girard, René 2014: Im Angesicht der Apokalypse. Berlin: Matthes & Seitz. 

Goh, Irving 2014: Sovereignty Without Subject. In: Irving Goh (Hg.): Nancy 

Now. Cambridge. Malden: Polity, 152-170. 

Gondek, Hans-Dieter/László Tengelyi 2011: Neue Phänomenologie in Frank-

reich. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Graham, Stephen 2010: Cities Under Siege. The New Military Urbanism. Lon-

don, New York: Verso. 

Grosser, Florian 2011: Revolution Denken. Heidegger und das Politische. Mün-

chen: C. H. Beck. 

Grosser, Florian 2015: Selbstheit, Andersheit und die „Möglichkeit des elemen-

talen Bösen“. Levinas’ Heidegger-Kritik im Licht der „Schwarzen Hefte“. 

In: Andrew J. Mitchell/Peter Trawny (Hg.): Heidegger, die Juden noch ein-

mal. Frankfurt/Main: Klostermann, 191-214. 

Grotius, Hugo 1919: Von der Freiheit des Meeres. Leipzig: Meiner. 

Guzzoni, Ute 1999: Wohnen und Wandern. Düsseldorf: Parerga. 

 

Habermas, Jürgen 2004: Der gespaltene Westen. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Hachmeister, Lutz 2014: Heideggers Testament. Der Philosoph, der Spiegel und 

die SS. Berlin: Propyläen. 

Hägglund, Martin 2008: Radical Atheism. Derrida and the Time of Life. Stan-

ford: Stanford University Press. 

Hamacher, Werner 1993: Ou, séance, touche de Nancy, ici. In: Paragraph, Vol. 

16, No. 2, 216-231. 

Hamacher, Werner 1994: Ou, séance, touche de Nancy, ici (II). In: Paragraph, 

Vol. 17, No. 2, 103-119. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://digitalcommons.lsu.edu/gradschool_dissertations/191%20%5b10
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Hamacher, Werner 1997: Ou, séance, touche de Nancy, ici. In: Darren Shep-

pard/Simon Sparks/Colin Thomas (Hg.): On Jean-Luc Nancy. The Sense of 

Philosophy. London, New York: Routledge, 38-62. 

Hamacher, Werner 1998: Bogengebete. In: Werner Haas/Rainer Nagele/Hans-

Jörg Rheinberger (Hg.): Aufmerksamkeit. Eggingen: Edition Isele, 11-43. 

Hamacher, Werner 2003: Notiz zum Grus. In: Amastra-n-gallar, Nr. 5, 106-113. 

Hamacher, Werner 2008: The Relation. In: CR: The New Centennial Review, 

Winter, 29-69. 

Hamacher, Werner 2010: 95 Thesen zur Philologie. Frankfurt/Main: roughbook. 

Hamacher, Werner 2016: D’avec: mutations, mutismes chez Jean-Luc Nancy. 

Unveröffentlichtes Manuskript. 

Harrison, Olivia C. 2013: Deconstruction, Religion, Politics. Verfügbar unter: 

Los Angeles Review of Books, https://lareviewofbooks.org/article/decon 

struction-religion-politics/ [03.04.2017]. 

Hegel, G. W. F. 1970: Grundlinien der Philosophie des Rechts. Werke 7. Frank-

furt/Main: Suhrkamp. 

Hegel, G. W. F. 1983: Phänomenologie des Geistes. Werke 3. Frankfurt/Main: 

Suhrkamp. 

Hegel, G. W. F. 1986: Frühe Schriften. Werke 1. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Hegel, G. W. F. 1987: Jenaer Systementwürfe III. Naturphilosophie und Philo-

sophie des Geistes. Hamburg: Meiner.  

Heidegger, Martin 1958: Essais et Conférences. Paris: Gallimard. 

Heidegger, Martin 1978: Der Satz vom Grund. Pfullingen: Neske. 

Heidegger, Martin 1980: Holzwege. Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann. 

Heidegger, Martin 1981: Über den Humanismus. Frankfurt/Main: Vittorio Klos-

termann. 

Heidegger, Martin 1983a: Die Selbstbehauptung der deutschen Universität. Das 

Rektorat 1933/34. Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann. 

Heidegger, Martin 1983b: Einführung in die Metaphysik, Gesamtausgabe  

Bd. 40. Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann. 

Heidegger, Martin 1984: Sein und Zeit. Tübinger: Max Niemeyer. 

Heidegger, Martin 1985a: Vorträge und Aufsätze. Pfullingen: Neske. 

Heidegger, Martin 1985b: Gelassenheit. Pfullingen: Neske. 

Heidegger, Martin 1986: Der Feldweg. Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann. 

Heidegger, Martin 1987: Heidegger and Schmitt: The Bottom Line. In: Telos, 

No. 72, 132. 

Heidegger, Martin 1988: Spiegel-Gespräch mit Martin Heidegger. [Der Spiegel 

vom 31. Mai 1976]. In: Günther Neske/Emil Kettering (Hg.): Antwort. Mar-

tin Heidegger im Gespräch. Pfullingen: Neske, 79-111. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://lareviewofbooks.org/article/decon%0bstruction-religion
https://lareviewofbooks.org/article/decon%0bstruction-religion
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturhinweise | 259 

 

Heidegger, Martin 1989: Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis). Frank-

furt/Main: Vittorio Klostermann. 

Heidegger, Martin 1990: Unterwegs zur Sprache. Pfullingen: Neske. 

Heidegger, Martin 1992a: Hölderlins Hymnen „Germanien“ und „Der Rhein“. 

Gesamtausgabe, II. Abteilung: Vorlesungen 1923-1944, Bd. 39. Frank-

furt/Main: Vittorio Klostermann. 

Heidegger, Martin 1992b: Parmenides. Gesamtausgabe, II. Abteilung: Vorlesun-

gen 1923-1944, Bd. 54. Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann. 

Heidegger, Martin 1993: Europa und die deutsche Philosophie. In: Hans-Helmut 

Gander (Hg.): Europa und die Philosophie. Frankfurt/Main: Vittorio Klos-

termann, 31-41. 

Heidegger, Martin 1998a: Was ist Metaphysik? Frankfurt/Main: Vittorio Klos-

termann. 

Heidegger, Martin 1998b: Einführung in die Metaphysik. Gesamtausgabe, II. 

Abteilung: Vorlesungen 1923-1944, Bd. 40. Tübingen: Max Niemeyer. 

Heidegger, Martin 2004: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit 

– Einsamkeit. Frankfurt/Main: Klostermann. 

Heidegger, Martin 2014a: Überlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-1938). Ge-

samtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Bd. 94. Frank-

furt/Main: Vittorio Klostermann. 

Heidegger, Martin 2014b: Überlegungen VII-XI (Schwarze Hefte 1938/39). Ge-

samtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Bd. 95. Frank-

furt/Main: Vittorio Klostermann. 

Heidegger, Martin 2014c: Überlegungen XII-XV (Schwarze Hefte 1939-1941). 

Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Bd. 96. 

Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann. 

Heller-Roazen, Daniel 2010: Der Feind aller. Der Pirat und das Recht. Frank-

furt/Main: S. Fischer. 

Heinz, Marion/Sidonie Kellerer (Hg.) 2016: Martin Heideggers Schwarze Hefte. 

Eine philosophisch-politische Debatte. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Hill, Leslie 1996: Introduction. In: Carolyn Bailey Gill (Hg.): Maurice Blanchot. 

The Demand of Writing. London, New York: Routledge, 1-20. 

Hill, Leslie 1997: Blanchot. Extreme contemporary. London, New York: 

Routledge. 

Hobbes, Thomas 1976: Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines bürger-

lichen und kirchlichen Staates. Frankfurt, Berlin, Wien: Ullstein. 

Hobbes, Thomas 1977: Vom Menschen, vom Bürger. Hamburg: Meiner. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Hoerl, Eric 1999: Die Privatisierung des Politischen bei Carl Schmitt. In: Wolf-

gang Pircher (Hg.): Gegen den Ausnahmezustand. Zur Kritik an Carl  

Schmitt. Wien, New York: Springer. 

Höffe, Otfried 1999: Demokratie im Zeitalter der Globalisierung. München: 

Beck. 

Höffe, Otfried 2001: „Königliche Völker“. Zu Kants kosmopolitischer Recht- 

und Friedenstheorie. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Höffe, Otfried 2011: 6 Völkerbund oder Weltrepublik? In: Otfried Höffe (Hg.): 

Immanuel Kant. Zum ewigen Frieden. Berlin: Akademie, 77-93. 

Hofmann, Hasso 2003: „Die Welt ist keine politische Einheit, sondern ein politi-

sches Pluriversum“ – Menschenrecht im politischen Pluriversum? In: Rein-

hard Mehring (Hg.): Carl Schmitt: Der Begriff des Politischen. Ein Koopera-

tiver Kommentar. Berlin: Akademie Verlag, 111-122. 

Hollander, Dana 2013: Contested Forgiveness: Jankélévitch, Levinas, and Derri-

da. In: Elisabeth Weber (Hg.): Living Together. Jacques Derrida’s Commu-

nities of Violence and Peace. New York: Fordham University Press, 137-

152. 

Hrašová, Zuzana 2009: Derridas Darstellung der Vergebung. Eine Anregung 

zum Verständnis der alttestamentlichen Tradition und zu einer neuen syste-

matisch-theologischen Reflexion. Inaugural-Dissertation, Westfälische Will-

helms-Universität Münster. Verfügbar unter: https://repositorium.uni-

muenster.de/document/miami/0340f35e-b35e-47ab-ba47-6edadb33efcd/ 

diss_hrasova.pdf [10. August 2019]. 

Husserl, Edmund 1969: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 

tranzendentale Phänomenologie. Husserliana, Bd. 6. Den Haag: Nijhoff. 

 

Jamme, Christoph/Karsten Harries (Hg.) 1992: Martin Heidegger. Kunst – Poli-

tik – Technik. München: Fink. 

Jankélévitch, Vladimir 1967: Le Pardon. Paris: Aubier-Montaigne. 

Jankélévitch, Vladimir 1986: L’imprescriptible: Pardonner? Dans l’honneur et la 

dignité. Paris: Seuil. 

Jankélévitch, Vladimir 2003: Das Verzeihen. Essays zur Moral und Kulturphilo-

sophie. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Johnson, David E. 2007: As If the Time Were Now: Deconstructing Agamben. 

In: The South Atlantic Quarterly: Late Derrida, Vol. 106, No. 2, 265-290. 

 

Kant, Immanuel 1993a: Die Metaphysik der Sitten. Werkausgabe, Bd. VIII. 

Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://repositorium.uni-muenster.de/document/miami/0340f35e-b35e-47ab-ba47-6edadb33efcd/%0bdiss_hrasova.pdf
https://repositorium.uni-muenster.de/document/miami/0340f35e-b35e-47ab-ba47-6edadb33efcd/%0bdiss_hrasova.pdf
https://repositorium.uni-muenster.de/document/miami/0340f35e-b35e-47ab-ba47-6edadb33efcd/%0bdiss_hrasova.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturhinweise | 261 

 

Kant, Immanuel 1993b: Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf. In: 

Immanuel Kant: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik 

und Pädagogik 1, Werkausgabe Bd. XI. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 193-251. 

Kant, Immanuel 1993c: Mutmasslicher Anfang der Menschengeschichte. In: 

Immanuel Kant: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik 

und Pädagogik 1, Werkausgabe Bd. XI. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 83-102. 

Keenan, Thomas 1991: Revolution–At Night? In: The Cardozo Law Review,  

Vol. 13, No. 4, 1245. 

Kersting, Wolfgang 1996: Weltfriedensordnung und globale Verteilungsgerech-

tigkeit. Kants Konzeption eines vollständigen Rechtsfriedens und die gegen-

wärtige politische Philosophie der internationalen Beziehungen. In: Reinhard 

Merkel/Roland Wittmann (Hg.): „Zum ewigen Frieden“. Grundlagen, Aktua-

lität und Aussichten einer Idee von Immanuel Kant. Frankfurt/Main: Suhr-

kamp, 172-212. 

Kersting, Wolfgang 1997: Wohlgeordnete Freiheit. Immanuel Kants Rechts- und 

Staatphilosophie. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Kersting, Wolfgang/Christine Chwaszcza (Hg.) 1998: Politische Philosophie der 

internationalen Beziehungen. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Kersting, Wolfgang 2000: Politik und Recht. Abhandlungen zur politischen Phi-

losophie der Gegenwart und zur neuzeitlichen Rechtsphilosophie. Weilers-

wist: Velbrück Wissenschaft. 

Kojève, Alexandre 1975: Hegel. Eine Vergegenwärtigung seines Denkens. 

Kommentar zur Phänomenologie des Geistes. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Kojève, Alexandre 2012: Die Hegelschen Begriffe. In: Denis Hollier (Hg.): Das 

Collège de Sociologie: 1937-1939. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 63-74. 

Kotek, Joël/Pierre Rigoulot 2001: Das Jahrhundert der Lager. Gefangenschaft, 

Zwangsarbeit, Vernichtung. Berlin, München: Propyläen. 

 

Lacoue-Labarthe, Philippe 1990: Die Fiktion des Politischen. Stuttgart: Edition 

Schwarz. 

Lacoue-Labarthe, Philippe 2003: Die Nachahmung der Modernen. Typographien 

II. Basel, Weil/Rhein, Wien. 

Lacoue-Labarthe, Philippe/Jean-Luc Nancy (Hg.) 1981a: Les Fins de l'homme. 

À partir du travail de Jacques Derrida. Colloque de Cerisy-la-Salle,  

23 juillet-2 août 1980. Paris: Galilée. 

Lacoue-Labarthe, Philippe/Jean-Luc Nancy (Hg.) 1981b: Rejouer le politique. 

Cahiers du Centre de recherches philosophiques sur le politique. Paris: Gali-

lée. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Lacoue-Labarthe, Philippe/Jean-Luc Nancy 1981c: Les mécanismes du  

fascisme. Actes du colloque [organisé par le] comité d'information sur 

l'holocauste. Strasbourg, Bibliothèque de prêt du Haut-Rhin: Comité d'in-

formation sur l'Holocauste. 

Lacoue-Labarthe, Philippe/Jean-Luc Nancy (Hg.) 1983: Le retrait du politique. 

Cahiers du Centre de recherches philosophiques sur le politique. Paris: Gali-

lée. 

Lacoue-Labarthe, Philippe/Jean-Luc Nancy 1990: The Nazi Myth. In: Critical 

Inquiry, Vol. 16, No. 2, 291-312. 

Lacoue-Labarthe, Philippe/Jean-Luc Nancy (Hg.) 1997: Retreating the Political. 

London, New York: Routledge. 

Laslett, Peter (Hg.) 1956: Philosophy, Politics and Society. Oxford: Blackwell. 

Lefèbvre, Henri 1972: Die Revolution der Städte. München: List. 

Levinas, Emmanuel 1982: L’Au-delà du verset. Paris: Les Editions de Minuit. 

Levinas, Emmanuel 1983: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phäno-

menologie und Sozialphilosophie. Freiburg, München: Karl Alber. 

Levinas, Emmanuel 1985: Wenn Gott ins Denken einfällt. Diskurse über die Be-

troffenheit von Transzendenz. Freiburg, München: Karl Alber. 

Levinas, Emmanuel 1986: Ethik und Unendliches. Graz, Wien: Böhlau. 

Levinas, Emmanuel 1987: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteri-

orität. Freiburg, München: Karl Alber. 

Levinas, Emmanuel 1989: The Levinas Reader. Oxford: Basil Blackwell. 

Levinas, Emmanuel 1991: Außer sich. Meditationen über Religion und Philoso-

phie. München, Wien: Carl Hanser. 

Levinas, Emmanuel 1992a: Schwierige Freiheit. Versuch über das Judentum. 

Frankfurt/Main: Jüdischer Verlag. 

Levinas, Emmanuel 1992b: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. 

Freiburg, München: Karl Alber. 

Levinas, Emmanuel 1993: Vier Talmud-Lesungen. Frankfurt/Main: Neue Kritik. 

Levinas, Emmanuel 1994: Stunde der Nationen. Talmudlektüren. München: 

Wilhelm Fink. 

Levinas, Emmanuel 1996: Jenseits des Buchstabens. Bd. 1: Talmud-Lesungen. 

Frankfurt/Main: Neue Kritik. 

Levinas, Emmanuel 2001: Neue Talmud-Lesungen. Frankfurt/Main: Neue Kri-

tik. 

Levinas, Emmanuel 2013: Der Tod und die Zeit. In: Emmanuel Levinas: Gott, 

der Tod und die Zeit. Wien: Passagen, 15-129. 

Lingis, Alphonso 1994: The Community of Those Who Have Nothing in Com-

mon. Bloomington: Indiana University Press. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturhinweise | 263 

 

Lyotard, Jean-François 2005: Heidegger und „die Juden“. Wien: Passagen. 

 

MacIntyre, Alasdair 1987: Der Verlust der Tugend. Frankfurt/Main: Campus. 

Marchart, Oliver 2011: Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen 

bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Frankfurt/Main: Suhr-

kamp. 

Marx, Karl 1978: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Kritik des He-

gelschen Staatsrechs (§§ 261-313). In: Karl Marx/Friedrich Engels (Hg.): 

Werke, Bd. 1. Berlin: Dietz, 203-333. 

Mehring, Reinhard 2013: 9. September 1933 im Kaiserhof? Martin Heidegger 

und Carl Schmitt in Berlin – nach neuer Quellenlage. In. Merkur, Jg. 67,  

Heft 1, 73-78. 

Menke, Christoph 1994: Für eine Politik der Dekonstruktion. Jacques Derrida 

über Recht und Gerechtigkeit. In: Anselm Haverkamp (Hg.): Gewalt und Ge-

rechtigkeit. Derrida – Benjamin. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 279-287. 

Meyer, Eva 1986: Labyrinth und Archi/Textur. Ein Gespräch mit Jacques Derri-

da. In: Eva Meyer (Hg.): Architexturen. Basel, Frankfurt/Main: Stroemfeld, 

Roter Stern, 23-46. 

Miller, J. Hillis 1995: Topographies. Stanford: Stanford University Press. 

Miller, J. Hillis 2007a: Derrida Enisled. In: Critical Inquiry, Vol. 33, No. 2,  

248-276. 

Miller, J. Hillis 2007b: „Don't count me in“: Derrida's Refraining. In: Simon 

Wortham/Allison Weiner (Hg.): Encountering Derrida: Legacies and Futures 

of Deconstruction. London, New York: Continuum, 45-57. 

Miller, J. Hillis 2009: For Derrida. New York: Fordham University Press. 

Moebius, Stephan 2006: Die Zauberlehrlinge. Soziologiegeschichte des Collège 

de Sociologie (1937-1939). Konstanz: Universitätsverlag Konstanz. 

Morin, Marie-Eve 2012: Jean-Luc Nancy. Cambridge, Malden: Polity Press. 

Mouffe, Chantal 2007: Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion. 

Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Münch, Nikolai/Paul Sörensen 2013: Einleitung. Heidegger und das politische 

Denken. In: Paul Sörensen/Nikolai Münch (Hg.): Politische Theorie und das 

Denken Heideggers. Bielefeld: Transcript Verlag, 7-18. 

Münkler, Herfried 2004: Die neuen Kriege. Reinbek/Hamburg: Rowohlt. 

Münkler, Herfried 2014: Die gefährliche Kluft zwischen Schein und Tun. Auf 

die Interessen kommt es an! Verfügbar unter: Review 2014 – Aussenpolitik 

weiter denken [archiviert], https://web.archive.org/web/20150723074246/ 

http://www.aussenpolitik-weiter-denken.de/de/aussensicht/show/article/die-

gefaehrliche-kluft-zwischen-schein-und-tun.html [10. August 2019]. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://web.archive.org/web/20150723074246/%0bhttp:/www.aussenpolitik-weiter-denken.de/de/aussensicht/show/article/die-gefaehrliche-kluft-zwischen-schein-und-tun.html
https://web.archive.org/web/20150723074246/%0bhttp:/www.aussenpolitik-weiter-denken.de/de/aussensicht/show/article/die-gefaehrliche-kluft-zwischen-schein-und-tun.html
https://web.archive.org/web/20150723074246/%0bhttp:/www.aussenpolitik-weiter-denken.de/de/aussensicht/show/article/die-gefaehrliche-kluft-zwischen-schein-und-tun.html
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Münkler, Herfried/Grit Straßenberger 2016: Politische Theorie und Ideenge-

schichte. Eine Einführung. München: C.H. Beck. 

 

Nancy, Jean-Luc 1983: Das aufgegebene Sein. Berlin: Alphëus. 

Nancy, Jean-Luc 1986: La communauté désœuvrée. Paris: Christian Bourgois 

Editeur. 

Nancy, Jean-Luc 1988: Die undarstellbare Gemeinschaft. Stuttgart: Edition Pa-

tricia Schwarz. 

Nancy, Jean-Luc 1991a: The Unsacrificeable. In: Yale French Studies, Literature 

and the Ethical Question, No. 79, 20-38. 

Nancy, Jean-Luc 1991b: Of Being-in-Common. In: Miami Theory Collective 

(Hg.): Community at Loose Ends. Minneapolis: University of Minnesota 

Press, 1-12. 

Nancy, Jean-Luc 1991c: Der Preis des Friedens. Krieg, Recht, Souveränität – 

techné. In: Lettre International, Nr. 14, 34-45. 

Nancy, Jean-Luc 1994a: Das gemeinsame Erscheinen. Von der Existenz des 

Kommunismus zur Gemeinschaftlichkeit der Existenz. In: Joseph Vogl 

(Hg.): Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen. 

Frankfurt/Main: Suhrkamp, 167-204. 

Nancy, Jean-Luc 1994b: Entstehung zur Präsenz. In: Christian L. Hart Nibbrig 

(Hg.): Was heißt Darstellen? Frankfurt/Main: Suhrkamp, 102-106. 

Nancy, Jean-Luc 1995: Das Gewicht eines Denkens. Düsseldorf, Bonn: Parerga. 

Nancy, Jean-Luc 2000: Being Singular Plural. Stanford: Stanford University 

Press. 

Nancy, Jean-Luc 2002: Was nicht geopfert werden kann. In: Iris Där-

mann/Christopher Jamme (Hg.): Fremderfahrung und Repräsentation. Wei-

lerwist: Velbrück Wissenschaft, 47-80. 

Nancy, Jean-Luc 2003: Die Erschaffung der Welt oder Die Globalisierung. Zü-

rich, Berlin: Diaphanes. 

Nancy, Jean-Luc 2004: La communauté désœuvrée. Paris: Christian Bourgois 

Editeur. 

Nancy, Jean-Luc 2006: Am Grund der Bilder. Zürich, Berlin: Diaphanes. 

Nancy, Jean-Luc 2007: Die herausgeforderte Gemeinschaft. Zürich, Berlin: 

Diaphanes. 

Nancy, Jean-Luc 2008a: Wahrheit der Demokratie. Wien: Passagen. 

Nancy, Jean-Luc 2008b: Philosophical Chronicles. New York: Fordham Univer-

sity Press. 

Nancy, Jean-Luc 2008c: Dekonstruktion des Christentums. Zürich, Berlin: 

Diaphanes. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturhinweise | 265 

 

Nancy, Jean-Luc 2011a: Jenseits der Stadt. Berlin: Brinkmann + Bose. 

Nancy, Jean-Luc 2011b: Von der Struktion. In: Erich Hörl (Hg.): Die technolo-

gische Bedingung. Beiträge zur Beschreibung der technischen Welt. Berlin: 

Suhrkamp, 54-72. 

Nancy, Jean-Luc 2012a: singulär plural sein. Zürich, Berlin: Diaphanes. 

Nancy, Jean-Luc 2012b: Begrenzte und unendliche Demokratie. In: Demokratie? 

Eine Debatte. Mit Beiträgen von Giorgio Agamben, Alain Badiou, Daniel 

Bensaїd, Wendy Brown, Jean-Luc Nancy, Jacques Rancière, Kristin Ross, 

Slavoj Žižek. Berlin: Suhrkamp, 72-89. 

Nancy, Jean-Luc 2012c: Die Anbetung. Dekonstruktion des Christentums 2. Zü-

rich, Berlin: Diaphanes. 

Nancy, Jean-Luc 2013: Äquivalenz der Katastrophen (Nach Fukushima). Zürich, 

Berlin: Diaphanes. 

Nancy, Jean-Luc 2014a: Das nackte Denken. Zürich, Berlin: Diaphanes. 

Nancy, Jean-Luc 2014b: Der Sinn der Welt. Zürich, Berlin: Diaphanes. 

Nancy, Jean-Luc 2014c: More Than One. In: Jean-Luc Nancy/Aurélien Barrau 

(Hg.): What’s These Worlds Coming To? New York: Fordham University 

Press, 8-20. 

Nancy, Jean-Luc 2015a: Heidegger und wir. Verfügbar unter: Faust-Kultur, 

http://faustkultur.de/1908-0-Nancy-Heidegger-und-wir.html [23. Februar 

2015]. 

Nancy, Jean-Luc 2015b: Demokratie und Gemeinschaft. Im Gespräch mit Peter 

Engelmann. Wien: Passagen. 

Nancy, Jean-Luc 2018: Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht. 

Wien, Berlin: Turia + Kant. 

Nietzsche, Friedrich 1976: Also sprach Zarathustra. Frankfurt/Main: Insel. 

Norris, Andrew 2005: The Exemplary Exception. Philosophical and Political 

Decisions in Giorgio Agamben’s Homo Sacer. In: Andrew Norris (Hg.): Pol-

itics, Metaphysics, and Death. Essays on Giorgio Agamben’s Homo Sacer. 

Durham, London: Duke University Press, 262-283. 

Norris, Andrew 2011: Jean-Luc Nancy on the political after Heidegger and 

Schmitt. In: Philosophy Social Criticism, Vol. 37, No. 8, 899-913. 

Nozick, Robert 1976: Anarchie Staat Utopia. München: Moderne Verlags-

Gesellschaft. 

 

Ott, Hugo 1992: Martin Heidegger. Unterwegs zu seiner Biographie. Frank-

furt/Main: Campus. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Patzig, Günther 1996: Kants Schrift „Zum ewigen Frieden“. In: Reinhard Mer-

kel/Roland Wittmann (Hg.): „Zum ewigen Frieden“. Grundlagen, Aktualität 

und Aussichten einer Idee von Immanuel Kant. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 

12-30. 

Peeters, Benoît 2013: Jacques Derrida. Eine Biographie. Frankfurt/Main: Suhr-

kamp. 

Platon 1986a: Politeia. In: Platon: Sämtliche Werke 3. Phaidon, Politeia. Ham-

burg: Rowohlt, 67-310. 

Platon 1986b: Apologie des Sokrates. Stuttgart: Reclam. 

Platon 1988: Der Staat. Leipzig: Reclam. 

Plautus, Titus M. 2008: Asinaria. In: Titus M. Plautus: Komödien. Bd. 1, Am-

phitruo, Asinaria, Aulularia. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 

109-191. 

Pöggeler, Otto 1974: Philosophie und Politik bei Heidegger. Freiburg, München: 

Alber. 

Pöggeler, Otto 1983: Der Denkweg Martin Heideggers. Pfullingen: Klett Cotta.  

Pöggeler, Otto 2002: Bild und Technik. Heidegger, Klee und die moderne Kunst. 

Paderborn: Wilhelm Fink. 

Pro Asyl (Hg.) 2014: pushed back. Systematic human rights violations against 

refugees in the aegean sea and at the Greek-turkish land border. Frank-

furt/Main: Pro Asyl. 

 

Rancière, Jacques 2009: Should Democracy Come? Ethics and Politics in Derri-

da. In: Pheng Cheah/Suzanne Guerlac (Hg.): Derrida and the time of the po-

litical. Durham. London: Duke University Press, 274-288. 

Raulff, Ulrich 2004: Interview with Giorgio Agamben. In: German Law Journal 

No. 5, Special Edition, 609-614. Verfügbar unter: https://germanlaw 

journal.com/wp-content/uploads/GLJ_Vol_05_No_05_Raulff.pdf [10. Au-

gust 2019]. 

Rawls, John 1979: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Rother, Ralf 1993: Wie die Entscheidung lesen? Zu Platon, Heidegger und Carl 

Schmitt. Wien: Turia + Kant. 

Rother, Ralf 2009: Das Lager als Paradigma. Potentialität und Aktualität des Po-

litischen bei Giorgio Agamben. In: Michaela Schweighart (Hg.): Zonen. 

Fünf Essays zur Kritik des Lagers. Wien: Passagen Verlag, 69-79. 

Ruda, Frank 2011: Hegels Pöbel. Eine Untersuchung der „Grundlinien der Phi-

losophie des Rechts“. Konstanz: Konstanz University Press. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.academia.edu/2777495/Das_Lager_als_Paradigma._Potentialit%C3%A4t_und_Aktualit%C3%A4t_des_Politischen_bei_Giorgio_Agamben
https://www.academia.edu/2777495/Das_Lager_als_Paradigma._Potentialit%C3%A4t_und_Aktualit%C3%A4t_des_Politischen_bei_Giorgio_Agamben
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.academia.edu/2777495/Das_Lager_als_Paradigma._Potentialit%C3%A4t_und_Aktualit%C3%A4t_des_Politischen_bei_Giorgio_Agamben
https://www.academia.edu/2777495/Das_Lager_als_Paradigma._Potentialit%C3%A4t_und_Aktualit%C3%A4t_des_Politischen_bei_Giorgio_Agamben


Literaturhinweise | 267 

 

Safranski, Rüdiger 1994: Ein Meister aus Deutschland. Frankfurt/Main: S. Fi-

scher. 

Sartre, Jean-Paul 1991: Geschlossene Gesellschaft. Reinbek bei Hamburg: Ro-

wohlt. 

Sassen, Saskia 2008: Das Paradox des Nationalen. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Schaal, Gary S. 2002: Totgesagte leben länger. Über die Vitalität politischer 

Theorie und Philosophie in den USA nach 1945: Institutionelle und theorie-

geschichtliche Aspekte. In: André Brodocz/Gary S. Schaal (Hg.): Politische 

Theorien der Gegenwart, Bd. 1. Opladen: Leske + Budrich, 503-538. 

Schickel, Joachim 1970: Guerrilleros, Partisanen, Theorie und Praxis. München: 

Hanser. 

Schickel, Joachim 1993: Gespräche mit Carl Schmitt. Berlin: Merve. 

Schmitt, Carl 1933: Staat, Bewegung, Volk. Die Dreigliederung der politischen 

Einheit. Hamburg: Hanseatische Verlagsanstalt. 

Schmitt, Carl 1975: Theorie des Partisanen. Zwischenbemerkung zum Begriff 

des Politischen. Berlin: Duncker & Humblot. 

Schmitt, Carl 1982: Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes. Sinn 

und Fehlschlag eines politischen Symbols. Köln: Hohenheim. 

Schmitt, Carl 1987a: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem 

Vorwort und drei Corrollarien. Berlin: Duncker & Humblot. 

Schmitt, Carl 1987b: Ex Captivitate Salus. Plettenburg: Edition Peiran. 

Schmitt, Carl 1988: Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Eu-

ropaeum. Berlin: Duncker & Humblot. 

Schmitt, Carl 1990: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souve-

ränität. Berlin: Duncker & Humblot. 

Schmitt, Carl 1993: Verfassungslehre. Berlin: Duncker & Humblot. 

Schmitt, Carl 1994: Das international-rechtliche Verbrechen des Angriffskrieges 

und der Grundsatz „Nullum crimen, nulla poena sine lege“. Berlin: Duncker 

& Humblot. 

Schmitt, Carl 2015: Die Diktatur. Von den Anfängen des modernen Souveräni-

tätsgedankens bis zum proletarischen Klassenkampf. Berlin: Duncker & 

Humblot. 

Schröfl, Josef/Thomas Pankratz 2004: Asymmetrische Kriegführung – ein neues 

Phänomen der internationalen Politik? Baden-Baden: Nomos. 

Schulz, Walter 1985: Metaphysik des Schwebens. Untersuchungen zur Ge-

schichte der Ästhetik. Pfullingen: Neske. 

Schwan, Alexander 1989: Politische Philosophie im Denken Heideggers. Opla-

den: Westdeutscher Verlag. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Schweighart, Michaela (Hg.) 2009: Zonen. Fünf Essays zur Kritik des Lagers. 

Wien: Passagen Verlag. 

Seubold, Günter 2005: Kunst als Enteignis. Heideggers Weg zu einer nicht mehr 

metaphysischen Kunst. Bonn: Denkmal. 

Sharr, Adam 2010: Heideggers Hütte. Berlin: Brinkmann & Bose. 

Sloterdijk, Peter 2012: Heideggers Politik: Das Ende der Geschichte vertagen. 

In: Norbert Bolz (Hg.): Wer hat Angst vor der Philosophie? München: Wil-

helm Fink, 39-63. 

Sofsky, Wolfgang 2002: Die Ordnung des Terrors: Das Konzentrationslager. 

Frankfurt/Main: S. Fischer. 

Sparks, Simon 1997: Editor’s introduction: Politica ficta. In: Philippe Lacoue-

Labarthe/Jean-Luc Nancy (Hg.): Retreating the Political. London, New 

York: Routledge, XIV-XXVIII. 

Spinoza, Baruch de 1922: Theologisch-Politischer Traktat. Leipzig: Felix Mei-

ner. 

Steinvorth, Ulrich 1996: Soll es mehrere Staaten geben? In: Reinhard Mer-

kel/Roland Wittmann (Hg.): „Zum ewigen Frieden“. Grundlagen, Aktualität 

und Aussichten einer Idee von Immanuel Kant. Frankfurt/Main: Suhrkamp,  

256-289. 

Strauss, Leo 1959: What is Political Philosophy? And Other Studies. Glencoe: 

The Free Press. 

Swiffen, Amy 2012: Derrida Contra Agamben: Sovereigty, Biopower, History. 

In: Societies, No. 2, 345-356. 

 

Taubes, Jacob 1987: Ad Carl Schmitt. Gegenstrebige Fügung. Berlin: Merve. 

Taureck, Bernhard H. F. (Hg.) 2007: Politische Unschuld? In Sachen Martin 

Heidegger. München: Wilhelm Fink. 

Taylor, Charles 1996: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen 

Identität. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Thomä, Dieter (Hg.) 2003: Heidegger Handbuch. Stuttgart: Metzler. 

Thurschwell, Adam 2003: Specters of Nietzsche: Potential Futures for the Con-

cept of the Political in Agamben and Derrida. Verfügbar unter: Social Sci-

ence Research Network, 1-114. https://ssrn.com/abstract=969055 [10. Au-

gust 2019]. 

Thurschwell, Adam 2005: Cutting The Branches For Akiba. In: Andrew Norris 

(Hg.): Politics, Metaphysics, and Death. Essays on Giorgio Agamben’s Ho-

mo Sacer. Durham, London: Duke University Press, 173-197. 

Tönnies, Ferdinand 2005: Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der 

reinen Soziologie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturhinweise | 269 

 

Trawny, Peter 2014: Heidegger und der jüdische Mythos der jüdischen Weltver-

schwörung. Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann. 

 

UN News 2010: Secretary-General „shocked“ by deadly raid on Gaza aid flotil-

la. In: UN News, 31. May 2010. Verfügbar unter: https://news.un.org/ 

en/story/2010/05/340222-secretary-general-shocked-deadly-raid-gaza-aid-

flotilla [18. März 2018]. 

 

Vereinte Nationen 1998: Seerechtsübereinkommen der Vereinten Nationen und 

Übereinkommen zur Durchführung des Teils XI des Seerechtsübereinkom-

mens (Übersetzung). In: Amtsblatt der Europäischen Gemeinschaften, L 179: 

3-134. Verfügbar unter: http://eur-lex.europa.eu/legal-content/DE/TXT/ 

PDF/?uri=CELEX:21998A0623(01)&rid=2 [18. März 2018]. 

Vietta, Silvio 1989: Heideggers Kritik am Nationalsozialismus und an der Tech-

nik. Tübingen: Niemeyer. 

Vogl, Joseph 2015: Der Souveränitätseffekt. Zürich, Berlin: Diaphanes. 

 

Wagner, Andreas/Andreas Niederberger/Dietmar Köveker 2002: „Dem Politi-

schen mangelt es an Symbolizität.“ Ein Gespräch mit Jean-Luc Nancy. In: 

Information Philosophie, Nr. 4, 35-41. 

Waldenfels, Bernhard 1983: Phänomenologie in Frankreich. Frankfurt/Main: 

Suhrkamp. 

Walzer, Michael 1992: Sphären der Gerechtigkeit. Frankfurt/Main: Campus. 

Weber, Elisabeth (Hg.) 2013a: Living Together. Jacques Derrida’s Communities 

of Violence and Peace. New York: Fordham University Press.  

Weber, Elisabeth 2013b: Introduction: Pleading Irreconcilable Differences. In: 

Elisabeth Weber (Hg.): Living Together. Jacques Derrida’s Communities of 

Violence and Peace. New York: Fordham University Press, 1-17. 

Weber, Elisabeth/Thomas A. Carlson 2003: Irreconcilable Differences? Jacques 

Derrida and the Question of Religion. Conference Description. Verfügbar 

unter: University of California Santa Barbara. http://www.religion.ucsb.edu/ 

projects/irreconcilabledifferences/conferencedescription.htm [26. Februar 

2017]. 

Weber, Max 2002: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden So-

ziologie. Tübingen: Mohr. 

Weber, Samuel 2006: Gelegenheitsziele. Zur Militarisierung des Denkens. Zü-

rich, Berlin: Diaphanes. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://eur-lex.europa.eu/legal-content/DE/TXT/%0bPDF/?uri=CELEX:21998
http://eur-lex.europa.eu/legal-content/DE/TXT/%0bPDF/?uri=CELEX:21998
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Wenzler, Ludwig 1989: Einleitung. Menschsein vom Anderen her. In: Emma-

nuel Levinas: Humanismus des anderen Menschen. Hamburg: Felix Meiner,  

VII-XXVIII. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Andreas Weber

Sein und Teilen
Eine Praxis schöpferischer Existenz

2017, 140 S., kart.
14,99 € (DE), 978-3-8376-3527-0
E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3527-4
EPUB: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3527-0

Ashley J. Bohrer

Marxism and Intersectionality
Race, Gender, Class and Sexuality  
under Contemporary Capitalism

2019, 280 p., pb.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4160-8
E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4160-2

Jürgen Manemann

Demokratie und Emotion
Was ein demokratisches Wir  
von einem identitären Wir unterscheidet

2019, 126 S., kart.
17,99 € (DE), 978-3-8376-4979-6
E-Book: 15,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4979-0

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Harald Lemke

Szenarien der Ernährungswende
Gastrosophische Essays zur Transformation  
unserer Esskultur

2018, 396 S., kart.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4483-8
E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4483-2
EPUB: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4483-8

Jürgen Manemann, Eike Brock

Philosophie des HipHop
Performen, was an der Zeit ist

2018, 218 S., kart.
19,99 € (DE), 978-3-8376-4152-3
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
E-Book: ISBN 978-3-8394-4152-7

Anke Haarmann

Artistic Research
Eine epistemologische Ästhetik

2019, 318 S., kart.
34,99 € (DE), 978-3-8376-4636-8
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4636-2
EPUB: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4636-8

https://doi.org/10.14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	Das Größte Übel
	„The political philosophy is dead“/not dead
	Liberalismus  Kommunitarismus
	Das hobbessche Pluriversum oder die Globalität
	Zwei Kriegszustände
	Die See, jenseits der Grenzen
	Heideggers Mitsein

	Martin Heidegger
	Die Diskussion um Heidegger
	Die Geworfenheit des Daseins
	Die Rektoratsrede und der Trotz des Fragens
	Das Wesen der Polis ist nicht politisch
	Das grundlose Wohnen
	Die unbewohnte Literatur

	Emmanuel Levinas
	Heideggers Aberglaube
	Der Ort im Anderen
	Das Exil als Bleibe
	Die Öffnung des Politischen
	Levinas und Kant

	Maurice Blanchot
	Das Recht und die Pflicht
	Blanchot und Bataille
	Das Prinzip des Ungenügens
	Die Stellvertretung
	Der Tod des Souveräns
	Hegel, Kojève und Bataille
	Blanchot liest Duras

	Jean-Luc Nancy
	Der Entzug des Politischen
	Vom Mitsein zum Mit
	Bataille und Blanchot
	Von den Knoten des Politischen hin zur Demokratie
	Die Totenmasken der Stadt

	Jacques Derrida
	Dasein als Mitsein?
	Die Politik der Entpolitisierung
	Agambens Differenzen mit Derrida
	Leere der Souveränität ≠ Autoimmunität
	Die Autoimmunität
	Die kommende Demokratie
	Die unbedingte Gastfreundschaft
	Das Zusammenleben

	Literaturhinweise

