Ralf Rother

DAS
POLITISCHE

Jiit DERON TRURTION

Heideggers Entpolitisierung der Politeia
bei Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida

[transcript] Edition Moderne Postmoderne



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ralf Rother
Das Politische der Dekonstruktion

Edition Moderne Postmoderne

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ralf Rother (Dr. phil.), geb. 1960 in Berlin, ist Philosoph und Soziologe und lebt
als freier Schriftsteller in Wien. Er forscht und publiziert v.a. zur Dekonstruk-
tion der Politischen Philosophie unter besonderer Berticksichtigung der Auto-
ren Martin Heidegger, Jacques Derrida, Jean-Luc Nancy und Giorgio Agamben.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RALF ROTHER

Das Politische der Dekonstruktion
Heideggers Entpolitisierung der Politeia

bei Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida

[transcript]

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25, Access


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich danke Juergen Brenner, Karl Bruckschwaiger, Maria Dabringer, Werner
Hamacher, (1) Herbert Hofer, Walter Pamminger, Elisabeth Schifer und Stefan
Schmarsow.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Die freie Verfuigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY).
Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Be-
arbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Me-
dium fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellen-
angabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. wei-
tere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2020 im transcript Verlag, Bielefeld
© Ralf Rother

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-4790-7

PDF-ISBN 978-3-8394-4790-1
https://doi.org/10.14361/9783839447901
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-down-

load

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Einleitung |9

Das groBte Ubel |9

,,The political philosophy is dead“/not dead | 13
Liberalismus S Kommunitarimus | 16

Das hobbessche Pluriversum oder die Globalitdt | 17
Zwei Kriegszustinde |21

Die See, jenseits der Grenzen |27

Heideggers Mitsein | 30

Martin Heidegger |37

Die Diskussion um Heidegger | 37

Die Geworfenheit des Daseins | 45

Die Rektoratsrede und der Trotz des Fragens |47
Das Wesen der Polis ist nicht politisch | 55

Das grundlose Wohnen | 62

Die unbewohnte Literatur |72

Emmanuel Levinas |77
Heideggers Aberglaube | 77
Der Ort im Anderen | 79

Das Exil als Bleibe | 84

Die Offnung des Politischen | 88
Levinas und Kant |91

Maurice Blanchot |99

Das Recht und die Pflicht | 99
Blanchot und Bataille | 101

Das Prinzip des Ungeniigens | 103
Die Stellvertretung | 106

Der Tod des Souverdns | 110
Hegel, Kojéve und Bataille | 113
Blanchot liest Duras | 120

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 127

Der Entzug des Politischen | 127

Vom Mitsein zum Mit | 138

Bataille und Blanchot | 145

Von den Knoten des Politischen hin zur Demokratie | 152
Die Totenmasken der Stadt | 155

Jacques Derrida | 167

Dasein als Mitsein? | 167

Die Politik der Entpolitisierung | 181
Agambens Differenzen mit Derrida | 189
Leere der Souverinitit # Autoimmunitit | 204
Die Autoimmunitit | 210

Die kommende Demokratie | 220

Die unbedingte Gastfreundschaft | 226

Das Zusammenleben | 231

Literaturhinweise |249

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Geschichte philosophischer Texte iiber die Gemeinschaft in den 1980er Jahren ver-
diente, mit groBer Genauigkeit geschrieben zu werden, denn sie erhellt — mit anderen,
doch mehr als andere — eine tiefgreifende Bewegung des Denkens in Europa zu jener Zeit:
eine Bewegung, von der wir noch immer getragen werden, obgleich in einem recht verdn-
derten Kontext, in dem das Motiv der Gemeinschaft, anstatt ans Licht zu kommen, im
Dunkel zu versinken scheint (vor allem im Moment, da ich diese Zeilen schreibe: Mitte
Oktober 2001).

Jean-Luc Nancy: Die herausgeforderte Gemeinschaft

Lévinas sagt irgendwo, dass das Subjekt ein Gastgeber sei, der das Unendliche jenseits
seiner Aufnahmeféhigkeit zu empfangen habe. Das heif3t, dass ich da empfange oder emp-
fangen muss, wo ich nicht empfangen kann, da, wo das Eintreffen des anderen mir lastig
ist, wo mein Haus zu klein fiir ihn erscheint: Der andere wird Unordnung in mein Haus
bringen, und ich kann nicht vorhersehen, ob er sich hier, in meiner Stadt, in meinem Staat,
in meiner Nation, gut benchmen wird. Die Ankunft des Ankémmlings wird also nur da ein
Ereignis sein, wo ich nicht in der Lage bin, ihn zu empfangen — oder vielmehr empfange
ich ihn nur und gerade da, wo ich nicht dazu in der Lage bin. Die Ankunft des Ankémm-
lings ist das absolut Andere, das iiber mich hereinbricht.

Jacques Derrida: Eine gewisse unmégliche Méglichkeit, vom Ereignis zu sprechen

Wir sind nicht wir, vielmehr dem Ohne-Wir in seinem Ohne-Sein ausgesetzt, dem Ohne-
Mitsein iiberlassen und deshalb Komplizen eines nicht zu begrenzenden Unzusammen
[par ensemble] und Komplizen aus ihm.

Werner Hamacher: D’avec: mutations, mutismes chez Jean-Luc Nancy

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25, A



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839447001 -

m 14.02.2026, 11:40:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

DAS GRORTE UBEL

Die klassische Staatszwecklehre beschiftigte sich mit der Natur und den Formen
menschlichen Zusammenlebens und den daraus resultierenden Machtverhiltnis-
sen. Als ein Ausgangspunkt dieser Lehre (z.B. bei Platon, Aristoteles und
Augustinus) wurde die Notwendigkeit des menschlichen Zusammenlebens ange-
sehen, da der einzelne Mensch an und fiir sich nicht als iiberlebensféhig betrach-
tet wurde. Aus dieser menschlichen Notwendigkeit des Zusammenlebens sollten
sich soziale Beziehungen, Gewalt- und Verteilungsverhiltnisse, Differenzierun-
gen und Abhingigkeiten herausbilden, um sich als eine Architektur (Griindung
und Bau der Polis) sowie Verfassung der Stadt und schlieBlich eines Staates zu
manifestieren. Sokrates formulierte dazu in Platons Buch Politeia: ,,Die Entste-
hung [...] des Staates ist meiner Meinung nach darauf zuriickzufiihren, dass der
einzelne sich nicht selbst genug ist, sondern vieler Helfer bedarf.*!

Aristoteles ging in seiner Schrift Politik noch einen Schritt weiter und be-
trachtete die menschliche Notwendigkeit in Gemeinschaft zu leben nicht nur von
der praktischen Seite. Seiner Auffassung nach, ist das gemeinschaftliche Zu-
sammensein des Menschen auch ,,natiirlich® gegeben. Im ersten Buch der Schrift
Politik heif3t es, dass der Staat zu den von Natur aus bestehenden Dingen gehort,
wie auch der Mensch als ein ,,staatsbezogenes Lebewesen®,? als ein zoon poli-
tikon, ein politisches Tier, verstanden werden muss.

Die klassische Staatszwecklehre ging davon aus, dass die drei Stinde — der
Lehrstand, der Wehrstand und der Nihrstand, wie sie bei Platon? zu finden sind
— in ihrem Zusammenwirken ein Standhalten des menschlichen Zusammen-
lebens innerhalb einer verbindlichen und zu Rechtsformen verpflichtenden Ver-

1 Platon 1988, 369b. Ahnlich wie Apelt iibersetzte Schleiermacher: ,,Es entsteht also,
sprach ich [Sokrates; Anm.d.V.], eine Stadt, wie ich glaube, weil jeder einzelne von
uns sich selbst nicht geniigt, sondern vieler bedarf.“ Platon 1986a, 369b.

Aristoteles 2003, 1253a 1.
Vgl. Platon 1988, 431d-435b.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 | Das Politische der Dekonstruktion

fassung ermoglichen. In dieser Ausbildung sozialer, aber auch architektonischer
Bindungen, Strukturen und Unterschiede wurden Verfahren, Regeln, Methoden,
Gesetze und Formen gesucht und entwickelt, um die Gewalt jeder und jedes Ein-
zelnen und die Macht kollektiver Strukturen einzuhegen, zu ordnen, zu z&hmen,
zu hemmen und in kontrollierte Bahnen zu lenken. In den Untersuchungen der
klassischen Staatszwecklehre finden sich Abhandlungen zu Fragen der Verfas-
sung und der Gesetze, zum Zweck des Gemeinwesens und des Staates, zur Be-
schaffenheit und zur Grée des Staatsterritoriums, zur Lage und zur Architektur
der Stadt, zu den Strukturen des offentlichen und privaten Raumes, zum Ver-
hiltnis des Individuums zur Ehe, Familie und zum Staat, des Weiteren zur Kin-
dererzichung, zur Koérper- und Musikerzichung sowie zum quantitativen wie
qualitativen Verhaltnis zwischen den Biirgern und Biirgerinnen zum einen und
den Fremden zum anderen. Vor allem setzten sich die Untersuchungen mit der
Frage auseinander, welche der verschiedenen Regierungsformen — Monarchie,
Tyrannei, Aristokratie, Oligarchie, Demokratie, Ochlokratie — als die verniinf-
tigste Staatsform in Betracht kommen kann. Als das gréfte Ubel wurde von der
klassischen Staatsphilosophie die Tyrannei angesehen, oder wie Aristoteles
schrieb: ,,[...] kein Freier ertriigt freiwillig eine derartige Herrschaft* wie die Ty-
rannei sie darstellt.

In der neuzeitlichen Staatsphilosophie (z.B. bei Hobbes, Spinoza, Kant und
Hegel) iibernahm hingegen der Naturzustand die Funktion des groBten Ubels,
aus dem die Menschen schon ldngst, und vermutlich schon von Beginn der
Menschheit an, entwachsen waren, der aber dennoch abzuwehren blieb. Der Na-
turzustand galt als jene hypothetische und dennoch notwendige Vorstufe
menschlichen Zusammenlebens, in der der Mensch sich, frei von jeder Form von
Gemeinschaft und normativen Regeln und Gesetzen, im Kriegszustand mit An-
deren in seiner nahen Umgebung befand. Hobbes spricht im Buch Leviathan von
»einem Krieg eines jeden gegen jeden“’ Diese neuzeitliche Konzeption des
Staates war mehr als eine Volte, die gegen Aristoteles ausgefiihrt wurde. Diese
Staatskonzeption stand der aristotelischen Auffassung vom Staat als einem na-
tiirlichen Ding diametral entgegen. Bei Hobbes heif3t es: ,,Die Natur [...] wird
durch die Kunst des Menschen [...] nachgeahmt [...]. [...] durch Kunst wird je-
ner gro3e Leviathan geschaffen, genannt Gemeinwesen oder Staat, auf lateinisch

civitas [...].«¢

4 Aristoteles 2003, 1295a 20.
5 Hobbes 1976, S. 96.
6  Hobbes 1976, S. 5 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 11

In den Staatskonzeptionen der neuzeitlichen Philosophie wurde dem nicht-
natiirlichen und kiinstlich geschaffenen Staat angesichts dieser fiir moglich ge-
haltenen Urgewalt des Natur- und Kriegszustandes entweder der Zweck zuge-
sprochen, fiir Frieden, Schutz und Sicherheit zu sorgen, oder die Aufgabe zuer-
kannt, die duBlere Freiheit der Menschen in einer moralischen bzw. sittlichen
Rechts- und Koexistenzordnung innerhalb eines Staatsraumes zu garantieren.
Die Kunst und Technik des Politischen, die Staatskunst, wurde zu einer Avant-
garde, die gegen die Natur des Menschen, gegen den ,,ungezihmten“ Menschen
gefiihrt wurde.

Wihrend die klassische Staatszwecklehre den Menschen als verletzlich und
bediirftig betrachtete, ihn als ein Wesen beschrieb, das sich in notwendiger Wei-
se mit Anderen zusammen in eine geordnete und gefestigte Gemeinschaft bege-
ben musste, so sah die neuzeitliche Staatsphilosophie die Gemeinschaft der sich
zusammengeschlossenen Menschen von den Egoismen ihrer einzelnen Mitglie-
der bedroht. In diesem Sinne war auch der Gegenbegriff zu einer neuzeitlichen
Staatsphilosophie nicht mehr die schlechte, gewalttitige und eigenniitzige Herr-
schaft der Tyrannei, sondern die Anarchie in ihren unterschiedlichsten Facetten,
die als Kriminalitit, Vagabundentum, Pobel,” Widerstand, Biirgerkrieg oder als
Revolutionsgewalt die bestehende Rechtsordnung regressiv, destruktiv oder de-
generierend in einen ihr unterstellten Naturzustand zuriickfiihrt. Hobbes fiihrte
eine gewisse ,,Tyrannophobie*® in seiner Aufzihlung der inneren Krankheiten
an, die den Staat befallen kdnnen und schrieb: ,,Was die Rebellion gegen die
Monarchie im besonderen betrifft, so ist eine ihrer héufigsten Ursachen die
Lektiire der politischen und historischen Schriften der alten Griechen und Rémer
[...]. Die Lektiire dieser Biicher, meine ich, brachte die Menschen dazu, ihre
Konige zu toten, weil die griechischen und romischen Schriftsteller in ihren
Biichern und Abhandlungen iiber Politik dies zu einer rechtméfigen und
lobenswerten Handlung fiir jedermann machten, vorausgesetzt, er nenne ihn vor
der Tat einen Tyrannen.*

Wihrend relevante Autoren der Antike den Tyrannenmorder oftmals als ein
Pendant zum Tyrannen und als einen Befreier des Vaterlandes betrachteten, ent-

7 In dem Buch Hegels Pibel beschiftigte sich Ruda mit dem Problem des Pobels bei
Hegel, das er insbesondere in seinem Buch Grundlinien der Philosophie des Rechts
beschrieb. Der Pobel ist jener unvermeidliche Bevolkerungsanteil im Staat, der ein
,»Recht ohne Recht* fiir sich beansprucht und sich durch seine ,,Emporung® gegen
den Staat von diesem entbindet. Vgl. Ruda 2011, S. 114.

Hobbes 1976, S. 250 (Hervorhebungen im Original).
Hobbes 1976, S. 249.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 | Das Politische der Dekonstruktion

wickelten sich ab der italienischen Friihrenaissance eine differenzierte Systema-
tik und Juridifizierung des Widerstands gegen die Tyrannei. In Folge konfessio-
neller Biirgerkriege gerieten die Fragen zum Tyrannenmord und zum Wider-
standsrecht unweigerlich in den Sog polemischer Debatten. So fiihrte Hobbes
diese Entwicklungen darauf zuriick, ,,dass im Gefolge des Humanismus zu viele
Texte der antiken Politikliteratur gelesen*!” wurden. Bodin stellte schon zuvor
,die Liebe zum Vaterland iiber die zum Vater*.!! Und Tocqueville warnte spiter
sodann nicht nur vor einer Tyrannei des Einzelnen, sondern auch vor einer ,,un-
geziigelte[n] Machtausiibung durch die Mehrheit*.!2

Den Akt des Konigs- oder Tyrannenmords, den Hobbes noch in einer Meta-
phorik der Krankheit beschrieb, bettete Kant spéter innerhalb der Metaphysik der
Sitten in eine Diskussion des Rechts ein: ,,Wider das gesetzgebende Oberhaupt
des Staats gibt es also keinen rechtmifBigen Widerstand des Volks; denn nur
durch Unterwerfung unter seinen allgemein-gesetzgebenden Willen ist ein recht-
licher Zustand moglich; also kein Recht des Aufstandes (seditio), noch weniger
des Aufruhrs (rebellio), am allerwenigsten gegen ihn, als einzelne Person (Mo-
narch), unter dem Vorwande des Mif3brauchs seiner Gewalt (tyrannis), Vergrei-
fung an seiner Person, ja an seinem Leben (monarchomachismus sub specie ty-
rannicidii).«!3

Bereits 200 Jahre vor Kant machte Bodin geltend, dass ,,es unter keinen Um-
stainden weder dem einzelnen Untertan noch der Gesamtheit der Untertanen er-
laubt [ist], irgend etwas auf irgendeine Weise gegen Ansehen oder Leben des
Konigs zu unternehmen, selbst wenn er Grausamkeiten aller Art begangen hat.
Denn der Untertan kann gegeniiber seinem Fiirsten nicht den Rechtsweg ein-
schlagen, weil Macht und Befehlsgewalt vom Fiirsten ausgehen. Der Fiirst kann
nicht nur die Vollmacht der Magistrate widerrufen. Schon seine blole Anwesen-
heit beendet jegliche anderen iibertragene Jurisdiktionsgewalt. [...] Darum sage
ich, daB der Untertan niemals etwas gegen seinen souveridnen Fiirsten unterneh-

men darf, so bose und grausam er als Tyrann auch sein mag.“!*

10 Miinkler, StraBenberger 2016, S. 272. Miinkler und StraBenberger wiesen in ihrer
kurzen Betrachtung iiber den Tyrannenmord und das Widerstandsrecht auf eine po-
lemische und argumentationsreiche Diskussion hin. Vgl. Miinkler, Stralenberger
2016, S. 268ft.

11 Miinkler, Stralenberger 2016, S. 272.

12 Miinkler, Stralenberger 2016, S. 272.

13 Kant 1993a, S. 439.

14 Bodin 2011, S. 58.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 13

Die nachklassische Staatsphilosophie war aus Prinzip widerstandsfeindlich,
da sie jedes Aufbegehren gegen die politische, juristische und 6konomische
Herrschaft als eine Zerstdrung der mithsam geschaffenen, allgemeinen Ordnung
von Recht und Sicherheit ansah. Jede Revolution, jeder Aufstand, jede Rebellion
gegen die herrschende Rechtsnorm und gegen die faktisch existierende Regie-
rung wurde als eine Revolte, als ein Gewaltakt gegen die Prinzipien der allge-
meinen Gesetzgebung und der notwendigen politischen Souverdnitit betrachtet.
Aufstinde und Revolutionen galten faktisch wie juristisch als illegal, da es we-
der Gesetze zur Aufhebung der Gesetzgebung gab, noch ein Recht (quasi als ein
Naturrecht), das das Recht als solches authob.!> Der Gegensatz von guter und
schlechter Herrschaft der klassischen Staatsphilosophie wurde in neuzeitlichen
staatsphilosophischen Abhandlungen der Opposition von Rechtsordnung und

Anarchie bzw. rechtlosem Naturzustand untergeordnet.'®

Die Tyrannei hingegen
wurde — im Gegensatz zur Anarchie — als das kleinere Ubel angesehen. Ein
Riickfall in die Anarchie eines hypothetisch angenommenen, rechtlosen und so-
mit gewaltsamen Naturzustands wurde fiir moglich befunden. Dadurch konnte
die Interpretation der Tyrannei als eine Form des politischen Ubels vernachlis-

sigt und relativiert werden.

»THE POLITICAL PHILOSOPHY IS DEAD“/NOT DEAD

Ab der Mitte des 19. bis Anfang des 20. Jahrhunderts wurde der Staat zusehends
als ein Instrument politischer Ideen und Bewegungen betrachtet. Zuweilen wur-
de der Staat auch als vollig tiberfliissig und unheilvoll oder als ein nur voriiber-
gehendes Phéanomen angesehen. Hierzu gehdrten marxistische und faschistische
Bewegungen, um nur zwei widerstrebende Extreme innerhalb einer Vielzahl an-
derer Bewegungen zu benennen, die ein Ende des Staates in Betracht zogen. In
einer frithen Auseinandersetzung mit Hegels Rechtsphilosophie diagnostizierte
Marx, ,,daB in der wahren Demokratie der politische Staat untergehe.’ Der

15 Zu dieser Problematik und in Bezug auf die Rezeption der Franzosischen Revolution
innerhalb der deutschen Philosophie, besonders bei Kant und Hegel vgl. Comay
2011, insbesondere S. 351f.

16 Vgl Kersting 1997, S. 483. Zum Widerstandsrecht bei Kant vgl. Hoffe 2001, S. 24f.

17  Ausfuhrlicher lautet das Zitat: ,]In der Demokratie ist der Staat als Besondres nur
Besondres, als Allgemeines das wirkliche Allgemeine, d.h. keine Bestimmtheit im
Unterschied zu dem andern Inhalt. Die neueren Franzosen haben dies so aufgefaft,

daB in der wahren Demokratie der politische Staat untergehe. Dies ist insofern rich-

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 | Das Politische der Dekonstruktion

Staatsrechtler Schmitt wies 1933 auf die Bedeutung der Bewegung innerhalb der
politischen Ordnung des Nationalsozialismus hin. Die Bewegung der Partei bzw.
die nationalsozialistische Volksbewegung sollte zusammen mit dem Staat einen
Herrschaftsdualismus bilden.!® Zu diesen sich gewaltvoll durchsetzenden Ten-
denzen, die die politische Bedeutung des Staates relativierten oder sogar in Ab-
rede stellten, kam hinzu, dass durch eine Dominanz szientistischer und 6konomi-
scher Vorstellungen sowie durch die Entwicklung einer metaphysikfeindlichen
Einstellung des Positivismus, die Moralphilosophie und die normative Politische
Philosophie in Bedringnis gerieten. Ab den 50er Jahren des 20. Jahrhunderts
konstatierte die Politische Philosophie retrospektiv ihr Ende, bestenfalls attestier-
te sie sich selbst eine tiefsitzende Krise, die bereits Mitte des 19. Jahrhunderts ih-
ren Anfang nahm." Hiufig zitiert, beriihmt und beriichtigt, ist Lasletts Formel
aus dem Jahr 1956: ,,[FJor the moment, anyway, political philosophy is dead [...]
the winter has set in for the political philosopher.°

Die AuBerung Dahls aus dem Jahr 1958 geht in die gleiche Richtung: ,,In the
English-speaking world, where so many of the interesting political problems ha-
ve been solved (at least superficially), political theory is dead. In the Communist
countries it is imprisoned. Elsewhere it is moribund. In the West, this is the age
of textual criticism and historical analysis, when the student of political theory
makes his way by rediscovering some deservedly obscure text or reinterpreting a
familiar one. Political theory (like literary criticism) is reduced to living off capi-
tal — other people’s capital at that.“?! Und Strauss schloss sich dem Befund in
gewisser Weise an und sprach 1959 davon, dass die Politische Philosophie nicht
mehr existiert. Strauss schrieb: ,,We hardly exaggerate when we say that today
political philosophy does not exist anymore, except as matter for burial, i.e. for

historical research, or else as a theme of weak and unconvincing protestations.*??

tig, als er qua politischer Staat, als Verfassung, nicht mehr fiir das Ganze gilt. [...] In
der Demokratie hat der abstrakte Staat aufgehort, das herrschende Moment zu sein.*
Marx 1978, S. 232 (Hervorhebungen im Original).

18  Vgl. Schmitt 1933. In der Schrift Staat, Bewegung, Volk versuchte Schmitt nicht nur
die Politik des Nationalsozialismus zu legitimieren, sondern beschrieb die rechtset-
zende Politik und den politischen Dezisionismus als einen dynamischen Prozess der
Bewegung. Vgl. auch Dreier 2001, S. 40£f.

19 Vgl Kersting 1997, S. 11ff.

20 Laslett 1956, S. VII.

21  Dahl 1958, S. 89.

22 Strauss 1959, S. 17.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 15

Zumindest mit dem Erscheinen der Theorie der Gerechtigkeit von Rawls im
Jahr 1971 verstummte die Rede vom Niedergang der politischen Theorie und
Philosophie.”® Mittlerweile, vierzig Jahre nach Rawls’ ,,Wiederbelebung* der-
selben, scheint die gegenwirtige Politische Philosophie nicht nur aus ihrer Krise
herausgefunden zu haben, sondern hat zudem neue Wege beschritten und plura-
listische, multi-/transkulturelle, genderorientierte, konsenspolitische, agonisti-
sche, post-politische, liberalistische, kommunitaristische, strukturalistische, sys-
temtheoretische, diskursethische, netzwerktheoretische, postkoloniale und glo-
balpolitische Konzeptionen bzw. Analysen des Politischen hervorgebracht. Hier-
zu gehoren neben den Schriften von Rawls unter anderem die Untersuchungen
von Agamben, Badiou, Beck, Bourdieu, Buchanan, Butler, Derrida, Dworkin,
Foucault, Frazer, Habermas, Hoffe, Kersting, Laclau, Lefort, Luhmann, Mouffe,
Nancy, Nozick, Ranciere, Rorty, Spivak, Taylor, Walzer und Young. Jedoch ist
bei der Betrachtung der neueren Entwicklungen zu konstatieren, dass es der Poli-
tischen Philosophie bzw. der Philosophie des Politischen nicht mehr um Staats-
entwiirfe oder um Entwiirfe der politischen Souverinitit geht. Es geht nicht
mehr um staatspolitische Grundlegungen, Begriindungen oder Erlduterungen.
Sofern von Nancy abgesehen wird, sind die Entwicklungen in der politischen
Theorie weit davon entfernt, nach dem ontologischen Status des Politischen bzw.
nach dem des menschlichen Zusammenlebens zu fragen. Hingegen geht es in
den Untersuchungen um Macht- und Legitimitatsstrukturen, Geschlechterver-
héltnisse, Menschenrechtsfragen, Identitdtsprozesse, Politiken der Performanz
oder Globalisierungsstrategien und -entwicklungen. In der Hinsicht kann man
der Auffassung zustimmen, dass der Politischen Philosophie trotz aller Wieder-
belebung der Gegenstand abhandengekommen ist: Die politische Verfassung wie
die Begriindung der politischen Verfassung ist fiir eine Politische Philosophie
kein Thema mehr. Oder anders gesagt: Die Frage nach der Begriindung einer po-
litischen Verfassung wird nicht mehr formuliert. D.h. die Frage nach dem
Seinsmodus von Politik, ob natiirlich oder kiinstlich, wird nicht mehr gestellt. Es
gibt keine Frage nach dem Sein des Politischen mehr. Zumindest ldsst sich be-
obachten, dass die verschiedenen politischen Theorien keinen gemeinsamen Ge-
genstand und unterschiedliche Intentionen haben sowie mit stark voneinander
abweichenden Methoden arbeiten.?

23 Zur Instrumentalisierung der Todesmetapher und zum Zustand der politischen Theo-
rie nach 1945 vgl. Schaal 2002, S. 503ff.
24 Vgl. Brodocz, Schaal 2002, S. 9f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 | Das Politische der Dekonstruktion

LIBERALISMUS 5 KOMMUNITARISMUS

Mit seinem Buch Metaphysik der Sitten legte Kant im Jahr 1797 eine Rechtsphi-
losophie vor, die fiir die weitere Entwicklung der Politischen Philosophie ab den
70er Jahren des 20. Jahrhunderts bestimmend wurde. Zu den Motiven und Ideen,
die Kant vorgab, gehorten das Volkerrecht, der Friedensbegriff, das Weltbiirger-
tum, die Autonomie des Menschen, die Menschenrechte und die Prioritdt des
Rechts. Der Liberalismus von Rawls,”® Nozick,?® Buchanan?’ und Dworkin®®
kniipfte mit einer Rekonstruktion normativer Voraussetzungen und kategorialer
Grundlagen an die Rechtsmetaphysik Kants an und setzte sich mit positivisti-
schen und utilitaristischen Einfliissen in der Politischen Philosophie auseinander.
Ausgehend von Kant, formulierte der Liberalismus seine Auseinandersetzung
mit dem Wohlfahrtsutilitarismus und kritisierte einen an Aristoteles oder an He-
gel ankniipfenden Kommunitarismus, der die Prioritdt des Rechts aufzubrechen
versuchte und die politische Anschauung, die Konzeption der Polis und das poli-
tische Handeln wieder auf Fundamente des Guten und auf eine Tradition von
Tugenden zu griinden hoffte. Der Rechtsuniversalismus, der an Kants individuel-
ler Autonomie ankniipfte, sah sich hingegen nicht durch kultur-, traditions- und
gemeinschaftsgebundene Grenzen beschrinkt.

Der Kommunitarismus (z.B. bei Maclntyre,” Walzer,*® Taylor’') verwarf
den Kontraktualismus des philosophischen Liberalismus und dessen Lehre vom
Gesellschaftsvertrag. Er ging stattdessen von einer hermeneutischen Aneignung
des Anerkannten und von den in einer Gemeinschaft herausgebildeten kulturel-
len und sittlichen Lebensformen aus. Universelle Werte und Wertorientierungen
wurden kritisiert. Im Gegenzug wurden Strukturen der Erziehung und der
Freundschaft herausgearbeitet. Die individuelle Autonomie als Grundlage einer
gesellschaftlichen, politischen und rechtlichen Verfassung mittels freiwilliger
Assoziation wurde vom Kommunitarismus als Selbstbestimmungswahn eines
leeren Selbst abgelehnt. Im Gegensatz dazu betrachteten der Kommunitarismus
die partikuldre gesellschaftliche Zugehorigkeit als Ausgangspunkt, um zum ei-
nen eine Sozialpolitik des kollektiven Guten bzw. des gesellschaftlichen Guts zu

25 Rawls 1979.

26  Nozick 1976.
27  Buchanan 1984.
28  Dworkin 1984.
29  Maclntyre 1987.
30 Walzer 1992.

31 Taylor 1996.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 17

starken und zum anderen den Menschen als ein Wesen in seiner Sozialitéit zu be-
greifen. Wihrend der an Kant orientierte Liberalismus seinen Ausgangspunkt in
der urspriinglichen und jedem Menschen als Recht zustehenden Freiheit verorte-
te, ging der Kommunitarismus von einem anfanglichen und ethischen Gemein-
wesen aus, in dem sich der Mensch immer schon befand. Der individuellen Au-
tonomie des Liberalismus setzte der Kommunitarismus ein Konzept des ethisch
parteiischen Selbst in Form einer sozialen Einbettung und gesellschaftlichen
Konstitution des Menschen entgegen: ein Selbst, das unabhingig von seiner
Gemeinschaftsidentitit (Gruppe, Kultur, Gesellschaft, Sozialitit, Staat, Tradi-
tion, Geschlechtszugehorigkeit, sexueller Orientierung usw.), einer identitétsbil-
denden Zugehdrigkeit, unversténdlich bleibt.

Der autonomen Freiheit des Menschen, aus deren Prinzip sich eine liberale
Ethik und deren Recht und Politik bildete, stellte der Kommunitarismus eine on-
tologische Prioritdt der Gemeinschaft gegeniiber. Mit dieser Gegeniiberstellung
zielte er auf eine Kritik der liberalen und universellen Personen- und Freiheits-
vorstellungen ab. Damit stellte er die allgemeinen Grund- und Freiheitsrechte,
die politischen und gesellschaftlichen Legitimititsprozeduren, die Begriindungen
institutionalisierter Politik und Gesellschaft in Abrede, die auf Prinzipien der Ge-
rechtigkeit und einer Verpflichtung des Staates zu weltanschaulicher und religio-
ser Unparteilichkeit aufbauen und die den Staat fiir neutral gegeniiber individuel-
len Vorstellungen halten.

DAS HOBBESSCHE PLURIVERSUM ODER
DIE GLOBALITAT

In Anschluss an Hobbes formulierte Schmitt Anfang der 1930er Jahre in dem
Buch Der Begriff des Politischen die These, dass die ,,politische Welt ein Pluri-
versum und kein Universum**? ist. Solange es einen Staat gibt, solange wird es
mehrere Staaten geben, denn in der politischen Welt herrscht, so Schmitt, ein
Pluralismus. Die Idee eines Weltstaats war fiir ihn ein ganz und gar absurdes
Konstrukt. Den Weltstaat als eine machbare Utopie anzustreben, hielt er fiir eine
,unehrliche Fiktion*.>* Der Weltstaat stand dem, was Schmitt unter dem Politi-
schen verstand, diametral entgegen. Nach Schmitt kann es etwas Politisches,
kann es Politik, kann es einen Staat — und sei es ein Weltstaat — nur geben, wenn
es ein Gegentiber, ein Anderes, etwas Separates gibt.

32 Schmitt 1987a, S. 54.
33 Schmitt 1987a, S. 54.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 | Das Politische der Dekonstruktion

Die Welt des Politischen muss in sich geteilt sein, muss in mehrere Staaten
zerfallen sein, damit es {iberhaupt so etwas wie das Politische geben kann. Erst
durch das Andere, das voneinander Getrennte, erst durch die Teilung der Welt,
erhilt die jeweilige politische Einheit ihre Form und ihre Identitdt. So gibt es
stets mehr als einen Staat, mehr als ein Volk, mehr als eine Nation. Es gibt Staa-
ten, die getrennt durch ihre Grenzen Seite an Seite liegen, und Staaten, die durch
die See voneinander entfernt liegen. Schmitt ging in Auseinandersetzung mit
dem Politischen stets vom Vorhandensein des Anderen aus, was fiir ihn auf eine
mogliche Existenz des Feindes hinauslief. Politik braucht, so Schmitt, diese Dif-
ferenz, diesen Konflikt, diese Spannung: Politik wird durch die Spannung der
Differenz bestimmt. Politik ist das Ziehen von Grenzlinien. Eine politische Ein-
heit braucht nach Schmitt diese potenzielle Feindschaft, die aber immer auch ei-
ne reale Potenzialitidt des Feindes bedeutet, die der politischen Einheit eine Ge-
stalt gibt. Ohne eine Feindschaft wire die Welt keine politische Welt. Nur weil
es diese reale Moglichkeit des Feindes gibt, gibt es mit der Unterscheidung zwi-
schen Freund und Feind die Ausdifferenzierung von verschiedenen politischen
und damit auch territorialen Einheiten. Die politische Welt braucht in diesem
Sinne den Konflikt und die Gegnerschaft. Nur die Feindschaft bedingt den Zu-
sammenschluss zu einer politischen Gemeinsamkeit, nur sie erzeugt diese Zu-
sammengehorigkeit, sowie die daraus resultierenden Formierungen, Differenzie-
rungen und Normierungen. Im Zusammenhang mit dem politisch notwendigen
Feind zitierte Schmitt wiederholt einen Vers von Déaubler, der da lautet: , Der
Feind ist unsre eigne Frage als Gestalt.*>*

Fiir Schmitt war es unmdglich sich vorzustellen, dass sich eine politische
Einheit iiber die ganze Erde ausdehnt, um sich als ein Weltstaat zu realisieren.
Der Grund dafiir war eine politische Annahme, die sich bei ihm aus dem Begriff
des Menschseins, also aus dem Anthropologischen ergab: ,,Menschheit ist kein
politischer Begriff, ihm entspricht auch keine politische Einheit oder Gemein-
schaft und kein Status.“*® In gewisser Weise muss das, was die Menschheit ist
bzw. sein konnte oder sein sollte, negiert sein, es muss zersplittert, zerteilt und
zerschlagen sein, damit es zum Poltischen, zu politischen Gestaltungen und Aus-
formungen kommen kann. Das heif3t, solange es Menschen gibt, muss sich die
Menschheit in unterschiedliche Gemeinschaften, sei es in ,,verschiedene Volker,

36

Religionen, Klassen und andere Menschengruppen der Erde“° aufteilen. Fiir

Schmitt bedeutete das, dass es den Menschen nur in politischen Strukturen und

34 Schmitt 1987b, S. 90.
35  Schmitt 1987a, S. 55 (Hervorhebungen im Original).
36 Schmitt 1987a, S. 54.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 19

Verfassungen, nur als ein Gemeinschaftswesen gibt, wenn das Gemeinsame des
Menschen keine verbindliche Form, etwa die einer Weltgemeinschaft, annimmt.

Zwar rdumte Schmitt ein, dass ein imperialer Zustand denkbar wire, der alle
Menschengruppen der Erde in sich eint und zugleich einen Biirgerkrieg zwi-
schen den Gruppen verhindert, dennoch liee sich diese Einheit der Menschheit,
so Schmitt, nicht als eine politische Einheit auffassen. Mit dem Eintritt in eine
feindlose Gesellschaft wiirde der Gesellschaft nicht nur der Feind, sondern auch
der Freund abhandenkommen. In diesem Zustand jenseits von Freund und Feind
,,Zibt es nur noch politikreine Weltanschauung, Kultur, Zivilisation, Wirtschaft,
Moral, Recht, Kunst, Unterhaltung usw., aber weder Politik noch Staat‘.>’

An der Idee vom Pluriversum — die besagt, dass das Politische an eine staat-
liche Einheit inmitten anderer Staaten gebunden ist — hielt die Politische Philo-
sophie nicht nur bis zum Erscheinen der staatsrechtlichen Schriften Schmitts
fest, mittels derer er jede Liicke innerhalb und auflerhalb des institutionalisierten
und normierten Staates zu identifizieren versuchte, um dort die Politik der Dezi-
sion ausfindig zu machen. Vielmehr kam Kersting noch 1997, also fast siebzig
Jahre spiter, zu dem Befund, dass sich in dieser Hinsicht in der Welt der Politi-
schen Philosophie nichts bewegt hat und schrieb: ,,Die politische Welt zwischen
den Staaten ist ein Stiefkind der zeitgendssischen politischen Philosophie. Die
ethischen Probleme der internationalen Beziehungen finden nicht die gebiihren-
de Aufmerksambkeit der Philosophen. Die Politische Philosophie ist an das Para-
digma des Nationalstaates gefesselt [...]. Sie betrachtet die Welt der Staaten als
ein hobbessches Pluriversum, als einen Ozean, auf dem die einzelnen Staaten
wie Inseln schwimmen, rechtlich-moralisch unverbunden und keinem {iiberge-
ordneten Gesetz unterworfen, und denkt nicht daran, diesen hobbesschen Ozean
trockenzulegen und die prinzipienbegriindete kosmopolitische Rechtsordnung
sichtbar zu machen [...].“*® Und Hoéffe kam zum Schluss: ,,Von Hobbes iiber
Locke und Rousseau bis Hegel, in gewisser Weise auch Marx, und im 20. Jahr-
hundert von Kelsen iiber Hart bis John Rawls, auch Dworkin und Habermas, be-
fassen sich die Haupttexte fast ausschlieflich mit der Rechtsordnung eines Ein-
zelstaates. >’

Trotz Rawls Erneuerung der Politischen Philosophie seit den 1970er Jahren
lag deren Schwerpunkt entweder auf dem Verhéltnis zwischen den einzelnen In-
dividuen und der Gemeinschaft oder auf der Beziehung bzw. dem Konflikt zwi-

37  Schmitt 1987a, S. 54.
38 Kersting 1997, S. 67.
39  Hoffe 2001, S. 29.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 | Das Politische der Dekonstruktion

schen den Freiheitsrechten und dem Sozialstaat.*® Philosophische Untersuchun-
gen zu den politischen Beziehungen und Konflikten zwischen den Staaten, den
transnationalen Institutionen, zu iiberstaatlichen Einrichtungen und nichtstaatli-
chen Organisationen und Netzwerken sind hingegen bis heute nur im beschréank-
ten Ausmal} vorhanden und entwickelten sich erst im Zuge politischer Institutio-
nalisierungen.*! Insbesondere sind Bewegungen, Aufenthalte, Migrationen, Staa-
tenlosigkeiten und Exilierungen im Spalt zwischen den Staaten und innerhalb
der Staaten weitgehend unbeachtet geblieben. Eine der wenigen Ausnahmen ist
in dieser Hinsicht Arendt, die in ihrem schon 1951 erschienenen Buch Elemente
und Urspriinge totaler Herrschaft (The Origins of Totalitarianism) im Kapitel
Der Niedergang des Nationalstaates und das Ende der Menschenrechte auf ,die
neueste Menschengruppe der neueren Geschichte®,*? auf die Staatenlosen zu
sprechen kam. Untersuchungen zu diesem Themenkomplex wurden zumeist ei-
ner politik- bzw. sozial- und kulturwissenschaftlichen Betrachtung iiberlassen.®

40 Vgl Kersting 1997, S. 58ff, Hoffe 2001, S. 132ff.

41 Vgl Kersting, Chwaszcza 1998, Broszies, Hahn 2010.

42 Arendt 2013, S. 578. Nach Arendts Abhandlungen zur ,,Nation der Minderheiten®,
beschrieb sie die Staatenlosen, Heimatlosen, Fliichtlinge und displaced persons. Im
Verlauf des Ersten Weltkriegs vertrieb jeder einzelne Staat Teile seiner eigenen Be-
volkerung iiber die Grenzen des Territoriums, die sich zu den endlosen Fliichtlings-
ziigen der Staatenlosen zusammenfanden. Wéhrend die offizielle Politik im An-
schluss an den Ersten Weltkrieg das Prinzip der nationalen Emanzipation und der
Selbstbestimmung auf die sogenannten permanent anwesenden und nicht auf die zu
assimilierenden Minderheiten innerhalb der Nationalstaaten ausdehnte und Minder-
heitenvertridge als Rechtschutzgarantien vereinbarte, tauchte mit den Staatenlosen
eine Menschengruppe auf, die der Illusion staatlicher Rechtschutzgarantien fiir ab-
weichende Nationalitdten ein Ende bereitete. Arendt schrieb: ,,Wen immer die Er-
eignisse aus der alten Drei-Einigkeit von Volk-Territorium-Staat, auf der die Nation
geruht hatte, herausgeschlagen hatten, blieb heimat- und staatenlos; wer immer ein-
mal die Rechte, die in der Staatsbiirgerschaft garantiert waren, verloren hatte, blieb
rechtlos.” Arendt 2013, S. 560.

43  Hoffe erwéhnte in seinen Ausfithrungen zur Globalisierung die ,,Schicksalsgemein-
schaft”, eine ,,Gemeinschaft von Not und Leid“, zu der er Flichtlings- und Wander-
bewegungen, mit religiosem, politischem, 6konomischem oder dkologischem Hin-
tergrund zéhlte. Hoffe 1999, S. 20.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 21

ZWE| KRIEGSZUSTANDE

Vorausgesetzt, die vorangegangene Diagnose zum Zustand der Politischen Phi-
losophie trifft zu, so ist nicht nur deren begrenztes und eingeschrénktes Interesse
am Politischen festzuhalten, durch das sie sich auf die Institution bzw. auf den
Komplex ,,Staat* bzw. auf eine bestimmte Community festlegt, sondern auch das
Insistieren auf der Annahme einer urspriinglichen Teilung der Welt, die politi-
sche Formen erzeugt und zugleich Feindschaften mit sich bringt. Dergestalt ist
die Welt der Politischen Philosophie eine Welt, die in disparate Teile zerfallen
ist und neuerlich in solche zerfallen wird; Teile, die jeweils origindre Gemein-
schaften bilden werden. Wéhrend diejenigen, die am Kommunitarismus orien-
tiert sind, in ihrer Betrachtung des Politischen das Individuum in die Gemein-
schaft integrieren und dieser unterordnen, stellt der Liberalismus in seinen Aus-
fithrungen die Individualitit des Einzelnen innerhalb der Gemeinschaft heraus.
Der Einzelne ist jedoch hier wie da innerweltlich und binnenweltlich in intersub-
jektive, kommunale, aber dennoch separate Lebenswelten eingebettet.

Das heilit, beide Ansétze haben, trotz der unterschiedlichen Herangehens-
weisen, die das politische Feld beschreiben, ein Problem mit dem Anderen, mit
dem Dritten, mit denjenigen, die nicht zur eigenen Gemeinschaft oder zu keiner
Gemeinschaft gehoren. So stehen der origindren Gemeinschaft, dem urspriing-
lichen Mitsein mit Anderen, wiederum Andere gegeniiber, die der Gemeinschaft
fremd sind. Das gemeinschaftliche Zusammenleben mit Anderen ist schon von
Grund auf von den fremden Anderen separiert: eine Separation, die nicht nur die
Unterscheidung zwischen Freund und Feind ermdglicht, sondern auch den Ge-
meinschaften eine Gestalt gibt. Mit dieser Unterscheidung entstehen gleichzeitig
auch Grenzen, territoriale Besetzungen, symbolische Ordnungen und Markie-
rungen. In diesem Sinne reicht das Interesse der Politischen Philosophie nur bis
an die Staatsgrenzen oder an die Grenze der eigenen Gemeinschaft oder an die
der Community bzw. an die Grenzen der gesellschaftlichen Gruppe. Die Ver-
nunft der Philosophie, und sei es nur die Vernunft der Politischen Philosophie,
ist staatspolitisch bzw. auf Gruppenidentitdten und communities beschrénkt. No-
zick formulierte diese Position zugespitzt. Der Gemeinschaftssinn, verstanden
als menschliche Notwendigkeit und als Vernunftakt, sich mit anderen Menschen
zusammenzuschliefen, bestimmt sich in Form und Struktur einer ,,Schutzorgani-

sation“.**

44 Vgl. Nozick 1976, S. 61. Unter den Begriff ,,Schutzorganisation” verstand Nozick,

indem er sich auf Locke bezog, eine Vereinigung von Menschen, die ihre Mitglieder

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 | Das Politische der Dekonstruktion

Auch wenn Einrichtungen, Organisationen, Institutionen, Vereinbarungen,
Beziehungen, Netzwerke und Hybridititen zwischen den Staaten und jenseits
staatlicher Strukturen bestehen, verharrt die Politische Philosophie in ihrer
Selbstbeschriankung, obwohl politik-, sozial- und literaturwissenschaftliche Un-
tersuchungen (z.B. Beck,* Bhabha,* Sassen*’) die politischen, sozialen und
o6konomischen Entwicklungen eher dahingehend einschitzen, dass sich die
Strukturen einer globalen Ordnung verdichten, die frither oder spéter an die Stel-
le einer Politik der Staaten treten werden. Sofern man diesen Beobachtungen und
Analysen Glauben schenken mochte, werden sich die Staaten in eine Weltgesell-
schaft auflésen, die sich ihre Rechtsformen noch suchen muss. Weitergehende
Einschétzungen laufen jedoch darauf hinaus, dass sich im Zuge einer Globalisie-
rung von Staat und Recht nicht nur die Differenzen zwischen den Staaten, son-
dern auch die Rechtsdifferenzen zwischen der Landordnung und dem Seerecht
auflosen werden. Dariiber hinaus konnten, innerhalb einer solchen globalen
Rechtsordnung, Phanomene und Konstrukte, die zu Zeiten der Landordnung mit
der ,.freien See in Verbindung gebracht wurden, immer und iiberall auftauchen.
In diesem Sinne wiirde eine Weltwerdung des Politischen nicht die Einkapselung
einer Einheit besagen, in der jedes AuBerhalb zur Innenwelt gehort, sondern die
Durchdringung von Recht und Ausnahme und die Vermischung des Politischen
mit dem Unpolitischen.*

Beide Thesen, jene von der Weltwerdung des normativ Politischen wie jene
von der Partikularitdt des Politischen, schlieen sich zwar aus, aber dennoch ge-
horen beide zur Idee des Politischen, zu deren Vernunft und deren politisch-
territorialer Verrdumlichung. Kant gab hierzu zu bedenken, dass die ,,Idee vom
Volkerrecht”, die Vernunftidee, sich zu Volkern zusammenzuschlieBBen, nicht
mit einer ,,positiven Idee von einer Weltrepublik® kompatibel ist: ,,Fiir Staaten,
im Verhiltnisse untereinander, kann es nach der Vernunft keine andere Art ge-
ben, aus dem gesetzlosen Zustande, der lauter Krieg enthilt, herauszukommen,
als dal3 sie, ebenso wie einzelne Menschen, ihre wilde (gesetzlose) Freiheit auf-
geben, sich zu offentlichen Zwangsgesetzen bequemen, und so einen, freilich
immer wachsenden Volkerstaat (civitas gentium), der zuletzt alle Volker der Er-
de befassen wiirde, bilden. Da sie dieses aber nach ihrer Idee vom Vélkerrecht

schiitzt und Entschidigungen fiir Rechtsverletzungen fordert, auch wenn dieser Mi-
nimalstaat noch kein Staat mit einem Gewaltmonopol darstellt.

45  Beck 2007.

46  Bhabha 2000.

47  Sassen 2008.

48  Zu diesen Problemen vgl. auch Heller-Roazen 2010.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 23

durchaus nicht wollen, mithin, was in thesis richtig ist, in hypothesi verwerfen,
so kann an die Stelle der positiven Idee einer Weltrepublik (wenn nicht alles ver-
loren werden soll) nur das negative Surrogat eines den Krieg abwehrenden Bun-
des, den Strom der rechtscheuenden, feindseligen Neigung aufhalten, doch mit
bestdndiger Gefahr ihres Aufbruchs (Furor impius intus — fremit horridus ore
cruento. Virgil).*“¥

Unter der Bedingung, dass die politische Welt von Beginn an in disparate
Teile zerfallen ist, ldsst sich das Ideal des Staates und dessen Normativitét nicht
ohne Weiteres in eine Weltrechtsordnung bzw. in einen Weltstaat {ibertragen.*
Es ist fraglich, ob eine Globalisierung des Politischen in Form einer Transzen-
dierung (VergroBerung, Verschiebung, Ubertragung) des Staates gelingen kann,
die dann Weltrechtsordnung, Weltrepublik bzw. Weltstaat hiefle, wenn es kein
Gegeniiber, keinen weiteren Staat gdbe. Schmitt legte fiir diesen Fall nahe, dass
in einem solchen Zustand jenseits des Staates, in seiner globalisierten, trans-
oder supranationalen Form, nur der Kriegszustand im Inneren vorherrschen
kann. Fiir den Fall also, dass es zu einem Weltstaat kommt, prognostizierte
Schmitt einen Biirgerkrieg,’! der ausbricht, sobald die Souverinitit des Staates,
die zwischen Freund und Feind unterscheidet, zerbricht.

Nach Hobbes findet die Gesellschaft ihre Form, sobald vereinzelte Indivi-
duen einen Gesellschaftsvertrag miteinander abschlieBen: D.h., die Menschen
finden zu einer politischen Verfassung, sobald der einzelne Mensch, der den an-
deren Menschen ein ,,Wolf*>? ist, sein Wolfsein gemeinsam mit seinesgleichen

49  Kant 1993b, S. 212f (Hervorhebungen im Original).

50 Dieser Aspekt bleibt auch dann relevant, wenn die Frage aufler Acht bleibt, ob es
mit der normativen Realisierung des Staates zu einer Auflosung von Ungleichheiten
und einer Hemmung von Gewalt kommt. Dies sind Axiome, auf deren Grundlage
sich ein Staat legitimiert.

51  Vgl. Schmitt 1987a, S. 54.

52 Hobbes notierte, mit einer Anspielung an ein Vers von Plautus (,,lupus est homo
homini, non homo, quom qualis sit non novit“, aus der Komddie Asinaria, 495,
ILIV, vgl. Plautus 2008) in der Widmung seines Buches De Cive: ,Nun sind aber
beide Sétze wahr: Der Mensch ist ein Gott fiir den Menschen und der Mensch ist ein
Wolf fiir den Menschen; jener, wenn man die Biirger untereinander, dieser, wenn
man die Staaten untereinander vergleicht. Ergo, der Mensch ist ein Gott fiir den
Menschen, wenn man die Biirger untereinander vergleicht.“ Hobbes 1977, S. 59.
Hier ist es notwendig, zwei Anmerkungen anzufiigen: 1. Hobbes betonte in seinem
Buch Leviathan, dass ein Krieg (im Naturzustand wie zu anderen Zeiten) ,,nicht nur

in Schlachten oder Kampthandlungen* besteht, sondern vor allem auch in der Be-

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 | Das Politische der Dekonstruktion

per Vertragsschluss aufgibt. Allerdings rdumte Hobbes ein, dass es diesen Na-
turzustand, in dem sich die Menschen wie in einem permanenten Kriegszustand
— alle gegen alle — befanden, vermutlich niemals gab. Dennoch war dieser Ver-
tragsschluss, der in einem hypothetischen Naturzustand getroffen wurde, fiir
Hobbes notwendig, um ihn als einen Akt der Rechtsetzung zu beschreiben. Denn
der Akt des Vertragsschlusses musste fiir Hobbes selbststindig getétigt und in
Freiheit abgeschlossen sein,®® auch wenn dieser Akt aus Angst erfolgte und in
,,Todesfurcht“>* geschah. Hobbes hob hervor, dass die Furcht auch jene ,,Leiden-
schaft [ist], die die Menschen am wenigsten die Gesetze libertreten 146t [...]. Ja,
sie ist — einige edelmiitige Menschen ausgenommen — die einzige Kraft, die die
Menschen zu ihrer Einhaltung bringt, wenn ein Vorteil oder Vergniigen durch
Gesetzesiibertretung in Aussicht steht.>

Bis heute folgt die Politische Philosophie Hobbes, sofern es darum geht, das
Politische, das Zusammenseins und Miteinandersein, als etwas Regionales und
Partikulares zu bestimmen. Er setzt zwei unterschiedliche Figuren des politi-
schen Beginns voraus: 1. die Figur des Freundes (in diesem Sinne: der Néachste
und der Nachbar) als den gleichgesinnten und furchtsamen Vertragspartner, der
trotz des Vertrages ein Konkurrent bleibt, vor dem man achtsam bleibt. Auch als
Vertragspartner bleibt der Andere ein Fremder, ein unter Vertrag genommener
»Wolf*. 2. die Figur des Feindes, des Anderen als gestaltgebender Feind, der
nicht am Vertrag teilhat. Nach Hobbes ist es unabdingbar, dass das Politische
aus einer Separation hervorgeht und in einen Partikularismus der politischen
Welt miindet.

reitschaft zum Kampf. Hobbes 1976, S. 96. Erst mit einem Vertragsabschluss, der
Kampthandlungen verhindern und ausschlieBen soll, gibt es so etwas wie einen
Frieden. Zuvor gibt es keinen Frieden, der so genannt werden kann. Auch wenn es
Hobbes darauf ankam, dass der Mensch mit Vertragsabschluss sein Wolfsein auf-
gibt, so liegt in dieser Bestimmung die Schwierigkeit den Krieg und das Wolfsein
mittels Vertrag und durch die Griindung eines Staates einzuhegen. Auf das Dilemma
hat Schmitt wiederholt hingewiesen. Vgl. Schmitt 1982, S. 51f. 2. In seinem letzten
Seminar La béte et le souverain (Das Tier und der Souverdn) untersuchte Derrida
das politische Bestiarium, in dem der Wolf bzw. der Wolfsmensch eine bedeutende
Figur des Politischen darstellt. Vgl. Derrida 2015. Vor allem sei darauf hingewiesen,
dass sich fiir Hobbes gerade dann das Wolfssein des Menschen zeigt, wenn es um
die Beziehung zwischen den Staaten geht.

53 Vgl. Hobbes 1976, S. 99.

54  Hobbes 1976, S. 98.

55 Hobbes 1976, S. 228.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 25

Auch wenn nun dieser hobbessche Vertrag in Freiheit und Selbststédndigkeit
getroffen wird, so wies Schmitt darauf hin, den Feind als ein notwendiges, aber
dennoch gestaltgebendes Element zu betrachten. Das Politische ist derart von
seiner eigenen Gestalt bestimmt und von ihr abhingig, dass das Politische nicht
nur auf seine Grenzen und Begrenzungen fixiert ist, sondern immer auch auf den
Anderen achtet, ihn unter Beobachtung stellt und ins Visier nimmt. Dieser
Fremde ist ein Feind, so Schmitt, der in seiner Existenz eine Bedrohung darstellt
und dem Politischen damit seine Gestalt gibt. Schmitt bezeichnete den Feind als
Frage, die das Politische in Frage stellt und gleichzeitig dem Politischen eine
Gestalt gibt. Das Politische braucht den Anderen, braucht den Feind und ein he-
terogenes und antagonistisches Feld, das separiert ist, auch wenn der Feind eine
existenzielle Bedrohung darstellt. In diesem Sinne existiert die politische Einheit
oder sie existiert nicht. Schmitt meinte dazu, ,,[d]aB der Staat eine Einheit ist,
und zwar die maBgebende Einheit, beruht auf seinem politischen Charakter.**®

Das Politische — in der Tradition von Hobbes und Schmitt — braucht diesen
Konflikt mit demjenigen, der den Vertrag nicht eingeht, der entweder keinen
Vertrag oder einen anderen Vertrag eingegangen ist. Das Politische benétigt den
Anderen als Feind, der dem Politischen eine Gestalt gibt und dieses damit defi-
niert. Diese Bedrohung durch den Feind steht nicht nur fiir die Moglichkeit der
Existenzberaubung des Politischen, sie ist gleichzeitig auch das gestaltende Prin-
zip fiir deren Existenz. Das Politische braucht den existenziellen Zweikampf.
Diese origindre Teilung des politischen Feldes ist notwendig, damit es politische
Formen von Gemeinschaften, Gesellschaften oder Staaten iiberhaupt geben kann
und damit diese sich entwickeln konnen. Die Gemeinschaft ist dieser Gefahr des
existenziellen Abgrunds, der permanenten Moglichkeit einer Vernichtung, der
Instabilitét ihrer Setzung und Griindung ausgesetzt. In diesem Sinne bendtigt das
Politische nicht nur den Naturzustand als einen urspriinglichen Kriegszustand, in
dem jeder der Feind des Anderen ist. Das Politische braucht auch einen zweiten
Kriegszustand, der sich in der Auseinandersetzung zwischen dem Staat und den
inneren wie duleren Feinden realisiert. Oder anders gesagt: Der Kriegszustand
des Naturzustands wird nie in eine stabile Setzung iiberfiihrt werden, sondern
setzt sich fort und perpetuiert sich zu einem Griindungsakt, der permanent er-
neuert und wiederholt werden muss.

Eine derart definierte, aber zugleich gefahrdete und instabile staats- und si-
cherheitspolitische Gemeinschaft scheint in der Uberschreitung ihrer Staats-
bzw. Gemeinschaftsgrenzen unweigerlich in einen hobbesianischen Kriegszu-
stand zwischen den Staaten zu geraten. Das Politische ist zum Partikularismus

56  Schmitt 1987a, S. 44 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 | Das Politische der Dekonstruktion

separater Gemeinschaften bestimmt und damit eng verkniipft mit einer Separa-
tion und der Vorsicht gegeniiber den Anderen, die immer auch Feinde sind bzw.
stets solche sein konnen. Die Politische Philosophie hat sich in Bezug auf inter-
nationale, transnationale bzw. iliberstaatliche Strukturen und damit gegen jede
Form von Kosmopolitismus ihren Skeptizismus bewahrt, da sie am Modell des
Pluriversums festhdlt. Angesichts der Globalisierung und der Verschiebung des
politischen Gewichts auf trans- und supranationale Institutionen, steht die Politi-
sche Philosophie jedoch vor grolen Herausforderungen. Insbesondere die Bewe-
gung des politischen Liberalismus, die zu den Institutionen des demokratischen
Rechtsstaats historisch in enger Beziehung steht, muss auf die Entmachtung des
Nationalstaates reagieren.

Kersting schrieb in diesem Zusammenhang: ,,Politik im Zeitalter der Globa-
lisierung besitzt keine ausschlieBlich nationalstaatliche Gravitation mehr; das
Nationalstaatsmodell kann daher kein allgemeingiiltiger demokratiepolitischer
Kompal} sein. Aber diese Entmachtung des Nationalstaats kann durchaus eine
demokratiepolitische Chance sein; kann sich doch jetzt der republikanische De-
mokratietyp daranmachen, das Lokale und Regionale unterhalb der National-
staatlichkeitsebene zu besiedeln, zur Arena politischer Selbstbestimmung aufzu-
bauen und als Solidarititsraum integrationspolitisch zu nutzen. Wéhrend im Ge-
genzug die nationalstaatlich bewéhrten Formen der parlamentarischen und repré-
sentativen Demokratie fiir die Gestaltung der supranationalen und globalen Or-
ganisationsebenen vorbildlich sein konnen, so da3 durch ineinander verzahnte
und sich aufgipfelnde Verfahren demokratisch legitimierter Reprdsentation ein
dichtes legitimatorisches Netz iiber das ganze Ordnungsmodell geworfen werden
konnte. Das wire dann eine demokratische Weltrevolution.*’

Es muss sich demnach zeigen, ob die demokratischen Institutionen bei den
Umwilzungen mithalten konnen, ob das Modell des Nationalstaates tatsdchlich
am Ende ist, oder ob sich das politische System der westlichen Industriestaaten
als das einzige Model weltweit durchsetzen wird. Dabei ist zu beriicksichtigen,
dass es zu einer Ausweitung und Globalisierung der politischen Konflikte kom-
men kann. Im Zusammenhang mit dieser politischen Uberschreitung, d.h. sofern
die Demokratie ihre territorialen und nationalstaatlichen Fesseln ablegt, muss sie
sich jedoch mit einer ihr innewohnenden Amphibolie auseinandersetzen, auf die
Agamben hinwies: ,,Schon bei einer oberflachlichen Betrachtung wird deutlich,
dal3 diejenigen, die in der Gegenwart liber Demokratie reden, diese einmal als

57  Kersting 2000, S. 210.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 27

eine Verfassung des Gemeinwesens, ein anderes Mal als eine Regierungstechnik

verstehen.*®

DIE SEE, JENSEITS DER GRENZEN

An Land grenzt jeder Staat — jede politische Einheit, jede Verfassung — an einen
anderen Staat. Es gibt kein politisches Niemandsland, wenn von der unbewohn-
baren Territorialzone Antarktis abgesehen wird. Dabei kann eingerdumt werden,
dass nicht in jedem Fall der Verlauf der Grenzziehung zwischen den einzelnen
Landern einvernehmlich geregelt ist. Auch konnen sich die Grenzverldufe immer
wieder verschieben, und es konnen dabei Konstellationen auftreten, in denen un-
terschiedliche Gebietsanspriiche auf ein und dasselbe Territorium erhoben wer-
den. Jedoch gibt es an Land keine politischen Leerrdume zwischen den Staaten,
auch wenn zwischen einzelnen Staaten zuweilen demilitarisierte Zonen existie-
ren.

Hingegen ist die See frei. Das Volkerrecht unterscheidet in der Rechtsent-
wicklung bis heute zwischen den souverdnen Staatsgebieten und der Hohen See
innerhalb einer Skala hierarchisierter Abstufungen: 1. Stufe: Das Staatsgebiet
mit seinen Gewdssern, zu denen innere Gewésser, Archipelgewdsser und das
Kiistenmeer des Staates gehoren. 2. Stufe: Die Nichtstaatsgebiete mit kiisten-
staatlichen Hoheitsbefugnissen. Dabei wird zwischen einer Anschlusszone, einer
ausschlieBlichen Wirtschaftszone und dem Festlandsockel unterschieden. 3. Stu-
fe: Die Nichtstaatsgebiete ohne kiistenstaatliche Hoheitsbefugnisse, die soge-
nannten globalen Staatengemeinschaftsraume. Hierbei wird zwischen der Hohen
See und dem Meeresboden differenziert.>

Den Staaten ist es verwehrt, die Hohe See bzw. Teile von ihr einer staat-
lichen Souverinitit zu unterstellen. Die See steht allen Staaten zu, auch den Bin-
nenstaaten. In diesem Sinne gilt die Freiheit der Schifffahrt und der Fischerei,
die Freiheit des Uberflugs und der Verlegung von Kabeln und Rohrleitungen, die
Freiheit zur Errichtung kiinstlicher Inseln und jene, wissenschaftlichem Forschen
nachzugehen.

Die See trennt politische Einheiten, auch weit voneinander entfernte. Ozeane
trennen Landmassen voneinander, wobei weite Teile dieser Ozeane fast nie be-
fahren werden. Die See ist das freie Zwischen, das Zwischen zwischen den staat-
lichen Monstern, die Hobbes Leviathane nannte. Die See ist unbesetzt und unbe-

58 Agamben 2012, S. 9.
59  Vgl. Vereinte Nationen 1998.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 | Das Politische der Dekonstruktion

setzbar. Im Unterschied zur See, kann an Land von einem erdbezogenen Recht
gesprochen werden. An diesem erdbezogenen Begriff des Rechts kniipfte
Schmitt in seinem Buch Der Nomos der Erde an und diagnostizierte zugleich
dessen Untergang. Schon im Vorwort des Buches formulierte Schmitt: ,,Die bis-
herige, europa-zentrische Ordnung des Volkerrechts geht heute unter. Mit ihr
versinkt der alte Nomos der Erde.*%

Auf der See gibt es eine andere Ordnung als auf dem Land. Dort gibt es we-
der Ziune noch Grenzen. Es gibt weder eine Ordnung noch eine Ortung im poli-
tisch-juristischen Sinne. Auf Hoher See ist eine Einheit von Recht und Raum ob-
solet. Dort gilt kein Gesetz, kein Recht auf Aneignung von Besitz und Eigentum.
Auch wenn es natiirliche und technische Orientierungspunkte auf der See gibt,
so hat sich dennoch — historisch gesehen — keine politische Besitznahme stabili-
sieren konnen.

Sofern die drei Raumsphéren — das Land, die See und die dritte Sphére des
Weltraums — vergleichbar sind, steht die See dem Weltraum rechtlich gesehen
»hdher®, als dem politisch-juristisch besetzten Land.

An Land sind Besitzrechte geregelt und es bestehen bestimmbare Grenzzie-
hungen. Jenseits dieser Landordnung reichen diese nur bis zur Reling der jewei-
ligen Schiffe und damit bis zur Rechtsordnung desjenigen Landes, unter dessen
Flagge ein Schiff fahrt. Mittlerweile haben sich jedoch fiir die Hohe See Modifi-
kationen beziiglich einer Integration ins Volkerrecht ergeben. Angelpunkte wer-
den dabei in Zukunft die folgenden sein: die Ausbeutung der Meeresbodenschit-
ze, das Leerfischen der Meere, die Miillstrudel in den Ozeanen, die moderne Pi-
raterie, der Terrorismus und die Migration, fiir die z.B. die EU die Grenzschutz-
behorde Frontex eingerichtet hat. Absehbar ist, dass es zum einen zu einer An-
gleichung der Seerechte an die Landrechte kommen wird. Zum anderen findet
eine erweiterte Juridifikation der See durch transnationale Einrichtungen wie die
UN, beispielsweise durch die UNCLOS (United Nations Convention on the Law
of the Sea), statt. Beide Entwicklungen bilden in ihrer Synchronitét Graubereiche
des Rechts aus, wie das Beispiel der Grenzschutzbehorde Frontex und jenes des
israelischen Militareinsatzes am 31. Mai 2010 gegen das unter tiirkischer Flagge
fahrende und blockadebrechende Schiff Mavi Marmara im Mittelmeer vor dem
Gazastreifen zeigen.®!

60  Schmitt 1988, S. 6.

61 In Bezug auf Frontex sei hier auf die Push-Back-Aktionen aulerhalb der 12-Meilen-
Zone hingewiesen. Vgl. Pro Asyl 2014. Zum Vorfall rund um das Schiff Mavi Mar-
mara vgl. UN News 2010.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 29

Die Idee der Stadt als Polis, Verfassung oder Republik hidngt mit der See und
insbesondere mit dem Zugang zur See zusammen. Hier zeigen sich die Ambiva-
lenz und gleichzeitig die Bedeutsamkeit der Beziehung zwischen Stadt und See.
Platons Biicher der Politeia beginnen mit Sokrates’ Weg entlang der zerstorten
,,Langen Mauer* der alten Festungsanlage Athens.®? Sein Weg fiihrt vom Hafen
Pirdus hoch zur Stadt Athen, deren Bewohner und Bewohnerinnen den Krieg
gegen den Peloponnesischen Bund verloren haben. Athen verlor den Krieg auf
See, in der Schlacht bei Aigospotamoi, nachdem Athens Gerichtsbarkeit ihre er-
fahrenen Seestrategen im Arginusenprozess hatte hinrichten lassen. Sokrates leg-
te damals gegen das Verfahren Widerspruch ein.*

Nicht allein der Zugang zum Wasser ist entscheidend. Auch die Lage der
Stadt an der Kiiste entscheidet tiber die Dauer und den Fortbestand einer Stadt,
wie auch Cicero bemerkte. Er gab im zweiten Buch seiner Schrift De re publica
verschiedene Griinde an, warum eine Stadt, die von Dauer sein soll, nicht am
Meer errichtet werden diirfe.%* Zwei Griinde sind fiir ihn hervorzuheben: 1. Stid-
te, die am Meer liegen, sind nicht nur vielen Gefahren, sondern vor allem un-
sichtbaren Gefahren ausgesetzt. Auf dem Festland kiindigt sich das Herannahen
von Feinden und anderen Gefahren immer an: durch Zeichen, Lirm, Unruhe
oder andere Sichtbarkeiten. Hingegen kiindigen sich Feinde, die von der See per
Schiff kommen, weder an, noch lassen sich ihre Schiffe aus weiter Distanz von
friedfertigen Schiffen unterscheiden. 2. Cicero betonte auch, dass Stédte, die am
Meer liegen, in besonderer Weise der Verderbnis und der Verédnderlichkeit der
Sitten und Gebrduche ausgesetzt sind. Mit den Waren, die die Seestéddte in sich
aufnehmen, kommen auch fremde Sprachen und fremde Lebensgewohnheiten
ins Land. Nichts wird verschont, nichts bleibt von ihnen unberiihrt. Es sind der
Luxus der Waren, die Sehnsiichte der Kiisten- und Hafenbevolkerung wie auch
die unvorhersehbaren Feinde der Meere, die die Hafenstddte offenen Wunden
gleichen ldsst. An diesen Annahmen und Feststellungen Ciceros scheint sich bis
heute nichts gedndert zu haben.

So lautet demnach eine Hypothese abendléndischer Politik, dass es zumin-
dest zwei politische Raumordnungen gibt: die Raumordnung des Landes und die
der See. Diese Hypothese fand letztlich ihren Niederschlag in der Entwicklung
der politischen Rechtsgeschichte. Sie wurde 1609 von Grotius in dem Buch Ma-
re Liberum (Von der Freiheit des Meeres)® erstmals formuliert, blieb rechtsge-

62  Vgl. Platon 1988, 327a.
63  Vgl. Platon 1986b, 32a-c.
64  Vgl. Cicero 1979, 11 3-4.
65 Vgl Grotius 1919.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 | Das Politische der Dekonstruktion

schichtlich bedeutsam und war letztlich auch Grundlage zur Einrichtung des In-
ternationalen Seegerichtshofs im Jahr 1982. Schon 1950 betonte Schmitt, dass
diese Unterscheidung von Land und See, und damit auch das europdische Vol-
kerrecht, das bis dahin an die Beziehung zwischen Land und Recht gekniipft
war, untergehen werden.®

In der Tradition des politischen Denkens bewegen sich die politischen Ein-
heiten und Verfassungen schwimmend im hobbesschen Ozean. Sie gleichen den
trdgen, aber dennoch wilden Sdugern der See: urbane, jedoch maritime Monster.
Schwimmend in der See und dennoch der See fremd wie zugehorig: Landtiere
im Wasser. Innerhalb der Grenzen der Leviathane herrscht die jeweilige Gesetz-
gebung. Zwischen den Leviathanen gibt es die Diplomatie mit ihren Vertragen
und Abkommen, aber auch den Krieg, oder eben die See. An Land liegen die
Leviathane unmittelbar beisammen, auch wenn ihre Rechtsysteme divergierend
zueinanderstehen. So befindet sich Recht an Recht und Territorium an Territori-
um. Die Haute der Leviathane reiben sich aneinander. Sobald das Meer sich je-
doch zwischen sie schiebt, trennt die Leviathane eine génzlich andere Raumord-
nung. Wéhrend an Land die Grenze jene Haut der Leviathane bildet, an der sie
sich aneinander reiben, grenzen die an der See liegenden Leviathane mit ihrer
Seeseite an einen unbesetzten, nicht zu besetzenden, an einen a-territorialen und
unpolitischen Raum. Zur See hin grenzt die Grenze der Leviathane an einen
Raum, der nicht ihresgleichen ist.

Die stete Ausdehnung globalisierter Rechtsstrukturen, die die See wie das
Land erfassen, im Sinne einer Weltwerdung des Rechts, bringt auch Phdnomene
(wie rechtsfreie Rdume, ungeregelte Handlungsabldufe etc.) mit sich, die vor-
mals nur die See betroffen hatten. Dabei nehmen Institutionen der Rechtssyste-
me im Zuge der Internationalisierung der Rechtsnormen z.B. das humanitire
Volkerrecht zunehmend als Bedrohung wahr und agieren selbst wie vormals
Freibeuter und Rechtlose auf Hoher See. Das Rechtlose taucht somit durch die
globale Ausdehnung der Rechtsstrukturen innerhalb derselben auf.

HEIDEGGERS MITSEIN

Noch einmal ist die Frage nach dem Politischen aufzuwerfen. Keinesfalls wurde
sie oft genug gestellt. Keinesfalls kann sie oft genug gestellt werden. Gerade im
Moment scheint die Frage nach dem Politischen zwischen einem ,,Ende des Poli-
tischen® und einem erwarteten ,,Ereignis des Politischen* zu oszillieren. Gerade

66  Vgl. Schmitt 1988, S. 6.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 31

im Moment scheint der Begriff in seiner Bedeutung umzuschlagen. Als ein Be-
griff separater Rechtsgemeinschaften wird er aus den Regionen der Staats-
rechtswissenschaften herausgebrochen und in einen noch unbestimmten Raum
des Globalen hineingetragen.

Einerseits werden von der Politischen Philosophie die Fixierungen auf staat-
liche Instanzen als Versdumnisse eingerdumt und als Defizite ihrer historischen
Entwicklung zur Korrektur in Betracht gezogen. Andererseits miissen Prdmissen
und Grundbegriffe der politischen Theorie — wie etwa die Begriffe Politeia,
Staat, Nation, Grenze, Territorium, Volk, Identitdt, Souverdnitdt — erneut ver-
handelt werden, da sie sich als unzureichend, gefahrlich, falsch, widerspriichlich
oder als unzeitgemal erwiesen haben. Des Weiteren scheint es geradezu zu einer
Renaissance alter politischer Konflikte, Muster und Begrifflichkeiten zu kom-
men, die auch einer Diskussion {iber eine nationale Interessenspolitik wieder
Raum geben: Dabei werden die Radien der politischen, aber auch militérischen
Brennpunkte einer Interessenspolitik nationaler, aber auch transnationaler Sou-
verdne stetig vergroBert. Fiir Europa konnte ein Radius gezogen werden, wie ihn
Miinkler beschrieb: Ein Halbkreis, ,,der inzwischen in der Ukraine beginnt, sich
iiber den Kaukasus sowie den Nahen und Mittleren Osten nach Agypten er-
streckt und von dort bis in den Maghreb reicht, wobei die Probleme des subsaha-
rischen Afrikas zusétzlich noch dazukommen. ¢’

Mit der Machtverschiebung im politischen Geflige hat sich gezeigt, dass eine
dem Staatsrechtsprinzip verpflichtete Politische Philosophie die supra- und
transnationalen Phidnomene, die im tradierten Bereich des Politischen auftau-
chen, nicht beschreiben bzw. nicht verstehen kann, obwohl diese nach dem
Ersten Weltkrieg zunehmend an Einfluss und Wirkung gewannen. Diese Ent-
wicklungen reichen vom Auftauchen der Staatenlosen nach dem Ersten Welt-
krieg, die Arendt schon 1949% als ,,neuste Menschengruppe®“®® bezeichnete, der
Entstehung des Volkerbunds bis hin zur Griindung der UNO, vom Scheitern ei-
ner europdischen, aber auch globalen Fliichtlingspolitik, dem wachsenden politi-
schen Einfluss von NGOs und Netzwerken der Zivilgesellschaften, bis hin zu
den internationalen IS-Milizen und einer netzwerkzentrierten Kriegfithrung mit-
tels neuer Informationstechnologien, Drohnen und Roboter.

Dennoch ist das Problem der Politischen Philosophie nicht ein Problem der
Beschreibung, der Wahmehmung oder der analytischen Methodik. Agamben

67 Miinkler 2014, S. 1.
68  Vgl. Arendt 2013, S. 629.
69  Arendt 2013, S. 578.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 | Das Politische der Dekonstruktion

wies darauf hin, dass sich schon die antike Literatur mit einer ,,Amphibolie*,”

mit einer Doppeldeutigkeit des politischen Grundbegriffs Politeia beschiftigen
musste. Einmal stand der Begriff der Politeia fiir eine Verfassung einer Stadt
oder eines Staates, ein anderes Mal fiir eine Technik des Regierens. Agamben
fligte hinzu, dass diese Mehrdeutigkeit des Begriffs auch in der heutigen Zeit
zwischen einer juridisch-politischen und einer regierungstechnischen Bedeutung
changiert. Nicht allein aufgrund dieser politischen Ambipholie dringen wieder-
holt Protagonisten und Protagonistinnen der Politischen Philosophie auf eine Er-
neuerung derselben.”!

Kontrovers zur traditionellen Politischen Philosophie wies Heidegger in sei-
ner in den 1920er und 1930er Jahren ausgearbeiteten Daseinsanalytik auf einen
anderen Zugang zum Politischen hin. In seinem Buch Sein und Zeit beschrieb er
ein ,,Mitsein®,”? ein urspriingliches Miteinandersein mit Anderen, das nicht mit
der politischen Gemeinschaft zu verwechseln ist, die von der politischen Theorie
oder von der Politischen Philosophie als ein Staat oder eine Gesellschaft defi-
niert wird. Heidegger wihlte zur Beschreibung des Mitseins einen phdnomeno-
logischen Zugang, um dieses in seiner existenzial-ontologischen Bedeutung zu
erfassen. Als Mitsein skizzierte er das menschliche Dasein in seiner Welt, das
nicht nur nicht allein ist, sondern Andere seiner Art noch neben sich hat, auch
wenn diese nicht vorhanden oder zugegen sind und deshalb nicht wahrgenom-
men werden konnen. Priagnant formulierte Heidegger: ,,Auch das Alleinsein des
Daseins ist Mitsein in der Welt.*”

Heideggers Mitsein hat weder etwas mit einer politischen Gemeinschaft zu
tun, zu der sich einzelne Individuen zusammengeschlossen haben, um gemein-
sam als eine Schutzgemeinschaft zu bestehen, noch ist das Mitsein jene Eigen-
schaft der Mitglieder einer Community, die die Zusammengehdrigkeit einer ex-
klusiven kulturellen, religidsen oder politischen Gemeinschaft stiftet, auf der
sich eine symbolische Sphire ausbildet. Hingegen ist Heideggers Mitsein ein ur-
spriinglich-existenzielles Dasein mit Anderen in der Welt. Oder wie es Heideg-
ger auch ausdriickte: ,,Als Mitsein ,ist* [...] das Dasein wesenhaft umwillen An-

70  Agamben 2012, S. 10.

71  Als Beispiel fiir eine Debatte um die notwendige Erneuerung der Politischen Philo-
sophie konnen die Beitrdge von Agamben, Badiou, Bensaid, Brown, Nancy, Ran-
ciére, Ross und Zizek angesehen werden, die im Buch Demokratie? Eine Debatte
publiziert wurden. Vgl. Agamben u.a. 2012.

72  Heidegger 1984, S. 117.

73 Heidegger 1984, S. 120.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 33

derer.“’ Das menschliche Dasein ist urspriinglich anderem Dasein aufgeschlos-
sen und steht flirsorglich und verstehend mit ihnen in Beziehung. Diese existen-
zielle Notwendigkeit des Menschen, mit Anderen beisammen zu sein, hat jedoch
weder etwas mit einem Zusammenschluss zu tun, um sich vor Anderen zu schiit-
zen oder Anderen zu helfen, noch leitet sich aus dem Mitsein eine Identitit oder
eine Eigenheit bzw. Eigenschaft des Kollektivs ab. Heidegger beschrieb das Mit-
sein vielmehr als in eine Struktur der Sorge und des Verstehens eingebettet, die
die alltéiglichen Beziehungen zu Anderen bestimmt.”

Dennoch beschrieb Heidegger das Mitsein auch als ein Volk, das in seiner
existenziellen Verfassung ein gemeinsames Sein zum Tode ist. In der Beschrei-
bung vermied er den in der Politischen Philosophie tradierten juridischen Begriff
,Verfassung® und benutzte den raumbezogenen Begriff der ,,Grundverfas-
sung®“.”® Mit Beginn des Nationalsozialismus, zur Zeit der Rektoratsrede, be-
stimmte er das Mitsein sodann als ein Volk, das der Gefahr entschlossen stand-
zuhalten hat.”” Heidegger versuchte das Mitsein wiederholt in seiner existenziel-
len Not und Notwendigkeit darzustellen. In seiner Parmenides-Vorlesung warf
er den Politikwissenschaften und der Politischen Philosophie sodann auch vor,
Platons Begriff der Politeia v5llig missverstanden’ zu haben: Wihrend die Poli-
tikwissenschaft das Politische nach MaB3gabe eines anwesenden, prisenten und
souverdnen Selbstbewusstseins darstellte, zeigte Heidegger, dass die Politeia
(Mitsein, Gemeinschaft) nichts Politisches ist, das den modernen Vorstellungen
von einer politisch souverdnen Staatsrdson entspricht. In Heideggers Auslegung
der Politeia ist das Mitsein depolitisiert, ist die Wahrheit des Politischen nichts
Politisches. So riickten in Heideggers Betrachtungen zum Mitsein und der Poli-
teia topologische Begriffe in den Vordergrund, wie etwa die Griindung, der
Grund, der Ort, der Raum, der Halt, der Boden, die Welt usw. Dabei geht es also
um eine Topologie, auf die sich das unpolitische Mitsein griindet. Mit seinen to-
pologischen Auslegungen der Politeia versetzte Heidegger das Mitsein als Volk
in einen riskanten und gewagten, aber kooperativen und performativen Akt der

74  Heidegger 1984, S. 223.

75  ,,.Der Andere ist so zundchst in der besorgenden Fiirsorge erschlossen. Heidegger
1984, S. 124.

76  Heidegger 1984, S. 382.

77  Vgl. Heidegger 1983a, S. 15.

78 Vgl Heidegger 1992b, S. 135.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 | Das Politische der Dekonstruktion

Griindung. Dort, wo es Mitsein gibt, gibt es auch den Aufbruch,” die ,,Zerkliif-
tung*,*® die Holzwege,?! den Feldweg® und das Unterwegs-Sein.®

Trotz Heideggers Verwicklungen mit dem Nationalsozialismus begann in
Frankreich mit dem Ende des Zweiten Weltkriegs eine intensive Rezeption und
Re-Lektiire seiner Schriften. Diese Re-Lektiire kniipfte dabei nicht nur an Schrif-
ten an, die Heidegger in den 1950er Jahre unter dem Titel Vortrédge und Aufsdt-
ze®* verdffentlichte, sondern beschiftigte sich insbesondere mit dessen politi-
schem Engagement wihrend des Nationalsozialismus, mit der Analyse des Mit-
seins, des Zusammenseins mit Anderen, des Wohnens und der Heimatlosigkeit
des Menschen. Sie befasste sich aber auch mit der Depolitisierung der Politeia.®®
Diese Re-Lektiire Heideggers ging mit einer Rezeption anderer Autoren der
deutschsprachigen phanomenologischen Philosophie (z.B. Husserl, Scheler und
Jaspers) einher. Bestimmt wurde diese Auseinandersetzung in Frankreich einer-
seits durch existenzialistische, lebensweltliche und anthropologische Themen
und die dazugehorigen Fragen nach der Leiblichkeit, der Intentionalitit und dem
Mitsein mit Anderen. Andererseits wurde der Subjekt-Begriff und der Begriff
der Subjektivitdt diskutiert, wobei man an der heideggerschen Destruktion
abendlindischer Philosophie ankniipfte.®

Ein weiterer Anlass dieser hier vorliegenden Untersuchung ist die Anmer-
kung Derridas, dass die Dekonstruktion keine ,,Ent-politisierung*®’ betreibt: Die-
se Bemerkung, zu der sich Derrida in seinem letzten abgehaltenen Seminar Das
Tier und der Souverdin veranlasst sah, mag auf den ersten Blick befremden, zu-

79 In der Rektoratsrede heilit es: ,Die Herrlichkeit aber und die Grofle dieses Auf-
bruchs verstehen wir dann erst ganz, wenn wir [...].“ Heidegger 1983a, S. 19.

80 Vgl. Heidegger 1989, S. 278ff.

81  Vgl. Heidegger 1980.

82  Vgl. Heidegger 1986.

83  Vgl. Heidegger 1990.

84  Heidegger 1985a. Im Jahr 1958 erschien im Pariser Verlag Gallimard eine Uberset-
zung unter dem Titel Essais et Conférences, mit einem Vorwort von Beaufret. Vgl.
Heidegger 1958.

85  Heideggers Schwarze Hefte waren zur Zeit dieser Re-Lektiire und Diskussionen in
Frankreich noch unbekannt. Die ersten Hefte wurden von Trawny im Februar/Mérz
2014 herausgegeben. Vgl. Heidegger 2014a, Heidegger 2014b und Heidegger
2014c. Hierzu sei auch auf Trawnys Kommentarband hingewiesen. Vgl. Trawny
2014.

86  Vgl. Waldenfels 1983.

87  Vgl. Derrida 2015, S. 119.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 35

mal unter der Dekonstruktion eine &hnliche aporetische Bewegung verstanden
wird, die Heidegger als die Aporie von Ereignis und Enteignis beschrieb: Und
diese war es auch, die Heidegger dazu dréngte, die Politeia, und damit das Mit-
sein, als ein depolitisches Zusammensein zu beschreiben. Auflerdem soll in die-
sem Buch der Versuch unternommen werden, Derridas Interventionen zu verfol-
gen, die ihn dazu brachten, von einer Politisierung der Dekonstruktion zu spre-
chen. Welche Strategien entwickelte er, um von einer heideggerschen depoliti-
sierten Destruktion des Seins zur politisierten Dekonstruktion zu gelangen? Da-
bei soll der Rezeption und Diskussion in Frankreich nachgegangen werden, die
Heideggers These von der Depolitisierung des Seins zum Gegenstand hatten.
Beispielhaft wurden fiir diese Untersuchung die Arbeiten von Levinas, Blanchot,
Nancy und Derrida ausgewéhlt.

Mit Riicksicht auf die Einwinde, die die Diskussion der Politeia hervor-
brachte, lasst sich das Problem wahrscheinlich mittels der folgenden, sehr einfa-
chen Frage zusammenfassen: Was heifit es, zusammenzuleben, wenn man nicht
zusammenleben kann, sondern vielmehr zusammenleben muss?® Die Brisanz
der Frage nach dem Zusammenleben stellt sich in radikaler Weise z.B. wéhrend
des Krieges, nach einem Biirgerkrieg, in Diktaturen, im Zuge von Migrations-
bewegungen und Flucht. Dies sind Umsténde, in denen man nicht weil3, wie,
wann und mit wem man zusammenlebt. Das Gebot, mit Anderen zusammenle-
ben zu miissen, hat — wie sich erweisen wird — nichts mit der von Sokrates dem
Menschen attestierten Notwendigkeit, in Gemeinschaften zu leben zu tun.

Die Vorgehensweisen, die die vier Autoren — Levinas, Blanchot, Nancy und
Derrida — in der Auseinandersetzung mit Heideggers Mitsein anwandten, waren
recht unterschiedlich. Levinas hielt an einer Entpolitisierung des Mitseins fest,
radikalisierte die moralisch-ethischen Dimensionen zwischen den Menschen und
setzte sich mit Kants Dilemma beziiglich der Unvereinbarkeit von Vdlkerrecht
und Weltstaat auseinander. Blanchot kniipfte nicht nur an Levinas’ Ethik an,
sondern auch an Batailles Destruktion der politischen Souverénitit, um eine
Gemeinschaft zu denken, die weder eine Form oder eine Verfassung besitzt, we-
der von Dauer noch souverin ist, oder eine griindende oder begriindende Souve-
ranitdt voraussetzt. Nancys Beschéftigung mit dem Mitsein beschreibt eine
Wende, die von einer Dekonstruktion der Souverénitit und einem Entzug des
Politischen ausgeht und zu einer globalen Wucherung des Mitseins gelangt, die
einer Repolitisierung und Demokratisierung des Mitseins zutrdglich ist, jenseits
der politischen Begrifflichkeit von Subjekt und Biirgertum. Derridas Interventio-
nen zu einer Repolitisierung der Politeia verliefen {iber Reflexionen, die sich der

88  Vgl. Derrida 2003a, S. 27.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 | Das Politische der Dekonstruktion

Gerechtigkeit, Gastfreundschaft, Vergebung, Verantwortung, absoluten Anders-
heit und Trauer widmeten.? Er beharrte darauf, dass das heideggersche Dasein
nicht mit dem Mitsein zu identifizieren ist. Wenn dem so ist, und Derrida miss-
traute stets den Begrifflichkeiten und dem Vokabular des Politischen (und somit
der Freundschaft, der Briiderlichkeit und der Gemeinschaft), wie wére dann die
Dekonstruktion als eine Repolitisierung des Politischen zu verstehen? Derrida
sprach von einer kommenden Demokratie, von einer neuen Internationale, von
der Zukunft einer anderen Politik, die im Kommen bleibt.

Wihrend die traditionelle Politik mit all ihren nationalen, internationalen,
transnationalen und supranationalen Einrichtungen als eine Bewegung der Ent-
politisierung aufgefasst werden kann, der es darum geht, Formen der Ausgren-
zung, Trennung, Entmischung und des Ausschlusses zu suchen, so geht es einer
Dekonstruktion des Politischen um das Unmdgliche, d.h. um eine Repolitisie-
rung, die sich der Frage annimmt: Wie ist ein Zusammenleben derjenigen mog-
lich, die nicht zusammengehoren, ob als ein Zusammenleben von Menschen mit
unterschiedlicher Herkunft, oder als ein Zusammenleben von Menschen, die sich
feind sind oder waren?

89  Vgl. Weber 2013a.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger

DIE DISKUSSION UM HEIDEGGER

Warum Heidegger? Welche Bedeutung konnen Heideggers philosophische
Uberlegungen heute noch haben, insbesondere fiir die Politische Philosophie,
nach all den aufgedeckten Beziehungen, die er zum Nationalsozialismus unter-
hielt? Das Buch folgt hier explizit der Hypothese, dass Heideggers Denken
— trotz, aber auch gerade wegen dieser unverzeihbaren Verwicklungen — Anlass
bietet, grundlegende Fragen der Politischen Philosophie aufzugreifen und es fiir
kiinftige Diskussionen zum Politischen fruchtbar zu machen. Weiters wird die
vorliegende Untersuchung zeigen, dass vornehmlich Heideggers Uberlegungen
zur Destruktion des Politischen wichtige Impulse beinhalteten, die die Rezeption
ab den 1990er Jahren in Frankreich aufnahm. Zu den Hauptakteuren dieser Re-
zeption gehorten Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida, die Heideggers Entpoli-
tisierung des Mitseins diskutierten, um Chancen und Mdglichkeiten eines Zu-
sammenlebens mit Anderen, Fremden und Feinden auszuloten.

Der von Sloterdijk aufgestellten These, dass ,,die Historiker mit dem Fall
Heidegger im Wesentlich fertig sind®, konnte man sich getrost bis ins Jahr 2014
anschlieBen: ,,Was immer auch die Archive noch freigeben mogen, der Gesamt-
befund des Dossiers Heidegger wird davon nicht mehr entscheidend verdndert
werden. Wer den Denker denunzieren will, kann sich auf die griindliche Arbeit
der Vor-Denunzianten stiitzen, wer ihn entlasten oder freisprechen mochte, dem
stehen die Pliadoyers der Vor-Apologeten zur Verfiigung.*!

Als Sloterdijk seine Bemerkungen zum Fall Heidegger notierte, waren die
Schwarzen Hefte,” und somit der von Heidegger selbst dokumentierte Antisemi-
tismus, noch nicht publiziert. Ein Umstand, den bis dahin keiner erahnen konnte,
vor allem nicht Historiker und Historikerinnen. Allerdings waren andere Fakten
zu Heideggers Ndhe und Sympathie zum Nationalsozialismus, wie seine Mit-
gliedschaft in der NSDAP und die Entfernung der Husserl-Widmung aus Sein

1 Sloterdijk 2012, S. 39.
2 Heidegger 2014a, Heidegger 2014b und Heidegger 2014c.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 | Das Politische der Dekonstruktion

und Zeit, dank zahlreicher recherchierter Fakten hinreichend bekannt. Ein Anti-
semitismus bei Heidegger — wie auch immer er bezeichnet wurde® — war zu ver-
muten, auch wenn er sich in seinen bis dahin publizierte Schriften nicht zweifels-
frei belegen lief3.

Nancy vermerkte hierzu: ,,Dass Heidegger den Antisemitismus teilte, der das
Europa der Dreifligerjahre beherrschte, konnte seit fiinfzig Jahren niemand be-
zweifeln, auch wenn man in seinen Texten keine entsprechende Erklarung fand.
Aus den Schwarzen Heften erfahren wir in dieser Hinsicht nichts Neues. Die
Aufregungen und Verurteilungen, die sie zur Folge hatten, zeugen vielmehr von
einer Naivitit, die schwer zu verstehen ist. Haben wir nicht ldngst die Ausschlie-
Bung, ja sogar die Verwerfung des jiidischen oder judeo-christlichen Ursprungs
durch das Denken eines archi-origindren Griechenlands analysiert? Lyotard,
Derrida, Lacoue-Labarthe in erster Linie und noch viele andere (Levinas, Granel,
Haas, Courtine, Zarader, Janicaud, Marion, Badiou, um nur einige Franzosen zu
nennen) konnen vorgeladen werden, um auf verschiedene Weisen von der luzi-
den Umsicht, mit der Heidegger bedacht worden ist, Zeugnis abzulegen. Zuerst
muss man lesen, das versteht sich von selbst, dann muss man sich an die Arbeit
machen, anstatt wild zu gestikulieren. (Lesen: zum Beispiel in Derridas Psyche
1I den sehr klaren Nachweis eines vollkommenen Bewusstseins von Heideggers
Antisemitismus. Im Blick auf die Rekforatsrede spricht er von dem, was eine ar-
chaisierende Reaktion gegeniiber dem einfachen Handwerker gestattet und den
Handel und das Kapital anprangert, Begriffe, von denen man gut weif3, mit wem
sie damals in Verbindung gebracht wurden. Es kdnnte nicht klarer sein. )

Warum kann es aber fiir die Politische Philosophie dennoch von Bedeutung
sein, sich mit Heidegger zu beschiftigen? Oder wie Lacoue-Labarthe es formu-

Vgl. hierzu Trawny 2014 und Di Cesare 2014.

4  Nancy 2015a (Hervorhebungen im Original). Ebenfalls nicht tiberrascht zeigte sich
die Philosophin Di Cesare. In einem Interview duBerte sie sich: ,,Nach den antisemi-
tischen Stellen in den ersten Banden war ich nicht {iberrascht. Das ist im Grunde
sehr kohérent. Heidegger spricht von der Verbindung zwischen Judentum und Meta-
physik. Die Juden sind fiir ihn die wurzellosen Agenten der Modernitét. Die Technik
ist fiir Heidegger die letzte Fassung der Metaphysik. So wie eine Komplizenschaft
zwischen Metaphysik und Judentum besteht, so besteht auch eine Komplizenschaft
zwischen Judentum und Technik. Und so wie die Technik sich selbst verzehrt, wie
er an einer Stelle sagt, so kann man eben auch von der Selbstvernichtung des Juden-
tums sprechen. Er sagt, damit sei der Hohepunkt der Selbstvernichtung in der Ge-
schichte erreicht. In der Geschichte des Seins gibt es fiir Heidegger keinen Platz fiir

die Juden [...]“ Di Cesare 2015 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 39

lierte: ,,[1]st eine Politik modglich, die Heideggers Denken in Betracht zieht?*®
Dass Heideggers AuBerungen und dessen Handeln im Zusammenhang mit dem
Nationalsozialismus nicht nur die Integritdt seiner Person und die seines Werks,
sondern auch die Integritdt der Institution ,,Philosophie” — deren Lehre, ihr Wis-
sen, ihre Moralitdt, ihr ethisches Handeln, ihre Verantwortung — in Frage stellen,
steht auBler Diskussion. Insbesondere seine Rektoratsrede, die Ereignisse rund
um diese Antrittsrede und vor allem sein Antisemitismus sind fiir eine Geschich-
te der Philosophie, die sich mit den Verwicklungen der Disziplin mit dem Totali-
tarismus wihrend des Nationalsozialismus beschiftigt, von erheblicher Rele-
vanz.®

In den 1980er und 1990er Jahren wurde einiges zur Person Heidegger zu-
sammengefiihrt. Dem folgten fachspezifische Auseinandersetzungen, feuilleto-
nistische Popularisierungen und heftige Polemiken. Verschiedene Dokumente
wurden zusammengetragen. Personliche Beziehungen, die Heidegger eingegan-
gen war, und weitreichende Entscheidungen, die Heidegger getroffen hatte, wur-
den freigelegt. Fragen der philosophischen Verantwortung wurden erértert und
Schuldfragen verhandelt: Kann das philosophische Werk unabhéngig von Hei-
deggers Person bestehen? Wodurch zeichnet sich Heideggers Antisemitismus
und Nationalsozialismus aus? Gibt es in seinen Schriften einen antisemitischen
und nationalsozialistischen Impetus? Ist Heideggers Haltung zum Nationalsozia-
lismus mit der ideologischen Einstellung und der Téterschaft vieler anderer Wis-
senschaftler und Wissenschaftlerinnen seiner Zeit im nationalsozialistischen
Deutschland gleichzusetzen? Lassen sich zwischen Heideggers Denken und der
nationalsozialistischen Ideologie und Politik mdglicherweise nur gewisse Ahn-
lichkeiten und Parallelen ausfindig machen? Kénnte deshalb von einer konserva-
tiven, nationalistischen Haltung bei Heidegger die Rede sein? LieBe sich Hei-
deggers Verhalten somit als Naivitét abtun, die womdglich sein Werk unberiihrt
erscheinen lasst? Oder gehort Heideggers Verflechtung mit dem Nationalsozia-
lismus ,,nur in eine bestimmte Phase seines Denkens, aus der er sich dann spa-

Lacoue-Labarthe 2003, S. 142 (Hervorhebungen im Original).

Gleichsam beispielhaft mochte ich hier auf zwei Ereignisse hinweisen: 1. Fiir das
Sommersemester 1933 ordnete Heidegger als Rektor ,,Wehrsport-Ubungen* fiir Stu-
dierende an. Vgl. Ott 1992, S. 148 und Grosser 2011, S. 68. 2. Nach Antritt des Rek-
torats an der Freiburger Universitét im Jahr 1933, veranstaltete Heidegger in der Na-
he seiner Hiitte in Todtnauberg sogenannte ,,Wissenschaftslager fiir Kollegen und
Kolleginnen sowie Studierende, die dort die Organisation der Universitdt im Natio-
nalsozialismus diskutierten. Vgl. Sharr 2010, S. 66 und 117f sowie Safranski 1994,
S. 306ff und Ott 1992, S. 214ft.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 | Das Politische der Dekonstruktion

ter herausgearbeitet hat? Oder aber ist die nach dem Nationalsozialismus aus-
bleibende oOffentliche Bitte um Entschuldigung Heideggers nicht vielmehr ein
Hinweis auf eine tiefe Verstrickung seines Denkens mit dem Nationalsozialis-
mus? Liee sich Heideggers Destruktion des Subjekts und seine Technikanalyse,
die mit einer — in der Rezeption oftmals als dunkel, zweideutig und zwielichtig
wahrgenommenen — Rede vom Seinsgeschick und von den letzten entschwunde-
nen Gottern einhergeht, nicht eher als Ausflucht aus der Verantwortung lesen?
Ist Heidegger nicht vielmehr durch und durch ein Nationalsozialist gewesen?

Sicherlich sind viele Fragen, Zweifel und Naivititen rund um Heideggers
Antisemitismus und dessen Bezug zum Nationalsozialismus mit der Verdffent-
lichung der Schwarzen Hefte obsolet geworden.’

Riickblickend muss trotzdem irgendwann die Frage nach dem gestellt wer-
den, was von der konfrontativen Diskussion um den Fall Heidegger geblieben
ist? Welche Lehren wurden gezogen? Insbesondere muss die Frage nach den
Konsequenzen fiir die Politische Philosophie gestellt werden.® Kann iiberhaupt
ein Schlussstrich unter die Diskussion {iber Heidegger, sein Werk und dessen
Engagement wihrend des Nationalsozialismus gezogen werden? Sind die Folgen
und die Konsequenzen, die innerhalb der Diskussion gezogen wurden, von in-
nerphilosophischer Natur, oder reichen sie weiter? Wurden die Ermittlungen
zum Fall Heidegger auf seine Person und auf seine Schriften beschréankt gehal-
ten, oder hatten Heideggers Verstrickungen mit dem Nationalsozialismus auch
Folgen fiir die Fragen, die er stellte, und fiir die Probleme, die er erdrterte? Be-
deutet der Fall Heidegger, dass fiir die Phdnomenologie oder fiir eine Philoso-
phie des Politischen bzw. fiir die Politische Philosophie, Anschliisse an Heideg-
ger, an seine Betrachtungen zur modernen Technik, zum Mitsein, zur Existentia-
litdt und zum In-der-Welt-sein, zum Haus des Seins und zur Heimatlosigkeit ob-
solet sind?

Anders gefragt: Sind die Arbeiten der neueren Politischen Philosophie wei-
terhin von Heideggers Werk geprégt, trotz der kritischen Auseinandersetzung

7 Zur Diskussion um Heideggers Haltung wahrend des Nationalsozialismus vgl. u.a.
Poggeler 1974; Poggeler 1983; Altwegg 1988; Gethmann-Siefert, Poggeler 1988;
Schwan 1989; Farias 1989; Vietta 1989; Lacoue-Labarthe 1990; Jamme, Harries
1992; Derrida 1988b; Safranski 1994; Thoma 2003; Lyotard 2005; Taureck 2007.
Eine Vielzahl neuerer Publikationen erschienen nach der Verdffentlichung der
Schwarzen Hefte: vgl. dazu u.a. Hachmeister 2014 und Heinz, Kellerer 2016.

8 Ein erstes Resiimee zog Grosser und zeichnete Heideggers politisches Engagement
im Umfeld des Nationalsozialismus und dessen politische Motive innerhalb seiner

philosophischen Arbeit nach. Vgl. Grosser 2011.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 41

mit seiner Person? Oder stellte die Debatte um Heidegger eine Zasur dar, die die
Politische Philosophie dazu veranlasste, sich den aktuellen Verdnderungen der
politischen Umstédnde und Strukturen zuzuwenden? Zu diesen Verdnderungen
gehoren die technische, 6konomische und politische Globalisierung, die terroris-
tischen Bedrohungsszenarien, die sozialen Ungleichheiten und dkologischen Ka-
tastrophen, aber ebenso der verdnderte Einfluss trans- und supranationaler Ein-
richtungen und jener von NGOs. Insbesondere die wachsende Bedeutung von
NGOs und trans- sowie supranationalen Einrichtungen, aber auch jene der inter-
nationalen Finanzmirkte® stellen fiir die Politische Philosophie, wenn sie denn in
ihren Analysen beriicksichtigt werden, eine enorme Herausforderung dar. In den
seltensten Fillen werden diese Einrichtungen politisch bestimmt, geschweige
denn demokratisch gewihlt. Sie verfligen iiber ein geringes politisch-
reprisentatives Kapital, obwohl ihr symbolisch-repriasentativer Wert stetig an-
wichst.

In dem Text Das kantische Projekt und der gespaltene Westen legte Haber-
mas seinen Lesern und Leserinnen die Interpretation nahe, dass sich die Philoso-
phie — angesichts einer ,,von Terrorismus und Krieg, von disparitiren weltwirt-
schaftlichen Entwicklungen geprégte[n] Situation” — in der Rolle einer nachhin-
kenden Disziplin befindet. Er schrieb: ,,Heute bildet freilich die Philosophie bes-
tenfalls die begriffsklarende Nachhut einer unter Vélkerrechtlern und Politikwis-
senschaftlern gefiihrten Fachdiskussion. Wahrend die Politikwissenschaft den
Zustand internationaler Beziechungen beschreibt und die Jurisprudenz iiber Be-
griff, Geltung und Gehalt des bestehenden internationalen Rechts Aussagen
macht, kann die Philosophie versuchen, im Lichte der bestehenden Konstellatio-
nen und der geltenden Normen einige grundbegriffliche Aspekte der Rechtsent-
wicklung insgesamt aufzukldren.*!°

Unter Bezugnahme auf Suarez, Grotius, Pufendorf und vor allem Kant ver-
wies Habermas auf eine Politische Philosophie, die zu Zeit der Aufklarung ei-

9 Vogl versuchte in seinem neuen Buch Der Souverdnitdtseffekt aufzuzeigen, dass
»[-..] sich im modernen Finanzwesen eine politische Entscheidungsmacht kon-
zentriert, die abseits von Volkssouverdnititen und unter Umgehung demokratischer
Prozeduren agiert.” Einen Absatz zuvor heift es: ,,Die Neuzeit hat nicht nur Staats-
apparate, international operierende Konzerne, einflussreiche Finanzindustrien und
dezentrale Mérkte hervorgebracht. Es hat sich auch ein spezifischer Machttypus
formiert, der eine autonome Stellung innerhalb der Regierungspraxis einnimmt.*
Vogl 2015, S. 7f.

10  Habermas 2004, S. 116.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 | Das Politische der Dekonstruktion

nem Schrittmacher!! glich. Damals befand sich die Philosophie fiir ihn noch
nicht in einer abgeschlagenen Position der Belanglosigkeit. Ihr Ende war noch
nicht in Sicht. Wie bei einem Rennen, so diagnostizierte Habermas, haben die
Politik-, Rechts- und Sozialwissenschaften im Diskurs zur Konstitution des Poli-
tischen die Philosophie hinter sich gelassen. Wenn dem so sein sollte, und wir
der Diagnose Habermas’ folgen, dass die Politische Philosophie bereits derart
aufler Atem und am Ende ist, dass ihr nur noch das Liegengebliebene zur Bear-
beitung bleibt, so muss bei Berlicksichtigung des Falles Heidegger untersucht
werden, in welchem Verhéltnis dieser zum Ende der Politischen Philosophie
stand. Lasst sich Heideggers Engagement zur Rektoratszeit als ein Versuch in-
terpretieren, die Diskurshoheit {iber das Politische wiedergewinnen zu wollen?
War die Rektoratsrede fiir Heidegger der Versuch, die Politische Philosophie zu
formieren, in neue wegweisende Bahnen zu lenken, um das Politische im Fort-
gang und im Bereich der Philosophie zu halten? Ist also Heideggers Rede, einen
anderen Anfang in der Seinsfrage zu denken, stets auch das Experiment, einen
anderen Anfang mit dem Politischen zu machen, um iiberhaupt erst ins Politi-
sche zu gelangen? Oder lassen sich Heideggers Anmerkungen zum Politischen
bzw. zur Polis nur vor dem Ende der Politischen Philosophie verstehen, ein En-
de, vor dem die Philosophie in ihrer Gesamtheit als Institution und Disziplin zu
stehen glaubte? Es stellt sich die Frage, ob Heideggers Engagement von dieser
Verendung, vom Leichnam der Politischen Philosophie ausgehend, zu verstehen
ist. Oder sind Heideggers Hinweise dahingehend zu verstehen, dass er von einem
Politischen ausging, dem urspriinglich ein Ende innewohnt, um nie einen Anfang
zu nehmen?

Um jedoch noch einmal zu rekapitulieren, was es mit dem Politischen bei
Heidegger auf sich hat, darf nicht auler Acht bleiben, dass dieser weder die Ab-
sicht hegte eine Politische Philosophie noch eine Philosophie des Politischen
auszuarbeiten.'” Das Fehlen eines solchen Anliegens mindert natiirlich nicht die
Problematik seiner AuBerungen und die seines Verhaltens. In einem ersten
Schritt muss jedoch noch einmal geklart werden, was Heidegger unter einer Po-
lis des Seins verstand, um jenen Moment zu ermessen, der ihn dazu brachte, sich
mit Begriffen und Aspekten auseinanderzusetzen, die gemeinhin als politische
Themen verstanden werden. In einem zweiten Schritt kann dann verfolgt wer-
den, was seit den Diskussionen in den 1970er Jahren aus Heideggers Entwurf ei-
ner Depolitisierung der Polis geworden ist, den er vor allem in seiner Vorlesung

11 Vgl. Habermas 2004, S. 114.
12 Vgl. Miinch, Sérensen 2013, S. 7f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 43

Parmenides entwickelte. Welche Folgen hatte dieser Entwurf einer Depolitisie-
rung fiir die kritische Rezeption Heideggers durch die Philosophie?

Um Heideggers Kritik an der politischen Wissenschaft zu verstehen, an die
seine Entpolitisierung des Politischen anschlieft, ist es angebracht, sich die To-
pologisierung seines Begriffs vom Mitsein anzusehen. Wenn man es dabei be-
lasst, sich Heideggers Publikationen im Zeitraum zwischen dem Buch Sein und
Zeit und dem Sammelband Unterwegs zur Sprache zuzuwenden, dann lisst sich
in seinen Arbeiten eine — wenn auch unvollstindige — Kette von topologischen
Begriffen finden: Réumlichkeit des Daseins/Welt (Sein und Zeit'*), Euro-
pa/Abendland (Die Grundbegriffe der Metaphysik'), Volk/Stitte (Rektoratsre-
de'®), Erde/Boden (Der Ursprung des Kunstwerkes'®), Grund/Abgrund (Der Satz
vom Grund'), Ort (Die Sprache'®), Heimatlosigkeit (Bauen Wohnen Denken'®),
Raum (Das Wesen der Sprache®®). Die eher willkiirliche oder zufillig zusam-
mengefiigte Reihung von Begriffen, die aus einigen wenigen Schriften Heideg-
gers herausgegriffen sind, verdeutlicht dennoch, dass sich seine Frage nach einer
Griindung und Verrdumlichung von Sein durch dessen gesamtes Werk zieht. Es
wird sichtbar, dass die Frage nach der Moglichkeit von Sein fiir Heidegger eine
topologische Frage war, da das Sein nur existieren, sich nur darstellen kann,
wenn das Sein im Existieren, in seiner Entbergung, in seiner Darstellung, seinen
Grund selbst mitbringt. Oder, wie Heidegger bemerkte: Das Sein findet seinen
Ort, sobald es sich lichtet. Selbstredend bezeichnete er diesen Ort des Seins als
die Lichtung des Seins.?! Heideggers Seinsfrage war von Anfang an nicht nur ei-
ne Frage nach der Mdoglichkeit von Sein, sondern immer auch die Frage nach ei-
ner ontologischen Topologie des Seins. Einmal ging es ihm, im Fragen nach der
Moglichkeit einer Seinsgriindung, um die Gesamtheit der Welt, ein anderes Mal
schien ihm die Seinsgriindung eine Angelegenheit regionaler Natur zu sein (Eu-
ropa, Abendland, Volk). Dann wieder suchte er die Bedeutung einer Griindung
von Sein in der arché (Anfang, Ursprung, Grund/Abgrund, Erde, Boden) dessel-

13 Vgl. Heidegger 1984, S. 101f.

14 Vgl. Heidegger 2004, S. 60 und Heidegger 1993.
15 Vgl Heidegger 1983a, S. 18.

16 Vgl Heidegger 1980, S. 271f.

17 Vgl. Heidegger 1978, S. 184f.

18  Vgl. Heidegger 1990, S. 13.

19 Vgl Heidegger 1985a, S. 156.

20 Vgl Heidegger 1990, S. 209.

21 Vgl Heidegger 1981, S. 171f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 | Das Politische der Dekonstruktion

ben, um sodann im Rahmen topologischer Fragen eher auf Abstraktionen bzw.
Reduktionen (Ort, Raum) Bezug zu nehmen.

In dem Buch Sein und Zeit bemiihte sich Heidegger um die Ausarbeitung der
Faktizitdt des Daseins. Fiir das Dasein, das seinen Grund selbst mitbringt, bedeu-
tet diese Faktizitét, dass es in eine Welt geworfen ist. Diese Geworfenheit des
Daseins in seine Weltlichkeit besagt, dass das Dasein eine Umwelt hat und mit
Anderen zusammen ist. Das Dasein ist stets ein Mitsein. D.h. das Faktum, dass
Dasein iiberhaupt ist, bedeutet immer auch, dass das Dasein in einer Welt mit
Anderen ist.

In Sein und Zeit ging Heidegger noch von einem sogenannten ,,griechischen
Anfang* in der Philosophie aus. Bis in die 1930er und 1940er Jahre beschéftigte
er sich in seiner Fundamentalontologie mit dem Privileg des Daseins, da zu sein,
um sich in der Folge der Suche nach einem anderen Anfang von Sein zuzuwen-
den. Aus dem Faktum des Daseins wurde eine Frage nach dem Anfang von Sein.
Das Motiv der Suche nach einem anderen Anfang in der Seinsfrage und in der
Seinsgriindung riickte ins Zentrum seiner Uberlegungen. Vor diesem Hinter-
grund sind sowohl die Rektoratsrede als auch die Beitrdge zur Philosophie (Vom
Ereignis) zu lesen. In erstgenannter Quelle gestaltete er diese Suche nach einem
Anfang iiber die Begriffe ,,Volk® und ,,Abendland”. In den Beitrdgen riickte
Heidegger dann von diesen Regionalismen ab. Diese Wende im Denken be-
zeichnete er in der Folge als sogenannte Kehre, die sein fundamentalontologi-
sches Denken in einen seinsgeschichtlichen Ansatz verkehrte. Thm ging es nicht
mehr um den Sinn von Sein, dessen transzendentalen Horizont der Zeit oder um
eine mit der Geworfenheit des Daseins entworfene Welt. Vielmehr bezog sich
Heidegger in diesem neuen Entwurf auf ein sich selbst entbergendes wie auch
verbergendes Sein. Trotzdem bleibt der Adressat des Seins das Dasein selbst,
und damit der Mensch, der den Zuruf des Seins zu vernehmen hat.??

22 Durch Heideggers Privilegierung des Ohres und des Horens gegeniiber dem Auge
und dem Blick, die mit dem besonderen Status der Hand und der Frage als griinden-
des Elements einhergeht, ldsst sich bei ihm nicht mehr ohne weiteres von einer Pha-
nomenologie sprechen. Auch wenn fiir Heidegger das Wort erst die Voraussetzung
ist, das sich entbergende und verbergende Sein vernehmen zu konnen, so blieb es
dennoch ein stilles und stummes, ein unvernehmbares und unhorbares, dennoch ru-
fendes und ldutendes Wort. Vgl. Heidegger 1990, S. 29 und Derrida 2000a, S. 450f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 45

DIE GEWORFENHEIT DES DASEINS

In dem Buch Sein und Zeit bestimmte Heidegger die Geworfenheit als die Fakti-
zitdt des Seienden, also die Tatsache, dass das Seiende ist. Indem das Seiende in
die Welt geworfen wird, kommt der Mensch zu seinem faktischen Dasein. Er
schrieb: ,,[...] ,DaB es ist* nennen wir die Geworfenheit dieses Seienden in sein
Da, so zwar, daB3 es als In-der-Welt-sein das Da ist.*?

Nach Heidegger bildet die Geworfenheit gemeinsam mit dem Verstehen und
der Rede, die existenziale Grundstruktur des menschlich Seienden. Dariiber hin-
aus ist mit der Geworfenheit des Daseins ein spezifischer Raum ausgebildet, und
es heiBt: Das ,,umsichtige In-der-Welt-sein ist rdumliches*.>* Fundiert ist diese
ontologische Topologie durch ein Primat der Zeitlichkeit, die das Dasein zwi-
schen Geburt und Tod mittels der drei Ekstasen der Zeit (Gewesenheit, Gegen-
wart, Zukunft) rdumlich aufspannt. Fiir den Menschen sind andere Menschen
und Dinge nicht in einem vorgegebenen Raum als Gegenstinde oder Objekte
vorhanden, vielmehr steht der Mensch durch seine Geworfenheit mit ihnen topo-
logisch und in sorgender Weise mit-seiend in Beziehung. Heidegger bezeichnete
diese Raumlichkeit des Daseins als das In-der-Welt-sein. Die néchstliegende
Welt des Menschen im alltdglichen Umgang bestimmte Heidegger als dessen
Umwelt. Solange der Mensch existiert, hélt er sich wohnend in seiner Welt auf,
in der er seine Moglichkeiten letztlich in einem Vorlauf zum Tod entwirft.

Im Jahre 1955 hielt Arendt in ihrem Denktagebuch fest, dass sie Heideggers
Bemerkungen zur Geworfenheit ablehnte, wie sie schon Heideggers Betonung
des Todes in der Daseinsanalytik verwarf. Sie lehnte den Begriff der Geworfen-
heit ab, da ihrem Verstindnis nach nur Tiere in die Welt geworfen werden, d.h.
in einem Wurf zur Welt kommen kénnen. Wiahrend der Mensch in die Welt ge-
boren wird, so Arendt, werden nur die Tiere in die Welt geworfen. Sie schrieb:
,,Heidegger hat unrecht: ,In die Welt* ist der Mensch nicht ,geworfen‘; wenn wir
geworfen sind, so — nicht anders als die Tiere — auf die Erde. In die Welt gerade
wird der Mensch geleitet, nicht geworfen, da gerade stellt sich seine Kontinuitét
her und offenbart sich seine Zu-gehdrigkeit. Wehe uns, wenn wir in die Welt

geworfen werden!* %

23 Heidegger 1984, S. 135 (Hervorhebungen im Original).

24 Heidegger 1984, S. 110.

25  Arendt 2002, S. 549f (Hervorhebungen im Original). Im Gegensatz zu Arendt, stell-
te Heidegger das Wort, die menschliche Sprache, als das Schibboleth zwischen
Mensch und Tier heraus. Vgl. Heidegger 1990, S. 215.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 | Das Politische der Dekonstruktion

In Arendts Buch The Human Condition (Vita activa oder Vom tdtigen Le-
ben), das sie im Jahr 1958 publizierte, heillt es — ohne jedoch einen expliziten
Bezug auf Heideggers ,,Sein zum Tode* und seine Ausfithrungen zur Geworfen-
heit zu nehmen —, dass die Arbeit das ,,Am-Leben-Bleiben des Individuums und
das Weiterleben der Gattung* zwar sichert, dass aber erst das Handeln ein politi-
sches Gemeinwesen griindet und aufrecht erhdlt und somit die Basis fiir eine
,Kontinuitit der Generationen, fiir Erinnerung und damit fiir Geschichte*?®
schafft. In diesem Sinne gab es fiir Arendt auch nur ein Handeln der Menschen,
ein menschliches Handeln. Nach Arendt ist nur der Mensch derjenige, der han-
delt und handeln kann. Fiir sie ist die Handlung, und damit das Handeln des
Menschen, nicht nur ,,die politische Titigkeit par excellence”,?’ sondern es ist
auch jene Tatigkeit, die erst eine Kontinuitdt zwischen den Menschen unter-
einander herstellt und garantiert. Erst das Handeln erméglicht eine rdumliche
und zeitliche Kontinuitdt zwischen den Menschen (innerhalb des Gemeinwesens
und zwischen den Generationen) und stellt diese auch sicher. So gesehen ist das
Handeln des Menschen im Sinne Arendts politisch: Das Handeln bildet einen
Zwischenraum zwischen den Menschen, zeitlich wie rdumlich. Als solcher
Raum ist er ein Raum der Uberginge und Anschliisse: Ein Handlungsraum, der
Handlungsrdume erdffnet. Die Handlungen des Menschen schaffen einen politi-
schen Raum und verstricken die Menschen innerhalb des Raumes miteinander zu
einer Gemeinschaft.

So entwarf Arendt eine Philosophie, die von den drei Tatigkeiten Arbeiten,
Herstellen und Handeln ausging, wobei die letztere Tétigkeit fiir Freiheit und
Gebiirtlichkeit (Natalitét), die Grundbestimmungen des Menschen, stand. Mit
den Handlungen etabliert sich zwischen den Menschen ein Zwischenraum, d.h.
ein Erscheinungsraum von Ubergingen und Anschliissen, der wiederum eine
freie und zu entscheidende Gestaltung der Welt durch den Menschen zulésst.2®
An Aristoteles ankniipfend ging Arendt hierbei von einer Differenzierung zwi-
schen privatem und 6ffentlichem Raum aus.” Erst durch das Handeln des Men-
schen im &ffentlichen Raum wird Politik moglich. So ist das Politische, die poli-
tische Gemeinschaft, die politische Verfassung (z.B. als Staat) nicht gegeben,
oder als eine vom Menschen unabhingige Institution vorhanden, vielmehr muss
das Politische erst zwischen den Menschen behandelt und ausgehandelt werden.
Politik ist somit Verhandlungssache. Mit diesem Konzept, das von einer Gebiirt-

26  Arendt 1967, S. 18.
27  Arendt 1967, S. 18.
28  Vgl. Arendt 1967, S. 251.
29 Vgl Arendt 1967, S. 33ff.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 47

lichkeit und einem freien, jedoch anschlussfihigen Handeln des Menschen sowie
von einer Platzierung und Manifestation des — wenn auch flexiblen und modifi-
zierbaren — politischen Raumes ausgeht, stellte sich Arendt den Entwiirfen Hei-
deggers unweigerlich entgegen. Fiir Arendt war Politik immer das, was im Gan-
ge ist, sobald mit einer zeitlichen wie rdumlichen Kontinuitdt gehandelt wird,
auch wenn das spezifische Erscheinen des Politischen stets neu erschaffen, revi-
diert, reformiert und somit permanent neu verhandelt wird.

DIE REKTORATSREDE UND DER TROTZ DES FRAGENS

Wihrend Arendt am menschlichen Handeln und dessen Gebiirtlichkeit festhielt,
um einen Raum des Politischen zu ermoglichen, verschloss sich Heidegger die-
ser Option. Er beschritt den Weg von der Analyse des Daseins als einem Mitsein
hin zu einer Entpolitisierung des Politischen. Dennoch bleibt danach zu fragen,
ob nicht schon mit Heideggers Daseinsanalyse in dem Buch Sein und Zeit ein
,politischer Impuls“ gelegt wurde, der in seiner Beziehung zum National-
sozialismus zum Tragen kam. In §74 behandelte Heidegger die Grundverfas-

£, und es ist dem nachzugehen, was er hier unter einer

sung der Geschichtlichkei
,,Grundverfassung® verstand. Was besagt ein verfasster Grund, eine Verfassung
am Grund, oder eine Verfassung als Grund, eine vom Grund her verfasste Ver-
fassung bzw. ein Grund, der verfasst und Verfassung ist? Heidegger schrieb:
,,Das Dasein kann nur deshalb von Schicksalsschldgen getroffen werden, weil es
im Grunde seines Seins in dem gekennzeichneten Sinne Schicksal ist. Schicksal-
haft in der sich liberliefernden Entschlossenheit existierend, ist das Dasein als In-
der-Welt-sein fiir das ,Entgegenkommen‘ der ,gliicklichen‘ Umstdnde und die
Grausamkeit der Zufille erschlossen. [...] Wenn das Dasein vorlaufend den Tod
in sich machtig werden lsst, versteht es sich, frei fiir ihn, in der eigenen Uber-
macht seiner endlichen Freiheit, um in dieser, die je nur ,ist* im Gewahlthaben
der Wahl, die Ohnmacht der Uberlassenheit an es selbst zu iibernehmen und fiir
die Zufille der erschlossenen Situation hellsichtig zu werden. Wenn aber das
schicksalhafte Dasein als In-der-Welt-sein wesenhaft im Mitsein mit Anderen
existiert, ist sein Geschehen ein Mitgeschehen und bestimmt als Geschick. Damit
bezeichnen wir das Geschehen der Gemeinschaft, des Volkes. Das Geschick
setzt sich nicht aus einzelnen Schicksalen zusammen, sowenig als das Miteinan-
dersein als ein Zusammenvorkommen mehrerer Subjekte begriffen werden kann.
Im Miteinandersein in derselben Welt und in der Entschlossenheit fiir bestimmte

30 Heidegger 1984, S. 3821f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 | Das Politische der Dekonstruktion

Maoglichkeiten sind die Schicksale im vorhinein schon geleitet. In der Mitteilung
und im Kampf wird die Macht des Geschickes erst frei. !

Heidegger betonte: im Grunde seines Seins ist das Dasein Schicksal. Zur
Grundverfassung der Geschichtlichkeit gehort ein Dasein, das in zweierlei Hin-
sicht bestimmt ist: Einerseits ist das Dasein in seiner grundverfassten Geschicht-
lichkeit wesentlich ein Sein zum Tode, wodurch das Dasein schicksalhaft exis-
tierend ist, in all seinen gliicklichen und grausamen Momenten. Noch in seinen
gliicklichsten Augenblicken befindet sich das Dasein im Vorlauf zum Tod. In je-
dem dieser Momente ist das Dasein sterblich. Es kann und wird vernichtet wer-
den. Andererseits bildet das Dasein zusammen mit Anderen eine Gemeinschaft.
Es gehort zum Wesen des Daseins, dass es als ein Mitsein mit Anderen zusam-
men existiert. Als Dasein ist das Seiende niemals allein. Das Dasein ist stets ein
Mitsein, wodurch das Dasein als Mitsein zwar als existenzielle Gemeinschaft be-
stimmt ist, jedoch bildet diese keine nationale, politische oder soziale Gemein-
schaft, auch keine ohne inhdrente Konflikte. Das Mitsein ist keine Gemeinschaft,
die Kraft eines Vertrags oder mentaler Prozesse zusammenfindet. Das Mitsein ist
aber auch keine Gemeinschaft, die aus einem schopferischen bzw. souverdnen
Akt entspringt oder aus einer natiirlichen Entwicklung hervorgeht. Nur als diese
kooperative Endlichkeit, nur als dieses Mitdasein, ldsst sich nach Heidegger die
je eigene und unentrinnbare Mdglichkeit des Daseins in seiner Existenz verste-
hen: als eine urspriingliche Gemeinschaft, die zugleich singulédr, plural und hete-
rogen ist. In diesem Sinne ist das Dasein, wie es von Heidegger in dem Buch
Sein und Zeit prasentiert wird, nicht nur in ein Gemeinschaftsgeschehen hinein-
geworfen, sondern das Dasein als ein Mitdasein ist wesentlich selbst ein Ge-
meinschaftsgeschehen: Ein singuldres und einzigartiges Zusammensein mit An-
deren.

Diese Gemeinschaft des Mitdaseins ist jedoch nicht die bloBe Geselligkeit
des Miteinanderseins innerhalb einer Gesellschaft. Es ist also kein Zusammen-
sein von verschiedenen Individuen, die durch Kontrakte oder Handlungen in Be-
ziehung treten bzw. durch eine intendierte Perspektivitit im transzendenten Ho-
rizont oder durch kommunikative Akte im Horizont der Lebenswelt miteinander
verbunden sind. Vielmehr ist das Dasein in seinem urspriinglichen Wesen eine
Gemeinschaft, die das gemeinsame Schicksal einer endlichen Welt miteinander
teilt: ein Mitdasein zum Tode in derselben Welt. Heidegger benannte das ge-
meinschaftliche Schicksal als ein Geschick, um es vom Schicksal des Daseins
mit Anderen in der Welt zu unterscheiden. Das gemeinsame und gemeinschaft-
liche Schicksal des Mitdaseins ist seine Endlichkeit, und ist damit das Mitsein

31 Heidegger 1984, S. 384 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 49

zum Tode in einer gemeinsamen Welt. Dem Schicksal bzw. dem Geschick der
Endlichkeit gilt sodann auch die gemeinsame Sorge der Gemeinschaft. Es ist ei-
ne Gemeinschaft, die sich in ihrem Bestehen durch ein miteinander geteiltes Er-
be, iiber die Generationen hinweg, durch geteilte Arbeit und einen gemeinschaft-
lich geteilten Auftrag auszeichnet.’ Fiir dieses Gemeinschaftsgeschehen wihlte
Heidegger die Bezeichnung ,,Volk*,* eine Bezeichnung, die nicht nur in den na-
tionalen und romantischen Bewegungen des 19. Jahrhunderts in Gebrauch war,
sondern auch zwischen den nationalsozialistischen und biirgerlichen wie marxis-
tischen Parteien umkédmpft war und in Konkurrenz zum Begriff der ,,Gesell-
schaft“ stand.>* Wihrend der Begriff der ,,Gesellschaft“ fiir etwas Differenzier-
bares, Modellierbares, Verdnderbares und Auszuhandelndes stand, griff Heideg-
ger auf die Bezeichnung des ,,Volkes* zuriick, um das Mitsein als eine Einheit
von Vielheit zu umreiflen, die stets urspriinglich bzw. anfénglich ist. Im Sinne
dieser Urspriinglichkeit ist das Mitsein nicht aus einem Etwas, einem anderen
Zustand der Gesellschaft hervorgegangen, sondern ist nur aus der revolutionéren
Entschlossenheit eines gemeinsamen Anfangs, eines Neubeginns, zu verstehen.
Mitsein ist ein gemeinschaftlicher Beginn, der von Anfang an ein Vorlauf zum
Tod ist.

Nancy hat spéter darauf hingewiesen, dass Heidegger sich zwar mit dem
Mitdasein beschéftigte, dieser jedoch das Mitsein stets nur mit ,,Begriffen des

35

,Volkes‘ im Sinne einer unterstellten Einheit™> verstand. Heidegger kam bezo-

32 Im Vortrag Bauen Wohnen Denken betonte Heidegger das miteinander Wohnen von
,verschiedenen Lebensaltern unter einem Dach®. Heidegger 1985a, S. 155.

33 Grosser wies darauf hin, dass Heidegger in einem Brief an Blochmann vom ,,Bau
einer volklich gegriindeten Welt* sprach. Den Brief schrieb er im Marz 1933, also
noch vor Heideggers Antritt als Rektor. Vgl. Grosser 2011, S. 99.

34 Natiirlich ist bei Heideggers Verwendung der Bezeichnungen ,,Volk“ und .,Ge-
schick” auf dessen Antisemitismus hinzuweisen. Vgl. Trawny 2014.

35 Nancy duflerte sich zu dieser Problematik bei Heidegger in folgender Weise: ,,Das
Sein teilt (sich), verteilt (sich) und kommuniziert (sich) jedem singuldren Seienden
und als jedes und entsprechend jedem singuldren Seienden.” Diese Deduktion der
Mit-Teilung, wie sie Nancy vorschlégt, taucht bei Heidegger nicht auf: ,,Warum?
Weil er sich nicht ausreichend mit der sonderbaren Beschaffenheit des ,mit* befasst
hat, obwohl er es im ,Mit-Da-Sein® einzufiihren wusste. Das ,mit‘ (das apud quod
oder nahe bei oder eben das ,mit‘, das ,inmitten‘ bedeutet) ist eine auflergewdhn-
liche Kategorie: Weder drinnen noch draufien, weder intrinsisch noch extrinsisch,
weder immanent noch transzendent. Die Seienden sind ,mit‘, sie sind zundchst we-

der ,fiir* noch ,durch® einander. Sie sind in der Nihe zum und im Abstand vom

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 | Das Politische der Dekonstruktion

gen auf das ,,Mit“ des Daseins allerdings auch darauf zu sprechen, dass das Da-

36 jst. Kurz danach fiihrte er weiter aus: ,,,Die Anderen®

sein ,,auch und mit da
besagt nicht soviel wie: der ganze Rest der Ubrigen auBer mir, aus dem sich das
Ich heraushebt, die Anderen sind vielmehr die, von denen man selbst sich zu-
meist nicht unterscheidet, unter denen man auch ist. Dieses Auch-da-sein mit
ihnen hat nicht den ontologischen Charakter eines ,Mit‘-Vorhandenseins inner-
halb einer Welt. Das ,Mit‘ ist ein Daseinsmafiges, das ,Auch‘ meint die Gleich-
heit des Seins als umsichtig-besorgendes In-der-Welt-sein. ,Mit‘ und ,Auch*
sind existenzial und nicht kategorial zu verstehen. Auf dem Grunde dieses mit-
haften In-der-Welt-seins ist die Welt je schon immer die, die ich mit den Ande-
ren teile. Die Welt des Daseins ist Mitwelt. Das In-Sein ist Mitsein mit Anderen.
Das innerweltliche Ansichsein dieser ist Mitdasein.*>’

So verstanden ist das Dasein weder das Individuum im Sinne einer hobbes-
schen Vertragsgemeinschaft noch das Individuum einer Gesellschaft, in der die
Individuen innerhalb eines gemeinsamen Horizonts oder innerhalb einer gemein-
sam geteilten Lebenswelt leben. Das Dasein als Mitsein ist aber auch nicht als
Mitglied eines Kollektivs zu verstehen. Das Dasein ist ,,auch und mit da®, und
zwar ist es auch da, wie es mit da ist bei den Anderen.

Nicht erst in der Rektoratsrede wurden das Mitdasein, die Frage nach dem
Schicksal und der Besinnung, wie auch die Entschlossenheit des Daseins auf ein
Volk (bzw. auf ,,das Volk®, auf das deutsche Volk) bezogen. Schon in Sein und
Zeit setzte Heidegger das Schicksal des Daseins in Bezug zu einem ,,Geschehen
der Gemeinschaft, des Volkes“.?® In diesem Sinne verstand er das Schicksal des
Daseins, das wesentlich ein In-der-Welt-sein mit Anderen ist, als ein Geschehen
des Volkes. Die Rektoratsrede — die zu Beginn der nationalsozialistischen Herr-
schaft als programmatische Stellungnahme vor dem Kollegium und den Studie-
renden der Universitidt Freiburg gehalten wurde — nahm die Problematik der
Grundverfassung der Geschichtlichkeit wieder auf, in die das Mitdasein fiir Hei-
degger gestellt ist. Er sprach dabei vom ,,deutschen Schicksal, dem das deut-
sche Volk ,,in seiner duBersten Not standzuhalten**® hat. Die Frage der Grund-

Sein, d.h. von nichts anderem als ihrer Mit-Teilung. Wir teilen (uns) uns unsere
,Mit-Teilung* mit.“ Wagner, Niederberger, Koveker 2002, S. 36f. Ankniipfend an
Heideggers ,,Mitdasein“ sprach Nancy vom ,singular plural sein“. Vgl. Nancy
2012a.

36  Heidegger 1984, S. 118 (Hervorhebungen im Original).

37 Heidegger 1984, S. 118 (Hervorhebungen im Original).

38 Heidegger 1984, S. 384.

39 Heidegger 1983a, S. 15.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 51

verfassung wurde in der Rekforatsrede also zu einer Frage des Standhaltens.
Wiéhrend Heideggers Daseinsanalyse in Sein und Zeit noch eng an eine Darle-
gung der Rdumlichkeit des Daseins gebunden blieb, riickten nach seiner soge-
nannten Kehre die Motive des anderen Anfangs, die Wiederholung der Griin-
dung von Sein und die Frage nach einer Lichtung des Seins, in den Vordergrund.
In Sein und Zeit hieB es: ,,Nur Seiendes, das wesenhaft in seinem Sein zukiinftig
ist, so dass es frei fiir seinen Tod an ihm zerschellend auf sein faktisches Da sich
zuriickwerfen lassen kann, das heifit nur Seiendes, das als zukiinftiges gleich-
urspriinglich gewesend ist, kann, sich selbst die ererbte Moglichkeit iiberlie-
fernd, die eigene Geworfenheit iibernehmen und augenblicklich sein fiir ,seine
Zeit". Nur eigentliche Zeitlichkeit, die zugleich endlich ist, macht so etwas wie
Schicksal, das heift eigentliche Geschichtlichkeit moglich.**°

Zur Grundverfassung der Geschichtlichkeit gehdren ein Dasein und sein
Entwurf einer stets schon entschiedenen Zukiinftigkeit. Diese wird als jene Zu-
kunft erfahren, zu der das Dasein sich urspriinglich entschlossen hat: Seine Ge-
wesenheit ermisst das Dasein aus der Zukiinftigkeit seines Todes, auf den sich
das Dasein hin entwirft. Die Verfassung des Grundes, die Grundverfassung, in
der das Dasein in sich steht, ist die Zeitlichkeit seines Schicksals, seine Ge-
schichtlichkeit. Diese Verfassung, diese Architektur des Daseins, ist jedoch nicht
allein Bewegung, also nicht allein die Zeitlichkeit seines Schicksals, sondern
vielmehr die Notwendigkeit und die Entschlossenheit auf das zuzugehen, an dem
das Dasein letztlich zerschellen wird: Das Dasein entwirft sich auf seinen Tod
hin.

Und dennoch: Die Grundverfassung, in der das Dasein in der Bewegung sei-
ner Geschichtlichkeit harrt, ist bei weitem nicht allein ein Sich-Einfligen in ein
Schicksalsgefiige. Zwar bleibt das Dasein in seiner Entschlossenheit als ein Sein
zum Tode bestimmt, jedoch ist das, was das Dasein in seiner Verfassung aus-
macht und worauf Heidegger in der Rektoratsrede hinauswill,*! ein Standhalten
im Sturm des Schicksals, im Vorlauf zum Tode. Das Standhalten wurde von
Heidegger in einer Rhetorik des Kampfes und des Krieges ausgedriickt. Um die
existenzielle Not des Menschen hervorzuheben, beendete er seine Rektoratsrede
mit einem Zitat aus Platons Politeia: ,ta ... peydho mavta EmMoEoA ... ,Alles
GroBe steht im Sturm ... (Platon, Politeia 497 d, 9)“.* In Ankniipfung an die
drei gemeinschaftlich unterhaltenen (Berufs-)Stinde, die Platon in dem Buch

40 Heidegger 1984, S. 385 (Hervorhebungen im Original).

41  Heidegger formulierte: ,,[...] wenn wir dieses Wesen von Grund aus wollen [...]".
Heidegger 1983a, S. 9.

42  Heidegger 1983a, S. 19 (Zitation im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 | Das Politische der Dekonstruktion

Politeia erwéhnte, legte Heidegger dem Lehrstand die Aufgabe nahe, sich nicht
nur um das Notwendige und um die eigenen institutionellen Angelegenheiten zu
kiimmern. Vielmehr rief er die Angehdrigen des Wissensdienstes dazu auf, ihren
Beitrag zu leisten, dem gemeinsamen Schicksal des Daseins (und Heideg-
ger sprach hier vom ,deutschen Schicksal) ,,in seiner &ufBersten Not
stand[zuJhalten*.** Wohl iiberlegt wies Heidegger darauf hin, dass sich der Wis-
sensdienst in seinen Eigenschaften vom Wehrdienst unterscheidet. In dem Zu-
sammenhang erwihnte er die Haltung, die keiner militdrischen entsprach, und
bezog sich dabei auf einen Ausspruch aus der Tragédie Prometheus von Aischy-
los, den Heidegger in folgender Weise iibersetzte: ,,Wissen aber ist weit unkraf-
tiger denn Notwendigkeit.**

Heidegger betrachtete das Dasein keinesfalls als ein Sein, das sich seinem

Schicksal ergibt.*

Von den Angehorigen des Wissensdienstes, zu denen er sich
selbst zdhlte, verlangte er, dass sie sich nicht dem Schicksal des Seins ergeben.
Auch wenn das Dasein nicht dem Tod entkommen kann, so ging es Heidegger
um keine Schicksalsergebenheit oder Todessehnsucht. Weder iiber sein Schick-
sal noch tiber den Tod verfiigt das Dasein. Trotz des Schicksals kann sich das
Dasein nicht nach seinem Tod sehnen. Der Tod ist nichts, wonach es sich sehnen
lasst. Der Tod hat weder ein Datum bzw. einen Ort, noch ist der Tod ein Ereig-
nis, das anzuvisieren oder anzustreben ist. Der Vorlauf zum Tod gehort zwar
zum existenziellen Sein in der Welt wie zu dessen Endlichkeit, jedoch ging es
Heidegger um eine ,,Kraft“,*¢ die dem Schicksal des Daseins standzuhalten
sucht. Trotz des Schicksals macht sich diese Kraft bemerkbar, auch wenn sie
letztlich gegeniiber dem Tod versagen muss. Fiir Heidegger war dieser Versuch
des Standhaltens die ureigenste Mdglichkeit des Daseins, ein (Sein-)Konnen und
dessen Uberleben.

Es ist jener ,,Trotz“,” von dem Heidegger sprach, der trotz des Scheiterns

auftauchen kann, obwohl das Dasein zu seinem Schicksal entschlossen ist und

43  Heidegger 1983a, S. 10 und S. 15. Heidegger sprach nicht von Nahrstand, Wehr-
stand und Lehrstand, sondern iibersetzte vielmehr die drei Stdnde Platons mit den
Worten ,,Arbeitsdienst, ,,Wehrdienst* und ,,Wissensdienst™. Vgl. Heidegger 1983a,
S. 16.

44  Heidegger 1983a, S. 11.

45  Spiter beschiftigte sich Heidegger mit den Fragen nach dem Schicksal bzw. dem
Geschick des Daseins in dem Aufsatz Der Spruch des Anaximander mittels der Be-
grifflichkeit von ,,Fug und ,,Unfug®. Vgl. Heidegger 1980, S. 350ff.

46  Heidegger 1983a, S. 11.

47 Heidegger 1983a, S. 11.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 53

sich seinem Schicksal fiigt. Trotz des Schicksals gab es einen Anfang und wird
es einen weiteren, einen anderen Anfang geben. Es ist die schwache Kraft des
Daseins, die einen Anfang nimmt. Heidegger sprach in seiner Rede tiber diesen
Anfang, den schon die griechische Philosophie beschrieb und der seine Wieder-
holung in einem anderen Anfang finden soll. Obwohl das Dasein aus Schwéche
nur versagen kann, muss es beginnen. Das Dasein ist in diesem Sinne nichts an-
deres als dieses Anfangen. Das Dasein war fiir Heidegger sterbend, aber ebenso
beginnend: Es beginnt mit dem Sterben und stirbt von Beginn an.

Im Verlauf der kaum ertragbaren Rede iiber das deutsche Schicksal und die
Grofe des deutschen Volkes, verwendete Heidegger die Worte ,,Mut®,
,Ehre, | Kampf“ und ,,Tapferkeit”, und verweist mit diesen auf die Aufgaben
des Wissensdienstes. Es bleibt zu fragen, was nun die schwache Kraft des Wis-
sensdienstes in sich birgt. Heideggers Antwort lautet hierzu: ,,Wissenschaft ist
das fragende Standhalten inmitten des sich stindig verbergenden Seienden im
Ganzen. Dieses handelnde Ausharren wei3 dabei um seine Unkraft vor dem
Schicksal .«

Fiir Heidegger ist das ,,fragende Standhalten® ein Fragen, das zur Hohe féhrt
und somit Stabilitdt und Festigkeit erlangt. Jedoch sind hier nicht Fragen ge-
meint, die zu einer Antwort fiihren oder als Mittel zum Zweck zu dienen haben:
,,Das Fragen ist dann nicht mehr nur die iberwindbare Vorstufe zur Antwort als
dem Wissen, sondern das Fragen wird selbst die hochste Gestalt des Wissens.
Das Fragen entfaltet dann seine eigenste Kraft der AufschlieBung des Wesent-
lichen aller Dinge. Das Fragen zwingt dann zur duflersten Vereinfachung des
Blicks auf das Unumgingliche .«

Die Frage ist jenes Gefiige, das einen Raum bzw. einen Ort entfaltet, einen
Halt hergibt, einen Stand einnehmen ldsst, auch wenn alles aus seinen Fugen ge-
rit und haltlos zusammenstiitzt: D.h. die Frage ist griindend® und abgriindig,
grundlos zugleich. Die Frage ist der Anfang, der Halt und der Grund, eine Frage,
die auf keinen Anfang, keinen Halt und Grund bauen kann. Als Heidegger sich
spéter den Dichtern zuwandte, wird es das dichterische Wort sein, das — ins Lee-
re gehalten — den Menschen grundgebend in die Hohe fallen lisst.’! In diesem

48  Heidegger 1983a, S. 12. Derrida wies spéter auf die politischen, aber auch anthropo-
logischen Implikationen der Frage hin. Vgl. Derrida 1988b.

49  Heidegger 1983a, S. 13.

50 Ein paar Absitze weiter im Text heifit es zur ,,Wesentlichkeit und Einfachheit des
Fragens®: ,,Ja — hieraus kann sich erst Sachlichkeit wahrhaft begriinden, d.h. ihre Art
und Grenze finden.* Heidegger 1983a, S. 17.

51 Vgl Heidegger 1990, S. 13.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 | Das Politische der Dekonstruktion

Sinne war die Rektoratsrede fiir die spiteren Uberlegungen zur Polis und zur
Wohnungsnot richtungsweisend.

Mit Bezug auf die Zeitlichkeit des Vorlaufs zum Tod betonte Heidegger das
Geschick, das Geschehen und das Schicksal, da dieser Vorlauf keine bestimm-
bare Spanne zwischen einem Noch-nicht-Jetzt und einem faktischen Eintritt des
Todes ausmacht.?> Zum Geschick und Schicksal des Mitseins gehdrt zwar eine
Entschlossenheit, auf den Tod zuzugehen, jedoch ist die Erwartung, wann, wo
und wie der Tod auftritt, vollig unbestimmt. Die Seinsentschlossenheit des Da-
seins im Vorlauf zum Tod ist ziellos und auf kein Datum ausgerichtet. So be-
trachtet ist die Entschlossenheit zum Tod vo6llig bestimmungslos, wie auch die
Zeitlichkeit des Wartens auf den Tod erwartungslos ist.

Um dieser Stimmung nachzugehen, in der sich der Mensch im Vorlauf des
Todes befindet, sprach Heidegger andernorts von einer tiefen Langeweile
menschlichen Daseins. Die Zeit menschlichen Daseins ist Leergelassenes, Hin-
gehaltenes, Aufgeschobenes. Heidegger wies in der Vorlesung Die Grundbegrif-
fe der Metaphysik darauf hin, dass es nicht die Umsténde sind, die den Menschen
langweilen: ,,Das Langweilige sind weder die seienden Dinge als solche — ob
einzeln oder im Zusammenhang — noch die seienden Menschen als feststellbare
und vorfindliche Personen, weder die Objekte noch die Subjekte, sondern die
Zeitlichkeit als solche. Aber diese Zeitlichkeit steht nicht neben den ,Objekten’
und ,Subjekten, sondern macht den Grund der Mdglichkeit der Subjektivitit der
Subjekte aus, und zwar so, dall das Wesen der Subjekte gerade darin besteht, das
Dasein zu haben.*>

Die Zeitlichkeit des Daseins geht ins Leere. Es steht nichts an, nichts fordert,
nichts dringt, nichts verlangt. Heidegger formulierte: ,,.Diese Leergelassenheit
schwingt am Ende in unserem Dasein, deren Leere ist das Ausbleiben einer we-
senhaften Bedriingnis.“>* Letztlich ist es diese Zeitlichkeit der Leere, die nicht
nur nichts erwarten lasst und zu nichts dréngt, sondern auch ein gemeinsames
Handeln mit Anderen, ein handelndes Mitsein, nicht zustande kommen lésst. So
heif3t es bei Heidegger schon ein paar Zeilen zuvor: ,,Das Ausbleiben der wesen-
haften Bedringnis des Daseins ist die Leere im Ganzen, so dass keiner mit dem
anderen und keine Gemeinschaft mit der anderen in der wurzelhaften Einheit ei-

nes wesentlichen Handelns steht.*>?

52 Vgl. Sloterdijk 2012, S. 45.

53  Heidegger 2004, S. 237 (Hervorhebungen im Original).
54  Heidegger 2004, S. 244 (Hervorhebungen im Original).
55  Heidegger 2004, S. 244 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 55

DAS WESEN DER POLIS IST NICHT POLITISCH

Nach der Beschreibung des Daseins als ein Mitsein und den Versuchen, einen
anderen Anfang in der Philosophie als ein Standhalten zu formulieren, setzte
Heidegger seine ontologisch-destruktiven Analysen fort. Schon der Begriff des
Mitseins lie sich nicht in die gingigen Strukturen der Politischen Philosophie
integrieren. Mit Beginn der 1940er Jahre radikalisierte er — quasi als Pendant zu
den klassischen Theorien des Politischen —, seine Anspriiche, und sprach von ei-
ner Polis, die nicht politisch ist. Die Heidegger-Rezeption durch die franzdsi-
schen Philosophen Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida setzte sich Jahrzehnte
spéter mit beiden Mitsein-Motiven auseinander: mit den NS-Verwicklungen des
Begriffs und mit der Entpolitisierung des Politischen.

Wihrend des Wintersemesters 1942/43 hielt Heidegger an der Universitdt in
Freiburg i. B. die Vorlesung Parmenides, in der er einen Ausschnitt aus dem
Lehrgedicht des antiken Philosophen behandelte. Heidegger versuchte im Ver-
lauf der Vorlesung das Wesen und das Gegenwesen eines sich verbergenden wie
entbergenden Seins im seinsgeschichtlichen Wandel herauszuarbeiten.

Unter dem Wesen und Gegenwesen des Seins verstand Heidegger die apore-
tische Struktur des Erscheinens, mit dessen Darstellung er zugleich auf das
Nicht-Erscheinen im Erscheinen, auf den Entzug und das A-Phénomenale hin-
wies, auf jenes Sich-Zeigen, das sich im Zeigen nicht zeigen lédsst. Letztlich
wollte Heidegger darauf hinweisen, dass der Ort der Entbergung radikal leer
bleibt. Im griechischen Mythos wurde, so Heidegger, das Gegenwesen der
Aletheia als Lethe benannt: Dementsprechend ist die Wahrheit das Unverborgene
und die Unwahrheit das Vergessen und das Verborgene. In §6 der Vorlesung, in
dem es um Die letzte Sage des Griechentums vom verborgenen Gegenwesen der
dAnSera, der An9n, geht, kam er auf Platons Politeia im Besonderen und auf die
griechische Auffassung des Politischen im Allgemeinen zu sprechen.*

Wie schon die Betitelung des Paragrafen andeutet, ging es Heidegger darum,
mit der Politeia auf einen Bruch, einen Wechsel, einen Ubergang hinzuweisen:
Denn in der Politeia geht es um die ,,letzte Sage des Griechentums vom verbor-
genen Gegenwesen®,” eine Sage, die von Platon in der Politeia ,.ein letztes Mal*
erzéhlt wurde. Dieser Bruch, diese ,,letzte Sage®, die den Mythos vom verborge-
nen Gegenwesen erzahlt, ist auch in einer anderen Hinsicht eine Zisur: Einer-
seits berichtete Platon in der Politeia von den Griinden und den Griindungen der
Polis, andererseits diente die Politeia selbst und mit ihr die platonische Philoso-

56 Vgl Heidegger 1992b, S. 130ff.
57 Heidegger 1992b, S. 130.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 | Das Politische der Dekonstruktion

phie als eine Art Bruchkante und Neuanfang: ein Bruch mit der sogenannten
vor-platonischen und vor-sokratischen Philosophie. Heidegger wies hierbei auf
die Vereinnahmungen und Verwertungen der Politeia Platons durch die christli-
che und moderne Philosophie hin.*®

Gleich zu Beginn des Paragrafen grenzte Heidegger seine Auslegung der Po-
lis (wodig) bei Platon von anderen Auslegungen ab, und hob dabei insbesondere
die Interpretationen des neuzeitlichen Staatsdenkens hervor, die er fiir unzu-
reichend und verfehlt hielt. Welche Autoren bzw. welche Diskurse er dabei im
Blick hatte, wurde von ihm nicht néher ausgefiihrt. Moglicherweise hat er an
Schmitt gedacht, mit dem er im August 1933 einen kurzen Briefwechsel*® zu den
Begriffen basileus und polemos bei Heraklit fiihrte. Schon in diesem Briefwech-
sel wurden die widerstreitenden Interpretationen zum Souverdn und zum Begriff
der Entscheidung deutlich.®

Heidegger wies darauf hin, dass die Interpretationsverfehlung der Staatswis-
senschaften mit der neuzeitlichen Entwicklung der Subjektivitit menschlichen
Bewusstseins in Beziehung zu setzen ist, d.h., er setzte die Interpretationsverfeh-
lung in Bezug zur Wahrheit als Gewissheit wie auch in Bezug zur Selbstgewiss-
heit, in der sich der Mensch bestitigt sieht. Heidegger hielt dariiber hinaus fest:
,Die moAg ist weder die Stadt noch der Staat und vollends nicht die fatale
Mischung dieser beiden in sich bereits ungeméfen Kennzeichnungen, also nicht
der vielberufene ,Stadtstaat‘; sondern die Ortschaft des Ortes der Geschichte des
Griechentums; nicht Stadt und nicht Staat, wohl aber die Stitte seines We-
sens. ¢!

Dem fiigte Heidegger einige Absidtze spiter hinzu: ,,Das im neuzeitlichen
Staatsdenken gemeinte Wesen der Macht griindet auf der metaphysischen Vor-
aussetzung, dafl sich das Wesen der Wahrheit zur Gewissheit und d.h. zur
Selbstgewilheit des sich auf sich selbst stellenden Menschenwesens gewandelt
hat, und daf} dieses auf der Subjektivitit des Bewusstseins beruht. Kein moder-
ner Begriff ,des Politischen* reicht zu, um das Wesen der moA1g zu fassen.“¢?

Nach Heidegger lasst sich die Polis nicht mit den Begriffen der in der philo-
sophischen Moderne auftretenden Staatswissenschaften bzw. mit den Methoden
und Instrumenten der politischen Theorie verstehen. Das, was das Wort Polis
benennt, und womit sich Platons Politeia beschéftigt, kann fiir Heidegger weder

58 Vgl Heidegger 1992b, S. 139.

59  Vgl. Heidegger 1987, 132. Vgl. auch Mehring 2013, insbesondere S. 74f.
60 Vgl Rother 1993, S. 67.

61 Heidegger 1992b, S. 133.

62  Heidegger 1992b, S. 135.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 57

mit den Begriffen der Stadt oder des Staates noch mit den Methoden und Theo-
rien der politischen Wissenschaften erkldrt werden. Resiimierend folgerte er aus
seinen Uberlegungen zu Platons Politeia, zum Gegenwesen der Polis und zu den
Missverstdndnissen der modernen Staatstheorie: ,,Das Wesen der molg, und d.h.
die moMteia, ist nicht selbst ,politisch® bestimmt oder auch nur so bestimm-
bar. 63

Das Wesen der Polis ist fiir Heidegger unpolitisch. Das Politische — auch das
Politische, das sich die Staatswissenschaft zum Gegenstand macht — ,ist stets
und erst die Wesensfolge der nolic, und d.h. der toAreio.** Warum ist aber nun
die Polis bzw. die Politeia unpolitisch? Wenn nun das Politische, von dem sich
die politische Theorie einen Begriff macht, selbst nur die Wesensfolge dessen
ist, was nach Heidegger die Griechen Polis nannten, so ist auch das Politische im
eigentlichen und wesentlichen Sinne unpolitisch. Das, was in den Staatswissen-
schaften als das Politische begriffen wird, ist in der Untersuchung bei Heidegger
eigentlich — als Ereignis — unpolitisch. Oder anders gesagt: Die staatswissen-
schaftliche Interpretation dessen, was sie als politisch bezeichnet, beruht auf ei-
nem Missverstdndnis. So ldsst sich nicht nur sagen, dass die Politeia unpolitisch
ist, sondern auch, dass das, was die Politikwissenschaft als das Politische be-
stimmt — das menschliche Zusammenkommen bzw. das Mitdasein —, von ihr un-
verstanden bleibt.

Fiir Heidegger war die Polis weder eine res publica, noch eine Stadt, ein
Staat, eine Republik oder eine andere Art politischer Verfassung. Fiir Heidegger
ging die Polis weder aus einer Feindschaft (Schmitt), noch aus einem Vertrag
(Hobbes) hervor. Auch lésst sich das, was die Politeia ist, die menschliche Ver-
sammlung, so Heidegger, nicht als eine politische Einrichtung oder als ein politi-
sches Ereignis erkldren, das aus der Praxis menschlicher Sprach- oder Hand-
lungsakte (Habermas, Arendt) hervorgeht. Die Polis verstand Heidegger in sei-

5 als jenen Ort, als jenen Pol, an dem

ner Auslegung platonischen Denkens,®
menschlich Seiendes in Unverborgenheit zusammentritt: ,,Der Pol 146t als dieser
Ort das Seiende in seinem Sein jeweils im Ganzen seiner Bewandtnis erschei-
nen. Der Pol macht nicht und schafft nicht das Seiende in seinem Sein, sondern
als Pol ist er die Stétte der Unverborgenheit des Seienden im Ganzen. Die moAig

ist das Wesen des Ortes, wir sagen die Ort-schaft fiir den geschichtlichen Auf-

63  Heidegger 1992b, S. 142.
64  Heidegger 1992b, S. 142.
65 Vgl Heidegger 1992b, S. 140.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 | Das Politische der Dekonstruktion

enthalt des griechischen Menschentums. [...] Die noAig ist die in sich gesammel-
te Stitte der Unverborgenheit des Seienden.

Die Polis ist der Moment des Zusammenkommens, und keine Stadt, die unter
historischen, 6konomischen oder sozialen Umstidnden gegriindet und in gewalt-
vollen bzw. kommunikativen Handlungsprozessen geformt wird. Die Polis selbst
ist die Stitte, ist der Ort des versammelt Seienden: Ein Moment der Griindung
des Miteinanderseins. In Sein und Zeit wurde dieser Moment von Heidegger als
Mitdasein bestimmt, das sich an seinem Ort versammelt. Platon beschrieb die
Polis, wie Heidegger nahelegte, in dieser Hinsicht weder als eine Stadt, wie sie
existiert, noch entwarf er eine Stadt, utopisch, wie sie sein soll, um erbaut zu
werden. Heidegger vermerkte in der Parmenides-Vorlesung: ,,Platons Politeia ist
keine ,Utopie‘, sondern genau das Gegenteil, ndmlich der metaphysisch be-
stimmte tomog des Wesens der molg. Platons Politeia ist eine Erinnerung ins
Wesenhafte, aber nicht eine Planung ins Faktische.*¢?

Heidegger zufolge kam Platon auf das Wesentliche zuriick, auf den anfing-
lichen Moment des Versammelns und der Sammlung als Stétte der Sammlung
von Sein. Unter einer Polis verstand Heidegger die Stitte, an der sich Sein zur
Bewahrung dem Menschen ereignet. Heidegger sprach andernorts von der
,Lichtung®. In dem Brief Uber den Humanismus heiit es: ,,.Das bedeutet: nur so-
lange die Lichtung des Seins sich ereignet, iibereignet sich Sein dem Menschen.
Dal3 aber das Da, die Lichtung als Wahrheit des Seins selbst, sich ereignet, ist
die Schickung des Seins selbst.*¢

Die Stitte der Polis ist weder ein utopischer Vorgriff auf eine kommende
und geplante Stadt noch ein in sich selbst faktisch Politisiertes. In diesem Sinne
ging es Heidegger um den Ort, den er terrestrisch verstand, der von einem terri-
torialen Ort unterschieden bleibt. So sind auch seine Versuche einer Seinslokali-
sierung, die mit den Begriffen ,,Erde®, ,,Boden®, ,,Felsen®, ,,Heimat*, ,,Feldweg*,
»Schwelle® usw. erarbeitet werden sollte, terrestrisch zu verstehen: D.h. das, was
sich versammelt, versammelt sich an einem Ort, an einer Stelle, an einer Stitte.
Fiir das menschliche Mitsein ist es die Polis, die den raumhaften und terrestri-
schen Pol des Zusammenkommens ausmacht. In diesem Sinne hat die Polis
nichts mit dem zu tun, womit sich die Staats- und Politikwissenschaften beschaf-
tigen: In der politischen Theorie bleibt die Polis ein territorialer Ort unter der
souverdnen Gewalt eines Subjekts, ein Ort, der nach aulen wie nach innen ver-
teidigt wird.

66  Heidegger 1992b, S. 133.
67 Heidegger 1992b, S. 141.
68  Heidegger 1981, S. 27.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 59

Was ist nun das Gegenwesen, das Platon ein letztes Mal in dem Dialog Poli-
teia erwdhnte? In welcher Beziehung steht das Gegenwesen zur Polis? Wenn
nun die Polis die Stitte des Mitdaseins, das Zusammentreten ins Unverborgene
des menschlich Seienden ist, was bedeutet dann das Gegenwesen? Ist es ein Ge-
genwesen, das das Zusammenkommen der Menschen zerstreut, sodass die Polis
mit dem Auftauchen der Polis zugleich verschwindet, so, dass die Ortschaft
schon in urspriinglicher Weise deplatziert ist, um ein Zusammenkommen der
Menschen zu verhindern? Ist das Gegenwesen derart gegen das Wesen, so, dass
das Wesen nicht west, so, dass das Wesen nicht wesen kann?

Heidegger fiihrte hierzu in der Parmenides-Vorlesung aus: ,,Die mohig ist die
in sich gesammelte Stitte der Unverborgenheit des Seienden. Wenn nun aber,
wie das Wort sagt, zur aAnd¢ewo das streithafte Wesen gehort, und wenn das
Streithafte auch im Gegensétzlichen der Verstellung und der Vergessung er-
scheint, dann muf} in der moA1g als der Wesensstitte des Menschen alles dul3erste
Gegenwesen und darin alles Un-wesen zum Unverborgenen und zum Seienden,
d.h. das Unseiende in der Mannigfaltigkeit seines Gegenwesens, walten.“®

Wiéhrend Heidegger in der Daseinsanalyse, die er in Sein und Zeit entwickel-
te, einen Vorlauf in den Tod als Existential des menschlich Seienden freilegte,
beschrieb er im Riickgang zur griechischen Seinsauslegung (Parmenides, Sopho-
kles, Platon) ein Mitsein, das in seiner Griindung (Griindung als ein anfiangliches
Erscheinen, als Sammlung, als der Moment des Mitdaseins) seinen Widerstreit
und Abgrund unteilbar mit sich und in sich trdgt. In Sein und Zeit war es noch
der Mensch, der in seiner existenziellen Entschlossenheit dariiber entschied, ob
etwas zur Erscheinung kommt oder nicht. Spéiter war es das Sein selbst, das alles
in seine Lichtung kommen lieB oder in Vergessenheit verbarg.”” Sodann gehort
auch in der neuen Seinsauslegung das Unwesen zum Wesen des Mitseins, wie
,.die Furchtbarkeit, das Grauenhafte, das Unheil“,”! und nicht zu vergessen: Die
Heimatlosigkeit, die imoAic, im Gegensatz zur Stadt, die Oyinolg. So gerdt die
Ortschaft des Mitseins zu einer Polis, die keine Stadt mehr ist, zu einer Polis
ohne Verfassung, zu einer aporetischen, zerstrittenen, entrissenen, zerstreuten
und verschwundenen Polis. Diese Zerrissenheit, diesen Streit von Entbergung
und Verbergung des Seins, bezeichnete Heidegger mit Heraklit auch als den po-

lemos.”

69  Heidegger 1992b, S. 133. In dem Zusammenhang wies Heidegger schon auf die
A9 — auf das Vergessen — hin, das in der aAndeia steckt.

70 Vgl. Denker 2011, S. 198.

71  Heidegger 1992b, S. 134.

72 Vgl. Heidegger 1998Db, S. 47.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 | Das Politische der Dekonstruktion

Hierbei sind die Entbergung und die Verbergung, das Wesen und das Ge-
genwesen der Polis nicht als zwei Modifikationen oder Attribute des Seins auf-
zufassen. Vielmehr ist das Sein, sofern es Sein gibt, stets sich entbergend und
sich verbergend: In der Versammlung des Seins, im Erscheinen und Sich-Zeigen
verbirgt sich Sein, d.h. das sich-entbergende Sein ist im Sich-Sammeln ein
Nicht-Zeigen und Verbergen von Sein. Heidegger sprach auch von der Faltung
des Seins. In diesem Sinne ist Sein griindend, versammelnd und entsetzend zu-
gleich, als Abgrund, als Vergessen und als Leere. Heidegger schrieb: ,,Wir be-
denken das Gegenwesen zur dAn9¢io, zur Wahrheit im Sinne der Unverborgen-
heit. Das anfingliche Gegenwesen zur d-Af9ewa ist die Adn, d.h. die als Verges-
sung sich entziehende zeichenlose Verbergung.*”

Diese zeichenlose Verbergung gehdrt von Anfang an zur Entbergung von
Sein. Diese Abwesenheit weist weder darauf hin, dass etwas verdeckt ist, noch
zeigt sich das Verbergen als ein Zeichen des Verbergens. Diese Leere steht we-
der mit etwas Abwesenden in Beziehung, noch steht das Gegenwesen flir etwas
Abwesendes. Diese Vergessung wird weder in einem Zeichen angezeigt bzw. in
einem Symbol verkdrpert, noch zeigt sie sich als eine leere Stelle oder ein leer
gelassener Platz. In dem Sinne ist das Vergessen ohne Rhetorik: D.h. das Ver-
gessen ist ohne ein Zeichen, ohne ein Symbol, ohne eine Allegorie, ohne eine
Metapher. Die Verbergung ist radikal zeichenlos und besitzt damit nichts Deut-
bares, Differenzierbares, Formhaftes, Bildhaftes, Figiirliches, Substanzielles,
Ubersetzbares oder Verstehbares. Diese zeichenlose Verbergung gehdrt ununter-
scheidbar zur Unverborgenheit des Seins, gleichwohl die Unverborgenheit weder
eine Stellvertreterin noch ein Symbol, ein Bild, ein Zeichen, ein Hinweis oder
eine Metapher der Verbergung, also der Lethe und Vergessung, ist. Obwohl es
scheinbar nur die Entbergung — das Sich-Zeigende — gibt, ist sie nicht alles.

Spéter bettete Heidegger diese zeichenlose Leere der Vergessung in eine
Raumlichkeit ein, die er als Heimat oder als Wesensstitte des Menschen be-
zeichnete, und die ihn von der Unheimlichkeit der Heimat sprechen lie. So ge-
lang es ihm, diesen Ort zur heimatlichen Ortschaft eines anderen Anfangs zu
machen, samt Fels, den Wegmarken und Feldwegen, dem Schwarzwaldhaus, der
Erde, dem Boden und dem Rhein. Heidegger kam noch im Verlauf seiner
Parmenides-Vorlesung darauf zu sprechen, dass ,.die Griechen iiber dieses an-
fanglichere Wesen der dAndewa noch weniger gedacht und gesagt [haben] als
iiber das Wesen A9m: denn ihnen ist die dAdewa der einfache Anfang alles We-
senden. Die Griechen kennen daher keine Not und keinen Anlaf3, ihr Dichten
und Denken und Sagen iiber diesen Anfang hinaus und in ihn zuriickzurichten

73  Heidegger 1992b, S. 140 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 61

[...]. Wir Spéteren und anderen jedoch miissen, um dieses Erst-Anfingliche der
abendléndischen Geschichte auch nur noch andenkend zu ahnen, eigens darauf
aufmerken und den Weisungen folgen, die uns das Wort ,Unverborgenheit*
gibt.“’* Damit dieser Sprung von den im Anfang stehenden Griechen zu den
Spéteren ausgefiihrt und gewagt werden kann, ging Heidegger einer sogenannten
,vierten Weisung™ nach, um das ,,bergsame Offene®, das Freie, das Bodenlose
als die ,,Wesensstitte des Menschen® aufzuzeigen.”” So gesehen ist das Rettende
in der Not der andere Anfang, ein gemeinsames Sich-Halten der Menschen am
Bodenlosen.

Das Entscheidende fiir Heidegger ist die folgende Frage, die auch fiir seine
spéteren Schriften bestimmend ist: Wie kénnen wir uns halten, authalten, ver-
sammeln, verhalten und unterhalten, obwohl es nur die Leere gibt, auf die wir
nicht zuriickgreifen, an der wir uns nicht festhalten knnen? ,,Warum ist iiber-
haupt Seiendes und nicht vielmehr Nichts?*’ Wie kann Seiendes sein, obwohl
sich das Sein zugleich entzieht? Wie kann Seiendes als ein Entzug sein, das sich
als eine Vergessung und Leere faltet? Obwohl uns nichts erscheint und nichts
gegeben ist, blieb Heidegger nur das Fragen nach dem Halt und dem Halten,
wenn wir Menschen uns selbst ,,freihdndig® halten: Wie kdnnen wir uns in der
Leere als Leere halten? Wie kann es diesen Ort, d.h. unseren Ort geben, an dem
wir uns versammeln, mit all den Dingen, die anfinglich und bodenlos, substanz-
los, aber dennoch Kondensate der Leere sind? Somit ist die Frage nach dem Halt
und der Verfassung fiir Heidegger keine Frage der Erscheinung, keine Frage der
Phédnomenalitit von Sein. Es ging ihm ums Halten in der Nacht der Bodenlosig-
keit, um den Artisten und Seiltdnzer der Nacht, der in Nietzsches Zarathustra
beschrieben wird.””

Hier, mitten in der Parmenides-Vorlesung, bevor Heidegger zum Sprung von
den Griechen zur Morgenréte der Spiteren ansetzte, fiihrte er zum Topos der
zeichenlosen Verbergung aus: ,,Das Feld der Aq9n verwehrt jede Entbergung von
Seiendem und also Geheurem. Die A9n 146t an ihrem Wesensort, der sie selbst
ist, alles verschwinden. Doch liegt es nicht nur an der Vollstindigkeit des Ent-
zugs, gleichsam am vermeintlich Quantitativen der Verbergung, was diesen Ort
auszeichnet. Vielmehr gilt es zu sehen: Das ,weg‘ des Entzogenen und Verbor-
genen ist nicht etwa ,nichts‘, sondern das alles entzichende Verschwindenlassen
ist das, was sich allein an diesem Ort begibt und in ihn sich dargibt. Der Ort

74  Heidegger 1992b, S. 199.

75  Vgl. Heidegger 1992b, S. 224.
76  Heidegger 1998a, S. 24.

77 Vgl Nietzsche 1976, S. 13f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 | Das Politische der Dekonstruktion

bleibt leer — an ihm ist {iberhaupt nichts Geheures. Aber die Leere ist hier das
Bleibende und Anwesende. Das Nichtige der Leere ist das Nichts des Ent-

zugs.“7®

DAS GRUNDLOSE WOHNEN

In Heideggers Hinwendung zur Dichtung — eine Hinwendung, die sich vor allem
durch seine Holderlin-Lektiire im Wintersemester 1934/357 auszeichnete —, ge-
wannen die Fragen nach dem Ort und dem Wohnen eine andere Bedeutung als
zu jener Zeit der Rektoratsrede, in der er auf das entschlossene Standhalten des
deutschen Volkes verwies.®® Heidegger wechselte nicht nur den Bereich, in dem
er seine Untersuchungen anstellte, d.h., er wechselte nicht nur von einer Lektiire
traditioneller philosophischer Texte in den Bereich der Kunst, sondern er schlug
auch einen anderen Ton an, der nicht mehr der Rhetorik der Ansprachen und
Reden eines Rektorats gehorchte.®! Auf Grund eines von Nietzsche formulierten
Gedankengangs, der besagte, dass die historisch gewachsene und klassische Phi-
losophie einem Nihilismus der Seinsvergessenheit anheimfiel, suchte Heidegger
eine nicht-metaphysische Seinserfahrung in der Kunst. Wahrend in der Rekto-
ratsrede die platonischen Stinde als Dienste bezeichnet wurden, die im Sturm
der Not ihre Bewandtnis haben sollten, um einen rettenden Halt in einer ,,staats-
griindende[n] Tat“®? zu erringen, so riickte in der Parmenides-Vorlesung der
Entzug (die Lethe, die Vergessung) in den Vordergrund. In der Zeit zwischen der
Rektoratsrede und der Parmenides-Vorlesung hielt Heidegger im Jahr 1935 sei-
nen Vortrag Der Ursprung des Kunstwerkes, in dem er nach der Niederlegung
des Rektorats das Kunstwerk als welt- und ortser6ffnend beschrieb: ,,Das Tem-

78  Heidegger 1992b, S. 176.

79  Heidegger 1992a.

80  Elden untersuchte in seinem Aufsatz Rethinking the Polis. Implications of Heideg-
ger’s Questioning the Political ausfiihrlich Heideggers Riickkehr zu einem griechi-
schen Denken der Polis und der Politeia, die gleichsam eine Auseinandersetzung
mit seinen politischen Verstrickungen und der Politischen Philosophie wihrend der
Zeit des Nationalsozialismus war. Vgl. Elden 2000.

81 Vgl. Denker 2011, S. 132.

82 In dem Vortrag Der Ursprung des Kunstwerkes zéhlte Heidegger fiinf Moglichkei-
ten auf, ,,wie Wahrheit west“. Neben der Néhe, dem Opfer und dem Fragen, sollte
das Ins-Werk-Setzen und die ,,staatsgriindende Tat* zu jenen Moglichkeiten geho-

ren, die Wahrheit wesen lassen. Heidegger 1980, S. 48.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 63

pelwerk erdffnet dastehend eine Welt und stellt diese zugleich zuriick auf die
Erde, die dergestalt selbst erst als der heimatliche Grund herauskommt.*#

Aber auch das Verstindnis vom Kunstwerk als ein welt- und ortseréffnendes
Werk war nur ein Voriibergehendes, denn nach Heidegger ist dem Kunstwerk
mit seiner Hervorbringung zugleich ein vernichtendes Moment eigen. In seiner
kiinstlerischen Herstellung und Produktion ist das Kunstwerk (Bildnis, Skulptur,
Bauwerk) durch den Kunsthandel, durch Sammlertitigkeiten und kunstfremde
Verwendungen unweigerlich seiner hervorgebrachten Welt und somit auch dem
heimatlichen Grund, seiner Ortschaft und der Erde entrissen: ,,Weltentzug und
Weltzerfall sind nie mehr riickgdngig zu machen. Die Werke sind nicht mehr
die, die sie waren. Sie selbst sind es zwar, die uns da begegnen, aber sie selbst
sind die Gewesenen. Als die Gewesenen stehen sie uns im Bereich der Uberlie-
ferung und Aufbewahrung entgegen.“%

Mit dieser Bemerkung trug Heidegger Hegels Rede vom Ende der Kunst
Rechnung.®® Beiden, Hegel wie Heidegger, ging es in der Analyse der Kunst um
den Ausfall ihrer Wesensfunktion, Wahrheit hervorzubringen, darzustellen und
zu zeigen, auch wenn die Bestimmung, der Kontext und die Konsequenzen der
Kunst in unterschiedlicher Weise von Hegel und Heidegger zur Darstellung ge-
bracht wurden. Heidegger radikalisierte den Verlust und bestimmte den Ausfall
als ein urspriingliches Seinsgeschehen, als ein Enteignis der Kunst, das nichts
mit einem tatsdchlichen Aufhoren, einem faktischen Ende der Kunst und des
Kunstbetriebes zu tun hat. Gerade die Zunahme der Betriebsamkeit gehort zum
Ende der Kunst. Im Kunstgeschehen von Lichtung und Verbergung, von Welter-
offnung und Weltzerfall, von performierter Topografie und exilierter Entrissen-
heit, von Werkproduktion (,,Ins-Werk-Setzen“®¢) und Untergang im Kunstbe-
trieb, erwies sich fiir Heidegger nunmehr die Dichtung als jene rettende und be-
wahrende Tat, die im Streit von verschlieBend-hervorbringender Erde und Of-
fenheit der Welt®” den Ort der Wahrheit unverborgen freigibt. Erst die Sprache
der Dichtung erdffnet jene Unverborgenheit im Sagen und Nennen, in der sich
das Kunstwerk ereignen kann, damit es vom Menschen®® wahrgenommen und

83  Heidegger 1980, S. 28.

84  Heidegger 1980, S. 26, vgl. auch S. 29f.

85  Vgl. Poggeler 2002, S. 18. Vgl. ebenso Seubold 2005, S. 22.

86  Heidegger 1980, S. 63.

87  Vgl. Heidegger 1980, S. 49 und S. 55.

88  Vgl. Heidegger 1980, S. 59. Fiir Heidegger war es allein der Mensch, der (die) Spra-
che sprechen kann: eine Sprache, die hervorbringend, nennend, sagend und bewah-

rend ist.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 | Das Politische der Dekonstruktion

verwahrt wird. Um den bewahrenden Charakter der menschlichen Sprache zu
betonen, fligte Heidegger hinzu: ,,Wo keine Sprache west, wie im Sein von
Stein, Pflanze und Tier, da ist auch keine Offenheit des Seienden und demzufol-
ge auch keine solche des Nichtseienden und des Leeren.«®

In der Parmenides-Vorlesung heifit es: Die Kunstwerke ,,sind nur im Medi-
um des Wortes, und d.h. des wesenhaften sagenden Wortes, im Bereich der Sa-
ge, des ,Mythos‘.“® Das Dichten wie das Denken fungierten sodann als jene
Kiinste (téchne), die die Wahrheit ins Werk setzen, was sie jeweils auf die eigene
Art und Weise bewerkstelligen sollten. So ist die Dichtung, nach Heidegger, das
Moment, das die Wahrheit ins Werk setzt, wodurch sie sich selbst als Grund, als
Platz, als ein Ort einrichtet. Das bedeutet, dass die Kunst die Wahrheit nicht nur
zum unverborgenen Ereignis werden lédsst, sondern dass die Dichtung auch jenes
Moment ist, das das Ereignis der Wahrheit als Unverborgenheit in sich bewahrt.
Dichtung ist also nicht nur das Schaffen eines Werkes, sondern auch die Bewah-
rung des Werkes gehort zu ihr. Dichtung ist also in diesem Sinne u.a. Hervor-
bringung, Lichtung, Zeigen, Platzschaffen, Verortung, Rdumung, Einrdumung,
Raumgebung, aber auch Halt, Unterhalt, Grund, Versammlung, Bewahrung,

89  Heidegger 1980, S. 59. Miller benannte in Anlehnung an Heidegger den Sprachakt
der Kartierung (act of mapping) als Topotropographie. Der Begriff bezeichnet jene
Performanz der Sprache, die geographischen Landschaften, Orte (griech. fopoi),
Platze, Raume und Territorien figurierend hervorbringt. Mit dem Begriff Topotro-
pographie bezog sich Miller auf Sprachhandlungen und -verfahren, die Orte nicht
nur benennen und platzieren, oder mit Funktionen versehen, indem die Orte unter-
einander in Beziehung gesetzt und strukturiert werden. Vielmehr ist die Topotropo-
graphie die Kartierung einer Landschaft, indem im Akt des Mappings rhetorische
Figuren/Tropen (Metaphern, Allegorien, Metonymien, Synekdochen usw.) ausgebil-
det und die Landschaft mit Merkmalen ausgestattet werden. Fiir Miller war die To-
pographie eines Ortes nicht etwas Gegebenes, auf das ein konstativer Sprachakt Be-
zug nehmen konnte. Orte miissen fiir ihn erschrieben, verzeichnet, gezeichnet, mar-
kiert oder symbolisiert werden, und fiigen sich im Mapping zu einer imaginierten
Landschaft der Schreibenden wie Lesenden. In seinen Analysen zeigte Miller, wie
die Materialitét des Textes im Schreiben (schreiben = griech. graphein) rhetorischer
Figurationen, Verortungen und Verrdumlichungen eine Ethik der Topographie er-
oftnet. Dieser Akt rhetorischer Figurationen erstellt eine literarische Topographie
und setzt die Namen der Dinge an deren Stellen, bringt sie in Relation miteinander
und versieht sie mit ethischen, politischen und gesetzgebenden Féhigkeiten. Vgl.
Miller 1995, S. 216ft.

90 Heidegger 1992b, S. 173 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 65

Wohnung, Haus, Heimat. Fiir Heidegger wurde die Bewahrung (Dauer, Annah-
me, Horen und Vernehmen) zu einem weiteren entscheidenden Moment. Sie
sollte das zu Wege bringen, was Heidegger zuvor mit staatsgriindenen Diensten
und mittels Kunstwerke zu erreichen suchte: eine haltgebende Unterkunft.”!

Die Dichtung sollte sich nun als der rettende Halt in der Not erweisen, so
dass die Sprache als ein Haus des Seins dem Menschen ein Wohnen ermdglichen
kann. Heidegger formulierte in Anlehnung an Parmenides: ,,Jm Wohnen jedoch
erfiillt sich das ,Wesen‘ der Géttin [die Gottin AMj3ei0; Anm.d.V.].“? Denn in
dem rettenden und bewahrenden Wesen der Dichtung bleibt das Sein an seinem
angestammten Ort, bleibt dort, wo es hingehdrt, an jenem Ort, wo es sich werk-
setzend ereignet hat: Als ob das Wort, das dichterische Wort, frei von Miss-
briuchen, Verschiebungen, Entfremdungen, Verlogenheiten und Ubertreibungen
wire. Als ob das dichterische Wort stets das sagt, was es sagt, indem es Wahres,
Unverborgenes und Worthaltendes sagt.”®

In diesem Sinne, im Sinne eines ortsbewahrenden Wortes, ist die Sprache das
Haus des Seins, denn die ,,Sprache selbst ist Dichtung im wesentlichen Sinne*.%*
Sie ist ein Sprachhaus, in dem die Dinge nicht nur eine Unterkunft haben, son-
dern sich an ihrem eigenen angestammten Platz befinden: D.h. die Sprache als
das Wort der Dichtung, das sich als solch ein dichterisches Wort ereignet, darf
nicht seinem Ort innerhalb der Dichtung entrissen sein. Es darf nicht der Ent-
wendung, der Versetzung und der Ubertragung ausgesetzt sein, also jenen Ver-

91  Denker hob durch seine Heidegger-Lektiire die verschiedenen Stationen des Schei-
terns hervor, die Heidegger durchlief und die ihn zwangen, seine Denkwege fort-
wihrend umzuarbeiten. Vgl. Denker 2011, S. 132 und 160.

92  Heidegger 1992b, S. 242.

93  In diesem Zusammenhang wire es noch einmal lohnend, Heideggers Vorbehalten
gegeniiber einer Metaphern-Auslegung in der Dichtung nachzugehen. In der Vorle-
sung Der Satz vom Grund dullerte sich Heidegger: ,Mit der Einsicht in das Be-
schrinkte der Metaphysik wird auch die maB3gebende Vorstellung von der ,Meta-
pher® hinfillig. Sie gibt ndmlich das Mal} fiir unsere Vorstellung vom Wesen der
Sprache. Darum dient die Metapher als vielgebrauchtes Hilfsmittel bei der Ausle-
gung der Werke des Dichtens und des kiinstlerischen Bildens. Das Metaphorische
gibt es nur innerhalb der Metaphysik.“ Heidegger 1978, S. 89. In dem Buch Unter-
wegs zur Sprache heifdt es: ,,Wir blieben in der Metaphysik hdangen, wollten wir die-
ses Nennen Holderlins in der Wendung ,Worte, wie Blumen* fiir eine Metapher hal-
ten.“ Heidegger 1990, S. 207.

94  Heidegger 1980, S. 60. Vgl. Derrida 1988a, S. 205ff, insbesondere S. 219.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 | Das Politische der Dekonstruktion

schiebungen, denen die Kunstwerke z.B. im Ausstellungsbetrieb und im Kunst-
handel unterliegen.

Wie verstand Heidegger nun aber das Verhéltnis von Dichtung und Wohnen?
Wie lieBBe sich ein Wohnen in der Sprache und in der Dichtung verstehen? Wa-
rum muss es iliberhaupt die Dichtung sein? Warum soll die Dichtung fiir das
Wohnen zusténdig sein? Und was kann nun in der Erfahrung der Dichtung woh-
nen heiflen? Wie kann die Sprache Dichtung sein, damit sie bewohnt werden
kann? Von welchen Verhiltnissen und Aufenthaltsorten ist nun bei Heidegger
die Rede? In welchem Verhiltnis steht das Wohnen zum Bauen?

Diese Fragen nach dem Wohnen, die von aktuellen gesellschaftspolitischen
Problemen wie denen der Wohnungsnot und der Heimatlosigkeit begleitet wur-
den, hatten gerade nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges, nach der Zerstérung
der Stddte, nach der Vernichtungspolitik und den Massenmorden, nach einer
,Politik der Lager®, nach der ,,Politik” der verbrannten Erde, nach den Wande-
rungen und Vertreibungen von Abermillionen von Fliichtlingen und Deportier-
ten, nach der Riickkehr der Soldaten und Kriegsgefangenen ihre Relevanz und
Dringlichkeit. Jedoch wies Heidegger diese Probleme des Wohnens und der da-
mit in Zusammenhang stehenden Wohnungsnot, in seiner Erdrterung von sich.
Das von ihm bedachte Wohnen bezog sich nicht auf das Innehaben einer Woh-
nung, die zur Unterkunft dient. Er betonte: ,,So hart und bitter, so hemmend und
bedrohlich der Mangel an Wohnungen bleibt, die eigentliche Not des Wohnens
besteht nicht erst im Fehlen von Wohnungen.“** Die Obdachlosigkeit, das Feh-
len einer Wohnung, ist fiir ihn nicht das eigentliche Problem, sondern ein eher
sekunddres Phanomen.

Heidegger unterschied in der Behandlung der Wohnungsfrage zwischen ei-
ner eigentlichen und einer uneigentlichen Wohnungsnot. Wie schon in der Be-
handlung der Frage nach dem Politischen, in der Frage nach der Politeia, schlug
Heidegger auch in diesem Punkt einen Weg ein, der weder der tradierten philo-
sophischen Vorstellung gehorchte, noch der iiblichen Behandlung der Frage
folgte. (Sofern sich die Philosophie zum damaligen Zeitpunkt {iberhaupt der
Thematik des Wohnens annahm!) In Bezug auf die Frage nach der Politeia sah
Heidegger das Politische nicht in einer modernen Vorstellung vom 6ffentlichen
Raum (samt sozialer Gerechtigkeit, Rechtsordnung, Gewaltenteilung, Bindung
der Souverdnitdt an ein politisches Subjekt und Unterscheidung zwischen 6ffent-
lichem und privatem Raum) verwirklicht. Bezogen auf die Wohnungsfrage galt
Heideggers Interesse nicht dem individuell erfahrbaren Mangel oder dem Verlust

95  Heidegger 1985a, S. 156 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 67

einer Wohnung bzw. Unterkunft.”® Die heideggersche Frage des Wohnens hat
somit nichts mit einem Wohlbefinden, mit der Suche nach Gliick, mit sozialer
Gerechtigkeit, mit Fragen der Gastfreundschaft und des Asyls oder mit einem
besseren Leben zu tun. Heideggers sich sorgendes Dasein sorgt sich nicht um ein
gutes, gliickliches oder besseres Leben.

Fiir Heidegger steht auBer Frage, dass es eine ,,Heimatlosigkeit des Men-

«7 «9%8 resultiert. Diese

schen”’ gibt, die aus einer ,eigentliche[n] Wohnungsnot
Wohnungsnot, von der Heidegger ausging, ist keine, die aus einem Mangel, ei-
nem Ungliick, aus Gewaltakten oder aus einer verschuldeten oder unverschulde-
ten Katastrophe hervorgeht. In diesem Sinne ist sie weder verursacht, noch lasst
sie sich managen oder organisieren. Sie entscheidet sich im Grundzug des Seins,
im Seinsgeschehen selbst. Heidegger ging es um eine eigentliche Wohnungsnot,
die noch zu denken bleibt, um das Wohnen erst zu erlernen. Er schrieb: ,,Die ei-
gentliche Not des Wohnens beruht darin, daf3 die Sterblichen das Wesen des
Wohnens immer erst wieder suchen, da3 sie das Wohnen erst lernen miissen.**
So ist hier das Lernen weder ein Lernen, das diszipliniert, noch ein Lernen,
das Techniken anwendet oder Missstinde behebt. Ebenso versteht Heidegger un-
ter dem Lernen keine quantitative oder qualitative Ansammlung von Wissen. Fiir
Heidegger wurde das Lernen zu einer Sache des Horens, der Horigkeit, des Ver-
stehens, der Aufmerksamkeit, des Vernehmens: Ein Horen auf die Sprache des
Seins. Heidegger formulierte den Gedanken, dass der Mensch weder wohnt
noch, dass er diese eigentliche Wohnungsnot bisher bedacht hatte. Er schrieb im
Darmstiadter Vortrag Bauen Wohnen Denken: ,,Wie, wenn die Heimatlosigkeit
des Menschen darin bestiinde, dal der Mensch die eigentliche Wohnungsnot

noch gar nicht als die Not bedenkt?*!%

96  Vgl. Gasché 2009, S. 177.

97  Heidegger 1985a, S. 156.

98  Heidegger 1985a, S. 156 (Hervorhebungen im Original).

99  Heidegger 1985a, S. 156 (Hervorhebungen im Original).

100 Heidegger 1985a (Hervorhebungen im Original). Seinen Vortrag Bauen Wohnen
Denken hielt Heidegger am 5. August 1951 im Rahmen der 2. Darmstdidter Gesprd-
che, die unter dem Motto Mensch und Raum standen. Die Absicht der Darmstadter
Gespriache war es, Kiinstler und Kiinstlerinnen, Architekten und Architektinnen,
Philosophen und Philosophinnen, Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen sowie
Politiker und Politikerinnen 6ffentlich, vor einem internationalen Publikum zusam-
menzubringen, um tiber den gegenwértigen Zustand der biirgerlichen Gesellschaft
im Nachkriegseuropa zu reflektieren. Das erste dieser Gesprache fand fiinf Jahre
nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs statt. Zu dem Thema Das Menschenbild un-

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 | Das Politische der Dekonstruktion

Der Mensch hat seine eigentliche Not des Wohnens, seine urspriingliche
Heimatlosigkeit noch nicht bemerkt: Der Mensch hat das Wesen dieser Not noch
nicht verstanden. Denn auch in einem Haus lebend, in einer Wohnung, in einem
Apartment, in einer Hiitte, in einer Laube, in einem Zelt, wie und wo auch im-
mer wohnt der Mensch nicht. Die eigentliche Wohnungsnot hat nichts damit zu
tun, Obdach unter einem Dach zu finden. Sie hat nichts damit zu tun, die Sess-
haftigkeit als die Losung eines Problems zu betrachten, in dem der Mensch eine
ortsgebundene Unterkunft findet. Die urspriingliche Heimatlosigkeit wird auch
von den Menschen in ihrer Sesshaftigkeit nicht verstanden. Jedoch ist gerade
diese Einsicht in die eigene urspriingliche Heimatlosigkeit des Menschen not-
wendig, um das kommende und eigentliche Wohnen, somit aber auch das Zu-
sammenleben mit Anderen zu verstehen. Den Zuspruch zum Wohnen erhélt der
Mensch in seiner Heimatlosigkeit; gewissermafen als ein unerhdrtes Verspre-
chen — unbemerkt in der Stille angesprochen —, das den Menschen ins Wohnen

serer Zeit wurden im Jahr 1950 Adorno, Hartlaub, Hildebrandt, Mitscherlich und
Sedlmayr eingeladen. In Folge wurden die Zusammenkiinfte in unregelméafligen Ab-
stainden zu verschiedenen Themen angesetzt: 1951 — Mensch und Raum, 1952 —
Mensch und Technik, 1953 — Individuum und Organisation, 1955 — Theater, 1958 —
Ist der Mensch messbar, 1960 — Der Mensch und seine Meinung, 1963 — Angst und
Hoffnung in dieser Zeit, 1967 — Der Mensch und seine Zukunft, 1968 — Mensch und
Menschenbilder, 1975 — Realismus und Realitdit, 1995 — Die prozessuale Stadt, 2001
— Die Gesellschaft im 21. Jahrhundert. Seit dem Jahr 2005 findet diese Veranstal-
tungsreihe unter dem Titel Neue Darmstdidter Gesprdche ihre Fortsetzung.

Wie aus dem Ablauf der Veranstaltungsthemen zu entnehmen ist, stand der Mensch
mit seinen gesellschaftlichen Aktivititen und Angsten im Mittelpunkt. In Absetzung
zu den akademischen Fachdiskussionen und den parteipolitischen Auseinanderset-
zungen sollten die Gespréche, so der damalige Koordinator und spétere Biirgermeis-
ter der Stadt Darmstadt Sabais, einen ,,Ort unreglementierter Aufklarung® bilden.
(Benz 2004, S. 13) Die Darmstidter Gespriche riefen ein breites offentliches Inte-
resse hervor und entfalteten groe Wirkung. Anldsslich des 2. Darmstidter Ge-
sprdchs, das unter dem Titel Mensch und Raum stand, wurden elf Projekte renom-
mierter Architekturbiiros zum Wiederaufbau der Stadt vorgestellt, von denen fiinf
als sogenannte ,,Meisterwerke* zwischen 1954 und 1960 realisiert werden konnten:
Die Frauenklinik der stddtischen Krankenanstalt, das Ludwig-Georgs-Gymnasium,
die Georg-Biichner-Schule, der Kindergarten ,,Kinderwelt” im Hohlen Weg und das
Ledigenwohnheim in der Piitzerstrasse. Vgl. Conrads, Neitzke 1991.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 69

ruft: denn zum ,,Grundzug des Seins*“!‘!

gehort das heimatliche Wohnen, das ein
Bauen ist.

Zwei Monate nach dem Darmstidter Vortrag hielt Heidegger den Vortrag
... dichterisch wohnet der Mensch ... In dem Vortrag heif3t es, dass es der Dichter
ist, der das MaB fiir die ,,Architektonik*“!®? des Wohnens nimmt, um das Bauge-
flige zu ermessen, indem die Sprache durch den Dichter maB3nehmend spricht.
Im Vortrag heifit es weiter: ,,[...] das Dichten ist als das eigentliche Ermessen
der Dimension des Wohnens das anféngliche Bauen. Das Dichten 146t das Woh-
nen des Menschen allererst in sein Wesen ein. Das Dichten ist das urspriingliche
Wohnenlassen. 1%

Das Dichten ist ein Bauen, sofern es die Dimension zwischen Himmel und
Erde, zwischen dem Géttlichen und dem Sterblichen dichterisch-sprechend er-
misst. Hierbei versicherte Heidegger, dass die Dichtung keine &sthetische Spiele-
rei oder eine Variante literarischer Formen sei, sondern ein erhortes Nach-Sagen
dessen ist, was von der Sprache in Stille vernommen wird. In diesem Sinne ist
das dichterische Ermessen auch kein technisches Verfahren oder rdumlich-
numerisches Abmessen, sondern es ist das Sagen der Beziehung zwischen Him-
mel und Erde, zwischen dem Go6ttlichen und dem Sterblichen. Es ist — als die sa-
gende Ermessung des Gevierts von Himmel und Erde, dem Gottlichen und dem
Sterblichen — die Freigabe gegriindeter Verhiltnisse und Beziehungen, damit
Seiendes als solches erst erscheinen kann.

Schon ein Jahr zuvor, im Oktober 1950, erwahnte Heidegger das ermessene
Moment, das die Architektonik des Wohnens als eine Grundlegung, im Fehlen
eines Grundes, begriindet. In dem Vortrag Die Sprache ist die Rede von einem
Fall in die Hohe, der die Dimensionen zwischen Himmel und Erde, zwischen
dem Gottlichen und dem Sterblichen ermessend in ein Verhéltnis setzt: ,,Die
Sprache spricht. Wenn wir uns in den Abgrund [...] fallen lassen, stiirzen wir
nicht ins Leere. Wir fallen in die Hohe. Deren Hoheit 6ffnet eine Tiefe. Beide
durchmessen eine Ortschaft, in der wir heimisch werden mochten, um den Auf-
enthalt fiir das Wesen des Menschen zu finden. !

Was besagt hier das Fallen? Wie fallen wir in die Hohe? Wie gewinnen wir
fallend in der Hohe einen Aufenthalt? Was hilt, in die Hohe gehoben, den Auf-
enthalt schwebend?

101 Heidegger 1985a, S. 155 (Hervorhebungen im Original).
102 Heidegger 1985a, S. 196.

103 Heidegger 1985a, S. 196.

104 Heidegger 1990, S. 13.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 | Das Politische der Dekonstruktion

Heidegger sprach wiederholt von einem Halt und einem Aufenthalt, von ei-
nem Verhalten und vom Verhéltnis. Alle diese Ausdriicke gehdren zu einem Be-
griff der Ortschaft, in der der Mensch wohnt. Dieser haltstiftende Ort muss, so
Heidegger, durch das Wort des Dichters gegeben sein. Dieser dichterische Halt
ist weder Ding noch Sache, vielmehr ist er das MaBl — Messendes, Ermessendes —
oder eben auch eine ,,Bindung®.! Dieser Halt ist eine Relation, die erst erlaubt,
von Dingen und den Relationen zwischen den Dingen zu reden. Ohne ein Wort
gibt es kein Ding und keine Bezichungen zu Dingen. Das Wort ist der Bezug,
damit es erst Beziehungen geben kann. Das Wort ist der Bezug vor dem Bezug:
Das Wort ist der Vorbezug. Die Sprache des Gedichts ist hierin ein ,,rein Ge-
sprochenes®, absichtslos, zwecklos und nutzlos, und somit ein ,,Sprechen der
Sprache*.1%

Diese dichterische Sprache des reinen Wortes ist erst jene Sprache, die Ver-
hiltnisse hergibt, um eine Sprache zu finden: diese gestattet erst, von Beziehun-
gen zu Dingen zu sprechen. Erst da, wo es das Wort gibt, gibt es Dinge und die
Verhiltnisse zu Dingen. In diesem Sinne ist die dichterische Sprache Vor-
Sprache: Sie ist der Weg zur Sprache, d.h. eine Sprache, die Sprache erst zur
Sprache bringt.!”” Dieses Wort, dieser Halt des dichterischen Wortes, ist weder
Ding, noch Seiendes, sondern nur Halt, und damit ist es nicht: Das Wort ist kein
Seiendes und hat kein Sein. Heidegger formulierte in dem Vortrag Das Wesen
der Sprache: ,,Wenn das Denken versucht, dem dichterischen Wort nachzusin-
nen, zeigt sich: das Wort, das Sagen, hat kein Sein.*!%

Das Wort hat kein Sein. Es ist nicht. Und als dieses Nichts ist es ein Halt, der
ins Leere gehalten ist, im Abgrund gehaltenes Nichts, im Abgrund gehaltenes
Wort. In diesem Sinne ist das Wort urspriinglich griindend und gebend. Es griin-
det Verhiltnisse, durch die es Seiendes geben kann. Es ist aber auch eine
Schwelle, wie es bei Heidegger mit Bezug auf Trakl heiflt. Eine Schwelle, die als
Grundstein griindend ist. Zugleich ist die Schwelle der Eintritt und Einlass. Ge-
steinigtes Nichts: ,,Die Schwelle ist der Grundbalken, der das Tor im ganzen
tragt [...]. Die Schwelle tragt das Zwischen [...]. Der Austrag des Zwischen
braucht das Ausdauernde und in solchem Sinne Harte. Die Schwelle ist als der

Austrag des Zwischen hart, weil Schmerz sie versteinerte.«!%

105 Heidegger 1990, S. 16.

106 Heidegger 1990, S. 16.

107 Vgl. Heidegger 1990, S. 261.
108 Heidegger 1990, S. 192f.
109 Heidegger 1990, S. 26f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 71

Heidegger dachte das Nichts als ein Nichten im Sein.!'® Oder wie er in der
Parmenides-Vorlesung schrieb: als eine Vergessung und als einen Entzug. Nur
weil die Sprache diesen Verzicht im dichterischen Wort spricht, die Nichtung
des Seins als das Sein, ist die Sprache das Haus des Seins und das Dichten das
Bauen. Um nun vom Wohnen und von der Sprache zu sprechen, muss von die-
sem Nichts — vom Nichtenden im Sein — ausgegangen werden. In diesem Sinne
ist Sprache, und damit auch das Wohnen in der Sprache, haltlos, grundlos, be-
zuglos. Nur dann ist das Verhéltnis aller Beziehungen zu ermessen, ohne selbst
Beziehungen zu intendieren oder herzustellen. Das ,,Verhéltnis aller Verhiltnis-
se,!!! die Grundlegung aller kommenden Verhiltnisse, ist unverhiltnismiBig,
ein Enthalten, haltlos, bezuglos: in diesem Sinne heimatlos, eine Not des Woh-
nens.

Das dichterische Wort ist ein Ereignis und Geschehen, das an sich hélt. Es ist
ein An-sich-Halten, das sich ins Leere hineinhélt. Es spricht weder zu jeman-
dem, noch reprisentiert es etwas, noch ist es ein Ding oder ein Seiendes. Als ein
Halt ist das dichterische Wort ein Ent-Sprechen. Es entspricht nichts. Als Spra-
che, die nicht kommuniziert und kein In-Bezug-Stehendes reprisentiert, ist diese
nicht adressiert. Sie ist Nichtung. Als Ereignis ist sie ein Enteignis: Sprache ver-
standen als Ent-Sprechung, die nicht spricht, nichts sagt, nichts ausspricht. Sie ist
eine Sprache, die zugleich Ent-Sprache ist: Schweigen und Stille. Heidegger
spricht vom ,,Geldut der Stille®.!"> Im dichterischen Wort ist die Sprache zu-
gleich der Aus-Trag, Zu-Spruch und An-Spruch der Stille. Die Préifixe Aus-,
An-, Zu-, Hinein- usw. sind Bewegungen dieser Sprache, die Ver-Héltnisse aus-
driicken, die noch nicht prasent sind, die in einer Bewegung des Gebiirtlichen
ungebiirtlich und im Kommen sind. Die Sprache — das Haus des Seins — ist nicht
als ein Sein vom Nichts zu separieren. Vielmehr ist die Sprache als Relation und
Schwelle, als Unter-Schied und Ent-Sprache niemals sich selbst ein Halt: ,,Das
Sein nichtet — als das Sein“.'"* Die Schwelle kann sich nicht stiitzen. Nach Hei-
degger fillt das dichterische Wort in die Hohe und kondensiert''* sich griindend
in Leere. Mit der Hohe ist noch lange nichts gewonnen. Vor allem geht es um

110 Vgl. Heidegger 1981, S. 51.

111 Heidegger 1990, S. 215.

112 Heidegger 1990, S. 30.

113 Heidegger 1981, S. 50.

114 Fir den Hinweis auf eine Kondensation der Raumbewegung mochte ich mich bei
Werner Hamacher (12017) bedanken. Andere wichtige Uberlegungen hierzu ver-
danke ich seinen Ausfithrungen in seinem Berliner Seminar zur Sprache und im
Aufsatz The Relation. Vgl. Hamacher 2008.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 | Das Politische der Dekonstruktion

einen Fall in die Hohe; und dieser ist ein Ubergang, ein Kondensat. Ein schweig-
sames Schweben. Heidegger ging es um die Verortung der Heimat in der Hei-
matlosigkeit.'"®

DIE UNBEWOHNTE LITERATUR

Die Bewegung, die Heidegger von Sein und Zeit tiber die Rektoratsrede bis hin
zu seinen spiten Schriften zur Sprache und Dichtung vollzog, ermdglichte zum
einen, dass der Begriff des Mitseins kontrér zur traditionellen Politischen Philo-
sophie positioniert wurde, um das Zusammenleben der Menschen auf ein entpo-
litisiertes Dasein zu reduzieren. Zum anderen muss diese Idee eines entpolitisier-
ten Mitseins, die das Zusammenleben auf die Moglichkeit eines Aufenthalts und
Zusammenbhalts reduziert, gleichzeitig als ein Scheitern Heideggers verstanden
werden. Vor allem in seinen spiten Vortrigen und Aufsitzen''® wird deutlich,
wie unwahrscheinlich Heidegger die Moglichkeiten einschétzte, dass die Men-
schen miteinander Verbindlichkeiten und Bezichungen eingehen, um einen Halt
zu finden, der sie zusammen wohnen lésst.

Das, was Heidegger als den Zuspruch und Austrag der Sprache bezeichnet —
jenes Wort der Dichter, Schwelle aller Verhiltnisse und Grundlegung des bau-
enden Wohnens —, ist in urspriinglicher Weise nicht nur gefahrdet, sondern einer
Zerriittung ausgesetzt. Diese urspriingliche Zerriittung des dichterisch sagenden
Wortes ist eine automatische Aktivitit!!'” der Sprache selbst, die sich als Sprache
vergisst und schweigt. So wird die Dichtung schon urspriinglich zur Literatur,
d.h., das sagende Wort wird zu einer nichtsagenden Literatur, zu einer Sprache,
die unentwegt nichtsagend spricht, indem sie unterhélt, berichtet und erzahlt. In
dieser Zerriittung der Sprache bleibt die Grundlegung, das Wohnen im Haus der
Sprache, fiir den Menschen ausstindig. Heidegger gab in verschiedenen Texten
unterschiedliche Momente an, die den griindenden Akt der Sprache nicht nur zu
einem Sturz in die Hohe, sondern auch zu einem gefahrlichen Fall werden ldsst.

Im Folgenden fiihre ich elf zu beriicksichtigende Momente an:

1. Sprache ist weder ein Mittel der Kommunikation, noch dient die Sprache
dazu, Tiere, Pflanzen, Sachen, Dinge, Gegenstidnde, Erdteile, Landstriche oder
andere Menschen zu bestimmen oder zu definieren. In dem Sinne ist die Sprache

115 Vgl. Gasché 2009, S. 196ff.
116 Vgl. z.B. Heidegger 1990.
117 Vgl. Miller 1995, S. 229.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 73

kein Instrument des Menschen. Sprache besitzt keinen instrumentellen Charak-
ter.

2. Sprache ist ohne Gebrauchswert. Fiir Heidegger war Sprache kein Mittel
(Werkzeug oder Instrument), um mit Objekten, mit sich oder mit anderen Sub-
jekten umzugehen. Dieser unzweckméfige Charakter gehorte fiir Heidegger zum
eigentlichen Sinn der Sprache, die die Welt herzeigt. Zwar will die Sprache als
Sagendes vernommen sein, aber dennoch verstummt sie.

3. Zum Wesen der Sprache gehort ihr Unwesen. Wie schon in der Behand-
lung des Daseins, der Politeia und des Kunstwerks, so fand Heidegger auch im
Wort, im Ereignis der Sprache, einen autodestruktiven Zug, der ihr Wesen un-
wesentlich sein ldsst und ihr Ereignis enteignet. Das Ereignis wie der Entzug
(Vergessen und Enteignis) befinden sich gemeinsam und ununterscheidbar im
Wort der Sprache. Diese Autodestruktivitdt der Sprache lisst jedes Ereignis der
Sprache zu deren Enteignis werden.!'® In der Faltung des Seins, die dessen Er-
eignis urspriinglich verschattet, kann die Sprache nicht mehr das Haus des Seins
sein.

4. Das, was Heidegger als urspriingliche Gefahr beschreibt, die der Sprache
stets anfinglich widerféhrt, ist ein automatisches Geschehen innerhalb der Spra-
che selbst. Das Verstummen, das Schweigen, die Nichtung, ihre Entrissenheit,
ihr Abtrieb und ihre Selbstvergessenheit gehdren zum Wesen der Sprache und
sind in dem Sinne automatische Effekte ihres Wesens. Sprache ist daher wesent-
lich unwesentlich. Im Darmstddter Vortrag Bauen Wohnen Denken heiBit es:
,[...] bei den wesentlichen Worten der Sprache fillt ihr eigentlich Gesagtes zu-
gunsten des vordergriindig Gemeinten leicht in die Vergessenheit. [...] Die Spra-
che entzieht dem Menschen ihr einfaches und hohes Sprechen. Aber dadurch
verstummt ihr anfinglicher Zuspruch nicht, er schweigt nur.“!!?

5. Sprache ist Ent-Sprache. Sofern sie spricht, schweigt sie und spricht nicht.
Dem anfinglichen und in die Leere gehaltenen Wort ist kein Halt gegeben, und

118 Blanchot sprach spéter vom Neutralen: ,,Durch das Neutrale ist etwas am Werk, das
sogleich auch Werk der Zersetzung des Werks ist: es gibt einen Effekt des Neutralen
— das heif3t die Passivitdt, das Vergehen im duldenden Erleiden, des Neutralen — der
nicht Effekt des Neutralen, da er nicht der Effekt eines Neutralen ist, das vorgeblich
als Ursache oder Ding am Werk wire.” Blanchot 2011, S. 82 (Hervorhebungen im
Original). Heidegger sprach hingegen, wie schon erwéhnt, von einer ,,zeichenlose[n]
Verbergung®. Heidegger 1992b, S. 140. Derrida wies auf eine ,,allgemeine Logik der
Auto-Immunisierung® hin. Derrida 2001a, S. 72 (Hervorhebungen im Original). Vgl.
Derrida 2003a, S. 124 und 152.

119 Heidegger 1985a, S. 142.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 | Das Politische der Dekonstruktion

es kann als Enteignis und Nichtung fiir sich selbst auch kein Halt sein. Sprache
ist schwebend, haltlos irrend: Sie ist sich selbst ein Halt ohne Halt.!?°

6. Zum Wesen der Sprache gehort, auf sich selbst zu verzichten. Dieser Ver-
zicht bedeutet, dass die Sprache in der Hauptsache eine Verweigerung dessen ist,
was Sprache ist. Wesentlich an der Sprache ist ihr Verzicht, in ihrem Wesen zu
erscheinen. Die Sprache hélt sich nicht nur dabei zuriick, Beziehungen und Ver-
héltnisse zwischen den Menschen und Dingen, zwischen Himmel und Erde ab-
zustecken und festzuhalten, Sprache hélt sich auch dabei zuriick, die Moglich-
keiten und Voraussetzungen dieser Beziehungen und Verhéltnisse zu ermessen.
In diesem Sinne ist weder das Wort (wie ein Seiendes), noch gibt es das Wort
der Sprache (wie ein Gegebenes). Aber auch die Gabe des Wortes — bei Heideg-
ger heiBt es: ,,Es, das Wort, gibt ...“!?! — hilt sich zuriick und gibt nichts.

7. Heidegger fragte sich und antwortete sogleich: ,,Wohnen wir dichterisch?
Vermutlich wohnen wir durchaus undichterisch.*!?? Die Sprache wie das dichte-
rische Wort sind zumeist und allererst ein Sich-Verschweigen. In der Zuriickhal-
tung und Haltlosigkeit ist die Dichtung stets in Gefahr, sich anfanglich aus ihrer
zukommenden Ortschaft zu entfernen. Die Schweigsamkeit, die Gabe des Wor-
tes, bedingt von Beginn an die Entfernung aller Verhiltnisse, die Abdrift im
Schweben, die Abtreibung ihrer ausgetragenen Sprache, deren Technisierung
und ihre Literaturwerdung. Das Schweigen und die Stille werden zum Abtrieb
der Sprache. Die Dichtung wird zum Getriebenen, zum Gegenstand im Betrieb
der Funktionire, der Bildung, der Wissenschaft, insbesondere der Literaturge-
schichte: Die Dichtung wird zur Literatur gerechnet und mithin zu einer Form
des Asthetischen erklart. Der literarische Betrieb ist so verstanden ihr ,,Antrei-

< 123
ber*,

woraufhin die Dichtung nicht anders erscheinen kann als literarisch.

8. Das Schweigen der Sprache, das Schweigen der Dichtung, ist die Litera-
tur. Die Literatur ist das Schweigen und das Nichtsein der Sprache, die ihren
Austrag ungeboren und unanfinglich abgibt. Ohne ein Sprechen der Sprache gibt
es weder ein dichterisches Wort, eine heimatliche Ortschaft, noch ein Wohnen.
Zum Gesetz der Literatur gehort das Verstummen und das Schweigen der Spra-
che. Die Literatur ist in diesem Sinne ortlos, unbewohnt, irrend wie auch gesetz-
los. Sie ist weder an ihrem Ort, noch erscheint und spricht die Nichtung der
Sprache am Ort der Literatur. Literatur ist Entfernung und Fremdung. Literatur

120 Hier sei auf die bemerkenswerte Studie Metaphysik des Schwebens von Schulz hin-
gewiesen: Schulz 1985.

121 Heidegger 1990, S. 194.

122 Heidegger 1985a, S. 196.

123 Heidegger 1985a, S.181f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 75

ist Literatur dessen, was ihr urspriinglich entschwunden voraus liegt. Literatur ist
das Nicht der Dichtung. Sie ist das Nicht einer Sprache des Seins. Die Literatur
ist die Irre und das Vergessen des Seins. Die Literatur ist nicht und gibt es nicht.

9. Angesichts dieser Unermesslichkeit der Sprache — die urspriinglich fremd
und allen heimatlichen Ortschaften entrissen ist, um Dinge zu platzieren —, stellt
sich die Frage nach dem Zusammenleben von urspriinglich heimatlosen Men-
schen. Sofern der Mensch, mit Heidegger formuliert, undichterisch wohnt, miiss-
te der Unheimlichkeit einer Heimatlosigkeit nachgegangen werden, die unser
,»Schoner Wohnen“ auf dem Land, in den Stddten, in den suburbs, in den urban
sprawls, in den Lagern, auf unseren Fluchtwegen ausmacht. Diese Heimatlosig-
keit wire nicht mehr die Heimatlosigkeit, die nach Heidegger unsere Heimat ist.
Sie wire also keine Verortung unserer Heimat in der Heimatlosigkeit.

10. Weder die dichterische Erfahrung noch die Erfahrung des Denkens lassen
die Sprache in ihrem Wesen erscheinen.'”® In dem sogenannten Spiegel-
Gespriach bemerkte Heidegger: ,,Nur noch ein Gott kann uns retten. Die einzige
Maoglichkeit einer Rettung sehe ich darin, im Denken und Dichten eine Bereit-
schaft vorzubereiten fiir die Erscheinung Gottes oder fiir die Abwesenheit des
Gottes im Untergang: dal wir nicht, grob gesagt, ,verrecken®, sondern wenn wir
untergehen, im Angesicht des abwesenden Gottes untergehen.“'?® Zu betonen ist,
dass Heidegger dem Dichten wie dem Denken nur die Bereitschaft zur Vorberei-
tung einer Rettung attestieren konnte. Eine Rettung des Daseins erwartete Hei-
degger vom Denken und von der Dichtung nicht.

11. Die Sprache, und damit das Sein, verstummt. Stille.

124 Vgl. Heidegger 1990, S. 185.
125 Heidegger 1988, S. 96.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839447001 -

m 14.02.2026, 11:40:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas

HEIDEGGERS ABERGLAUBE

Nach dem kurzen Abriss zu Heideggers Suche nach einer Grundlegung mensch-
lichen Zusammenlebens, die mit seinem Eintritt in die NSDAP, den Einwénden
gegen die politischen Wissenschaften und einer Entpolitisierung des Politischen
einherging, mochte ich mit der Rezeption des Begriffs des Mitseins in Frank-
reich durch Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida fortsetzen.

Levinas betonte in seinen Schriften wiederholt, welche Bedeutung Heidegger
fiir ihn hatte. In den Jahren 1927 und 1928 besuchte Levinas die Universitit
Freiburg, um seine phdanomenologischen Studien, die er in StraBburg begonnen
hatte, bei Husserl fortzusetzen. Dort lernte er Heideggers Arbeiten, insbesondere
dessen Buch Sein und Zeit kennen, das er spater zu den schonsten Biichern der
Philosophie zihlte.! Heideggers spitere Schriften hinterlieBen nicht annihernd
einen dhnlichen Eindruck auf ihn, und das nicht aufgrund des politischen Enga-
gements Heideggers wihrend der Zeit des Nationalsozialismus, vielmehr iiber-
zeugten ihn Heideggers Texte als philosophische Lektiire nicht mehr. Levinas
vermutete Jahrzehnte spiter, dass es die Phdnomenologie war, die er bei Heideg-
ger vermisste, als sich dieser seiner Holderlin-Auslegung zuwandte. Indem Hei-
degger sich der Seinsgeschichte widmete, riumte er der Sprache, und mit ihr der
Etymologie, einen Vorrang ein, den Levinas nicht nachvollziehen konnte.>

Fiir Levinas besal} die Sprache, das Gesagte und die Sage, in dem Sinne auch
das Wort, nicht die vorrangige und grundlegende Bedeutung, wie sie letztlich bei
Heidegger zu finden ist. In Levinas’ Schriften gibt es kein tragendes, kein ab-
griindiges, aber auch kein griindendes Wort, kein Wort, das den Boden zum
Wohnen und zur Heimat aufbereitet und das die Griindung verspricht. Auf den
Zusammenhang zwischen Heideggers Sprachphilosophie und dessen Denken des
Ortes machte Levinas in dem kurzen Artikel Heidegger, Gagarin und wir auf-
merksam, in dem er seine Abneigung gegen Heideggers Instrumentalisierung der

1 Vgl. Levinas 1986, S. 26.
2 Vgl. Levinas 1986, S. 30.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 | Das Politische der Dekonstruktion

Sprache nicht verhehlte. Im Artikel heif3t es: ,,Ich denke an Heidegger und die
Heideggerianer. Man mdochte, dafl der Mensch die Welt wiederfinde. Die Men-
schen hitten die Welt verloren [...]. Die Welt wiederfinden heif}t eine auf ge-
heimnisvolle Weise in einem Ort zusammengekauerte Kindheit wiederfinden,
sich dem Licht der groen Landschaften, der Faszination der Natur, den majest-
tisch hingelagerten Bergen 6ffnen; es heifit einen Pfad benutzen, der sich durch
die Felder schlidngelt; es heifit die Einheit spiiren, die die Briicke stiftet, indem
sie die Ufer des Flusses und die Architektur der Bauten verbindet, die Gegenwart
des Baums spiiren, das Helldunkel der Wélder, das Geheimnis der Dinge, eines
Krugs, der abgetretenen Schuhe einer Béduerin, das Funkeln einer Weinkaraffe
auf einem weiflen Tischtuch. Das Sein des Realen selbst wiirde sich hinter diesen
privilegierten Erfahrungen zeigen, sich der Obhut des Menschen anvertrauend.
Und der Mensch, Bewahrer des Lebens, zoge aus dieser Gnade seine Existenz
und seine Wahrheit.**

Unverkennbar spielte Levinas in dem Text auf verschiedene Vortrdge und
Aufsitze Heideggers an, wie z.B. auf Der Ursprung des Kunstwerkes und Bauen
Wohnen Denken sowie auf die Schrift Der Feldweg. In diesen von Heidegger
nach dem Buch Sein und Zeit verfassten Texten fand Levinas geniigend Materi-
al, um seine Einwénde gegen dessen seinsgeschichtlichen Ansatz zu formulie-
ren: eine ortsgebundene Sprachphilosophie mit ontologischer Fundierung, den
Anti-Humanismus Heideggers, dessen nationalsozialistisches Engagement und
die verschiedenen von Levinas als heidnisch bezeichnete Elemente innerhalb der
Philosophie Heideggers.

Der ,,Aberglaube des Orts*,* den Levinas in Heideggers Denken konstatierte,
erwéchst aus einer Haltung jener Menschen, die sich als vereinsamt und weltver-
lassen betrachten und sich in regressiver Weise nach einer Landschaft sehnen,
die geheimnisvoll ist und sich im Halbdunkel befindet. Es ist eine Landschaft,
die mit Gegenstinden angerdumt ist, die halbvertraut und familiér sind und den-
noch unheimlich und fremd bleiben, als ob sie aus der eignen Kindheit entstam-
men: Dazu gehoren die Berge, der Pfad, die Briicke, der Krug, die Weinkaraffe
und das Tischtuch. Um jedoch in diese Landschaft einzutreten, in der auch das
Kunstwerk zu finden ist, das ,,Funkeln des Seins®,’ muss der Mensch héren und
die Sprache des Seins vernehmen: Vernehmen, was die Sprache des Seins sagt,
auf das horen, was sie spricht, um das Gesagte zu vernehmen. Mit dem Horen

3 Levinas 1992a, S. 174. (Hervorhebungen im Original). Vgl. hierzu auch das 5. Kapi-
tel in Gauthier 2004, S. 111ff.

4 Levinas 1992a, S. 175.
Levinas 1992a, S. 174.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 79

und Verstehen des Gesagten der Sprache des Seins wiren die Menschen Kraft
der Worte in eine heimatliche Landschaft versetzt, die quasi vormenschlich und
dennoch von Kindheit an bekannt ist. Levinas setzte seine kritischen Bemerkun-
gen zu Heidegger wie folgt fort: ,,Der Mythos erzdhlt sich in der Natur selbst.
Die Natur ist in diese anfangliche Sprache eingepflanzt, die, indem sie uns an-
ruft, die menschliche Sprache erst begriindet. Der Mensch muf} fahig sein, zu
horchen und zu héren und zu antworten.‘°

Heideggers Rede vom Heiligen, Gottlichen und Hochsten — in seinen Beitrd-
gen zur Philosophie sprach er vom ,,Riesenhaften*’ —, diagnostizierte Levinas als
Ausdruck seines Heidentums. Nach Levinas beschwor Heidegger in seinen my-
thischen Darstellungen ein ,,Geheimnis der Dinge®, das die ,,Quelle jeder Grau-
samkeit gegen den Menschen‘® in sich bewabhrt.

DER ORT IM ANDEREN

Levinas’ Verhiltnis zu Heidegger war stets ambivalent. Trotz seiner rigiden Ab-
lehnung der spéten Schriften Heideggers und dem Insistieren auf einen Zusam-
menhang zwischen Heideggers nationalsozialistischem Engagement und dessen
Philosophie, hielt Levinas an einer intensiven Auseinandersetzung mit Heideg-
ger fest, auch wenn die Auseinandersetzung die Animosititen und Differenzen
zwischen ihnen nur bekréiftigte.

Levinas 1992a, S. 174.

Heidegger 1989, S. 135ff und S. 441ff.

Levinas 1992a, S. 175. In dem Essay Gewalt und Metaphysik formulierte Derrida
seine Vorbehalte gegeniiber Levinas’ Interpretation, Heideggers Ausfiihrungen zum
Heiligen und zum Ort als heidnisch zu bezeichnen und schrieb: ,,.Der Ort ist niemals
ein empirisches Hier, sondern immer ein i//ic: fir Heidegger, wie fiir den Juden und
den Dichter. Die Néhe der Ortschaft ist stets gespart, sagt der von Heidegger kom-
mentierte Holderlin. Das Denken des Seins ist sonach kein heidnischer Kult des Or-
tes, weil der Ort keine gegebene, sondern eine versprochene Nahe ist. Dann aber
auch, weil es kein heidnischer Kult ist. Das Heilige, von dem es spricht, gehort we-
der der Religion im Allgemeinen noch irgendeiner Theologie an und 148t sich des-
wegen aus keiner Geschichte der Religion bestimmen. Es ist zunichst einmal die
wesentliche Erfahrung der Géattlichkeit oder der Gottheit. Derrida 1976, S. 221f.

(Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 | Das Politische der Dekonstruktion

Gegen Ende des Buches Totalitit und Unendlichkeit resiimierte Levinas,
dass er mit der Philosophie des Neutrums gebrochen hatte.” Weder mit Hegels
Philosophie einer unpersonlichen Subjektivitdt noch mit dem anonymen Seins-
geschick bei Heidegger konnte sich Levinas anfreunden. Bezogen auf Heidegger
bedeutete dieser Bruch fiir Levinas, dass er das Seiende nicht einem anonymen
Sein und dessen Geschick und Geschehen unterstellte, dem das Seiende — wie
Levinas betonte — nur schwérmerisch gehorcht. Levinas beharrte einerseits auf
einer auserwéhlten und zu verantwortenden Anrede, die vom Antlitz eines ande-
ren Menschen verpflichtend, verlangend und befehlsartig ausgeht. Andererseits
lieB er das heideggersche Motiv des Horens auf einen logos des Seins beiseite,
ein Horen, das auf einen Seinsgehorsam hinauslduft. Levinas prizisierte den Im-
perativ, der vom Antlitz ausgeht, in einem Interview folgendermalen: ,,Das ,Du
sollst nicht toten® ist das erste Wort des Antlitzes. Das aber ist ein Gebot. In der
Erscheinung des Antlitzes liegt ein Befehl, als wiirde ein Herr mit mir sprechen.
Dennoch ist das Antlitz des Anderen zur gleichen Zeit entbloBt; hier ist der
Elende, fiir den ich alles tun kann und dem ich alles verdanke.*'?

Unter dem Antlitz des Anderen verstand Levinas weder das Gesicht des
Menschen, seine Nase, die Augen, den Mund, die Stirn, die Ohren, also all jene
Merkmale, die die Identifizierung eines Menschen ermdglichen, und zur
menschlichen Objektivitit und Gegenstindlichkeit gehoren. Noch ist mit dem
Antlitz die Erscheinung des Menschen, sein Charakter, seine Personlichkeit, sei-
ne Erkennbarkeit oder seine Identitiit gemeint.!! ,,Das Andere als Anderes ist der
andere Mensch®,'? ein absolut anderer Mensch, der mir véllig fremd ist und
fremd bleibt, jedoch nicht deshalb, weil dieser Mensch der Fremde ist, sondern
weil dieser Mensch der andere Mensch ist, der auch der ndchste Mensch sein
kann: Ein Mensch, der sich nicht auf etwas reduzieren lasst, was ich wahrnehme,
was ich kenne und erkenne bzw. auf etwas, das ich verstehe. Das Antlitz ist we-
der etwas Sinnliches oder Korperliches, noch ist es etwas, das von meiner Auf-
fassung und meinem Urteil oder von meiner Erfahrung abhéngt. Das Erste, was
dem Menschen widerfdhrt, dem Subjekt, in dem sich das Antlitz des anderen
Menschen erscheint, ist ein Befehl: Ein Imperativ, eine ethische Forderung, die
dem Subjekt befielt, nicht zu téten. Ein Imperativ, der dem Subjekt zuvorkommt:

9 Vgl. Levinas 1987, S. 432f. Levinas wies hier anerkennend auf Blanchots Unter-
suchungen zum Neutrum und dessen intensive Beschéftigungen mit Heideggers Phi-
losophie hin. Vgl. Blanchot 2011, S. 79ft.

10  Levinas 1986, S. 68.

11 Vgl. Levinas 1986, S. 64f.

12 Levinas 1987, S. 95.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 81

Unabhéngig von dessen Entschlossenheit, dessen Willen und Wahl, unabhéngig
von dessen Entscheidungen.

Fiir Levinas war es nicht die Wahrnehmung, die das Antlitz des anderen
Menschen erfassen kann. Auch wenn es die Nacktheit und die Blofle waren, die
Armut und die Exponiertheit, aber auch die Verletzlichkeit und das Elend, die
Levinas dem Antlitz zuschrieb, so ist das Antlitz nichts, was sichtbar ist, oder er-
fiihlt und ertastet werden kann.”> Mit dem Antlitz des Anderen iiberschritt Le-
vinas das phidnomenologische Denken und beschrieb den Einbruch der Trans-
zendenz in die Immanenz. Das Antlitz ist vielmehr korperlos und ist das Unfass-
liche des anderen Menschen, das Unendliche und Fremde im Anderen: ,,Der An-
dere ist der eigentliche Ort der metaphysischen Wahrheit und fiir meine Bezie-
hung zu Gott unerlésslich.“!

So verstanden ist die Erfahrung des Anderen in der Hauptsache eine versto-
rende und traumatisierende Erfahrung einer absoluten Transzendenz Gottes. Das
Antlitz des Anderen ist hierbei der Ort, an dem die nicht zu erfassende Erfahrung
einer Beziehung zu Gott gemacht wird. Wie schon bei Heidegger, ist der Ort (al-
so das, was Heidegger in wesentlicher Hinsicht als einen Ort bezeichnet) ein hei-
liger Ort. In einer Erdrterung zu einem Gedicht Trakls heifit es bei Heidegger:
,Der Ort versammelt zu sich ins Hochste und AuBerste.“!> Diesen Bezug zwi-
schen dem Ort und der Erfahrung zum Hochsten, der Erhabenheit, der Transzen-
denz Gottes, formulierte Levinas auf dhnliche Weise: ,,Der Andere ist nicht die
Inkarnation Gottes; vielmehr ist er durch sein Antlitz, in dem er kdrperlos ist, die
Manifestation der Hohe, in der sich Gott offenbart.*'

Das Antlitz des Anderen als ein Ort der transzendenten Offnung ist nicht je-
ner Bereich, in dem es zu einer leiblichen Erfahrung mit Gott kommt. Diese bei
Levinas als erlitten und traumatisch beschriebene Erfahrung am Ort einer trans-
zendenten Offnung zu Gott ist hingegen eine Erfahrung manifestierter Héhe.
Diese Hohe ist die Offnung ins Hohe, ein Sturz in die Hohe, wie Heidegger mit
Holderlin betonte.!” Es ist ein Sturz, der nicht abstiirzt, sondern am Antlitz des
Anderen zur Hohe fahrt. Diese Hohe ist keine Inkarnation, keine Versinnlichung
Gottes, der der Mensch in seinem Erlebnishorizont erliegt. Vielmehr ist diese
Manifestation eine der Differenz, eine Differenz der Ungleichzeitigkeit, der Dia-
chronie und der Erhabenheit, wie Levinas schrieb. Diese Erfahrung der Diffe-

13 Vgl. Levinas 1986, S. 65.
14  Levinas 1987, S. 108.

15  Heidegger 1990, S. 37.

16 Levinas 1987, S. 108.

17 Vgl. Heidegger 1990, S. 13.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 | Das Politische der Dekonstruktion

renz und Hohe beruht nicht allein auf der Unmdglichkeit einer Synthese (von
Zeit, Wissen, Erfahrung, Sprache usw.), sondern die Zeit des Menschen ist durch
den absolut Anderen, durch dessen Antlitz, manifest gestort. Die Zeit des Men-
schen ist diachronisch, strebt auf ein Antlitz ohne Endpunkt und Ziel hin, ist auf
eine Anniiherung ohne Begreifen und Besitznahme aus.'®

Mit der Kritik an Heideggers ortsgebundener und heimatsuchender Sprach-
philosophie vollzog Levinas eine Scheidung zwischen Sein und Jenseits des
Seins bzw. zwischen Sein und der Transzendenz des absolut Anderen. In dem
Zusammenhang verwarf Levinas das anonyme Sprechen einer Sprache des Seins
und stellte dabei die Bedeutung der Anrede heraus, mit der sich das Antlitz des
anderen Menschen an einen Menschen richtet. Wéhrend bei Heidegger der
Mensch von der anonymen Sprache des Seins angesprochen wird und im Haus
des Seins wohnt, sofern der Mensch diese Sprache des Seins — in aller Stumm-
heit — je vernehmen sollte, so ist bei Levinas das Antlitz die metaphysische Off-
nung des Menschen im anderen Menschen. Mit dieser Verschiebung von einer
Sprache des Seins hin zu einem anderen Menschen, der sich an den Menschen
wendet, wird die Ansprache zu einer ethischen Herausforderung und nicht zu ei-
ner Frage heimischen Wohnens. Diese Verschiebung impliziert zugleich eine
andere Struktur des Zusammenlebens.

Wurde der Mensch bei Heidegger in das stille Geldut der Sprache geworfen,
um sein Sein zu vernehmen, damit er wesentlich in der Welt wohnen kann, so
stellte Levinas das Verhiltnis zwischen dem Menschen und dem Antlitz des an-
deren Menschen als ein Gesprich dar: Ein Gesprach unter Ungleichen, vertikal
in die Hohe gefiihrt von radikaler Asynchronitit und Asymmetrie, das vom Ant-
litz des Anderen, als Sage ohne Gesagtes, ausgeht und den Menschen — in Ver-
antwortung genommen — herausfordert zu antworten. In diesem Sinne ist der
Mensch bei Levinas nicht nur ein Mensch, der mit anderen Menschen zusam-
menlebt, weil er sie braucht, vielmehr brauchen ihn die anderen Menschen, die
sich an ihn richten und ihn in die Pflicht nehmen zu antworten und zu reagieren,
wie immer auch der geforderte Mensch antworten und reagieren wird.

Gleichwohl Heidegger in der Frage des Zusammenlebens von den Theore-
men der Politischen Philosophie abriickte, dieser vorwarf, die wesentlichen Fra-
gen, die Platon mit der Politeia aufwarf, nicht verstanden zu haben, und Hand-
lungen — wie das Verstehen, das Horen, das Denken, das Fragen, das Sich-
Sorgen usw. —, und keine vom Subjekt getroffenen politische Entscheidungen
(bzw. die Angst um sich und nicht die Furcht vor Anderen), als Ausgangspunkte
wihlte, blieben die Handlungen des Daseins innerhalb seiner Fundamentalonto-

18 Vgl Levinas 1985, S. 194.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 83

logie, wenn auch nicht als Mittel verstanden, so dennoch Existenzialien des
Seins. In seiner Parmenides-Vorlesung fiihrte Heidegger dazu aus: ,,.Der Mensch
selbst ,handelt’ durch die Hand; denn die Hand ist in einem mit dem Wort die
Wesensauszeichnung des Menschen. Nur das Seiende, das wie der Mensch das
Wort (ud30g) (Adyoq) ,hat® kann auch und muf3 ,die Hand® ,haben‘. Durch die
Hand geschieht zumal das Gebet und der Mord, der Grul und der Dank, der
Schwur und der Wink, aber auch das ,Werk® der Hand, das ,Handwerk‘ und das
Geridt. Der Handschlag griindet den biindigen Bund. Die Hand 16st aus das
,Werk* der Verwiistung. Die Hand west nur als Hand, wo Entbergung und Ver-
bergung ist. Kein Tier hat eine Hand, und niemals entsteht aus einer Pfote oder
einer Klaue oder einer Kralle eine Hand. Auch die verzweifelte Hand ist niemals
und sie am wenigsten eine ,Kralle* mit der sich der Mensch ,verkrallt®.«!

Mit dem Fallenlassen einer Phinomenologie, die ihr Fundament in der Onto-
logie suchte, versuchte Levinas eine Philosophie der Ethik und der Ansprache zu
entwickeln, in der der Mensch seine Bleibe nicht dort findet, wo er eigentlich
und dauerhaft hingehdrt, um sich in sein Sein und mithin in seine Umwelt einzu-
fiigen.?’ Vielmehr muss der Mensch seine Bleibe in sein ,,AuBer-sich-Sein“,?! in
der Anarchie des Exils, in der Exterioritidt des Anderen finden. In diesem Sinne
ist der Mensch ein Fremder in der Fremde, der seine Bleibe voriibergehend im
Exil findet. Zu diesem Ort der Bleibe, ein Ort, der im Anderen liegt, und den-
noch den Ort und die Wahrheit des Menschen bildet, ein Ort, der weder ihm ge-
hort noch von ihm angeeignet werden kann, muss sich der Mensch verhalten.
Nur in einem asymmetrischen und unendlich distanzierten Verhaltnis zum Ant-
litz des Anderen kann sich der Mensch verhalten und muss er handeln: Er wird

t.22 Hierin ist der verunsicherte

gerufen, ist besessen, traumatisiert und verwunde
Mensch auch ein antwortender Mensch. Levinas sprach vom Menschen als der
Geisel des Anderen: D.h. der Mensch, der in den Bann des Anderen gezogen ist,
schuldet es dem Anderen zu antworten. Der Mensch muss handeln, ohne zu wis-
sen, wohin und an wen er sich richtet, bzw. ohne zu wissen, wer der oder die

Andere ist, und weshalb er oder warum sie sich an mich wendet.

19 Heidegger 1992a, S. 118f. Vgl. Derrida 1988c, S. 73.

20  Zu beriicksichtigen ist, dass zur heideggerschen Ontologie die Aporie von Ereignis
und Enteignis gehort.

21  Wenzler 1989, S. XVIII.

22 Zur urpassiven Affektivitit und Selbstheit bei Levinas vgl. Gondek, Tengelyi 2011,
S. 124ff.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 | Das Politische der Dekonstruktion

DAS EXIL ALS BLEIBE

Die Bleibe des Menschen — dort, wo der Mensch wohnt — ldsst sich als ein Ort
beschreiben, an dem der Mensch zur Ruhe kommt und sich vor anderen Men-
schen zuriickzieht. Dieser Ort des Riickzugs kann aber auch ein Ort der Ver-
sammlung sein, ein Wohnraum, in dem der Mensch mit seiner Familie und sei-
nen Giésten, mit seinen Freunden und Freundinnen, aber ebenso mit fremden
Menschen zusammenkommt. Zugleich dient die Bleibe nicht nur als ein Raum,
in dem der Mensch anderen Menschen aus dem Weg geht oder mit ihnen zu-
sammentrifft, mit ihnen zusammenlebt und wohnt. Dieser Raum dient ebenfalls
als ein Platz, an dem der Mensch Dinge um sich sammelt, die ihm wichtig sind,
die fiir ihn eine Bedeutung haben, die aber auch von ihm als Werkzeuge benutzt
werden konnen. In dem Buch Totalitit und Unendlichkeit begann Levinas seine
Beschreibung der menschlichen Bleibe mit folgenden Worten: ,,Man kann das
Wohnen als den Gebrauch eines ,Zeugs‘ unter ,Zeugen® verstehen. Das Haus
wiirde zum Wohnen dienen wie der Hammer zum Versenken eines Nagels oder
die Feder zum Schreiben. Die Wohnung gehort in der Tat zum Apparat der fiir
den Menschen lebensnotwendigen Dinge. Sie dient dazu, dem Menschen vor den
Unbilden des Wetters Schutz zu geben, ihn vor den Feinden oder Léstigen zu
verbergen.“?

Mit diesen wenigen Sétzen bezog sich Levinas gleich auf zwei Auffassun-
gen, die mit dem Wohnen im Zusammenhang stehen: Einerseits auf die Heideg-
gersche Analyse des Alltagsgegenstands, d.h. auf einen Gegenstand, der quasi
im Gebrauch nicht vorhanden ist, sondern nur in der Benutzung aufgeht. Diesen
Gegenstand nannte Heidegger in Sein und Zeit, mit einem Verweis auf das Alt-
griechische npéyporo, das ,,Zeug*“** Andererseits spielte Levinas auf jene Vor-
stellung menschlichen Wohnens an, von der auch Hobbes ausging, als dieser den
Menschen als verletzlich und furchtsam beschrieb, der sich mit Anderen zu klei-
nen Gruppen und Familien zusammenschloss, um sich vor Raub und Totschlag
zu schiitzen, um aber auch effektiver dem rauberischen Gewerbe nachzugehen.
In dem Buch Leviathan heiBt es: ,,[Ulberall dort, wo die Menschen in kleinen
Familien zusammenlebten, war gegenseitiges Rauben und Pliindern ein Gewerbe
und weit davon entfernt, als naturrechtswidrig angesehen zu werden [...]*.%

Hobbes betrachtete das Zusammenleben der Menschen — ob es sich nun in
kleinen oder in groBen Gruppen gestaltet — als eine freiwillige Selbstbeschrin-

23 Levinas 1987, S. 217.
24 Vgl. Heidegger 1984, S. 68.
25 Hobbes 1976, S. 131.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 85

kung, die der einzelne Mensch sich mit der Absicht auferlegt, um fiir seine
,Selbsterhaltung zu sorgen und ein zufriedeneres Leben zu fiihren*:* eine Be-
schriankung, die sich von der familidren Keimzelle bis zur Staatsgriindung ent-
wickelte. Levinas verstand hingegen die Bleibe, in der der Mensch wohnt, weder
als einen Ort, den der Mensch annektieren oder in dem er sich einzurichten ver-
mag, noch als einen Ort, der den Menschen dauerhaft beherbergt und Schutz
gewihrt. Fiir Levinas ist die Bleibe des Zusammenlebens — jener Ort, an dem der
Mensch beim Anderen ist — nur voriibergehend und eine auf Zeit gelichene Gabe
des Anderen. Die Bleibe des Zusammenlebens ist keine, die der Mensch sich
selbst wihlt und in die er sich einrichtet.

Wie letztlich fiir Heidegger, ist der Mensch auch bei Levinas ein heimatloser
Mensch. Wiahrend der Mensch bei Heidegger jedoch aufgrund der Seinsverbor-
genheit (Entzug des Seins, Seinsverbergung, Seinsvergessenheit, Vergessung,
Lethe usw.) in eine ihm heimatlose Welt geworfen ist, so wies Levinas darauf
hin, dass der Mensch existenziell heimatlos ist, da der einzelne Mensch seine
Bleibe nur beim anderen Menschen, beim Antlitz des Anderen, beim absolut an-
deren Menschen, also existenziell im Exil finden kann.?” Diese Akzentverschie-
bung der ontisch-ontologischen Notlage lie Levinas wiederholt die Aufmerk-
samkeit auf die Gewalt und die Verfolgung lenken, denen andere Menschen aus-
gesetzt sind. In Anspielung auf Kant, Heidegger und Pascal, schrieb Levinas in
Wenn Gott ins Denken einfdllt: ,,Sein Seinsrecht zu verantworten haben, nicht in
bezug auf die Verallgemeinerung irgendeines anonymen Gesetzes, einer juristi-
schen Abstraktion, sondern in der Furcht fir die Anderen. Ist mein ,In-der-Welt-
Sein‘ oder mein ,Platz an der Sonne‘, mein Zuhause, nicht bereits widerrecht-
liche Inbesitznahme von Lebensraum gewesen, der Anderen gehdrt, die ich
schon unterdriickt oder ausgehungert, in eine Dritte Welt vertrieben habe: ein
Zuriickstoflen, ein AusschlieBen, ein Heimatlos-Machen, ein Auspliindern, ein
Toten??

Der Mensch findet sich weder in eine Welt ,,geworfen und verlassen®, sie ist
weder eine Welt, die ihm die Befindlichkeit gibt, zugleich ,,drauen und drin-

“29 zu sein, noch nimmt der Mensch einen Ort innerhalb der Welt in An-

nen
spruch, indem er Objekte um sich sammelt, arrangiert und gebraucht. Sie ist kei-
ne Welt, die die Menschen zusammengehdrig sein lésst, weil der Menschen an-

dere Menschen unterwirft, mit ihnen Vertrage und Abkommen abschlief3t, oder

26  Hobbes 1976, S. 131.
27  Vgl. Gauthier 2004, S. 189.
28 Levinas 1985, S. 250.
29 Levinas 1987, S. 218.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 | Das Politische der Dekonstruktion

weil es eine vorgeburtliche Identitéit bzw. weil es eine gemeinsame Mentalitéts-
geschichte gibt. In Totalitdt und Unendlichkeit beschrieb Levinas eine Samm-
lung, das Sich-Sammeln mit anderen Menschen und Dingen, die den Menschen
erst existieren ldsst. Er existiert, weil er in der Innerlichkeit und Intimitdt einer
Sammlung zur Welt kommt. Diese Sammlung ist kein Mitsein, schon gar keine
Schutzgemeinschaft oder eine Gemeinschaft aufgrund einer gemeinsamen Men-
talitdtsgeschichte. Die Sammlung ist hingegen das Exil des AuBer-sich-Seins bei
Anderen. Die Sammlung, in der der Mensch wohnt, wird von Anderen gewahrt.
Zur Voraussetzung der Sammlung — d.h. des Sich-Sammelns, der Versammlung
und des Sich-mit-Anderen-Versammelns — gehort die Gewédhrung des Exils und
ein Empfang, den Andere dem Menschen bereiten.

Dieser Empfang, den Andere bereiten, ist nicht nur die Voraussetzung eines
handelnden und antwortenden Menschen, sondern er ist auch die Voraussetzung
der Sammlung und damit die des Wohnens. Das Wohnen und die Bleibe setzen
die Zuwendung und den Empfang durch Andere voraus. Erst mit der Ansprache
des Antlitzes gibt es die Einzigartigkeit des zur Antwort aufgeforderten Men-
schen, der anderen Menschen begegnet. In eben dieser Begegnung stellt sich die
Frage des Zusammenlebens: Wie leben wir zusammen, wenn wir zusammenle-
ben miissen, mit wem auch immer und wie auch immer diese Begegnungen aus-
gehen?

Der Anspruch des Anderen widerfihrt dem Menschen, wenn wir Levinas
folgen, in einer urspriinglichen Passivitit: ,,Erst in der Passivitdt der Besessen-
heit [...] individualisiert sich eine Identitdt zur Einzigkeit, ohne sich [...] der
Vorladung durch den Anderen entziehen zu kénnen®.** Erst mit der Dringlich-
keit und Eindringlichkeit eines fremden Anspruchs, aber auch mit der MaB3losig-
keit einer Hingabe, mit der sich der Andere bzw. die Andere dem Menschen in
seiner willenlosen Passivitdt zuwendet, individualisiert sich der Mensch derart,
dass die Frage des Zusammenlebens auftaucht: eines privaten Zusammenwoh-
nens wie auch eines 6ffentlichen Miteinanderlebens. In Totalitit und Unendlich-
keit sprach Levinas von einem ,,Empfang des Antlitzes“, ein Empfang, den das
Antlitz friedlich und in Sanftmut dem Menschen bereitet. Levinas betonte: ,,Die-
ser Empfang des Antlitzes ereignet sich in urspriinglicher Weise in der Sanftmut
des weiblichen Antlitzes*.3! Dreizehn Jahre spiter hob er in seinem Buch Jen-

30 Levinas 1992b, S. 247f.

31 Levinas 1987, S. 216. Zur Frau und zur Weiblichkeit als Bedingungen des Wohnens
und damit auch als Voraussetzung fiir Gastgeberschaft vgl. Derrida 1999a, S. 47ff.
Derrida hat wiederholt darauf hingewiesen, dass Levinas ,,die Andersheit als Ge-

schlechtsunterschied immer vernebenséchlicht. Wenn bei Levinas von der Anders-

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 87

seits des Seins oder anders als Sein geschieht hingegen die ,traumatische Ein-
zigkeit“*? hervor, die der Mensch in der Erwéhlung durch den Anderen erfihrt.

Nur in diesem urspriinglichen Miteinandersein wohnt der Mensch. Wihrend
der Mensch bei Heidegger in seine Welt geworfen ist, samt den Anderen seiner
Umwelt, in der er sich um sich selbst sorgt, ist der Mensch bei Levinas nicht in
eine Welt geworfen, sondern wird vom absolut Anderen in einer Welt empfan-
gen, die nicht die seinige ist. Der Ort, zu dem hin der Mensch gerufen und emp-
fangen wird, ist niemals seine Heimat, sondern seine Exterioritét.

Seine Bleibe hidngt mit dieser Exterioritdt zusammen. Diese Exterioritét, die-
ser Ort des Anderen, zu dem der Mensch eingeladen und an dem er empfangen
wird, ist letztlich die Bleibe des Menschen, die seine Wohnung sein kann. So ge-
sehen ist der Mensch bei Levinas in seiner Bleibe — in seinem Haus, in seiner
Wohnung — ein Empfénger der Gastfreundschaft des Anderen, auch wenn er der
Eigentlimer oder die Eigentiimerin des Hauses und seiner Bleibe ist. Levinas
verdeutlichte: ,,Das Haus wird besessen, weil es schon eh und je seinem Eigen-
timer Gastfreundschaft bietet. Dies verweist uns auf die wesentliche Innerlich-
keit des Hauses und auf den Bewohner, der es vor jedem Bewohner bewohnt
[...].3

Die radikale Konsequenz, die Levinas aus der existenziellen Heimatlosigkeit
des Menschen und der ethischen Herausforderung durch den Anderen zog, be-
sagt, dass derjenige, der glaubt, Besitzer eines Hauses zu sein, in Wirklichkeit
ein Gast ist, der in seinem eigenen Haus vom Gast empfangen wird. In einem
Nachruf zu Levinas flihrte Derrida aus: ,,[Der Besitzer] empfingt die Gast-
freundschaft, die er in seinem eigenen Haus gewéhrt, er empféangt sie von seinem
eigenen Haus — das ihm im Grunde nicht gehort. Der Gastgeber ist sein eigener
Gast. Die Bleibe 6ffnet sich sich selbst, ihrem wesenlosen ,Wesen® als ,Zu-

heit und vom Anderen die Rede ist, dann ist die Geschlechterdifferenz eine Neben-
sache und ist ménnlich konnotiert. Derrida hob hervor, dass bei Levinas das philo-
sophische Subjekt ein Mann ist: ,,Nicht etwa die Frau oder das Weibliche verneben-
sdchlicht, abgeleitet, untergeordnet, sondern die geschlechtliche Differenz. Nun, ist
der Geschlechtsunterschied einmal untergeordnet, so findet es sich immer, daf3 der
ganz andere, der noch nicht gezeichnet ist, sich als schon von der Ménnlichkeit ge-
zeichnet wiederfindet (er — vor er/sie, Sohn — vor Kind Sohn/Tochter, Vater — vor
Vater/Mutter, usw.“ Vgl. Derrida 1990b, S. 72.

32 Levinas 1992b, S. 136.

33 Levinas 1987, S. 226 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 | Das Politische der Dekonstruktion

Sfluchtsstdtte*. Der Empfangene ist zuallererst Empfangener bei sich. Der Einla-

dende ist der von seinem Eingeladenen Eingeladene.***

DIE OFFNUNG DES POLITISCHEN

Eines scheint offensichtlich zu sein: Levinas hegte mit der Ausarbeitung der
Ethik als ,,erste Philosophie*>® nicht die Absicht, politische Schliisse zu ziehen,
um eine Politische Philosophie zu formulieren und damit einen Entwurf des Poli-
tischen zu liefern. Er formulierte mit seiner Ethik eine philosophische Position,
die die Phidnomenologie transzendiert, das Subjekt als eine Geisel des Anderen
beschreibt und die Gastfreundschaft wie den Empfang des Gastes als Ausgangs-
punkte der menschlichen Sammlung wahlt. Jedoch hob Levinas ausdriicklich
hervor, dass die ethische Dimension fiir die Begegnung mit anderen Menschen
wie das soziale und politische Zusammensein eine Bedeutung hat. Darunter fiel
— wie er schrieb — die gesamte Zivilisation als eine ,,Inkarnation des Bewusst-
3 und somit auch die Welt des politischen Lebens. In Distanz zu Buber,
der die Begegnung mit dem Anderen in einer Zweisamkeit zu denken versuchte,

seins

betonte Levinas hingegen die soziale Dimension einer Begegnung mit dem An-
deren. Neben dem Nachsten gibt es stets den Dritten, der eine gerechte Abwa-
gung aller Forderungen fordert: ,,Als reziproke Beziehung zum Anderen beginnt
Gerechtigkeit bei Buber bereits im Ich-Du. In unserer Perspektive dagegen wiir-
de die ethische Ungleichheit — oder, wie wir es nannten, die Asymmetrie des in-
tersubjektiven Raumes — aufgrund der politischen Ordnung der Biirger eines
Staates in die ,Gleichheit von Personen® iibergehen. Das Entstehen des Staates
aus der ethischen Ordnung lieBe sich dadurch erkldren, daB ich auch den ,Drit-
ten‘ neben meinem Nichsten zu entsprechen habe [...]. An der Verantwortung
fiir den Anderen misst sich die Legitimitit des Staates, d.h. seine Rechtsstaat-
lichkeit.*’

Caygill konnte in seinem Buch Levinas and the Political die Bedeutung her-
ausstellen, die politische Ereignisse, Verfolgungen, Gewaltexzesse, Morde und
eine Politik der Vernichtung in Levinas Werk haben. Er schrieb: ,, The confronta-
tion of the philosophical tradition with the consequences of National Socialism

34 Derrida 1999a, S. 62 (Hervorhebungen im Original).
35 Levinas 1987, S. 442.

36 Levinas 1987, S. 219.

37 Levinas 1991, S. 44.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 89

issued in the transformation of philosophical and political thought systematically
worked through in Totally and Infinity and Otherwise than Being.“*®

Dennoch scheint die Zuriickhaltung bzw. die Ablehnung, die Levinas gegen-
iiber einer Formulierung einer politischen Philosophie hatte, gravierende philo-
sophieimmanente Griinde zu haben. Dessen ungeachtet bezeichnete Critchley in
seinem Aufsatz Levinas’s View of Politics die fehlende Passage zwischen dem
Ethischen und dem Politischen bei Levinas als ,,Achilles’ heel of his work*>® und
damit als den kritischen Punkt seiner Arbeit. Fiir Levinas stand jedoch auBer
Zweifel, dass die ethische Dimension die Bereiche des Politischen, also auch die
Entstehung des Staates, nicht nur erklért, sondern ebenso transzendiert und 6ff-
net: die Offhung als ein Einbruch des Transzendentalen in die Immanenz des Po-
litischen. Wihrend Levinas die politischen Sphéren in seinen phédnomenologi-
schen Studien fast gar nicht ansprach, so diskutierte er die politischen Rahmen-
bedingungen und deren Konflikte mit dem Ethischen in seinen Talmud-Lektiiren
Asylstiidte,”® Israel unter den Nationen* und Im Staat den Staat iiberschreiten®
sehr wohl.

Nach Critchley besteht das derzeitige Problem der Politischen Philosophie
darin, dass sie in der Diskussion des Politischen von den Momenten der Grund-
legung, der Griindung, der Feststellung und der Institutionalisierung und somit
auch von den Begriffen der Souverinitdt, des Souverdns und dessen Entschei-
dungen besessen ist. Daraus resultiert, dass sich die Politische Philosophie als
unpolitisch bzw. anti-politisch deklariert. In seiner Anmerkung zu Levinas heif3t
es: ,,What such a tradition of political thinking fears most is the people, the radi-
cal manifestation of the people, the people not as das Volk or le people shaped
by the state, but as die Leute, or les gens, the people in their irreducible plurality
[...]. If politics can be understood as the manifestation of the anarchic demos,
then politics and democracy are two names for the same thing. Thus, democracy
is not a fixed political form of society, but rather the deformation of society from
itself through the act of political manifestation. Democracy is a political process,
what we might think of as the movement of democratisation.“43

In dieser festgefahrenen Situation, in der sich die Politische Philosophie seit
langerem — aber auch gegenwértig noch — befindet, versuchte Critchley den Ge-

38  Caygill 2002, S. 50 (Hervorhebungen im Original).
39  Critchley 2004, S. 173.

40 Levinas 1996, S. 51ff.

41  Levinas 1994, S. 141ff.

42 Levinas 2001, S. 39ff.

43 Critchley 2004, S. 182 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 | Das Politische der Dekonstruktion

dankengang Levinas’ zu bekréftigen und umzuarbeiten, um das Politische als ei-
nen beweglichen Prozess, als Abgriindiges und Mannigfaltiges des demos der
Menschen zu beschreiben: ,,One way of thinking about Levinas and politics, and
I think it is the most convincing way, is in terms of ethics as an anarchic, meta-
political disturbance of the antipolitical order of the police. It would here be a
question of linking what Levinas sees already in Totality and Infinity as ,the
anarchy essential to multiplicity* [...] to the multiplicity that is essential to poli-
tics. The essence of politics, as far as ’'m concerned, consists in the manifestati-
on of the multiplicity that is the people, of the demos.“*

Der Begriff der Demokratie bildete somit fiir Critchley ein strategisches
Moment, um das Politische einerseits aus der statischen Grundlegung, anderer-
seits aus der Logik der Souverinitit zu befreien. Schon einige Jahre zuvor, bevor
Critchley auf Levinas’ Schwachstelle hinwies — den mangelnden Briickenschlag
zwischen dem Ethischen und dem Politischen —, zeigte Derrida im Jahr 1996 an-
lasslich einer Veranstaltung zur Erinnerung an Levinas die Moglichkeiten auf,
eine Beziehung zwischen der levinasschen Ethik der Gastfreundschaft und dem
Politischen auszuloten. Zu einer moglichen Vorgangsweise im Rahmen dieser
Erkundung formulierte Derrida: ,,So wiirde man sich zum Beispiel fragen, ob die
Ethik der Gastlichkeit, die wir im Denken von Lévinas zu analysieren versuchen,
ein Recht und eine Politik, jenseits des familidren Hauswesens, in einem gesell-
schaftlichen, nationalen, staatlichen oder nationalstaatlichen Raum begriinden
kann oder nicht.“4

Letztlich ging es Derrida um die Priifung, ob nicht gerade das Fehlen einer
Briicke zwischen der Ethik im Sinne der ersten Philosophie bei Levinas und
dem, was gewdhnlich unter Recht und Politik verstanden wird, alles andere als
ein Mangel ist. Rdumt nicht womdglich dieser Hiatus — diese Kluft, dieser Spalt,
diese Offnung — erst die Moglichkeit ein, ,,Recht und Politik anders zu den-

046

ken Ist nicht gerade dieser unpolitische Zugang, den Levinas einschlug, erst

jene Chance, Recht und Politik anders zu denken und zu verstehen.

44  Critchley 2004, S. 182f. (Hervorhebungen im Original). In der deutschsprachigen
Ubersetzung lautet der Abschnitt, in dem der zitierte Satz von Levinas fillt: ,,Die
Ichsubjekte bilden keine Totalitdt. Es existiert keine bevorzugte Ebene, auf der die
Ichsubjekte sich in ihrem Prinzip erfassen konnten. Diese Anarchie ist fiir die Man-
nigfaltigkeit wesentlich.” Levinas 1987, S. 425.

45  Derrida 1999a, S. 38.

46  Derrida 1999a, S. 39.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 91

LEVINAS UND KANT

Um diese Moglichkeit in Betracht zu ziehen, Recht und Politik anders zu denken
— sofern eben die Gastfreundschaft die Immanenz des Rechts und der Politik
transzendiert —, setzte Derrida Levinas® Denken in Vergleich zu Kants Schwie-
rigkeiten, die ethischen Dimensionen in Einklang mit denen des Rechts und der
Politik zu bringen. Derrida machte in dem Vortrag Das Wort zum Empfang auf
zwei entscheidende Differenzen zwischen Levinas und Kant aufmerksam. Einer-
seits ist auf ihre unterschiedliche Behandlung des Friedensbegriffs hinzuweisen,
andererseits unterscheiden sich Kants und Levinas’ Analysen darin, den Frieden
in ein Verhéltnis zur Politik zu setzen. In Bezug auf Levinas ldsst sich von einem
,ethischen und urspriinglichen Frieden (urspriinglich, aber nicht natiirlich: besser

ist es vorurspriinglich, anarchisch zu sagen)*¥’

sprechen, auch wenn das Antlitz
des Anderen das Subjekt zur Geisel nimmt und traumatisiert. Bei Kant hingegen
muss ein ewiger Frieden diese kosmopolitische Gastlichkeit oder Hospitalitét zu
allererst stiften. Kant schrieb in seinem philosophischen Entwurf Zum ewigen
Frieden: ,,.Der Friedenzustand unter Menschen, die nebeneinander leben, ist kein
Naturzustand (status naturalis), der vielmehr ein Zustand des Krieges ist, d. i.
wenngleich nicht immer ein Ausdruck der Feindseligkeiten, doch immerwéhren-
de Bedrohung mit denselben. Er muf3 also gestiftet werden; denn die Unterlas-
sung der letzteren ist noch nicht Sicherheit dafiir, und, ohne dass sie einem
Nachbar von dem andern geleistet wird (welches aber nur in einem gesetzlichen
Zustande geschehen kann), kann jener diesen, welchen er dazu aufgefordert hat,
als einen Feind behandeln.“*

Nach Kant ist ein Akt der Vernunft notwendig, um den kriegerischen Natur-
zustand, das Naturrecht, zu unterbrechen und das menschliche Zusammenleben
in endgiiltig zivilisierte Bahnen zu bringen. Da fiir Kant dieser Frieden kein blo-
Ber ,,Aufschub der Feindseligkeiten“?® durch Waffenstillstinde, Biindnisse und
Vertrdge sein darf, um ein tatsdchlicher Friedensschluss zu sein, muss dieser
Frieden schaffende Akt der Vernunft mit seinem vorausgesetzten Naturzustand
radikal brechen. Dies ist ein Brechen mit einer Natur, die sich stets — ob nun akut
oder virtuell — in einem Kriegszustand befindet. Schmitt wiederholte diese These
von den Waffenstillstinden, Biindnissen und Vertrdgen, die keinen Frieden her-
stellen, um letztlich, in einer Zuriickweisung der kantischen Idee eines den Krieg
verhindernden Voélkerbundes, den Krieg des Naturzustandes in die zivilen und

47  Derrida 1999a, S. 71.
48 Kant 1993Db, S. 203 (Hervorhebungen im Original).
49  Kant 1993b, S. 196.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 | Das Politische der Dekonstruktion

politischen Sphéren hineinzutragen. Mit Hinweis auf Hobbes formulierte Sch-
mitt: ,,Im Volkerrecht stehen die Staaten, wie Hobbes als Erster exakt gesagt hat,
im Naturzustand einander gegeniiber [...]. Der Staat absorbiert in sich alle Rati-
onalitiit und alle Legalitiit. AuBerhalb seiner ist alles Naturzustand.“>

Fiir die politische Theorie gibt es demnach zwei Kriege und zwei Naturzu-
stinde: den unpolitischen Krieg im Naturzustand und den politischen Krieg zwi-
schen den Staaten, in einem Zwischenraum, der wiederum nichts anderes als ein
Naturzustand ist. Schmitt beharrte einerseits auf dem engen Zusammenhang von
Staat und politischer Einheit einerseits und Krieg andererseits, was nichts ande-
res besagt, als dass sich die Staaten trotz Rationalitdt, Technik, Organisations-
51 gegeniiberstehen. In seiner
Untersuchung Der Begriff des Politischen heifit es: ,,Zum Staat als einer wesent-
lich politischen Einheit gehort das jus belli, d.h. die reale Moglichkeit, im gege-

formen und Verstandesarbeit ,,um so irrationaler

benen Fall kraft eigener Entscheidung den Feind zu bestimmen und ihn zu be-
kidmpfen. >

Hingegen war Kants Einsatz gegen den politischen Irrationalismus, der sich
im Volkerrecht als jus belli, als ein Recht auf Krieg kaschierte, rigoros: ,,Bei
dem Begriffe des Volkerrechts, als eines Rechts zum Kriege, 148t sich eigentlich
gar nicht denken (weil es ein Recht sein soll, nicht nach allgemein giiltigen du-
Bern, die Freiheit jedes einzelnen einschrankenden Gesetzen, sondern nach ein-
seitigen Maximen durch Gewalt, was Recht sei, zu bestimmen), es miiite denn
darunter verstanden werden: dal Menschen, die so gesinnet sind, ganz recht ge-
schieht, wenn sie sich untereinander aufreiben, und also den ewigen Frieden in
dem weiten Grabe finden, das alle Greuel der Gewalttdtigkeit samt ihren Urhe-
bern bedeckt.«>

Der Friede muss bei Kant radikal, endgiiltig und ewig sein, damit iiberhaupt
von Frieden die Rede sein kann. Die Stiftung des Friedens muss kompromisslos
sein. Im Naturzustand ist schon die Anwesenheit des Nachbarn eine Feindselig-
keit, wahrend die gestiftete, universelle und kosmopolitische Gastfreundschaft
bei Kant allen Feindseligkeiten, ob mit den niachsten Nachbarn oder den fernsten
und fremdesten Menschen, ein absolutes Ende bereitet. In dieser Hinsicht stellen
Heideggers Mitsein wie Levinas’ unbedingte Gastfreundschaft Revisionen zum
kantischen Erbe dar. Weder Heideggers Mitsein, noch die Gastfreundschaft im
levinasschen Sinne zeichnen sich durch Feindseligkeiten gegen Andere oder

50  Schmitt 1982, S. 75 (Hervorhebungen im Original).
51  Schmitt 1982, S. 75 (Hervorhebungen im Original).
52 Schmitt 1987a, S. 45 (Hervorhebungen im Original).
53 Kant 1993b, S. 212 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 93

durch eine Furcht vor Anderen aus. Im Gegensatz zu Kants kosmopolitischer
Welt des Friedenschlusses, hob Heidegger hingegen den Streit, das Enteignis,
die Verbergung, die Seinsvergessenheit, neben der Sorge und dem Verstehen
hervor. Derrida betonte: ,,Fiir Lévinas dagegen schreiben die Allergie, die Ver-
weigerung oder das Vergessen des Antlitzes ihre zweite Negativitét in den Kern
des Friedens, in den Kern einer Gastlichkeit ein, die nicht der Ordnung des Poli-
tischen angehort, zumindest nicht so einfach dem politischen Raum. >

Im Zusammenhang mit dem Spalt (Sprung, Offnung, Hiatus) zwischen Ethik
und Politik bei Levinas wies Derrida auf den zweiten entscheidenden Unter-
schied zwischen Levinas und Kant hin. Wéhrend Kant mit seinen Ausfithrungen
zum Friedenschluss das ,,Korrelat einer zwischenstaatlichen und republikani-
“>5 anstrebte und absteckte, hielt Levinas den Frieden fiir einen

Begriff, ,,der das rein politische Denken iibersteigt*.*®

schen Institution

Kant publizierte seine Schrift Zum ewigen Frieden 72-jahrig im Jahr 1795,
eine Schrift, die er unter dem Eindruck des Baseler Friedens vom 5. April 1795
zwischen Preufen und der Franzosischen Republik verfasste.”” Im Zentrum der
Schrift steht Kants Frage nach der Schaffung einer Weltrepublik, zu der sich die
quasi im Naturzustand befindlichen Staaten zusammenschlieBen miissten, bei
gleichzeitiger Abtretung ihres Gewaltmonopols samt ihrer souverdnen Gewalt an
eine transnationale Instanz. Dieser Vorgang miisste sich in einem Akt der Ver-
nunft vollziehen, gleichsam dem Vorgang, den die Menschen im Naturzustand
umsetzten, um sich zum Staat zusammenzuschlieen. Jedoch wies Kant auf den
Umstand hin, dass dieser notwendige Vollzug der Vernunft, der die Staaten in
einer Weltrepublik bzw. in einem Vdlkerstaat aufgehen lassen soll, mit jener
Idee in Konflikt gerét, die die Menschen sich zu Staaten zusammenschlie3en hat
lassen, ndmlich jener des Volkerrechts: ,,Fiir Staaten, im Verhéltnisse unter ei-
nander, kann es nach der Vernunft keine andere Art geben, aus dem gesetzlosen
Zustande, der lauter Kriege enthélt, herauszukommen, als daf sie, eben so wie
einzelne Menschen, ihre wilde (gesetzlose) Freiheit aufgeben, sich zu 6ffentli-
chen Zwangsgesetzen bequemen, und so einen (freilich immer wachsenden)
Volkerstaat (civitas gentium), der zuletzt alle Volker der Erde befassen wiirde,
bilden. Da sie dieses aber nach ihrer Idee vom Volkerrecht durchaus nicht wol-
len, mithin, was in thesi richtig ist, in hypothesi verwerfen, so kann an die Stelle
der positiven Idee einer Weltrepublik (wenn nicht alles verloren soll) nur das ne-

54 Derrida 1999a, S. 71.

55 Derrida 1999a, S. 71.

56 Levinas 1982, S. 228, zitiert nach Derrida 1999a, S. 71. Vgl. Levinas 1989, S. 283.
57 Vgl Patzig 1996, S. 12ff.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 | Das Politische der Dekonstruktion

gative Surrogat eines den Krieg abwehrenden, bestehenden, und sich immer aus-
breitenden Bundes den Strom der rechtscheuenden, feindseligen Neigung authal-
ten, doch mit bestdndiger Gefahr ihres Ausbruchs (Furor impius intus — fremit
horridus ore cruento. Virgil).*®

In der Unmdglichkeit einer Transformation zur Weltrepublik, der sich die
Staaten zu unterziechen hétten, stecken mehrere Vorbehalte, die Kant vorbrachte:
Erstens sah er die Gefahr eines ,seelenlose[n] Despotism®,** zu dem sich ein
Weltstaat zwingend entwickeln wiirde: Dieser Weltstaat wére nichts anderes als
eine Universalmonarchie, die nach der Monopolisierung aller Gewalten jedoch
ebenso zwingend in Anarchie verfiele. Zweitens kann sich der Vorgang der
Staatsgriindung nicht auf transnationaler Ebene wiederholen, auch wenn es ver-
niinftig erscheint und rechtlich geboten wire, iiber die gesetzlosen und wilden
Zustande zwischen Staaten hinauszugehen. Im Gegensatz zu einer griindenden
Gewalt, die am Anfang eines Staates steht, sieht das Vernunftrecht bei Kant kei-
nen legitimen Gewaltakt zur Weltstaatsgriindung vor, der die Freiheit der souve-
rinen Staaten einschrinkt.® SchlieBlich musste sich Kant in seinem philosophi-
schen Entwurf Zum ewigen Frieden auf das negative Surrogat eines Krieg ab-
wehrenden Volkerbundes beschrinken, auch wenn die Schaffung eines Welt-
staats verniinftig wére: Denn, so verniinftig ein Weltstaat auch wire, so unreali-
sierbar ist er auch. Hingegen ist der Volkerbund in seiner Idee widerspriichlich
angelegt, dem zwar die Staaten freiwillig gehorchen wollen, ohne ihm jedoch die
notwendige Exekutivgewalt bei Nichteinhaltung zu {iberlassen.®!

Letztlich musste sich Kant in seinem Friedensentwurf, anstatt fiir den Welt-
staat, fiir ein negatives Surrogat, fiir einen Behelf, fiir einen behelfsméBigen Er-
satz entscheiden, um den Frieden in einer politisch-republikanischen Rechtsver-
nunft zu verorten. Bei all seiner Widerspriichlichkeit hatte die Idee des Volker-
bunds den Vorzug, im Gegensatz zum Weltstaat, realisierbar zu sein. Wohlwis-
send, dass ein Friede, um tatsichlich ein Friede und nicht ein bloer Waffenstill-
stand zu sein, nur mit einem innewohnenden Ewigkeitsmoment zu denken ist,
entschloss sich Kant dazu, den Krieg abwehrenden oder aufhaltenden Bund vor-
zuziehen: D.h., er wusste sehr wohl um die bestidndige Gefahr eines Kriegsaus-
bruchs, der im Bund und im Biindnis angelegt ist. Kants Entscheidung fiir das
Surrogat bewahrte also die Spur einer Drohung; oder wie Derrida formulierte:

58  Kant 1993b, S. 212f (Hervorhebungen im Original).
59  Kant 1993b, S. 225. Vgl. Patzig 1996, S. 21.

60  Vgl. Kersting 1996, S. 183.

61 Vgl Steinvorth 1996, S. 258.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 95

»[...] die Spur dessen, was ihn [den Frieden; Anm.d.V.] bedroht und in ihm [im
Frieden; Anm.d.V.] droht* %

Wihrend bei Kant dem politischen Biindnisfrieden des Volkerbundes die
Bedrohung einer ,rechtscheuenden, feindseligen Neigung®®3
Ausbruch seiner kriegerischen Natur, so wies Levinas auf die ,,Eschatologie des
messianischen Friedens*** hin: ,,Der Friede der Imperien, die aus dem Krieg
hervorgegangen sind, ist auf den Krieg begriindet [...]. Die Moral erhebt sich

innewohnt, ein

gegen die Politik; [...] sie erhebt Anspruch auf Unbedingtheit und Universalitt.
Historisch geschieht das in dem Augenblick, in dem die Eschatologie des messi-
anischen Friedens sich iiber die Ontologie des Krieges legt. Die Philosophen
mifBtrauen der Eschatologie. Freilich nutzen sie die Gelegenheit, um ihrerseits
den Frieden anzukiindigen; sie deduzieren einen Endfrieden aus der Vernunft,
die in den alten und neuen Kriegen ihr Spiel treibt: Sie griinden die Moral auf die
Politik. 6

Weder bei Kant noch bei Levinas bilden der Krieg und der Frieden ein Ge-
gensatzpaar. Bei Kant gehoren Krieg und Frieden jeweils anderen Sphéren an;
wenngleich der Krieg dem Naturzustand zugeordnet ist, wohnt er aber auch dro-
hend dem kommenden rechtspolitischen Frieden des Vdélkerbundes inne. Hin-
sichtlich Levinas ldsst sich ebenfalls von einem asymmetrischen Verhéltnis zwi-
schen Krieg und Frieden sprechen, einem Verhéltnis von Eschatologie und Onto-
logie. Zum einen lésst Levinas die Totalitét des Seins urspriinglich, aber eben
an-archisch anfangen: mit einer unbedingten Gastfreundschaft, mit einer trauma-
tischen Erfahrung des Anderen und mit einem unbedingten Tétungsverbot. Zum
anderen hat diese anarchische Urspriinglichkeit nichts mit einem Naturzustand
oder einer Natiirlichkeit bzw. mit einer Natur zu tun. Weder ist sie eine notwen-
dige Hypothese noch etwas historisch Vergangenes. Sie ist die immanente Un-
terbrechung einer Totalitdt des Seins. Das bedeutet, dass selbst noch die Feind-
schaft, der Mord und der Krieg das Antlitz des Anderen, das Tétungsverbot und
die unbedingte Gastfreundschaft voraussetzen. Derrida stellte hierzu fest: ,,Krieg
kann nur gegen ein Antlitz gefiihrt werden. Man kann nur da téten oder auch
sich verbieten zu tdten, wo die Epiphanie des Antlitzes sich ereignet hat, auch

wenn man sie verwirft, vergisst oder in der Allergie verleugnet.“®

62  Derrida 1999a, S. 116.
63  Kant 1993b, S. 213.
64 Levinas 1987, S. 21.
65 Levinas 1987, S. 21.
66 Derrida 1999a, S. 117f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 | Das Politische der Dekonstruktion

In dem Buch Totalitit und Unendlichkeit wies Levinas das Verhiltnis von
Krieg und Frieden in folgender Weise aus: ,,Vom Frieden kann es nur eine Es-
chatologie geben [...]. Das soll vor allem heiflen, daB3 der Friede keinen Platz hat
in der objektiven Geschichte, die der Krieg entdeckt, da3 er nicht etwa das Ende
des Krieges oder das Ende der Geschichte ist.*¢”

Auch wenn der Frieden keinen Platz findet, wenn er sich durch keine ver-
niinftigen, juristischen, politischen oder institutionelle Entscheidungen herbei-
fiihren lésst, auch wenn sich die unbedingte Gastfreundschaft, die Erfahrung von
Fremdheit und Unendlichkeit, all die moralischen Forderungen nicht objektiv re-
alisieren lassen, so legt sich die Eschatologie des messianischen Friedens in ei-
ner anarchischen Urspriinglichkeit iiber die Totalitdt der Kriege und Imperien,
iiber jeden Akt der Gewalt und iiber jede Immanenz und Totalitit von Sein. So-
gar eine verleugnete, vergessene, unbedachte und unverstandene Gastfreund-
schaft des Anderen zerbricht und 6ffnet die Totalitit des Seins. Mit all ihren
Kriegen, Imperien und den anderen Gewalttitigkeiten ereignet sich die Totalitét
des Seins in einer Raumlichkeit, in der das Subjekt Gast und Geisel, in der die
Subjektivitit von der Unendlichkeit besessen ist. Levinas schrieb: ,,Wir setzen
dem Objektivismus des Krieges eine Subjektivitit entgegen, die aus der eschato-
logischen Sicht hervorgegangen ist [...]. Das harte Gesetz des Krieges zerschellt
nicht an einem ohnméchtigen und vom Sein abgeschnittenen Subjektivismus,
sondern am Unendlichen, an dem was objektiver ist als die Objektivitt.«

Bezogen auf die Frage nach dem Politischen bedeutet die Offnung und die
Transzendenz der Totalitdt des Seins durch die Eschatologie des messianischen
Friedens, dass weder der Krieg noch die Beendigung des Krieges, die immer ein
Frieden der Imperien wire, das Politische bestimmen. Weder der Souverén noch
der souverdne Akt bzw. die Entscheidungen des Souveréns bestimmen das Poli-
tische. Weder ein Vernunftakt oder Vertragsschluss noch ein kommunikativer
Akt oder das Hineingeborensein in eine kulturelle, mentale, soziale oder existen-
zielle Gegebenheit bilden bei Levinas den Rahmen des Politischen. Levinas wies
alle Anspriiche eines ,,rein politische[n] Denken[s]“ zuriick, das den Frieden her-
stellen, reglementieren oder bestimmen mochte. Sofern ,,der Friede ein Begriff
% wie Levinas in einer Talmud-
Lesung betonte, so ist dieser messianische Friede einer, der das Politische jen-

ist, der das rein politische Denken {iibersteigt

67 Levinas 1987, S. 24.
68 Levinas 1987, S. 26f.
69 Levinas 1982, S. 228, zitiert nach Derrida 1999a, S. 111.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 97

seits des Politischen platziert: Die Eschatologie des messianischen Friedens er-
offnet eine ,,ganz neue Sicht der Politik*.™

70  Levinas 1996, S. 94.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25, A



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839447001 -

m 14.02.2026, 11:40:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot

DAS RECHT UND DIE PFLICHT

Blanchot betonte 1960 in einem Interview flir das Nachrichtenmagazin
L’Express — ein Interview, das damals nicht publiziert wurde —, dass er die Er-
kldrung {iber das Recht auf Ungehorsam im Algerienkrieg' als ein unpolitischer
Schriftsteller unterzeichnet hat und ,,nicht als engagierter Schriftsteller, nicht
einmal als ein in politischen Kdmpfen engagierter Biirger, sondern als ein nicht
politischer Schriftsteller, der sich veranlasst sah, zu Problemen Stellung zu neh-
men, die ihn wesentlich angehen®.?

In der Erkldrung, die anfangs 121 Schriftsteller und Schriftstellerinnen,
Kiinstler und Kiinstlerinnen sowie Hochschullehrer und Hochschullehrerinnen
unterschrieben, wurde auf ein Recht auf Ungehorsam hingewiesen: Ein Recht,
das allen Menschen die Moglichkeit einrdumt, den Kriegsdienst im Kolonial-
krieg Frankreichs gegen das algerische Volk zu verweigern. In der Erklarung
heiflt es zur Kriegssituation, in der sich Frankreich damals befand: ,,Der Algeri-
enkrieg ist weder ein Eroberungskrieg noch ein Krieg zur nationalen Verteidi-
gung, sondern er ist fast ginzlich zur Aktion einzig der Armee und einer Kaste
geworden, die sich einer Eroberung nachzugeben weigert, deren Sinn selbst die
zivile Regierung anzuerkennen bereit ist, indem sie dem allgemeinen Zusam-
menbruch der Kolonialreiche Rechnung trigt.

Wenn man hier einmal all die Fragen nach der Autorenschaft der Erklarung,
die Fragen zur historischen Situation des algerischen Befreiungskampfes gegen

1 Blanchot 2007a, S. 37ff. Am 6. September 1960 wurde das sogenannte Manifest der
121 in der Zeitschrift Vérité-Liberté unter dem Titel Déclaration sur le droit a
l'insoumission dans la guerre d'Algérie veroftentlicht. Zu den Frauen und Ménnern,
die die Erklarung unterzeichneten gehdrten u.a. Antelme, Beauvoir, Blanchot,
Boulez, Breton, Damisch, Duras, Lanzmann, Lefébvre, Leiris, Masson, Pontalis,
Robbe-Grillet, Sagan, Sarraute, Sartre, Simon, Vernant und Vidal-Naquet.

Blanchot 2007a, S. 47.
Blanchot 2007a, S. 38 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 | Das Politische der Dekonstruktion

die Kolonialmacht Frankreich und den damaligen innerfranzdsischen Verhiltnis-
sen zwischen der Regierung und der Armee beiseiteldsst, so stellt sich die Frage,
warum Blanchot gegeniiber der Interviewerin Chapsal darauf bestand, dass er die
Erklarung nicht als ein politisch engagierter Biirger oder als ein politischer
Schriftsteller unterschrieb? War der Akt der Unterzeichnung fiir Blanchot keine
politische Handlung, obwohl heute alles dafiirspricht, dass Blanchot zusammen
mit Mascolo und Schuster selbst die Erkldrung verfasste?* Betrachtete Blanchot
den Widerstand gegen den Kolonialkrieg Frankreichs womdoglich als einen unpo-
litischen Akt, der nicht einmal die Wesensziige einer Gegenpolitik, einer Anti-
Politik oder eines politischen Gegenentwurfs trug?

In der Erkliarung, die zur Kriegsdienstverweigerung wihrend des Algerien-
krieges aufrief, ist von einem Recht die Rede, das nicht mit einer Pflicht ver-
wechselt werden darf. Im Interview mit Chapsal erlduterte Blanchot den Unter-
schied zwischen Recht und Pflicht folgendermaBen: ,,Eine Verpflichtung ver-
weist auf eine innere Moral, von der sie gedeckt, garantiert und gerechtfertigt ist;
wenn es eine Pflicht gibt, muss man nur noch die Augen schlie3en und sie blind
befolgen; dann ist alles einfach. Das Recht verweist im Gegenteil nur auf sich
selbst, auf die Ausiibung der Freiheit, deren Ausdruck es ist; das Recht ist eine
freie Macht, fiir die jeder, fiir sich selbst, gegeniiber sich selbst, verantwortlich
ist, nichts ist schwerwiegender. Deshalb muss man sagen: Recht auf Ungehor-
sam.*®

Blanchot unterschied zwischen einer moralischen bzw. politischen Pflicht
und einem freien und unbedingten Recht. Wahrend die Pflicht einem gewissen
Automatismus folgt, bei dem das verpflichtete Subjekt sogar mit geschlossenen
Augen den Forderungen nachkommen kann, so ist der Mensch, der sein Recht
sucht und auf seinem Recht besteht, auf sich selbst verwiesen. In diesem Sinne
gibt es eine Einsamkeit des Menschen bzw. eine Einsamkeit des Schriftstellers,
auch die des Schriftstellers Blanchot.® Diese Beziehung des Menschen zum

4 Vgl. Blanchot 2007a, S. 40.
Blanchot 2007a, S. 48.

6 In der Schrift Die wesentliche Einsamkeit kam Blanchot auf die Aufgabe der
Schriftsteller und Schriftstellerinnen sowie deren Einsamkeit zu sprechen. Dort heifit
es: ,,Der Schriftsteller [...] opfert in sich das ihm eigene Sprechen, dies allerdings,
um dem Allgemeingiiltigen seine Stimme zu leihen [...]. Wenn das Schreiben die
Entdeckung des nicht zu Beendenden ist, dann {iberschreitet sich der Schriftsteller,
der in diesen Bereich eintritt, nicht auf das Allgemeingiiltige hin. Er geht nicht in
Richtung einer sichereren, schoneren, besser gerechtfertigten Welt, in der sich alles

nach der Klarheit des rechten Lichtes anordnen wiirde. Er entdeckt nicht die schone

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 101

Recht ist ungleich schwerwiegender, vielleicht auch beschwerlicher, als wenn
der Mensch in einer Pflicht stiinde und seiner Verpflichtung nachkéime, denn in
der Beziehung zum Recht verlduft nichts automatisch und geregelt. Weder die
mit der Pflicht verbundenen Forderungen, die von auBlen herangetragen werden,
noch das verinnerlichte Pflichtgefiihl geben an, wie sich der Mensch zu verhal-
ten hat, wenn er auf sein Recht bestehen mdchte. Gegeniiber dem Recht ist der
Mensch allein verantwortlich und auf sich selbst zuriickgeworfen.

Mit dieser Unterscheidung zwischen Pflicht und Recht differenzierte Blan-
chot nicht nur zwischen Gehorsam und Verantwortung, sondern unterschied
auch zwischen einer politisch-moralisch geregelten und einer singuldr zu ver-
antwortenden Handlung: Das Bestreiten der politischen Pflicht fillt in die
schwerwiegende Verantwortung des singuldren Menschen.

BLANCHOT UND BATAILLE

Uber Blanchots Biografie wurde bereits einiges zusammengetragen.” Dabei wur-
de nicht nur darauf aufmerksam gemacht, wie grol sein Einfluss auf seine Kol-
legen und Kolleginnen in der Philosophie und Literatur war, es wurde auch stets
auf seine Auseinandersetzungen mit dem Politischen hingewiesen. Zu diesen po-
litisch relevanten Aktivitdten und Positionierungen in Blanchots Leben gehorten
seine journalistischen Tétigkeiten in anti-deutschen, anti-nationalsozialistischen
und radikal-konservativen Zeitschriften und Zeitungen, das Verstecken der Ehe-
frau von Levinas und deren Tochter vor den Nationalsozialisten wéhrend der
deutschen Okkupation Frankreichs, seine Mitgliedschaft in der Résistance wie
auch sein Engagement gegen den Algerienkrieg und zur Zeit der 1968er Bewe-
gung.

Blanchots Beschéftigung mit Heidegger wurde nicht nur fiir Levinas, Nancy
und Derrida wegbereitend.® Auch wenn sich diese Beschiftigung mit Heidegger
eher am Neutralen, am Tod und am Anderen abarbeitete und weniger an Hei-

Sprache, die auf ehrbare Weise fiir alle spricht. Was in ihm spricht, ist jene Tatsa-
che, dass er auf die eine oder andere Weise nicht mehr er selbst ist, er ist schon nie-
mand mehr. Das Er, das sich anstelle des Ich setzt, das ist die Einsamkeit, dem
Schriftsteller die Kraft des Werkes widerfahrt. Blanchot 2010, S. 101 (Hervorhe-
bungen im Original).

7 Vgl. Hill 1997, S. 10ff. Vgl. ebenso Hill 1996, S. 1ff, insbesondere auch Coelen
2007.

8 Vgl. Gill 1996.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 | Das Politische der Dekonstruktion

deggers Analyse des Mitseins, so bleibt dennoch danach zu fragen, inwiefern
sich Blanchots Auseinandersetzung mit Heidegger auf dessen philosophische
Gedanken zum Politischen auswirkte? Abgesehen von Blanchots politischen In-
terventionen stellt das Buch Die uneingestehbare Gemeinschaft seine ausfiihr-
lichste schriftstellerische Auseinandersetzung mit dem Politischen dar. Wie
Blanchot jedoch selbst betonte,’ schloss der Text allerdings an eine Kritik
Nancys an Batailles Konzeption der Gemeinschaft an und stellt keine explizite
Auseinandersetzung mit Heideggers Mitsein und dessen Depolitisierung der Po-
liteia dar. Im ersten Abschnitt des Buches Die uneingestehbare Gemeinschaft
setzte sich Blanchot, wie schon Nancy ein halbes Jahr zuvor in dem Buch La
communauté désceuvrée [dt. Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirk-
licht],'"® mit Batailles politischen Konzeptionen und dessen Acéphale-
Gesellschaft auseinander. Im zweiten Teil des Buches beschiftigte sich Blanchot
hingegen mit Duras’ Buch Die Krankheit Tod."!

Batailles Untersuchungen zum Politischen, wie auch die Aktivititen der
Acéphale-Gesellschaft, haben sich zu Beginn des Zweiten Weltkriegs im Um-
kreis des Surrealismus und des franzosischen Antifaschismus, aber auch in be-
deutendem Ausmal unter Einfluss der Philosophie Nietzsches und Hegels sowie
durch die Rezeption der franzdsischen Ethnologie (Durkheim, Leiris, Mauss, Ri-

9 Vgl. Blanchot 2010, S. 13. Jedoch muss darauf hingewiesen werden, dass Blanchot
Teile des Buches schon vor der Veroffentlichung von Nancys Buch Von einer Ge-
meinschaft, die sich nicht verwirklicht zur Publikation in der Zeitschrift Le Nouveau
Commerce freigab. Dabei handelte es sich um die letzten Abschnitte des Buches, in
denen er sich mit Duras’ Erzéhlung Die Krankheit Tod beschiftigte. Auch wenn
Blanchot sein Buch Die uneingestehbare Gemeinschaft als eine Volte gegen Nancy
verstand, so war die Auseinandersetzung mit Duras’ Theaterstiick eigentlich eine
Erwiderung und ein Einwand zu den Darstellungen einer Beziehung zum Anderen,
die Levinas als eine Beziehung der Verantwortung beschrieb. Bei Blanchot ist die
Beziehung ein Desaster. Vgl. Nancy 2015b, S. 50, Hill 1997, S. 197ff und S. 266
und Blanchot 1983.

10 Nancy 2018. Eine erste deutschsprachige Ubersetzung der franzosischen Erstausga-
be des Buches La communauté désceuvrée (vgl. Nancy 1986) erschien 1988 unter
dem Titel Die undarstellbare Gemeinschaft (vgl. Nancy 1988). Im Jahr 2018 er-
schien eine Neuiibersetzung der erweiterten franzosischen Auflage aus dem Jahr
2004. Vgl. Nancy 2004.

11 Duras 2000.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 103

viére) entwickelt.!?

Gleichwohl Blanchot seine Auseinandersetzung mit Batailles
Konzept des Politischen nur skizzenhaft in seinem Buch dokumentierte, so wer-
den zumindest drei Dinge deutlich: 1. Blanchot teilte Batailles Kritik am traditi-
onellen Begriff des Politischen. Beide lehnten es ab, die Gemeinschaft als eine
beschrinkte Form der Gesellschaft® zu beschreiben. Nach Ansicht beider Auto-
ren, strebt die Gemeinschaft nach keiner ,,kommuniellen Verschmelzung*.!* Ba-
taille wies schon 1933/1934 in dem Aufsatz Die psychologische Struktur des Fa-
schismus auf eine unausloschbare und nicht zu assimilierende Heterogenitét des
Sozialen hin. In dem Aufsatz heif3t es: ,,Die Einheit, Prinzip der Homogenitdt, ist
nur tendenziell realisierbar [...].“!* — Die Heterogenitit innerhalb des Politischen
und des Staates hat zur Folge, dass der Souverén keine politischen Entscheidun-
gen treffen kann, um die Gemeinschaft zu einer Einheit bzw. zu einem Werk zu
versammeln, wovon nicht nur der Staatsrechtler Schmitt ausging. In Schmitts
Verfassungslehre heifit es zur Bildung einer politischen Einheit durch die souve-
rane Entscheidungsgewalt: ,,Eine solche Verfassung ist eine bewulite Entschei-
dung, welche die politische Einheit durch den Triger der verfassunggebenden
Gewalt fiir sich selber trifft und sich selber gibt.“!> Aus Batailles Analyse der
nicht zu assimilierenden Heterogenitidt des Sozialen schloss Blanchot, dass die
Heterogenitdt der Gemeinschaft eine Verschmelzung zu einem Werk verhin-
dert.' 2. Blanchot nahm Batailles Hinweis auf, dass es fiir jedes Wesen ein

,,Prinzip der Unvollstindigkeit*!’

gibt, von dem schon Sokrates, Platon und Aris-
toteles ausgingen. 3. In enger Beziehung zu Batailles Formulierung eines Prin-
zips des Ungeniigens und der Unvollstdndigkeit steht das Opfer, worauf Blan-

chot mit Nachdruck hinwies.'®

DAS PRINZIP DES UNGENUGENS

Im Gegensatz zur traditionellen Philosophie des Politischen, bestritt Bataille die
Moglichkeit einer beschrinkten Politik, deren Streben es ist, die Heterogenitét

12 Die Quellenlage und Rezeption zu Bataille und der Acéphale-Gesellschaft ist leider
recht sparlich. Vgl. Bischof 2010 und Moebius 2006.

13 Blanchot 2007b, S. 25.

14  Bataille 1978, S. 24 (Hervorhebungen im Original).

15 Schmitt 1993, S. 21.

16  Vgl. Blanchot 2007b, S. 25.

17  Blanchot 2007b, S. 16.

18 Vgl Blanchot 2007b, S. 31.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 | Das Politische der Dekonstruktion

des Sozialen aufzulésen und zum Verschwinden zu bringen: Diese Auseinander-
setzung mit der Politischen Philosophie fiihrte Bataille insbesondere mittels
Kojéves Hegel-Lektiire.”” Auch wenn das Ansinnen politischer Kréfte darauf ab-
zielt, entweder einzelne heterogene Elemente des Sozialen aus dem Politischen
auszuschlieBen (mittels Verbannung, Unterdriickung, Verleugnung bzw. Ver-
nichtung), oder eine Politik der Verschmelzung (mittels Assimilierung, Diszipli-
nierung, Integration oder Fusionierung) zu betreiben, so ist jede soziale Homo-
genitit im Prinzip ,.eine labile, durch Gewaltakte und iiberhaupt durch innere
Konflikte jederzeit storbare Form*.?° Der Staat kann die heterogenen Kriifte nur
auf Zeit in Schach halten, ganz im Sinne Hegels, der im Zusammenhang dieses
Problems vom ,,Pobel* sprach: Ein Pébel, der aus der Struktur der Anerkennung
heraus fillt und den Staat gefihrden kann.?' So heifit es in der Bataille-Lektiire
bei Blanchot: Eine ,,sjomogene Gesellschaft ist unfahig, in sich selbst einen Sinn
und Zweck des Handelns zu finden.*?

Bataille machte deutlich, dass die Politik souveriner Gewalt nur ein Element
unter anderen heterogenen Elementen innerhalb des Politischen bildet und hob
hervor: ,,Die einfache Tatsache der Herrschaft von Menschen iiber Menschen
impliziert die Heterogenitiit des Herren*.> Dem lésst sich hinzufiigen, dass die
Entwicklung der Souverénitit ein anderes Element als sie selbst, eine Anders-
heit, eben die Knechtschaft voraussetzt. Im Jahr 1955 nahm Bataille nochmals
seine Auseinandersetzung mit Hegel in der Untersuchung Hegel, der Tod und
das Opfer auf?*

Trotz der Unmoglichkeit einer beschrinkten Politik, trotz der heterogenen
Elemente des Sozialen, die eine politische Einheit unmdglich machen, stellte
Blanchot entlang der Schriften Batailles nochmals die Frage: ,,Ich frage noch-
mals fiir Bataille: weshalb Gemeinschafi? Die Antwort ist klar genug: Auf dem
Grunde jedes Wesen herrscht ein Prinzip des Ungeniigens |[...] (ein Prinzip der
Unvollstandigkeit). Merken wir uns: es ist ein Prinzip, das die Moglichkeit eines

Wesens beherrscht und regelt.«?

19 Vgl. Kojeve 1975.

20 Bataille 1978, S. 12.

21 Vgl hierzu insbesondere Ruda 2011, S. 65ft.

22 Bataille 1978, S. 23 (Hervorhebungen im Original).

23 Bataille 1978, S. 22 (Hervorhebungen im Original).

24 Die Untersuchung erschien zuerst in der Zeitschrift Deucalion. Vgl. hier die dt.
Ubersetzung: Bataille 2018a.

25  Blanchot 2007b, S. 16 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 105

Blanchot fiihrte die Frage nach der Gemeinschaft noch einmal auf das
Grundprinzip der Politischen Philosophie zuriick, das da lautet, dass der Mensch
sich selbst nicht genug ist. Dies war ein Prinzip, das in der antiken Staatszweck-
lehre (Sokrates, Platon, Aristoteles) diskutiert wurde, das aber ebenso in der
klassischen Vertragsdebatte (Hobbes, Spinoza, Rousseau, Kant) von Bedeutung
war und auch fiir die Kritiker und Kritikerinnen der Vertragstheorie seine Rele-
vanz besaf3. Blanchot wies allerdings mit Nachdruck darauf hin, dass Batailles
Wort vom ,,Prinzip des Ungeniigens® nichts mit einem Zustand des Mangels zu
tun hat, der nach einer sozialpolitischen Korrektur dringt, wovon die traditionel-
le Politische Philosophie ausgeht. Der unvollstdndige Mensch ist nicht zu ergén-
zen, weder durch die Ehe, durch Freundschaften, noch durch die Gesellschaft
und erst recht nicht durch politische Mafinahmen und Institutionen. Batailles
Prinzip des Ungeniigens geht nicht mit einer ,,Notwendigkeit der Vollstindig-
keit** einher. Blanchot hob hervor: ,,Das ungeniigende Wesen sucht sich nicht
mit einem anderen zu verbinden, um mit ihm zusammen eine ganzheitliche Sub-
stanz zu bilden. Das Bewusstsein des Ungeniigens geht aus der Infragestellung
seiner selbst hervor, die den anderen oder einen anderen braucht, um zustande zu
kommen.*?’

Ausgehend vom Grundprinzip des Ungeniigens, reformulierte Bataille die
Politische Philosophie der Gemeinschaft im Sinne einer nietzscheanischen Um-
wertung des Politischen. Das ungeniigende Wesen ist kein Wesen, das als Sub-
jekt die Anerkennung anderer Wesen sucht und seinen Horizont konsumistisch
erweitert, um in einer Gemeinschaft mit Anderen einen vollstindigen Zustand
anzustreben. Hingegen gehdrt in Batailles Uberlegung zum Prinzip der Unvoll-
standigkeit, dass stets andere Wesen da sind — die stets bei mir und mit mir sind
—, die die Substanz eines Wesens, aber ebenso den vollstindigen Zustand einer
Gemeinschaft bestreiten. Blanchot restimierte: ,,Das Wesen strebt nicht nach
Anerkennung, sondern nach Bestreitung: um zu existieren, begibt es sich zum
anderen, der es bestreitet und es manchmal negiert [...].

Die Neuinterpretation des politischen Grundprinzips besagt, dass das existie-
rende Wesen die Gemeinschaft anderer Wesen sucht, verlangt und braucht, um
von ihnen in der Existenz bestritten und angefochten zu werden. Das Wesen
strebt weder nach der Anerkennung anderer Wesen innerhalb der Gemeinschalft,
noch garantiert die Gemeinschaft die Anerkennung ihrer Individuen. Weder be-
finden sich die Wesen in einer Gemeinschaft, um Anerkennung zu suchen und

26  Blanchot 2007b, S. 16.
27  Blanchot 2007b, S. 16.
28  Blanchot 2007b, S. 17.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 | Das Politische der Dekonstruktion

um Andere anzuerkennen, noch wird die Gemeinschaft von ihren Individuen an-
erkannt. Mit der Umwertung des Politischen, mit dieser Neuinterpretation des
politischen Grundprinzips vom Ungeniigen, handelt es sich nun um eine Ge-
meinschaft, die kaum noch als eine Gemeinschaft zu bezeichnen ist. Oder wie
Blanchot Bataille zitierte: Sie ist ,,die Gemeinschaft derer, die keine Gemein-
schaft haben.“?

Die Anerkennung hatte bei Bataille im Rahmen der Frage nach der Gemein-
schaft, worauf Blanchot hinwies, keinerlei Bedeutung. Im Gegensatz dazu ist
diese Anerkennung innerhalb der Theorie des Gesellschaftsvertrags, sowie der
hegelschen Rechtstheorie und jener des Kommunitarismus von grofler Bedeu-
tung. So gehort zwar die Bestreitung der Existenz bei Bataille zum Grund eines
jeden Wesens, dennoch lésst sich dieses Ungeniigen nicht anerkennen. In Ba-
tailles Gemeinschaftsforderung geht es keinesfalls darum, dass sich das einzelne
Wesen als ein endliches und sterbliches Wesen erkennt und anerkennt, sich in
seiner Endlichkeit wahrnimmt und bejaht. Ebenso ging es Bataille nicht um die
gegenseitige Anerkennung der Menschen untereinander, hinsichtlich ihrer Rech-
te und ihrer Wiirde.

In einer anderen Hinsicht hat die Bestreitung auch nichts mit einer Feind-
schaft, nichts mit einem Kampf zwischen den Wesen, und einer Frage des Fein-
des zu tun, wie Schmitt diese Konstellation als die wesentlich politische heraus-
stellte. Die Totungsmdglichkeit durch den Feind formt nicht die Gestalt der poli-
tischen Gemeinschaft. Blanchot schrieb jedoch: ,,Nicht mein Verhéltnis zu mir
selber als endliches Wesen oder als BewulBtsein, dem Tod zu gehoren oder zum
Tode bestimmt zu sein, sondern meine Anwesenheit bei dem Anderen, der sich
im Sterben absentiert. Anwesend dem nahezubleiben, der sich im Sterben end-
giiltig entfernt, den Tod des Anderen auf mich zu nehmen als den einzigen Tod,
der mich angeht, das ist es, was mich auler mich bringt und was die einzige
Trennung ist, die mich in ihrer Unmoglichkeit dem Offenen einer Gemeinschaft

offnen konnte.«>°

DIE STELLVERTRETUNG

Unverkennbar arbeitete Blanchot jene Elemente aus Batailles Untersuchung zur
Gemeinschaft heraus, die an Levinas’ Philosophie der Ethik denken lassen; wo-
hingegen er Heideggers Sein zum Tode, und damit auch dessen Analyse vom

29  Blanchot 2007b, S. 47.
30 Blanchot 2007b, S. 21f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 107

Mitsein — ein Mitsein, das sich im Vorlauf zum Tod befindet —, von sich wies.
Ebenso beruht die Gemeinschaft, von der hier in Blanchots Bataille-Analyse die
Rede ist, weder auf Strukturen der Anerkennung, auf &sthetischen Prinzipien,
oder auf Beziehungen der Gleichheit. Stattdessen hob Blanchot zwei andere
Momente hervor, die eine Gemeinschaft ermdglichen, von der sich aber kaum
sagen ldsst, ob sie noch eine Gemeinschaft ist: 1. Die Anwesenheit bei einem
Sterbenden. 2. Den Tod eines Anderen zu sterben.

In beiden Beziehungsverhéltnissen, die hier angesprochen sind, geht es um
Trennungen und Abschiede, die die Beziehungen zwischen Menschen auflosen
und ins Offene des Todes gehen lassen. Blanchot schrieb: ,,Wenn aber die Be-
ziehung des Menschen zum Menschen aufhért, eine Beziehung des Gleichen
zum Gleichen zu sein, sondern den Anderen als einen Unbeugsamen einfiihrt,
der sich in seiner Gleichheit stets asymmetrisch zu dem verhilt, der ihn in Be-
tracht zieht, dann setzt sich eine ganz andere Art der Beziehung durch und er-
zwingt eine andere Gesellschaftsform, die man kaum noch wagen wird, Gemein-
schaft zu nennen.*!

Wihrend die Ethik bei Levinas durch ein asymmetrisches Verhéltnis zwi-
schen den Menschen bestimmt ist, da das Antlitz des Anderen den Menschen zur
Geisel nimmt, so stellte Blanchot in der Diskussion um Batailles Ausfiihrungen
zur Gemeinschaft den Tod des anderen Menschen heraus. Auch Derrida betonte
in seiner Blanchot-Analyse, dass die Freundschaft — und nicht nur die Freund-
schaft zwischen Blanchot und Bataille, sondern auch die Gastfreundschaft im

32 yoraussetzt.

weitesten Sinne — ,,die Erfahrung des Todes

Levinas wies darauf hin, dass Blanchots Arbeiten zur Literatur, Philosophie
und Ethik stets im starken Mafle einer kritischen Auseinandersetzung mit Hei-
degger entsprangen. Im Gegensatz zu Heidegger — der zumindest in den 1930er
bis hinein in die 1950er Jahre in seinen Schriften zur Kunst und zur Dichtung ei-
nen Werkbegriff entwickelte, mit dem er ein Lichten des Seins zu retten und
darzustellen versuchte —, fiihrten kritische Lektiiren zu Hegel, Marx und eben zu
Heidegger Blanchot zu einer Ablehnung des Werkbegriffs, in deren Folge er
vom Zerbrechen des Werks®® sprach. Aus der Erfahrung des Todes, im Uberle-
ben, das fast nichts bewahrt, lasst sich kein Werk, keine Vollstdndigkeit, gewin-
nen. Die Erfahrung des Todes ist jene Erfahrung, die nichts zu verstehen gibt

31 Blanchot 2007b, S. 12 (Hervorhebungen im Original).

32  Derrida 2011, S. 81.

33 Vgl. Blanchot 1991, S. 66. Ausfiihrlich wurde Blanchots Auseinandersetzung mit
Hegels und Heideggers Bestimmungen des (Kunst-)Werks von Hill dargestellt. Vgl.
Hill 1997, S. 103ff. Vgl. auch Davies 1996.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 | Das Politische der Dekonstruktion

und von der nichts vernommen werden kann. Die Erfahrung des Todes unter-
bricht jede Arbeit an einem Werk, bevor eine Vollstindigkeit und somit eine
Priasenz des Werks erreicht wére. Mithin ldsst jene Erfahrung weder ein Seiendes
noch ein Sein, aber auch keinen Entzug von Sein erscheinen. Sie ist eine Erfah-
rung von nichts: Eine Erfahrung, die nichts erfihrt. Eine Erfahrung ohne eine
Erfahrung.

Das, was die Gemeinschaft nun begriindet, ist nicht die gegenseitige Aner-
kennung der Sterblichkeit, ob nun als Herr oder Knecht. Sie ist auch nicht das
Produkt eines kommunikativen Aktes, der per Vertragsschluss Rechte einrdumt
und Rechte einschrinkt, wie sie auch nicht aus der Tatsache resultiert, ein ge-
meinsames Schicksal miteinander zu teilen, z.B. den Tod und die Sterblichkeit.
Die Gemeinschaft, die Blanchot mit Batailles Hilfe zu denken versuchte, ist auch
weit vom Mitsein, das Heidegger als ein notwendiges und schicksalhaftes Zu-
sammensein menschlichen Daseins beschrieb, entfernt und sollte nicht damit
verwechselt werden. Denn im Gegensatz zu Blanchot und Bataille, sah Heideg-
ger das menschliche Zusammensein unter dem Zwang stehend, angesichts der
Selbstverbergung des Seins, sich zu einem Staat zusammenzuschlieBen. In der
Rektoratsrede spitzte Heidegger diese staatstragende und staatsorientierte Analy-
se des Mitseins in folgender Weise zu: ,,Die Fragwiirdigkeit des Seins iiberhaupt
zwingt dem Volk Arbeit und Kampf ab und zwingt es in seinen Staat, dem die
Berufe zugehdren. 3

Batailles Gemeinschaftsforderung verabschiedete sich von all den damals
bestehenden Staats-, Vertrags- und Souverénititstheorien. Blanchot hob dabei
hervor, dass die Gemeinschaft keine Gemeinschaft ist, die von Gottern, Gesetz-
gebern oder Helden gestiftet wird. Auch wenn die Geburt und der Tod jene Er-
eignisse sind, die fiir eine Gemeinschaft bestimmend sind, so sind es nicht der
eigene kommende Tod oder der Tod eines anderen Menschen, die dabei relevant
sind. Das, was die Gemeinschaft ausmacht, ist der Moment, ,,der Néchste des
Sterbenden zu sein®.>> Blanchot notierte: ,,Wozu dient sie [die Gemeinschaft;
Anm.d.V.]? Zu nichts, wenn nicht dazu, den Dienst am Anderen bis in den Tod
hinein gegenwiértig zu halten, damit der Andere nicht einsam zugrunde geht,
sondern sich dabei vertreten findet, wie er gleichzeitig einem Anderen diese
Stellvertretung gewéhrt, die ihm zuteil geworden ist. Die Stellvertretung im

Sterben ist das, was die Kommunion ersetzt.**

34  Heidegger 1983a, S. 16.
35 Blanchot 2007b, S. 23.
36  Blanchot 2007b, S. 25.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 109

Die Gemeinschaft ist kein Ort der Souverénitét oder souverdner Handlungen
und Entscheidungen. Bataille brach mit den iiberlieferten Souverénitétstheorien,
von Platon iiber Machiavelli und Hobbes bis hin zu Schmitt. In der ausfiihrlichen
Studie zu Batailles Acéphale-Gesellschaft betonte auch Bischof: ,,Acéphale
bricht insofern offen mit der tradierten Souverinitétstheorie, als er die Gotter-
ddmmerung und den Konigsmord emphatisiert. Wer annahm, Bataille habe da-
mals nur einen negativen Begriff von Souverdnitit besessen, sieht sich eines
Besseren belehrt, denn es ging ihm schon in der Zeit von Acéphale nicht mehr
nur um eine beschriankte Souverdnitit, wie es die militarische, die nationalisti-
sche, die volkische und selbst noch die religidse sind, vielmehr hat er im Mythos
von Acéphale ein neues Gesellschaftsmodell skizziert, das aus der Aufhebung
der Prinzipien des Nationalstaates erst hervorgeht.*’

Blanchot stellte Batailles Anliegen heraus, eine vollig andere Gesellschaft zu
entwerfen, einen neuen Mythos von Gemeinschaft zu schaffen, indem er Le-
vinas’ Begriff der ,,Stellvertretung*®
ein Verhiltnis zwischen den Menschen angesprochen, das in prinzipieller Weise
— wie keine andere Beziehung — jeden einzelnen Menschen in Frage stellt. Zur
Stellvertretung heif3t es bei Levinas: ,,.Der Gedanke der Stellvertretung bedeutet,

dal} ich mich an die Stelle des Anderen setze, daf} sich aber niemand als Ich an
<39

aufgriff. Denn mit der Stellvertretung ist

meine Stelle setzen kann.

Wenn man bereit ist, Blanchots Kommentar zu Batailles Gemeinschaftsfor-
derung zu folgen, so entspricht der Gedanke der Stellvertretung dem Prinzip des
Ungentigens. Die Idee der Stellvertretung geht davon aus, dass jeder einzelne
Mensch grundsétzlich von anderen Menschen — zumindest von seinem néchsten
Menschen, dessen Gemeinschaft er braucht —, in seiner Souverénitit in Abrede
gestellt und bestritten wird. Damit Gemeinschaft entsteht, muss das Ich auBler
sich geraten, sich verausgaben und sich verlieren. Oder wie Levinas auch formu-
lierte: ,,Das Ich wird verfolgt und ist im Prinzip verantwortlich fiir die Verfol-
gung, die es erleidet.*“?

So wie der ungeniigende Mensch, den Bataille beschrieb, die Nihe der ande-
ren Menschen sucht, um von diesen in seiner Existenz als souverdnes Wesen be-
stritten zu werden, so wies Blanchot darauf hin, dass auch dem Menschen, den
Levinas als Stellvertreter beschrieb, die Verantwortung fiir den anderen Men-
schen nicht als etwas Zufilliges oder AuBerliches zustoBt. Bei Levinas heiBit es:

37  Bischof 2010, S. 106 (Hervorhebungen im Original).
38 Levinas 1992b, S. 219ff.

39  Levinas 1985, S. 105 (Hervorhebungen im Original).
40 Levinas 1985, S. 105.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 | Das Politische der Dekonstruktion

,Die Verantwortung fiir die Anderen, die kein Unfall ist, der einem Subjekt zu-
stoft, sondern die in ihm dem Sein vorausgeht, hat nicht auf die Freiheit gewar-
tet, in der ein Engagement fiir die Anderen hétte eingegangen werden konnen.
Ich habe nichts getan und bin doch schon immer betroffen gewesen: verfolgt
[...]- Die Verantwortung in der Besessenheit ist eine Verantwortung des Ich fiir
das, was das Ich nicht gewollt hat, das heiBt fiir die Anderen.*!

Nichts kann den Menschen mehr in Frage stellen und damit seine Verantwor-
tung erzwingen, ihn aufler sich geraten lassen und in seine Verantwortung plat-
zieren, wie die Ndhe zu Sterbenden. Dass Bataille das Prinzip des Ungeniigens
mit der Anwesenheit bei einem Sterbenden bzw. mit dem Tod eines Anderen in
Bezichung setzte, belegte Blanchot mit einem Zitat aus Batailles Schriften:
»Sieht er seinesgleichen sterben, so kann ein Lebender nur aufier sich weiterle-
ben. 4
Die Nihe des Sterbenden ldsst den Uberlebenden in seiner Ekstase (Wahn,
Trauer, Leid, Besessenheit, Lachen, Freude usw.) zuriick, als einen Uberleben-
den, der weder bei sich ist, noch beim Anderen verweilt. Und dennoch findet der
Lebende einzig in dieser Ekstase eine Gemeinschaft, die er mit dem Sterbenden
teilt: eine Gemeinschaft sich trennender Wesen. Nach Bataille entspringt die
Bindung der Gemeinschaft aus dem Moment ihrer Aufldsung, und nicht aus der
Angst der Individuen vor dem Sterben: keinesfalls braucht die Gemeinschaft die
Totung oder den Tod des Anderen.

DER TOD DES SOUVERANS

Da Bataille mit seiner Gemeinschaftsforderung weder an eine tradierte Souveré-
nitétslehre ankniipfte, noch eine Gegenlehre beschrinkter Politik nach den Mus-
tern des Staates entwarf, musste er nochmals auf den mythischen Grund des Po-
litischen zuriickkehren, aus dem die politische Souverédnitit, und mit ihr der
Souverén hervorgingen und von dem traditionelle Theorien des Politischen aus-
gehen. So wandte sich Bataille dem Opfer zu, das die Gemeinschaft, aber auch
die Souverénitit braucht, um sich zu griinden und zu konstituieren, um sich als
eine politische Institution einzurichten. Hier am Ursprung der Souverdnitit wie
auch am Ursprung der Gemeinschaft setzte Bataille, geschult an der Philosophie

41 Levinas 1992b, S. 253 (Hervorhebungen im Original).

42  Bataille zitiert nach Blanchot 2007b, S. 22 (Hervorhebungen im Original). Im Origi-
nal heifit es: ,,S’il voit son semblable mourir, un vivant ne peut plus subsister que
hors de soi.“ Bataille 1976, S. 245 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 111

Nietzsches’, seine Umwertung des Souveréns an: durch die Entfesselung des Op-
fers, den Tod Gottes, die Zerschlagung der Souverénitit, das Kdpfen des Souve-
rans. In diesem Sinne formulierte Bataille 1937 die erste der Propositions sur la
mort de Dieu [Thesen iiber den Tod Gottes]: ,,Acéphale driickt auf mythologi-
sche Weise die der Zerstérung geweihte Souverinitit aus, den Tod Gottes.**3

Das Bild des Acéphale zeigt einen kopflosen Mann, mit einem Totenkopf an
der Stelle des Geschlechts, auf seinem Bauch ein Labyrinth, in der einen Hand
einen Dolch und in der anderen Hand ein flammendes Herz. Diese kopflose,
gleichsam mythische Figur zeichnete Masson im Jahr 1936 nach einer Idee Ba-
tailles fiir ein Zeitschriftenprojekt.** Mit dem Namen Acéphale wurde einerseits
eben jene Zeitschrift benannt, die von Bataille, Masson und Klossowski ins Le-
ben gerufen wurde, andererseits trug die von Bataille schon am 21. Januar 1936,
am Jahrestag der Enthauptung von Louis XVI., gegriindete Geheimgesellschaft
den gleichen Namen.

Diese quasi urspriingliche Gestalt des kopflosen Acéphale zeigt die hochste
Souverénitit in ihrer Enthauptung, und somit auch die Kopflosigkeit jeglicher
Souverénitit. Das entflammte Herz, der Dolch und das Labyrinth betonen den
Exzess und den Wahnsinn, denen sich der enthauptete Souverdn preisgibt. Blan-
chot schrieb erlduternd: ,,Die Beraubung des Kopfes schloB also nicht nur den
Primat dessen aus, was der Kopf symbolisierte: des Befehlshabers, der verniinf-
tigen Vernunft, des Kalkiils, des MaBles und der Macht, einschlieBlich der Macht
des Symbolischen, sondern den Ausschluf} selber, verstanden als iiberlegter und
souverdner Akt, der die Oberhoheit in der Form ihres Niedergangs restauriert
hiitte.«4

Wie schon Blanchot erwihnte, war das Opfer fiir Bataille ein zwingender
Begriff. Jedoch stand das Opfer fiir Bataille weder im Zusammenhang einer
Selbsttotung,*® noch in Bezug zu gewaltsamen Exessen und Tétungen anderer
Wesen durch einen Souverdn, dem als Gesetzgeber innerhalb der traditionellen

43 Bataille 1937, S. 20 (Hervorhebungen im Original). Vgl. Bischof 2010, S. 81.

44  Vgl. Bischof 2010, S. 45.

45  Blanchot 2007b, S. 33.

46  Es sei hier auf das sich hartnéickig haltende Geriicht hingewiesen, dass sich Bataille
selbst angeblich wihrend eines Treffens der Acéphale-Gesellschaft enthaupten las-
sen wollte. Bischof wies in ihrem Buch zur Acéphale-Gesellschaft auf die diirftigen
Indizien beziiglich des Gerilichts hin, sammelte eine Vielzahl von Hinweisen und
Dokumenten zu den Zerwiirfnissen und Intrigen innerhalb der Gesellschaft und
machte vor allem klar, dass Batailles Begriff des Opfers nichts mit einer Totung zu
tun hat. Vgl. Bischof 2010, S. 125ff.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 | Das Politische der Dekonstruktion

Politischen Philosophie das Privileg zuerkannt ist, ob akut oder virtuell, ob in
Friedenszeiten oder wahrend des Krieges, liber Leben und Tod zu richten. So
verstanden, kann Batailles Begriff des Opfers nicht mehr einer Theorie be-
schrinkter Politik dienen. Vor allem war der Begriff des Opfers nunmehr der po-
litischen Souverénitit aus der Hand geschlagen. In der Tradition einer abendlén-
dischen Theorie des Politischen hing das Schicksal des Opfers von einer souve-
rdnen Entscheidung ab, die zwischen Freund und Feind unterscheidet, den Feind

t.4” Blanchot verwies

aus der Gemeinschaft verbannt und ihn zur Totung freigib
in seinem Bataille-Kommentar in diesem Zusammenhang auf eine Textstelle in
Batailles Buch Theorie der Religion, in der es heif3t: ,,Opfern heif3t nicht tdten,
sondern preisgeben und geben.**?

Bataille hat das Opfer wie den Exzess und die Uberschreitung in den ver-
schiedensten Bereichen untersucht, u.a. im Religidsen, in der Erotik, in der Lite-
ratur, in der Kunst und im Politischen. Hier, in Blanchots Uberlegungen zur Ge-
meinschaft, wird im engen Sinne auf den sozialen Exzess verwiesen, auf einen
Menschen, der aufSer sich ist, der sich preisgibt und sich fiir Andere verausgabt.
Das bedeutet aber auch, dass es Bataille wie Blanchot um die Ekstase im Sinne
einer Verneinung selbststdndiger und isolierter Wesen ging. So geriet die Kom-
munikation des Menschen bei Blanchot zu einer Erfahrung, die nichts gewinnt —
weder Informationen noch Wissen —, die sich aber radikal verausgabt. Eine Er-
fahrung, die nichts manifestiert, weder ein Erfahrbares noch ihren eigenen Vor-
gang. Blanchot schrieb: ,,Nun ist die Basis der Kommunikation nicht notwendig
das Sprechen und nicht einmal das Schweigen, das sein Grund und seine Inter-
punktion ist, sondern das Dem-Tode-Ausgesetztsein, nicht mehr das meine, son-
dern das des Anderen, dessen lebendige und allernichste Anwesenheit bereits
die ewige und unertrdgliche Abwesenheit ist, die keine Trauerarbeit vermin-
dert.«

In dieser basalen Erfahrung von Kommunikation taucht der Mensch aufer
sich auf, als ein Wesen, das fiir Andere und bei Anderen da ist: Als Mensch ist er
der Stellvertreter der Anderen. Ein Stellvertreter, der nicht an und fiir sich selbst
da ist. Als ein Ersatz ist er weder er selbst noch etwas Anderes. Er verweilt bei
den Sterbenden und ist fiir sie da, deren Abschiednehmen zugleich bindet wie

47  Mit unterschiedlichen Konsequenzen bezogen sich Derrida und Agamben auf Theo-
reme des politischen Dezisionismus. Vgl. Agamben 2002, S. 151. Ebenso vgl. Der-
rida 2000a, S. 158ff.

48 Bataille 1997a, S. 43, zitiert nach Blanchot 2007b, S. 31. Vgl. hierzu auch Hill 1997,
S.202.

49  Blanchot 2007b, S. 48 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 113

entbindet. Diese Hingabe ist die grenzenlose Preisgabe, der sich jedes Subjekt,
jede Souverdnitit, jedes Ich ausgesetzt sieht. Diese Preisgabe ist das Opfer, das
allererst eine Gemeinschatft stiftet.

Ohne ein Opfer wird es keine Gemeinschaft geben. Nur das Opfer kann die
Gemeinschaft, die unbeschriankte Gemeinschaft, stiften. Zugleich ist jenes Opfer,
das diese Gemeinschaft stiftet, ein Opfer, das die Gemeinschaft auflost. Als Op-
fer geraten die Subjekte derart auler sich, dass sie zwar die Gemeinschaft stiften,
zugleich verfliichtigen sich die Subjekte der Gemeinschaft in ihrer Preisgabe.
Das AuBer-Sich der Subjekte ist deren Abschiednehmen. Blanchot schrieb: ,,Die
Gabe oder die Preisgabe ist so beschaffen, daf} letzten Endes nichts mehr zu ge-
ben oder preiszugeben ist [...].**°

Im Opfer wie in der Gabe herrscht eine kontradiktorische Ambiguitdt. Im
Hergeben und Preisgeben, das noch im Geben jenes hergibt, was es nicht hat, ist
der Exzess des Gebens jene leere Geste des Gebens, die nichts zu geben weil3. In
der Gabe gibt es die Ausloschung des Gebens. Abgabe, Ausgabe, Aufgabe.
Letztlich ist die Bindung der Gemeinschaft der Abschied, die Aufldsung des
Gemeinsamen, das Beiwohnen bei der Entbindung des Verbindlichen. Das, was
die Beziehungen kniipft, ist zugleich jenes, was die Beziechungen zersetzt. In die-
sem Sinne wies Blanchot auf Batailles Geheimnis der Gemeinschaft hin: ,,Die
Abwesenheit von Gemeinschaft ist nicht das Scheitern der Gemeinschaft: sie ge-
hort zu ihr als ihr extremes Moment oder als Priifung, die sie ihrem notwendigen
Verschwinden aussetzt.*>!

Fiir Bataille war Acéphale jenes Experiment, das an dem Geheimnis der Ge-
meinschaft arbeitete, am Geheimnis ihres Verschwindens.

HEGEL, KOJEVE UND BATAILLE

Bataille besuchte zwischen 1933 und 1939 die Vorlesungen von Kojéve, in de-
nen die Kategorie der Negativitit in Hegels Phdnomenologie des Geistes her-
ausgearbeitet wurde. Der Schwerpunkt der Aufmerksamkeit lag auf den Begriff-
lichkeiten des Begehrens, der Negation und des Todes. In der existenzialisti-
schen Auslegung Kojéves wurde das Tun des Menschen als Negativitét verstan-
den. Kojéve hob hervor: ,[D]ie negierende Tétigkeit ist nicht blof destruktiv.
Denn wenn die aus der Begierde geborene Tat zum Zwecke der Befriedigung ei-

50 Blanchot 2007b, S. 32.
51  Blanchot 2007b, S. 32.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 | Das Politische der Dekonstruktion

ne objektive Wirklichkeit zerstort, schafft sie doch an deren Stelle eine subjekti-
ve Wirklichkeit.**?

Der Mensch negiert durch sein Handeln die natiirliche Gegebenheit, der er
gegentiibertritt. Er verdndert sie, durch seine Kémpfe und mittels der Arbeit.
Durch Zerstérungen, Modellierungen und Aneignungen wird die Natur zu seiner
objektiven Wirklichkeit. Letztlich muss der Mensch, so Hegel, seine eigene Na-
tur negieren, um Mensch zu werden: Das heifit, um Mensch zu werden, muss der
Mensch das Tier in sich toten. Kojeve verwies auf Bemerkungen Hegels in sei-
nen Jenaer Schriften: ,,Die menschliche Wirklichkeit ist also letztlich die Wirk-
lichkeit des Todes: der Mensch ist nicht nur sterblich, sondern ist die Verkdrpe-
rung des Todes; er ist sein eigener Tod. Und im Gegensatz zum natiirlichen, rein
biologischen Tod ist der Tod, der der Mensch ist, ein gewaltsamer, zugleich be-
wusster und freiwilliger Tod. Der menschliche Tod, der Tod des Menschen, und
folglich seine ganze wahrhaft menschliche Existenz sind daher, wenn man so
will ein Selbstmord.*

In der Vorrede der Phinomenologie des Geistes notierte Hegel sodann auch,
dass es der Mensch ist, der das Tote festhilt, das Tote nicht scheut und letztlich
am Toten verweilt.>* Das, was den Menschen auszeichnet, ist demnach, dass der
Mensch die Negation ist, die negierend am Negierten verweilt. Nur dieses Ver-
harren des Menschen, der weder der Negation, noch der Vernichtung seiner ei-
genen Natur ausweicht, ldsst ihn ein freies Individuum werden, das somit eine
Geschichte besitzt. Sie ist eine Geschichte der Negation und der Zeitlichkeit, und
eben auch eine Geschichte der Vernichtung und des Sterbens. Nur diese Haltung
dem Tod gegeniiber, die der Mensch einnimmt, kennzeichnet das menschliche
Sein. Fiir die Freiheit und Vollkommenheit des Menschen ist kein transzenden-
tes, jenseitiges Ereignis oder Sein bestimmend. Fiir Hegel ist es die Haltung des
Menschen zum Tod, die seine Existenz und sein geistiges Wesen ausmacht. Viel
spater wird Heidegger von einem Mitsein sprechen, das im Sturm standzuhalten
hat, nah dem Abgrund. Kojéve war von der Bedeutung der heideggerschen Ana-
lyse des Vorlaufs zum Tod fiir seine Hegel-Interpretation iiberzeugt.*

Zum zentralen Element dieser Negativitit, die der Mensch bei Hegel dar-
stellt, wurde in Kojéves Auslegung jedoch das von Hegel in der Phdnomenolo-
gie des Geistes erwdhnte Verhéltnis zwischen Herr und Knecht. Den sozialpoliti-
schen Effekt, den die negierende Tatigkeit des Menschen erzeugt, fasste Kojéve

52 Kojeve 1975, S. 21.

53 Kojeve 1975, S. 262 (Hervorhebungen im Original).
54 Vgl. Hegel 1983, S. 36.

55  Vgl. Bischof 2010, S. 267.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 115

in einen historischen Entwicklungsbogen zusammen: ,,Der Mensch wurde gebo-
ren und die Geschichte begann mit dem ersten Kampf, der mit dem Auftauchen
eines Herm und eines Knechtes endete. Das heif3it, da3 der Mensch urspriinglich
immer entweder Herr oder Knecht ist; und es gibt keinen wirklichen Menschen,
wo es nicht einen Herrn und einen Knecht gibt. (Zumindest muf3 man zu zweien
sein, um menschlich sein zu kdnnen.) >

Der Mensch ist nur Mensch, sofern er sich anderen Menschen aufdrangt, um
sich von ihnen anerkennen zu lassen. Auf der Suche nach Anerkennung zwingt
er letztlich anderen Menschen gewaltsame Auseinandersetzungen auf, aus denen
sich eine sozial-politische Konstellation ergibt, die die Beteiligten entweder zu
Herren oder Knechten macht. Diese Konstellation zwingt jeden einzelnen Men-
schen, sich in der Unterscheidung zwischen Herr und Knecht zu verorten. Dieses
Opfer miissen die Menschen bringen, um etwas Gemeinsames hervorzubringen.
Entweder ist der Mensch im Kampf verwickelt, riskiert sein Leben und wird aus
dem Kampf als Souverén hervorgehen, sofern er nicht getdtet wird. Oder er gibt
den Kampf auf, riskiert nicht sein Leben, und wird zum Knecht des Herrn. In
diesem Fall wird der Mensch als Knecht seinen Tod aufschieben und so sein
Sterben verzogern.

Kojeve wies allerdings auf eine eklatante Falle hin, in die sich der Mensch
begibt, sobald er sein Leben riskiert, um im Kampf mit Anderen seine Anerken-
nung als Mensch zu finden. Die einzige Anerkennung, die der Mensch im
Kampf erfahrt und im Hochstfall erfahren kann, ist die Anerkennung durch
Knechte, Verlierer, Unterlegene und Tote, vorausgesetzt dass diese trotz Unter-
legenheit und Gehorsam iiberhaupt eine Anerkennung leisten kénnen und nicht
als Leichen und Kadaver hinterlassen werden. Um aber Mensch zu sein, miisste
sich der Mensch von anderen Menschen, die frei in ihren Handlungen sind, an-
erkennen lassen, und nicht von Knechten und dergleichen. So schloss Kojeve:
,,Kurz, dem Herrn gelingt es nie, sein Ziel zu realisieren, das Ziel, fiir das er sein
eigenes Leben einsetzt. Der Herr kann nur in dem Tod und durch den Tod — sei-
nen Tod oder den Tod seines Gegners — befriedigt werden. Doch man kann nicht
vollig befriedigt werden durch das, was in dem Tod und durch den Tod ist. Denn
der Tod ist nicht, der Tote ist nicht. Und was ist, was lebt, das ist nur ein Knecht.
[...] die Herrschatft ist eine existentielle Sackgasse.**’

Auch wenn sich Bataille intensiv mit Hegel und Kojéves Hegel-Interpre-
tation auseinandersetzte, so positionierte sich er ,,mit seiner Neufassung der

56  Kojeve 1975, S. 61 (Hervorhebungen im Original).
57 Kojeve 1975, S. 64 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116 | Das Politische der Dekonstruktion

Negativitit“®

in Widerspruch zu ihnen. Am 5. Februar 1938 hielt Bataille einen
Vortag zur sozialen Struktur’® am Collége de Sociologie in Paris und fiihrte aus,
dass Hegel den Geist als im Wesentlichen homogen darstellte, wobei jedoch
neuere Arbeiten der Psychoanalyse, der Soziologie und der Ethnologie ihn ande-
re Schliisse ziehen lieen. Wie schon in dem Aufsatz Die psychologische Struk-
tur des Faschismus aus den Jahren 1933/1934, stellte Bataille im Vortrag die
Bedeutung der Heterogenitit des Geistes wie auch die des Sozialen heraus: Mit
der Konsequenz, dass die Negativitit, von der Bataille sprach, eine andere Nega-
tivitdt war und nicht der Negativitét entsprach, von der Hegel bzw. Kojéve aus-
gingen.

Bereits einige Monate zuvor, am 4. Dezember 1937, hielt Kojéve ebenfalls
am College de Sociologie einen Vortrag zu Hegels Begriffen, zum Ende der Ge-
schichte und zur Bedeutung der historischen Gestalt Napoleons bei Hegel.** Ba-
taille reagierte auf Kojeves Vortrag mit einem Brief an X., der mit einer Hegel-
Vorlesung beauftragt ist,%" in dem er explizit auf seine von Hegel und Kojéve
abweichende Vorstellung der Kategorie Negativitét einging. Bei Bischof heifit es
hierzu: ,,Bataille wirft in seinem Brief die entscheidende Frage auf, was aus der
Negativitdt wird, wenn die Geschichte abgeschlossen und das absolute Wissen
erreicht ist. Verschwindet sie einfach? Oder besteht sie weiterhin als eine négati-
vité sans emploi, als Negativitdt ohne Verwendung, das heil3t: als arbeitslose Ne-
gativitit, die allmidhlich auch ihre Vertreter, die Intellektuellen, zu Arbeitslosen
macht? Er selbst ldsst keinen Zweifel daran, fiir welche Moglichkeit er pladiert.
Eine Negativitit, die als Bedingung der menschlichen Existenz erkannt worden
ist, kann nicht einfach verschwinden, wenn die Geschichte an ihr Ende gelangt
ist, es sei denn dieses Ende wire auch das des Menschen. ¢

Die Frage, die Bataille mit der Negativitit aufwarf — eine Negativitit, die am
Ende der Geschichte nicht verschwinden kann —, ist die folgende: Gibt es eine
Negativitdt, die weder zu den dialektischen Prozessen der Arbeit, noch des
Kampfes gehort, eine Negativitit, die sich nicht in das hegelsche System einfas-
sen ldsst? Dabei war eine Negativitit gemeint, die dem hegelschen Diskurs ent-
kommt, sich nicht ins Sein setzen kann, aber dennoch Bataille vor das Problem
ihrer Darstellung stellte. Bataille versuchte diese ,,arbeitslose und keiner Souve-
ranitdt unterstellte Negativitit in der Erotik, im Lachen, in den Tridnen ausfindig

58  Vgl. Bischof 2010, S. 263ff, insbesondere S. 271.

59  Vgl. Bataille 2012c, S. 130ff.

60 Vgl Kojéve 2012, S. 63ff.

61 Vgl. Bataille 2012a, S. 75ff.

62  Bischof 2010, S. 275 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 117

zu machen.®® Dabei ging es ihm um eine Negativitit, die nicht befriedigt und
nicht erfiillt, sondern das Subjekt zerriittet, in Ekstase treibt und zersetzt. In die-
sem Sinne ist die Negativitdt bei Bataille als eine zu verstehen, die keine Hand-
lung des Menschen, also keine eines handelnden Subjekts ist. Sie ist nicht anzu-
wenden und zu benutzen, sie ist nichts Hervorbringendes, nichts Intendierendes.
Sie untersteht keinem ,,Impuls des Handelns*.%

1955 kam Bataille in seinem Aufsatz Hegel, la mort et le sacrifice wieder auf
jene Fragen zuriick, die sich aus der Auseinandersetzung mit der Negativitit und
der Dialektik von Herr und Knecht bei Hegel ergaben. Seine Untersuchung er-
offnete er mit einem Zitat aus den Jenaer Systementwiirfen, aus einem Abschnitt,
dem der Herausgeber Horstmann den Titel Der Geist nach seinem Begriffe gab.
In diesem Zitat beschrieb Hegel den dunklen Charakter der Menschheit: ,,Der
Mensch ist diese Nacht, dies leere Nichts, das alles in ihrer Einfachheit enthalt —
ein Reichtum unendlich vieler Vorstellungen, Bilder, deren keines ihm gerade
einfallt —, oder die nicht als gegenwairtige sind. Dies ist die Nacht, das Innere der
Natur, das hier existiert — reines Selbst, — in phantasmagorischen Vorstellungen
ist es rings um Nacht, hier schie3t dann ein blutig Kopf, — dort eine andere weille
Gestalt plotzlich hervor und, verschwinden ebenso — Diese Nacht erblickt man,
wenn man dem Menschen ins Auge blickt — in eine Nacht hinein, die furchtbar
wird, — es hiingt die Nacht der Welt hier einem entgegen.

In dieser Untersuchung aus seiner Zeit in Jena, in der sich Hegel in Anspie-
lung auf Fichte und Schelling mit der Anschauung von Dingen im Raum be-
schéftigte und sich einen frithen Begriff vom Geist machte, beschrieb er den
Menschen selbst als jene Nacht, als jene dunkle Seite der Negativitit, die sich
der Natur entgegensetzt. In dieser Entgegensetzung und Widersetzung werden
die Dinge der Natur zu Bildern der menschlichen Anschauung. Mit der Negation
der Natur tauchen die Bilder auf, um wieder zu verschwinden, um nichts weiter
als dieses Verschwinden zu sein. Dennoch beldsst es Hegel nicht beim Ver-
schwinden der Bilder. Im Gegenteil, die Bewegung der Negativitdt wird vom
Menschen nach aufien in die Natur projiziert und setzt sich als ein schopferisches
Tun durch. Aus der Negativitdt im Inneren des Menschen, die die Bilder zum
Verschwinden reiht, ergeben sich zum einen die Poesie, zum anderen eine Hand-
lung, die sich als ein Kampf, aber auch als Arbeit ausagiert.

Wihrend fiir Hegel der Tod eine Manifestation der Negativitit darstellte, von
der sich der Geist nicht abwendet — der Romantik warf er vor, dass ihr Blick

63 Vgl. Bataille 2012b, S. 112ff.
64  Bischof 2010, S. 276.
65 Hegel 1987, S. 172.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 | Das Politische der Dekonstruktion

nicht am Tod verweilt —, so widersprach ihm Bataille an diesem Punkt und hielt
Hegel entgegen, dass der Tod in Wahrheit nichts offenbart. Er schrieb: ,,Die pri-
vilegierte Manifestation der Negativitét ist der Tod, der Tod offenbart in Wahr-
heit nichts. Im Prinzip ist es der Tod seines natiirlichen und animalischen Seins,
der den Menschen sich selber offenbart, aber diese Offenbarung ereignet sich
niemals. Denn ist einmal das animalische Wesen, das tragt, gestorben, hat auch
das menschliche Wesen aufgehort zu sein. Damit sich der Mensch schlielich
sich selber offenbarte, miifite er sterben, er miiite es aber tun, indem er am Le-
ben bleibt — indem er zusieht, wie er aufhort zu sein. In anderen Worten, der Tod
selbst miifite (Selbst-)BewuBtsein werden, in genau dem Augenblick, wo er das
bewuBte Wesen vernichtet.“%

Der Tod macht keinen Sinn. Weder stellt sich der Sinn in einer Logik von
Souverinitit, Kampf und Anerkennung ein, noch lsst er sich durch eine Oko-
nomie der Arbeit herstellen, nachdem der Kampf zwischen dem Herrn und dem
Knecht beendet wurde, der Knecht die Arbeit des Herrn verrichtet und damit
seinen Tod aufschiebt. Die Beschiftigung mit Hegels Logik des Sinns lieB Ba-
taille in seiner Analyse auflachen. Derrida kommentierte Batailles Intervention:
,Lacherlich ist die Unterwerfung unter die Evidenz des Sinns, unter die Macht
dieses Imperativs: daBl es Sinn gibt, daf nichts endgiiltig durch den Tod verlo-
rengeht, dafl dieser sogar die Bedeutung der abstrakten Negation enthélt, und
daf} die Arbeit, die durch die Aufschiebung des Genusses dem Einsatz Sinn,
Ernst und Wahrheit verleiht, immer mdoglich sei. Diese Unterwerfung ist das
Wesen und das Element der Philosophie der Onto-Logik Hegels. Die Angst vor
der unwiederbringlichen Verausgabung und vor der absoluten, umkehr- und
riickhaltlosen Aufopferung des Sinns ist das absolut Komische.“®”

Derrida betonte diesen Moment, der Bataille in ein Geldchter ausbrechen
lieB.%® Bataille brach aber nicht nur in ein Gelé4chter aus, er wies auch auf die Li-
cherlichkeit hin, mit der Hegel am Sinn des Todes festhielt. Dabei ging es um
jenen Moment, in dem die Vernunft vom Kampf auf Leben und Tod abldsst und
sich dem Herrn unterwirft, um in eine Welt der Arbeit einzutreten. In dem Buch
Die Trinen des Eros fihrte Bataille aus: ,,Zu Beginn des 19. Jahrhunderts hat
Hegel darauf hingewiesen, daf3 die sich aus der Versklavung des Menschen her-
leitenden Riickwirkungen des Krieges auch eine giinstige Seite hatten. Nach He-
gel hat der heutige Mensch mit der kriegerischen Aristokratie der Friihzeit wenig

66  Bataille zitiert nach Derrida 1976, S. 390. Vgl. Bataille 1988, S. 336, ebenso Bataille
2018a, S. 49f.

67  Derrida 1976, S. 389 (Hervorhebungen im Original).

68  Vgl. Derrida 1976, S. 387.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 119

gemein. Der heutige Mensch ist im wesentlichen ein Arbeiter. Selbst die Reichen
und die herrschenden Klassen arbeiten im allgemeinen, wenigstens in beschei-
denem Mafle. Jedenfalls ist es der Sklave und nicht der Krieger, der als der wah-
re Schopfer des materiellen Wohlstands und der Zivilisation kraft seiner Arbeit
die Welt und mit der Welt sich selbst verdndert hat.*®

Nancy schloss in Ankniipfung an Batailles Aufsatz Hegel, la mort et le sacri-
fice an und formulierte in seiner Studie The Unsacrificeable: ,,But finitude is not
a moment in a progress or an economy. A finite existence does not have to let its
meaning spring forth through a destructive explosion of its finitude. Not only
does it not have to do so; in a sense it cannot even do so: through rigorously,
through according to its Ereignis, finitude signifies that existence cannot be sac-
rificed.«™

In der rigorosen Zuriickweisung einer dkonomischen Rationalitdt in Bezug
auf Fragen der menschlichen Sozialitét, ob sie nun mit Formen des Kampfes, der
Anerkennung oder dem Opfer rechnet oder mit dem Aufschub des Todes und der
Arbeit, wies Bataille auf Manifestationen des Zusammenlebens hin, die ambiva-
lent bzw. aporetisch strukturiert sind. Bataille schrieb in das menschliche Zu-
sammenleben eine Okonomie von Verausgabung und Verschwendung ein, eine
Okonomie, die jedwede Instanzen oder Strukturen unverschont lisst. Blanchot
bezeichnete diese Momente einer unbeschréinkten Okonomie, die von Bataille
beschrieben wurden, als eine Bestreitung der Existenz, die nur eine negative
Gemeinschaft zuldsst: Eine Gemeinschaft derjenigen, die keine Gemeinschaft
haben. Diese Okonomie, die ihren Haushalt verschwendet, nannte Bataille auch
eine Bewegung von Abstoung und Anzichung. Dariiber hinaus betonte Bataille
in seinem Vortrag liber Die soziale Struktur, den er am Collége de Sociologie
hielt, jedoch ein weiteres Element, das das menschliche Zusammenleben aus-
zeichnet: ,,[...] der Kern der menschlichen Siedlung ist nicht nur der Mittelpunkt
einer Bewegung von AbstoBung und Anziehung im periodischen Rhythmus.
Ebenso verdient es Aufmerksamkeit, da3 dieses Zentrum die Fahigkeit besitzt,
Leichname anzuziehen — jedesmal, wenn ein Todesfall den normalen Gang der

allgemeinen Existenz unterbricht.*”!

69  Bataille 1993, S. 64f.
70  Nancy 1991a, S. 35 (Hervorhebungen im Original).
71  Bataille 2012c, S. 140.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 | Das Politische der Dekonstruktion

BLANCHOT LIEST DURAS

Im zweiten Teil des Buches Die uneingestehbare Gemeinschafi beschiftigte sich
Blanchot mit Duras’ Erzéhlung Die Krankheit Tod. Auch in dieser Lektiire nahm
er Batailles Forderung nach einer Gemeinschaft auf. Doch bevor er auf Duras’
Text zu sprechen kam, brachte Blanchot die Forderung des Acéphale-
Experiments mit dem Aufbruch im Mai 1968 im Zusammenhang, mit einem Er-
eignis also, das die ,,erlaubten oder erwarteten sozialen Formen umstieB“.”* Mit
der Zerstorung der Gesellschaft, die in jenen Tagen anbrach — auch wenn sie nur
eine kurze Zeit wihrte —, zeigte sich eine ,,explosive Kommunikation*:”® Eine
,Offenheit, die es einem jeden ohne Unterschied der Klasse, des Alters, des Ge-
schlechts oder der Bildung erlaubte, mit dem Erstbesten zu verkehren wie mit
einem bereits geliebten Wesen, gerade weil er der Unbekannt-Vertraute war.“7

Blanchot beschrieb dieses spontane Zusammenkommen als eine ,,noch nie
gelebte Art von Kommunismus“,” der sich jenseits eines kalkulierten Nutzens,
ohne ein angestrebtes Ziel und ohne Arbeit an einem Projekt manifestierte. Es
war ein Kommunismus, der sich nicht am Ende der Geschichte, nach all den
Kéampfen und dem Arbeiten, einstellt, sondern sich in der Unterbrechung der he-
gelschen Dialektik, im Abbruch der Kémpfe und des Arbeitens ereignete. Dieses
kommunistische Zusammensein fern von einer Okonomie lieB es zu, dass die
Unterschiede zwischen den Klassen und den Geschlechtern, in der Bildung und
im Alter wie jene, die aus der Herkunft und Abstammung resultieren, keine Be-
deutung mehr hatten. Emphatisch hob Blanchot hervor, dass jeder etwas zu sa-
gen hatte: ,,Das Sagen hatte Vorrang vor dem Gesagten. Die Poesie war alltig-
lich geworden.“’® Stindig wurden Treffen und Foren abgehalten, auf denen de-
battiert, diskutiert und gestritten wurde, riicksichtslos gegeniiber Formen der
Konvention und der Autoritt.

Ohne Naivitit wies Blanchot darauf hin, dass sich zwar mit der Macht- und
Gestaltlosigkeit der 68er-Ereignisse eine politische Schrankenlosigkeit etablierte,
jedoch wurde diese spontane und uneingeschriankte Kommunikation nicht gefor-
dert und durch nichts geschiitzt, um sich von Dauer ereignen zu kdnnen. So heif3t
es bei Blanchot: ,,Alles wurde akzeptiert. Die Unmoglichkeit, einen Feind zu er-
kennen, eine besondere Form der Feindschaft in Rechnung zu stellen — das be-

72 Blanchot 2007b, S. 54.
73 Blanchot 2007b, S. 54 (Hervorhebungen im Original).
74 Blanchot 2007b, S. 54.
75  Blanchot 2007b, S. 55 (Hervorhebungen im Original).
76  Blanchot 2007b, S. 55.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 121

lebte, aber beschleunigte die Auflésung, die im Ubrigen nichts aufzuldsen
brauchte, seitdem das Ereignis stattgefunden hatte. Das Ereignis? Und hatte es
denn stattgefunden?*”’

Diese Art von Kommunismus, wenn er sich {iberhaupt je ereignete, konnte
nicht von Dauer sein. Er verwirklichte sich, ,,um sich sogleich zu verlieren*.’®
Diese Gemeinschaft, die sich in jenen Tagen ereignete, so parallelisierte Blan-
chot das Geschehen vom Mai 1968 mit Batailles Gemeinschaftsforderung, dieses
Volk ohne Dauer, dieser schrankenlose Kommunismus war da und zugleich
wieder verschwunden. Er verschwand, ohne Strukturen oder Fundamente zu hin-
terlassen, auf denen eine kommende Gemeinschaft hitte bauen, auf denen sie
sich stabilisieren hitte kdnnen. Diese Gemeinschaft kommt wie sie geht: spontan
und unkalkulierbar. Deshalb wird das Volk, dieser machtlose Souverdn, von al-
len Instanzen der Macht gefiirchtet. Im Ereignis des Kommunismus erfindet sich
die Gemeinschaft stets neu und verwirft im gleichen Moment alle sozialen In-
stanzen und Strukturen. In seinem Auftreten behauptet das Volk, die Grundlage
des Sozialen zu sein. Ebenso 10st es in seinem souverdnen Verschwinden das
Soziale auf und entzieht allen Instanzen und Strukturen die Macht.

Nach seinen Ausfiihrungen zu Batailles Gemeinschaftsforderung wie auch
nach den Anmerkungen zur ,,machtlosen Macht*” des Volkes kam Blanchot mit
der Lektiire von Duras’ Theaterstiick Die Krankheit Tod auf die Liebenden zu
sprechen. Dem Volk trotz aller Unterschiede vergleichbar, bildet die Welt der
Liebenden ebenfalls eine Gemeinschaft, die sich dem Sozialen und dem Staat, all
deren Institutionen der Macht entzieht. Ohne dass Blanchot es explizit betonte,
setzte er in dem Duras-Kommentar seine Uberlegungen zum Problem der Nega-
tivitdt fort, jene Negativitit, die bereits Bataille anhand Hegels diskutierte.®

77  Blanchot 2007b, S. 56.

78  Blanchot 2007b, S. 58.

79  Blanchot 2007b, S. 59.

80 Nancy gab hingegen zu bedenken, dass Blanchot aus der Frau in Duras’ Theater-
stiick eine Christus-Figur machte. Nancy betonte: ,,[Die Frau] gibt ihren Kérper dem
Mann, wie Christus uns seinen Koérper gegeben hat, in einer unvordenklichen (im-
mémorial) Weise. [...] Er schreibt, dass der Korper der Frau mythisch ist. Und die
Frau scheint zum Mythos zu werden durch ihre Verwandlung in Christus. Und fiir
diese Interpretation zeichnet sich Blanchot wirklich verantwortlich: Die Gabe des
Korpers und das Verschwinden der Frau werden ganz explizit mit dem Tod Christus

verglichen.” Nancy 2015b, S. 51f (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 | Das Politische der Dekonstruktion

Hegel bestimmte die Ehe, und damit auch die Familie, als eine erste Rechts-
form.®! Die Welt der Liebenden, um die es Blanchot in der Auseinandersetzung
mit Duras hingegen ging, ist bei weitem keine Keimzelle des Staates, keine erste
Rechtsform einer sittlichen Gemeinschaft. Im Staat und fiir den Staat gibt es die
Liebe nicht, so wie das Liebespaar fiir den Staat auch keine Rechtsbeziehung
bildet. Fiir den Staat ist die Liebe keine Rechtsordnung, auf die er Einfluss aus-
iiben, in die der Staat bestimmend und regelnd eingreifen konnte. Hegel sprach
von der Natlirlichkeit und Lebendigkeit der Liebe. Obzwar das Liebespaar eine
Gemeinschaft ist, ein Zusammensein mit einem Anderen oder einer Anderen,
wohnt dem Paar ein asozialer Zug inne, wodurch es der Gesellschaft und dem
Staat entriickt ist. So muss Hegel in dem Buch Grundlinien der Philosophie des
Rechts zwischen der Liebe, einer leidenschaftlichen Liebe, und der Ehe differen-
zieren: ,,[D]ie Liebe, welche Empfindung ist, 146t die Zufdlligkeit in jeder Riick-
sicht zu, eine Gestalt, welche das Sittliche nicht haben darf. Die Ehe ist daher
nadher so zu bestimmen, dal} sie die rechtlich sittliche Liebe ist, wodurch das
Vergingliche, Launenhafte und bloB Subjektive derselben aus ihr verschwin-
det.«2

Liebespaare kiimmern sich nicht um die Welt der Anderen, um Nachbarn,
um soziale Konventionen, um die Gesellschaft oder um den Staat. Dieser Paar-
welt sind die Rivalitéten, das Teilen, das Ressentiment, die Regeln, das Recht,
der Ausgleich, die Kompromisse wie auch die Welt der Zwecke etwas AuBerli-
ches und Fremdes. Zu der den Liebespaaren dufierlichen Ehe gehdren aber auch
die Dauer, die Verantwortung, das Eigentum, das Vermdgen und die Sorge, die
immer auch eine Vorsorge ist. Erst der Dritte wirft (wie auch alle folgenden Per-
sonen) die Fragen nach einer gerechten Aufteilung auf und fiihrt die Kémpfe um
eine Verteilung in die Welt der Paare ein. Schon Kant verwies darauf, dass der
Krieg und der Streit erst mit der Anwesenheit des Dritten auftauchen.®® Auch
Levinas machte deutlich, dass ,,das Wort Gerechtigkeit viel eher in der Bezie-
hung mit dem Dritten angebracht [ist] als in der Beziehung mit dem Anderen‘,
mit dem Nichsten. Allerdings insistierte er darauf, dass im Anderen stets der
Dritte schon von vornherein gegenwirtig ist, denn ,,im Erscheinen des Anderen

als solchen sieht mich und geht mich bereits der Dritte an*.%

81  Vgl. Hegel 1970, S. 307{f.

82  Hegel 1970, S. 310.

83  Vgl. Kant 1993c, S. 86.

84  Levinas 1985, S. 101 (Hervorhebungen im Original).
85 Levinas 1985, S. 102.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 123

Und dennoch, trotz dieser Bediirfnislosigkeit an Welt, trotz des Reduktio-
nismus auf eine Zweiheit, dieser asozialen Eigenheit der Liebespaare, deren Sinn
sich um die Zweisamkeit dreht, liegt ihnen auch ein Moment inne, der sie stets
zu einer Trennung bereit sein ldsst. So schnell und spontan die leidenschaftliche
und sinnliche Begegnung mit einer zufilligen Person zustande kam, so schnell
konnen sich die Bande zwischen den Paaren auch wieder 16sen. Die Geselligkeit
des Liebespaares ist eine ,,stets zur Trennung bereiten Verbindung®,*® wie Blan-
chot schrieb. Hegel wies auf die Launenhaftigkeit und Vergénglichkeit der Liebe
hin.

Im Zusammenhang jener Gemeinschaften, die sich durch die Liebe finden
und schon von Anfang an in Trennung leben, notierte Blanchot in Ankniipfung
an Debray das Wort von der ,.diirren Einsamkeit der anonymen Kriifte“.}” Die
diirre Einsamkeit der liebenden Zweisamkeit stellt eine derart ,,singuldre Bezie-
hung*®® dar, die in einem Antagonismus zur Ehe und zur Familie steht. Wihrend
die Ehe und die Familie von Dauer sein sollen — sofern die Ehe an die Familie
und an die Vorsorge, und damit an das Zeugen von Kindern und an deren Erzie-
hung, wie bei Hegel, gekniipft ist — und als Formen der Sittlichkeit dem Zufalli-
gen und Sinnlichen entwachsen sind, so wohnt der Liebe die fatale Aporie inne,
dass ihr Verlangen und ihre Obsession, dem Anderen oder der Anderen nah zu
sein, scheitern muss und die ,,Form der Unméglichkeit zu lieben annimmt*.%

Ob nun Duras’ Theaterstiick Die Krankheit Tod mit diesem Scheitern und
dieser Unmoglichkeit der Liebe zu tun hat, liel Blanchot offen. Jedoch war ihm
Duras’ Text Anlass genug, sich mit der uneingestehbaren Gemeinschaft zu be-
schéftigen, mit jener Gemeinschaft, deren Geheimnis es ist, verschwunden zu
sein und nicht zu existieren, eine Gemeinschaft, die Blanchot schon in Batailles
Acéphale-Projekt wirken sah.

Es ist nicht sicher, um was fiir eine Gemeinschaft es sich handelt, die Duras
in ithrem Stiick beschrieb. Die Differenzierung zwischen Liebe und Ehe scheint
nicht unbedingt zu helfen. Die Beziehung, die von Duras durchgespielt wurde,
lasst alle hegelschen Unterscheidungen zwischen der Liebe und der Ehe ver-
schwimmen. Wihrend sich fiir Hegel die Ehe durch einen Vertragsabschluss und
in ihrer Dauerhaftigkeit auszeichnete, galt ihm die Liebe als kurzweilig, launen-

86  Blanchot 2007b, S. 59.
87  Blanchot 2007b, S. 60. Leider gab Blanchot keine Referenz zu Debray an.
88  Blanchot 2007b, S. 60.
89  Blanchot 2007b, S. 61.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 | Das Politische der Dekonstruktion

haft, jedoch als jene Vereinigung zwischen Menschen, die ,,nur unter Lebendi-
gen*”? stattfindet.

In Duras’ Stiick wird nun eine kurz andauernde, aber korperlich-sinnliche
und leidenschaftliche Beziehung zwischen einem Mann und einer Frau vorge-
fiihrt. Vermutlich treffen sie sich in einem Hotelzimmer. Die Beziehung ist in-
tim. Dass es sich bei der Frau um eine Prostituierte handelt, wird kategorisch
verneint: ,,Sie [die Frau; Anm.d.V.] schiittelt den Kopf.“’! Auch wenn es die
Frau ablehnt, als eine Prostituierte behandelt und verstanden zu werden, so hat
sie sich doch fiir die Néchte, die sie mit dem Mann verbringt, bezahlen lassen.
Zwischen dem Mann und der Frau gibt es einen Vertrag, in dem sie vereinbaren,
mit dem Mann bezahlte Néchte zu verbringen. Hingegen gibt es keinerlei Hin-
weise dafiir, dass diese ,,Bezichung auf Zeit* einer Ehe oder einer lebendigen
Liebe, einer Liebe zwischen Lebendigen, entspricht. Obwohl: Es gibt einen Ver-
trag. Es gibt ein gewisses Vermogen. Die Verteilung des Geldes spielt eine Rol-
le. Wiederum besteht die Beziehung der Beiden nur fiir ein paar Tage. Zudem ist
die Welt der Liebenden derart abgeschlossen, dass sie sich nur auf sich selbst
beziehen.

Irgendwann weckt der Mann die Frau und fragt sie, ,,weshalb sie dem Ver-
trag der bezahlten Néchte zugestimmt habe. Sie antwortet mit schlaftrunkener,
fast unhorbarer Stimme: Weil ich, von dem Augenblick an, da Sie mich anrede-
ten, sah, daB Sie befallen waren von der Krankheit Tod.*?

Mit der Bemerkung, dass sie, die Frau, dem Vertrag zustimmte, und damit
auch auf die fiir ein paar Tage und Néichte andauernde Gemeinschaft mit dem
Mann einging, weil er von der Krankheit Tod befallen war, entfernte sich Duras
von all dem, was Hegel iiber die Liebe und die Ehe sagte. Duras’ Liebende sind
keine Lebendigen, die flireinander da sind. Die Frau breitet sich vor dem Mann,
durch einen Vertrag geregelt, fiir Geld aus. ,,Sie sagt: Ich bin doch da, schauen
Sie, ich bin vor Thnen. Sie sagen: Ich sehe nichts. Sie sagt: Versuchen Sie zu se-
hen, das ist im Preis inbegriffen.

Hegel musste hingegen der Ehe die Lebendigkeit der Liebe voraussetzen. Er
beschrieb die Ehe als eine verrechtlichte und sittliche Liebe, jedoch musste er
diese Liebe der Ehe voraussetzen, damit auch sie eine Gemeinschaft von Leben-
digen bleibt. In Anerkennung des Verginglichen und Launenhaften einer Liebe,
die eine Ehe von Lebenden voraussetzt, musste Hegel die Ehe mit einer ihr du-

90 Hegel 1986, S. 245.
91  Duras 2000, S. 29.
92 Duras 2000, S. 29.
93  Duras 2000, S. 27.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 125

Berlichen Hiirde stiitzen und schiitzen: ,,Weil die Ehe das Moment der Empfin-
dung enthilt, ist sie nicht absolut, sondern schwankend und hat die Mdglichkeit
der Auflosung in sich. Aber die Gesetzgebungen miissen diese Moglichkeit aufs
hochste erschweren und das Recht der Sittlichkeit gegen das Belieben aufrecht-
erhalten.***

Woran kranken die Liebenden nun bei Duras? Von welcher Krankheit ist der
Mann befallen, so dass die Frau den Vertrag einging, der die bezahlten Nachte
regelt? Blanchot kam zu dem Schluss, dass der Mann daran stirbt, ,,nicht gelebt
zu haben, er stirbt, ohne dafB} sein Tod der Tod irgendeines Lebens wire (er stirbt
also nicht oder sein Tod beraubt ihn eines Mangels, von dem er niemals Kennt-
nis erlangen wird)“.%>

Obwohl der Mann tot ist, will er versuchen zu lieben, will er versuchen die
Frau zu lieben. Tagelang, wochenlang, auch ein Leben lang. Jedoch lehrt sie ihn
die Einsamkeit. Sie zeigt ihm die Einsamkeit, je ndher er ihr kommt. Letztlich
weil} er nicht, ,,0b dieser neue Korper, den er erreicht, ohne ihn erreichen zu
konnen, ihn weniger einsam macht oder ihn im Gegenteil einsamer werden
148t Er entdeckt mit ihr, dass es méglich ist, nicht zu wissen, obwohl er sie
mit seinen Augen ansieht, obwohl seine Hande sie beriihren, obwohl sein Korper
ihren Korper beriihrt.

Etwas spiter stellt der Mann der Frau die Frage: ,,[...] wie das Gefiihl, zu
lieben, entstehen konne. Sie antwortet Thnen [dem Mann; Anm.d.V.]: Vielleicht
durch einen jahen Rif} in der Logik des Universums. Sie sagt: Niemals durch den
Willen. Sie fragen: Konnte das Gefiihl, zu lieben, auch noch durch etwas anderes
entstehen? Sie flehen sie an zu reden. Sie sagt: Durch alles, den Flug eines
Nachtvogels, einen Schlaf, einen Traum, das Nahen des Todes, ein Wort, ein
Verbrechen, durch einen selber, durch das Ich, plotzlich, ohne, dal man weif,
wie einem geschieht. Sie sagt: Schauen Sie. Sie 6ffnet die Beine, und zwischen
ihren Beinen sehen Sie endlich das Dunkel der Nacht. Sie sagen: Da war sie, die
schwarze Nacht, da ist sie. Sie sagt: Komm. Sie kommen. In ihr, weinen Sie
wieder. Sie sagt: Hor auf zu weinen. Sie sagt: Nehmen Sie mich, damit es getan

ist. Sie tun es, Sie nehmen sie. Es ist getan. Sie schléft wieder ein.*"’

94 Hegel 1970, S. 315.

95  Blanchot 2007b, S. 89. Vgl. Duras 2000, S. 29f.
96  Blanchot 2007b, S. 91.

97  Duras 2000, S. 65.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 | Das Politische der Dekonstruktion

Letztlich wird die Frau verschwinden. Nachdem alles vollbracht ist, nachdem
alles getan ist, wird sie in der Nacht entschwinden: ,,Sie ist in der Nacht gegan-
gen. Der Abdruck des Korpers ist noch in den Tiichern, kalt.*%

Blanchot schloss sein Buch nach den Untersuchungen zur Acéphale-
Gemeinschaft, zu den Gemeinschaften vom Mai 1968 und zu den Liebenden bei
Duras mit dem Befund ab, dass eine uneingestehbare Gemeinschafi bedeutet,
dass diese Gemeinschaft ,,sich nicht eingesteht, oder aber daf} sie so beschaffen
ist, daB3 es keine Gestdndnisse gibt, die sie enthiillen, da man jedesmal, wenn
man von ihrer Seinsweise gesprochen hat, ahnt, dal man nur das an ihr erfaf3t
hat, was sie als verfehlte existieren 146t<.*

Die Gemeinschaft, wie sie Blanchot mit Bataille und Duras aufzuzeigen ver-
suchte, ist ein Zusammensein, das keinerlei Gestdndnis tiber seine Beschaffen-
heit, iiber seinen Status, abgibt. Egal welche methodischen Zugénge gewahlt
werden, die Gemeinschaft wird keinerlei Gestindnisse abgeben. Und dennoch
wird tiber ihre Seinsweise viel geschrieben und gesprochen. Diskurs {iber Dis-
kurs. Diese Beredsamkeit ist ihr Schweigen, das nichts preisgibt. Das Zusam-
mensein ist eine Gemeinschaft mit ungewissem Ausgang. Von der Gemeinschaft
werden wir nicht wissen, um was fiir eine Gemeinschaft es sich handelt. Und
dennoch, so Blanchot, besitzt das beredte Schweigen ,,eine zwingende politische
Bedeutung [... die ...] uns nicht erlaubt, uns nicht fiir die Gegenwart zu interes-
sieren, die, indem sie unbekannte Rdume der Freiheit eroffnet, uns fiir neue, stets
bedrohte, stets erhoffte Beziehungen verantwortlich macht, zwischen dem, was
wir Werk nennen, und dem, was wir Werklosigkeit nennen.!%°

Diese Gemeinschaft griindet weder auf der Anerkennung zwischen den Sub-
jekten noch auf der Entscheidung einer Souverdnitdt, oder auf einer Gemein-
schaft der Not, zu der die Menschen im Sturm der Gefahr zusammenriicken,
sondern vielmehr auf ihrer ihr selbst unbekannten Offnung. Das ist ihre Chance.
Sie ist keine Vision oder visionir, vielmehr ist sie eine Negativitit: Ein Desaster.
Ein Desaster ohne ein Ende und ohne Offenbarung. Eine Apokalypse ohne Apo-
kalypse.'” In dem Sinne ist die Gemeinschaft eine Gemeinschaft jener, die keine
Gemeinschaft haben. Sie ist eine Gemeinschaft des Exils: mit Menschen, die ihr
Asyl als Tote und nicht als Lebendige dort finden, wo sie nie Zuhause sein wer-
den.

98  Duras 2000, S. 67.

99  Blanchot 2007b, S. 97.

100 Blanchot 2007b, S. 97f.
101 Vgl. Hill 1997, S. 208.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy

DER ENTZUG DES POLITISCHEN

Wihrend Levinas im Zuge seines Studienaufenthaltes in Freiburg Heideggers
Vorlesung besuchte und noch zu dessen Lebzeiten mit seinen Schriften in Aus-
einandersetzung trat, hatten Blanchot, Nancy und Derrida keine personlichen
Kontakte zu Heidegger. Alle vier Philosophen zdhlen aber dennoch in Frank-
reich zu den bedeutendsten Protagonisten in der Diskussion um die politischen
Implikationen von Heideggers Philosophie, auch wenn deren Wirkung bei Blan-
chot nicht offensichtlich scheint. Zwar teilten Levinas, Blanchot, Nancy und
Derrida einige gemeinsame Interessen in der Debatte um Heideggers Ansétze
und in der Auseinandersetzung mit der politischen Philosophie, jedoch gestalte-
ten sich die Beziehungen und Divergenzen untereinander schon aufgrund des Al-
ters und der personlichen Verhiltnisse recht unterschiedlich. Levinas und Blan-
chot waren miteinander befreundet und beide unterhielten eine Aufmerksamkeit
dem gegeniiber, was als das Fremde bezeichnet werden kann. Derrida pflegte zu
Levinas, Blanchot wie zu Nancy freundschaftliche Beziehungen. Fiir seine phi-
losophischen Arbeiten wihlte er jedoch nur einzelne Aspekte der befreundeten
Autoren zum Thema Zusammenleben ohne Gemeinschaftssinn aus, um diese in
differenzierter Weise zu kommentieren. Einmal riickten die Begriffe der Fremd-
heit, des Friedens und der Freundschaft in den Mittelpunkt der Betrachtungen
Derridas, ein anderes Mal waren es die Begriffe der Souverénitit, der Gewalt
und der Entscheidung, die relevant wurden. Nancy, der Jiingste unter den vier
Protagonisten, pflegte vor allem zu Derrida eine Freundschaft, wihrend sich
zwischen ihm und Blanchot gerade in der Diskussion um das Zusammenleben
ohne Gemeinschaft eine — fiir AuBenstehende kaum nachzuvollziehende — Un-
stimmigkeit ergab.

In ihrer Untersuchung zu Nancy unterschied Morin drei Stufen einer ,,con-
ceptualization of the political®, die bei ihm zu finden sind:! 1. Stufe: Der Entzug
des Politischen, den Nancy zusammen mit Lacoue-Labarthe Anfang der 1980er

1 Morin 2012, S. 96.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 | Das Politische der Dekonstruktion

Jahre ausgearbeitet hatte. 2. Stufe: Die Praxis der Verkettung und der Ver-
knotung als eine politische Handlung. Dieses Konzept entwickelte Nancy in Der
Sinn der Welt* zu Beginn der 1990er Jahre. 3. Stufe: Als derzeit letzte Stufe der
Auseinandersetzung mit dem Politischen bestimmte Morin Nancys Beschifti-
gung mit der Demokratie, wobei sie hierbei explizit sein Buch Wahrheit der
Demokratie® hervorhob.

Zusitzlich zu diesen drei von Morin definierten Stufen der Auseinanderset-
zung mit dem Politischen mochte ich aber auch Nancys Untersuchungen zur
Gemeinschaft und zum Kommunismus erwéhnen, die ebenfalls fiir dieses Thema
relevant sind. Es steht auller Frage, dass die Gemeinschaft und das Politische bei
ihm miteinander in Beziehung stehen. In seinen Untersuchungen wurden beide
Begriffe von ihm miteinander verschrankt. In seinem Buch Der Sinn der Welt
sprach er vom Politischen als dem Ort des Gemeinschaftlichen. Dort heilit es
wortlich: ,,Das Politische ist der Ort des Im-Gemeinsamen [I’en-commun] als
solchem. Oder auch der Ort des Zusammen-Seins.*

Fiir seine Untersuchungen zur Gemeinschaft, zum Kommunismus wie zum
Politischen waren Nancys Beschiftigungen mit Heideggers Mitsein, sowie mit
Hegel, Marx, Bataille, Levinas, Blanchot und Derrida zentral. Wie Heidegger,
der das Mitsein, aber auch die griechische Politeia, keineswegs als etwas Politi-
sches, als einen Staat oder als eine Republik verstand, so verstand auch Nancy
das Politische keinesfalls als etwas Gegebenes, etwa als eine politische Einheit
oder als eine gegriindete Verfassung einer bestimmten Bevolkerung mit einem
Territorium, einer Rechtsordnung und festgelegten AuBlengrenzen. Hingegen ist
die Polis in Nancys Auslegung ein Raum von Beziehungen, die der Mensch mit
anderen Menschen unterhilt, ein Ort, an dem der Mensch mit Anderen in Bezie-
hung steht. In diesem Sinne ist das Politische als der Ort des Zusammenseins
und des Mitseins zu verstehen und nicht als ein kartografisierbares, absteckbares,
vor inneren wie dufleren Feinden zu verteidigendes und juridifizierbares Territo-
rium. Die Politeia ist vielmehr das Ereignis von Beziehungen. Fiir Nancy war
Heideggers Auslegung des Mitseins als eine Existenz des In-der-Welt-seins mit
Anderen in Sein und Zeit wegweisend, auch wenn er sich von dessen Appell an

2 Vgl. Nancy 2014b, S. 155ff.
3 Nancy 2008a.
4 Nancy 2014b, S. 127 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 129

die Gemeinschaft des deutschen Volkes in der Rektoratsrede wiederholt und ve-
hement distanzierte.’

Im November 1980 griindete Lacoue-Labarthe auf Anraten Derridas gemein-
sam mit Nancy das Centre de Recherches Philosophiques sur la Politique. Fiir
etwa vier Jahre war die institutionelle Einrichtung tétig, um philosophische Fra-
gen zum Politischen zu erdrtern. Wiahrend dieser Zeit publizierten Lacoue-
Labarthe und Nancy aus dem Diskussionsrahmen heraus mittels einer gemein-
samen Autoren- und Herausgeberschaft mehrere einflussreiche Schriften. Zu
diesen gehdren: 1. Les Fins de I'homme. A partir du travail de Jacques Derrida.
Colloque de Cerisy-la-Salle® (1981), 2. Rejouer le politique’ (1981), 3. Les
méchanismes du fascisme® (1981) und 4. La politique du retrait’ (1983). Eine
Auswahl der eigenen Texte publizierten Lacoue-Labarthe und Nancy als eine
Riickschau noch einmal im Jahr 1997 in dem englischsprachigen Buch Retrea-
ting the Political."°

Dem Vorschlag Derridas folgend, einen institutionellen Rahmen fiir die phi-
losophische Behandlung des Politischen aufzubauen, wurde — im Anschluss an
das Kolloquium Les Fins de I'homme, das zwischen dem 23. Juli und dem 2.
August 1980 in Cerisy-la-Salle abgehalten wurde — durch die Initiative von La-
coue-Labarthe und Nancy umgesetzt. In der Woche des Kolloquiums galt es,
nicht nur den fiinfzigsten Geburtstag Derridas zu feiern, sondern das Kolloquium
stellte auch einen in Derridas Buch Randgdnge der Philosophie schon im Jahr
1972 veroffentlichten Text in den Mittelpunkt der Diskussion. Dabei handelte es
sich um den Vortrag Fines hominis,'' den Derrida im Oktober 1968 beim Kollo-
quium Philosophy and Anthropology in New York hielt. In diesem Vortrag be-
handelte Derrida nicht nur Heideggers Ausfiihrungen zum Menschen als Ek-
sistenz, sondern stellte ebenso die politischen Implikationen heraus, die eine
anthropologische Lektiire der Phanomenologie bei Hegel, Husserl und Heideg-

5 Vgl. Wagner, Niederberger, Koveker 2002, S. 36f. Vgl. ebenso Norris 2011 zu
Nancys Auseinandersetzung mit Heidegger und Schmitt. Zu Nancys Heidegger-
Rezeption vgl. auch Elden 2000, Critchley 1999.

Lacoue-Labarthe, Nancy 1981a.

Lacoue-Labarthe, Nancy 1981b.

Lacoue-Labarthe, Nancy 1981c. Eine iiberarbeitete Fassung von Les méchanismes
du fascisme erschien dann 1990 unter dem Titel The Nazi Myth. Vgl. Lacoue-
Labarthe, Nancy 1990.

9 Lacoue-Labarthe, Nancy 1983.

10 Lacoue-Labarthe, Nancy 1997.

11 Derrida 1988a, S. 119ff. Vgl. Peeters 2013, S. 4571f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 | Das Politische der Dekonstruktion

ger mit sich bringt. In diesem Zusammenhang sprach er die Frage des Subjekts,
die Institution der Philosophie wie auch das Problem der Nation und der Interna-
tionalitét der Philosophie an. Ebenso hob Derrida hervor, dass er den Text im
April 1968 abfasste und schilderte den politisch-historischen Kontext, unter dem
der Vortrag entstand: ,,JJene Wochen waren — man wird sich erinnern — die der
Eroffnung der Vorgespriache fiir einen Frieden in Vietnam und des Mordes an
Martin Luther King. Etwas spéter, im Augenblick als ich diesen Text in die Ma-
schine schrieb, wurden die Pariser Universititen, zum erstenmal auf Verlangen
eines Rektors, von den Kriften der bestechenden Ordnung besetzt, dann in der
aufgewiihlten Bewegung, von der Sie wissen, von den Studenten zuriickerobert.
Dieser historische und politische Horizont wiirde eine ausfiihrliche Analyse er-
fordern. Ich wollte die historischen Bedingungen, unter denen ich diese Mittei-
lung vorbereitet habe, markieren, datieren und Sie daran teilhaben lassen. Sie
scheinen mir mit vollem Recht dem Feld und der Problematik unseres Colloqui-
ums anzugehdren.“!?

Auch wenn sich Derrida immer wieder mit Motiven und Themen beschéftig-
te, die das Politische beriihren, auch wenn er sich wiederholt mit politisch-
institutionellen Zwéngen konfrontiert sah und sich zu ihnen duBerte, so stellte
Lacoue-Labarthe im Rahmen des Kolloquiums die ,,politisch oder ethisch-
politisch ausdriicklichsten Gesten‘“!®* der Dekonstruktion zum ersten Mal heraus.
Letztlich war es auch die Absicht von Lacoue-Labarthe und Nancy mit der Kon-
zeption und der Durchfithrung des Kolloquiums die immense Bedeutung des Po-
litischen in Derridas Schriften hervorzuheben. Sie wiesen auf die Notwendigkeit
hin, sich dieser Dimension des Philosophischen, der Dekonstruktion des Politi-
schen, zuzuwenden. Lacoue-Labarthe sprach in seinem Vortrag davon, dass die
Dekonstruktion jedoch nicht nur eine Kritik des Politischen ist, um das Politi-
sche zu reformieren oder zu revolutionieren, um dem Politischen eine andere
Form zu geben, vielmehr ist die Dekonstruktion in diesem Sinne radikaler, wenn
nicht abgriindiger.'* Nancy und Lacoue-Labarthe nahmen fiir sich in Anspruch

12 Derrida 1988a, S. 122. Sparks wies darauf hin, dass Derrida sein Manuskript am
12. Mai 1968 als fertig gestellt datierte. Vgl. Sparks 1997, S. XVIIL

13 Lacoue-Labarthe 2003, S. 236. Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 57.

14  Keenan formulierte auf der Benjamin-Tagung On the Necessity of Violence for Any
Possibility of Justice, die 1991 von der Zeitschrift Cardazo Law Review zu Derridas
Essay Gesetzeskraft zur Frage der Gewalt ausgerichtet wurde, die folgende Frage,
die den Anmerkungen von Lacoue-Labarthe nicht undhnlich ist: ,,Do revolutions, to

the extent that they are revolutions and not reactions, happen in this night of non-

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 131

in politischer Hinsicht radikal und revolutiondr zu sein, zugleich wussten beide
sehr genau, dass ,.es kein politisches Modell mehr fiir eine Revolution gab.“!®
Lacoue-Labarthe betonte im Rahmen des Kolloquiums: ,,[D]ie Dekonstruktion
(der Ab-bau) des Eigenen [wird] nicht einfach Kritik gewesen sein, sondern ge-
rade in seiner Schwierigkeit den Einsatz dessen markiert haben, was ich weiter
oben, mit Absicht Heideggers Wort gebrauchend, eine wirkliche Auseinander-
setzung nannte — von der allein ausgehend es mir moglich scheint, ein tieferge-
hendes Infragestellen dessen in Gang zu bringen, was ich aus Bequemlichkeit
weiterhin das Politische oder Ethisch-Politische nenne. !¢

Die intensive Auseinandersetzung der Dekonstruktion mit dem Politischen
sollte nochmals mit der Hinterfragung des Begriffs beginnen. Diese Kritik sollte
die politische Souverinitét nicht neu bestimmen, indem sie diese auf andere In-
stitutionen des Politischen verschiebt, auf verschiedene Akteure und Akteurin-
nen aufteilt bzw. neue Subjekte des Politischen erfindet oder diese einer (gegen-
seitigen) Kontrolle unterwirft. Diese Prozeduren der Griindung, des Versam-
melns und der Vereinheitlichung, der Verschiebung und der Umverteilung sind
aus der Politischen Philosophie von Grotius, Machiavelli, iiber Hobbes, Spinoza,
bis hin zu Kant, Hegel und Marx bekannt. Sie bildeten die Basis, aus der sich
spater die Sozial- und Politikwissenschaften herausentwickelt haben. Lacoue-
Labarthe und Nancy ging es nicht darum, dem Politischen eine neue Form bzw.
eine neue Einheit zu geben, um das Politische neu zu formieren und die Figuren
der politischen Reprisentation erneut zu bestimmen. Hingegen sollte sich die
Dekonstruktion des Politischen einerseits mit der Beziehung zwischen dem Poli-
tischen und der Philosophie beschéftigen, die zwischen ihnen besteht, anderer-
seits sollte sie aber auch die Bedingungen, die Voraussetzungen und die Mog-
lichkeiten des Politischen untersuchen. In dieser Diskussion wurde von der Not-
wendigkeit ausgegangen, dass sich das politische Denken und das Denken des
Politischen &ndern mussten. So ist es auch zu verstehen, dass Nancy stets darauf
bestand, sich bei der Betrachtung des Politischen nicht die ontologische Refle-
xion zu ersparen. Eine Frage nach der Ontologie des Miteinanderseins war fiir
ihn unvermeidbar. Fiir ihn sollte es eine Aufgabe bleiben, das Zusammenleben
der Menschen, das Mitsein, das Sein-in-der-Gemeinschaft nicht als ein gemein-

knownledge? Must they?” Vgl. Keenan 1991, S. 1245 (Hervorhebungen im Origi-
nal).

15 Nancy 2015b, S. 18.

16  Lacoue-Labarthe 2003, S. 239 (Hervorhebungen im Original). Vgl. Lacoue-
Labarthe, Nancy 1997, S. 61.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 | Das Politische der Dekonstruktion

sames Sein, als ein Zusammen-Sein zu verstehen.!” Die Analyse des Mitseins
sollte seinen Ausgangspunkt nicht — wie stets von der Politischen Philosophie
vollzogen — beim einzelnen Menschen nehmen, der sich mit anderen Menschen
zusammenfindet, vielmehr zog Nancy in seiner Fragestellung eine Pluralitit des
Seins in Betracht.

Fiir ein besseres Verstdndnis jenes Moments, das nun von Lacoue-Labarthe
und Nancy als der ,,Entzug des Politischen!® bezeichnet wurde, waren Untersu-
chungen zu Heidegger und Derrida wesentlich und unumgénglich. Dabei ging es
um einen Entzug, der das Schwinden, die Entwertung und die Auflosung jeder
Art von Projektion, Ubertragung und Reprisentationen politischer Formung und
Figuration bedeutet: Dieser besagt jedoch nicht, dass sich das Politische aus Be-
reichen zuriickzieht, um diese anderen Diskursen zu iiberlassen.!® Ebenso war es
weder Nancys noch Lacoue-Labarthes Absicht, die Philosophie zu entpolitisie-
ren. Vielmehr ist unter dem Entzug des Politischen das Politische selbst zu ver-
stehen und gehort in diesem Sinne zu dessen Wesen.

Der Entzug des Politischen gehdrt zum Wesen des Politischen und ist zu-
gleich dessen Zisur.?’ Das Politische, das Wesen des gemeinschaftlichen Exis-
tierens, zieht sich in und von sich zuriick. Eine Einheit des Zusammenlebens, die
das Politische einerseits intendiert und andererseits von der Philosophie des Poli-
tischen vorausgesetzt wird, kann weder gedacht und vorgestellt noch verwirk-
licht werden. Der Entzug des Politischen wird nicht durch einen duflerlichen Akt
bestimmt, sondern ist eine Geste des Politischen.?' Keinesfalls kommt es zum

17  Vgl. Wagner, Niederberger, Kéveker 2002, S. 37f. Vgl. Nancy 2015b, S. 48.

18  Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 131.

19  Ein Beispiel fiir eine derartige Verschiebung des politischen Diskurses wire jener
Vorgang, den der Politikwissenschaftler Crouch beschrieb. In dem Buch Postdemo-
kratie verwies er auf den Verfall demokratiepolitischer Diskurse, Institutionen, Prak-
tiken und Verfahren, der sich durch den Verlust der Dominanz politischer Kommu-
nikation auszeichnet, wobei andere, vor allem 6konomische Praktiken und Diskurse
an Einfluss und Macht gewinnen. Crouch bezeichnete diese Entwicklungen, die mit
dem Neoliberalismus anbrachen, als postdemokratisch und verstand darunter die
Verlagerung des politischen Gewichts der Biirger und Biirgerinnen auf die wir-
kungsmaéchtige Vorrangstellung multinationaler Konzerne sowie auf verwaltungs-
technische Ablédufe, deren politische Entscheidungen sodann als Sachzwénge ausge-
geben wurden. Vgl. Crouch 2008.

20  Zur Zéasur bei Lacoue-Labarthe vgl. Lacoue-Labarthe 1990, S. 65ff, insbesondere
S. 72.

21 Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 113.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 133

Entzug des Politischen aufgrund der Dominanz von zum Beispiel juristischen,
okonomischen oder soziologischen Diskursen. Wiederholt wies Lacoue-Labarthe
auf Heideggers Bemerkungen hin, dass das Politische im Wesentlichen unpoli-
tisch ist. Zum Wesen des Politischen gehort der Entzug. Zum Politischen gehort
es, dass sich das Politische in der Hauptsache unpolitisch zeigt. In einem Kom-
mentar zu Heideggers Einfiihrung in die Metaphysik heilit es bei Lacoue-
Labarthe: ,,The essence of the political, in other words, is by itself nothing politi-
cal. No philosophical investigation can take the measure of its retreat.“*

In dem Vortrag, den Lacoue-Labarthe wihrend des Kolloquiums in Cerisy-
la-Salle hielt, kniipfte er an Derridas Anmerkungen zu Heideggers Einfiihrung in
die Metaphysik® an. In den Anmerkungen wird unmissverstindlich ausgefiihrt,
dass die Bestimmung des Menschen — und die wesentliche Frage: Wer ist der
Mensch? — stets eine ,,politische Tragweite“?* besitzt. Zwar besagt dies nach
Heidegger, dass die politische Dimension einer Bestimmung des Menschen nicht
als ein definiertes Wir bzw. als eine bestimmte Gemeinschaft (Nation, Staat,
Kultur, Gesellschaft) identifiziert werden kann, jedoch erméglichte die Analyse
des unpolitischen Seins des Menschen Heidegger eine Charakterisierung des
Mitseins als Volk. Dieselbe Analyse lie Heidegger in der Rektoratsrede von ei-
ner Privilegierung des deutschen Volkes sprechen, ein Volk, dessen ,,geistige[r]
Auftrag*® durch einen Ruf des Seins erfolgte, den auch Heidegger vernahm und
der ihn der NSDAP beitreten lieB3.

So machte Lacoue-Labarthe auf die paradoxe Konstellation aufmerksam,
dass Heidegger in dem Moment, in dem er von einer politischen Bestimmung
des Mitseins abliel und einen Entzug des Politischen konstatierte, gleichzeitig
auf den Begriff des Volkes zurilickgriff, der den anthropologisch-politischen
Bestimmungen der Nation, der Gemeinschaft und des Staates vorausgeht.?® Dass
diese politische Tragweite der Bestimmung nicht unterschétzt werden darf, son-
dern unheilvolle und totalitire Dimensionen annehmen kann und annahm, darauf
wies Lacoue-Labarthe mit Blick auf Heideggers Verhalten und dessen Schriften
wihrend des Nationalsozialismus und nach dem Zweiten Weltkrieg hin, wie
auch mit Hinweis auf Arendts Begriff von der totalen Herrschaft.?’

22 Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 71 (Hervorhebungen im Original). Vgl. ebenso
S. 112.

23 Vgl. Heidegger 1983b, S. 152.

24 Lacoue-Labarthe 2003, S. 248.

25 Heidegger 1983a, S. 9.

26  Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 70.

27 Vgl Arendt 2013, S. 814ff.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 | Das Politische der Dekonstruktion

In einem Beitrag zum ,, Politischen* Seminar, der ebenfalls wéhrend des
Kolloquiums in Cerisy-la-Salle eingebracht wurde, verwies Fynsk*® dagegen auf
ein Interview mit Derrida, um einerseits dessen Verhéltnis zum Politischen anzu-
sprechen und andererseits dem nachzugehen, was in den Texten Derridas als ein
Entzug des Politischen gelten kann. Im Interview mit Derrida, das fiir die Zeit-
schrift Diagraphe gefiihrt wurde, fragten ihn Kambouchner, Ristat und Sallenave
nach der Notwendigkeit einer politischen Praxis im Zusammenhang mit seinen
philosophischen Tétigkeiten. Derrida gab darauthin zu bedenken: ,,[...] philoso-
phical activity does not require a political practice; it is, in any case, a political
practice. Once one has fought to get that recognized, other struggles begin that
are both philosophical and political. What are they? I have no formula that could
gather up the answer to such a question. Nothing to add, if you like. What is
done or not done remains readable elsewhere for the interested parties.“%

Resiimierend stellte Fynsk heraus, was fiir Derrida als selbstverstindlich galt,
dass sich die Philosophie nicht auerhalb von Machtstrukturen, aulerhalb eines
Systems von institutionellen Einrichtungen befindet: ,,It is obvious today that
philosophy does not exist outside of the system of power and knowledge which
structures our institutions. And that politics forms the horizon of every practice
is perhaps, for modernity, obviousness itself — hence our difficulty in assigning a
proper meaning to the term politics (a difficulty which, in another sense, would
define the retreat of the political).**°

In diesem Sinne musste Derrida sein Denken wie sein philosophisches Han-
deln nicht politisieren und in eine politische Praxis iiberfiihren, denn philosophi-
sches Denken und Handeln sind per se politische Praktiken. Philosophisches
Handeln ist stets eine Auseinandersetzung mit Anderen und ist keinesfalls jen-
seits von Anderen. Philosophisches Handeln ist ein Mitsein-mit-Anderen, wie es
auch nicht von den Anspriichen und Forderungen Anderer, deren Techniken, In-
strumenten und Einrichtungen freigestellt ist. Immer wieder gibt es die Unter-
brechungen durch den Anderen, ob nun als Anforderungen, Zuwendungen, Hin-
wendungen, Zumutungen, Uberforderungen, gewalttitig oder freundschaftlich,
ob als Liebe, Hass oder Gleichgiiltigkeit. Dennoch scheinen die Begriffe des phi-
losophischen Handelns und der politischen Praxis alles andere als geklért und
festgelegt zu sein. Fynsk hob hervor: ,,But philosophy is also something other
than this sort of theoretical practice — and that is to say, something other than a
practice which would consist of producing a representation of the field of con-

28  Vgl. Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 89.
29  Derrida 1995a, S. 69f (Hervorhebungen im Original).
30 Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 89 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 135

flict whilst still representing (in the sense of a delegate, a spokesperson) a given
position.*3!

In einem Beitrag zur Eroftnung des Centre de Recherches Philosophiques
sur la Politigue im November 1980 machten Lacoue-Labarthe und Nancy noch
einmal deutlich, dass sie ihre Arbeiten nicht als politikwissenschaftliche Unter-
suchungen, oder als Unternehmungen einer Politischen Philosophie verstanden
wissen wollten. Thre Frage nach dem Wesen des Politischen sollte keine Ge-
meinschaft, nichts Politisches voraussetzen, wie es der ,,positive (sociological,
economic, technological) or normative (ethical, aesthetic — or political)
<32 praktiziert. Ebenso lag es ihnen fern, eine neue politische Wissen-
schaft, eine neue politische Theorie oder eine politische Praxis zu entwerfen.
Thre Beschiftigung mit dem Wesen des Politischen sollte nicht nur den Begriff
hinterfragen, sondern auch die Unterschiedlichkeit der Positionen zum Begriff

discourse

des Politischen in der Philosophie und Politischen Theorie aufzeigen. Zu unter-
suchen war fiir sie nicht das Politische — ob als Faktum, als Phdnomen, als Zu-
stand, als Notwendigkeit oder als Utopie —, sondern die Philosophie und ihr
Denken als das Politische: Ein Sein, das wesentlich ein Mitsein mit Anderen ist.
Bei Lacoue-Labarthe und Nancy heif3t es: ,,What remains to be thought by us, in
other words, is not a new institution (or instruction) of politics by thought, but
the political institution of so-called Western thought.*

Mit ihren Untersuchungen kniipften Lacoue-Labarthe und Nancy an ein phi-
losophisches Handeln an, das zwar einerseits politisch ist — ein Denken, das stets
ein Mitsein in der Gemeinschaft mit Anderen ist —, andererseits aber auch — im
Anschluss an Heidegger, Arendt und Derrida — den Entzug des Politischen be-
deutet. Mit Heidegger gesprochen, ist das Politische unpolitisch.>* Heideggers
Mitsein versammelt sich (als Politeia) zwar als ein Volk, nimmt aber weder die
Gestalt einer Nation noch die eines Staates an. Nach Arendt zeichnet sich hiermit
ein Totalitarismus ab, der nicht mehr an tradierte politische Formen des Staates
und der Nation gebunden ist, sondern auf Ideologien, 6konomische Werte, Mas-
senmobilisierungen und Gewalt setzt und den politischen Raum zerstort. Derrida
entwickelte in spiteren Arbeiten den Begriff der Autoimmunitit®® des Politi-

31 Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 93 (Hervorhebungen im Original).

32 Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 105 (Hervorhebungen im Original).

33 Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 110.

34 Vgl Heidegger 1992b, S. 142.

35 Den Begriff der Autoimmunitit entwickelte Derrida in dem Vortrag Glaube und
Wissen. Vgl. Derrida 2001a, S. 72. In spateren Arbeiten verwendete Derrida wieder-

holt diesen Begriff. Vgl. u.a. Derrida 2003a, S. 37. In einem Gespréch mit Borradori

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 | Das Politische der Dekonstruktion

schen, um den selbstmorderischen Prozess innerhalb des Politischen zu bezeich-
nen.

In einem spéter gefiihrten Interview hob Nancy fiir die Zeit am Centre de
Recherches Philosophiques sur la Politique hervor, dass er gemeinsam mit La-
coue-Labarthe eine ,,totalisierende Vorstellung von Politik“*® besaB. Diese Vor-
stellung von Politik stand unter dem Eindruck des Nationalsozialismus, der fa-
schistischen Bewegungen vor und nach dem Zweiten Weltkrieg, der kolonialen
und postkolonialen Politik Europas und jenem der sozialistischen Diktaturen so-
wie deren Politik der Lager. So machten Lacoue-Labarthe und Nancy damals
auch auf Debatten, die einen exzessiven Begriffsgebrauch des Politischen betrie-
ben und das Singulire, ,,Ungleichwertige“,>” Fremde und Andere unbedenklich
einer Politik der Offentlichkeit, der Okonomie und der Technik preisgaben, auf-
merksam. Sie wiesen darauf hin, dass das Politische jegliche Spezifitit verliert,
sobald alles zum Politikum erkldrt wird, sobald alles politisch wird. Mit dem
Faktum, dass alles politisch ist und zur Totalitdt wird, tritt ein Entzug des Politi-
schen in Kraft: Denn sobald alles politisch ist, sobald Sein immer Mitsein ist,
gibt es nichts Politisches mehr, gibt es keinen politischen Akt mehr, gibt es
nichts mehr, wovon sich das Politische unterscheiden kdnnte. Angesprochen wa-
ren damit Diskussionen, die in rechts-, aber auch in linkstotalitdren Theorien ihre
Basis fanden. Auch in Demokratien lassen sich totalitdre Elemente und Struktu-
ren finden, zumal wenn sie sich 6konomistischen und technizistischen Zwingen
unterwerfen. Auch liberale Formen der Demokratie erliegen einem politischen
Totalitarismus. Die Forderung Alles ist politisch zielt auf die totale Dominanz
des Politischen ab und erhebt den Anspruch, das Sein génzlich erfassen zu kén-
nen. Heidegger sprach in dem Zusammenhang vom Gestell*® und von der Ge-
fahr, die von der modernen Technologie ausgeht. In einem Radiobeitrag der

erlduterte er: ,,Ein autoimmunitérer Prozef3 ist, wie man weif, jenes seltsame Verhal-
ten des Lebendigen, das sich in fast selbstmdrderischer Weise daran macht, sich
selbst, seinen eigenen Schutz zu zerstoren, sich gegen seine eigene Immunitét zu
immunisieren. Derrida 2004a, S. 127 (Hervorhebungen im Original).

36  Wagner, Niederberger, Kéveker 2002, S. 36.

37 In einem Vortrag, den Nancy am 17. Dezember 2011 anldsslich der Katastrophe in
Fukushima hielt, kam er auf die Problematik der Begriffe Aquivalenz, Gleichheit,
Gleichwertigkeit usw. zu sprechen und betonte: ,,Gleichheit ist nicht die Gleichwer-
tigkeit der Individuen, an die die Idee der Demokratie zunéachst denken lésst [...].
Demokratie ldsst sich [...] nur aus der Gleichheit der Unvergleichbaren denken
[...]-“ Nancy 2013, S. 59 (Hervorhebungen im Original).

38 Vgl Heidegger 1985a, S. 23ff.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 137

Sendereihe Les vendredi de la philosophie, die vom September 2002 bis zum Ju-
1i 2003 ausgestrahlt wurde, erlduterte Nancy nochmals das Argument von der to-
talen Politik: ,,This usage of the word derives from a more or less conscious be-
lief in the idea that everything is or should be political. Now, this idea constitutes
nothing other than the content of what one calls fotalitarianism. Many would be
very vexed to learn that they speak — even if they do not think — in a totalitari-
an manner. However, it deserves to be said. Every time political refers to such a
totalizing property, there is indeed fotalitarianism. That is to say, the horizon of
this thought is that of a political absorption or assumption of every sphere of
existence (I am pointing here more or less to a formula of the young Marx).**
Sofern alles politisch ist, ist jeder Bereich des Lebens und des Todes wie
auch jeder Bereich des privaten und des 6ffentlichen Raumes von einer Struktur
des Mitseins bestimmt. Kein Mensch entgeht dem Mitsein. Das Politische, das
nunmehr mit dem Leben wie dem Tod untrennbar verbunden zu sein scheint,
und ebenso das Private wie das Offentliche verschwimmen lésst, erzwingt eine
Welt der Totalitét, die alles zu integrieren sucht, auch mit Gewalt. Diese umfas-
sende Durchdringung des Politischen besitzt zwei Merkmale: 1. Lacoue-
Labarthe wies in seiner Diagnose der Moderne in Ankniipfung an Arendt darauf
hin, dass es in Diktaturen wie in Demokratien ein Begehren gibt, alles einer be-
dingungslosen Herrschaft des Politischen zu unterwerfen. In dem Begehren, alles
zu einem Politikum zu machen, unterscheiden sich beide Formen des Politischen
nicht. Lacoue-Labarthe sprach im Anschluss an Arendt vom totalitdren Phéno-

3

men oder vom ,,totalitarian fact“** Morin erlduterte hierzu: ,,In this vein, wes-
tern democratic societies aim at the same social homogenization (a homogeniza-
tion of the body politics that is presupposed by democracy itself) as totalitarian
States, but by other means: mass consumption and mass media.“*! 2. Das andere,
aber dennoch ebenso bedeutungsvolle Merkmal der totalen politischen Durch-
dringung ist jenes, dass sich das Politische als Politisches entzieht*> und einer
Art Offentlichkeit der Politik und des Politischen Platz macht, in deren Totalitit
nicht mehr zwischen dem Privaten und dem Offentlichen unterschieden werden
kann. Das Politische wird total bzw. totalitir, indem es gesellschaftlich oder
okonomisch wird, indem die Gesellschaft bzw. das Okonomische als das poli-

tisch Relevante verstanden wird, die bzw. das alle Sphéren menschlichen Seins

39  Nancy 2008b, S. 24f (Hervorhebungen im Original).

40 Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 96 (Hervorhebungen im Original). Vgl. Marchart
2011, S. 89.

41 Morin 2012, S. 100.

42 Vgl. Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 97.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 | Das Politische der Dekonstruktion

umfassen soll. Das Politische erfasst die gesamte Gesellschaft als politische Be-
wegung.

In ihren Untersuchungen zum Totalitarismus bezeichneten Nancy und La-
coue-Labarthe eine Politik als totalitdr, sobald das Politische sozial wird und als
das Soziale erscheint. Dabei erfasst das Politische die gesamte Gesellschaft und
lasst die privaten und die 6ffentlichen Sphéren ineinandergreifen. Das bedeutet,
dass das Politische als Grundzug des Menschen bestimmt wird, als dessen
Selbst-Erfiillung und als menschliche Notwendigkeit. Mit dieser Interpretation
des Totalitdren verkniipften Nancy und Lacoue-Labarthe das Problem des Totali-
tarismus mit der Frage der Subjektivitit. Die Politik des Totalitarismus wurde
von ihnen als ein Modus der Selbst-Setzung, der Selbstgriindung und als eine
Bewegung der SelbsterschlieBung des sozialen Menschen gedeutet.** Nicht nur
der Staat erscheint als ein Subjekt, als ein Etat-sujet, als ein ,,privatisiertes Politi-
sches“,* sondern auch die einzelnen Subjekte innerhalb des Staates sind Subjek-
te, jedoch nur noch Subjekte, die sich einem Staat unterworfen haben, der
Offentliches wie Privates durchdringt.

VOM MITSEIN ZUM MIT

Nach etwa vier Jahren Tatigkeit stellten Nancy und Lacoue-Labarthe die Arbeit
des Centre de Recherches Philosophiques sur la Politique ein. Sie begriindeten
den Vorgang der SchlieBung damit, dass die Teilnehmer und Teilnehmerinnen
der Veranstaltungen nicht mehr zur Frage des Entzugs des Politischen arbeite-
ten.* Das, was Nancy und Lacoue-Labarthe als Entzug des Politischen definier-
ten, wurde aus ihrer Sicht miss- oder weitgehend falsch verstanden. In einem In-
terview legte Nancy spéter dar: ,,Wir meinten [...], dass das Politische, als das
Wesen der gemeinschaftlichen Existenz gedacht, sich von sich (oder in sich
selbst) zuriickzieht und dass die Einheit, die es impliziert, nicht mehr dar- und
vorgestellt, ja vielleicht auch nicht mehr verwirklicht werden kann. Keinesfalls
wollten wir aber sagen, dass man sich von seiner philosophischen Untersuchung
zurlickziehen miisse — ganz im Gegenteil! Die Untersuchungen sollten sich

43 Vgl Marchart 2011, S. 92f.

44 Hoerl 1999, S. 87.

45  Vgl. Morin 2012, S. 101f. In einem Gespriach mit Engelmann wies Nancy darauf
hin, dass damals die Frage, ob die Zivilgesellschaft verstirkt zu einem politischen
Faktor werden kann, die Diskussionen im Centre de Recherches Philosophiques sur
la Politique zusehends dominierte. Vgl. Nancy 2015b, S. 541f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 139

vielmehr dem Riickzug selbst zuwenden, also der historischen Auflosung der
staatlich-national-souverdnen Konfiguration sowie des dazu symmetrischen
Alles ist politisch. Und was stellten wir fest? Einen bequemen Konsens iiber die
Zivilgesellschaft (in dem neuen Sinne, den dieses Wort damals gerade ange-
nommen hatte), und dieser Konsens ist seither nicht verschwunden. Sicher hat
dieser Konsens seinen Nutzen und seine Bedeutung — etwa in den Auseinander-
setzungen, die ungeachtet ihrer Mehrdeutigkeiten und Komplexititen mit dem
Namen Globalisierungsgegnerschaft belegt werden —, aber er verschleiert das
grundsitzliche Problem: Was kénnen wir kiinftig unter Politik verstehen?**¢

Auch wenn das Centre de Recherches Philosophiques sur la Politique seine
Tatigkeit einstellte, so setzten Nancy wie Lacoue-Labarthe ihre Untersuchungen
fort, wenn auch nicht mehr unter den bisherigen Umsténden. Lacoue-Labarthe
beschéftigte sich in verschiedenen Publikationen mit Heideggers Nationaldsthe-
tizismen.*’ Nancy verdffentlichte Mitte der 1980er Jahre sein Buch La commun-
auté désceuvrée,® in den 1990er Jahren die Biicher Der Sinn der Welt*® und sin-
gulér plural sein,>® und im Jahr 2008 sein Buch Wahrheit der Demokratie.>*

Die Arbeiten von Nancy und Lacoue-Labarthe zeigen ohne Zweifel weder
Ubereinstimmungen mit der Politischen Philosophie des Kommunitarismus
(MaclIntyre, Taylor, Walzer),”? noch mit dem Liberalismus (Rawls, Dworkin,
Nozick). Morin wies in ihrer Untersuchung zu Nancy darauf hin, dass es fiir die
Politische Philosophie weniger ein Problem ist, Formen des Politischen voraus-
zusetzen, diese als gegeben zu bestimmen und in ihrer Struktur zu analysieren,
als diese zu begriinden und deren Modus der Griindung anzugeben. Um die Ge-
meinschaft des Zusammenlebens in ihrem Ursprung bzw. in ihrem Prinzip zu
begriinden, bendtigt die Politische Philosophie in der Regel die Instanz eines po-

46  Wagner, Niederberger, Koveker 2002, S. 36 (Hervorhebungen im Original).

47  Vgl. Lacoue-Labarthe 1990. Vgl. ebenso Lacoue-Labarthe 2003, S. 1371f.

48 1988 erschien die deutsche Ubersetzung der ersten Auflage des Buches La commu-
nauté désceuvrée aus dem Jahr 1986. Vgl. Nancy 1988. 2004 publizierte Nancy in
Frankreich eine erweiterte Ausgabe des Buches, das 2018 wiederum ins Deutsche
iibersetzt wurde. Der Titel der Neuiibersetzung lautet: Von einer Gemeinschafi, die
sich nicht verwirklicht. Vgl. Nancy 2018.

49  Nancy 2014b.

50 Nancy 2012a.

51 Nancy 2008a.

52 Vgl. Devisch 2013. Vor allem im ersten Drittel seines Buches beschéftigte sich
Devisch damit, Differenzen zwischen Nancys Denken und dem Kommunitarismus

und ebenso zwischen Nancy und dem Liberalismus herauszuarbeiten.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 | Das Politische der Dekonstruktion

litischen Subjekts, die des Souverins, der die Verfassung des Politischen griindet
und begriindet, entscheidet und bestimmt. Die politische Gemeinschaft ist, wie
Morin ausfiihrte, in der Darlegung der Politischen Philosophie nicht von sich aus
titig: Die politische Gemeinschaft handelt nicht von sich aus. Die Instanz der po-
litischen Handlung, die die politische Zusammenkunft entscheidet und griindet,
liegt jenseits der politischen Gemeinschaft. In dieser Hinsicht fallen die Souve-
ranitdt und die Gemeinschaft wie auch der grilndende Akt des Politischen und
die politische Gemeinschaft stets auseinander. In ihrer Untersuchung gab Morin
zwei exemplarische und wirkungsvolle Ansétze der Politischen Philosophie an,
die entweder souverdne Strukturen voraussetzen oder die Entscheidung zur Ge-
meinschaft an ein souverdnes Subjekt hoherer Ordnung iibertragen: Zum ersten
Ansatz gehoren die Theorien des Sozialvertrages, die die Entstehung der politi-
schen Institutionen und die Konstitution des Staates mit der Hypothese eines Na-
turzustandes beginnen lassen. In diesem Fall befinden sich die Menschen in ei-
nem Naturzustand ohne jegliche Beziehung zueinander; was ebenso besagt, dass
sie auch ohne Sprache und ohne einen Logos sind. Bei Morin heift es: ,,[...] in
our natural state we are not related, but we are at the same time not truly human
[...]1.* Um es jedoch zu einem Sozialvertrag kommen zu lassen, miissen letzt-
lich die Theorien des Sozialvertrages etwas an Bindung voraussetzen, die der
Vertrag erst erzeugt. Hegel steht beispielhaft fiir jene theoretischen Ansétze, die
den Staat bzw. die Gemeinschaft als die Einheit von Besonderem und Allgemei-
nem, als die Einheit der Einzelnen mit dem Universellen betrachten. Die Biirger
und Biirgerinnen des Staates sind hierin Subjekte verinnerlichter Beziehungen,
die einer Subjektivitit rationalen und verniinftigen Lebens geschuldet sind.
Angesprochen auf die Frage nach Parallelen zwischen seinen und den Arbei-
ten der Politischen Philosophie des Kommunitarismus und denen des Liberalis-
mus, gab Nancy zur Antwort, dass es nur ,,gewisse asymptotische Ubereinstim-

“ gibt. Eine explizite Rezeption der Politischen Philosophie

mung im Thema
gibt es im Werk von Nancy nicht. Auch in Hinblick anderer Positionen der Poli-
tischen Philosophie (Ranciere, Badiou, Lefort, Lyotard) bemerkte Nancy: ,,Ich
situiere mich nicht im Verhdltnis zu anderen politischen Philosophen, da ich
kein politischer Philosoph bin.*>

Nancy erweist sich in seinen Schriften weder als ein politischer Philosoph
noch als ein Gesellschaftswissenschaftler, weder als ein Politikwissenschaftler

noch als ein Philosoph mit politischen Ambitionen. Im Anschluss an die mit

53 Morin 2012, S.101.
54 Wagner, Niederberger, Kéveker 2002, S. 37.
55  Wagner, Niederberger, Koveker 2002, S. 39 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 141

Lacoue-Labarthe verdffentlichten Schriften heifit es in seinem Buch Von einer
Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht: ,)Das wichtigste und miihevollste
Zeugnis der modernen Welt umfasst vielleicht alle anderen Zeugnisse [...]: Es
ist jenes, das von der Auflosung oder dem Zerfall der Gemeinschaft zeugt, da-
von, wie sie sich disloziert oder in Flammen aufgeht.“>® Damit umreift er das
Feld, in dem er sich als Philosoph gedanklich bewegt.

Nancy ging es nicht um die eine oder andere Art der Betrachtung politischer
Gegebenheiten. Ebenso ging es ihm nicht um einen politischen Entwurf, der in
einen Horizont einzuschreiben wiére. Es ist nicht das Faktum des Staates, das
realisierte Zusammenleben der Menschen innerhalb einer gegebenen und institu-
tionell verfassten Gemeinschaft, oder ein dem Menschen innewohnender Drang
zur Sozialitdt, von dem Nancy in seinem Buch ausging. Hingegen war es die
Auflosung des gemeinschaftlichen Zusammenlebens, mit der sich Nancy be-
schiftigte, mit jenem Zerfall, von dem die moderne Welt Zeugnis gibt. Die Auf-
16sung des Zusammenlebens ist jedoch nichts, was den Menschen duf3erlich zu-
stoB3t, vielmehr ist es eine Auflésung, die dem Mitsein als Entzug von Mitsein
zugehorig ist. Im Text kommt er dabei auf Rousseau, Hegel, Marx, Heidegger,
Bataille, aber auch auf Sartre zu sprechen.

So ist das Politische — die Gemeinschaft als auch deren Zerfall — fiir Nancy
keine Frage nach der besten Regierungsform: jene Frage, die sich schon Sokrates
stellte und spéter Vertreter und Vertreterinnen der Politischen Philosophie. Das
Politische ist fiir Nancy auch keineswegs eine Frage nach dem, was der Mensch
existenziell braucht und aufgrund seiner Hilflosigkeit und Verletzlichkeit beno-
tigt. Auch in der Auseinandersetzung mit dem Totalitarismus, samt seiner Ge-
walt und Tyrannei, ging es fiir Nancy um eine ontologische Frage, also keines-
falls um das Problem einer schlechten Wahl, die von den politischen Subjekten
oder den Angehdrigen des politischen Raumes besser zu treffen (gewesen) wire.
Der Totalitarismus ist vielmehr, wie das Politische iiberhaupt, ein ontologisches
Problem, das auf den Entzug des Politischen hinweist. Oder anders gesagt: Sein
ist stets Mitsein, und deshalb ist das Politische eine ontologische Frage.’” Zum

56 Nancy 2018, S. 7.

57  Bei Devisch heifit es: ,,For Nancy, being is with. The primal ontological conditions
of our community aren't conceived as the One, the Other or the We, but as the with,
relationality, and the between. The question of being (Seinsfrage) is therefore the
question of being-with (Mitseinsfrage).” Devisch 1999, S. 7 (Hervorhebungen im
Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 | Das Politische der Dekonstruktion

Dasein wird kein Mitsein addiert, damit es in der Welt ist. Nancy schrieb: “Das
Mit-sein ldsst sich nicht ans Da-sein anfiigen: aber da sein ist mit sein [...].*®
Mit Bezug auf eine anders verlaufende Heidegger-Rezeption durch Levinas
und Blanchot lésst sich jedoch auch formulieren, dass das Sein bei Nancy nicht
einer voranfanglichen Destruktion durch ethische oder moralische Anspriiche
ausgesetzt ist. Vielmehr ist bei Nancy das Sein selbst wesentlich ein Entzug von
Sein. Hamacher wies auf diese urspriingliche Aufgabe und Aussetzung des
Seins® hin, die weder auf eine Entscheidung zum Sein, noch auf eine Entschei-
dung zum Nicht-Sein hinauslduft®® und sprach die Frage nach einer Politik der
Oukratie an: ,,a politics of the Or of democracy — one can read or not read this

«“6! Nur als diese Gemeinschaft ohne Ge-

word — an Or-cracy [eine Oukratie]
meinschaft, nur als dieses Mitsein ohne Mitsein, ist das Sein (ohne ein Sein) ein
ethos und ist das Sein (ohne ein Sein) urspriinglich ethisch. Critchley resiimiert:
,,Ontology is ethical, ethics is ontological.“¢?

Nancy wies schon zu Beginn des Buches Von einer Gemeinschafi, die sich
nicht verwirklicht darauf hin, dass einerseits die Frage nach der Gemeinschaft
aus einem christlich-romantischen Bewusstsein entsprang und nostalgisch als
Verlust einer anfanglich verlorenen Gemeinschaft verklart wurde. Andererseits
war es Rousseau, der ein ,,Bewusstsein von einem (vielleicht irreparablen) Bruch
dieser Gemeinschaft“®* verspiirte. Andere Theorien des Politischen beinhalteten

vor und nach Rousseau entweder Staatsmodelle oder Gesellschaftskonzepte, die

58 Nancy 2012a, S. 146. Vgl. hierzu Critchley 1999, S. 64.

59  Vgl. Nancy 1983, insbesondere S. 24f. Dort heif3t es: ,,Das Sein ist keiner Ursache,
keinem Beweger, keinem Prinzip anvertraut; nicht ist es seiner eigenen Substanz,
noch seiner eigenen Subsistenz iiberlassen. Es ist — aufgegeben.*

60  Hamacher sprach im Zusammenhang mit seiner Lektiire von Nancys Auslegung der
Seinsentschlossenheit bei Heidegger von einer ,,Ormative®, einer Ver-oder-ung des
Seins. Hamacher 1994, S. 117. Vgl. auch Hamacher 1993. Woanders heifit es:
,Every decision and especially that one which Heidegger calls the original and the
own moves before the question Either or or or [Entweder oder oder oder]; therefore
it does not move in a binary oppositon, but at all events moves up it and can only
move in this way at all and be the movement of Dasein as the opening up of its
Being.” Hamacher 1997, S. 55.

61 Hamacher 1997, S. 60 (Hervorhebungen im Original).

62  Critchley 1999, S. 65. Nancy ging spéter in dem Buch Das nackte Denken auf den
Zusammenhang von Ontologie und Handlung bzw. Ethik ein. Vgl. Nancy 2014a,
S. 103ff.

63  Nancy 2018, S. 19.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 143

bestmoglich — effektiv, machtpolitisch und 6konomisch — ausgestaltet sein soll-
ten. Mit diesen Konzepten sollte die Souverénitit des politischen Raumes, bei
einer gleichzeitigen Ausgewogenheit gesellschaftlicher Anspriiche der einzelnen
Gruppen und Individuen, gewahrt bleiben.%

Wihrend in der Gegeniiberstellung von Gemeinschaft und Gesellschaft bzw.
Staat, die Gemeinschaft stets nach dem Modell der Familie, einer verwandt-
schaftlichen Liebe oder einer grundsétzlich vertrauensvoll kommunikativen Be-
ziehung dargestellt wird, werden die Gesellschaft wie der Staat als Zusammen-
schliisse von Individuen zur Verteilung von Gewaltverhéltnissen und zur Regu-
lierung von Anerkennungen und Bediirfnissen betrachtet. Allerdings kommen-
tierte Nancy die in den Sozialwissenschaften kolportierten Vorstellungen von ei-
ner verlorengegangenen und zerstorten Gemeinschaft, auf der die Modelle von
Gesellschaft und Staat aufbauen, und merkte an, dass diese falsch sind: ,,Die
Gemeinschaft hat nicht stattgefunden [...] Sie hat nicht bei den Guayaqui-
Indianern stattgefunden und genauso wenig in irgendeinem Zeitalter der Hiitten,
sie hat nicht im hegelschen ,Geist eines Volkes® stattgefunden und auch nicht in
der christlichen Agape. Die Gesellschaft ist nicht — zusammen mit Staat, Indus-
trie, Kapital — gekommen und hat eine frithere Gemeinschaft aufgelost. [...] Die
Gesellschaft ist nicht auf den Triimmern einer Gemeinschaft entstanden. Sie ist
im Verschwinden oder im Bewahren dessen entstanden, was — ob Stimme oder
Reiche — vielleicht genauso wenig Bezug zu dem hatte, was wir ,Gemeinschaft’
nennen, wie zu dem, was wir ,Gesellschaft‘ nennen. Und daher ist die Gemein-
schaft bei weitem nicht das, was die Gesellschaft zerbrochen oder verloren hitte,
sondern das, was von der Gesellschaft her zu uns kommt — Frage, Erwartung, Er-
eignis, Imperativ —, was uns von ihr her widerfihrt.*®

Gemeinschaft ist weder etwas, was uns mit der Zeit verloren ging oder ab-
handenkam, noch wurde diese urspriingliche Form des Zusammenlebens durch
dullere Einwirkungen oder durch Interventionen zerstort. Eine Gemeinschaft, de-
ren Verlust wir betrauern kdnnen, gab es nie. Dennoch ist der Entzug, der soge-
nannte Verlust der Gemeinschaft, eine Erfahrung, die wir gemeinsam machen.®
Der Verlust von und der Mangel an einer sogenannten urspriinglichen und natiir-
lichen Gemeinschaft ist common sense. In nichts scheint der Gemeinsinn mehr
zu kulminieren, wie in diesem Verlust. Nancy stellte diese paradoxe Argumenta-
tion auch in seinen spéteren Untersuchungen zur Gemeinschaft heraus. In dem

64  Morin verwies hierzu in ihrem Kommentar zu Nancy auf Arbeiten von Tonnies und
Weber. Vgl. Morin 2012, S. 74f. Vgl. ebenso Tonnies 2005 und Weber 2002.

65 Nancy 2018, S. 22f (Hervorhebungen im Original).

66 Vgl Morin 2012, S. 75f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 | Das Politische der Dekonstruktion

Artikel Of Being-in-Common insistierte Nancy auf die paradoxe Logik des Mit-
seins und des Zusammenlebens und schrieb: ,,We are in common, with one
another. What do [sic!] this in and this with mean? [...] With, together, or in
common obviously do not mean in one another, nor do they mean in each other's
place. That would imply an exteriority. (Even in love, one is in the other only
outside the other. The child in its mother is also exterior in that interiority, alt-
hough in quite another way. And in the most assembled crowd, one is not in the
place of the other.) But with does not mean next fo, or juxtaposed, either. The lo-
gic of the with — of the being-with, of the Mitsein that Heidegger makes contem-
porary and correlative with the Dasein — is the singular logic of an inside-
“67 Etwas spiter
heifdt es im Text: ,,Nothing is more common than being: it is the self-evidence of

outside. It is perhaps the very logic of singularity in general.

existence. Nothing is more uncommon than being: it is the self-evidence of
community.“¢

In Ankniipfung an Heideggers Terminus Dasein — ein Dasein, das als ein
Mitsein stets ein Zusammensein mit Anderen ist® —, entfaltete Nancy sein Ver-
stindnis von der Gemeinschaft an den Pripositionen mit, zu, in, bei usw. Das,
was Gemeinschaft ausmacht, ist, dass sie sich nicht als eine Gemeinschaft von
Subjekten ausweist, die durch ein (geistiges, symbolisches oder natiirliches)
Band miteinander verkniipft in Beziehung stehen: Ein Band, das nichts weiter als
eine Technik des Okonomischen, der Anerkennung oder des Sozialen wire. Fiir
Nancy ist die Gemeinschaft hingegen die Beziehung selbst, die kein Band zwi-

67 Nancy 1991b, S. 6 (Hervorhebungen im Original).

68 Nancy 1991b, S. 8.

69  Dasein ist Mitsein, ein Zusammensein mit Anderen. Nur in diesem Sinne ist das Da-
sein ein In-der-Welt-Sein. Dabei geht es ausschlieSlich um den eigenen Tod im Zu-
sammensein mit Anderen oder wie es bei Heidegger heifit, um den jemeinigen Tod
des Mitseins. Nach Heidegger ist das Dasein ausschlielich ein Vorlauf zum eigenen
Tod. Das Dasein leidet weder unter seinen Mitmenschen, noch kann das Dasein den
Tod eines Anderen sterben. (Vgl. Heidegger 1984, S. 240.) Das Schicksal des Da-
seins ist Mitsein zu sein und nur in dem Sinne trdgt es Sorge um sein In-der-Welt-
Sein. Im Gegensatz hierzu betonte Sartre, dass fiir ihn die Anderen die Hélle sind, da
sie die Freiheit des Subjekts bedrohen (,,Die Holle, das sind die anderen.” Sartre
1991, S. 59). Wiahrend Heideggers Dasein sich in der ontologischen Analyse allen-
falls — wenn auch in abgriindig radikaler Weise — der Alltiglichkeit aussetzt (Vgl.
Heidegger 1984, S. 114ff), wird die notwendige Einschriankung der Freiheit bei

Sartre zu einem existenziellen Akt menschlichen Leidens.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 145

schen zwei Subjekten, sondern als Beziehung zugleich Kluft und Entfernung ist.
Die Gemeinschaft, das Miteinandersein, ist das Mit, das Zu, das In und das Bei.
Auch wenn wir die Erfahrung vom Verlust der Gemeinschaft machen, so
konnen wir diese Erfahrung nur gemeinsam machen. In diesem Sinne ist der
Entzug von Mitsein jene Erfahrung, die erst eine Gemeinschaft ausmacht. Eine
Gemeinschaft gibt es nur insofern, als sie nie stattfindet und nie stattgefunden
hat. Eine innige Gemeinschaft, eine totale und geschlossene Gemeinschaft, oder
auch eine natiirliche, iibersichtliche und abzéhlbare Gemeinschaft, gab es nie-
mals, und wird es kiinftig nicht geben kénnen. In dem Sinne ist die Totalitdt des
Seins als Mitsein eine ontologische Unmdoglichkeit. Mitsein ist Mitsein. Gemein-
schaft ist so verstanden die Erfahrung einer Unterbrechung von Kommunion und
Kommunikation. Oder anders gesagt: Die Kommunikation der Gemeinschaft ist
der Abbruch einer kommunikativen Bindung. Das Mit bei Nancy ist wesentlich
ein Nicht-Mit. Das com der Kommunikation und der Kommunion ist wesentlich
eine Unterbrechung des Verbindlichen und der Verschmelzung. Morin kommen-
tierte hierzu: ,,Now, Nancy will argue that this is the only possible community,
that is, the community that experiences its own absence, or the absence of fusion
and communion. Community is the experience of the interruption of communi-

on «70

BATAILLE UND BLANCHOT

Bevor Nancy in dem Buch singuliir plural sein’ den Versuch unternahm, Hei-
deggers Sein und Zeit umzuschreiben, indem er nicht das Sein oder das Dasein,
sondern das Mitsein in seiner Zeitlichkeit als urspriinglich und vergessen be-
schrieb,’? setzte er sich in dem Buch Von einer Gemeinschaft, die sich nicht ver-
wirklicht intensiv mit Bataille auseinander.

An den Beginn seiner Reflexionen zu Bataille stellte Nancy abermals Uber-
legungen zu Heidegger. In seinen Notizen heilit es, dass Heideggers ,,Vision ei-
nes Volkes und eines Geschicks*” zu jener Denkfigur gehorte, die die innige

70  Morin 2012, S. 76.

71 In der Vorbemerkung zum Buch singuldr plural sein heifit es: ,Der Text ver-
schweigt den Anspruch nicht, die gesamte prima philosophia neu aufrollen zu wol-
len, indem er ihr das singuldr Plurale des Seins als Grundlegung gibt.“ Nancy
2012a, S. 13 (Hervorhebungen im Original).

72 Vgl. Devisch 1999, S. 3. Vgl. ebenso Critchley 1999, S. 54.

73 Nancy 2018, S. 28.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 | Das Politische der Dekonstruktion

Beziehung von Gemeinschaft und Tod hervorhebt. Dariiber hinaus gehorte es zu
Heideggers Identifizierung des Mitseins als Volk, den Tod und den Verlust von
Mitgliedern der Gemeinschaft als Kristallisationspunkte der Gemeinschaft zu
verstehen. So gesehen ist Heidegger eben jener Denktradition zuzuordnen, die
dem Tod einen Sinn abgewinnt, den Tod in einer Figur des ,,Heils* aufgehen
lasst und den Tod des Einzelnen als ein Opfer beschreibt, das sich fiir die Ge-
samtheit der Gemeinschaft hergibt. Seit Anfang der 1980er Jahre wies Nancy
wiederholt auf diese Konstellation von Dasein, Mitsein, Volk, Geschichte,
Schicksal und Geschick hin, die Heidegger in dem Buch Sein und Zeit, insbe-
sondere im §72, beschrieb. Nach Nancy war diese entscheidend fiir Heideggers
Weg hin zu einer nationalsozialistischen Gesinnung.”

Nancy stellte hingegen heraus: Die Gemeinschaft ,,ist an ihm [dem Tod;
Anm.d.V.] jedoch nicht ausgerichtet wie an ihrem Werk. Genauso wenig wie die
Gemeinschaft ein Werk ist, macht sie aus dem Tod ein Werk.“”> Weder der
Staat, die Gesellschaft, noch die Gemeinschaft sind jene Werke, die sich aus der
Sterblichkeit ihrer Individuen erschlieBen. Weder resultiert aus der Sterblichkeit
der Individuen jenes Projekt, das per Vertragsschluss oder aus einer Bewegung
der Vernunft heraus die Form eines Staates annimmt, noch verwandelt sich im
Opfer des Einzelnen die Endlichkeit des Individuums in eine allgemeine und zu-
gleich konkrete Freiheit, die fiir Hegel der Staat war.”® In Batailles Schriften fand
Nancy ein Denken, das den Tod als jene Unmdglichkeit beschreibt, die ein
Einswerden der Gemeinschaft urspriinglich verhindert. Eindringlich hob Nancy
hervor, dass sich im Sterben die tote Existenz nicht in ein Opfer verwandelt.
Nancy sprach hierbei von einer nicht zu opfernden Existenz. Das Dasein (d.h.
das Mitsein und der Mensch) ist keine Existenz, die im Tod die Souverinitit ei-
ner politischen Gemeinschaft erzeugt. Der Tod erzeugt nichts.”’

74 Nancy 2015b, S. 27.

75 Nancy 2018, S. 28.

76  Vgl. Hegel 1970, S. 406.

77  Agamben kritisierte Nancys Auslegung der batailleschen Begriffe Opfer und Exzess,
um seinen eigenen Begriff von der Souverénitdt (wie auch seinen Begriff vom Aus-
nahmezustand) zu rechtfertigen. Agamben schrieb in dem Buch Homo sacer hierzu:
,.Es ist das Verdienst von Jean-Luc Nancy, die Doppeldeutigkeit von Batailles Op-
ferdenken aufgedeckt und den Begriff einer nicht opferbaren Existenz mit Nach-
druck und gegen jede Opferversuchung formuliert zu haben. Doch wenn unsere
Analyse wirklich ins Schwarze trifft und Batailles Definition der Souverénitit durch
die Uberschreitung dem totbaren Leben im souverinen Bann unangemessen bleibt,

dann geniigt der Begriff der Nichtopferbarkeit ebensowenig, um mit der Frage der

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 147

Aber dennoch ergaben sich fiir Nancy durch Batailles Untersuchungen zur
Souverinitit, zum Politischen und zur Gemeinschaft Zugénge, die die untrenn-
bare Verbundenheit von Tod und Gemeinschaft herausstellen und offenbaren,
auch wenn es Bataille vermied, die Gemeinschaft als ein entworfenes, projektier-
tes oder vollendetes Werk zu betrachten. In diesem Zusammenhang hob Nancy
hervor, dass sich mit der Sterblichkeit und letztlich mit dem Tod des Einzelnen
eine Gemeinschaft der Uberlebenden zeigt: Einerseits eine Gemeinschaft jener,
die den Tod des Einzelnen {iberleben, andererseits bildet die Gemeinschaft ein
Zusammensein, das mit seiner Griindung unvollstdndig ist und bleiben wird: der
Exzess der Gemeinschaft. Die Verbliebenen sind angesichts der Sterbenden von
einer Intensitdt des Todes durchdrungen, die die Gemeinschaft mit einem Verlust
an eben dieser Gemeinschaft erzeugt. So steht am Ursprung der Gemeinschaft
der Verlust von Gemeinschaft. Nancy verwies in diesem Zusammenhang auf ei-
ne Textstelle bei Bataille, in der es heif3t: ,,Sieht er seinesgleichen sterben, kann
ein Lebender nur noch aufer sich weiter bestehen.“’

Die Gemeinschaft ist jener Ort, der den Menschen ihre Endlichkeit zur Dar-
stellung bringt und den unvermeidbaren Exzess sichtbar macht.”” Jede Gemein-
schaft ist so verstanden ein Ort, an dem die Endlichkeit jedes singuldren Men-
schen, dessen Sein-zum-Tod, ausgestellt und zur Darstellung gebracht wird. Das,
was eine Gemeinschaft teilt und mitteilt, sind keine Informationen und kein Wis-
sen liber bestimmte Sachenverhalte und Dinge. Die Gemeinschaft ist jener Ort,
an dem jeder singuldre Mensch das Schicksal der Endlichkeit, den Abgrund des
Seins-zum-Tode teilt und somit nichts teilt. Nancy schrieb: ,,[D]ie Gemeinschaft
ist das ekstatische Bewusstsein der Nacht der Immanenz, insofern ein solches

Bewusstsein die Unterbrechung des Selbstbewusstseins ist.**

Gewalt in der modernen Biopolitik fertig zu werden. Denn der homo sacer ist eben
nicht opferbar und darf dennoch von jedem getotet werden.* Agamben 2002, S. 123.
Entgegen einer Neu- und Umformulierung der Souveranitit, wie sie zum Beispiel
von Agamben in der Relektiire von Schmitt und Foucault betrieben wurde, beharrten
Nancy wie Derrida auf einer Unmdglichkeit von Souverénitit.

78 Nancy 2018, S. 30 (Hervorhebungen im Original). Blanchot zitierte in seiner Ent-
gegnung zu Nancy dieselbe Textstelle aus Batailles Schriftfragment La limite de
['utile. Vgl. Blanchot 2007b, S. 22. Im Original bei Bataille heift es: ,,S’il voit son
semblable mourir, un vivant ne peut plus subsister que hors de soi.“ Bataille 1976,
S. 245 (Hervorhebungen im Original).

79  Vgl. Nancy 2018, S. 29.

80 Nancy 2018, S. 36 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 | Das Politische der Dekonstruktion

Es gibt kein einzelnes Wesen, ohne dass es nicht schon andere Wesen gibt.
Das ,.endliche Sein [prisentiert sich] stets gemeinsam“.®' Auch wenn der
Mensch allein und einsam ist, gibt es und gab es andere Menschen und andere
Wesen. ,,Wir erscheinen gemeinsam: wir kommen zusammen in die Welt [...].
Es gibt kein Zur-Welt-Kommen, das nicht grundsitzlich gemeinsam wire.*%? Fiir
den Menschen gibt es immer schon die anderen Menschen, eine Gemeinschaft,
in der er ekstatisch und endlich existiert.** In diesem Sinne ist die Gemeinschaft
der Ort des Anfangs und der Geburt wie auch das Vergessen all dessen. Sie ist
aber ebenso der Ort des Abschieds, der Trauer und der Sorge. Nancy sprach von
einer dreifachen Trauer, die auf unsere Endlichkeit bezogen ist: ,,die Trauer um
den Tod des anderen, die Trauer um meine Geburt und die Trauer um meinen
Tod. 8

Die Gemeinschaft mit den Anderen zeigt jedem einzelnen Menschen seine
unerfahrbare und zugleich unwiederholbare Geburt wie auch seinen uniiber-
windbaren Tod. Die Gemeinschaft ist also keine beschrinkte, die im Verhiltnis
zu ihrer idealen Form begrenzt ist, vielmehr ist sie eine Gemeinschaft der End-
lichkeit und Immanenz, die urspriinglich unvollstéindig und fragmentiert ist. Sie
ist eine Gemeinschaft der Geburt und des Sterbens, eine transzendierende Imma-
nenz, eine Immanenz des Exzesses, eine Gemeinschaft, die sich selbst fremd und
unabgeschlossen ist. Fiir Nancy ist die Gemeinschaft also keine Gemeinschaft
freier Subjekte, die sich in ihrem Willen zusammenfinden oder eine Gemein-
schaft von Individuen, die kulturell zusammengehoren. Fiir ihn ist die Gemein-
schaft auch kein Resultat, das sich aus einem souverdnen Akt generiert. Die Ge-
meinschaft ist nach Nancy vielmehr ein Moment des Exzesses der Uberleben-
den, deren Gemeinschaft sich natologisch wie thanatologisch darstellt. Nancy
formulierte: ,,Die Endlichkeit erscheint mit, das heif3t wird exponiert: das ist das
Wesen der Gemeinschaft.*

Im Fortgang seiner Ausfilhrungen gab Nancy an, dass Batailles Besorgnis
um das Politische aus der bitteren Erfahrung mit einem seiner Ansicht nach ver-
ratenen Kommunismus herriihrte.®® In Folge dieser Erfahrung beschiftigte sich
Bataille mit den Begrifflichkeiten der politischen Souverénitit, fithrte eine inten-
sive Auseinandersetzung mit Kojéves und Hegels Begriff der Negativitit, griin-

81 Nancy 2018, S. 50.

82 Nancy 19%94a, S. 170 (Hervorhebungen im Original).
83  Vgl. Nancy 2018, S. 50.

84 Nancy 2018, S. 53.

85 Nancy 2018, S. 51.

86  Vgl. Nancy 2018, S. 30f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 149

dete die geheime Acéphale-Gesellschaft und setzte sich mit der Bedeutung der
Opferung und des Opfers innerhalb des Politischen auseinander. Nancy ging im
Verlauf seiner Ausfithrungen in deutliche Distanz zu Bataille und warf ihm vor,
am nostalgischen Begriff einer verlorenen Gemeinschaft festzuhalten. Auch
wenn Bataille die Bedeutung des Opfers fiir das Politische bei Hegel und Kojéve
kritisierte und seine Relevanz fiir das Politische neu formulierte, so blieben seine
Arbeiten zur Gemeinschaft fiir Nancy zu stark auf Motive des Heiligen und der
Opferung fixiert,’” um sich von traditionellen Vorstellungen der Gemeinschaft
zu losen.

Trotz dieser Fixierung auf das Heilige und auf das Opfer, die fiir Nancy un-
annehmbar war, stellte Batailles ausfiihrliche Beschéiftigung mit dem menschli-
chen Opfer und der Selbstopferung der Souverénitét die Bedeutung des Teilens
des Todes mit den Anderen und die exponierte Kommunikation eines endlichen
und grundlosen Mit-Seins heraus. Mit dem Teilen des Todes, mit dem Teilen
von Nichts, ein Teilen, das nichts Substanzielles, kein Etwas und somit nichts
Gemeinsames teilt, ist nach Nancy jede Gemeinschaft unweigerlich unvollstidn-
dig. Auf der Grundlage dieser Auseinandersetzung, die Bataille iiber die Begriff-
lichkeiten Hegels und Kojéves fiihrte, beschrieb Nancy eine Negativitit, die sich
nicht in eine Positivitdt hoherer Ordnung dialektisch iibersetzen, erarbeiten oder
durcharbeiten lésst. Bataille sprach von einer ,,arbeitslosen* und ,,unbeschéftig-
ten“ Negativitit: von einer Negativitit ohne Verwendung,® eine Negativitit des
Todes, die sich nicht in eine symbolische Ordnung, in ein Werk oder in eine
sinnvolle Handlung tibertragen ldsst. Er sprach von dieser Negativitit als einer
ohne Zweck und Anwendung. Blanchot bezeichnete diese Negativitit, die Hegel
und Kojeéve noch fremd war, als eine absolute, als eine Entwerkung und nicht-
arbeitende Negativitit. Nancy formulierte mit Bezug auf diese Diskussion: ,,Man
produziert sie [die Gemeinschaft; Anm.d.V.] nicht, man macht ihre Erfahrung
(oder ihre Erfahrung macht uns) als Erfahrung der Endlichkeit. Die Gemein-
schaft als Werk oder die Gemeinschaft durch die Werke wiirde unterstellen, dass
das gemeinsame Sein als solches objektivierbar und produzierbar ist (in Orten,
Personen, Gebduden, Diskursen, Institutionen, Symbolen: kurz, in Subjekten).

87  Vgl. Nancy 2018, S. 32, ebenso Nancy 2002. Vgl. hierzu den Aufsatz Hegel, der
Tod und das Opfer (Bataille 2018a) wie auch Nancys Aufsatz The Unsacrificeable
(Nancy 1991a).

88  Vgl. Bataille 2012a, S. 75ff. Im Original bei Bataille heift es: ,,Si ’action (le faire)
est - comme dit Hegel - la négativité, la question se pose alors de savoir si la négati-
vité de qui n’a plus rien a faire disparait ou subsiste a I’état de négativité sans
emploi.“ Bataille 1997b, S. 131f (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 | Das Politische der Dekonstruktion

[...] Die Gemeinschaft hat notwendig in dem statt, was Blanchot /e déseuvre-
ment genannt hat, Entwerkung, Nicht-am-Werk-Sein, Werklosigkeit. Diesseits
oder jenseits des Werks, das, was sich vom Werk zuriickzieht, was nichts mehr
mit der Produktion oder der Vollendung zu tun hat, sondern was in Richtung Un-
terbrechung, Fragmentierung, Schwebe oder Einhalt geht. Die Gemeinschaft ist
aus der Unterbrechung der Singularitidten gemacht, oder aus dem Einhalt, der die
singuldren Daseine sind. Sie ist nicht ihr Werk und sie hat sie nicht als ihre Wer-
ke, genauso wenig wie die Kommunikation ein Werk ist, ja nicht einmal eine
Operation singuldrer Daseine: denn sie ist einfach ihr Sein — ihr Sein, das auf
seiner Grenze innehélt. Die Kommunikation ist die Entwerkung des gesellschaft-
lichen, 6konomischen, technischen, institutionellen Werks.**

So ist fiir Nancy, wie bereits erwihnt, das Mitsein keine Gemeinschaft von
Subjekten, die kommunizieren, um Nachrichten und Informationen miteinander
auszutauschen, sich gegenseitig anzuerkennen oder Vertrdge untereinander ab-
zuschlieBen. Vielmehr ist das Mitsein die Mit-Teilung des Todes, das Teilen
dessen, was sich nicht kommunizieren lédsst: Der Tod des Anderen. Um jene Pré-
sentation der Gemeinschaft zu beschreiben, auf die Nancy bei Bataille zuriick-
griff, sprach er von der entwerkten Gemeinschaft, einem Terminus, den er von
Blanchot entlehnte.

Trotz dieser Referenz auf Blanchot zog Nancys Buch Die undarstellbare
Gemeinschaft mit seinem Erscheinen unabsehbare und zum Teil heftige Reso-
nanzen nach sich. Zu den wichtigsten Kritikern, auf die Nancy spéter reagierte,
gehorten Derrida, Badiou und insbesondere Blanchot. Nancy vermerkte hierzu:
,»Von mehreren Seiten her sah ich von dem Gebrauch des Wortes Gemeinschaft
Gefahren ausgehen: Unweigerlich klingt es von Substanz und Innerlichkeit er-
fiillt, ja aufgebldht; recht unvermeidlich hat es eine christliche Referenz (geistige
oder briiderliche, kommunielle Gemeinschaft) oder eine im weiteren Sinne reli-
giose (jiidische Gemeinschaft, Gemeinschaft des Gebets, Gemeinschaft der
Glaubigen — 'umma); es wird zur Bekréiftigung vorgeblicher Ethnizititen ver-
wendet — all dies konnte nur Warnung sein.“” In der dazugehdrigen FuBnote ist
notiert: ,,Sehr rasch sind Einwinde oder Warnungen, selbst freundschaftliche
gekommen wie jene Derridas, der sich in diesem Punkt gegen Blanchot und
mich zusammen wandte, oder wie jene Badious, der forderte, Gemeinschaft

durch Gleichheit zu ersetzen.*!

89 Nancy 2018, S. 55 (Hervorhebungen im Original).
90 Nancy 2007, S. 30f (Hervorhebungen im Original).
91 Nancy 2007, S. 30f (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 151

Blanchot antwortete auf Nancys Buch mit der Publikation Die uneingesteh-
bare Gemeinschaft. In dieser hielt Blanchot fest, dass Nancy die Gemeinschaft
weder als ein Objekt, noch als eine Tatsache oder eine gegebene Struktur be-
schreibt. Nach Nancy behauptet sich die Gemeinschaft als ein ,,[...] Ort — der
Nichtort —, an dem nichts festzuhalten ist, geheimnisvoll darin, kein Geheimnis
zu haben“.”?> Die Gemeinschaft ist kein Werk, sie ist werklos und entwerkt. Den-
noch mahnte Blanchot Nancy zur Vorsicht und forderte ihn auf, ,,[...] nicht bei
der Negation der kommuniellen Gemeinschaft zu verharren und weiter iiber die-
se Negativitdt hinaus zu denken, auf ein Geheimnis des Gemeinsamen hin, das
kein gemein(sam)es Geheimnis ist.*%*

Entgegen Nancy stellte Blanchot in Aussicht, den Begriff der Gemeinschaft
und der mit ihr verbundenen Geheimnislosigkeit, fallen zu lassen und schrieb:
,»Wenn aber die Beziehung des Menschen zum Menschen aufhért, eine Bezie-
hung des Gleichen zum Gleichen zu sein, sondern den Anderen als einen Un-
beugsamen einfiihrt, der sich in seiner Gleichheit stets asymmetrisch zu dem
verhilt, der ihn in Betracht zieht, dann setzt sich eine ganz andere Art der Bezie-
hung durch und erzwingt eine andere Gesellschaftsform, die man kaum noch
wagen wird, Gemeinschaft zu nennen. Oder man wird es gutheiflen, sie so nen-
nen, und sich dabei fragen, was auf dem Spiel steht in der Idee einer Gemein-
schaft und ob diese nicht, habe sie nun existiert oder nicht, stets am Ende die
Abwesenheit der Gemeinschaft.**

Nancy rekapitulierte: ,,Die Antwort ergriff mich, zuallererst weil die von
Blanchot solcherart gezeigte Aufmerksamkeit die Bedeutung des Motivs bewies,
nicht nur fiir ihn, sondern durch ihn fiir alle, die eine zwingende, gewaltsame
Notwendigkeit verspiirten [...]. Mich hatte jedoch auch die Tatsache ergriffen,
daB die Antwort Blanchots zugleich ein Echo war, ein Widerhall und eine Re-
plik, ein Vorbehalt und in gewisser Hinsicht ein Vorwurf. Ich habe diesen Vor-

92  Blanchot 2007b, S. 39.

93  Nancy 2007, S. 30.

94 Blanchot 2007b, S. 12 (Hervorhebungen im Original). Einen Uberblick iiber die
Antworten und Entgegnungen, die zwischen Nancy und Blanchot gewechselt wur-
den, gab Bird. Er stellte den instruktiven Charakter der Diskussion zwischen Blan-
chot und Nancy heraus. Vgl. hierzu Bird 2008, insbesondere S. 7f. Hingegen stellte
Bernasconi die Argumente, die von Blanchot und Nancy zur Begrifflichkeit der
Gemeinschaft ins Spiel gebracht wurden, polarisierend einander gegeniiber. Vgl.

Bernasconi 1993, insbesondere S. 7.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 | Das Politische der Dekonstruktion

behalt oder Vorwurf nie vollig aufgekldrt, weder in einem Text, noch fiir mich

selbst, noch in der Korrespondenz mit Blanchot.**

VON DEN KNOTEN DES POLITISCHEN HIN ZUR
DEMOKRATIE

Nach den Diskussionen um den Gebrauch des Begriffs Gemeinschaft, zog es
Nancy vor, vom Zusammen-Sein oder vom Mitsein, vom Band und von Knoten
zu sprechen.’® So heifit in dem Buch Der Sinn der Welt: ,Das Politische ist der
Ort des Im-Gemeinsamen [I’en-commun] als solchem. Oder auch der Ort des
Zusammen-Seins.*”’

Wie schon zu Zeiten der Zusammenarbeit mit Lacoue-Labarthe und in Die
undarstellbare Gemeinschaft, blieben auch in den darauffolgenden Jahren die
zentralen Motive seiner Publikationen jene, in denen es um das Zusammensein,
die Auseinandersetzungen mit dem Totalitarismus, mit einer Politik souverdner
Subjekte, mit den Voraussetzungen einer politischen Theologie ging, die trotz
sublimer Sékularisierungen theologisch blieb.

Nancy griff in diesen Uberlegungen Schmitts zentrale These der Politischen
Theologie auf, die besagt, dass ,,[a]lle pragnanten Begriffe der modernen Staats-
lehre [...] sikularisierte theologische Begriffe”*® sind. Dabei stellte Nancy je-
doch in Abrede, dass es je einen historischen Augenblick gab, und sei es die
Hinrichtung von Ludwig XVIL., in dem die theologisch-politische Transzendenz
aufgegeben und sikularisiert wurde, um eine Politik der Trauer bzw. Melancho-
lie auszubilden.” Entgegen der Proklamation einer negativen Theologie des Po-
litischen, ging es Nancy um den Gedanken eines verweltlichten Zusammenseins.

Mit Bezug auf Schmitts Kritik am Vertragsmodell bei Rousseau rdumte
Nancy ein, dass die Vertragstheorie unzureichend ist. Fiir ihn ist sie geradezu
diirftig, weil sie fiir das Kniipfen des sozialen Bandes der Ur-Verfassung die
Subjekte des Vertrags voraussetzen muss.!® Um den Gedanken eines verwelt-
lichten Zusammenseins zu denken, muss das soziale Band als ein zu kniipfendes
Band verstanden werden und nicht als ein schon gekniipftes Band. Nancy fuhr

95  Nancy 2007, S. 27f.

96  Nancy 2007, S. 30.

97  Nancy 2014b, S. 127 (Hervorhebungen im Original).
98  Schmitt 1990, S. 49. Vgl. hierzu Nancy 2014b, S. 131f.
99  Vgl. Nancy 2014b, S. 131.

100 Vgl. Nancy 2014b, S. 133f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 153

dahingehend fort, ,,den Sinn des Im-Gemeinsamen zu denken, weder als Wahr-
heit eines gemein(sam)en Subjekts noch als einen allgemeinen, iiber die beson-
deren Sinne gesetzten Sinn, sondern im Gegenteil als Abwesenheit eines allge-
meinen Sinns auBerhalb der vielzihligen Singularitit so vieler Sinnsubjekte®.!"!

Fiir Nancy ging es um eine Verweltlichung des Mitseins. Es ging ihm um das
Band, das die nackte Existenz ist: Eine Existenz ohne Transzendenz, ohne ein
vorausgesetztes Subjekt, ohne eine hdhere und jenseitige Souverdnitit. In Der
Sinn der Welt entwickelte Nancy ein Denken des Zusammenseins, das die Ge-
meinschaft allein als ein bloes Band beschreibt. Ein Band, das nicht weniger,
aber auch nicht mehr ist als die Verkniipfung und die Verknotung des Bandes:
,»All unsere Politiken sind Politiken der Auflésung (von Verkniipfung) in Selbst-
geniigsamkeit [...]. Es geht also darum, ein Denken (und das heif3t, nicht davon
zu trennen, eine praxis) des Bandes als solchem anzugehen. Das Kniipfen des
Bandes muss an den Schnittpunkt treten, genau an die Stelle der leeren Wahrheit
der Demokratie und des exzessiven Sinns der Subjektivitit.*%2

Nancy benutzte viele Synonyme fiir das Mitsein. Zum einen benutzte er
Termini, die in der Politischen Philosophie oder in den Sozialwissenschaften ihre
Verwendung finden, wie etwa die Politeia, die Gemeinschaft und das Zusam-
mensein. Zum anderen bezeichnete Nancy das Mitsein nur als das Mit, auch als
das Band, die Knoten, die Verkniipfungen, die Bindung, die Beziechung und das
Zwischen. So verstanden ist das Mitsein weder eine Innerlichkeit noch eine Au-
Berlichkeit. Das Mitsein als Band ist aber auch kein Ding, keine Sache und kein
Gegenstand, das sich gespannt zwischen zwei Subjekten befindet, die jene Ei-
genschaften besitzen, das Band bedienen, manipulieren und benutzen zu kdnnen.
Hingegen beschrieb Nancy in Der Sinn der Welt das Band als ein unaufhérliches
Verkniipfen, das endlos und unentwegt sich in Bezug setzt (ohne bei sich anzu-
kommen): ,,Das Kniipfen ist nichts, keine res, nichts als die Inbezugsetzung, die
zugleich Nihe und Entfernung voraussetzt, Anbindung und Entbindung, Verstri-
ckung, Intrige, Ambivalenz.“!*

Mit der Darstellung der Politeia als ein endloses und sich unentwegt ver-
kniipfendes Band, schlug Nancy vor, den Vertrag, den rousseauschen Contract
Social, ,,gemél einem anderen als dem juridisch-kommerzialen Modell zu den-
ken“.!™ Dabei galt es aber nicht nur den Akt der Kniipfung und des Vertragsab-

101 Nancy 2014b, S. 134 (Hervorhebungen im Original).
102 Nancy 2014b, S. 156 (Hervorhebungen im Original).
103 Nancy 2014b, S. 157 (Hervorhebungen im Original).
104 Nancy 2014b, S. 157.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 | Das Politische der Dekonstruktion

schlusses erneut durchzudenken, sondern auch die Instanzen und Akteure und
Akteurinnen des Vertrages einer revidierenden Betrachtung zu unterziehen.

Das Politische, das sich fiir Nancy dabei ergab, bezeichnete er als eine Poli-
5 und spiter auch als
Demokratie: ,,Die Politik wire dann weder eine Substanz noch eine Form, son-
dern zunédchst eine Geste: die Geste selbst des Verkniipfens und Verkettens, von
jedem zu jedem, jedes Mal Einmaligkeiten kniipfend (Individuen, Gruppen, Na-

tik der Singularititen, oder als ein singular plural sein,'

tionen oder Volker), und diese Einmaligkeiten haben nur die Einheit des Kno-
tens, die mit anderem verkettete Einheit, die stets weltweite Verkettung und die
Welt, die keine andere Einheit hat. Diese Politik braucht eine ganze Ontologie
des Seins als Verkniipfen, genau gesagt vielleicht dieses AuBerste, in dem jede
Ontologie sich als solche mit etwas anderem als sie selbst verkniipft.«!%

Der Sinn dieser so verstandenen Gemeinschaft ldge nicht in einer ihr zukiinf-
tigen Form oder in einem Willen der ihr zugehdrigen Subjekte, vielmehr findet
das Band seine Bestimmung, indem es sich verkniipft, verkettet und verknotet.'%’
Zu dem sich unentwegt und endlos verkniipfenden Mitsein gehort aber auch die
stete Umstrukturierung der Verkniipfungen: Die Auflosung von Knoten, die Um-
leitung, die Verlegung und Verlagerung von Strukturen. Die Verkettungen sind
nicht abschlieBbar. Nancy notierte: ,,Es ist weniger das bindende Band als das
verbindende, es ist weniger das einschniirende als dasjenige, das ein Netz
kniipft.«1%8

Das Mitsein ist in dem Sinne nicht etwas, das bindet, um sich und seine ein-
zelnen Glieder zu fixieren, sondern das zum Geflecht des sich unentwegt ver-
kniipfenden Bandes gehort, das sich endlos umstrukturiert und stets eine Baustel-
le ist. Das Band ist ein Band ohne Bindung, das sich stets modifiziert, ohne je
eine Form anzunehmen: Ein Band, das weder eine Form besitzt noch sich als ein
Werk vervollstdndigt. Anderorts sprach Nancy mit Bezug auf Ranciére und Le-
fort von einer ,,Demokratie, die noch zu kommen hat*.'” Die Zukiinftigkeit des
Mitseins liegt hierbei jedoch nicht in einer erreichbaren, ereignishaften, stattzu-
findenden und datierbaren Form von Demokratie, sondern in der stets unab-
schlieBbaren Zukiinftigkeit einer kommenden Demokratie. Nancy folgerte den-
noch: ,,/n diesem Sinne kann das politische Erfordernis gar nicht nicht ein Erfor-
dernis der Konfiguration sein, auch wenn es der Figuration/Présentation eines

105 Vgl. Nancy 2012a.

106 Nancy 2014b, S. 157f.
107 Vgl. Nancy 2014b, S. 159.
108 Nancy 2014b, S. 160.

109 Nancy 2014b, S. 162.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 155

souverdnen Korpers widerstehen muss. Die Demokratie kann sich nicht damit
zufrieden geben, der Ort einer Exposition auf eine leere Wahrheit zu sein [...].
Die Identitdten miissen sich schreiben, das heif3t sie miissen sich als Kniipfungen
[nouages] von Sinn dessen, was keinen identifizierbaren Sinn hat, wissen und
praktizieren. !

DIE TOTENMASKEN DER STADT

In einem kurzen Aufsatz, den Nancy im Jahr 2004 fiir eine Ausstellung in der
franzdsischen Stadt Tourcoing zu den Zeichen der Stadt'!! anfertigte, sprach er
von den Bildern der Stadt, die in Zukunft vergangen und verschwunden sein
wird. Die Bilder, die wir in der Ausstellung hétten sehen kdnnen, zeigen, wie
Nancy schrieb, die ,,Totenmasken der Stadt“.!'? Auf ihnen entdecken wir Villen,
Nachbarn, Stadtviertel, Plitze und Monumente, Marktflecken, axonometrische
Darstellungen von Stédten oder urbane Zonen.

Zumindest auf zweierlei Dinge wollte Nancy mit der Rede von den Totenbil-
dern, mit den Bildern einer zukiinftig toten Stadt hinweisen, auf denen wir eben
nur die Totenmasken der Stadt sehen: Einerseits l4sst sich die Stadt nicht auf ei-
ne Struktur reduzieren, die den Bewohnern und Bewohnerinnen Sicherheit gibt
und Angenehmes — eine Bleibe, einen Aufenthalt — zur Verfiigung stellt. Weder
kann die Stadt sie schiitzen oder Geborgenheit geben, noch lésst es sich in der
Stadt wohnen. Fiir Nancy hatte die Stadt weder etwas mit der Identitétspolitik
bzw. mit dem Sicherheitskonzepten einer traditionellen Politischen Philosophie
zu tun noch mit dem Wohnen, das durch die Phénomenologie oder auch Heideg-
gers Fundamentalontologie beschrieben wird.!'® Andererseits miissen wir die

110 Nancy 2014b, S. 169 (Hervorhebungen im Original).

111 Die Ausstellung trug den Titel La Ville qui fait signes und fand vom 1. Oktober bis
zum 6. Dezember 2004 im Studio fiir zeitgendssische Kunst Le Fresnoy statt.

112 Vgl. Nancy 2011a, S. 44.

113 Fiir Heidegger war das Wohnen in der Differenz von Eigentlichkeit und Uneigent-
lichkeit auf Seiten der Eigentlichkeit verortet. Nach seinen Hebel- und Hoélderlin-
Lektiiren verband er das Wohnen mit einem heimatlichen Wohnen im Haus des
Seins: Wobei nun die Sprache jenes Haus des Seins war, in dem der Dichter hérend
wohnt. Zum Begriff des Wohnens ist auf Arbeiten von Heidegger, Bollnow und
Guzzoni hinzuweisen: vgl. Heidegger 1985a, S. 139-156, Bollnow 1963,
S. 499ff und Guzzoni 1999. Auch Lefébvre setzte die Stadt und die Urbanisierung
der Gesellschaft in Bezug zum Wohnen. Vgl. Lefébvre 1972.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156 | Das Politische der Dekonstruktion

Stadt ausgehend davon verstehen, wie es bei Nancy heilit, was sie in Zukunft
sein wird: Die Stadt wird in Zukunft verschwunden sein. Sie wird in Zukunft
nicht das sein, was wir heute als Stadt bezeichnen. Sie wird das iiberschritten ha-
ben, womit wir die Stadt immer in Beziehung setzten: mit der City, mit der civi-
tas, mit der Biirgerschaft, den Biirgern und Biirgerinnen, mit einer Urbanitit, die
in ihren urbs Bildung und Hoflichkeit hervorbrachte, also mit einer Zivilisation
und den zu diesem Begriff dazugehorigen Institutionen, Verfahren und Ideen.
Die Stadt wird in Zukunft die Idee der Stadt iiberschritten haben. Nancys Uber-
legungen zerreilen das Band, das zwischen der Gemeinschaft, der Politeia, und
den Formen sozialpolitischer Ideen von Bildung, Heimat, Sicherheit und Wohl-
befinden gekniipft wurde.

Um zu verstehen, worum es Nancy ging, wenn er von der Stadt sprach, muss
beriicksichtigt werden, dass die Stadt/die Polis der Ort der Gemeinschaft/der Po-
liteia ist. Allerdings ist der Ort der Politeia nicht mit den AuBerlichkeiten seiner
Erscheinung zu verwechseln.!!"* Die Stadt lsst sich nicht aus der Anzahl und der
Zusammensetzung ihrer Bewohner und Bewohnerinnen ermessen. Es sind auch
nicht die architektonischen Anlagen — die Stadtmauer, die Marktplitze, die An-
sammlung der Bauwerke und die StraBenziige —, die eine Stadt zur Stadt ma-
chen. Ebenso resultiert die Stadt nicht aus dem Schutzbediirfnis ihrer Einwohner
und Einwohnerinnen. Sie entsteht nicht aus dem Leiden der Menschen, die sich
schiitzen wollen und Strukturen schaffen, um ihre Furcht voreinander und vor
Anderen zu bindigen. Dieser Reichtum, diese Stirke, diese Mauern erschaffen
keine Stadt.

Auch wenn es nicht erstaunlich ist, von Nancy zu erfahren, dass es Bilder
(Bildnisse und Fotografien) von Stiddten gibt, so kann es dennoch stutzig ma-
chen, wenn es bei ihm heif3t, dass diese Bilder die Totenmasken der Stadt zeigen:
Bilder mit den Masken einer Stadt, die in Zukunft vergangen sein wird. Ebenso
ist es nicht erstaunlich zu vernehmen, dass es in der Zukunft keine Stidte mehr
geben wird. Die Stadt war von Beginn an ihrer Zersetzung und ihrem Verfall
ausgesetzt, und dennoch beheimatete sie unsere Vorstellung von einer zivilen
Form des Zusammenlebens. Jedoch zeichnet sich mittlerweile innerhalb der
Stadt eine Zerstdrung des Stadtraumes an, die sich zwar durch keine pessimisti-

115 erkliren ldsst, aber dennoch

schen Prognosen und durch den Begrift Urbicide
von uns Menschen fordert, dem nachzugehen, was uns die Stadt durch ihre Kor-

rosion, Verwiistung und Verwandlung zu denken gibt: Diese Idee von Stadt

114 Aufdiesen Aspekt wies schon Hegel hin. Vgl. Hegel 1970, S. 401.
115 Vgl. Graham 2010.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 157

verwandelte mit ihrem Zukunftsprojekt die ganze zivile und urbane Welt.!'S Es
ist eine Stadt, die nun in ihrer weltweiten Urbanisierung als Stadt verschwinden
wird.

Fiir Nancy ist die Stadt der Ort einer Gemeinschaft, der nicht mit den For-
men von Gruppen, Gesellschaften oder mit trans- und supranationalen Einrich-
tungen verwechselt werden darf. Seine Beschiftigung mit der Gemeinschaft war
zu allererst der Frage nach dem Ontologischen des menschlichen Zusammens-
eins gewidmet. Er beschéftigte sich damit, wie sich Gemeinschaft darstellt, wie
das Zusammenleben des Menschen, wie das Mitsein und das Sein-in-der-
Gemeinschaft zu verstehen ist.

Um Nancys Verstidndnis von Mitsein zu beschreiben, kann gesagt werden,
dass sich der Sinn des Seins teilt, sich mitteilt, sich unentwegt teilt. Mitsein ist
das Band der Teilung, die Verkniipfung der Mitteilung, die Verkettung von Kno-
ten, Beziehungen und Verbindungen, aber ebenso das Teilen von Konflikten,
Trennungen und Unterbrechungen. Mitsein ist das Teilen mit allen: die gleich-
zeitige Verkniipfung mit den Toten und Lebenden, mit allen Seienden.''” Das
Teilen des Mitseins ist eine ,,Politik des unabldssigen Verkniipfens von Singula-
rititen miteinander,''® eine Aufreihung von Knoten, Verbindungen und Abhin-
gigkeiten, ohne dabei eine Vollstdndigkeit zu erlangen. Wenn nun die Polis der
Ort der Siedlung und des Mitseins ist, so ist sie einerseits die Verrdumlichung
einer Struktur von Teilen und Kommunikation, die kein gegebenes Band, ob nun
als Liebe, Nation, Geist oder Vertrag, voraussetzt.'"” Andererseits ist das Mitsein
eine Gemeinschaft von Lebenden und Toten, zu der auch die Toten und die Un-
geborenen gehdren, von Anfang an also auch jene, die nicht dabei sind. In die-
sem Sinne ist die Gemeinschaft urspriinglich und mit Beginn ihrer Griindung
unvollstandig. So steht am Ursprung der Gemeinschaft der Verlust derselben.

Die ersten Bilder, die Nancy in seinem Text zur Ausstellung beschrieb, zei-
gen romische Gutshduser: Die Villa!?® ist die erste Totenmaske der Stadt. Im
Bild der Villa verdichtet sich das Landliche. Zum Haus der Familie, domus,
riicken die Nachbarn auf. Nancy erinnerte hierbei an die Semantik des Wortes
Villa, village (frz.) und ville (frz.), von Dorf, Markt und Stadt.

116 Vgl. Nancy 2011a, S. 92.
117 Vgl. Nancy 2012a, S. 147.
118 Nancy 2014b, S. 157.

119 Vgl. Nancy 2014b, S. 147ff.
120 Vgl. Nancy 2011a, S. 45f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 | Das Politische der Dekonstruktion

Auf den nichsten Bildern, die Nancy beschrieb, sind die Nachbarn'?' zu
sehen. Die Nachbarschaft ist eine nicht-familifire Struktur, die trotz der Uber-
schreitung des Familidren eine Distanz zu Regierungsformen, zu politischen
Prozeduren und Versammlungen wie zur Biirokratie hilt. Die Nachbarschaft ge-
hort nicht der politischen Ordnung an. Weder ist sie Vetternwirtschaft noch eine
,,Bruderschaft”. Auch die Gemeinsamkeit des familidren Blutes ist ihr fremd. In
diesem Sinne ist die Nachbarschaft nicht einem heimatlichen Boden verhaftet,
vielmehr ist die Nachbarschaft eine Gegend, in der sich Menschen eine Néhe
ohne Intimitét teilen.

Es folgen Bilder, die das Viertel'? zeigen. Je groBer die Stadt ist und je mehr
Nachbarschaften sie zihlt, umso mehr driftet die Stadt auseinander und bildet
unterschiedliche Viertel aus. Die Stadt zerlegt sich selbst, indem sie in ihrer
Dehnung disparate Viertel ausformt. Diese fligen in die Stadt wieder jene Diffe-
renzen, Lokalisierungen, Rivalitidten und Ungleichheiten ein, die die Stadt besei-
tigen wollte, als sie ihre Tore zu einer Einheit zu schlieen versuchte. So zeigt
sich die Stadt im Widerstreben zweier Prinzipien, in einem Spannungsfeld zwi-
schen dem Prinzip von Einheit und Identitdt und jenem einer singuldren Ver-
rdumlichung. Mit dem Viertel kehrt ein dorflicher, 1dndlicher Topos zuriick, der
jedoch von der Stadt begrenzt bleibt.

Die Plitze und Monumente'?

wurden von Nancy als weitere Totenmasken
der Stadt angefiihrt. Die Stralle, die via, die nichts anderes als ein Durchgang
zwischen den Gebduden der Villa war, dehnt sich aus und wird zu einem Platz.
Die Plétze folgen den Stralen und Gassen (platea), aus denen sie hervorgingen.
Die Urbanitit der Stadt entwickelte sich aus den Zwischenrdumen, die die Villa
gelassen hat. Auf den Pléitzen der Stadt gibt es den Austausch: die Bewegung,
die Beziehung, den Transport. Dort werden die Mérkte abgehalten. Dort gibt es
die Uhren, die Terrassen, die Feste, die Umziige. Auf den Pldtzen sind auch die
Monumente aufgestellt, mit denen die Stadt auf sich selbst zeigt, indem die Mo-
numente Orientierungspunkte innerhalb der Stadt bilden und als exemplarische
Bauten zu Identitétstragern der Stadt werden. An den Plitzen und Monumenten
ist die Stadt erkennbar.

Eine weitere Totenmaske der Stadt ist der Marktflecken.'?* In der franzdsi-
schen Semantik gibt es enge Beziige zwischen dem Marktflecken (bourg), dem
Stédtchen (bourg) und der Bourgeois. Die befestigte Stadt (die Festung oder die

121 Vgl. Nancy 2011a, S. 46f.
122 Vgl. Nancy 2011a, S. 47ff.
123 Vgl. Nancy 2011a, S. 49ff.
124 Vgl. Nancy 2011a, S. 51ff.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 159

Burg) besitzt ihren Ursprung entweder in einer wehrhaft ausgebauten Villa oder
in einer Ansammlung von bewehrten Grenzposten. An den Réndern der Stadt
liegen Posten und Vorposten, die Pforten, die Eingéinge und Ausgénge, die Vor-
stddte und Vororte: eben alles, was vor der Stadt und nicht zur Stadt gehorte. Die
Biirger und Biirgerinnen der Stadt besitzen Privilegien und Rechte, die den Frau-
en und Ménnern der Vorstadt verwehrt sind. Dennoch gibt es eine Bewegung der
Stadt, die stindig ihre Befestigungsmauern und ihre Grenze verschiebt, ihre Vor-
stddte verschlingt, um sie an einer anderen, entfernten Stelle wieder zu errichten.

Als die Stadt noch Stadt war, so heiflt es bei Nancy, galt die axonometrische
Darstellung'? als das geeignete Bild, um die Stadt zu erfassen. Dabei handelte es
sich um ein geometrisches Verfahren, Hauser, Stralen und Pldtze durch die pa-
rallelperspektivische Darstellung auf eine Ebene zu projizieren. Mit dem Verfah-
ren sollte die Stadt unter das Regime des Sehens fallen. Jedoch stellte sich her-
aus, dass mit der Zunahme in die Hohe gebauter Gebdude, mit der stetigen Aus-
dehnung des Stadtraums und dem Ausbau von unterirdischen Tunnel-, R6hren-,
Leitungs- und Kabelsystemen, die axonometrische Darstellung der Stadt zu ei-
nem unmoglichen Unterfangen wurde. Fiir die Stadt jenseits der Stadt, die den
stidtischen wie auch den nichtstddtischen Raum besténdig urbanisiert und reur-
banisiert, gibt es kein geeignetes Bild, um sich darzustellen. Obwohl sich die
Stadt dem Rhythmus ihrer eigenen Zersetzung unterwirft, indem sie sich stetig
erweitert und neue urbane Zonen um sich legt, halluziniert die Stadt ihre Identi-
tét als GroBstadt, Hauptstadt und City.

Die groBe Stadt'?® ist eine weitere Totenmaske, der sich Nancy zuwandte. Je
groBer die Stadt ist, umso ausgeprégter ist ihre Macht. Der groflen Stadt geht es
nicht darum zu vernetzen und Knotenpunkt zu sein, vielmehr wiederholt sie eine
mythische Geste, wenn sie sich als Hauptstadt oder als Metropole und Weltstadt
begreift. Die GroBstadt heiligt sich selbst, indem sie sich Tiirme und Paléste er-
richtet, ihr Unterirdisches aushohlt, Schiachte und Kanéle anlegt. Um sich selbst
zu feiern, verleugnet sie ihre fremde und rurale Herkunft. Die groBe Stadt wird
sich selbst zum eigenen Tempel, obwohl ihr ihre eigene Bewegung, eben jene,
sich zu vergrofern, zum Verhéngnis wird. Je groBBer die GroBstadt wird, als Me-
tropole liber sich hinauswichst und sich zur Megacity und Globalcity entwickelt,
verschwindet das Wesen der Stadt. Die grof3e Stadt mutiert.

Um die Bedeutung der Megastddte Tokio-Yokohama, Mexiko City, New
York, Seoul, Mumbai, Sdo Paulo oder Manila zu diskutieren, bediente sich

125 Vgl. Nancy 2011a, S. 54f.
126 Vgl. Nancy 2011a, S. 56ff.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 | Das Politische der Dekonstruktion

Nancy des paradigmatischen Vergleichs mit Babylon.'?” An diesem urbanen Ort
ging es fiir ihn eher um Exzesse und hedonistische Geniisse, denn um Arbeit, das
Wirtschaften, die Fiir- und Vorsorge oder Erholung und Regeneration, die den
nicht-urbanen Rdumen zugeschrieben werden. Der urbanen Verausgabung geht
es um sich selbst, um ein Selbst, das sich nach sich verzehrt. So ist Babylon die
stindige Erweiterung und Wucherung des sich Verausgabens. Nancy schrieb:
,Diese Wucherung hat einen einfachen und vertrauten Namen: Technik.“!*® Ba-
bylon ist in dem Sinne nichts anderes als eine Technik, die die Wucherung, Aus-
breitung und Vermehrung des Auswuchses ist: eine Technik der Vernetzung, der
Bezichung und des Verkniipfens, die weder Ziele verfolgt noch etwas bezweckt.
In Babylon verausgabt sich die Stadt permanent, nach innen und nach auflen. In
dieser Logik des Technischen iiberwindet sich die Stadt und tritt in ihr jenseits
ein. Auch wenn mit der wuchernden Technik des Mitseins die Idee der Stadt zu
ihrem Ende kommt, so wird die Stadt jenseits der Stadt nicht authdren sich zu
urbanisieren.

Die letzte Totenmaske der Stadt, der sich Nancy zuwandte, ist die urbane
Zone.'? Mit ihr kiindigt sich die Zukunft der Stadt an. Nancy sprach andernorts
auch von einem ,,somnambulen Unternehmen®,'*° das die Technik des Mitseins
in ihrer permanenten und ziellosen Urbanisierung umsetzt. Gilirtel um Giirtel,
Zone um Zone dehnt sich die Stadt in ihrer Weltwerdung iiber sich selbst hinaus
aus. Sobald die Stadt ihrer eigenen Urbanisierung und nicht den Dispositiven der
Sicherheit und Annehmlichkeit folgt, kiindigt sie das Ende der Idee der Stadt an.
Die Zukunft der Stadt wird nicht mehr die der biirgerlichen Zivilisation sein,
aber auch nicht die des melting pots. Sobald sich alles zu einer Weltwerdung der
Stadt urbanisiert, und dabei alle nichturbanen Rdume zum Verschwinden ge-
bracht werden, gehdren zu den urbanen Elementen nicht der Hausbau und der
Arbeitsplatz, sondern der ,,Ausbau von Transportwegen®,'*! insbesondere der
Bau, der Umbau und die Baustelle. Alles wird miteinander verbunden und unab-
lassig umgebaut: netzformig, zufillig, molekular, wuchernd. Bestindig wird ab-
gerissen und rekombiniert. Permanent werden neue Trassen verlegt und neue
Routen gezogen.

Um Nancy zu verstehen, warum er von den Bildern sprach, die die Toten-
masken der Stadt zeigen, bleiben zumindest zwei Fragen zu bedenken: Was sind

127 Vgl. Nancy 2011a, S. 58ff.
128 Nancy 2011a, S. 59.

129 Vgl. Nancy 2011a, S. 61ff.
130 Nancy 2011a, S. 92.

131 Nancy 2011a, S. 101.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 161

Bilder, in diesem Fall Fotografien? Warum zeigen die Fotografien iiberhaupt To-
tenmasken der Stadt?

Um von Bildern und Fotografien zu sprechen, muss berlicksichtigt werden,
dass das ,,Bild ein Ding [ist], das dieses Ding nicht ist“.!32 Das Bild zeigt ein
Ding, z.B. eine Villa, von der sich das Bild wesentlich unterscheidet. Im Weite-
ren unterscheidet sich das Bild von seiner Unterseite, dem Fotopapier. So be-
trachtet, fallen zwei unterschiedliche Dinge in einem Bild zusammen: Das Ding
,Fotopapier*, das da ist, aber libersehen werden muss, um das Ding ,,die Villa*
zu sehen, die nicht da ist. In diesem Sinne ist das Bild stets ein Ding der Relation
und der Distinktion, ein Bild, das aus der Ferne wirkt.

Fiir Nancy waren Bilder und Fotografien also keinesfalls bildliche Reproduk-
tionen materieller Objekte. Die Bilder setzen vor allem eine Abwesenheit vor-
aus. So ist jede einzelne Fotografie, von der er sprach, die ,,Stillstellung einer
Abwesenheit“.!** Nancy hob das Festhalten der Abwesenheit als das ,,Ethos des
Fotos*“!3* hervor. Abwesend ist jedoch nicht eine andernorts prisente oder ehe-
mals erfahrbare Stadt, die mittels des Fotoapparats festgehalten wurde, sondern
eine Stadt, die zukiinftig verschwunden sein wird und sich somit nicht reprodu-
zieren lédsst. Die Fotografien, auf denen die Villa, das Viertel, Plitze und Stralen
zu sehen sind, zeigen nicht abwesende, andernorts erfahrbare Objekte und Stadt-
teile, sondern die Totenmasken einer Stadt, die in Zukunft verschwunden sein
wird.

Mit den Fotografien ist die zukiinftig verschwundene Stadt, von der es keine
Fotos geben kann, nur diverse Totenmasken, still gestellt und festgehalten: Es
sind Abdriicke einer zukiinftig Verschwundenen, Abdriicke einer Toten und ei-
ner zukiinftig nie prasenten Stadt. Es geht dabei um ein Jenseits der Stadt, von
dem es keine Idee, kein Schema, kein Bild geben wird. Am Grund der Fotografie
gibt es also kein Bild, sondern einen Abdruck, eine Maske dessen, was sich im
Zeigen nicht zeigt.'*> Von der zukiinftigen Stadt, die zukiinftig jenseits von dem
liegt, was wir bislang als Stadt verstanden haben, von dieser Zivilisation jenseits
der Zivilisation, wird es kein Bild geben.!*® Sie wird in einer uniibersichtlichen
Wucherung verschwunden sein.

Nancy betonte, dass uns die Fotografien nur beriihren, weil es diese Distink-
tion und mit dieser die Ferne der Dinge gibt. Berithrungen brauchen Ferne,

132 Nancy 2006, S. 10.

133 Nancy 2011a, S. 97.

134 Nancy 2011a, S. 98.

135 Vgl. Nancy 2006, S. 135ff, insbesondere S. 151.
136 Vgl. Nancy 2011a, S. 44f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 | Das Politische der Dekonstruktion

Fremdheit und Abwesenheit. Die Totenmasken sind wesentlich diese Abwesen-
heit. Sie sind im Wesentlichen nichts. Die verschwundene Stadt zeigt nicht sich,
nur ihre Totenmasken sind zu sehen. Die verschwundene Stadt gibt uns keinen
Anblick frei. So wie sie uns ihren Anblick verwehrt, so gibt es auch hinter ihren
Masken kein Gesicht der Stadt. Am Grund der Bilder, am Grund der Fotografien
liegen in der Ferne die Totenmasken einer gesichtslosen, verschwundenen Stadt.
Es ist eine Stadt, die uns nicht nur ihren Anblick verwehrt, sondern auch ihr Ge-
sicht und ihren Blick auf uns aufgegeben hat. Letzten Endes 16ste sich mit dem
SchlieBen ihrer Augen auch das Schema'?” der Stadt auf und damit die Idee, die
wir von ihr besaf3en.

Die Villa ist deshalb eine der Totenmasken der Stadt, da am Grund jeder
Maske deren Verschwinden und deren Abwesenheit liegt. Die Masken sind Din-
ge, die im Wesentlichen verschwundene sind. Es sind grundlose und substanzlo-
se Dinge. Die Dinge sind Abdriicke ihres Verschwindens, das in den Mutationen
und Wucherungen einer Technik der labilen und ungeordneten Verkniipfungen
aufgeht. Das multiple bzw. plurale Sein, um das es Nancy ging, ist ein Mitsein,
das weder von Natur aus gegeben ist, noch von einer souverdnen Instanz ge-
griindet wurde. Es ist aber auch kein Sein, das sich selbst erzeugt und aus sich
selbst heraus performiert. In diesem Sinne ist das Mitsein kein gegebenes ,,was
ist“, sondern ein Sein, das sich nicht figuriert. Das multiple und plurale Sein ist
wesentlich ein Exzess von Nichts, ein Entzug seiner selbst, ein Entzug von Sein:
Es ist ein Schaum von Nichts, der zu nichts fiihrt, weder zu einer Gestalt noch
wird er etwas anderes, etwas Fruchtbares hervorbringen.!*® So ist Nancys Mit-
sein eine Ontologie der mannigfaltigen, ungestalten und proliferierenden Rela-
tionen und Beziehungen. In diesem Sinne verstanden, verschwindet die Stadt in
ihrer wuchernden Urbanisierung. In der Weltwerdung der Stadt iiberschreitet
sich die Stadt und verschwindet. Die Stadt verschwindet in ihrer Vermehrung, in
der Wucherung ihrer selbst, in der Urbanisierung des Urbanen.

Warum sprach Nancy aber von den Totenmasken der Stadt? Nancy ging es
keinesfalls darum einen pessimistischen Ton, einen Ton des Verfalls anzuschla-
gen. Hingegen wollte Nancy das aufgreifen, als was sich die Stadt heute ankiin-
digt und wie sich ihre Zukunft prisentiert: als das Zusammensein und Mitsein
einer wuchernden Urbanisierung, die mit einer stetig steigenden Einwohnerzahl

137 Zu Nancys Auseinandersetzung mit dem Schema bei Kant sieche Nancy 2006,
S. 1351f.

138 Zum Schaum des Seins vgl. insbesondere Nancy 1995, S. 76f. Zu dieser genusslosen
wie fruchtlosen Priasenz des Seins, zu dieser Bliite des Todes vgl. Nancy 1994b,
S. 1044f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 163

den Drang besitzt, permanent alles umzubauen, neu zu verlegen und erneut zu
verflechten. ,,Die Stadt schwirmt aus*,'** heift es bei Nancy.

In dieser Ausdehnung der Stadt, die von Lefébvre als eine Revolution der
Stiidte'* beschrieben, von Nancy aber als eine Zerstérung der Stidte verstanden
wurde, verschwindet nicht nur das Nichturbane und das Rurale, sondern auch
das, was fiir uns zu einer Idee der Stadt gehorte: das Biirgertum, die Bildung, das
Wohnen und die Sicherheit, aber auch die Hoflichkeit und die Gastfreundschaft.
In der Uberdehnung des Urbanen tritt die Stadt mit ihrer Weltwerdung in ihr
Jenseits der Stadt ein. Andernorts hat Nancy darauf hingewiesen, dass das Mit-
sein und die Technik (im Sinne des heideggerschen Gestells'*!') wesentlich zu-
sammengehdren. Fiir Nancy bedeutete der Zusammenhang von Mitsein und
Technik, dass die Urbanisierung, die die Stadt verschwinden lédsst, nicht etwas
ist, das der Stadt zustoBt, sondern wesentlich zur Technik und Bewegung der
Stadt, zu ihrer Strukturierung und ihrer Struktion, gehort. Als ,,Struktion“!** be-
zeichnete Nancy jenes Moment, das weder konstruiert noch destruiert, das weder
griindet oder erbaut, noch zerstort oder vernichtet. So heifit es bei Nancy hierzu:
[ W]ir leben in der schwindelerregenden Anhdufung von Stiicken, Teilen, Zo-
nen, Fragmenten, Parzellen, Teilchen, Elementen, Lineamenten, Keimen, Ker-
nen, Clustern, Punkten, Skansionen, Knoten, Datenbdumen, Projektionen,
Proliferationen, Dispersionen, und darin sind wir mehr denn je verflochten, ver-
webt, absorbiert und {iberschwemmt von einer auflergewdhnlichen instabilen,
beweglichen, plastischen und metamorphischen Masse [...].!4

An anderer Stelle vermerkte Nancy: ,,Der gegenwirtige Zustand der Welt ist
kein Krieg der Zivilisationen. Sondern ein Biirgerkrieg: der Krieg im Inneren ei-
ner Biirgerschaft, einer Zivilitét, einer Stadterschaft [citadinité], die im Begriff
sind, sich bis an die Grenzen der Welt auszudehnen und infolgedessen bis ans
AuBerste ihrer eigenen Konzepte. Am #uBersten Ende zerbricht ein Konzept,
zerspringt eine iiberdehnte Figur, kommt eine Kluft zum Vorschein.“!*

Ist Nancy ein pessimistischer Denker, wenn er wiederholt von der Zerstérung
und Vernichtung des Zivilisatorischen spricht? Ist Nancy ein apokalyptischer
Denker, wenn er mit dem Ende der biirgerlichen Welt die Offnung und die Ver-
mehrung der Welten verspricht? Oder ist er ein Philosoph des Weltenwech-

139 Nancy 2011a, S. 86.

140 Lefebvre 1972.

141 Vgl. Nancy 2012a, S. 153f.
142 Vgl. Nancy 2011b, S. 61.
143 Nancy 2011b, S. 65.

144 Nancy 2007, S. 9.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 | Das Politische der Dekonstruktion

sels,'¥

wie er die Verdnderung am Ort der Gemeinschaft selbst bezeichnete?
Von welcher ,,Kluft”, die zum Vorschein kommt, ist bei ihm die Rede? Welcher
Abgrund kommt zum Vorschein, wenn die Stadt, und mit ihr ihre Totenmasken
zerspringen?

Fiir Nancy zeichnete sich mit der Weltwerdung und der Globalisierung, mit
der Realisierung ihrer Totalitét, die Zerstorung eben dieser Totalitdt ab. Diese
Bewegung gehort zur Technik des Weltwerdens. Das Dringen auf und die
SchlieBung zur Einheit erzeugt einen Uberschuss und eine Wucherung. Andern-
orts ist vom Schaum des Seins die Rede, von einem Exzess und Uberfluss.!#® Die
Kluft, die Nancy ansprach, ist die wuchernde Offnung, die aufbricht, sobald sich
die totalitdre Einheit zu schlieen versucht. Die Weltwerdung der Welt ist, so
verstanden, die Vermehrung der Welten.'¥

Nancy gab nicht an, welche Formen des Politischen sich aus der Zerstérung
der Stadte und der Wucherung des Urbanen ergeben werden. In seinen Arbeiten
zur Demokratie wies er darauf hin, dass es immer schon zwei Erscheinungsfor-
men des Politischen gab.!'*® Entweder wurde das Politische als eine symbolische
Ordnung dargestellt, die sich auf einen einenden Grund beruft, oder es prisen-
tierte sich als eine grundlose Selbsterfindung. Dabei wurde unter letzterem, dem
Ort seines Erscheinens, der Wucherung und Verkettung die Selbsterfindung ei-
nes Zusammenseins derer verstanden, die keinen Grund zum Zusammensein ha-
ben: ein Mitsein ohne Grund.

In verschiedenen Biichern und Aufsétzen betonte Nancy den Zusammenhang
zwischen seinen Uberlegungen zur Weltwerdung und Ansétzen dazu im Chris-
tentum sowie zwischen jenen zur Vermehrung der Welten im Zuge der Globali-
sierung und seinem Versuch einer Dekonstruktion des Christentums.!*’ In De-
konstruktion des Christentums stellte Nancy den Tod Gottes heraus, der nicht
nur von Nietzsche verkiindet wurde, sondern dem Christentum in seiner Welt-
werdung wesentlich innewohnt.!*® Analog zur Dekonstruktion des Christentums
hob Nancy in seiner Beschreibung einer Weltwerdung der Stadte und des Urba-

145 Vgl. Nancy 2014a, S. 1691f.

146 Vgl. Nancy 2015b, S. 29 und S. 65.

147 Vgl. Nancy 2003, S. 147.

148 Vgl. Nancy 2012b, S. 77. Siehe auch Nancy 2008a, S. 81.

149 Hierzu vgl. Nancy 2012c, insbesondere S. 37 und S. 126f. Vgl. ebenso Nancy 2003,
S. 11ff. In dem Buch Dekonstruktion des Christentums heiBt es: ,,Die Offnung der
Welt in der Welt ist das Ergebnis einer Entkleidung oder einer Dekonstruktion des
Christentums [...].“ Nancy 2008c, S. 136.

150 Vgl. hierzu Nancy 2008c, insbesondere S. 133ffund S. 249f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 165

nen das Verschwinden derselben und mit ihnen, das Verschwinden des Biirger-
tums hervor. Mit dem vorausgehenden Biirgerkrieg, der nicht vom Biirgertum zu
trennen ist, sind die Menschen auf die Nacktheit ihrer Existenz reduziert, denn:
Nichts wire so nackt und bloB wie das Politische.“"*! Es verhilt sich wie mit
dem Tod Gottes: Die Menschheit ist in ihrer Existenz, auch durch den Verlust
einer Idee der Stadt, auf ihre Nacktheit, auf das Nichts ihrer Existenz, auf ihre
Grundlosigkeit zuriickgeworfen. Nancy formulierte prégnant: Das Nichts
wiichst.!52

Blanchot hat schon frithzeitig auf Nancys Entwiirfe zum Mitsein reagiert. Er
antwortete mit dem Buch Die uneingestehbare Gemeinschaft auf Nancys Publi-
kation La communauté désceuvrée. Darin hielt Blanchot fest, dass Nancy zwar
die Gemeinschaft weder als ein Objekt, als eine natiirlich vorbefindliche und ge-
gebene Tatsache noch als eine souverén frei gewéhlte Struktur beschrieb, aber
das Mitsein als jenen Ort des Zusammenseins begriff, der geheimnislos, nackt
und grundlos ist: ein Ort der geheimnislosen Negativitdt, dem kein Abgrund zu-
grunde liegt, sondern der vielmehr selbst der Abgrund ist. Ein Ort, der nicht nur
auf Nichts gebaut ist, sondern selbst Nichts ist, um weder gebaut zu werden,
noch ein Werk zu sein. Oder wie es in Nancys Aufsdtzen und Vortrdgen zur
Stadt heif3it: es sind die Todesmasken einer in Zukunft verschwundenen Stadt,
mit denen wir es am Ort unseres Zusammenseins zu tun haben.

Nach Nancy behauptet sich die Gemeinschaft als ein ,,Ort — der Nichtort —,
an dem nichts festzuhalten ist, geheimnisvoll darin, kein Geheimnis zu ha-
ben“.!33 Die Gemeinschaft ist kein Werk, sie ist werklos und entwerkt, so Nancy.
Dennoch mahnte Blanchot Nancy zur Vorsicht und forderte ihn auf, nicht bei ei-
ner Negativitit der Gemeinschaft zu verharren, um sie in einer nackten Geheim-
nislosigkeit darzustellen.'>* Nancy wies hingegen wiederholt darauf hin, dass es
die Stirke des Christentums ist, die Erfahrung eines toten Gottes gemacht zu ha-
ben,'> um eben diese nackte Existenz und das Nichts der Existenz zu denken.
Die Einwinde, die von Seiten Blanchots formuliert wurden, blieben ihm wie er
selbst formulierte, weitgehend fremd.!*® In Bezug auf ein ,,Kommen des Nack-

151 Nancy 1994a, S. 193.

152 Vgl. Nancy 2003, S. 48.
153 Blanchot 2007b, S. 39.
154 Vgl. Nancy 2007, S. 30.
155 Vgl. Nancy 2012c, S. 37ff.
156 Vgl. Nancy 2007, S. 28.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 | Das Politische der Dekonstruktion

ten“157

und einer nackten und geheimnislosen Existenz von Mitsein, einer kom-
menden Wucherung des Urbanen, die letztlich fiir Nancy einen Weltenwechsel
darstellte, betonte er, dass dieses Kommen zum Wesen des Christentums gehort:
der Messias ist bereits gekommen und gestorben. Dieses messianische Kommen
hat das Christentum schon hinter sich. Das Kommen der offenen, nackten und
geheimnislosen Existenz, von der bei Nancy die Rede ist, meint also nicht ein
Kommendes, eine kommende Existenz, die einer derzeitigen Existenz folgt oder
hinzukommt, sei sie nun messianisch oder messianistisch definiert. Vielmehr
ging es Nancy um ,.ein anderes Kommen, oder ein Jenseits des Kommens im
Allgemeinen®.!>®

Entgegen jenen, die pessimistisch denken, die im Wuchern der Technik ein
Heraufkommen der Verarmung, der Zerstérung und Vernichtung sehen, sah
Nancy nicht notwendig eine technologische Verfallsgeschichte. Hingegen sprach
er hinsichtlich des Kommenden von einem Verkniipfen, das die Verkniipfungen
fortsetzt, ohne ein Ziel und ohne eine Absicht etwas zu ergénzen oder eine Voll-
stiandigkeit zu erreichen:'>? Es kann nicht darum gehen, dem Grenzen zu setzen,
was von sich aus keine Grenze kennt. Entweder wird diese Unbegrenztheit
selbstzerstorerisch sein — wenn die Konstruktion bis zum Ende geht, um dort zu-
sammenzubrechen —, oder wir finden einen Weg, wie wir iiber die Struktion und
durch sie hindurch Sinn dort erkennen, wo es weder Zweck noch Mittel gibt,
weder Fiigung noch Entfiigung, weder Oben noch Unten, weder Ost noch West.

Sondern alles zusammen.*'®

157 Vgl. Nancy 2014a, S. 13. In groBer Deutlichkeit legte Nancy hier seine Differenzen
zu Derridas Diskussion des Messianismus und des Messianischen dar. Hierzu vgl.
auch Derrida 2014a, S 171f.

158 Vgl. Nancy 2014a, S. 13.

159 Zum Rhythmus der Verkniipfung, die stets zu mehr dréngt, als bei dem einen zu
bleiben, vgl. Nancy 2014c, 16ff.

160 Nancy 2011b, S. 72 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida

DASEIN ALS MITSEIN?

Fiinf Jahre nach Derridas Tod kam der Literaturwissenschaftler Miller in seinem
Buch For Derrida darauf zu sprechen, dass dieser in seinen philosophischen
Diskussionen nicht nur einen einzigartigen Ansatz beziiglich des Politischen und
der Frage nach einer Gemeinschaft formuliert hatte, sondern auch eine viel radi-
kalere Position einnahm als andere ihm nahestehende Philosophen. Wéhrend
diese am Begriff der Gemeinschaft festhielten, so setzte er bis zu seinem zuletzt
gehaltenen Seminar Das Tier und der Souverdn alles daran, darauf hinzuweisen,
dass sich das Mitsein mit all seinen begrifflichen Wendungen (Gemeinschaft,
Gesellschaft, Staat, Briiderlichkeit, Freundschaft, politeia, Stadt, Politik, Wir
usw.) selbst dekonstruiert.!

In diesem Zusammenhang erinnerte Miller an die Konversationen, die Ferra-
ris in den 1990er Jahren mit Derrida fiihrte. In einem dieser Gespriache wies Der-
rida darauf hin, dass er keine Bedenken beziiglich dessen habe, was Blanchot als
eine uneingestehbare Gemeinschaft und Nancy als eine entwerkte Gemeinschaft
bezeichneten. Im Groflen und Ganzen gab es seitens Derrida kaum Vorbehalte
gegen die Konzepte, die von Blanchot und Nancy vorgelegt wurden und in de-
nen die Gemeinschaft jeweils als eine derer vorgestellt wird, die nichts mit-
einander gemeinsam haben. Jedoch stellte sich Derrida die entscheidende Frage,
warum beide iiberhaupt noch am Begriff der Gemeinschaft festhielten. Warum
sollte das als Gemeinschaft bezeichnet werden, was von ihnen als Gemeinschaft
beschrieben wurde? Hat das, was Blanchot und Nancy beschrieben haben, iiber-

1 Vgl. Miller 2009, S. 104, 120 und 180. Die Texte von Miller Derrida Enisled und
,,Don’t Count Me In*: Derrida’s Refraining, auf die hier verwiesen wurde, erschie-
nen bereits im Jahr 2007 in einer jeweils ersten Fassung. Vgl. Miller 2007a und Mil-
ler 2007b.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 | Das Politische der Dekonstruktion

haupt noch etwas mit einer Gemeinschaft, mit dem Begriff der Gemeinschaft zu
tun? ,,Why call it community?*?

Fiir Derrida war es von Bedeutung darauf hinzuweisen, dass er stets davor
zurlickschreckte und zogerte, den Begriff bzw. das Wort Gemeinschaft zu ver-
wenden. Die Gemeinschaft war fiir ihn immer etwas Gemeinsames, etwas Ge-
eintes, etwas, das als Eines oder als eine Einheit auftritt. Jedoch scheinen nun
diese Gemeinschaft bzw. dieser Kommunismus, um die es Blanchot und Nancy
ging, alles andere als eine Einheit zu sein.

In diesem Zusammenhang wies Miller mit Bedacht darauf hin, dass nicht
nur Blanchot und Nancy das menschliche Zusammenleben als eine Gemein-
schaft beschrieben, in der deren Teilhaber und Teilhaberinnen nichts Gemeinsa-
mes miteinander haben, sondern dass die Uberlegungen Heideggers, Batailles,
Levinas’, Lacans, Agambens und Lingis’® auch in diese Richtung gingen. Derri-
da sah am Festhalten des Begriffs Gemeinschaft dennoch etwas Bedenkliches,
was im Folgenden eingehender diskutiert werden soll.

Warum verwendeten Blanchot und Nancy fiir das Konzept eines Zusam-
menseins ohne ein Zusammensein den Begriff Gemeinschaft? Derridas Unbeha-
gen, das sich am Begriff der Gemeinschaft festmachte, mag daher riihren, dass
auch Autoren wie Blanchot, Nancy und Agamben der Tradition der Politischen
Philosophie in all ihren inhédrenten Briichen néherstanden, als sie es selbst ver-
muteten.

Um Derridas radikalen und singuldren Ansatz zu erldutern, griff Miller zu-
ndchst auf Heideggers These zuriick, dass sich das menschliche Dasein, die Exis-
tenzialitdt des Menschen, nur als ein Mitsein verstehen ldsst. Auch wenn Hei-
degger der traditionellen Philosophie des Politischen vorwarf, staats- bzw. ge-
sellschaftstheoretisch zu arbeiten, wodurch sie nicht in der Lage sei, die Politeia
der griechischen Philosophie und damit das menschliche Zusammenleben in des-
sen Existenzialitdt zu verstehen, so formulierte er dennoch ein eingéngiges und
vielfach rezipiertes Konzept der Gemeinschaft, die urspriinglich ist. Grosser
sprach sogar davon, dass das Dasein fiir Heidegger eine ,.Existenz als Ko-

Existenz**

war, auch wenn diese nie die Form oder die Struktur einer Ansamm-
lung oder Zusammenfassung einzelner Individuen mit einer gemeinsamen men-
talen, kulturellen, juristischen oder machtpolitischen Ordnung annimmt. Das Da-
sein galt Heidegger stets als ein urspriingliches Mitsein. So verstanden, ist der

Mensch von Anfang an in seiner Welt mit Anderen zusammen, auch wenn sie

2 Derrida, Ferraris 2002, S. 25.
3 Vgl. Lingis 1994.
4 Grosser 2015, S. 193.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 169

nicht zugegen und abwesend sind. Mit dieser Zuschreibung eines kollektiven
bzw. kommunitdren Existentials, das Heidegger dem Dasein attestierte, erstellte
er ein undifferenziertes Konzept von Gemeinschaft. Darauf wies auch Nancy
wiederholt hin.’

Im Gegensatz zu vielen theoretischen Positionen, die sich mit der urspriing-
lichen, kommunitdren Existenz des Menschen beschéftigten, sei es Heideggers
Mitsein oder andere Ansitze der Politischen Philosophie, ging Derrida nicht von
einer Gleichsetzung von Dasein und Mitsein aus. Deren Annahme einer kol-
lektiven Einheit, die durch einen souverdnen Akt zustande gekommen sein soll,
die sich historisch, kulturell oder mental entwickelt hat und als eine Leistung des
Bewusstseins® verstanden wird bzw. sich auf eine sprachliche, biologische oder
geistige Gemeinsamkeit bezieht, misstraute er und lehnte diese ab.

Um seine Ablehnung zu formulieren, griff Derrida auf die zwei folgenden
Argumente zuriick: 1.) Wenn Heidegger das Dasein auch fiir ununterscheidbar
vom Mitsein erklérte und als ein und dasselbe bezeichnete, so musste er dennoch
einrdumen, dass das Dasein nur allein, quasi individuell sterben kann. Das Da-
sein kann nicht zusammen mit Anderen oder fiir Andere sterben. Das Dasein
kann dem Anderen das Sterben nicht im Geringsten abnehmen. Heidegger
schrieb: ,,Das Sterben muB jedes Dasein jeweils selbst auf sich nehmen.*” In der
Diskussion von Dasein und Mitsein bei Heidegger griff Derrida auf eine Unter-
scheidung zuriick, die Montaigne zwischen dem einsamen Sterben und einem
Sterben mit oder fiir andere traf.® Bezogen auf Heideggers Argumentation, ent-
hilt Derridas Einwand eine fundamentale Brisanz, da Heidegger den Sinn des
Daseins im Vorlauf zum Tod festmachte: D.h. einerseits argumentierte Heideg-
ger mit einer Gleichsetzung von Dasein und Mitsein, andererseits unterschied er
zwischen einem Dasein und dem Mitsein und zwar genau in jenem Moment, in
dem es ihm um den Sinn des Daseins und somit um das Sterben des Daseins
ging. Derrida wies darauf hin, dass Heidegger in seinen Beschreibungen, in de-

Vgl. Nancy 2012a, S. 126f.

Gerhardt unternahm in seiner Untersuchung Offentlichkeit. Die politische Form des
Bewusstseins den Versuch, den politischen Raum der Offentlichkeit nicht als einen
Ort der Versammlung oder als eine Ansammlung von Individuen zu beschreiben,
sondern als eine Leistung des menschlichen Bewusstseins: . Offentlichkeit ist das
Bewusstsein der Politik, und das beruht auf dem individuellen Bewusstsein, mit dem
sich jeder auf seine Weise immer schon im 6ffentlichen Raum bewegt.” Gerhardt
2012, S. 293.

Heidegger 1984, S. 240.

Vgl. Derrida 2013, S. 25 und Derrida 2014a, S. 21.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170 | Das Politische der Dekonstruktion

nen er von einer Unterscheidung von Dasein und Mitsein sprach, nie das Prob-
lem der Trauer bzw. das des Sterbens mit Anderen oder fiir Andere ansprach.’
2.) In enger Beziehung zu diesem argumentativen Einwand Derridas steht schon
Levinas’ friihzeitig erhobener Einspruch gegen Heideggers Primissen von einer
Gleichsetzung des Daseins mit dem Mitsein und seiner Vorstellung von einer ur-
spriinglichen Kollektivitit als Mitsein bzw. Mitwelt. Diesen Aspekt griff Derrida
wiederholt auf. In seinen Publikationen kam er immer wieder auf die Trauer, auf
die Trauer um den Tod des Anderen und auf den absolut Fremden zu sprechen.
Zum Existenzial des Mitseins fiihrte hingegen Heidegger in Sein und Zeit aus:
,,Die Anderen besagt nicht soviel wie: der ganze Rest der Ubrigen auBer mir, aus
dem sich das Ich heraushebt, die Anderen sind vielmehr die, von denen man
selbst sich zumeist nicht unterscheidet, unter denen man auch ist. Dieses Auch-
da-sein mit ihnen hat nicht den ontologischen Charakter eines Mit-Vor-
handenseins innerhalb einer Welt. Das Mit ist ein DaseinsméBiges, das Auch
meint die Gleichheit des Seins als umsichtig-besorgendes In-der-Welt-sein. Mit
und Auch sind existenzial und nicht kategorial zu verstehen. Auf dem Grunde
dieses mithaften In-der-Welt-seins ist die Welt je schon immer die, die ich mit
den Anderen teile. Die Welt des Daseins ist Mitwelt. Das In-Sein ist Mitsein mit
Anderen. Das innerweltliche Ansichsein dieser ist Mitdasein.*'°

Derrida argumentierte spater beziiglich Heideggers Mitsein, dass das Da-
sein als Mitsein keine Trauer um den Anderen kennt und in diesem Sinne auch
keine Fragen zur Ethik, zum Handeln und zur Verantwortung zuldsst. Dieser Ar-
gumentation nicht undhnlich, hielt Levinas schon im Jahr 1951 in einer flir ihn
wegweisenden Publikation, die den Titel Ist die Ontologie fundamental?
(L ontologie est-elle fondamental?) tragt, fest: ,,Die Beziehung zum Anderen ist
[...] nicht Ontologie.*!!

9 Vgl. Derrida 2014a, S. 21. In seiner Trauerrede, die Derrida anlédsslich des Todes
von Levinas am 27. Dezember 1995 hielt, kam er auf den Tod des Anderen, den Tod
des Freundes und auf eine Ethik zu sprechen, die bei Levinas einer Ontologie und
jeder Politik zuvorkommt. In dem Zusammenhang verwies Derrida auf eine Vorle-
sung, die Levinas in den Jahren 1975 und 1976 hielt und den Titel Der Tod und die
Zeit trug, in der sich Levinas mit Heideggers Sein zum Tod und einer Verantwor-
tung des Uberlebenden beim Tod des Anderen auseinandersetzte. Vgl. Derrida
1999b, S. 12ff und Levinas 2013, S. 22ff.

10 Heidegger 1984, S. 118 (Hervorhebungen im Original).

11 Levinas 1983, S. 113. Vgl. auch Miller 2009, S. 110ff.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 171

In diesem kurzen Text vermerkte Levinas, dass es ein ,,gewagtes Unterfan-

gen“!?

len, dass alles Seiende, wenn schon nicht kausal, so doch ontologisch mit-

ist, den scheinbar evidenten und unabweisbaren Umstand in Frage zu stel-

einander in Beziehung steht. Levinas’ radikale Frage begniigt sich bei weitem
nicht damit, die Erkenntnisfahigkeit und Erkenntnisleistung eines wahrnehmen-
den bzw. vernunftbegabten Subjekts zu problematisieren. Levinas’ Projekt ist in
der Hinsicht radikaler, da er die Beziehung zwischen den seienden Dingen und
Menschen in Frage stellte. Er warf die Frage auf, ob es denn iiberhaupt méglich
ist, dass Seiendes ontologisch und existenziell mit anderem Seienden in Bezie-
hung steht und zwar allein schon aufgrund des Daseins.

Der zeitgendssischen Philosophie, insbesondere der heideggerschen Fun-
damentalontologie hielt Levinas zugute, dass sie nicht mehr der Annahme folgte,
dass die Wahrheit des Seins mit einem Bewusstsein von Wirklichkeit oder mit
Verfahren der Vernunft zusammenfallt. Fundamentalontologie bedeutet bei Hei-
degger, dass das Ontologische mit der Faktizitit des menschlichen Daseins zu-
sammenfillt und sich nicht an einer Bewegung des Geistes, an dessen Vernunft,
misst. Sein als Sein zu verstehen, heift da zu sein und im Diesseits zu existieren.
Levinas resiimierte die Errungenschaften der Fundamentalontologie wie folgt:
,Der ganze Mensch ist Ontologie. Seine Wissenschaft, sein Gefiihlsleben, die
Befriedigung seiner Bediirfnisse und seine Arbeit, sein gesellschaftliches Leben
und sein Tod sind Artikulationen des Seinsverstiandnisses oder der Wahrheit.
[...] Unsere gesamte Zivilisation flieBt aus diesem Seinsverstidndnis, sei es auch
in der Weise des Seinsvergessen. Die Wahrheit ist nicht, weil es den Menschen
gibt. Es gibt die Menschheit, weil das Sein tiberhaupt von seiner Erschlossenheit
untrennbar ist, weil es Wahrheit gibt, oder weil, wenn man so will, Sein einsich-
tig ist.«13

In diesem Sinne muss sich das Denken nicht mehr als eine hellsichtige und
verniinftige Einsicht erweisen, vielmehr geht das Denken iiber jede Intentionali-
tidt und jede Form der Erkenntnis hinaus. Levinas formulierte: ,,Denken heif3t
nicht mehr betrachten, sondern sich engagieren, inbegriffen sein in dem, was
man denkt, Mittdter sein. Das Denken ist das dramatische Ereignis des In-der-
Welt-Seins.“!*

So versteht sich das Denken in der Fundamentalontologie nicht als Aufkla-
rung und Aufhellung, wobei alles Unverstindliche und jedes Nichtverstehen als
ein defizitirer Modus des Verstehens zu werten wére. Vielmehr erweist sich das

12 Levinas 1983, S. 103.
13 Levinas 1983, S. 105 (Hervorhebungen im Original).
14  Levinas 1983, S. 106.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 | Das Politische der Dekonstruktion

Denken bei Heidegger als ein Seinsverstdndnis, das auf keiner Verstehbarkeit
beruht. Fiir ihn beruht das Verstehen des Daseins auf dessen Ereignis, auf dessen
Seinsakt, auf der Tatsache, das Sein ist. In dieser Erschlossenheit und Entschie-
denheit des Seins gehdren alle Beziehungen ins Sein, auch die Beziechungen zu
den Dingen und anderen Seienden, die auch mit da sind. In diesem Sinne ist das
Dasein Beziehung, d.h. Mitsein.

Mithin ist bei Heidegger die Beziehung zum Anderen im Sein — im Ontolo-
gischen — so begriindet, dass es weder eine Handlung noch eine Geste geben
muss, um mit den Anderen in Beziehung zu kommen. Heideggers Mitsein ist
nicht ethisch. Das Mitsein ist nichts anderes als Beziehung. Die Beziehung von
Sein zu Sein vollzieht sich nach Heidegger weder durch ein Entdecken, eine Be-
gegnung, eine Anrede, ein Begreifen oder Ergreifen, noch durch irgendeine an-
dere Handlung, wie zum Beispiel durch einen friedfertigen oder gewalttétigen
Akt. Das Dasein, das wesenhatft als ein Mitsein zu verstehen ist, wird nicht durch
ein Verfahren der Erkenntnis bestimmt, um als ein Subjekt anderen Subjekten in
der Welt gegeniiberzustehen. Vielmehr sind die Anderen stets mit dem Dasein
da und lassen sich nicht von einem Subjekt als andere Subjekte oder Objekte be-
stimmen. Heidegger schrieb: ,,[...] die Anderen sind vielmehr die, von denen
man selbst sich zumeist nicht unterscheidet, unter denen man auch ist.“"”

Das Dasein ist bei Heidegger als ein Mitsein ,,wesenhaft umwillen Ande-
rer!® da. Als dieses Mitsein geht es dem Dasein um sich selbst. Es ist entschie-
den und entschlossen da in seiner Existenz: Es ist da, um da zu sein. Das Mitsein
kann sein und lésst sich sein. In diesem Sinne verstanden, ist das Mitsein ein
Seinlassen. Jahre spiter sprach Heidegger von einer Gelassenheit des Seins.!” In
der Entschlossenheit des Daseins, in der es dem Dasein um sich selbst und damit
auch immer um die Anderen geht, liegt das Verstehen des Mitdaseins. Levinas
prézisierte und fiihrte aus, dass sich bei Heidegger die Beziehungswelt des Mit-
einanderseins unabhéngig von Formen, Mitteln und Techniken der Wahrneh-
mung, zu der auch das Entdecken und Begreifen gehoren, herstellt. Jedoch warf
Levinas die Frage auf, ob unsere Beziehung zu Anderen und mit Anderen ein
Seinlassen sein kann.!® Kann die Beziehung zu Anderen auf ein ontologisches
Verstehen, auf ein Seinsverstehen, reduziert werden, das ohne Rede, ohne Anre-
de, ohne Gruf}, ohne Adressierung auskommt? In diesem Zusammenhang stellte
er sich die Frage ,,Ist derjenige, zu dem man spricht, schon im vorhinein verstan-

15 Heidegger 1984, S. 118 (Hervorhebungen im Original).
16  Heidegger 1984, S. 123.

17  Vgl. Heidegger 1985b.

18 Vgl Levinas 1983, S. 110.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 173

den in seinem Sein?“ und beantwortete sie mit den Worten: ,,Durchaus nicht.
Der Andere ist nicht zunichst Gegenstand des Verstehens und danach Ge-
sprachspartner. Beide Bezichungen fallen zusammen. Anders gesagt: Vom Ver-
stehen des Anderen ist seine Anrufung untrennbar.*!

Worauf Levinas mit seinem Einspruch aufmerksam machen wollte, waren
zumindest zwei Momente: 1.) ,,Die Sprache zeichnet eine urspriingliche Bezie-
hung vor“,” eine Bezichung zwischen Menschen, zu den Anderen, zum absolut
Fremden, zu Gott und zum Tod. Levinas hat wiederholt darauf hingewiesen,
dass er zwischen dem Gesagten und dem Sagen der Sprache unterschied. Wenn
es nun um die Beziehung geht, die die Sprache vorzeichnet, dann geht es dabei
um das Sagen der Sprache, das hierbei die Linien der Beziehung zieht. Diese
Beziehung wird durch die Sprache mittels eines Rufes, einer Anrufung vorge-
zeichnet, die beide stets schon ein Antworten sind. Jeder Ausdruck der Sprache —
ob als Information, als Argument, als Behauptung oder als Aussagesatz — ergeht
mit einem Grufl, mit einem Anruf und einem Aufruf; und jeder Ausdruck der
Sprache gehorcht unvermeidbar einem Modus des Antwortens und der Verant-
wortung. In einem Gesprich betonte Levinas: ,,Tatsdchlich habe ich innerhalb
des Gespriches immer das Sagen und das Gesagte unterschieden. Daf3 das Sagen
ein Gesagtes enthalten muB, ist eine Notwendigkeit der gleichen Ordnung wie
die, welche einer Gesellschaft Gesetze, Institutionen und gesellschaftliche Be-
ziehungen auferlegt. Aber das Sagen bezeichnet die Tatsache, dafl ich dem Ant-
litz gegeniiber nicht einfach dabei verbleibe, es zu betrachten, sondern ihm ant-
worte. Das Sagen ist eine Art, den Anderen zu griiflen, aber ihn zu griilen meint
bereits, ihm zu antworten.*?! 2.) Wenn Sprache Beziehung vorzeichnet, so spielt
sich das Ereignis der Sprache nicht auf der Ebene des Verstehens ab.”> Der Aus-
druck der Sprache ldsst sich nicht auf ein Verstehen zuriickfithren. Das Sprechen
der Sprache ldsst sich weder darauf reduzieren, einen Gedanken zu kommunizie-
ren, der von dem Seienden ausgesprochen wird und von den anderen Seienden
verstanden wird, noch zirkuliert die Sprache in einem ihr vorausgesetzten Seins-
verstehen, in dem alles Seiende in einer gemeinsamen Welt miteinander verwo-
ben ist. Das, was an der Sprache nicht auf etwas Informierendes reduziert wer-
den kann, ldsst die Sprache nicht informieren. Sie ist weder ein Instrument, das
von den Subjekten in einer gemeinsamen Welt mit Objekten benutzt wird, noch
gibt sie den Sprechenden und Horenden eine gemeinsame Welt zu verstehen, in

19 Levinas 1983, S. 110f.

20 Levinas 1983, S. 111.

21  Levinas 1986, S. 67 (Hervorhebungen im Original).
22 Vgl Levinas 1983, S. 111.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 | Das Politische der Dekonstruktion

der die verschiedenen Individuen und Gegenstinde miteinander vernetzt sind.
Das Sprechen einer Sprache garantiert weder eine gemeinsame Welt, noch ga-
rantiert das Sprechen eine Ubersetzbarkeit zwischen den Sprachen oder inner-
halb einer Sprache.”> Weder vermittelt bzw. iibermittelt Sprache, indem sie ver-
stindlich spricht, noch sagt oder verheifit sie uns eine Welt. Die Sprache gibt in
einer Stummbheit des Aufrufs nichts zu verstehen. Sprache ist nach Levinas keine
Sage, die ein Seinsverstehen ermdglicht, wie Heidegger es vermutete. Der Ruf
im Sprechen der Sprache gibt nichts an, spricht nicht, und dennoch zeigt sich
nach Levinas ein Verlangen. Das, was sich mit der Sprache abzeichnet, ist eine
Bezichung, eine unverstandene, diachrone Beziehung des Antwortens und der
Verantwortung. Levinas vermerkte hierzu: ,,Schon vor aller verstehenden Teil-
nahme an einem gemeinsamen Inhalt besteht der Ausdruck darin, die Gemein-
samkeit herzustellen, und zwar durch eine Beziehung, die auf das Verstehen
nicht zuriickgefiihrt werden kann.**

Trotz seiner vehement vorgebrachten Ablehnung des Mitseins, das von
Heidegger als das urspriingliche Seinlassen eines sich verstechenden Miteinan-
derseins formuliert wurde, hielt Levinas an Begriffen wie ,,Gemeinschaft“* und
»Gaemeinsamkeit” (communauté bzw. socialité) fest. Er legte jedoch Wert da-
rauf, dass diese Gemeinschaft keine Voraussetzung fiir Sprache ist. Nach Le-
vinas basiert Sprache auf keinem Grundversténdnis, auf keiner Art von voraus-
gesetzter oder gegebener Gemeinschaft. Sprache ist vielmehr auf nichts begriin-
det, was ihr vorausgesetzt und miteinander geteilt werden kann. Der Sprache ist
weder eine Gemeinschaft noch eine Welt mit Sprechenden und Bezeichneten
gegeben. Thr ist nichts gegeben, das mit ihr zu teilen oder mitzuteilen wére. Sie

23 In einer Notiz zum Grus bei Celan notierte Hamacher: ,,Die Sprache spricht nicht uns

und wir sprechen nicht die Sprache, sondern wir sprechen aus der Sprache und ihren
Mutationen und sprechen uns aus ihr heraus [...]: wir sprechen aus dem Aus der
Sprache, ihrem unzugénglichsten Innern. Jedes Wort bleibt ein Rebus, in dem ande-
re und wieder andere und auch keine Worter sedimentiert sind, es kommt darauf an,
diese Rebus immer aufs Neue einer anderen Bewegung auszusetzen.” Hamacher
2003, S. 113 (Hervorhebungen im Original).
Mit Hinweis auf Celans fiinftes Segment der Stimmen seines Gedichtbands Sprach-
gitter, kam Hamacher in seiner Untersuchung auf die Worte Grus und Gruf3 zu spre-
chen. Der Grus/s ist die Sprache der Mutation, mit der die Sprache die Sprechenden
und ihre Stimmen in einer unabsehbaren Bewegung in Schutt und Rufl verwandelt,
in ein Miteinander, das ohne Mit, ohne sich und ohne Anderes ist.

24 Levinas 1983, S. 113.

25 Levinas 1983, S. 113.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 175

erst ist es, die eine Gemeinschaft vorzeichnet, die zu kommen wire. Bei Levinas
heiflt es: ,,Die Beziehung zum Anderen ist also nicht Ontologie. Dieses Band mit
dem Anderen, das sich nicht auf seine Vorstellung, sondern auf seine Anrufung
zurlickfiihrt, wobei der Anrufung kein Verstehen vorausgeht, nennen wir Reli-
gion. Das Wesen der Rede ist Gebet.*2

Auch gegen diese Gemeinschaft innerhalb der Grenzen der Religion und
der Ethik formulierte Derrida seine Vorbehalte: schon friihzeitig in dem Aufsatz
Gewalt und Metaphysik,”" spiter in der Schrift Eben in diesem Moment in diesem
Werk findest du mich.?® Auch wenn es nicht um eine natiirlich gegebene, um eine
staatsrechtlich hergestellte oder um eine ontologisch verstandene Gemeinschaft
geht, so stellen sich dennoch in einer Gemeinschaft — die sich in einem ethischen
Akt generiert, mit einem Gruf}, mit einem Ruf, in einem Gebet — die Fragen nach
der Gewalt, dem Geschlecht, der Gerechtigkeit und der Fremdheit. Derrida hat in
seiner Levinas-Lektiire wiederholt die Probleme angesprochen, die er mit dem
Antlitz, mit einer religiosen Bindung und einer Ansprache hat, auch wenn diese
Ansprache als ein Gebet, als eine Bitte oder als ein Gruf} erfolgt.

Folgende Fragen sind in Folge dieser Diskussion fiir das Dasein unerléss-
lich: Woher soll ich es wissen, dass ich es bin, dem der Gruf} gilt? Warum sollte
ich iiberhaupt antworten? Beziehungsweise antworte ich womdglich, obwohl ich
nicht gerufen wurde? Wiederum: Kann ich mir sicher sein, dass ich nach jeman-
dem rufe, sobald ich rufe? Woher weil} ich, dass mein Ruf den Anderen oder die
Andere erreichen wird, sobald ich antworte? Gibt es innerhalb der Sprache kei-
nen Versprecher, keinen lapsus lingua? Kommt die Sprache des Anderen oder
der Anderen in gewisser Weise immer bei mir an, so dass ich stets antworte, so-
bald ich griife? Oder gibt es auch innerhalb der Sprache Fehlleistungen, Ver-
sprecher, Umleitungen, falsche Absender, fehlerhafte Adressierungen, unerlaub-
te Mitschriften, missbrauchlich Frankiertes und Filschungen?” Kann ich mir si-
cher sein, dass ich gerufen wurde, um zu antworten?

t.3° Die Sprache

Die Sprache ist vom Phanomen des lapsus lingua durchsetz
ist nichts anderes als dieser lapsus lingua. Wenn dem so ist, dann ist das Mitsein,
das durch die Sprache bzw. den lapsus lingua vorgezeichnet wird, eine Bezie-

hung, die auf Missverstindnissen beruht und nichts weiter ist als eine Ubertrei-

26  Levinas 1983, S. 113 (Hervorhebungen im Original).

27  Vgl. Derrida 1976, S. 121ff, insbesondere S. 139.

28  Derrida 1990b.

29  Zur Frage der Schickung, der Sendung und den diversen Fehlleistungen vgl. Derrida
1983.

30  Fiir diesen wichtigen Hinweis danke ich Juergen Brenner.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 | Das Politische der Dekonstruktion

bung, eine fehlerhafte Verkettung, eine Filschung, eine Fehlleistung. In der ach-
ten Sitzung des zweiten Teils seines letzten Seminars Das Tier und der Souverdn
griff Derrida die Frage nach der Bitte, der Anrufung und dem Gebet wieder auf:
,,Was heiBt bitten/beten [prier]? Wie bitten/beten? Wie nicht bitten/beten?*>!

Wer ist der Andere, der mich rief? Wer ist diese Fremde? Kommt der Ruf,
kommt diese Bitte an? Kann der Gruf} griiBen? Kann mein Gebet sich an jeman-
den richten? Wessen Antlitz und wessen Bitte beriihren mich in der Weise, dass
sie fiir mich bestimmend sind? Ist jede Beriihrung ein Stof3, der mich in eine be-
stimmte Richtung treibt? Wenn dies der Fall sein sollte, warum folgt aus dem
Stof} ausgerechnet eine Art Retoure, eine Remission oder Riickgabe, die jede Be-
rithrung zum Absender oder zur Absenderin zuriickfiihrt, um zu griilen? Warum
sollte ich mich auf einen Ruf hin umdrehen und antworten?>? Gibt es eine Pflicht
oder einen Befehl zur Verantwortung? Und wenn es diese Verpflichtung zur
Verantwortung gibe, wire diese Verantwortung iiberhaupt noch eine Verantwor-
tung, wenn diese befohlen wére? Oder gibt es am Hereinbrechen des Anderen —
ob als Beriihrung oder Schlag, ob als Ruf oder Anruf —, ein Hereinbrechen, das
nicht zuriickkehren kann, das nicht zu beantworten ist, worauf wir nicht verant-
wortlich und angemessen reagieren konnen?*

Derrida hat mehr als einmal mit Nachdruck darauf hingewiesen, zu wel-
chen Problemen die Politik einer ethischen Gemeinschaft fiilhren kann, die Le-
vinas in seiner Ethik von Antlitz, Gebet, Grufl und Ruf beschrieb. Mit seinem
Entwurf einer ethischen Gemeinschaft setzte sich Levinas iiber die Politik der
Nationalstaaten hinweg, um damit den Begriff der Gemeinschaft zu entpolitisie-
ren. Er iiberfiihrte seinen Begriff der Gemeinschaft in eine Sozialitit der Rufen-
den und Angesprochenen, in eine Gemeinschaft von Briidern mit Antlitz, was,
innerhalb seiner Ethik zu einer Politik von Ein- und Ausschliissen fiihrte, auch
wenn er stets zu verstehen gab, dass die Ebenen der Ethik und des Politischen
auseinanderzuhalten sind. In dem Buch Das Tier, das ich also bin notierte Derri-
da: ,JIch habe anderorts darauf insistiert [mit ,,anderorts meint Derrida das

31 Derrida 2017, S. 273. Vgl. Miller 2009, S. 112f.

32  Benjamin schilderte in dem Band Berliner Kindheit um Neunzehnhundert die Ein-
dringlichkeit und die Gewalt, die eine rufende und anrufende Stimme hat. In seiner
Schilderung geht es um einen Telefonanruf, der mit dem ,,Lauten die Schrecken der
Berliner Wohnung nur steigerte” und nach der Annahme des Anrufs den Hoérer
,»gnadenlos der Stimme* des Anrufers auslieferte. Benjamin betonte: ,,Nichts war,
was die unheimliche Gewalt, mit der sie auf mich eindrang, milderte.“ Benjamin
1980, S. 243.

33 Vgl. Derrida 2007, S. 362.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 177

9. Kapitel ,, In menschlicher Sprache: Die Briiderlichkeit* in seinem Buch Poli-
tik der Freundschaf**; Anm.d.V.], was mit diesem Wert der Briiderlichkeit alles
auf dem Spiel steht, einem Wert, der zentral und bestimmend ist fiir die
1évinassche Interpretation eines Antlitzes, das zunéchst das meines Bruders und
meines Néchsten ist (so fern oder fremd er auch sein mag). Das wird hier deutli-
cher denn je. Es geht darum, das Tier aus der Ethik auszuschalten.*

Ausgehend von diesen Uberlegungen muss allerdings gesagt werden, dass
nicht allein die im Zitat erwéhnten Tiere durch eine Politik der Freundschaft
und/oder Briiderlichkeit ausgegrenzt werden. Levinas hat in seinen entsprechen-
den Uberlegungen die Vielfalt der Daseins- und Lebensformen unberiicksichtigt
gelassen. Derrida wies in diesem Zusammenhang darauf hin, dass diese Logik
und Ethik der Briiderlichkeit eine prekére Positionierung von Frauen und eine
Abwertung von Weiblichkeit mit sich bringt. Wer auch immer dem Ruf des Ant-
litzes gehorcht und wer nicht, die Logik und Politik einer Gemeinschaft scheidet
stets zwischen den ihr Zugehorigen und den Fremden, zwischen denjenigen, die
dazugehoren und auf die zu horen ist, und jenen, die nicht zu vernehmen und
keineswegs horbar sind, jenen also, die bestenfalls einen Antrag auf Anhorung
und gegebenenfalls einen Antrag auf Asyl stellen konnen. Levinas hat dieser Po-
litik (z.B. der Nationalstaaten) in einer seiner Talmud-Lesungen® die Asylstidte
einer ethischen Gemeinschaft gegeniibergestellt. Aber dennoch: Es stellt sich
hinsichtlich einer ethischen Gemeinschaft der Asylstidte nicht nur die Frage,
was mit den Verfolgten und Feinden nationalstaatlicher Politik geschieht, son-
dern auch wie sie mit den eigenen Feinden zu verfahren hat, die in einer natio-
nalstaatlichen Gemeinschaft stets die Verfolgten sind. Da Levinas diese Form
der Auseinandersetzung unberiicksichtigt lief3, ergeben sich folgende kritische
Fragen, die Briiche in seinem Denken sichtbar machen: Kann auch der Feind und
die Feindin sein bzw. ihr Antlitz auf mich richten? Kann ich den Feind verneh-
men, kann die Feindin ihr Wort an mich richten, sodass sie mir so nah sind wie
sonst nur Familienangehorige und Nachbarn? Besitzen der Feind bzw. die Fein-
din iiberhaupt ein Antlitz, das sie mir zuwenden kénnen? Was ist aber zu horen,
wenn der Ruf wesentlich eine Fehlleistung ist? Wessen Ruf ist dann noch zu
vernechmen?

Nach den Massakern in Sabra und Schatila, die zwischen dem 16. und
18. September an paldstinensischen Fliichtlingen veriibt wurden, gaben Levinas
und Finkielkraut am 28. September 1982 dem franzdsischen Radiosender RCJ

34  Derrida 2000a, S. 304ff.
35 Derrida 2010, S. 158.
36 Vgl Levinas 1996, S. 511f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 | Das Politische der Dekonstruktion

(La Radio de la Communauté Juive) ein Interview, das der Journalist Malka mit
ihnen fiihrte. Insbesondere im Zusammenhang mit den Massakern stellte Malka
dem Philosophen Levinas, der die Begegnung mit dem Anderen ins Zentrum
seines Denkens riickte, die Frage, ob nicht fiir die Israelis allen voran die Palds-
tinenser die ,,Anderen” sind. Levinas erwiderte dazu: ,,My definition of the other
is completely different. The other is the neighbour, who is not necessarily kin,
but who can be. And in that sense, if you’re for the other, you’re for the neigh-
bour. But if your neighbour attacks another neighbour or treats him unjustly,
what can you do? Then alterity takes on another character, in alterity we can find
an enemy, or at least then we are faced with the problem of knowing who is right
and who is wrong, who is just and who is unjust. There are people who are
wrong. %’

In ihrem Buch Am Scheideweg hob Butler hervor, dass Levinas in jenem
Moment seine Philosophie der Gastfreundschaft, der Passivitit, des Antlitzes
und die Frage der Verantwortung beiseiteschob, als er die Andersheit als Feind
bestimmte und zwischen den Nachbarn und den Feinden unterschied: ,,Natiirlich
war er [Levinas; Anm.d.V.] derjenige, der in einem Interview sagte, der Palésti-
nenser besitze kein Antlitz, und er wollte eine ethische Verpflichtung nur gegen-
tiber denjenigen sehen, die seinen eigenen Vorstellungen jiidisch-christlicher und
klassisch griechischer Herkunft entsprechen.

In ihrem Urteil bezog sich Butler nicht allein auf das Interview, das Malka
mit Levinas und Finkielkraut fiihrte, sondern auch auf den Beitrag Das jiidische
Leben heute, den Levinas in dem Buch Schwierige Freiheit publizierte. Dort
schrieb Levinas: ,,Bedroht der Aufstieg der zahllosen Massen unterentwickelter
asiatischer Volker nicht diese wiedergefundene Authentizitit? Es betreten Vol-
ker und Zivilisationen die Weltbiihne, die sich nicht mehr auf unsere Heilige Ge-
schichte beziehen und denen Abraham, Isaak und Jakob nichts mehr bedeuten.*>

Zumindest zwischen zwei Vorwiirfen kann unterschieden werden, die
Butler in ihrer vehementen Kritik an Levinas vorbrachte. Einerseits hob sie das
Privileg hervor, das Levinas ,,sowohl Israel wie auch Europa in Bezug auf die

<40

ethische Forderung der Gerechtigkeit und des Friedens in der Welt“* zuschrieb.

37 Levinas 1989, S. 294.

38  Butler 2013a, S. 35, vgl. auch S. 265. Fiir den Hinweis auf Butlers Anmerkungen
danke ich Gabriel Ramin Schor.

39 Levinas 1992a, S. 123. Die hier erwdhnte Authentizitit des jidischen Denkens be-
zog Levinas auf den Staat Israel, als einen Ort, wo der ,,Mensch sich opfert” und
,,hach seiner Authentizitit sucht®. Levinas 1992a, S. 122.

40  Delhom 2016, S. 90.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 179

Nach Levinas gibt es in Israel wie in Europa den engen Bezug zur Heiligen Ge-
schichte, wodurch das Gebot ,,Du sollst nicht téten* in explizierter Weise ver-
nehmbar ist, das Israel wie dem gesamten Europa einen privilegierten Rang un-
ter den Volkern und Nationen sicherstellt. Andererseits warf Butler Levinas vor,
dass fiir ihn die Paléstinenser kein Antlitz hitten und gesichtslos wéren. Demzu-
folge warf sie ihm Rassismus und Unterstiitzung der militdrischen Politik Israels
gegen die Paléstinenser vor.*!

Wihrend Butler die Beziehung zum Antlitz des Anderen und das Gebot
zum Gewalt- und To6tungsverzicht konsequent auf allen Ebenen der Ethik und
der Politik bestehen lasst und die Aufforderung zur Gewaltlosigkeit auch in den
Bereichen des Politischen verortet, so hélt Levinas die Trennung zwischen der
Ethik und der Politik aufrecht. Fiir Levinas kann die Andersheit den Charakter
eines Feindes annehmen und die Menschen zu einer Entscheidung gegen die
Andersheit und zu einer Verteidigung des Néchsten zwingen: eine Entscheidung,
die zwischen dem Recht des einen und dem Unrecht des anderen unterscheidet.
In Ankniipfung an Butlers kritische Anmerkungen zu Levinas’ Interview und mit

41  Zu Butlers Vorwurf gegeniiber Levinas, in dem es heif3t, dass dieser sich eines Ras-
sismus bediente und behauptete, die Paldstinenser seien gesichtslos vgl. Delhom
2016, S. 90ff, Chaouat 2013 und Butler 2013b. Ich mochte betonen, dass es mir hier
nicht darum geht, ob Butler mit ihren Vorwiirfen gegen Levinas Recht hat oder
nicht. Ich mochte hier jedoch festhalten, dass in Levinas’ Philosophie der Ethik die
Andersheit sehr wohl als Feind oder Feindin erscheinen kann, dem oder der nicht zu
vergeben ist. Butler schrieb in einer Antwort an Chaouat: ,,So the Palestinians are
not by nature ,faceless‘ but only become so, I would argue, under those conditions
of enmity stipulated by Levinas. This provisional facelessness of the enemy would
apply to any enemy that conformed to the conditions laid out by Levinas, surely not
just the Palestinian people or its leadership. Of course, this view begs the important
question of what ethical responsibilities any of us bear toward the enemy, and whe-
ther we need to preserve the paradoxical idea of ,the face of the enemy* to more ful-
ly address this obligation. [...] Although I remain indebted to Levinas’ ethical philo-
sophy for much of my own thinking on the obligations of proximity, I do not agree
with all of his political conclusions. In fact, I tend to extend his notion of the ,face*
further into the domain of politics, and so do not draw the line between the ethical
and the political in the same way that he sometimes does. In my readings, I seck to
strengthen the ethical injunction signified by ,the face® — the one that belongs to the
interdiction against violence — into the political sphere in order to understand better
the potential of a politics of non-violence — even in, or especially in, the midst of
enmity.* Butler 2013b, 0.S.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 | Das Politische der Dekonstruktion

Blick auf seine Bemerkung iiber die sogenannten ,unterentwickelte[n] asiati-
sche[n] Volker, ldsst sich Derridas Vorbehalt gegeniiber dem Antlitz bei Le-
vinas bekréftigen: Levinas interpretierte das Antlitz des Anderen dahingehend,
dass weder ein Tier, noch der Feind oder die Feindin ein Antlitz haben. Fiir ihn
besal} das Antlitz ein menschliches und briiderliches. Butlers Analysen legen na-
he, dass Levinas das Antlitz des Anderen nur in seiner jiidisch-christlichen bzw.
klassisch griechischen Herkunft interpretierte und als den Néchsten und Nach-
barn bestimmte.

Einige Jahre nach Levinas’ Tod gab Derrida in einer Lesung bekannt, dass
er ihm in Bezug auf dieses Thema einmal in einem Gesprédch Folgendes antwor-
tete: ,,[...] jeder andere ist ganz anders [...].“** Denn es konnte sich erweisen,
dass man im Falle eines radikalen Bruchs mit einem Dogmatismus des Ortes
oder den nationalen Bindungen der Hybris einer universellen Verantwortung ge-
horcht.®

Da die Sprache fiir Levinas das Medium der Verantwortung und damit das
der Ethik der Gemeinschaft ist, muss noch einmal gefragt werden: Was bedeutet
es, dass die Sprache als Gebet, Bitte und Gru3 die Bezichungen zwischen den
Menschen vorzeichnet? Die Sprache als Gebet ist jene Sprache, die noch nicht
vernommen werden kann, sobald sie spricht, da ihr keine Verstehbarkeit zugrun-
de liegt, weder in kommunikativer noch in ontologischer Hinsicht. Sprache ist in
diesem Sinne an ihrem Beginn stets erst dabei Sprache zu werden und ist jenes
Mittel, das die Gemeinschaft vorzeichnet und erst im Gebrauch aufruft. Der
Sprache ist keine Gemeinschaft vorgegeben, an die sie sich richten kann, um
verstanden zu werden.

Wenn Sprache spricht, so Levinas, kommt erst die Sprache zur Sprache und
gibt noch nichts bekannt. Sofern die Sprache Beziechungen und Gemeinsamkei-
ten vorzeichnet, ist sie aber dennoch unhérbar und fiir niemanden zu verstehen.
Da ihr keinerlei Verstehbarkeit vorausgeht oder innewohnt, und erst die Sprache
diese Gemeinsamkeit ermdglichen kann, bleibt sie unvernehmbar.

Der Gruf} griiit, das Gebet erbittet, der Ruf ruft, da niemand da ist, der ho-
ren kann. Beten ist nur mdglich, wenn es kein Wesen gibt, das das Gebet ver-
nehmen kann.** Der Ruf ruft, obwohl er nicht gehort und vernommen wird.
Auch wenn es keine Sprache gibt, die nicht zunédchst Ruf, Gruf}, Gebet oder An-
sprache ist, so ist da noch nichts, was hort. In der literaturwissenschaftlichen Un-
tersuchung Bogengebete, die sich zwar nicht mit der Sprache als Gebet bei Le-

42 Derrida 2006a, S. 25.
43 Vgl. Derrida 2017, S. 144.
44  Vgl. Hamacher 2010, S. 106.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 181

vinas beschéftigt, jedoch mit einer Sprache, die von Kafka, Benjamin und Celan
als Gebet und Ansprache beschrieben wird, gibt Hamacher zu verstehen: ,,Daf}
es keine Sprache gibt, die nicht zunédchst Ansprache ist; dal es keine Ansprache
gibt, die unmittelbar Gehor fande, und kein Gehor, das nicht zunéchst taub wire,
macht die Ansprache zu einem uneinholbaren, aber uneinholbaren, weil unhor-
baren, unhdrbaren, weil stummen Versprechen der Sprache. Da noch nicht ge-
hort wird, wenn erst gesagt werden mufl ,Hort® [...], da also alle Sprache zu-
nédchst und wesentlich Ansprache, und zwar Ansprache an bloBe virtuell auf-
merksame, wirklich aber unaufmerksame Andere ist, so ist keine schon gehort,
jede noch stumm und keine eine Sprache.*#

DIE POLITIK DER ENTPOLITISIERUNG

Im letzten Seminar Das Tier und der Souverdn, das Derrida vor seinem Tode
withrend der Jahre 2001 bis 2003 an der Ecole des Hautes Etudes en Sciences
Sociales (EHESS) in Paris abhielt, machte er in der dritten Sitzung den Versuch,
die Vorgangsweise bei einer Dekonstruktion der Staatssouverdnitdt in knappen
Worten zu beschreiben. Dabei hob Derrida zwei wesentliche Motive seiner Her-
angehensweise hervor: 1.) Das Anliegen, mit der Dekonstruktion der Souverini-
tdt noch einmal auf das zuriickzukommen, was Schmitt zur Entpolitisierung des
Politischen im sechsten Kapitel seines Buches Der Begriff des Politischen be-
schrieb. 2.) Den Versuch, eine ,langsame und differenzierte Dekonstruktion® 4¢
zu betreiben, die sich zwar der Logik des klassischen Begriffs der nationalstaat-
lichen Souverénitit zuwendet, ohne jedoch dabei den Begriff des Politischen ei-
ner Entpolitisierung auszusetzen.

Um es zu prézisieren: Derrida ging es nicht darum, die Dekonstruktion als
eine Fiktion oder als die Utopie einer entriickten und visiondren Entpolitisierung
zu begreifen. Er hegte auch nicht die Absicht, die Dekonstruktion als eine Me-
thode oder Technik bzw. als eine Praxis oder Handlungsanweisung auszugeben,
mit der ein sozialer und gemeinschaftlicher, aber dennoch entpolitisierter und
apolitischer Raum erkdmpft, hergestellt oder erschaffen werden kann. Vielmehr
ging es Derrida, wie er formulierte, um eine andere Politisierung, um eine Re-
Politisierung, um einen génzlich anderen Begriff des Politischen, und er schrieb

45  Hamacher 1998, S. 12.
46  Derrida 2015, S. 119. Fiir die weitere Argumentation vgl. Derrida 2015, S. 1181f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 | Das Politische der Dekonstruktion

hierzu: ,,Dass das mehr als schwierig ist, das ist nur allzu klar, eben deshalb ar-
beiten wir, wir arbeiten daran und wir lassen uns davon bearbeiten.“!’

Abgesehen von der Frage, ,,Was kann eine andere Politik sein?“, ist das
Problem das folgende: Wie verhélt sich Derridas Warnung, die Dekonstruktion
nicht ins Gleis einer Entpolitisierung laufen zu lassen, zu Millers Feststellung,
dass Derrida beziiglich der Frage nach dem Politischen — aber auch beziiglich
der Gemeinschaft und des Mitseins — einen radikalen Ansatz verfolgte, da er das
Dasein niemals als ein Mitsein bestimmte?

Unumginglich scheint es also, auf das zuriickzukommen, was als eine Ent-
politisierung des Politischen bezeichnet werden kann. Es ist auch von einer Krise
des Politischen die Rede, sofern damit das grundlegende Problem gemeint ist,
dass das Politische nicht mehr ohne weiteres mit einer kollektiven bzw. gemein-
schaftlichen Existenz identifiziert werden kann. Hierzu gehdrt nicht nur die Dia-
gnose, dass die Politische Philosophie, sondern auch das politische Denken, die
politischen Institutionen und Gebilde am Ende sind. Als Referenzen dafiir lassen
sich Personlichkeiten wie Marx, Schmitt, Heidegger, Laslett, Dahl und Strauss
anfithren.®® In diesem Zusammenhang ist Heideggers Analyse vom Entzug des
Mitseins ein Symptom, ein Beispiel aber auch ein Ereignis der Entpolitisierung
des Politischen mit fatalen akademischen, philosophischen, existenziellen und
individuellen Konsequenzen. Im Weiteren sei hier ebenfalls jener Einwand ge-
gen die Entpolitisierung des Politischen erwéhnt, mit dem Schmitt gegen die
Ideen eines Weltstaats und eines Weltfriedens polemisierte.

Im Inhaltsverzeichnis seines Buches Der Begriff des Politischen benannte
Schmitt das sechste Kapitel in Form der These: ,,Die Welt ist keine politische
Einheit sondern ein politisches Pluriversum®“.** Dieses Kapitel lieB er mit fol-
genden Worten beginnen: ,,Aus dem Begriffsmerkmal des Politischen folgt der
Pluralismus der Staatenwelt. Die politische Einheit setzt die reale Mdoglichkeit
des Feindes und damit eine andere, koexistierende, politische Einheit voraus. Es
gibt deshalb auf der Erde, solange es iiberhaupt einen Staat gibt, immer mehrere
Staaten und [es; Anm.d.V.] kann keinen die ganze Erde und ganze Menschheit
umfassenden Weltstaat geben.

Die Polemik, die Schmitt in Auseinandersetzung mit der politischen Rele-
vanz des Menschheitsbegriffs entwickelte, entstand sicherlich vor dem histori-
schen Hintergrund des Endes des Ersten Weltkriegs, der Niederlage des Deut-

47  Derrida 2015, S. 119.

48 Vgl hierzu in diesem Buch das Vorwort, S. 13{f.

49  Schmitt, 1987a, S. 7.

50  Schmitt, 1987a, S. 54 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 183

schen Reiches bzw. des Waffenstillstands von Compiegne und des Friedensver-
trags von Versailles. Schmitt wies explizit auf die Griindung des Volkerbundes
hin, die zu den Verhandlungen des Versailler Vertrags gehorte und dessen Sat-
zung am 28. April 1919 angenommen wurde. Konkret ging es um die Idee eines
Weltstaats, der bei ihm als der absolute Gegenbegriff zum Begriff des Politi-
schen mit der Einrichtung des Volkerbundes auftauchte: Denn beansprucht wur-
de der Volkerbund, wie Schmitt hervorhob, in seiner visiondren Bedeutung als
ein universelles, friedensstiftendes und die gesamte Menschheit umfassen-
des Biindnis, das den ,unpolitischen Idealzustand der Universal-Gesellschaft
Menschheit>! zu organisieren hitte.

Da Schmitt die Unterscheidung zwischen Freund und Feind innerhalb der
politischen Sphére fiir fundamental hielt — eine Unterscheidung, auf die sich die
politischen Handlungen und Motive und letztlich auch der Staat und die territori-
ale Geschlossenheit eines organisierten Volkes zuriickfiihren lassen® —, musste
ihm das Bestreben, diese fundamentale Spaltung in Freund und Feind aufzuge-
ben, um sie in einem universellen, juridischen und friedvollen Gebilde aufgehen
zu lassen, als reine Fiktion erschienen sein. Eine Entpolitisierung und damit die
Neutralisierung des Politischen ging bei Schmitt mit der historischen Herausbil-
dung einer politischen wie juristischen Bedeutung des Menschlichen, der Ent-
wicklung einer Kodifizierung der Menschenrechte, den dkonomischen, politi-
schen, aber auch technischen Manifestationen einher, die heute gemeinhin unter
dem Schlagwort Globalisierung zusammengefasst werden. Schmitt schrieb: ,,Die
politische Einheit kann ihrem Wesen nach nicht universal in dem Sinne einer die
ganze Menschheit und die ganze Erde umfassenden Einheit sein.*>

Aber es ging Schmitt bei weitem nicht allein darum, die Ideen vom Weltstaat
und Weltfrieden — und den mit diesen Ideen verbundenen Volkerbund — als Fik-
tionen zu denunzieren, vielmehr bezeichnete er die in die Zukunft verwiesene
Realisierung der Idee einer Welt ohne Politik und Staat als eine ,,unchrliche Fik-
tion“.* Die Vertreterinnen und Vertreter dieser Fiktion bedienten sich seiner
Ansicht nach einer heuchlerischen und liigenhaften Rhetorik. In diesem Sinne
waren die Termini Globalisierung und Menschheit/Menschenrechte fiir Schmitt
keine sachlichen Begriffe, sondern vielmehr Strategeme, also Waffen einer Rhe-
torik, die mit falschen Begrifflichkeiten operieren.®> Auch wenn die ,,verschie-

51  Schmitt, 1987a, S. 56 (Hervorhebungen im Original).
52 Vgl. Schmitt, 1987a, S. 20 und S. 26.

53 Schmitt, 1987a, S. 54.

54  Schmitt, 1987a, S. 54.

55  Vgl. Derrida 2015, S. 113f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 | Das Politische der Dekonstruktion

denen Volker, Religionen, Klassen und andere Menschengruppen der Erde*> im
Weltstaat geeint und alle Kémpfe zwischen ihnen unmdglich wiéren, weil es kei-
ne kdmpfenden Klassen und keine feindlichen Gruppen mehr gibt, so wiren die
Konflikte zwischen den Menschen nicht ausgeldscht. Der Genfer Volkerbund
hebt, so Schmitt, die Moglichkeit des Krieges eben so wenig auf, wie die Mog-
lichkeit staatséhnlicher Organisationsformen: ,,Der Genfer Vélkerbund [...] fiihrt
neue Moglichkeiten von Kriegen ein, erlaubt Kriege, fordert Koalitionskriege
und beseitigt eine Reihe von Hemmungen des Kriege dadurch, daB3 er gewisse
Kriege legitimiert und sanktioniert.*>’

Schmitt fiihrte weiter aus: ,,Die Menschheit als solche kann keinen Krieg
fiihren, denn sie hat keinen Feind, wenigstens nicht auf diesem Planeten.*
Auch wenn es damit unmdglich wird, konventionelle Kriege zu fiihren, da es
keine Staaten mehr gibt, so wird es dennoch méglich bleiben, Kriege im Namen
der Menschheit und der Menschlichkeit zu fiihren, ,,[...] wie sie genau so auch
im Namen von Frieden, Demokratie oder Gerechtigkeit gefithrt werden kon-
nen.*’

Es ist unverkennbar, dass sich Schmitt in seiner polemischen Auseinander-
setzung mit dem Voélkerbund nicht nur mit den historischen Implikationen seiner
Griindung beschiftigte. Ohne dass Schmitt ihn namentlich nannte, war seine
<60

grof3e ,,Antipode“” in Bezug auf Fragen von Recht, Politik und Vélkerbund der
Philosoph Kant. Nur in der Formulierung, dass der Volkerbund im 18. Jahrhun-
dert ,,als polemischer Gegenbegriff einem Fiirstenbund entgegengehalten wer-
den konnte“,*! taucht bei Schmitt ein Hinweis zu Kants Entwurf Zum ewigen
Frieden auf.

Jedoch muss darauf hingewiesen werden, dass die Opposition, die Schmitt
zwischen dem Vdlkerbund und den Nationalstaaten annahm, bei Kant in der
Diskussion um den Vdlkerbund nicht zu finden ist. Kant diskutierte die verniinf-

tigen Optionen einer Weltrepublik und des Volkerbundes in Opposition zu den

56  Schmitt, 1987a, S. 54.

57  Schmitt, 1987a, S. 57.

58  Schmitt, 1987a, S. 54f (Hervorhebungen im Original).

59  Hofmann 2003, S. 114. Welche Relevanz jene Kriege haben, die nicht als konven-
tionelle, symmetrische Kriege zwischen Staaten zu bezeichnen sind, 14sst sich an der
Diskussion zur asymmetrischen Kriegfiihrung ablesen. Vgl. Miinkler 2004 und
Schrofl, Pankratz 2004. Schmitts Buch Theorie des Partisanen aus dem Jahr 1963
nimmt innerhalb dieser Diskussion eine prominente Stellung ein. Vgl. Schmitt 1975.

60 Hofmann 2003, S. 113.

61  Schmitt 1987a, S. 56 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 185

Fiirstenstaaten.®> Wie Schmitt, so lehnte auch Kant ein politisches Gebilde ab,
das die ganze Erde umfasst, eine politische Einheit, die er als Weltrepublik be-
zeichnete. Allerdings sind die Griinde, warum Kant die Weltrepublik ablehnte,
anders gelagert als bei Schmitt. Wahrend Schmitt den Volkerbund als einen
Weltstaat ablehnte, weil dieser nur als eine liigenhafte Fiktion formuliert werden
kann, die den politischen und polemischen Charakter des Menschen kaschiert, so
hielt Kant den Weltstaat fiir unverniinftig, da er zwangsldufig despotische Ziige
annihme.® Mit seinen Uberlegungen ging es Kant darum, die kriegerischen An-
tagonismen zwischen den Flirstenstaaten in eine politische Rechtsform zu {iber-
fiihren, die einerseits dem Freiheitsdrang der Menschen gerecht wird, anderer-
seits die Mdoglichkeit zur Kriegsfithrung zwischen den politischen Akteuren und
Akteurinnen verhindert. Mit der rigorosen Ablehnung eines Rechts auf Krieg,
setzte sich Kant radikal von den Souverénititsanspriichen der Fiirstenstaaten
ab.% Dennoch blieb der Vélkerbund fiir Kant nur ein Surrogat, das fiir das Ideal
einer alle Volker vereinenden Weltrepublik stand, die sich jedoch nach Abwé-
gung der Argumente als das groBere Ubel erwies. Fiir Schmitt war der Vélker-
bund hingegen eine unehrliche Fiktion, und in diesem Sinne ein Ersatz, eine Fik-
tion, eine Liige, eben ein Surrogat.

Derrida war es wichtig, sich der Warnung vor einer Entpolitisierung des Po-
litischen und einer Einschrankung der nationalen Souverinitit argumentativ an-
zuschliefen. Dabei stellte er sich nicht nur die Frage, was in Schmitts Sinne un-
ter einer ,,chrlichen Fiktion®“, im Gegensatz zur ,,unchrlichen Fiktion* des V&l-
kerbunds, zu verstehen wire. Vielmehr ging es Derrida um Schmitts ,,humanisti-
schen Moralismus und die untergriindigen Bewertungen®,% die mitschwangen,
wenn dieser von einer ,,unehrlichen Fiktion* sprach. Es wire doch anzunehmen,
dass es dem Dezisionisten Schmitt gleichgiiltig hitte sein kdnnen, ob die Kriege
von Nationen oder im Namen der Menschheit gefiihrt werden. In wessen Namen
prangerte Schmitt den Schrecken jener Kriege an, die von der ,,unehrlichen Fik-
tion“, dem Volkerbund, auch in Zukunft zu fithren wiren? In wessen Namen
verurteilte Schmitt die List, die Scheinheiligkeit und die Verleugnung, ,,[...]
wenn sie zu Kriegswaffen werden, zu Waffen in einem Krieg, der seinen Namen
nicht nennt*?%

62 Vgl. Kant 1993b, S. 208ff.
63 Vgl. Kant 1993b, S. 225.
64  Vgl. Hoffe 2011, S. 79.
65 Derrida 2015, S. 118.

66  Derrida 2015, S. 118.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 | Das Politische der Dekonstruktion

Zu Recht machte Derrida deutlich, dass diese Axiomatik der schmittschen
Warnung vor einer entpolitisierten Welt des Volkerbunds darin bestand, dass die
Kriege im Namen derjenigen stattzufinden haben, die sie fiihren. Schmitts ehr-
liche Kriege waren stets Kriege, die von der jeweiligen Souverdnitét zu Kriegen
erklart wurden. Diese wurden in Namen eines Souverdns gegen einen anderen
Souverdn gefiihrt, die beide jeweils zu verantworten hatten. Dadurch heftete
Schmitts Moralismus das Prestige der ehrlichen Kriege an Eigennamen, an Ei-
gentiimer und an politische und territoriale Einheiten. In Opposition zu dieser
ehrlichen Souveridnitét des Politischen sprach Schmitt von einer ,,unehrliche[n]
Fiktion* des Vdlkerbundes. Dessen Trug und List, sich mit einer geheuchelten
Humanitdt zu umgeben, prangerte er an: Denn wer verantwortet einen Krieg,
wenn die Menschheit diesen Krieg fiihrt bzw. wenn der Krieg im Namen der
Menschheit erklért wird?

Mit der strukturellen Entwicklung einer Entpolitisierung ging laut Schmitt
nicht nur eine Kriminalisierung des Krieges einher, sondern auch der Drang hin
zu einem totalen Krieg. Denn mit der Achtung des Krieges, so argumentierte
Schmitt, geht auch eine Kriminalisierung des Feindes einher, der nur mehr als
ein nicht zu integrierender Verbrecher, Unmensch und Menschenfeind auf-
tauchen kann und somit zu vernichten bleibt. So betrachtet wird erst der gerechte
Krieg ein totaler Krieg sein.’” Mit dem Wegfall der Namen, der Zuschreibungen,
der Ehre und der Verantwortung, fallen nach Schmitt auch die Hemmungen in
der Kriegsfilhrung und die Achtung des Feindes weg. Die Abschaffung des
Krieges und die Auflosung der politischen Souverdnitit wird, wie Schmitt prog-
nostizierte, keine Milderung bringen, sondern vielmehr eine wesentliche ,,Inten-
sivierung der Feindschaft*.%

Was vom Moralismus eines Schmitt, neben seinem kompromittierenden Na-
zismus und Antisemitismus bleibt, ist die Skepsis, dass es ,,ohne Behauptung der
Souveriénitit keine Politik, keine Politizitdt des Politischen gibt, dass die bevor-
zugte, wenn nicht einzige Form dieser politischen Souverénitit der Staat, die
staatliche Souverdnitdt ist, und dass eine solche politische Souverdnitdt staat-
licher Form die Bestimmung eines Feindes voraussetzt“.% Von dieser Verfiih-
rungskraft der schmittschen Argumentation fiihlte sich nicht nur die politische
Rechte, sondern auch die politische wie philosophische Linke wiederholt ange-
zogen, vor allem jene Linke, die seine Skepsis gegeniiber der fiir ihn geheuchel-

67  Vgl. Schmitt 1982, S. 75. Vgl. auch Schmitt 1988, S. 298.

68  Schmitt 1987a, S. 110. Uber weite Strecken folgte Girard dieser These Schmitts.
Vgl. Girard 2014.

69  Derrida 2015, S. 121.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 187

ten humanitiren Rhetorik teilte.”’ In einem Interview, das Derrida im November
1994 gab, wies dieser einerseits auf die Notwendigkeit hin, sich mit Heidegger
und Schmitt auseinanderzusetzen, andererseits warnte er vor dem restaurativen
Einfluss, den vor allem Schmitt auf die philosophische und politische Linke hat:
»Kurz gesagt, ich glaube, man mufl Schmitt, wie Heidegger, neu lesen — und
auch das, was sich zwischen ihnen abspielt. Wenn man die Wachsamkeit und
den Wagemut dieses entschieden reaktiondren Denkers ernst nimmt, gerade da,
wo es auf Restauration aus ist, kann man seinen Einflul} auf die Linke ermessen,
aber auch zugleich die verstérenden Affinitdten — zu Leo Strauss, Benjamin und
einigen anderen, die das selbst nicht ahnen.!

Wihrend Schmitt sich das Politische nur in Form souverdner Staaten
oder in Form staatsidhnlicher Gebilde vorstellen konnte,”> hob Derrida die De-
konstruktion als ein Moment hervor, das am Begriff des Politischen bzw. am
Phantasma der Souverénitét ansetzt, ohne jedoch einer Entpolitisierung oder an-
deren Vorstellungen einer entpolitisierten Welt zu verfallen. Derrida wiederholte
stets seine Vorbehalte gegeniiber den Vorstellungen, die von einer Béndigung
und Liquidierung des Souverins und dessen Gewalt ausgehen, sobald die Natio-
nalstaaten in inter-, trans- oder supranationale Gebilde iibergefiihrt werden, oder
wenn sie sich in einer globalisiert organisierten Zivilgesellschaft samt deren
NGO- und Netzwerkstrukturen auflésen. Fiir Derrida ging es darum, die Dekon-
struktion als eine Repolitisierung des Politischen zu verstehen, jenseits dessen,

70  Auf die Anziehung, die Schmitt auf Benjamin ausiibte, kam Derrida in dem Buch
Gesetzeskraft zu sprechen. Vgl. Derrida 1991b, S. 65ff. Fiir eine linke Schmitt-
Rezeption in Deutschland der 1970er Jahre sei hier auf Schickel hingewiesen. Vgl.
Schickel 1970 und Schickel 1993. Zu einer mafB3geblichen linksphilosophischen Po-
sition, die Thesen von Schmitt aufnahm, um diese fiir sich nutzbar zu machen vgl.
Mouffe 2007.

71  Derrida 1994a. Das Originalinterview erschien am Donnerstag, den 24. November
1994 in der Tageszeitung Libération. Vgl. Derrida 1994b.

72 Es muss hier jedoch darauf hingewiesen werden, dass Schmitt nach dem Erscheinen
seines Buches Der Nomos der Erde im Vilkerrecht des Jus Publicum Europaeum im
Jahr 1950 seinen Begriff des Feindes revidierte und die Figur des Partisanen auf-
griff. Diese Modifizierung des Feind-Begriffs ging mit der Verdnderung politischer,
technischer und juristischer Konstellationen einher, die Schmitt dazu veranlassten,
die Frage nach einem neuen Nomos der Erde und einer neuen politischen Raumord-
nung zu stellen. 1963 veroffentlichte er das Buch Theorie des Partisanen Zwischen-
bemerkung zum Begriff des Politischen. Vgl. Schmitt 1975. Ich danke Karl Bruck-

schwaiger fiir den Hinwesis, diese Aspekte bei Schmitt zu beriicksichtigen.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 | Das Politische der Dekonstruktion

was als Globalisierung erscheint, ,,[jlenseits des Kosmopolitismus, jenseits des
Weltbiirgers, wie auch eines neuen weltumspannenden Nationalstaats“.” In
Marx’ Gespenster erwéhnte er in diesem Zusammenhang eine ,,neue Internatio-
nale*,’* die einerseits interveniert, um Verinderungen im internationalen Recht
durchzusetzen und andererseits als Biindnis zu verstehen ist, das ohne Vertrag
wie auch ohne parteiliche, nationale, klassenspezifische, soziale und gesell-
schaftliche Zuordnungen auskommt. Bis zuletzt widmete sich Derrida dieser
Dekonstruktion der Souverénitéit bzw. der Figur des Souveréns.

In seinem letzten Seminar Das Tier und der Souverdn erklarte Derrida die
Bedeutung seines Versuchs einer sorgfiltigen Dekonstruktion des klassischen
und bis heute dominanten Konzepts einer Staatssouveranitit, das fiir Schmitt den
Referenzpunkt des Politischen darstellte. Derrida vermerkte aber auch, dass es
ihm keinesfalls darum ging, mit der Dekonstruktion der Souverédnitit eine Depo-
litisierung zu betreiben oder mit ihr eine Neutralisierung des Politischen zu er-
wirken. Im Gegenteil: Derrida erhoffte sich von der Dekonstruktion der Souve-
rénitdt eine Repolitisierung bzw. eine andere Politisierung, die dann keine Politik
der Souverdnitit mehr wére. Im Buch Schurken setzte Derrida diese Auseinan-
dersetzung fort.

So gesechen kommen in Derridas Uberlegungen zum Politischen zwei Mo-
mente zusammen: Einerseits verfolgte er eine Dekonstruktion der politischen
Souverinitét, der er den Namen ,,Autoimmunitét™ gab. Er ging dabei in seinen
Ausfiihrungen den Aporien des Souverénititsbegriffes innerhalb der Philosophie
nach. Andererseits versuchte er zu zeigen, dass die Dekonstruktion des Politi-
schen keinesfalls ein Riickzug des Politischen, eine Entpolitisierung, ein Ende
der Politischen Philosophie bedeutet. Der Repolitisierung gab er den Namen
,Kommende Demokratie”. In dem Buch Schurken formulierte Derrida: ,,Das
Kommende [...] bezeichnet nicht nur das Versprechen, sondern auch, daBl die
Demokratie niemals existieren wird im Sinne von gegenwértiger Existenz: nicht
nur weil sie aufgeschoben wird, sondern auch weil sie in ihrer Struktur stets apo-
retisch bleiben wird (Gewalt ohne Gewalt, nicht kalkulierbare Singularitit und
berechenbare Gleichheit, Kommensurabilitit und Inkommensurabilitit, Hetero-
nomie und Autonomie, unteilbare und teilbare, ndmlich teilhabbare Souveranitit,

ein leeres Nomen, ein verzweifelter oder zweifelnder Messianismus usw.).*’

73  Derrida 2005, S 28 (Hervorhebungen im Original).
74  Derrida 1995b, S. 137ff.
75  Derrida 2003a, S. 123f (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 189

AGAMBENS DIFFERENZEN MIT DERRIDA’®

Als ein nédchster Schritt in dieser Debatte ist es sinnvoll, sich mit dem Souverani-
tatsbegriff Agambens im Vergleich zu jenem Derridas auseinanderzusetzen.
Wichtige Hinweise zur Position Agambens finden sich in der politisch-
philosophischen Diskussion um den Begriff des Lagers, wobei hier zuerst vier
wichtige grundsétzliche Positionen verschiedener Autoren unterschieden werden
sollen:

1. Das Lager als Spiegelbild: Kotek und Rigoulot lieBen ihr Buch Das Jahr-
hundert der Lager mit folgendem Satz beginnen: ,,Man kann das 20. Jahrhundert
im Spiegel der Geschichte seiner Lager sehen [...]“,”” und verkniipften den Be-
griff des Lagers mit dem politischen Totalitarismus. Sie folgerten in ihrer histo-
rischen Betrachtung, dass Lager Spiegelbilder totalitdrer Ideologien sind, deren
Ziel es ist, den Menschen zu verdndern, um ganze Gesellschaften zu verwandeln.
Auch wenn in demokratischen Systemen das Lager als eine Einrichtung zur
Uberwachung und Kontrolle der Gesellschaft oder einzelner Menschengruppen
auftaucht, so geschieht dies, wie Kotek und Rigoulot schrieben, nur voriiberge-
hend.”® Zu den Lagern in Demokratien zihlen die Autoren u.a. Internierungs-
und Kriegsgefangenenlager in Kriegs- und Nachkriegszeiten.

2. Das Lager als ein Ort der Moderne: Bauman verkniipfte in dem Buch
Verworfenes Leben die Entstehung und die Einrichtung von Lagern gleichfalls
mit den Geschehnissen des 20. Jahrhunderts und setzte diese Entwicklung mit
den globalen Modernisierungsprozessen in Beziehung. Diese hétten dazu ge-
fiihrt, dass zunehmend Migranten und Migrantinnen, Fliichtlinge und fiir ,,liiber-
flissig™ gehaltene Menschen von Exklusionen aus sozialen, staatlichen und kul-
turellen Zusammenhéngen betroffen sind, zu denen auch die Inklusion in Lager
gehort.”™

3. Das Lager als ein Machtsystem eigener Art: Sofsky betrachtete in dem
Buch Die Ordnung des Terrors das Lager einerseits als ein Instrument der Herr-
schafts- bzw. Disziplinierungspolitik, andererseits wies er darauf hin, dass mit
der nationalsozialistischen ,,Lagerpolitik“ und der Einrichtung von Vernich-
tungslagern ein Phianomen auftauchte, das sich nicht mit den Kategorien Herr-
schaft und Disziplinierung erklaren lisst. Er bezeichnete die Vernichtungslager

76  Dieses Kapitel erschien mit Abweichungen als ein Artikel in Schweighart 2009,
vgl. Rother 2009.

77  Kotek, Rigoulot 2001, S. 11.

78  Vgl. Kotek, Rigoulot 2001, S. 32.

79  Vgl. Bauman 2005, S. 110.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 | Das Politische der Dekonstruktion

des Nationalsozialismus als Orte der absoluten Macht, die weder mit einer des-
potischen Willkiir noch mit einer sozialen Gewalt zu verwechseln ist, die Gehor-
sam verlangt. Die ,,Form absoluter Macht ist die schiere Gewalt*
die Steigerung ihrer selbst*®! ab.

4. Das Lager als ein Paradigma: Einen weiteren Beitrag zur Diskussion um

und ,,zielt auf

den Begriff des Lagers hat Agamben mit seiner Trilogie zum homo sacer und
seinen Arbeiten zum Ausnahmezustand angeboten. In den Analysen heif3t es,
dass seit der Antike das Lager — und nicht der Staat — das Paradigma der abend-
landischen Politik darstellt. Das Lager ist, wie der Ausnahmezustand, keine
Anomalie, die jenseits des Staates, des Politischen und des Rechts liegt. Mit die-
ser These stellte Agamben die Annahme in Frage, dass die souverdne Gewalt in
sublimierter Weise in der politischen Rechtsordnung des Staates aufgehoben ist,
der wiederum mit seinen Instrumenten der Staats- und Rechtsgewalt garantiert,
politische Formen des Totalitarismus zu kontrollieren. Agamben wies hingegen
darauf hin, dass sich in der metaphysisch-ontologischen Grundordnung abend-
landischen Denkens ein dichotomisches System von Einschliissen und Aus-
schliissen herausgebildet hat, das bis heute intakt ist und wirkt. Darin sind jene
Elemente angelegt, die dem Totalitarismus, aber auch der Demokratie — dort als
eine ,,versteckte Matrix“%?
der Bann und das Lager. In diesem Sinne stellt die Moderne keinen Bruch mit
der abendléndischen Tradition dar, wie auch das politische Konzept der Demo-
kratie nicht mit wesentlichen Mechanismen des Totalitarismus bricht. Abendldn-

— eigen sind: der Ausnahmezustand, die Souverénitit,

dische Politik konstituiert sich stets iiber Ausnahmezustéinde und erzeugt mittels
des Rechts rechtloses Leben, um es der souverdnen Macht zu unterwerfen.

Die wachsende Anerkennung Agambens trug dazu bei, dass die Begriffe La-
ger, Ausnahmezustand und Biopolitik in philosophischen, aber auch in politi-
schen Diskussionen Anwendung zu finden begannen. Diese ,,Konjunktur® der
Begriffe hatte eine vielfaltige — wenn auch teils vereinfachende — Rezeption der
Texte Agambens zu Folge. Um diesen Simplifizierungen entgegenzuwirken,
werden hier einige entscheidende Punkte der Position Agambens beleuchtet:
1. Fiir Agamben war das Lager ein Paradigma. Um diesen Zugang in seiner Be-
deutung verstehen zu kénnen, macht es Sinn, den Begriff des Paradigmas an sich
zu analysieren. Dabei finden relevante Ausfiihrungen von Aristoteles und Kant
Verwendung, auf die Agamben Bezug nahm. 2. Die Souverénitit {iber den Aus-
nahmezustand steht im Zusammenhang mit dem Verhiltnis von Potentialitit und

80  Sofsky 2002, S. 35.
81  Sofsky 2002, S. 38.
82  Agamben 2001, S. 48.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 191

Aktualitdt, welches in seiner Bedeutung mit den Ausfithrungen Aristoteles’ er-
klart wird. 3. An Hand von kaum rezipierten Differenzen zwischen Agamben
und Derrida iiber die Struktur der Souverénitdt wird auf unterschiedliche Positio-
nen der beiden Autoren verwiesen und auf ihre daraus resultierenden, wichtigen
Beitridge zur Auslegung des Begriffs des politischen Ausnahmezustands.

Es lésst sich beobachten, dass der Gebrauch des Begriffs der Souverénitit
seit einigen Jahren einen gewissen Boom erféhrt.®> Wihrend die Lektiiren von
Levinas, Bataille, Blanchot, Nancy und Derrida, aber auch Foucault, eine Kritik
und Destruktion bzw. eine Dekonstruktion der Souverénitit nahelegen, so behar-
ren Autoren wie Agamben und neuerdings Vogl in ihren Analysen und Diagno-
sen auf die Kraft und Konjunktur der Souverénitit, auch wenn diese in einem
verinderten Begriffsgewand erscheint.?

Fiir Agamben lag der fundamentale Akt souverdner Macht in der Produktion
dessen, was er als nacktes Leben (bzw. als homo sacer) bezeichnete. Das Beson-
dere am nackten Leben ist dadurch bestimmt, dass es mittels der Rechtsgewalt
vom Schutz der Gesetze und von Rechtsverfahren ausgeschlossen ist und den-
noch in deren Bann verbleibt. Der homo sacer ist der von der politischen
Rechtsgemeinschaft Ausgeschlossene, der aber weiterhin in der Gewalt dieser
politischen Rechtsgemeinschaft eingeschlossen bleibt. Der Akt der Souverénitt
war fiir Agamben kein Akt, der zwischen Freund und Feind entscheidet und un-
terscheidet, wie dies Schmitt behauptete, sondern fiir ihn galt jener Akt als sou-
verdn, der iiber die Zonen der Ununterscheidbarkeiten zwischen Innen und Au-
Ben, Freund und Feind, AusschlieBung und EinschlieBung herrscht und der in
diesen Zonen die Gewalt {liber das nackte Leben besitzt. Der souverdne Akt ist
ein Akt im Dazwischen, der keine Kldrung bringt oder eine Unterscheidung

83  Auf diesen Umstand wies auch Goh in seinem Aufsatz Sovereignty Without Subject
hin, der sich mit den ,,non-sovereign politics* bei Nancy beschaftigt. Vgl. Goh 2014,
S. 152.

84  Fiir Vogl zeichnete sich die souverdne Macht weder durch Entscheidungen aus, die
Freund und Feind bestimmen, noch ist sie ausschlieBlich in einem politischen Feld,
wie noch bei Schmitt in Absetzung zur Okonomie, angesiedelt. Nach Vogl zeichnen
sich die Effekte der Souverénitéit dahingehend aus, dass die politischen wie dkono-
mischen Bereiche ineinander iibergehen und dass ,,die Briiche zwischen Herrschen
und Regieren, Souverénitét und governance, Ausnahmegestalt und GesetzmaBigkeit
in ein kontinuierliches Immanenzfeld tiberfiihrt* sind. Vogl 2015, S. 249. So heilit es
dann zur Souverénitit: ,,Souverén ist, wer eigene Risiken in Gefahren fiir andere zu
verwandeln vermag und sich als Gléaubiger letzter Instanz platziert.“ Vogl 2015,
S. 251.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 | Das Politische der Dekonstruktion

sucht. Vielmehr agiert der Souverin in einem Ausnahmezustand, in dem der zum
»hackten Leben“ erkldrte Mensch getdtet werden kann, ohne dass rechtliche
Sanktionen zu befiirchten sind. So gesehen steht die souveréine Gewalt in keinem
Bezug zum Recht, vielmehr handelt die souverdne Gewalt in einem sozialen
Raum, in dem jegliche Form und Vorform von Recht suspendiert sind.® In die-
sem Sinne dient der homo sacer dem Souverdn weder als ein Opfer, um politi-
sche Strukturen zu stiften,® noch ist der Souverin auf der Suche nach Anerken-
nung, die nach Hegels Herr-Knecht-Dialektik in der Figur des Vertragspartners
zu finden ist bzw. bei Schmitt in der Gestalt des Feindes als eine Frage nach der
politischen Souverénitdt und Autoritit auftaucht. Agamben formulierte: ,,Sdmt-
liche Vorstellungen vom origindren politischen Akt als Vertrag oder Uberein-
kunft, der den Wechsel von der Natur zum Staat eindeutig und endgiiltig markie-
ren wiirde, sind riickhaltlos zu verabschieden. Stattdessen gibt es hier eine weit-
aus komplexere Zone der Ununterscheidbarkeit zwischen physis und némos, in
der das staatliche Band in der Form des Banns immer schon Nichtstaatlichkeit
und Pseudonatur ist und die Natur immer schon als némos und Ausnahmezu-
stand erscheint. [...] Diese Zone der Ununterscheidbarkeit, in der das Leben des
Exilierten oder des aqua et igni interdictus [,,Der dem Feuer und dem Wasser
untersagte*; Ubers. v. Agamben] an das totbare und nicht opferbare Leben des
homo sacer grenzt, markiert die originére politische Beziehung, die urspriing-
licher ist als die schmittsche Opposition zwischen Freund und Feind, Mitbiirger
und Fremdem.*®’

Agamben kam in seiner Analyse zu dem Schluss, dass der abendléndischen
Politik, die der Struktur der Bio-Souverénitét folgt, der Konflikt zwischen Staat

85  Vgl. Agamben 2004, S. 65ff.

86 In dem Buch Homo sacer sprach Agamben Nancys ,,Verdienst” an, mit Nachdruck
auf eine nicht opferbare Existenz hingewiesen zu haben. Jedoch hélt Agamben den
Begriff der ,,Nichtopferbarkeit — und somit auch Nancys Beschreibung einer Ge-
meinschaft ohne Subjekt und Souverénitit — fiir ungeniigend, um die ,,Dimension
des nackten Lebens“ und die ,,Gewalt in der modernen Biopolitik* zu erfassen.
Agamben ging es darum, die von ihm diagnostizierte ,,neue[n] biopolitische[n] Sou-
verdnitit als eine Gewalt zu beschreiben, die den von ihr erzeugten homo sacer
(bzw. das nackte Leben) zwar von ihr als totbar betrachtet, aber nicht als ihr Opfer
ansieht. Die von Agamben analysierte neue biopolitische Souverinitdt sieht zwar
Totungen nackten Lebens vor, aber diese Totungen vollziehen weder Todesurteile
einer Rechtsordnung, noch handelt es sich um die Tétung opferbaren Lebens. Vgl.
Agamben 2002, S. 124.

87  Agamben 2002, S. 119f (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 193

und Singularitdt unaufhebbar innewohnt. Entgegen Foucaults Annahme wird die
Politik souverdner Gewalt nicht durch eine Politik der Gouvernementalitiit abge-
16st bzw. das Politische zeichnet sich durch kein gouvernementales Handeln
aus.®® Fiir Agamben war der Staat weder der Ausdruck einer sozialen Struktur,
noch das Resultat eines Gesellschaftsvertrags oder das Produkt einer historischen
Entwicklung disziplindrer bzw. verwaltungstechnischer Méchte, um den Staat in
seiner Gouvernementalitéit zu beschreiben. Vielmehr griindet sich der Staat, so
Agamben, auf die Auflosung des sozialen Bandes, indem der Staat die Auflo-

sung desselben verbietet.®

Dem Staat ist weder eine hypothetische oder natiir-
liche Einheit vorausgesetzt, noch kommt die Einheit des Staates durch vorsoziale
Handlungen (Vertragsschluss, Kommunikation, Gewaltakte usw.) zustande.”
Der Staat beruht auf seiner Zersetzung, auf der Unentschiedenheit, ob er als
Rechtsraum iiberhaupt existiert: Einerseits existiert der Staat nur, weil er sich
mittels seines Instrumentariums aus Gewalt, Macht, Disziplin und Verwaltung
zu seiner Einheit zwingt und dréngt, andererseits beruht seine Einheit auf Aus-
schliissen, Abschiebungen, Separationen, Verbannungen und Morden, die jede
Form oder Vorform von potenzieller oder kommender Einheit auflost und zer-

88  Vgl. Agamben 2002, S. 13ff. An anderer Stelle heiflt es dazu: ,,Und wenn das Leben
in der Moderne immer deutlicher ins Zentrum der staatlichen Politik riickt (die, mit
Foucaults Begriff, Biopolitik geworden ist), wenn in unserer Zeit in einem besonde-
ren, aber sehr realen Sinn alle Biirger als homines sacri erscheinen, dann ist das nur
deshalb moglich, weil die Bannbeziehung von Anfang an die der souverdnen Macht
eigene Struktur bildete.“ Agamben 2002, S. 121 (Hervorhebungen im Original). Vgl.
Foucault 2006, S. 510ff.

89  Vgl. Agamben 2003, S. 79.

90 In einer Analyse des Buches Der Leviathan von Hobbes kommt Agamben zu dem
Schluss, dass die ,,Konstitution des Gemeinwesens [...] ein Prozess [ist], der von ei-
ner Menge ausgeht und in einer Menge endet.” Hierbei ist die Menge nicht mit ei-
nem Volk zu verwechseln, das einen einheitlichen Willen besitzt und zu gemeinsa-
men Handlungen fahig ist. In diesem Sinne hat die Menge keine politische Funktion,
sie existiert nur vor der politischen Souverdnitit. Das Volk, das im Akt der souveri-
nen Konstitution erscheint, verschwindet sogleich in dem Akt der Konstitution in
der Person des Souverdns. So gesehen existiert fiir die staatliche Souverdnitéit weder
eine politische Menge, noch ein politisches Volk. Die unpolitische Menge, die im
Bann der politischen Souverénitét verbleibt, kann nur eine Menge sein, die einerseits
unter den Verdacht fillt, eine Bedrohung fiir das Gemeinwesen zu sein, andererseits
muss die Menge ,,behandelt und regiert werden®. Vgl. Agamben 2014, S. 25ff, ins-
besondere S. 31 und S. 35.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 | Das Politische der Dekonstruktion

splittern lasst. So verstand Agamben auch das Lager als einen Spiegel der abend-
landischen Staatsform, der sich im inhérenten Konflikt mit der Singularitét als
ein paradigmatischer Ort des Ausnahmezustands anbietet. Der Staat, dem stets
die Matrix des Lagers innewohnt, befindet sich mit jedem singuldren Menschen
in einem permanenten und recht- wie regellosen Kampf hinsichtlich der Frage,
ob der Mensch nun dem Staat angehort oder dem Staat als Fremder gegeniiber-
tritt. Dem Staat ist jeder singuldre Mensch in seiner Potenz entweder ein innerer
oder ein duBerer Feind.”' ,,Das Lager und nicht der Staat ist das biopolitische Pa-
radigma des Abendlandes“,’” lautete die dritte Schlussthese des Buches
Homo sacer.

Agamben betonte, dass er seinen Begriff des Lagers nicht aus singuldren Er-
eignissen ableitete. Er beschrieb das Lager aber auch nicht als eine historische
Tatsache, gleichwohl er wiederholt auf die Lager des Nationalsozialismus zu
sprechen kam. Das Lager war fiir ihn ein Beispiel, das Paradigma abendléndi-
scher Politik. Da Agamben in der metaphysisch-ontologischen Grundstruktur des
Abendlandes eine analoge Ordnung ausmachte, die sich in der Politik manifes-
tiert, galt ihm das Lager auch als ein Paradigma des gesamten abendldndischen
Denkens.

In einem Interview erkldrte Agamben dazu: ,,But I am not an historian. |
work with paradigms. A paradigm is something like an example, an exemplar, a
historically singular phenomenon.“”® Das Beispiel ist nichts Allgemeines, das
aus Ereignissen abgeleitet wird. Das Beispiel ist eine Singularitit, jedoch keine
Besonderheit in dem Sinne, dass sie nicht fir anderes stehen kann. Das
Exemplar ,,[...] ist eine Singularitdt unter anderen, die jedoch den Platz jeder an-
deren einnehmen kann, fiir alle giiltig*.** So gesehen ist das Beispiel eine Singu-
laritdt, die auf das zeigt, was neben bzw. bei ihm liegt. Es ist ein Bei-spiel bzw.
ein Para-digma: ,,[D]er eigentliche Ort des Beispiels ist immer neben ihm, im
leeren Raum, in dem sich sein qualititsloses, unvergessliches Leben abspielt“.”

Agamben bezeichnete seine Ausarbeitung des Paradigmas nicht als eine
Phinomenologie oder Ontologie, er nannte sie eine ,,para-ontology*.”® Das Prob-
lem, das am Beispiel auftaucht, ist das bei, das para, das Da-neben-Sein. Das
Beispiel ist nicht es-selbst, sondern das Neben-sich-Sein: Das Paradigma steht

91 Vgl. Agamben 2016, S. 35f.
92 Agamben 2002, S. 190.

93  Raulff 2004, S. 610.

94 Agamben 2003, S. 15.

95  Agamben 2003, S. 15.

96  Agamben 2006a, 0.S.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 195

fiir anderes. Es ist fast nichts, nichts Eigenes, kein Fiir-sich-Sein oder An-sich-
Sein, aber auch kein Dasein. So ist das Paradigma: Ausstellung, Zeigen, Bezie-
hung, Bezug und Bewegung.

Norris wies darauf hin, dass das Beispiel bei Agamben eine einzigartige
Verwendung findet: ,,The paradigm or example mirrors the structure of the ex-
ception: as the one is an inclusive exclusion, so is the other ,an exclusive inclu-
sion‘.“*” In Homo sacer stellte Agamben die Spiegelung von souverdner Aus-
nahme und Beispiel heraus: ,,[...] wihrend die Ausnahme [...] eine einschliefien-
de Ausschliefung ist (also dazu dient, das einzuschlieen, was ausgestofen
wird), funktioniert das Beispiel als ausschlieffende Einschliefung. [...] Was das
Exempel zeigt, ist seine Zugehdrigkeit zu einer Klasse, aber genau darum fillt es
im selben Moment, da es diese zur Schau stellt, als exemplarischer Fall aus ihr
heraus. [...] Das Beispiel ist aus dem Normalfall nicht deshalb ausgeschlossen,
weil es nicht dazugehorte, sondern weil es seine Zugehdrigkeit zur Schau
stellt.*®

Damit unterscheidet sich Agambens Gebrauch des Beispiels von der Ver-
wendung desselben durch Kant.”” Bei Kant verweist das Beispiel einerseits auf
ein abwesendes und unsagbares Gesetz, dem es unterstellt ist. Andererseits zeigt
das Beispiel an, dass das Gesetz nicht aktualisiert und nicht die Regel ist.!
Agamben versuchte hingegen zu zeigen, dass die Logik des Beispiels nichts mit
einem universellen und absoluten Gesetz zu tun hat. In Homo sacer stellte er ei-
ne Analogie zwischen der bloBen Form des Gesetzes und dem Ausnahmezustand
her: ,,Es ist erstaunlich, wie Kant damit fast zwei Jahrhunderte im voraus und
unter dem Titel eines erhabenen ,moralischen Gefiihls‘ [...] eine Verfassung be-
schrieben hat, die vom Ersten Weltkrieg an in der Massengesellschaft und in den
groflen totalitdren Staaten vertraut sein wird. Denn das Leben unter einem Ge-
setz, das gilt, ohne zu bedeuten, gleicht dem Leben im Ausnahmezustand, in
dem die unschuldigste Geste und die kleinste VergeBlichkeit die extremsten
Konsequenzen haben kénnen. 1%

Um die Logik des Beispiels fiir seine Analyse zu erldutern, bezog sich
Agamben auf die Rhetorik Aristoteles’. Dort heiflt es: ,,[Das Beispiel] verhilt
sich aber weder wie ein Teil zum Ganzen noch wie das Ganze zu einem Teil
oder das Ganze zum Ganzen, sondern wie ein Teil zu einem Teil, Ahnliches zu

97  Norris 2005, S. 275.

98  Agamben 2002, S. 31f (Hervorhebungen im Original).
99  Vgl. Norris 2005, S. 274f.

100 Vgl. Agamben 20064, o.S.

101 Agamben 2002, S. 63 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 | Das Politische der Dekonstruktion

Ahnlichem: wenn beides unter eine Gattung fillt, das eine aber bekannter ist als
das andere, liegt ein Beispiel vor.“!? Das Beispiel vollzieht weder eine dedukti-
ve Bewegung vom Universellen zum Besonderen noch eine induktive Bewegung
vom Besonderen zum Universellen. Das Beispiel ist ein Besonderes, das sich auf
ein anderes Besonderes bezieht. Wie gelingt es jedoch dem Beispiel, fiir andere
Singularititen zu stehen: auf sie hinzuweisen, fiir sie giiltig zu sein, sie zu erset-
zen? Wie kann das Beispiel beweisen bzw. ein Beweis fiir anderes sein, um zu
iiberzeugen? In der aristotelischen Rhetorik gehort das Beispiel zu den exponier-
ten Uberzeugungsmitteln, die wie Beweise fiir Argumentationen herangezogen
werden. '

Das Besondere als ein Beispiel zeigt anderes, indem es sich zeigt. Indem es
sich zeigt, legt das Beispiel eine ontologische Nachbarschaft, einen Kontext, eine
Umgegend frei. Es umreifit und legt eine Lichtung frei. Fiir Aristoteles waren es
zwei Eigenschaften, die das Beispiel ausmachen: 1. Es liegt eine Gemeinsamkeit
vor, zwischen dem Besonderen als ein Beispiel und den Besonderheiten, auf die
sich das Beispiel bezieht. 2. Das eine Besondere, das als ein Beispiel fungiert, ist
bekannter als jene Besonderheiten, auf die das Beispiel hinweist. Das Beispiel
zeigt, indem es sich zeigt und damit anderes zeigt, seine Bekanntheit. In ihr ist
das Beispiel erkennbar. Das Beispiel stellt seine Erkennbarkeit aus.!®* Wihrend
Aristoteles eine Gemeinsamkeit zwischen dem Beispiel und den anderen Beson-
derheiten betonte, auf die das Beispiel hinweist, stellte Agamben die Konstella-
tion heraus, dass das Beispiel zwar seine Zugehorigkeit zu den anderen Singula-
ritdten anzeigt, aber im Moment der Ausstellung und des Verweisens von der
Zugehorigkeit zu den anderen Singularitdten ausgeschlossen bleibt. Agamben
schreibt: ,, The example is excluded from the normal case not because it does not
belong to it but because it exhibits its own belonging to it.“!% In diesem Sinne ist
das Beispiel die Spiegelfigur der souverdnen Ausnahme: ,,If we define the ex-
ception as in inclusive exclusion, in which something is included by means of its
exclusion, the example functions as an exclusive inclusion.*!%

Agamben erklérte, dass die Struktur der Souverinitit mit dem Verhiltnis von
Potentialitit (Vermogen, Moglichkeit) und Aktualitdt, das Aristoteles beschrieb,
identisch ist. Die Beziehung von Méoglichkeit und Verwirklichung entspricht
dem Akt der Souverdnitét: ,,Wahrend er [Aristoteles; Anm.d.V.] das authenti-

102 Aristoteles 2005, 1357b 251f.
103 Vgl. Aristoteles 2005, 1394a 10.
104 Vgl. Agamben 2006a, 0.S.

105 Agamben 2006a, o.S.

106 Agamben 2006a, 0.S.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 197

sche Wesen der Potenz beschrieb, hat Aristoteles in Wirklichkeit der abendléndi-
schen Philosophie das Paradigma der Souverénitit gestiftet. Denn der Struktur
der Potenz, die genau iiber ihr Nicht-sein-Konnen, mit dem Akt in Beziehung
bleibt, entspricht jene des souverdnen Banns, der sich auf die Ausnahme anwen-
det, indem er sich abwendet. Die Potenz (in ihrem doppelten Aspekt von Potenz
zu und Potenz nicht zu) ist die Weise, auf die sich das Sein souverdn griindet,
das heiit ohne daB3 ihm etwas vorausgeht oder es bestimmt (superiorem non
recognoscens), auler das eigene Nicht-sein-Kénnen. Und souverin ist jener Akt,
der sich einfach dadurch verwirklicht, daf er die eigene Potenz, nicht zu sein,
wegnimmt, sich sein 1iBt, sich sich selbst hingibt.*!%7

Auf eine Politik iibertragen, die der ,,versteckten Matrix“ der souverdnen
Ausnahme gehorcht, bedeutet dies, dass die politische Souverédnitét ihren Tri-
umph immer in der Selektion, Ausgrenzung, Verbannung, Bekdmpfung bzw.
Vernichtung sucht, um ihre Souverinitit zu verwirklichen. Eine Politik der sou-
verdanen Entscheidungskraft aktualisiert sich, indem sie ihre ,,Potenz-zu-sein in
ihrem Kampf mit einer Potenz-nicht-zu-sein“!%® erringt. Alles hingt davon ab, ob
sich der Ubergang von der Potenz ihrer mdglichen Souverinitit zum Akt ver-
wirklichter Souverénitit vollzieht, indem sie ihre Potenz bewahrt und ihre Po-
tenz-nicht-zu-sein in Bann hélt. Hierbei muss sich die Potenz-zu-sein von der
Potenz-nicht-zu-sein abwenden, um sich sich selbst hinzugeben und sich zu sich
selbst in Bezug zu setzen. Es ist ein souverdner Akt, der seine Aktualisierung
vollzieht, indem er die eigene Potenz, nicht zu sein, aufgibt.

Agamben fokussierte auf das Verhéltnis von Potentialitidt und Aktualitdt bei
Aristoteles in folgender Weise: 1. Aristoteles stellte die Potentialitdt — unterge-
ordnet und vorausgesetzt — in Opposition zum Akt. 2. Aristoteles beschrieb das
Vermogen nicht nur als eine logische Voraussetzung, das heiflit als eine reine
Moglichkeit, sondern auch in den Modi ihrer Existenz. Dabei unterschied er
zwei Modi der Potenz: Einerseits die Potenz zu sein, andererseits die Potenz
nicht zu sein. Trotz dieser Unterscheidung bedeutet es fiir die Existenz der Po-
tenz, dass sie ihr Unvermoégen ist. Die Potenz ist, neben der Potenz zu sein, stets
der Impotenz ihrer Unmdoglichkeit, ihrem Nicht-sein-Konnen, ausgesetzt. Aristo-
teles formulierte: ,,Was vermdgend [potente] ist, kann sowohl sein als auch nicht

sein, dasselbe ist also vermdgend zu sein und nicht zu sein‘.!”

107 Agamben 2002, S. 57 (Hervorhebungen im Original).

108 Agamben 2003, S. 35.

109 Aristoteles 1984, 1050b 10, zit. nach Agamben 2002, S. 56 (Hervorhebungen im
Original). Vgl. Agamben 2005, S. 3171f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 | Das Politische der Dekonstruktion

Trotz des Umstands, dass das Vermdgen immer auch ein Unvermogen ist, ist
es dennoch diese Struktur des Vermogens, auf die sich das Sein souveréin griin-
det. Obwohl die Potenz, die existiert, auch diejenige Potenz ist, die nicht zum
Akt iibergehen kann, gelingt dieser urspriinglich impotenten Potenz die Verwirk-
lichung eines Akts, das heifit ihre Seinsverwirklichung. Diese Verwirklichung
des Akts geschieht nach Agamben, mit Hinweis auf Aristoteles, durch ein Able-
gen der Potenz-nicht-zu-sein. Im neunten Buch der Metaphysik heifit es: ,,Ver-
mogend ist das, fiir das nichts Unvermdgendes eintreten wird, wenn die Ver-
wirklichung dessen, wovon man sagt, daf3 es {iber Vermdgen verfiige, eintritt.*!!
Agamben fiigte dem hinzu: ,,Die letzten drei Worte der Definition (ouden éstai
adynaton) bedeuten nicht das, was die gewohnliche Lesart meint: ,es wird nichts
Unmogliches geben® (das heifit: moéglich ist das, was nicht unmoglich ist); viel-
mehr bekréftigen sie die Bedingung, unter der sich die Potenz, die ebenso sein
wie nicht sein kann, verwirklichen kann.“!!!

Die Potenz-zu-sein kann zum Akt iibergehen, sobald sie ihre Potenz-nicht-
zu-sein ablegt und sich in der Verwirklichung sich selbst zuwendet bzw. sich an
sich selbst hingibt und sich selbst beriihrt. Beziiglich dieser Selbsthingabe ver-
wies Agamben auf eine Textstelle in Aristoteles’ Abhandlung Uber die Seele, in
der es heift: ,,Auch das Erleiden ist nicht von einfacher Bedeutung, sondern in
der einen Bedeutung ist es der Untergang durch das Entgegengesetzte, in der an-
deren ist es eher die Bewahrung [soOtéria, Rettung] dessen, was in Potenz ist,
durch das, was im Akt ist und sich ebenso verhilt [...]; denn das, was die Wis-
senschaft [in Potenz] besitzt, wird ein Betrachtendes im Akt, was entweder keine
Verdnderung ist (da es ja eine Gabe an sich selbst und an den Akt ist) oder eine
andere Gattung von Verinderung.!!?

So bedeutet das Ablegen der Impotenz weder die Zerstorung noch die Ver-
dnderung der Potentialitdt, sondern ihre Selbstbewahrung, ihr Zu-sich-selbst-
Kommen. Agamben wies darauf hin, dass bereits Aristoteles in seinen Ausfiih-
rungen zur Potentialitit und Aktualisierung des Seins die Struktur der Souveréni-
tdt beschrieb. Einerseits heiflt es bei Aristoteles, dass die souverdne Griindung
des Seins aus sich selbst, aus der eigenen Potenz heraus geschieht, andererseits
gehoren beide Aspekte, Vermogen und Verwirklichung, zum Prozess der souve-
rdnen Selbstgriindung. Agamben formulierte: ,,Die Souverdnitdt ist immer dop-
pelt, weil das Sein sich selbst aufhebt, indem es als Potenz mit sich selbst in der
Beziehung des Bands [bando] (oder der Verlassenheit [abbandono]) verbunden

110 Aristoteles 1984, 1047a 24, zit. nach Agamben 2002, S. 56.
111 Agamben 2002, S. 56 (Hervorhebungen im Original).
112 Aristoteles 2011, 417b 2-16, zit. nach Agamben 2002, S. 57.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 199

bleibt, um sich dann als absoluter Akt zu verwirklichen (der mithin nichts weiter
voraussetzt als die eigene Potenz). Die reine Potenz und der reine Akt sind letzt-
lich nicht auseinanderzuhalten, und genau diese Zone der Ununterscheidbarkeit
ist der Souverén*.'3

Sein ist/Sein ist nicht. Sein ist gleichermalien fihig wie unfahig. Das Sein ist
in dieser Verdoppelung souverdn und bildet, wie Agamben schrieb, ,,eine Zone

der Ununterscheidbarkeit*!'#

von Potenz und Akt. Sein ist voraussetzungslose
Selbstbegriindung, und zwar in doppelter Hinsicht: 1. Das Sein ist vermdgend zu
seiner Selbstverwirklichung, die ihre Impotenz in Bann hilt. 2. Jede Potentialitéit
des Seins ist Impotenz. Aufgrund dieses strukturellen Umstands, samt der Apo-
rie, in der sich das Sein als Potenz, Impotenz und als Akt befindet, ist es schwie-
rig, eine Konstitution der Potenz zu denken, die nichts mit den Akten der Souve-
ranitét (inklusive all ihrer Mechanismen der AusschlieBung, des Banns und des
Ausnahmezustands), als Manifestation der Potenz, zu tun hat. Deshalb wiederho-
len sich die Grundziige der Bio-Souverénitét in der Geschichte des Abendlandes
und kehren in verschiedenen Masken und in unterschiedlichen Formen des Poli-
tischen wieder.

Wihrend jene Politik des Abendlandes, die mit dem Ausnahmezustand ope-
riert, stets fiir die Eroberung des Staates und gegen dessen Zersetzung kampfte,
wird eine kommende Politik, wie sie Agamben in den Blick nahm, den Kampf
zwischen Staat und Nicht-Staat, zwischen Staat und der Singularitit der einzel-
nen Menschen, mit anderen Mitteln fithren.!"> Eine kommende Politik miisste
endgiiltig mit allem gebrochen haben, was eine Bezichung zum Im-Akt-Sein in
sich trdgt, um sich von einer Politik des Banns abzuldsen. Die Seinsexistenz der
Potenz miisste als eine Potenz ohne Beziehung, ohne ein Telos, ohne einen
Bann, ohne einen Akt, ohne eine Erfiillung, ohne eine Manifestation, schlieSlich
ohne eine Potenz-zu-sein, ohne eine Gabe an sich selbst, ohne ein Sich-selbst-
Seinlassen gedacht werden: eine ,Politik jenseits aller Figuren der Bezie-
hung®.""® Nur diejenige Potenz ist hdchste oder vollkommene Potenz, von der
Agamben mit Bezug auf Aristoteles sagte, dass sie nicht in einen Akt libergehen
kann. Als Figuren dieser kommenden und impotenten Politik nannte Agamben

113 Agamben 2002, S. 57f.
114 Agamben 2002, S. 58.
115 Vgl. Agamben 2003, S. 79.
116 Agamben 2002, S. 58.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 | Das Politische der Dekonstruktion

den Schreiber aus Melvilles Erzihlung Bartleby''” und die Gestalten und Gehil-
fen bei Kafka und Walser.!!8

Agamben sprach wiederholt das Anliegen aus, einen neuen, kommenden, po-
litischen Raum zu erfinden, der frei wire von der bio-souverinen Raumgriin-
dung, die immerwédhrend Zonen des Ausnahmezustands schafft. Agamben
triumte, wie es Johnson formulierte,''® von der Aufldsung der als-Struktur, von
all den Verschiebungen, Ubertragungen, Beziehungen, Vermischungen und
Ubersetzungen, um schlieBlich zu jener Seinsweise zu gelangen, die ohne Tem-
poralisierung schon immer auf ihre Weise gegeben ist. Bei Agamben heif3it es:
,,Es ist nicht so, sondern sein So.“'*

In diesem Sinne verstanden, ist das singulére, beliebige und bestimmungslo-
se Sein eine absolute, bezuglose und nicht-sein-kdnnende Souverénitit in messi-
anischer Zeit. Ein beispielloses Sein: Eine Singularitét, die kein Spiegel der
Ausnahme mehr ist und nichts mehr zu spiegeln hat. Ein Sein, das weder ein An-
sich-Sein oder ein Fiir-sich-Sein noch ein Neben-sich-Sein ist, und damit im
Bann seiner Nachbarschaft steht. So gesehen, ist die kommende Singularitit eine
souverdne Macht, die in der Unbestimmtheit verharrt, ohne in einen Akt iiberzu-
gehen: Das Sein nicht als eine Geste, sondern ein Sein, das eine Geste ist. Einer-
seits ist diese Geste ohne einen Bezug auf ein Auflerhalb ihrer selbst, anderer-
seits ist die Geste auch das Zogern jeder Verwirklichung in ihrer Bewegung. Sie
,»ist eine Potenz, die nicht in den Akt {ibergeht, um sich in ihm zu erschopfen,
sondern als Potenz im Akt verbleibt“.'>' Eine Geste, die kein Sein als Etwas,
kein Vermitteltes, nichts Gewordenes, nichts Gewolltes ist. Diese Geste ist eine
beliebige Bewegung, die nichts will. In jenem Unwillen ist die Geste ihr souve-
rdner wie messianischer Augenblick.

Bis auf eine Randnotiz in seinem Buch Schurken, hat Derrida es vermieden,
sich in Publikationen zu Agambens Arbeiten zum Ausnahmezustand und zur
Souverénitit zu duern. In Schurken heift es: ,,In diesem [dem Text von Aristo-
teles; Anm.d.V.] wie in so vielen anderen Texten von Platon und Aristoteles ist
die Unterscheidung zwischen bios und zoe — oder zen — mehr als schwierig und
heikel; keinesfalls entspricht sie der starren Gegeniiberstellung, auf der Agam-

117 Vgl. Agamben 2003, S. 37ff.

118 Vgl. Agamben 2006b.

119 Vgl. Johnson 2007, S. 287.

120 Agamben 2003, S. 85 (Hervorhebungen im Original).
121 Agamben 1992, S. 106.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 201

ben fast seine gesamte Argumentation liber Souverdnitit und das Biopolitische
in Homo sacer aufbaut [...].“1%2

Agamben kam hingegen des Ofteren auf die Arbeiten von Derrida zu spre-
chen, unter anderem in den Biichern Die Macht des Denkens, Homo sacer, Aus-
nahmezustand und zuletzt im Buch Die Zeit, die bleibt.' Seine Anmerkungen
zu Derrida standen im Zusammenhang mit Heideggers Unterscheidung von Ei-
gentlichkeit und Uneigentlichkeit, zum Verstindnis des Phonozentrismus und
zur Interpretation der Gewaltfrage bei Benjamin. In Die Zeit, die bleibt schrieb
er resiimierend zu den Arbeiten Derridas, insbesondere zur Spur, zur Zeit, zur
Phonologie und zum Messianischen: ,,Die Dekonstruktion ist ein blockierter
Messianismus, eine Suspendierung des messianischen Themas.!?*

Agamben warf Derrida vor, ein Ereignis zu denken, ,,das erreicht, sich nicht
zu ereignen®.!?® Fiir Derrida war das Ereignis des Seins aporetisch strukturiert:
Ein Ereignis, das sich nur ereignen kann, indem es sich nicht ereignet. Das Sein
ereignet sich nur, weil es im Kommen bleibt: D.h., das Sein ereignet sich nur,
weil es sich nicht ereignet, sich stets aufschiebt und sich selbst verhindert. Es ist
von Beginn an selbstzerstorerisch. Es wird sich in seinem Kommen nicht erfiil-
len. Es ist messianisch: Es ist nicht, setzt sich aus und setzt sich nicht. Auf die
Problematik von Gesetz, Recht und Gerechtigkeit bezogen, heifit das: Die Mog-
lichkeit des Gesetzes ist seine Unmdglichkeit.!?® Das Ereignis des Gesetzes ge-
schieht stets nur als Gesetz, das heilit in Form von Gesetzen bzw. vor dem Ge-
setz, was besagt, dass das Gesetz nicht ist. Diese Aporie von Moglichkeit und
Unmdoglichkeit — und dem, was Derrida différance und Autoimmunitit nennt —
lasst sich auch auf das Politische und auf die Demokratie bezichen. Jeder An-
spruch von Herrschaft, Selbstbeherrschung, Selbstkontrolle, Authentizitit, Ei-
gentlichkeit, Verwirklichung und Souverénitit, all das ist ausschlieBlich in der
jeweiligen Unmoglichkeit moglich. Jeder Drang, die Immunitét einer Souveréni-
tdt nach auBen hin herzustellen, in Kraft zu setzen und zu festigen, wird zu ei-
nem Angriff auf die eigene kommende Souverdnitdt. Diese Unmoglichkeit
schlieBt nicht aus, dass es Kriege, Gewalt und souverine Entscheidungen gibt,
dennoch ist diese Unmoglichkeit die einzige Mdglichkeit der Souverénitit. Die

122 Derrida 2003a, S. 44 (Hervorhebungen im Original). Derrida verweist hier auf ein
Zitat bei Aristoteles, vgl. Aristoteles 2003, 1317a.

123 Eine ausfiihrliche Untersuchung der Differenzen zwischen Agamben und Derrida
unternahm Thurschwell. Vgl. Thurschwell 2005 und Thurschwell 2003.

124 Agamben 2006c, S. 117.

125 Agamben 2002, S. 68.

126 Vgl. Derrida 1992a.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 | Das Politische der Dekonstruktion

Souverénitét ist voranfanglich von einer Autoimmunitét befallen und kann nie
sie selbst sein, um zu sich selbst zu kommen. Die Souverinitit ist, sofern es sie
gibt, nicht souverin. Die Souverinitit ist wesentlich dumm, bléd,'?” ungeschickt,
unterliegt Zwingen und Einfliissen, agiert zufdllig und ist selbstzerstorerisch:
Eine Aufzdhlung von Existenzialien, die sich fortsetzen lief3e.

Von dieser Unmoglichkeit des Ereignisses — einem Ereignis, das sich ereig-
net, indem es sich ausloscht — versuchte sich Agamben abzusetzen. Im Gegen-
satz zu Derrida wollte Agamben eine Struktur der Impotenz und des Nicht-
potent-Seins herausarbeiten, die ein untdtiges Geschehen sein soll, das sich er-
eignet, aber das ,,nicht zu geschehen scheint**.!?® Er entwarf einen Messianismus
der Impotenz, eine Potenz nicht zu sein, die in ihrer Schwéche die Vollendung
der Potenz ist: Das Ausscheiden aus einer Politik des Banns, ,,in Richtung einer
von jeglichem Bann losgeldsten Politik*.!? Ein Sein der Verlassenheit, der
Schwiche und der Passivitit. Jenseits einer Idee des Gesetzes, jenseits der reinen
Gesetzesform, die eine leere Form der Beziehung und damit eine Zone der Un-
unterscheidbarkeit zwischen Gesetz und Leben als Ausnahmezustand bildet. Ein
So-Sein: ,,Ein Sein, das nicht es selbst ist, sondern einzig das, was existiert; das
nicht existent ist, sondern das Existierende ist, ganz und ohne jede Ausflucht.*!*°
Es ist das inmitten des Seins ausgestellte Existierende.

So gesehen sind es zumindest zwei Dinge bei Agamben, von denen sich Der-
rida unterschied: 1. Agamben versuchte das Ereignis in seiner messianischen
Ankunft zu denken.'®! 2. Um das Ereignis in seiner messianischen Ankunft als
Passivitdt, Impotenz, Schwiche und Geste zu denken, ging Agamben von einer
dualen Struktur bzw. von der Matrix einer Dualitdt von bios und zoe aus.

Nach Agambens Auslegung der griechischen Philosophie, insbesondere der
Philosophie Platons und Aristoteles, besal das griechische Denken zwei unter-
schiedliche Begriffe bzw. Worter fiir das, was heutzutage mit ,,Leben bezeich-
net wird: Erstens das Wort zoe, das den einfachen Tatbestand des Lebens be-
zeichnet, das alle Lebewesen betrifft: Tiere, Menschen, Pflanzen aber auch Got-
ter. Zweitens das Wort bios, das die Form oder die Eigenart eines Individuums
oder die einer Gruppe benennt.'*?

127 Vgl. Bennington 2009.

128 Agamben 2002, S. 68.

129 Agamben 2002, S. 70.

130 Agamben 2003, S. 85 (Hervorhebungen im Original).

131 Instruktiv sind hierzu Agambens Ausfiihrungen zu Paulus’ Rémerbrief, in seinem
Buch Die Zeit, die bleibt, vgl. Agamben 2006¢, S. 111f.

132 Vgl. Derrida 2015, S. 444ff.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 203

Agamben behauptete nun, dass sich Aristoteles’ Konzept des Politischen auf
diese Unterscheidung zwischen den zwei Begriffen des Lebens, bios und zoe,
griindet. Nach Agamben wurde in diesem aristotelischen Konzept das natiirliche
Leben (zoe) vom guten und gliicklichen Leben (eudemia) und dem Leben in der
polis ausgeschlossen. Agamben formulierte unter Bezug auf Aristoteles: ,,In der
antiken Welt ist das einfache natiirliche Leben jedoch aus der pdlis im eigent-
lichen Sinn ausgeschlossen und als rein reproduktives Leben strikt auf den Be-
reich des oikos eingeschrinkt (1252a, 26-32).¢!%

Hinsichtlich dieser Unterscheidung zwischen zoe und bios und des bei Aris-
toteles auffindbaren Ausschlusses des natiirlichen Lebens (zoe) aus dem Leben
innerhalb der polis, argumentierte Agamben, dass schon zu Beginn des politi-
schen Denkens im Abendland die fatale Matrix von Souverénitit und nacktem
Leben angelegt wurde. Um die Relevanz dieser Struktur von zoe und bios, von
Souverénitit und nacktem Leben und von Ausschluss und Bewahrung der Ge-
walt liber das Ausgeschlossene fiir die jiingere Vergangenheit, aber auch fiir ak-
tuelle politische Verhiltnisse auszuweisen, nahm Agamben Bezug auf Arendts
Politische Philosophie und Foucaults Arbeiten zur Biopolitik.!** Wihrend der
Bann iiber den homo sacer in der romischen Rechtsordnung zur Ausnahme ge-
horte, wird heute im Zeitalter der Biopolitik jeder Mensch potenziell wie fak-
tisch als homo sacer, als blofles Leben, behandelt.

Im Gegensatz zu Derrida ging es Agamben darum, ein Mitsein zu denken,
ein Zusammensein derer, die weder etwas Gemeinsames haben noch zu einem
gemeinsamen Akt fdhig sind. In diesem Sinne verstand Agamben das Ereignis
des Mitseins als eine Geste, die weder eine produktive Handlung oder ein ge-
walttdtiger Akt ist noch etwas verwaltet.

Um die Notwendigkeit des kommenden Ereignisses einer anderen Politik,
auch in deren Dringlichkeit und Fragilitit herauszustellen, musste Agamben ei-
nerseits darauf hinweisen, dass die Produktion des biopolitischen Korpers und
der Zugriff der souverdnen Gewalt auf diesen Korper ein Phanomen der moder-
nen Politik und dem Denken der Modernitdt geschuldet ist. Andererseits gehort
es zu einer Politik des Ereignisses, die Struktur und die Matrix eines uneigentli-
chen Seins am Ursprung des abendldndischen Denkens zu revolutionieren. So ist
diese Struktur von souverdner Gewalt und die Produktion nackten Lebens nicht
nur ein Phdnomen der Moderne, sondern auch eine Struktur, die sich schon in
der Unterscheidung zwischen zoe und bios bei Aristoteles auffinden lasst.

133 Agamben 2002, S. 12 (Hervorhebungen und Zitation im Original).
134 Vgl. Agamben 2002, S. 12f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 | Das Politische der Dekonstruktion

In seinem letzten Seminar Das Tier und der Souverdn kam Derrida in der
dritten wie in der elften Sitzung!* ausfiihrlicher auf Agamben zu sprechen und
wies dabei auf die doppelgleisige Argumentation bei Agamben hin: ,,Was mich
iibrigens am meistens erstaunt, und was mich in der Argumentation und der Rhe-
torik Agambens immer wieder irritieren wird, ist die Tatsache, dass er klar aner-
kennt, was ich soeben sagte, ndmlich dass die Biopolitik eine uralte Sache ist
(wenn sie heute auch iiber neue Mittel und neue Strukturen verfiigt). Das ist eine
uralte Sache, die mit der Idee der Souverinitit selbst verbunden ist. Nun, wenn
man das anerkennt, warum verschwendet man dann soviel Miihe, um so zu tun,
als erwecke man die Politik zu etwas, das, ich zitiere, das entscheidende Ereignis
der Moderne wire?'3¢

LEERE DER SOUVERANITAT # AUTOIMMUNITAT

Um Derridas komplexe Argumentation zum Politischen aufzuzeigen, ist es hilf-
reich auf Gohs Untersuchung'?’ zur unterschiedlichen Bedeutung der Souverini-
tét bei Nancy und Derrida zuriickzukommen. Das Verdienst von Goh besteht vor
allem darin, in seiner Untersuchung darauf hingewiesen zu haben, dass sowohl
Nancy als auch Derrida die Souverdnitét in unterschiedlicher Weise denken, ins-
besondere eine politische Souverinitdt. Wéhrend Derrida stets die unmdogliche,
jedoch notwendig subjekthafte und phallo-theo-logo-zentrische Souverénitit an
Formen der Grausamkeit und Ausgrenzung kniipfte, die gegeniiber anderen In-
dividuen, Gemeinschaften und Spezies ausgeiibt werden, beschéftigte Nancy vor
allem die Frage, ob es eine Souverdnitdt ohne ein Subjekt geben kann, mit der
ein Zusammensein zu denken bleibt.

Nach Nancy impliziert eine politische Souverdnitit in der Konzeption, wie
sie z.B. Schmitt darlegte, mit ihrer nationalistischen, totalitiren und nationalso-
zialistischen Ausrichtung, ein modernes Konzept von Subjekt und Subjektivitit.
Dabei gilt der Souverén, der den Ausnahmezustand proklamiert und bei Schmitt
als Diktator auftaucht, als eine Verkorperung von Subjektivitit innerhalb eines

135 Vgl. Derrida 2015, S. 141f und S. 443ff.

136 Derrida 2015, S. 450 (Hervorhebungen im Original). Zu den massiven Vorbehalten,
die Derrida in seinem letzten Seminar gegeniiber Agamben formulierte, vgl. Swiffen
2012, die eher Derridas Argumentationen folgte. Vgl. dazu auch Dohahue 2013, der
sich wiederum eher den Argumentationen Agambens anschloss.

137 Vgl. Goh 2014, insbesondere S. 154ff.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 205

Staatsapparats.'*® Ausgehend von einer Dekonstruktion, die das Festhalten an ei-
nem Begriff des Subjekts fiir obsolet hilt, stellte Nancy gemeinsam mit Cadava
und Connor im Jahr 1986 fiir den Sammelband Who Comes After the Subject?'*
die gleichlautende Frage, zu der einige ausgewdhlte Philosophen und Philoso-
phinnen'¥ Stellung beziehen sollten. Goh legte dar, dass Nancy bereits hier seine
Ambitionen anzeigte, eine Souverdnitit ohne Subjekt, also eine andere Souveré-
nitét zu denken.

Bezugnehmend auf Nancys Rezeption der batailleschen Formel ,,.Die Souve-
rénitit ist Nichts“,'*! schloss Goh mit Hinweis auf Nancys Aufsatz Krieg, Recht,
Souverdnitit — techné,'** dass die Artikulation einer Auto-Dekonstruktion der
Souverinitit nicht befriedigend sein kann.'** Goh verwies auf Nancys Analyse
einer Weltwerdung der Welt, in der keine Kriege von souverdnen Subjekten und
Michten gefiihrt werden. Vielmehr tauchen bei Nancy entlokalisierte Polizei-
Kriege innerhalb eines weltweit wirksamen Kriegszustands sporadisch auf. In-
dem er an Heidegger ankniipfte, entwickelte Nancy nicht nur das Denken einer
Verrdaumlichung von Welt und einer Okotechnie, das eine Auto-Dekonstruktion
der Souverénitét artikuliert, sondern er forderte, eine Souverdnitdt ohne Subjekt
zu denken, die im Wesentlichen leer ist und keine Zwecke eines Subjekts ver-
folgt.

Nancy schrieb hierzu im Aufsatz Krieg, Recht, Souverdnitdit — techné: ,,Von
dieser langsamen Verschiebung der Welt hin zur souverénititslosen Souverini-
tit, zur zwecklosen Fertigstellung, konnte die Okotechnie die letzte gestaltlose
Gestalt sein. [...] Der nirgends und iiberall seiende Krieg, der zu keinem Zweck
in Bezichung gesetzt wird, ohne nicht auch zu sich selbst als hchstem Zweck in
Beziehung gesetzt zu werden. Die Okotechnie ist in gewissem Sinne reine tech-
né, sie auch, die reine techné der Nicht-Souverénitit: aber weil die Leerstelle der

138 Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997. Vgl. ebenso Goh 2014, S. 155, aber auch
Schmitt 1990, S. 80ff und Schmitt 2015.

139 Cadava, Connor, Nancy 1991.

140 Der Sammelband enthalt Beitrdge von Agacinski, Badiou, Balibar, Blanchot, Borch-
Jacobsen, Courtine, Deleuze, Derrida, Decombes, Franck, Granel, Irigaray, Kofman,
Lacoue-Labarthe, Levinas, Lyotard, Marion und Ranciére.

141 Vgl. Nancy 2018, S. 34. Vgl. auch Bataille 2018a, Bataille 2018b und Bataille 1991,
S. 256.

142 An dieser Stelle beziehe ich mich auf die dt. Ubersetzung des Textes von Nancy,
vgl. Nancy 1991c, S. 43. Goh hingegen bezog sich in seinem Aufsatz Sovereignty
Without Subject auf die amerikanische Ubersetzung, vgl. Nancy 2000, S. 138.

143 Vgl. Goh 2014, S. 154.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 | Das Politische der Dekonstruktion

Souverénitit besetzt bleibt, durch diese Leere selbst versperrt, hat die Okotech-
nie keinen Zugang zu einem anderen Denken des zwecklosen Zweckes. An Stel-
le der Souverénitit setzt sie die Vernichtung unter der Verwaltung und der Kon-
trolle ihres Wettbewerbs. [...] Diese Verrdumlichung der Welt ist selbst die
Leerstelle der Souveranitit. Das heil3t, die Leerstelle des Zweckes, die Leerstelle
des Gemeinwohls, und die Leerstelle des Gemeinen als Wohl. [...] Der leere
Platz der Souverénitit wird nur mehr oder weniger gelungene Substitutionen
dieser Art hervorbringen konnen, solange diese Stelle als solche nicht der Frage
und der Dekonstruktion unterzogen wird. Das heif3t, solange die Frage des Zwe-
ckes, der Extremitit der Fertigstellung und der Identitdt nicht vorbehaltlos ge-
stellt ist, eine Frage, die von jetzt an die Frage eines nicht-souverdnen Sinns als
Sinn selbst der Menschheit des Menschen und der Weltweitheit der Welt ist.“'**
Goh arbeitete durch seine Lektiire entscheidende Differenzen zwischen
Nancy und Derrida heraus, die sich rund um die Frage nach der Souverénitét ge-
bildet haben: 1. Nancy ist an einem Denken des Raumes und der Verrdumli-
chung und in diesem Sinne an Fragen der Territorialitdt interessiert. Explizit be-
schiftigte er sich in seinen Ausfiihrungen zur Globalisierung und zur Weltweit-
werdung der Welt mit der Frage des Raumes. Fiir Derrida besaf3 die Frage des
Raumes nicht diese Relevanz. Bei ihm findet man Hinweise zur Frage des Rau-
mes am chesten in dessen Auseinandersetzungen mit Platons Begriff der cho-
ra.!*¥ In einem Interview machte Nancy deutlich, dass Derrida mehr an einer
Aufldsung territorialer Begriffe und Beziehungen interessiert war.'*® In ver-
schiedenen Publikationen kam Derrida auf das Nomadische, auf die Marranen
und auf die Migration zu sprechen.'¥’ Wiederholt setzte er sich mit der fatalen
und gewaltvollen Verkniipfung von Politik, Souverinitdt, Nationalitit, Krieg,

144 Vgl. Nancy 1991c, S. 42f (Hervorhebungen im Original). Wenn Nancy von den ziel-
und zwecklosen Kriegen eines Polizeiregimes sprach, so ldsst sich absehen, welche
heideggersche techné-Lektiire Nancy an Batailles Analyse zur Heterogenitét des Mi-
litdrs angelegte.

145 Vgl. Derrida 1990a. Gewiss spielen bei Derrida u.a. die Verrdumlichung und die
Verzeitlichung, der Aufschub und die Spur, bezogen auf die Schrift, die Seinsdiffe-
renz und das Seinsereignis eine Rolle, dennoch bleibt die Frage, ob es sich dabei um
raumkonstitutive Elemente handelt. Eher zeigte Derrida, dass die Verrdumlichung
wie die Verzeitlichung eine Konstituierung des Raumes und der Zeit, eine Verortung
und Datierung auflosen, aufschieben, vervielfachen und disseminieren. Vgl. hierzu
Hagglund 2008, S. 13ff, insbesondere dessen Bemerkungen auf S. 18.

146 Vgl. Fabbri 2007, S. 437.

147 Vgl. Derrida 1994c, Derrida 1997a und Derrida 2003b.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 207

Raum und Territorialitét auseinander.'*® In diesem Zusammenhang mobilisierte
Derrida den Begriff des Schurken, wiahrend Nancy den Begriff des Entzugs fiir
das Politische, fiir die Souverdnitdt und fiir das Sein {iberhaupt herausstellte.
2. Mit dem Riickgriff auf die bereits erwdhnte Formel Batailles ,,Die Souveréni-
tédt ist Nichts®, versuchte Nancy eine Souverénitdt ohne Subjekt zu denken, um
die Option, eine Gemeinschaft méglich zu machen, offen zu halten. So gesehen
blieb fiir Nancy mit der Dekonstruktion der Souverénitdt und des Subjekts eine
Souverdnitit zuriick, die wesentlich leer ist. Fiir Nancy war die Souveranitit we-
sentlich Leere. Es gibt nichts, das diese Leere fiillen, ausfiillen, authalten, repra-
sentieren oder gar figurieren konnte. Alle rhetorischen Register des Aufschubs,
der Verschiebung, des Hinweises, der Vorwegnahme und des Ersatzes funktio-
nieren im Leeren nicht. Sie ldsst sich auf kein Ziel hin orientieren und richten,
damit es Zwecke geben kann. Nancy duflerte bei verschiedenen Gelegenheiten
seinen Vorbehalt gegeniiber jeglicher Art von Messianismus, auch gegeniiber
dem Messianischen bei Derrida.'* Weder ist die Souverinitit eine Gestalt des
pragmatischen Vollzugs und der politischen Entscheidung, noch eine Figur, die
fiir anderes steht oder auf anderes hinweist. Die Souveranitét ist blol wuchernde
und zwecklose Leere. In diesem Sinne ist sie eine Verschwendung, die nichts zu-
riickhélt und nichts besitzt, was zuriickzuhalten wire. Bei Derrida hingegen blieb
die Souverdnitét stets an eine Figuration des Subjekts gebunden, auch wenn sich
das souverdne Subjekt selbst dekonstruiert und nie sein wird. Wahrend bei
Nancy das Politische trotz der Dekonstruktion des Ontisch-Ontologischen im
Wesentlichen eine ontologische Frage blieb, kann bei Derrida vom Sein und
vom Ereignis des Seins nur in seiner Unmdglichkeit die Rede sein. 3. Derridas
Argumentationen und Interventionen zur Politischen Philosophie reichen von ei-
ner Ablehnung, das Dasein als ein Mitsein zu identifizieren, {iber das Aufzeigen
einer Auto-Dekonstruktion der Souverénitét, die er auch als Autoimmunitit be-
zeichnete, bis hin zu dem Versuch, die Dekonstruktion als eine Repolitisierung
zu verstehen. Dieser Versuch Derridas, die Dekonstruktion als eine Repolitisie-
rung zu denken, steht in enger Beziehung zu dem, was er andernorts als die
kommende Demokratie titulierte. Fiir Nancy war die Frage nach einer anderen
Politik ohne Subjekt ebenso relevant und blieb weiterhin offen.

Dies war fiir Nancy insofern relevant, als fiir ihn davon auszugehen war, dass
sich das Politische, die politische Souveranitit und das politische Subjekt selbst
dekonstruieren, auflosen und dem Entzug preisgeben. Nancy notierte in der
Schrift Ex nihilo summum (Uber die Souverdnitdt): ,Man muf also Folgendes

148 Vgl. Derrida 1991a, Derrida 2012 und Derrida 2003a.
149 Vgl. Nancy 2014a, S. 13.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 | Das Politische der Dekonstruktion

begreifen: 1) Die Erfindung der Souverénitit war ganz bestimmt nicht die sdku-
larisierte Umschreibung einer politischen Theologie, sondern die Schopfung ei-
ner atheologischen Annahme [...]: Diese Annahme postulierte zugleich, ohne es
zu wissen, die Errichtung des Staates (Selbststabilitit) und die Auflosung dieses
Staates (oder Apparates) in eine Gemeinschaft [...]; 2) Die aktuelle Situation be-
steht darin, die Politik neu erfinden zu miissen, indem man sie wieder aufgreift,
und zwar in ihrem doppelten Riickzug: in die Verwaltung der Zivilgesellschafi
(die selbst aus dem Zerbrechen der civitas hervorgegangen ist) und/oder in die
Annahme eines Gemeinsam-Seins [...]. Die Schwierigkeit besteht darin, die Po-
litik ohne Subjekt zu denken: nicht ohne Autoritdt oder Entscheidungsmacht —
sondern ohne Sich-Sein, das letztendlich den Nutzen seiner Ausiibung auf sich
bezieht. !

Auch wenn sich, nach Nancy, die Politik neu erfinden und einer Zukunft des
Kommens 6ffnen muss, so heilit es nicht, dass bestimmte Formen von Politik
oder Gemeinschaft, als Staatsform oder Gesellschaftsform, Zukunft haben wer-
den. Vielmehr legte Nancy Wert darauf zu verstehen zu geben, dass die Politik,
die neu zu erfinden wire, einem Zusammenleben gliche, das wesentlich ziel- und
zweckfrei wire. Diese Politik hat kein Ende vor sich. Sie ist eine Wucherung,
ein stindiger Umbau, eine Umstrukturierung, die blo3 provisorisch und im We-
sentlichen unvollstindig ist. Das Zusammenleben, von dem Nancy sprach, ist
weder als eine Politik von Staaten noch als eine Politik territorialer bzw. judika-
tiver Einheiten zu betrachten. Fiir ihn war die Politik des Kommens wesentlich
eine ethische Angelegenheit, eine Sache des Mitseins, ein Sein, das gedffnet ist
und eben Mit ist: eine Pluralitit wuchernder Multiplikation. Nancy nannte diese
Wucherung des Zusammenseins auch Freundschaft.'”! In seinen Betrachtungen
zu einem Sein, das wesentlich Plural ist, ist das Mitsein immer in Bewegung und
ebenso heterogen wie briichig. In diesem Sinne ist das Zusammensein stets ein
Widerstiandiges und Widerstrebendes in sich selbst.

Nancy wies explizit daraufhin, dass Derrida das Wort Gemeinschaft nicht
mochte. Ebenso lehnte Derrida ethische wie politische Formen der Freundschaft,
wie sie in Publikationen bei Levinas, Blanchot und Nancy zu finden sind, ab.!%2
Derrida zeigte in seinen Untersuchungen zur Freundschaft einerseits deren auto-
destruktive Ziige auf, andererseits verstand er es, auf die Mechanismen der Ge-

150 Nancy 2003, S. 140f (Hervorhebungen im Original).

151 Miinkler und StraBlenberger lieBen sich zu der Bemerkung hinreiflen, dass Nancys
Vorstellungen von Politik — neben denen von Badiou und Ranciére — einer ,,Barrika-
dendemokratie” gleichen. Vgl. Miinkler, Stralenberger 2016, S. 51.

152 Vgl. Fabbri 2007, S. 433.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 209

walt hinzuweisen, die in den jeweiligen Begrifflichkeiten von Freundschaft an-
gelegt sind und die auf Anderes und Fremdes wirken. Das wohl Bemerkenswerte
ist, dass Derrida die Gemeinschaft — das Wir, als ethische wie als politische
Konzeption, den demos, die Demokratie — nicht ablehnte, weil die Gemeinschaft
Feinde und Feindschaften und das Politische eine Unterscheidung zwischen
Freunden und Feinden benétigt. Vielmehr stellte Derrida das Primat des Feindes,
von dem Schmitt ausging, auf den Kopf und fiihrte die Dekonstruktion des Poli-
tischen am Begriff der Freundschaft durch.!*® Das Politische, das wesentlich ein
Bund der Briiderlichkeit und Freundschaft ist, wird nicht von duferen Feinden
bedroht und in Frage gestellt. Vielmehr ging Derrida davon aus, dass es die ei-
genen, inneren Kréifte und Verhéltnisse sind, die das politische Gefiige korrum-
pieren und zersetzen. Fiir diese Selbstzersetzung, fiir diese Auto-Dekonstruktion,
wihlte er den Begriff der Autoimmunitit: Ein Selbst, ein Sein, eine Identitit, ein
Ereignis, das sein eigenes Sein als Fremdes wahrnimmt und bekdmpft.!** In
Schurken heiflt es hierzu: ,,Um sich zu immunisieren, um sich gegen den (inne-
ren oder duBleren) Angreifer zu schiitzen, sonderte die Demokratie also ihre
Feinde beiderseits der Frontlinie ab, und es blieb ihr scheinbar keine andere
Wahl als die zwischen Mord und Selbstmord; doch der Mord verwandelte sich
bereits in Selbstmord, und der Selbstmord liel sich wie stets in Mord iiberset-

zen «155

153 Vgl. Derrida 2000a. In diesem Zusammenhang wire es interessant, anhand der Drei-
erkonstellation Freund-Feind-Politik eine singuldre antiaristotelische Position bei
Schmitt herauszuarbeiten. Schmitt hatte keinerlei Interesse daran, Begrifflichkeiten
wie jene der Tugend, der Freundschaft, der Liebe, der Giiter und des Guten in eine
konstitutionelle Analyse des Politischen aufzunehmen.

154 Hier ldsst sich erahnen, wie problematisch fiir Derrida die Beziehungen zur Phéno-
menologie waren, explizit zu Husserl, Ricceur und Merleau-Ponty. Vgl. Gondek,
Tengelyi 2011, S. 392ff.

155 Derrida 2003a, S. 57. Auch wenn Derrida hier auf den Algerienkrieg zu sprechen
kam, so ging es ihm doch um ein allgemeines Gesetz, das diesen Prozess der Auto-

immunisierung formalisiert.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 | Das Politische der Dekonstruktion

DIE AUTOIMMUNITAT

Das, was Derrida als die kommende Demokratie verstand, bezeichnet kein utopi-
sches Modell und ist kein Ausdruck einer politischen Hoffnung. Mit dem, was
Derrida als die kommende Demokratie bezeichnete, gab er keinen Anlass zur
Hoffnung, eines Tages in einen gerechten Gesellschaftszustand einzutreten.'>
Die kommende Demokratie war fiir Derrida kein hypothetischer Raum eines zu-
kiinftigen Zusammenlebens, an dem sich politische, moralische oder ethische
Handlungen zu orientieren haben und sich somit auch bewerten und messen las-
sen. Die kommende Demokratie verstand Derrida keinesfalls als ein Ideal, das
aufgrund gerechterer Optionen und Zustdnde anzustreben ist. Fiir ihn war sie
weder eine Utopie noch eine Vision, weder ein Konzept noch ein Horizont.!*” In
diesem Sinne wird es kein Regime einer kommenden Demokratie geben. Im Ge-
genteil, jede Konzeption, jede Normierung, jedes Anvisieren,'®® jede Planung
lauft einer kommenden Demokratie zuwider. So gesehen ist das Ereignis einer
kommenden Demokratie, ihre begriffliche Erfassung und die Gelegenheit, sich
in ihr einzurichten, unmdglich. In ihr ldsst es sich nicht wohnen. Sie gibt kein
Obdach. Wihrend Heidegger von einem Mitsein ausging, das gerufen wird, um
im Haus des Seins zu wohnen, ging Derrida dem Feuer und der Asche — der Ver-
folgung und Vertreibung, auch dem Holocaust und der Shoah — im Haus und am
Herd nach. So bezeichnete er in Asche und Feuer die ,,Asche als [das] Haus des
Seins*“.!%?

Um Derridas Ausfithrungen zur Dekonstruktion der Souverdnitdt und zur
Autoimmunitét des Politischen zu verstehen, ist es notwendig — worauf Héigg-
lund in seinem Buch Radical Atheism insistierte'*
zur Verrdumlichung und Verzeitlichung zuriickzukommen, die schon in frithen

— auf dessen Untersuchungen

Publikationen Derridas zu finden sind, u.a. in den Biichern Die Stimme und das
161

Phénomen'®" und Randgdinge der Philosophie.'? Dafiir wandte sich Derrida der

156 Vgl. Higglund 2008, S. 171.

157 Vgl. Derrida 1995b, S. 109.

158 Vgl. Weber 2006. Weber ging in seiner Untersuchung Gelegenheitsziele. Militari-
sierung des Denkens den Zusammenhéingen zwischen dem Denken, der Intentionali-
tit, dem Zielen und Anvisieren, den Netzwerken, einer Politik der Angst und der
Kriegsfithrung nach.

159 Derrida 1988e, S. 25.

160 Vgl. Hagglund 2008, S. 15.

161 Derrida 2003c.

162 Derrida 1988d.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 211

Lektiire von Aristoteles, Kant, Hegel, Husserl und Heidegger zu, um Fragen der
Intentionalitdt, der synthesis, der Prasenz und der Identitét zu behandeln.

Zu diesem Aspekt kann erwidhnt werden, dass das, was Derrida ab den
163 zu einer Serie von seinerseits
entwickelten Kategorien gehort — wie etwa die Aporie, das Scharnier, die Spur,
die Dissemination, das Unmdgliche, das Supplement, die différance und den

double bind. Diese Kategorien benutzte er schon frither, um dhnliche Symptome

1990er Jahren als Autoimmunitit bezeichnete,

des Identischen (Selbst, Sein, Subjekt, Ereignis) zu benennen.!®* Auch wenn die
unterschiedlichen Kategorien dieser Serie keinesfalls Synonyme sind, gehéren
sie alle als Gesten eines Verweises in das Schema von Raum und Zeit und be-
zeichnen eine Verrdumlichung der Zeit: ein Raumwerden der Zeit und eine Ver-
zeitlichung des Raumes.

In Ankniipfung an Heideggers Analyse und Destruktion des vulgéren Zeitbe-
griffs,'® der sich durch die Abfolge von prisenten Jetzt-Punkten bestimmt, de-
konstruierte Derrida in dem Aufsatz Ousia und gramme vor allem jenes Konzept
der Zeit, dessen Logik eine Prdsenz von Identitdt (Einheit, Gegenwart und An-
wesenheit) zu garantieren hat. Derrida wies in einer Kommentierung zu Aristote-
les, Hegel und Bergson darauf hin, dass die Identitdt einer gegenwértigen Pré-
senz a priori unmoglich ist: ,,[...] das Jetzt [ist] kein Punkt, denn es hélt die Zeit
nicht an und ist weder Ursprung noch Ende noch Grenze. !¢

Da die Zeit weder die Identitdt eines prasenten Jetzt-Punktes besitzt noch im
Ablauf und in der Bewegung von Jetzt-Folgen besteht, beschrieb Derrida die
Zeit als ein Intervall, als eine Spur und als différance. Zu diesem Intervall, dieser
Verrdaumlichung der Zeit, heifit es bei Derrida: ,,Ein Intervall mufl es von dem
trennen, was es nicht ist, damit es es selbst sei, aber dieses Intervall, das es als
Gegenwart konstituiert, mufl gleichzeitig die Gegenwart in sich selbst trennen,
und so mit der Gegenwart alles scheiden, was man von ihr her denken kann, das
heifit, in unserer metaphysischen Sprache, jedes Seiende, besonders die Substanz
oder Subjekt. Dieses dynamische sich konstituierende, sich teilende Intervall ist
es, was man Verrdumlichung nennen kann, Raum-Werden der Zeit oder Zeit-

Werden des Raumes (Temporisation).*'*”

163 Vgl. Derrida 2001a, S. 72.

164 Vgl. Derrida 2003a, S. 57.

165 Vgl. Heidegger 1984, S. 420ff.

166 Derrida 1988d, S. 77.

167 Derrida 1988d, S. 39 (Hervorhebungen im Original). Higglund schrieb dazu: ,,This
is crucial for Derrida’s decontruction of the logic of identity. If the spatialization of

time makes the synthesis possible, the temporalization of space makes it impossible

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 | Das Politische der Dekonstruktion

Dieses Intervall (Verweis, Gabe, Spur, Scharnier, Kipppunkt, différance
usw.) ermoglicht zwar einerseits eine synthesis des Ichs und des Subjekts, ande-
rerseits ist das Intervall eine Dehnung und Verrdumlichung der synthesis von
Zeit. Mit dem Intervall muss die Verrdumlichung und der Aufschub als eine Un-
entschiedenheit und Unmoglichkeit eines anwesenden Ichs und Subjekts voraus-
gesetzt werden, da die synthesis von Zeit permanent in Verzug ist.

Wie das Intervall, die Gabe, die Spur und die différance, so wurde auch die
Autoimmunitidt von Derrida als eine Figur des Verweises und der Verrdum-
lichung verstanden. In Schurken schrieb er: ,,Der demokratische Verweis schafft
[...] Platz fiir mehr als eine Logik und mehr als eine Semantik. a.) Die im Raum
operierende Topologie der Autoimmunisierung verlangt stets danach, die Demo-
kratie anderswohin zu verweisen [renvoyer], sie auszustoBen, auszuscheiden
oder auszuschlieBen unter dem Vorwand, die Demokratie drinnen vor ihren inne-
ren Feinden zu schiitzen, indem sie sie nach drauflen ausweist, ausscheidet, aus-
schliet. Sie kann ihre Feinde zum Beispiel nach Hause schicken, von den Urnen
oder der Offentlichkeit fernhalten beziehungsweise des Landes verweisen, ent-
weder indem sie ihnen die Bewegungs- und Redefreiheit nimmt, den Wahlvor-
gang abbricht oder die geschworenen Feinde der Demokratie von der Wahl aus-
schliefBt. [...] b.) Doch der Verweis operiert auch in der Zeit; die Autoimmunitét
gebietet es auch, die Wahlen und das Kommen der Demokratie auf spéter zu
verschieben. [...] Was der Demokratie fehlt, ist eben genau der eigentliche Sinn,
der Sinn des Selben selbst (ipse, metipse, metipsissimus, meisme, méme), das,
was sie selbst ist, das Selbe, das wahrhafte Selbe ihrer selbst [le soi-méme, le
méme, le proprement méme de soi- méme]. Dieser Sinn definiert die Demokratie
und selbst das Ideal der Demokratie durch diesen Mangel des Eigenen und Sel-
ben. 168
Die Brisanz, die sich aus den Untersuchungen zu den Fragen nach dem
Schema von Raum und Zeit ergab, war jene, dass die Gesten der Intervalle und
Verweise, die Derrida kenntlich machte, jede Logik der Identitit und der Présenz
in Widerspriiche und in einen permanenten, orientierungslosen Verzug und Auf-
schub versetzt. Betroffen von dieser in eine urspriingliche Aporie versetzten Lo-
gik waren nunmehr die Anwesenheit des Seins, dessen teleologische Ausrich-
tung, das Subjekt wie das Individuum, aber auch die Gattung des Menschen, jene
der Tiere und der Pflanzen, die literarischen Gattungen, die sexuellen Geschlech-

for the synthesis to be grounded in an indivisible presence. The synthesis is always a
trace of the past that is left for the future. Thus, it can never be in itself but is essen-
tially exposed to that which may erase it.“ Hagglund 2008, S. 18.

168 Derrida 2003a, S. 581f (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 213

ter wie die Identitéten des Souverdns und der Nationen. Durch die Urspriinglich-
keit des Verweises ist jede Form der Identitdt voranfianglich von dem kontami-
niert, was die Identitét nicht ist. Oder auch anders gesagt: Wenn es Identitét gibt,
so ist sie unmdglich. Jede Identitdt ist voranfanglich dupliziert, geteilt und dis-
seminiert. Das Eine ist mehr als das Eine, die Anwesenheit der Identitdt ist zu-
gleich deren Abwesenheit, und wenn es denn etwas Identifizierbares gibt, wie
etwa ein Subjekt, ein Individuum oder einen Souverén, so muss diese Identitdt in
ihrer Vielfiltigkeit zerstreut sein und kann nicht das sein, was sie ist. So gesehen
ist das, was eine Identitdt erst ermdglicht, auch das, was eine Identitdt unmdglich
macht: die Spur des Anderen, oder wie Derrida oftmals formulierte, die Ur-
spriinglichkeit des absolut Anderen.

In einem Vortrag, den Derrida am 1. April 1997 an der Universitit von Mon-
tréal hielt, heiflt es: ,,Lévinas sagt irgendwo, dass das Subjekt ein Gastgeber sei,
der das Unendliche jenseits seiner Aufnahmefdhigkeit zu empfangen habe. Das
heiflt, dass ich da empfange oder empfangen muss, wo ich nicht empfangen
kann, da, wo das Eintreffen des anderen mir léstig ist, wo mein Haus zu klein fiir
ihn erscheint: Der andere wird Unordnung in mein Haus bringen, und ich kann
nicht vorhersehen, ob er sich hier, in meiner Stadt, in meinem Staat, in meiner
Nation, gut benehmen wird. Die Ankunft des Ankdmmlings wird also nur da ein
Ereignis sein, wo ich nicht in der Lage bin, ihn zu empfangen — oder vielmehr
empfange ich ihn nur und gerade da, wo ich nicht dazu in der Lage bin. Die An-
kunft des Ankémmlings ist das absolut Andere, das iiber mich hereinbricht.«!®

Higglund'” wies zurecht darauf hin, dass Derrida in dem Buch Schurken die
Souverinitit als ein Konzept beschrieb, wie es z.B. bei Bodin, Hobbes und
Schmitt auftaucht, das eine Verrdumlichung der Zeit (Dehnung, Aussitzen, Ver-
schiebung, Zerstreuung, Aufschub) auszuschlieen versucht. Der Souverin, der
entscheidet, hat keine Zeit und duldet keinen Aufschub. Zu seinem Wesen geho-
ren die Verkiirzung und die Vernichtung von Zeit. Die Zeit des Souverins redu-
ziert sich auf die reine Prisenz. Mehr Zeit ldsst er keinem Gegeniiber, keinem
Objekt, keinem Zeitgenossen, keiner Freundin, keinem seiner Mitstreiter, keiner
Gegnerin und keinem Feind. Mehr Zeit bleibt aber auch ihm nicht. Seine Exis-
tenz ist der Augenblick, der nicht zu fassen und stets schon verschwunden ist. Er
ist permanent dem Tod, dem Abgrund und dem Untergang ausgesetzt. Der Sou-

169 Derrida 2003d, S. 34.

170 Vgl. Hagglund 2008, S. 29. Ausdriicklich mdchte ich hier auf Hagglunds Buch Ra-
dical Atheism hinweisen, das wie kein anderes, Derridas Arbeiten zu einer Dekon-
struktion des Subjekts in Beziehung zu dessen Publikationen setzt, die eine politi-

sche Autoimmunitit behandeln.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 | Das Politische der Dekonstruktion

verdn braucht diesen Tod, der nicht der eigene ist, wie den Abgrund und den Un-
tergang. Auch wenn diese Negation fiir die souveréine Identitit konstituierend ist,
so ist sie fiir die Identitdt der Souveranitit zugleich ein Desaster.

So schrieb Derrida in Schurken: ,,Die Souverénitét gibt keine und gibt sich
keine Zeit. An dieser Stelle beginnt die grausame Autoimmunitit, mit der sie
sich souverdn affiziert, aber auch grausam infiziert. Autoimmunitét ist in der
ausdehnungslosen Zeit stets die Grausamkeit selbst, die Selbstinfektion jeder
Selbstaffektion. Was bei der Autoimmunitit affiziert wird, ist nicht etwas, dies
oder das, sondern infiziert wird das Selbst, das ipse, das autos. Sobald es ihr an
Heteronomie, am Ereignis, an Zeit und am anderen mangelt.*!"!

Das, was die Identitdt des Souverdns oder des Subjekts urspriinglich unter-
miniert, ist nichts, was von auf3en kommt. Es ist nicht der Feind, der den Souve-
ran herausfordert, wie Schmitt behauptete. Es ist nicht der Feind, der dem Sou-
verén bis zum jiingsten Tag seine Gestalt gibt und wieder nimmt.'” Es ist der
Souverin selbst bzw. die Souveranitit, die sich zwar in der Selbstbeschrankung
selbst anregt und erzeugt, die aus sich selbst entspringt, zugleich aber ist diese
Selbstaffektion ihre Infektion und Vergiftung.'”> Der Moment, in dem die Sou-

171 Derrida 2003a, S. 151 (Hervorhebungen im Original).

172 Vgl. Schmitt 1987b, S. 90.

173 Zur Frage der Selbstaffektion miisste man Derridas Auseinandersetzung mit Husserl,
Merleau-Ponty und Nancy noch einmal verfolgen. In seinem Buch Beriihren, Jean-
Luc Nancy schrieb Derrida: ,,Sobald Ich sich beriihrt, ist es es selbst, kontrah/ktiert
es sich, kontrah/ktiert es mit sich selbst, aber als mit einem Anderen. Es adressiert
sich und es duzt sich. [...] Er ist bereits als ich das Du des anderen und sein eigenes
Du.* Derrida 2007, S. 45 (Hervorhebungen im Original). Viele Seiten spéter heif3t
es: ,,Es geht nicht darum, die Moglichkeit einer taktilen Erfahrung des Beriihrend-
Beriihrten in Abrede zu stellen. Sondern indem wir zur Kenntnis nehmen, was sein
manuelles oder digitales Beispiel impliziert [...], fragen wir uns, ob es eine reine
Selbstaffektion des Berithrenden und des Beriihrten, also eine reine unmittelbare Er-
fahrung des rein eigenen Korpers, des lebendigen, rein lebendigen eigenen Kor-
pers/Leibes gibt. Oder ob im Gegenteil diese Erfahrung nicht bereits heimgesucht
wird, zumindest, aber konstitutiv heimgesucht wird durch irgendeine an die Ver-
rdumlichung, dann an die sichtbare Raumlichkeit gebundene Heteroaffektion:
Wodurch der Eindringling, der Gast, ein erwiinschter Gast oder ein Gast, der nicht
erwiinscht sein kann, ein Anderer, der Hilfe bringt, oder ein Parasit, den es abzuweh-
ren gilt, ein bereits an Ort und Stelle iiber seine Unterkunft verfiigendes pharmakon
jedem Innenleben (for intérieur) darin wiederkommend innewohnt.* Derrida 2007,

S. 231f (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 215

verdnitdt sich selbst erreicht und beriihrt, sich selbst gewahr wird, ist der Mo-
ment ihrer Teilung, der Moment einer Heteroaffektion. Wie gering die Fremd-
heit auch zu denken bleibt, sie muss der Selbstaffektion vorausgesetzt werden:
Eine Heterogenitét, eine Spur und Fremdheit des Anderen, die sich ereignet, so-
bald sich die Souverdnitit selbst affiziert. So verstanden, ist der Moment der
Identitdt immer der Moment ihrer Teilung und Zersetzung, die Teilung einer
Wunde, die Gabe als Vergiftung, die Infizierung durch Selbstaffektion. Alles
lauft darauf hinaus, dass die Teilungen, Separationen, Spaltungen und Allergien
zunchmen, sobald die Souveranitidt — und mit ihr deren Mitsein — auf eine Ein-
heit und Prisenz dréngt.

Anlasslich des 11. Septembers 2001 gab Derrida ein Interview, in dem es
heif}t: ,,Ein autoimmunitérer ProzeB3 ist, wie man weil3, jenes seltsame Verhalten
des Lebendigen, das sich in fast selbstmorderischer Weise daran macht, sich
selbst, seinen eigenen Schutz zu zerstéren, sich gegen seine eigene Immunitét zu
immunisieren. 74

Im Aufsatz Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der Religion an den
Grenzen der blofien Vernunft aus den 1990er Jahren fand Derrida zum ersten
Mal die Gelegenheit die Logik der Autoimmunisierung — ein Begriff, der aus der
Biomedizin stammt und auf das natiirliche, biologische und zoologische Leben
bezogen wurde — auf das Leben im Allgemeinen auszudehnen. Wihrend Auto-
immunisierung im biomedizinischen Sinne bedeutet, dass der biologische Korper
Antikorper gegen die korpereigenen Eiweil3e bildet, schlug Derrida vor, den
Prozess einer allgemeinen Logik der Autoimmunisierung dahingehend zu ver-
stehen, ,,[...] daB ein lebender Organismus gegen seinen eigenen Selbstschutz
dadurch sich schiitzt, daB er seine eigenen immunitdren Abwehrkréifte zer-
stort. !

Mit der innewohnenden Logik der Autoimmunitit machte Derrida darauf
aufmerksam, dass die Autoimmunitét nichts immunisiert. Die Immunitét bezieht
sich auf sich als ein Anderes und damit nicht mehr auf sich. So verstanden, im-
munisiert sich das Eigene gegen die eigene Immunitit und bewahrt die Gefahr,
anstatt sich vor ihr zu schiitzen. Dieser allgemeinen Logik der Autoimmunisie-
rung ging Derrida vor allem in jenen Untersuchungen nach, die sich mit der poli-
tischen Souverdnitit und deren Gewalt, mit Fragen der politischen Gemein-
schaft, der nationalen Zugehorigkeit, der politischen Verfolgung und dem Asyl
wie mit der Gastfreundschaft beschiftigten. Auch wenn dieser Prozess Réume
der zerstorerischen und selbstzerstorerischen Gewalt schafft, so war er weit da-

174 Derrida 2004a, S. 127 (Hervorhebungen im Original).
175 Derrida 2001a, S. 72.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 | Das Politische der Dekonstruktion

von entfernt, diese Autoimmunisierung als eine Krankheit der Vernunft'’® zu de-
klarieren. Im Gegenteil, ohne eine Autoimmunisierung kann es weder etwas Bio-
logisches, Zoologisches oder Physiologisches, noch etwas Ontologisches oder
Phinomenologisches geben.!”” Ohne diesen Todestrieb, der sich gegen das eige-
ne Selbst wendet, gibt es kein Leben. Derrida formulierte in Schurken: ,,Wenn
ein Ereignis, das diesen Namen verdient, eintreffen soll, so muf} es, jenseits jeder
Herrschaft, auf eine Passivitit treffen. Es muf3 auf eine exponierte Verletzlich-
keit ohne absolute Immunitét stoBen — schutzlos, endlich, horizontlos —, dort, wo
es noch nicht oder schon nicht mehr méglich ist, der Unvorhersehbarkeit des an-
deren gegeniiberzutreten und ihm zu trotzen. Insofern ist die Autoimmunitét kein
absolutes Ubel. Sie erlaubt es, sich dem anderen — das kommt oder der kommt —
auszusetzen, und mul} deshalb unkalkulierbar bleiben. Ohne Autoimmunitit, mit
absoluter Immunitét, wiirde nichts mehr cintreffen. Man wiirde nicht mehr war-
ten, man wiirden nichts mehr erwarten, man wiirde weder einander noch irgend-
ein Ereignis erwarten. !’

Der wohl bedeutsamste Aspekt!’® in Derridas Schlussfolgerungen iiber eine
politische Autoimmunitit ist jedoch jener, dass er die Autoimmunitét fiir unver-
meidbar und universell hielt. In diesem Sinne gibt es gegen ,,[...] das Autoim-
munitire [...] keine sichere Prophylaxe*.'®® Wiederholt machte er auf die er-
schreckende und fatale Logik der Autoimmunitét aufmerksam: ,,Ohne das Risiko
der Auto-Immunitét gibt es nichts Gemeinschaftliches, nichts Immunes, nichts
Geborgenes, nichts Gesundes, nichts Heiliges, nichts, was holy ist, nichts Heiles,

das sich in der selbststindigsten aller lebendigen Gegenwarten hilt.«!8!

176 Derrida verwies in seinem Buch Schurken auf Husserls Schrift Die Krisis der euro-
pdischen Wissenschafien und die transzendentale Phdnomenologie und schrieb:
,»Nun evoziert Husserl in einem der Krisis-Texte (dem sogenannten Wiener Vortrag
von 1935) im Namen der phinomenologischen Vernunft das Verhéngnis einer trans-
zendentalen Pathologie. Gleichsam einer Krankheit der Vernunft. [...] Husserl fragt
sich, warum es nie zu einer wissenschaftlichen Medizin, einer Medizin der Nationen
und tibernationalen Gemeinschaften gekommen ist. Die europdischen Nationen sind
krank, Europa selbst ist, sagt man, in einer Krisis.” Derrida 2003a, S. 169f (Hervor-
hebungen im Original).Vgl. auch Husserl 1969, S. 315.

177 An diesem Punkt wére es noch einmal notwendig, die Differenzen zwischen Derrida
und Agamben rund um den Begriff des Lebens aufzugreifen.

178 Derrida 2003a, S. 206f (Hervorhebungen im Original).

179 Vgl. Miller 2009, S. 238.

180 Derrida 2003a, S. 205.

181 Derrida 2001a, S. 76 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 217

In einem Gesprich, das Borradori und Derrida unter dem Titel Autoimmuni-

182 miteinander fiihrten, aber

sierungen, wirkliche und symbolische Selbstmorde
auch im Buch Schurken, analysierte Derrida die autoimmunitéren Prozesse an-
hand der Terroranschldge vom 11. September 2001 und die darauf folgenden
Reaktionen, zu denen der Krieg in Afghanistan, der USA Patriot Act, der erste
Biindnisfall der NATO, die Deportationen in das Internierungslager Guantanamo
Bay und in das Militdrgefdngnis Bagram, die VerstoBe der USA gegen das Vol-
kerrecht und gegen das Genfer Abkommen {iber die Behandlung von Kriegsge-
fangenen, der Angriffskrieg gegen den Irak ohne ein UNO-Mandat, die Folte-
rungen nicht nur in Abu Ghuraib und die Entfiihrungen ausléndischer Staatsbiir-
ger durch US-Geheimdienste gehdrten.

Was ist aber nun zu tun? Was kénnen wir tun, wenn die erschreckende und
fatale Logik der Autoimmunitdt ausbricht? Was, wenn es kein Jenseits der auto-
immunitidren Logik gibt? Was, wenn unser Tun autoimmunitér ist? Was, wenn
die Gemeinschaft der Handelnden zur Logik der Autoimmunitit gehort? Was
schlug Derrida vor? Was gab uns Derrida zu verstehen, wenn er von einer kom-
menden Demokratie sprach? Kann es eine Politik jenseits einer Politik der Sou-
verdnitit, einer Politik jenseits der Freundschaft und Briiderlichkeit, geben?
Kann es im Sinne Derridas eine Politik ohne Gemeinschaft, eine Gemeinschaft
ohne Gemeinschaft, eine andere Politik, eine Politik ohne Souverdnitdt geben?
Gegeniiber den Versuchen von Levinas, Blanchot und Nancy verhielt sich Derri-
da reserviert. Miller gab zu bedenken, dass Derrida nicht davon ausging, dass
diese oder jene Strukturen und Institutionen, dieser oder jener Bereich des politi-
schen Zusammenlebens, diese oder jene Personen des Politischen der Autoim-
munitét verfallen sind. Auch gab es keine Zeit vor der Autoimmunitit, vor ihrem
Ausbruch. Sie ist die Zeit, die Dauer und die Verrdumlichung von Zeit. Sie ist
die Zeit ohne Immunitét. Sie ist der Moment, der weder das souverdne Subjekt,
die Souverdnitit iber das Eigentum noch den Raum, die Zeit und die Dinge vor
Gefahr schiitzt. Autoimmunitét ist die Zeit ohne Zeit zu haben. Sie ist die Un-
Zeit.

Neben den infizierten Strukturen, Institutionen, Bereichen und Personen, gibt
es keine Alternativen, die gegen die Autoimmunitdt immun sind. Vielmehr insis-
tierte Derrida darauf, dass das Selbst selbst, ipse und autos, sowie dessen Souve-
rinitdt und Subjektivitit, autoimmun agieren.'®> Es gibt kein Selbst ohne eine
Autoimmunitét, ohne Teilung, ohne Heterogenitit, ohne die Fremdheit des abso-
lut Anderen. Autoimmunitit ist stets Heteroimmunitét. Das Selbst infiziert sich

182 Derrida 2004a.
183 Vgl. Miller 2009, S. 241.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 | Das Politische der Dekonstruktion

selbst mit dieser Autoimmunitidt. Nach Miller muss betont werden, dass dieser
Umstand nicht leichtfertig abzutun ist, um einfach weiter zu machen, indem alte
Formen des Politischen durch neue Formen des Politischen ersetzt werden. Der
akute Moment einer autoimmunitdren Logik liegt aulerhalb souverédner indivi-
dueller, politischer und ethischer Entscheidungen.

Derrida warf in seinen Analysen auch wiederholt die Frage des Uberlebens
auf: ein Uberleben mit Autoimmunitit und ein Uberleben als Autoimmunitit.
Gemeint ist damit ein Uberleben, das nicht der Hybris aufsitzt, die Geschicke
des Lebens durch Bildung und Erziehung, disziplinarische Einrichtungen und
Schutzmafnahmen, Regeln, Programme und Ordnungssysteme, eine Politik und
Techniken des Sortierens, der Ausgrenzung, der Pravention und der Vernichtung
zu beherrschen. In dem Buch Marx’ Gespenster notierte Derrida: ,,.Leben ist das
was man per definitionem nicht lernen kann. Nicht von sich selbst, nicht vom
Leben und nicht durch das Leben. Hochstens vom anderen und durch den Tod.
Auf jeden Fall vom anderen an der Grenze des Lebens. '8

Derrida betonte in einem Interview mit Birnbaum, dass er in seinem Leben
,hiemals leben-gelernt'*> hat. Auch wenn das Leben nur lernt, wenn es allein
lernt, durch sich und aus selbst heraus, so lernt das Leben nur durch das, was es
nicht ist. Nach Derrida kann dieser Umstand nur in einem ,,heterodidaktische[n]
Verhiltnis zwischen Leben und Tod“!® geschehen. Es ist dieser Sprung, diese
Fuge zwischen Leben und Tod, der das Leben leben und lernen ldsst: ein Ge-
schehen, das mehr als eine Person betrifft, mehr als nur das Leben und das sou-
verdne Subjekt, das wiederum mehr als ein Individuum, eine Gruppe oder ein
Volk ist. Das, was das Leben lernen und leben ldsst, ist dieser Sprung und diese
Teilung des Subjekts in seiner Nacht: Eine Nacht, die nichts mit dem Anfang
und der Morgenrdte eines lebendigen Lebens zu schaffen hat, sondern vielmehr
mit der Blindheit des Subjekts.'¥’

In der achten Sitzung des Seminars Das Tier und der Souverdn heilit es bei
Derrida: ,,Diejenigen, die dieses Seminar'®® schon seit einigen Jahren verfolgen,

184 Derrida 1995b, S. 10 (Hervorhebungen im Original).

185 Derrida 2005, S. 30 (Hervorhebungen im Original).

186 Derrida 1995b, S. 10.

187 Vgl. Derrida 1997b, S. 51. Derrida kam wiederholt auf die Blindheit und Trauer des
Subjekts, die es urspriinglich befillt, zu sprechen.

188 Derrida bezieht sich hier auf seine Seminarreihe, die er ab dem Jahr 1984 bis 2003
an der EHESS (Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, Paris) abhielt. In den
Jahren 1997 bis 1999 lautete der Titel seines Seminars Questions des responsabilité
VII + VIII: le parjure et le pardon. Von 1999 bis 2001 lief das Seminar unter dem

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 219

wissen aufgrund dessen, was wir unter dem Titel der Vergebung, der Gnade, der
Todesstrafe und der Souverdnitit gemeinsam zu denken versuchten, sehr gut,
dass wir immer bei dem héngengeblieben sind, was sich als das Lebendige des
Lebens, das Ritsel des Lebendigen, ich wiirde nicht gerade sagen prisentiert —
aufseiten von zéé ebenso wie aufseiten von bios, life, Leben, Lebendigkeit, wie
immer noch Husserl sagt, la vivance, das, was das Leben [vie] jetzt [maintenant]
am Leben hilt [maintient] —, sondern was sich eben dort in einem gewissen Ent-
zug hélt, wo die Frage Was ist das Lebendige des Lebens? angesichts der pro-
blematischen Legitimitdt einer Unterwerfung der Frage des Lebens unter eine
Frage des Seins, des Lebens unter das Sein, den Atem hilt.«!%

Derrida kam es darauf an, die Frage des Lebens aus der Klammer der Seins-
frage zu befreien. Nicht nur Heidegger unterwarf das, was sich als Leben be-
zeichnen lasst, dem Tod. Er unterwarf das Dasein einem Vorlauf zum Tod. All
das, was zur Konzeption des Selbst und des Eigenen, des Subjekts und der Sou-
verdnitdt gehort, gehorcht dieser Beziehung, die zwar einerseits zwischen Leben
und Tod unterscheidet, die aber andererseits das Leben in Abhdngigkeit vom
Tod setzt. Wenn Derrida also vom Uberleben sprach, und nicht vom Leben und
dessen Lebendigkeit, so deshalb, weil das Uberleben nicht nur Ursprung und
Quelle von Freude und Genuss ist. Uberleben ist nicht das vermeintliche Gliick
der Uberlebenden. Uberleben ist immer auch der Ursprung jeglichen Leidens,
das kommt, sobald es ein Uberleben gibt. Dieses ist weder schon tot, noch lebt es
im effektiven und faktischen Sinne. Das Uberleben hat den Tod iiberlebt, wenn
auch nicht unbeschadet. Fiir Derrida ist Leben wesentlich ein Uber-Leben, das
den Tod nicht akzeptiert. Das Leben geht ,,[...] nicht auf den Tod, sondern auf
ein Uber-Leben zu, das heiBit auf eine Spur zu, von der das Leben und der Tod
selbst nur Spuren und Spuren von Spuren wiren; ein Uberleben, dessen Mog-
lichkeit von vornherein die Selbstidentitit des gegenwirtig Lebenden wie jeder
Faktizitit trennt und in Unordnung bringt.«!*

Zu iiberleben heiBt, dem Tod entronnen zu sein. Die Uberlebenden iiberleben
mit einer Fristverldngerung, was besagt, dass ihr Sterben sich hinzieht, da ihr

Titel Questions des responsabilité IX + X: la peine de mort. Ab 2001 bis 2003 trug
es den Titel La béte et le souverain. Von den hier erwidhnten Seminaren erschienen
bis jetzt im Doppelbandformat Questions des responsabilité IX: la peine de mort,
vgl. Derrida 2014b und La béte et le souverain. Volume I+11, vgl. Derrida 2015 und
Derrida 2017. Alle weiteren Publikationen zu den Seminarinhalten sind in Vorberei-
tung.

189 Derrida 2015, S. 306 (Hervorhebungen im Original).

190 Derrida 1995b, S. 13 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220 | Das Politische der Dekonstruktion

Tod einen Aufschub erfuhr. Das Fortleben als ein Uberleben lasst sich weder auf
ein Sein reduzieren noch auf eine Opposition von Leben und Sterben, noch auf
den Gegensatz von Leben und Tod. Higglund spitzte Derridas Ausfithrungen
dahingehend zu, dass ein Uberlebender, der giinzlich intakt und unversehrt
bleibt, nicht iiberleben wiirde.""
Verletzung, ein Trauern, ein Trauma, ein Sterben und in diesem Sinne auch ein
Genuss und eine Freude. Hierin nimmt das Uberleben unvorhersehbare und un-

Uberleben ist immer eine Verinderung, eine

vorstellbare Formen und Entwicklungen an, die weder abzuschitzen, zu kalku-
lieren noch zu erlernen sind. Miller nannte diese Autoimmunitit der Uberleben-
den, um die es Derrida ging, ,.the basis of a radical and apparently pessimistic

politics*.!”2

DIE KOMMENDE DEMOKRATIE

Solange es Uberlebende, einen Aufschub des Todes und eine Fristverlingerung
gibt, solange gibt es nicht nur ein Uberleben mit und als Autoimmunitit, sondern
auch ein unabschitzbares Fortleben und Zusammenleben der Uberlebenden. Im
Zusammenhang dieser Unabwiégbarkeit des Uberlebens stellte Derrida seine
Uberlegungen zu einer kommenden Demokratie an. Dabei kann nicht auBer Acht
bleiben, dass die Dekonstruktion des Politischen keinesfalls die Rekonstruktion
oder Konstruktion einer besseren, gerechteren und einer auf ein MaB der Gleich-
heit ausgerichteten politischen Ordnung sein kann. Ebenso ldsst sich das Politi-
sche der Dekonstruktion nicht auf eine Dekonstruktion der Politik und des Politi-
schen reduzieren. In diesem Sinne ist die Dekonstruktion weder eine Spielart der
Kritik noch eine Methode, um das Politische zu reformieren, aufzulésen oder zu
zerstoren.

Die Politik der Dekonstruktion ist eine Politik der Entscheidung, oder wie
Menke schrieb, eine ,,Politik der Zisur“.!”> Sie unterbricht jene Mechanik, die
das Leben wie das Sein auf den Tod und somit auf das, wozu es allein bestimmt
sein konnte, zulaufen ldsst.'** Das dekonstruierte Sein iiberlebt nicht nur im Le-

191 Vgl. Hagglund 2008, S. 165.

192 Miller 2009, S. 241.

193 Menke 1994, S. 287.

194 Heidegger formulierte: ,,Der Tod ist, sofern er ist, wesensmaBig je der meine.* Hei-
degger 1984, S. 240 (Hervorhebungen im Original). Diese Relevanz des Todes
sprach Heidegger dem Dasein zu, da der Tod als das Ende des In-der-Welt-seins die

Existenz und die Ganzheit des Daseins begrenzt und bestimmt. Kein anderes Dasein

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 221

ben — trotz seiner Autoimmunitit —, sondern die Dekonstruktion des Seins ist die
Bedingung dafiir, dass das Leben iiberhaupt erst iiberleben kann. Das dekon-
struierte Sein ist das Fortleben, der Aufschub und die Verrdumlichung, die Zer-
streuung und die Dauer. Das Fortleben steht hierbei jedoch nicht unter der Pra-
misse, auf etwas hinauszulaufen, um sich zu bewahren, denn die Dekonstruktion
des Seins ist das Aussetzen einer endgiiltigen Entscheidung. In diesem Sinne ist
die Zasur der Entscheidung eine Zisur, die die programmierte Mechanik des
Entscheidens und die der Entscheidung unterbricht. Die Zasur unterbricht die
Endgiiltigkeit. Das, was Derrida unter einer Dekonstruktion des Seins verstand,
gibt das Leben niemals bedingungslos dem Tod preis.'*> Wihrend Heidegger den
Tod als eine notwendige Moglichkeit der Unmdoglichkeit des Daseins ansah,
stellte Derrida die Frage, ob der Tod iiberhaupt der meinige Tod, die ,,cigenste
Méglichkeit des Daseins®,'® sein kann. Derrida betrachtete das Uberleben nie-
mals als ein Sein, das dem Vorlauf zum Tod unterworfen ist. Leben geht auf ein
Uberleben zu, auf eine Verraumlichung, eine Veridnderung und Enteignung. Die-
se Entschlossenheit zu iiberleben und nicht zu sterben, diese Entschlossenheit
der Uberlebenden, den Tod zu unterbrechen und aufzuschieben, ist das, was
Héagglund als Derridas radikalen Atheismus beschrieb; ein Atheismus, der eine
Politik der kommenden Demokratie erdffnet.!’

Um zu verstehen, was Derrida unter eine Politik der kommenden Demokratie
verstand, kann es dienlich sein, auf das Buch Das andere Kap zuriickzukommen.
Hier rekapitulierte er, in Ankniipfung an Husserl, Heidegger und Valéry, die
aufklédrerischen Anspriiche Europas. Das Buch erschien etwa zwei Jahre vor den
Gespriachen mit Vattimo und Gadamer auf Capri, in denen Derrida zum ersten
Mal von der Autoimmunitét sprach. In Das andere Kap, das Derrida nach der

kann dem Dasein den Tod abnehmen. So verstanden ist der Tod nicht nur die ,,Mdg-
lichkeit der schlechthinnigen Daseinsunmdglichkeit (Heidegger 1984, S. 234), son-
dern auch des Daseins ,.eigenste, unbeziigliche, uniiberholbare Mdglichkeit*. Hei-
degger 1984, S. 250 (Hervorhebungen im Original). Sofern der Tod, wie bei Hei-
degger, als jenes Moment verstanden wird, der nur von mir gestorben werden kann,
dann kann der Tod — wie kein anderes Ereignis — nur mein Ereignis sein. Der Tod
kann weder geteilt noch getauscht werden. So gesehen, waren die Trauer, das Be-
dauern und die Verantwortung auch keine Angelegenheiten, mit denen sich Heideg-
gers Denken beschiftigte.

195 Zwischen 1999 und 2001 hielt Derrida in Paris an der Ecole des Hautes Etudes
en Sciences Sociales sein Seminar zur Todesstrafe ab. Vgl. Derrida 2014b.

196 Derrida 1998, S. 124.

197 Vgl. Hagglund 2008, S. 11.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 | Das Politische der Dekonstruktion

deutschen Wiedervereinigung und wéhrend des Zweiten Golfkriegs schrieb, kam
er auf eine Offnung des Politischen zu sprechen, auf eine politische Offnung Eu-
ropas jenseits von Nationalismus, Kosmopolitismus und einer Logik politischer
Subjektivitit und kapitalistischer Okonomie: ,,Das Kap hat begonnen, sich zu
offnen oder vielmehr sich 6ffnen zu lassen, besser noch: es ist gedffnet worden,
ohne daB es sich selber von sich aus einem anderen gedffnet hitte [...].*!%

Derrida sprach aber nicht nur diese Offnung der politischen und konomi-
schen Souverénitét an, sondern er erwahnte auch eine Pflicht, dem Ruf und Ap-
pell eines europdischen Gedéchtnisses zu antworten, auf das schon die abendldn-
dische Aufklirung reagierte.'”” Die Offnung Europas, von der Derrida sprach,
und die Pflicht, auf den Ruf des européischen Gedéchtnisses zu hoéren, hdngen
eng zusammen und sind womdglich als die gleiche Bewegung zu verstehen, die
Europa heimsucht.

Die Pflicht, auf das europdische Gedichtnis zu horen und zu antworten, ist
aber weder eine Verpflichtung, die sich die Europder und Européerinnen selbst
auferlegt haben, noch ist diese Verpflichtung als der Ruf einer souverinen In-
stanz an uns ergangen. Wie Derrida erklirte, besteht diese Pflicht der Menschen
nicht nur darin, dass Europa sich zu jenem hin 6ffne, was nicht européisch ist
noch nie war und nie sein wird. Fiir Derrida ist es eine zwingende Pflicht, dass
Europa Fremde aufnimmt, nicht nur um sie zu integrieren, sondern auch um sie
in ihrer Andersheit zu erkennen und anzunehmen. Wiederholt kam Derrida auf
diesen verpflichtenden Ruf zu sprechen, der von alters her zum Gedéachtnis Eu-
ropas gehort und von Sophokles, Platon, Kant, Arendt und Levinas diskutiert
wurde. Zur europdischen Bewegung gehort nicht nur der Drang, sich zu kapitali-
sieren, samt den kolonialistischen, imperialistischen und kapitalistischen Akku-
mulationen, vielmehr geht mit dieser Neigung eine Bewegung der Dekapitalisie-
rung einher. Kant diskutierte diese Pflicht, sich den Fremden und damit das Mit-
sein (die National- und Fiirstenstaaten) zu 6ffnen, anhand der von ihm bezeich-
neten bedingten und unbedingten Gastfreundschaft.

Angesichts der politischen Ereignisse, von denen sich die europdische Politik
derzeit als eingekreist betrachtet — hierzu gehdren die Kriege in Osteuropa, im
Nahen Osten und in Afrika —, sieht sich Europa vor allem von Fliichtenden, Mig-
ranten und Migrantinnen bedroht, die aus verschiedensten Griinden nach Europa
kommen. Was im Jahr 2015 als eine sogenannte Willkommenskultur begann, hat
sich schnell in eine Politik der Grenzziehungen mit administrativen und sozialen

198 Derrida 1992b, S. 56 (Hervorhebungen im Original).
199 Vgl. Derrida 1992b, S. 56.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 223

Uberforderungen, in eine hysterische Politik der Angst als Nihrboden fiir eine
populistische, rechtsradikale Gesinnungslage entwickelt.

Von welcher Pflicht sprach also Derrida, wenn er mahnte, dass Europa ver-
pflichtet sei, Fremde aufzunehmen, auch wenn sie die Grenzen dessen iiber-
schreiten, was man als die ,,Identitdt Europas bezeichnen konnte? Ist es gerade
diese Pflicht zur Gastfreundschaft, die die dem europdischen Gedéchtnis inne-
wohnende Identitét, jede politische, aber auch jede religidse, kulturelle wie sozi-
ale Identitdt, zerriittet? Ist es eine Gastfreundschaft, die die Freundschaftsbande
des Mitseins und alles, was Gemeinschaft heilen konnte, urspriinglich unter-
lauft, um tiberhaupt erst zusammenzuleben? Konnen wir erst dann zusammenle-
ben, wenn wir nicht mehr unter uns sind? Inwiefern gehort diese Pflicht zur
Gastfreundschaft zum Mitsein? Inwiefern gehért diese Pflicht zur Offnung, Auf-
16sung und Zerriittung zum Mitsein? Ist der Gast stets schon da, als ein absolut
Fremder, heimatlos im Mitsein? Ist er/sie da, als ein Gast, der nicht zu integrie-
ren ist, als ein nicht zu integrierender Gast, der als Offnung des Mitseins zum
Mitsein gehort? Oder sind Géste als Fremde jene, die den ,,véterlichen logos: das
Sein, das ist, und das Nichtsein, das nicht ist*,”*° erschiittern?

Kann das Nachkommen der Verpflichtung zur Hospitalitit, zu der sich Euro-
pa und deren abendlidndische Aufkldrung berufen fiihlt, dazu fithren, dass diese
Haltung selbst aufs Spiel gesetzt wird? Inwiefern gehort zum Mitsein eine unbe-
dingte Hospitalitdt, und zwar nicht deshalb, weil man sich zu dieser Gastfreund-
schaft entschlossen hat, sondern, weil der Gast in der ontologischen Differenz
von Sein und Nichtsein als ein aporetisches Scharnier auftaucht? Der Gast ist ei-
ne Aporie von Sein und Nichtsein des Mitseins, der nicht zum logos des Mit-
seins gehort, aber dennoch im logos des Mitseins auftaucht: als ein alogos oder
antilogos im logos des Mitseins. Muss also nicht vielmehr zum Mit des Mitseins
stets die Entgrenzung des Seins als ein Nichtsein und somit eine Uberdehnung
und Aussetzung des Mits gehdren? Gehort nicht zum Mitsein eine unbedingte
Hospitalitiit, die das Mitsein inhirent zersetzt? Eine Offnung und Entgrenzung
des Mitseins, ohne die es kein Mitsein geben kdnnte?

Zwei Punkte sind hierzu hervorzuheben: 1. Eine Pflicht bzw. eine Verpflich-
tung ist nichts, was man sich aussucht. Die Pflicht von der Derrida sprach, ist
keine Verpflichtung, die sich ein Subjekt selbst auferlegt. Bestenfalls folgt eine
Verpflichtung aus einem Vertrag, der von mindestens zwei Subjekten abge-
schlossen wird. Jedoch resultiert die Verpflichtung zur Vertragseinhaltung nie
aus einem Vertrag. Schon Spinoza wies auf die Moglichkeit der Liige und des

200 Derrida 2001b, S. 14 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224 | Das Politische der Dekonstruktion

Vertragbruches hin, die einem Vertragsabschluss innewohnt.”*! Die Verpflich-
tung, sich an einen Vertrag zu halten, resultiert aus keinem Vertrag. 2. Das, was
Derrida als eine Verpflichtung formulierte, gehorcht weder Regeln und Geset-
zen, die verlangen, dass Handlungen pflichtgemil3 auszuiiben sind, noch einem
moralischen Gesetz, wie es Kant vorschwebte, das unbedingte und universelle
Geltung besitzt. Hingegen wies Derrida darauf hin, dass auch Kants Pflicht apo-
retisch strukturiert ist, indem es zwar einerseits die Einhaltung und Unterwer-
fung verlangt, aber andererseits nichts vorschreibt, an dem sich ein Subjekt ori-
entieren konnte.

In seinem Buch Aporias fiihrte Derrida aus, dass die Erfahrungen der Ent-
scheidung und der Verantwortung ihn wiederholt auf diese Pflicht ohne Ver-
pflichtung zuriickkommen lieen. Hierzu schrieb er: ,,In den allerjiingsten Tex-
ten (Passions und Den Tod geben) habe ich diese notwendigerweise aporetische
Analyse einer Pflicht als Uber-Soll [sur-devoir] verfolgt, deren Aybris und we-
sentliche MaBlosigkeit die Uberschreitung nicht nur der Handlung vorschreiben
sollen, die pflichtgemdf ist, sondern auch der Handlung aus Pflicht, das heil3t
dem, was Kant als Bedingung selbst der Moralitit bestimmt. Dieses Uber-Soll,
das die Pflicht sein soll, gebietet, ohne Pflicht zu handeln, ohne Regel oder
Norm (also ohne Gesetz), mit dem Risiko, daf} ihr die verantwortlich genannte
Entscheidung wieder zur einfachen technischen Entfaltung eines Begriffs wird
und folglich eines prisentierbaren Wissens.“?%*

Diese Pflicht zur politischen Offnung, von der Derrida hier sprach, ist also
keine Pflicht, zu der sich eine Gemeinschaft, politische Einheit, Nation oder Eu-
ropa bekennen konnte. Das Bekenntnis zu einer Verpflichtung wiirde das Was,
das Wozu und das Wie einer Pflicht voraussetzen. Die Pflicht, an die Derrida
dachte, gibt auch keine Regeln vor, um gut zu leben und besser zu handeln. Sie
ist allenfalls eine grundlose und unabsehbare Unterwerfung, die zu einer Hand-
lung aus Pflicht fiihrt, die diese noch iiberschreitet. Dennoch ist die Maxime des
Handelns, aus der sich keine Regel und keine Norm ableiten lassen, per se drin-
gend wie riskant: d.h. es muss gehandelt werden.

Derrida ging es um jene Paradoxien einer Verpflichtung, die zu nichts ver-
pflichtet, und um jene Entscheidungen, die keiner Norm und keinem Wissen fol-
gen. Derrida bezog diese paradoxen und aporetischen Strukturen der Pflicht und
der Entscheidungen explizit auf die Prisenz des Mit-sich-seins und des Mit-sich-
seins des Prisenten. Diese Ausfiihrungen formulierte Derrida nicht zufillig im
Zusammenhang mit einer europdischen Idee des Staates und der Politeia. Er

201 Vgl. Spinoza 1922, S. 277f.
202 Derrida 1998, S. 35f. (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 225

schloss dabei auch an Diskussionen an, die in den 1980er Jahren um die Grenzen
Europas, anldsslich einer Politik der Ausgrenzung, im Umgang mit Fliichtlingen,
Migranten und Migrantinnen gefiihrt wurden.

Zu Recht hat Ranciére darauf hingewiesen, dass Derridas Prdmissen einer
kommenden Demokratie nichts mit einer Idee der Gleichheit zu tun haben. We-
der ging es Derrida um eine Okonomie der Umverteilung, d.h. um eine Gleich-
verteilung von Glitern und Ressourcen, noch um einen gleichberechtigten Zu-
gang zu Macht und Recht. Ranciére formulierte anlésslich einer Konferenz:
,Derrida’s discourse is not the discourse of a humanitarian good soul, asking the
international community to heal the wounds of the poor people. He does not call
for charitable action; he calls for a new International. But this new International
has nothing to do with struggling and conquering International of the brother-
workers. It is an immaterial link of distant people, a link of affinity, suffering and
hope. That International takes on to-day the figure of the suffering and the com-
passion for the ten plagues of the International order. Compassion indeed does
not mean charity; it means suffering with. But this with is a mark of distance at
the same time. It precludes democratic reciprocity or substitutability. The inter-
national extension of the field of democratic action means its extension up a
point where there can be no reciprocity. It is only where reciprocity is impossible
that we can find true otherness, an otherness than obliges us absolutely. At this
point suffering with the other is the same as obeying the law of otherness.“?*

In seinem Buch Marx’ Gespenster fihrte Derrida das aus, was er unter der

204 Auch wenn er betonte, dass die neue Interna-

neuen Internationale verstand.
tionale fiir ihn ein Band der Verwandtschaft ist, so hat diese Verwandtschaft
nichts mit dem Band einer Familie, nichts mit der Institution der Familie, nichts
mit Institutionen und Einrichtungen, nichts mit einer Rechtsordnung oder einer
Rechtsfigur, einer Partei oder einem zugeordneten Grund und Boden zu tun. Die
neue Internationale besitzt keinen Status und sie ist vertragslos wie auch partei-
und heimatlos. Die neue Internationale kann sich weder auf ein Recht beziehen,
noch besitzt sie eine Form von Gewalt oder Ordnung. Sofern es sie gibt, ldsst sie
sich am ehesten als eine Allianz ohne Institutionen bezeichnen. Sie ist ein un-
scheinbares Band des Leidens und der Hoffnung. In diesem Sinne ist das Leiden
und Mitleiden, aber auch das Hoffen, weniger ein Band, das sich zu einer Ge-
meinschaft, zu einem Mitsein fiigt, vielmehr markiert das Mit des Mitleidens und
des Mithoffens, diese Verwandtschaft im Leiden, zugleich eine Distanz. So hielt

203 Ranciére 2009, S. 280f (Hervorhebungen im Original).
204 Vgl. Derrida 1995b, S. 139ff.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226 | Das Politische der Dekonstruktion

er fest: ,,Die neue Internationale verdient kaum den Namen einer Gemeinschaft;

sie gehort nur der Anonymitét an.“?%°

DIE UNBEDINGTE GASTFREUNDSCHAFT

Keineswegs sind Derridas Uberlegungen zum Politischen als radikal zu bezeich-
nen, weil er die kommende Demokratie als die vierte Internationale bezeichnete,
und somit die kommende Demokratie mit einem Terminus bedachte, der aus der
marxistischen Praxis stammt. Sie sind aber auch nicht als radikal zu betrachten,
weil er mit der Rede von der Gastfreundschaft eine womdglich offene und somit
vielleicht bessere, liberalere und tolerantere Gesellschaft entwarf. Derridas Uber-
legungen sind zum einen deshalb radikal, weil er von einer Pflicht zur unbeding-
ten Gastfreundschaft ausging. Zum anderen sind seine Ausfiihrungen zum Mit-
sein als radikal zu bezeichnen, da sie von einer Pflicht zur Gastfreundschaft aus-
gehen, die weder gewdhlt ist, im Sinne, dass sich eine souverdne Gemeinschaft
fiir sie entscheiden konnte, noch dass diese von einer Gemeinschaft ausgeschla-
gen werden konnte. Es gibt kein Mitsein, keine politische Gemeinschaft, keine
Politeia, keinen Staat und keine Nation, keine Freundschaftsbande und keine Po-
litik der Freundschaft ohne einen Gast, einen Fremden, einen Eindringling, einen
Dritten. Vor allem kann es keine Stadt ohne Zuwanderung geben.?*® Es gibt kein
Zusammenleben ohne diejenigen, die nicht eingeladen wurden. Es gibt keinen
Tisch, an dem zwei Personen Platz genommen haben, an dem nicht schon ein
Dritter bzw. eine Dritte Platz genommen hat. Auch kann nicht davon ausgegan-
gen werden, dass der uneingeladene Gast eines Landes nicht gegen die Gesetze,
Sitten und Gebriuche der ungefragten und unfreiwilligen Gastgeber und Gastge-
berinnen verstdBt.2%” Letztlich kann kein Tisch bzw. kein Ort, keine Politeia vor-

205 Derrida 1995b, S.147.

206 In dem Text Weltbiirger aller Linder, noch eine Anstrengung duflerte Derrida seine
groflen Bedenken gegeniiber der Figur des Biirgers, der des Weltbiirgers, den Staa-
ten und Nationen, aber auch gegeniiber einem Kosmopolitismus und einer Globali-
sierung im Zusammenhang mit der Gewéhrung von Asyl. In seinem Schreiben an
den 1. Kongress der Fluchtstidte im Europarat in Stralburg, der am 21. und 22.
Mirz 1996 stattfand, hob er die Bedeutung der Stidte bei den Themen Flucht und
Asyl hervor. Vgl. Derrida 2003b.

207 Kant legte in der Abhandlung Mutmasslicher Anfang der Menschheitsgeschichte na-
he, dass aus der Anwesenheit eines Dritten ,,s0 fort der Krieg entspringe”. Kant

1993c, S. 86. Auch die Ethik von Levinas geht von einer notwendigen Beziehung zu

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 227

ausgesetzt werden, an dem man Platz nimmt, um gemeinsam zusammen zu le-
ben.

Es gibt kein Mitsein, ohne einen Weg, der nach drauflen fiihrt. Es gibt weder
eine Grenze ohne Uberginge noch Mauern ohne Méglichkeiten der Uberwin-
dung. Es gibt kein Mitsein, das nicht zu einem Fremden hin gedffnet ist. Das
Mitsein ist stets den Fremden zugénglich. Es gibt immer Fremde, die in An-
spruch nehmen, Géste zu sein. Jede Wohnung, jedes Haus liegt an einer Strafle,
an einem Weg und muss zumindest einen Zugang wie auch Fenster und Tiiren
haben.?® Jedes Bei-sich-sein, jede Monade, muss gastfreundlich sein, damit das
eigene Selbst iiberhaupt bei sich wohnen kann.?* Um Bei-sich-zu-sein und um
bei sich zu wohnen muss die Gemeinschaft mit Anderen geteilt werden, muss
das Bei-sich-sein letztlich seine Autonomie aufgeben. In diesem Sinne gibt es
kein soziales Band und keine Kultur von Gemeinschaft ohne ein Prinzip von
Gastfreundschaft, das diese Gemeinschaft 6ffnet und diese zugleich den An-
kommlingen und Fremden uneingeschrénkt aussetzt. Wenn es denn also das Mit-
sein einer Gemeinschaft gibt, dann gibt es auch Fremde und uneingeladene Gés-
te. So gesehen, gibt es auch kein Mitsein, das nicht auch ein Nicht-Mitsein ist.
Die Gastfreundschaft, von der Derrida sprach, verpflichtet unbedingt, ohne jegli-
che Verzogerung. Sie driangt auf eine Zasur jeglicher Art von Verfahren, die die
Gastfreundschaft und damit das Mitsein begrenzen. Es gibt weder ein Mitsein
ohne jene unbedingte Gastfreundschaft, noch gibt es ein Mitsein, das sich vor
der unbedingten Gastfreundschaft derart immunisieren kann, dass sich dabei
keine autoimmune Reaktionen ausbilden. In diesem Sinne ist das Mitsein nie ein
Mitsein. Derrida folgend ldsst sich diese Gastfreundschaft also nicht ohne eine
Gastfeindschaft denken. Es gibt weder eine Gastfreundschaft ohne ihre Be-
schriankungen, ohne Bedingungen, die eine Gastfreundschaft einschrianken, noch
gibt es einen Gast, der keine Konflikte des Zusammenseins herausfordert.

einem Dritten aus, wenn es um eine Beziehung zum Anderen geht. Er schrieb: ,,[I]n
der Beziehung mit dem Anderen bin ich immer schon in Beziehung mit dem Dritten.
Doch ist dieser Dritte ebenso mein Néachster. Von diesem Augenblick wird die Nahe
problematisch: man muf} vergleichen, abwégen, iiberlegen, man muf} die Gerechtig-
keit praktizieren, sie ist die Quelle der Theorie. [...] in Wirklichkeit [ist] die Bezie-
hung mit dem Anderen niemals einzig und allein die Beziehung mit dem Anderen:
von vornherein wird im Anderen der Dritte vergegenwirtigt; im Erscheinen des An-
deren als solchen sieht mich und geht mich bereits der Dritte an.“ Levinas 1985,
S. 101f.

208 Vgl. Meyer 1986, S. 28.

209 Vgl. Derrida 2001b, S. 49f und Derrida 2006b, S. 251.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228 | Das Politische der Dekonstruktion

Derrida unterschied zwischen einer bedingten und einer unbedingten Gast-
freundschaft, auch wenn es die eine Gastfreundschaft nicht ohne die andere ge-
ben kann, obwohl sie sich geradezu gegenseitig ausschlieBen. Seine Uberlegun-
gen hierzu diskutierte er in der Hauptsache in einer Lektiire zu Kants philosophi-
schem Entwurf, der den Titel tragt: Zum ewigen Frieden. In dem dritten Defini-
tivartikel zum ewigen Frieden heif3it es bei Kant: ,,Das Weltbiirgerrecht soll auf
Bedingungen der allgemeinen Hospitalitiit eingeschrankt sein.” Und im Weite-
ren heif3t es: ,,Es ist [...] nicht von Philanthropie, sondern vom Recht die Rede,
und da bedeutet Hospitalitdt (Wirtbarkeit) das Recht eines Fremdlings, seiner
Ankunft auf dem Boden eines anderen wegen, von diesem nicht feindselig be-
handelt zu werden. Dieser kann ihn abweisen, wenn es ohne seinen Untergang
geschehen kann; so lange er aber auf seinem Platz sich friedlich verhilt, ihm
nicht feindlich begegnen. Es ist kein Gastrecht, worauf dieser Anspruch machen
kann [...], sondern ein Besuchsrecht, welches allen Menschen zusteht, sich zur
Gesellschaft anzubieten, vermdge des Rechts des gemeinschaftlichen Besitzes
der Oberfldache der Erde, auf der, als Kugelfldche, sie sich nicht ins Unendliche
zerstreuen konnen, sondern endlich sich doch neben einander dulden zu miissen,
urspriinglich aber niemand an einem Orte der Erde zu sein mehr Recht hat, als
der andere.**!°

Schon am 10. Januar 1996 kam Derrida in einem Seminar, das die Gast-
freundschaft behandelte, auf jene Situation zu sprechen, auf die heute, zwanzig
Jahre spiter, bestindig in der tagespolitischen Berichterstattung hingewiesen
wird und die die europdische Offentlichkeit erregt: Fremde kommen an die
Grenzen der Europdischen Union und versuchen sie zu iiberwinden: zu FuB3, iiber
das Wasser, in Fahrzeugen versteckt, in kleinen oder in grofen Gruppen, illegal
oder auch in der Absicht, auf legalem Wege einzureisen. Viele bewerkstelligen
die Einreise, viele schaffen es nicht.

Sofern die Fremden es schaffen an die Grenzen der EU zu gelangen, miissen
sie einige Verfahren und Anhorungen durchlaufen, um einen Antrag auf Asyl
auf legalem Wege stellen zu kdnnen. Dabei werden Fragen gestellt und Persona-
lien zur Person, zur Herkunft und zum Beweggrund der Migration aufgenom-
men. Derrida betonte, dass diese Fragen, die gestellt werden, nicht zur Sprache
der Fremden gehoren: ,,[D]em Fremden ist allererst die Sprache des Rechts
fremd, in der die Pflicht zur Gastfreundschaft, das Recht auf Asyl, seine Gren-
zen, seine Normen, seine Polizei usw. formuliert sind. Er mul3 die Gastfreund-
schaft in einer Sprache erbitten, die per definitionem nicht die seine ist, in derje-
nigen, die ihm der Hausherr auferlegt, der Gastgeber, der Konig, der Herr, die

210 Kant 1993b, S. 213f (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 229

Macht, die Nation, der Staat, der Vater usw. Dieser zwingt ihn zur Ubersetzung
in seine eigene Sprache, und das ist die erste Gewalttat. Hier beginnt die Frage
(nach) der Gastfreundschaft: Sollen wir vom Fremden, bevor und damit wir ihn
bei uns aufnehmen kdnnen, verlangen, uns zu verstehen, unsere Sprache zu spre-
chen, in allen Bedeutungen dieses Ausdrucks, in all seinen mdglichen Extensio-
nen? Wenn er — mit all dem, was dies impliziert — unsere Sprache spriche, wenn
wir bereits alles teilten, was mit einer Sprache geteilt wird, wére der Fremde
dann noch ein Fremder, und kénnte man auf ihn bezogen dann noch von Asyl
oder Gastfreundschaft sprechen?**!!

Das Erste, womit es Fremde zu tun bekommen, sobald sie die Grenzen eines
(anderen) Staates erreichen, sind Verfahren und Prozeduren, die in einer Sprache
verfasst sind, die ihnen fremd ist. Ohne diese Verfahren und Prozeduren einer
souverdn-politischen und juristischen Macht, ohne diese Fragen nach der Identi-
tit und nach den Umstidnden der Migration, gibt es keine Gastfreundschaft. Stets
gibt es eine ,,Juridizitit“?'? des Gastrechts, der Hospitalitit und des Gastes. Der-
rida formulierte: ,,Vom Standpunkt des Rechts aus betrachtet ist der Gast, selbst
wenn man ihn gut aufnimmt, zuallererst ein Fremder, muf er ein Fremder blei-
ben. 213
Um in den Genuss einer Gastfreundschaft zu kommen, ist es notwendig, sich
den Modalitidten und Bedingungen zu unterwerfen, die eine Gastfreundschaft
formalisiert und einschrénkt. Ohne diese Einschriankungen, ohne diese Techni-
ken einer Immunisierung vor Fremden und der Fremdheit gibt es kein Asyl- und
Fremdenrecht, das die Gastfreundschaft regelt. Mittels eines rigiden Gebrauchs
der Sprache und den juristischen wie fremdenpolizeilichen Maflnahmen behélt
sich die jeweilige Souverénitit des Staates stets das Recht vor, den Fremden die
Gastfreundschaft zu verweigern. Was aber auch heif3t, dass es eine Gastfreund-
schaft ohne eine Verweigerung der Gastfreundschaft nicht geben kann.

Derrida machte darauf aufmerksam, dass es zwischen der unbedingten und

t,21* vielmehr bewegt sich

der bedingten Gastfreundschaft keinen Gegensatz gib
die Gastfreundschaft in einer Aporie. Einerseits muss es heilen, dass es diese
nur geben kann, wenn sie zu jeder Zeit verweigert werden kann: Um sich und die
eigene Familie, um das eigene Gemeinwesen, die eigene politische und soziale
Ordnung und ,,[...] um die eigene Gastfreundschaft, das eigene Zuhause, das die

eigene Gastfreundschaft ermoglicht, zu schiitzen oder es zumindest vorzugeben

211 Derrida 2001b, S. 20f.
212 Derrida 2001b, S. 56.
213 Derrida 2001b, S. 57.
214 Vgl. Derrida 2006b, 252.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 | Das Politische der Dekonstruktion

[...]¢,*'" werden geradezu fremdenfeindliche MaBnahmen ergriffen, die das Ge-
setz der Gastfreundschaft pervertieren und weitestgehend abschaffen. Anderer-
seits besagt es auch, dass es eine Gastfreundschaft nur geben kann, wenn man
mit dieser, die es im Regelfall nur geregelt gibt, bricht: Denn das ,,[...] Gesetz
der absoluten Gastfreundschaft gebietet, mit der rechtlich geregelten Gastfreund-
schaft, mit dem Gesetz oder der Gerechtigkeit als Recht, zu brechen.**!¢

Das Gesetz der unbedingten wie auch der absoluten Gastfreundschaft hat
nichts mit einer regulativen Idee im kantischen Sinne zu tun.?'” Auch wenn es
die Gastfreundschaft nur untrennbar mit den Verfahren eines Asyl- und Frem-
denrechts gibt, so besteht zwischen der unbedingten und der bedingten Gast-
freundschaft eine absolute Heterogenitit. Eine unerreichbare und unbedingte
Gastfreundschaft verlangt es, auf die Fragen, die den Fremden gestellt werden,
zu verzichten. Eine unbedingte Gastfreundschaft 6ffnet sich den Fremden aus
sich selbst heraus und ,,ist von vorneherein offen fiir wen auch immer, der weder
erwartet noch eingeladen ist, fiir jeden, der als absolut fremder Besucher kommt,
der ankommt und nicht identifizierbar und nicht vorhersehbar ist.2!3

Absolute Gastfreundschaft heifit, nicht zu wissen, ob die Fremden als Géste
oder als Morder kommen. Als Fremde sind Géste nicht nur eine organisatorische
und administrative Herausforderung, sondern sie drohen als Fremde und Andere
den Dogmatismus der gastgebenden Souverénitit zu erschiittern, vorausgesetzt
sie nehmen nicht nur ein Besuchsrecht in Anspruch und bleiben Fremde, die kei-
nesfalls ihre Fremdheit aufgeben, um sich integrieren zu lassen.?' Derrida zu-
folge besagt Gastfreundschaft nicht, zwischen einem Fremden (%ostis) und ei-
nem Gast, zwischen Gastfreundschaft (hospitalité) und Feindschaft (hostilité)
unterscheiden zu konnen. Um dieses aporetische Problem zu beschreiben, wihlte
er hierzu den Neologismus Gastfeinschaft (hostipitalité).**

Und dennoch, auch wenn fiir Derrida eine unbedingte Gastfreundschaft in
der Praxis unmdglich und unlebbar ist, so ist sie dennoch die Bedingung des Po-
litischen und des Juristischen. Er machte deutlich: ,,Und mir ist wohl klar, daf3
der Begriff der reinen Gastfreundschaft keinerlei rechtlichen oder politischen
Status haben kann. Kein Staat kann ihn in seine Gesetze aufnehmen. Aber ohne
dafl man eine solche reine und unbedingte Gastfreundschaft wenigsten denkt: die

215 Derrida 2001b, S. 44f.

216 Derrida 2001b, S. 27.

217 Vgl. Derrida 2001b, S. 105.

218 Derrida 2004a, S. 170 (Hervorhebungen im Original).

219 Zum Fremden als Morder und Vatermdorder vgl. Derrida 2001b, S. 14f.
220 Vgl. Derrida 2001b, S. 38. Vgl. aber auch Derrida 2000b.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 231

Gastfreundschaft selbst, hitte man keine Gastfreundschaft im allgemeinen, man
konnte nicht einmal eine Norm der bedingten Gastfreundschaft bestimmen (mit
ihren Riten, ihrem rechtlichen Status, ihren Normen, ihren nationalen oder inter-
nationalen Konventionen). Ohne ein solches Denken der reinen Gastfreundschaft
(ein Denken, das auf seine Art auch eine Erfahrung ist) hétte man nicht einmal
eine Idee des Anderen, der Andersheit des Anderen, d.h. des- oder derjenigen
welche(r) in Thr Leben tritt, ohne eingeladen worden zu sein. Wir hétten nicht
einmal die Idee der Liebe oder des Zusammenlebens mit dem anderen in einem
Zusammenleben, das in keiner Totalitdt, in keinem Ensemble enthalten ist. Un-
bedingte Gastfreundschaft, die noch nicht rechtlich und auch noch nicht politisch
ist — trotzdem ist dies die Bedingung des Politischen und des Rechtlichen. Aus
denselben Griinden bin ich nicht sicher, daf3 sie ethisch ist, insofern sie ja nicht
einmal von einer Entscheidung abhéngt.*?*!

Derrida ging es keinesfalls um eine Gastfreundschaft oder um ein Besuchs-
recht, zu dessen juristischer wie administrativer Umsetzung sich eine politische
Gemeinschaft entscheiden konnte. Auch von einer Ethik des Griilens, von der
Levinas ausging — ein Griilen, das sich an den Nachbarn richtet —, kann in Be-
zug auf diese Gastfreundschaft nicht die Rede sein. Fremden ist der Gruf} fremd.
Eine Gastfreundschaft ist dem politischen, rechtlichen, aber auch dem ,,ethischen
Blick transzendent*.??> Oder anders gesagt: Wenn es eine politische Gemein-
schaft, die souverdne Politik einer Gemeinschaft gibt, dann gibt es auch jene
Giste, die nie empfangen wurden, dann gibt es auch eine unbedingte Gast-
freundschaft und somit nur die Unmdglichkeit von Souverénitét.

DAS ZUSAMMENLEBEN

Am 23. Oktober 2003 hielt Derrida seinen letzten 6ffentlichen Vortrag in den
USA. Der Titel seines Vortrags lautete Vivre ,,ensemble — Living ,,together .
Er eroffnete damit eine Konferenz, die ihm zu Ehren an der University of Cali-
fornia in Santa Barbara stattfand. Die Veranstaltung, die von Weber und Carlson
organisiert wurde, war dem Thema Irreconcilable Differences? Jacques Derrida
and the Question of Religion®”® gewidmet. Den gleichen Vortrag hielt Derrida in

221 Derrida 2004a, S. 170f (Hervorhebungen im Original).

222 Derrida 2004a, S. 171.

223 Vgl. Derrida 2013. Neben Derridas Ero6ffnungsvortrag, waren auf der Konferenz in
Santa Barbara Vortrage von Anidjar, Euben, Foda, Hollander, Malamoud, Reinhard,

Ronell, Schwartz, Thompson, de Vries und Weinberger-Thomas zu horen. Erst zehn

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232 | Das Politische der Dekonstruktion

Variationen bereits in den Jahren zuvor in Paris,?** Krakau, Warschau, Athen,
Kapstadt und Jerusalem.

Derrida sprach unterschiedliche politische Situationen, Probleme, Konflikte
und Verbrechen an, wobei hiervon Derridas eigene Kindheit in Algerien, die
franzosische Kolonialpolitik, das Verhéltnis Frankreichs und des Vichy-Regimes
zur jlidischen und arabischen Bevolkerung in Algerien, die Verfolgung und Ver-
nichtung von Juden und die Entwicklung des Zionismus in Europa, die Griin-
dung des Staates Israel und die Vertreibung der Palédstinenser, die Vélkermorde
in Nordamerika und Afrika durch die Kolonialstaaten und durch die USA, die
Vertreibung der Sudetendeutschen, die Kriegsverbrechen der Japaner in Korea
und in China, die Apartheidpolitik in Siidafrika und die Verbrechen der Militar-
diktaturen in Chile und Argentinien hervorzuheben sind.

Den Vortrag in Santa Barbara hielt Derrida nach einer Proklamation des US-
amerikanischen Prisidenten Bush, in der dieser vor dem Kongress der Offent-
lichkeit erklérte, dass die USA einen Krieg gegen den Terror??® fiihren. Hinzu
kam, dass Weber und Carlson auf der Konferenz die Absicht verfolgten, Derri-
das Schriften zur Theologie und zur Religion fiir die Diskussion um politische
und bewaffnete Konflikte relevant zu machen.??® Mit einem breiten Spektrum an
Beispielen aus der Welt politischer Grausamkeiten versuchte Derrida seine Fra-
gestellungen vorsichtig, langsam und prézise zu formulieren. Dabei ging es ihm
mit der Formulierung seiner Fragen nicht um die Moglichkeiten, die uns fiir ein
Zusammenleben offenstehen und die wesentlich die Formen und Strukturen des
Politischen betreffen. Auch ging Derrida nicht von der Notwendigkeit des Zu-
sammenlebens aus, die voraussetzt, dass der einzelne Mensch andere Menschen
zum Leben braucht. Die Angewiesenheit des Menschen auf Andere zielt stets

Jahre spéter ver6ffentlichte Weber in einen Sammelband Derridas Konferenzvortrag
unter dem Titel Avowing — The Impossible: Returns, Repentance, and Reconciliation
in englischer Sprache. Neben den Konferenzvortrigen von Anidjar und Hollander
zog Weber fiir den Sammelband Autoren und Autorinnen hinzu, die explizit Derri-
das Vortragtext einer Kommentierung unterzogen. Zu diesen gehdren Massad,
Kumar, Zreik, Amour, Robert, Hart, Nichanian, Ben-Naftali, Seikaly, Weber,
Govrin und Falk.

224 In Paris hielt er den Vortrag bereits 1998. Der franzosische Text erschien im Jahr
2001. Vgl. Derrida 2001c. Vgl. hierzu auch: Weber 2013b, S. 7.

225 Bush formulierte am 20. September 2001 vor dem Kongress: ,,Our war on terror
begins with al Qaeda, but it does not end there. It will not end until every terrorist
group of global reach has been found, stopped and defeated.” Bush 2017, S. 68.

226 Vgl. Weber, Carlson 2003.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 233

auf die Frage ab: Mit wie vielen und mit wem wollen wir zusammenleben?
Vielmehr ging es Derrida um das Gebot und die Forderung zusammenzuleben
und um die Verpflichtung, die darauf drangt, dass wir miteinander, mehr recht
als schlecht zusammenleben. Wie kann es aber ein Zusammenleben nach so vie-
len Misshandlungen und Toten geben? Wie kann ein Zusammenleben nach den
Verbrechen, Verfolgungen, Vergewaltigungen und Morden iiberhaupt moglich
sein?

Um Derridas Positionen in Bezug auf das Gebot und die Forderung nach ei-
nem Zusammenzuleben zu verstehen, muss beriicksichtigt werden, dass er stets
seine Vorbehalte und Zweifel gegeniiber politischen und religidsen, aber auch
ontologischen und ethischen Konzepten der Gemeinschaft duflerte. So gesehen
ging es Derrida nicht um einen Modus von Gleichheit oder Gemeinsamkeit, der
vorauszusetzen, anzunechmen oder anzustreben wére, damit ein Zusammenleben
moglich ist. Hierbei war es irrelevant, ob die Gleichheit bzw. die Gemeinsamkeit
auf biologische oder mentale Umstdnde bezogen, oder auf ein gemeinsames Er-
scheinen, auf die Prdsenz einer Anwesenheit innerhalb eines gemeinsamen Hori-
zonts, oder auf die Annahme einer ethischen Gabe, z.B. auf die eines Grul3es, zu-
riickgefiihrt wird.

Und dennoch gibt es ein Gebot??’

und eine Forderung zusammenzuleben und
miteinander auszukommen: innerhalb der Familie, mit Freunden, mit den Men-
schen auf der Strafle, mit Fremden, denen man begegnet, sogar mit denjenigen
Menschen, mit denen man nie zusammenkam und denen man niemals begegnen
wird. Dabei sind auch jene zu beriicksichtigen, die vormals lebten, aber auch je-
ne, die noch geboren werden. Es gibt auch nach einem Krieg, Biirgerkrieg oder
anderen kriegsdhnlichen Ereignissen die Forderung zusammenzuleben: mit den
Toten wie den Uberlebenden. Derrida formulierte: »My neighbor can be a
stranger or a foreigner, any other or wholly other [fout autre], living very far
from me in space and time. This thruth has not had to wait for television or the
cell telephone. These words, fo live together and how have thus not ceased to ac-
company me, but they have also and at once failed or escaped my company, be-
coming for me, in their very familiarity, more and more strange, foreign, enig-
matic. Living together — yes, but what does that mean? Even before knowing
how?*?%8

Das Zusammenleben, living together, bedeutet eben nicht in einer Gemein-
schaft, in einer geschlossenen Einheit oder in einem abgesteckten und einheitlich
geregelten Ganzen zusammen zu leben. Das Zusammenleben ist ein Leben plotz-

227 Vgl. Derrida 2013, S. 19.
228 Derrida 2013, S. 19 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 | Das Politische der Dekonstruktion

licher, unvorhersehbarer Begegnungen, ein Leben mit Fremden, ein Leben, in
dem ich mir und ich dem néichsten Lebewesen fremd vorkomme. Es gibt auch
das Zusammenleben mit all den Toten, mit den Verstorbenen und Ermordeten,
mit denen, die abwesend sind, und mit denen, die erst kiinftig geboren werden.
Derrida schrieb: ,,Living together, with the dead, is not an accident, a miracle, or
an extraordinary story [histoire]. It is rather an essential possibility of existence.
It reminds us that in /iving together the idea of life is neither simple nor domi-
nant even if it remains irreducible. Living together with the past of those who are
no longer and will not be present or living, or with the unpredictable future to
come [avenir] of those who are not yet living in the present [...]*.??

Es gibt das Gebot und die Forderung nach einem Zusammenleben mit allen,
mit den Nachbarn, mit denen, die sich fremd sind, mit jenen, die miteinander in
Streit und Feindschaft leben und lebten, und mit denen, die miteinander Gemein-
sames teilen. Es gibt auch das Gebot, nach einem Volkermord zusammenzule-
ben, nach ,ethnischen S&uberungen“, Folterungen, Vergewaltigungen, Mas-
senerschieBungen und Bombardements. Alles andere wire die Permanenz des
To6tens, von der Hobbes in seiner Hypothese vom Naturzustand ausging. Sofern
die Bedingungen einer urspriinglichen Offnung aller kommenden Grenzziehun-
gen und einer Vorgéingigkeit des absolut Fremden konstitutiv fiir die Moglich-
keit eines existierenden Daseins sind — und in diesem Sinne auch fiir das Mit-
sein, das fiir Heidegger das Dasein ist —, ist das Leben nicht einfach in einer rei-
nen Gegenwart gegeben. Es gibt eine nicht zu verhindernde Fremdheit, die das
Zusammenleben heimsucht und jede Form und Formierung von Identitét, Pri-
senz, Anwesenheit, Einheit und Ganzheit urspriinglich unterlauft. Es gibt eine ir-
reduzible und unkalkulierbare Heimsuchung des Vergangenen und des Kom-
menden, der Toten und der Ungeborenen, der Fremden und der Anderen im Zu-
sammenleben.

Was besagt aber nun das Gebot des Zusammenlebens? Wie weit geht das
Zusammenleben? ,,Living together — yes, but what does that mean? Even before
knowing how?*?*® heilt es bei Derrida. Was heiit es also zusammenzuleben,
bevor eine vermeintlich souverdne Instanz behauptet, dass sich das Zusammen-
leben nur auf Nachbarn, Freunde und Briider beschrinkt, und z.B. Frauen,
Fremde und Feinde sowie andere Daseinsformen wie Tiere und Pflanzen aus ei-
nem Zusammenleben ausschlieft oder nur in einem begrenzten oder regulierten
Maf zuldsst?

229 Derrida 2013, S. 20 (Hervorhebungen im Original).
230 Derrida 2013, S. 19 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 235

Neben der Vorstellung, dass der Mensch andere Menschen braucht, um sein
Leben zu gestalten — eine Vorstellung, die nicht nur von Sokrates! geduBert
wurde —, gibt es jene, menschliches Zusammenleben mit einem Leben in Frieden
und ohne Krieg zu assoziieren. Letztere Vorstellung gehort zu den weiter ver-
breiteten, wenn auch nicht ernst genommenen Konzepten des Politischen. Derri-
da stellte dazu fest: ,,[It is] an enigmatic concept if ever there was one“*2. Der
Gedanke, dass die beste Art und Weise des Zusammenlebens ein Leben in Frie-
den ist, zieht sich von Kants Uberlegungen zum Vélkerbund bis zu Levinas’
formulierter Ethik einer Gastfreundschaft hin. Eine aristotelische Vorstellung
von eudaimonischer Politik hat in diesem Sinne nichts mit der Vorstellung von
einem Zusammenleben in Frieden zu tun, da sie nicht iiber eine regional be-
grenzte Konzeption der Politeia hinaus gehen kann.?33 Aristoteles war weit da-
von entfernt, eine eudaimonia zu denken, die die Kriege an den Grenzen der Po-
liteia verhindert. Ein Zusammenleben in Frieden hat nichts mit einem Leben in
Harmonie, einem guten oder erfolgreichen Zusammenleben oder einem schénen
und behaglichen Wohnen zu tun.?3*

Derrida hob aber auch hervor, dass dieser Frieden nicht mit einem Waffen-
stillstand zu verwechseln ist. Der Frieden gehort zu keinem Friedensprozess, wie
er auch nicht das Resultat eines Friedensvertrages ist, d.h. eines auf Zeit ge-
schlossenen Friedens, den Schmitt fiir vollig unmdglich hielt. Schmitt polemi-
sierte in dem Buch Der Nomos der Erde: ,Insbesondere ist Friede kein raumlo-
ser, normativistischer Allgemeinbegriff, sondern stets als Reichsfrieden, Land-
frieden, Kirchenfrieden, Stadtfrieden, Burgfrieden, Marktfrieden Dingfrieden
konkret geortet.*?

Was wire also unter einem Zusammenleben in Frieden zu verstehen? Derri-
da stellte sich diese Frage nicht nur angesichts der Kriege und Konflikte zwi-
schen Paléstina und Israel. Mit jeder kriegerischen, militdrischen bzw. gewaltti-
tigen Auseinandersetzung dringt sich das Gebot und die Forderung nach einem
Zusammenleben auf: wihrend des Krieges, quasi-militdrischer Auseinanderset-
zungen, aber auch nach terroristischen Anschldgen. Es dringt sich trotz des
Krieges auf; es ist ein Gebot des Zusammenlebens, obwohl es Kriege gibt und
gab. Es muss einen Frieden geben, damit der Krieg und die Kriege nach dem
Krieg aufhéren, damit der Hass und das T6ten aufthoren. Das Gebot nach einem

231 Vgl. Platon 1988, 369b.

232 Derrida 2013, S. 23.

233 Vgl. Aristoteles 2003, 1323a-1324a.

234 Vgl. Derrida 2013, S. 25.

235 Schmitt 1988, S. 28 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 | Das Politische der Dekonstruktion

Zusammenleben dréngt sich auf, auch wenn die Forderung ein Zusammenleben
in Aussicht stellt, das mehr schlecht als recht ein Zusammenleben ist. Und den-
noch ist es womdglich besser zusammen zu leben als zusammen zu sterben. Eine
friedliche Koexistenz, sogar ein Zusammenleben unter verfeindeten Nachbarn,
ein Leben in Apartheid und mit Diskriminierungen konnten unter Umstinden
Maéglichkeiten eines friedlichen Zusammenlebens sein,?*® kénnten der Preis sein,
um nicht (zusammen) zu sterben.

Fiir Derrida ist dieser Friede des Zusammenlebens keine Sache politischer
Instanzen und souverdner Méchte, weder die der juristischen und politischen In-
stitutionen noch ist der Friede des Zusammenlebens eine Angelegenheit des
Staates, der nur Waffenstillstinde und Friedensvertrige auf Zeit mit anderen
Staaten vereinbaren kann. Es gibt keinen Frieden, den eine Souverénitét verord-
nen oder auch garantieren kann. Erst recht kann das Gebot, friedlich zusammen-
zuleben, keine Angelegenheit von kriegfithrenden Parteien sein. Das Zusammen-
leben, von dem Derrida sprach, ldsst sich auf keine natiirliche, biologische oder
genetische kollektive Einheit, auf kein Ensemble und auf keine Gruppe bezie-
hen; egal, ob sie aus einer Symbiose, einer Fusion oder aus einem gregéren Ver-
halten, womdglich aus der kollektiven Intelligenz eines Schwarmes hervorgeht:
»Living together is reducible neither to organic symbiosis nor to the juridico-
political contract. Neither to /ife according to nature or birth, blood or soil, nor to
life according to convention, contract, or institution.?*”

Im erwéhnten Vortrag kam Derrida auf einen kleinen Jungen zu sprechen,
der im franzésischen Algerien aufwuchs und mit dem dortigen Antisemitismus
und Rassismus, mit den staatlichen Repressionen und Ausgrenzungen, aber
ebenso mit der vorherrschenden Dominanz einer rigorosen Sprachpolitik seine
Erfahrungen machte. Wie schon in den Texten Zirkumfession®® und Die Ein-

23 skizzierte Derrida auch hier mit einigen Sétzen au-

sprachigkeit des Anderen,
tobiografische bzw. thanatografische Erinnerungen, die er mit den politischen
Konflikten zwischen Israel und Paléstina in Beziehung brachte. Derrida betonte,
dass diese personlichen Erfahrungen in Algerien sein radikales Misstrauen ge-
geniiber staatlichen, politischen und souverdnen Institutionen wie deren Gewalt-
und Machtausiibungen weckten. Aber es waren nicht nur diese Vorbehalte ge-

geniiber jeder Form von staatlicher und vorstaatlicher Gewalt, deren Modifika-

236 Vgl. Derrida 2013, S. 24.

237 Derrida 2013, S. 27 (Hervorhebungen im Original).
238 Derrida 1994c.

239 Derrida 2004b.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 237

tionen er im Seminar Das Tier und der Souverin**® ausfiihrlich behandelte. Im
Bezug auf Israel war es die von Levinas proklamierte Sonderstellung des Staa-
tes, der Derrida reserviert gegeniiberstand. In den Talmudlektiiren, beispielswei-
se in der Lektion Dem Anderen gegeniiber®® oder in der Lektion Israel unter den
Nationen,* arbeitete Levinas eine Beziehung zwischen dem jiidischen Univer-
salismus und einer Achtung gegeniiber Anderen heraus, die sich bei ihm zu einer
strikten Unterscheidung zwischen Israel und den anderen Nationen und Staaten
entwickelte. Bei Levinas heifit es: ,,Ist die Geschichte der Nationen nicht schon
in gewisser Hinsicht diese Verherrlichung des Ewigen in Israel gewesen, eine
Teilnahme an der Geschichte Israels, die sich an der Offhung ihrer nationalen
Solidaritit auf den anderen Menschen, den Fremden hin misst?*?*

Levinas’ Ansinnen war es nicht, sich mit einer Philosophie, die die Ethik an
die erste Stelle riickt, den Herausforderungen des Politischen zu entziehen. Wie
Kant, so hob auch Levinas die Bedeutung des Friedens, der Verantwortung und
die der Gastlichkeit hervor, wenn es um das Zusammenleben ging. Wie Kant, so
entwarf auch Levinas ein Konzept des Zusammenlebens, das sich von der Politik
der Nationen und Staaten unterschied. Jedoch wihlte Levinas fiir seinen Entwurf
einer Ethik des Zusammenlebens weder Kants verworfene Option eines Welt-
staates noch des von ihm favorisierten Volkerbunds. Eine Vermittlung von Ethik
und Politik, wie sie Kant fiir ein friedliches Zusammenleben fiir notwendig hielt,
kam fiir Levinas nicht in Frage.

In den Talmudlektiiren, die Levinas ab dem Jahr 1957 am Colloques des In-
tellectuels Juifs de Langue Frangaise in Paris vortrug,>** war es vor allem das
Land Israel, das Land des jiidischen Volkes, mit dem er seine Auseinanderset-
zung iber das Politische in Beziehung setzte. Fiir ihn war Israel mehr als ein
Staat unter anderen Staaten. Israel bedeutete fiir Levinas eine eschatologische
Offnung und Transzendenz des Politischen. Diese Eschatologie des messiani-
schen Friedens, um die es Levinas ging, ldsst sich nicht aus universellen Struktu-
ren und Gesetzen ableiten, aus denen sich moderne Staatsgebilde entwickeln.?*
Er setzte seine Hoffnungen auf den Zionismus und die Erwéhlung Israels, damit
eine Ethik der Gastlichkeit und ein friedliches Zusammenleben zu denken bleibt.
In diesem Sinne war ihm Israel auch kein Nationalstaat, kein Staat in politischer

240 Derrida 2010.

241 Levinas 1993, S. 23ff.

242 Levinas 1994, S. 141ff.

243 Levinas 1994, S. 148.

244 Vgl. Hollander 2013, S. 143.
245 Vgl. Levinas 1992a, S. 99.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 | Das Politische der Dekonstruktion

Hinsicht, sondern eine Gemeinschaft ethischer Gastfreundschaft. Die Begrift-
lichkeiten der Gastfreundschaft, der Verantwortung und des Friedens kniipfte er
dabei an eine universelle Partikularitit, die im Zusammenhang mit der Errich-
tung Israels und damit mit dem messianischen Zionismus verstanden werden
muss. Levinas schrieb in dem Buch Schwierige Freiheit: ,[Die] Verwirklichung
der gerechten Gesellschaft ist ipso facto die Erhebung des Menschen zur Ge-
meinschaft mit Gott. Diese Gemeinschaft ist die menschliche Gliickseligkeit
schlechthin und der Sinn des Lebens.“?*® Und etwas spiter heiBt es: ,,Der Zio-
nismus und die Schaffung des Staates Israel bedeuten fiir das jiidische Denken
eine Riickbesinnung in allen Bedeutungen des Wortes sowie das Ende einer
Jahrtausende alten Entfremdung. [...] Wéhrend man jahrhundertelang die Nicht-
teilnahme der geistigen Personlichkeit Israels an der Weltgeschichte mit seiner
Lage als verfolgte Minderheit entschuldigte — nicht alle Welt hat das Gliick, rei-
ne Hiande zu haben, weil sie verfolgt wird —, ist der Staat Israel die erste Gele-
genheit, dadurch in die Geschichte einzugreifen, daf3 er eine gerechte Welt ver-
wirklicht.**#"

Derrida misstraute in seinen Untersuchungen®*® zum politischen Zionismus
einer Verkniipfung von Ethik, Moral, Gemeinschaftssinn und partikularen Uni-
versalismus. Mit diesem Misstrauen gehorte er zu jenem dissonanten Chor jiidi-
scher Philosophen und Philosophinnen, die ihre Beziehungen zum Zionismus
und zum Staat Israel als gestort oder zumindest als problematisch betrachteten.
Zu diesem heterogenen und dissonanten Chor gehdren neben Derrida auch Ro-
senzweig, Cohen, Buber, Benjamin, Arendt, Cixous und Butler. Derridas Ein-
spriiche und Vorbehalte gegeniiber dem Zionismus entsprangen aber nicht allein
seinem Jiidischsein und der Beschiftigung mit dem Marranentum, sondern auch
seiner Erfahrung mit dem européischen Kolonialismus.>*

Es waren nicht allein die Politik des 2003 (zur Zeit des Vortrags) amtieren-
den Ministerprésidenten Sharon, dessen Rolle als Verteidigungsminister wéh-

246 Levinas 1992a, S. 116 (Hervorhebungen im Original).

247 Levinas 1992a, S. 122.

248 Derridas Untersuchungen, die sich mit der Beziehung zwischen Judentum und Poli-
tik, mit einem Jidischsein und dem Bekenntnis zu einer jlidischen Identitdt, dem
Zionismus, oder auch mit einer nationalstaatlichen Politik beschéftigen, finden sich
in folgenden Publikationen wieder: Interpretations at War: Kant, the Jew, the Ger-
man (Derrida 1991a), Dem Archiv verschrieben. Eine Freudsche Impression (Der-
rida 1997a), Abraham, der andere (Derrida 2006a) und Die Augen der Sprache
(Derrida 2012).

249 Vgl. Harrison 2013. Vgl. auch Derrida 1994c und Derrida 2004b.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 239

rend der Massaker von Sabra und Schatila im Jahr 1982, die Siedlungspléne, die
dieser als Bauminister Anfang der 1990er Jahre entwickelte, oder die eskalieren-
de Gewalt zwischen jiidischer und paléstinensischer Bevolkerung in Israel und in
den besetzten Gebieten, die das ehemals jiidische Kind aus Algerien dazu brach-
ten, Einwinde gegen einen politischen Zionismus zu formulieren. Die Vorbehal-
te, die Derrida zum Zionismus und zum Staat Israel entwickelte, richteten sich
vielmehr auf die Frage, ob nicht der Staat Israel wie jeder andere Staat im Grun-
de gewalttitig ist. Denn alle Staaten und Nationen griinden in Gewalt und gehen
aus dieser griindenden Gewalt hervor. Der Moment der Griindung, der souveridne
Akt zur staatlichen bzw. nationalen Institutionalisierung, geht jedem Gesetz, je-
dem Recht und jeder Legitimitdt voran. Demzufolge muss die Griindung eines
Staates und jeder Nation jenseits eines legalen Rahmens stattfinden und gerade-
zu ein Gewaltakt sein. In diesem Sinne sprach Derrida auch von einer ,,Aggres-
sion des kolonialen Typs“.*** Im Vortrag heiBt es: ,,The child of whom I speak
and who makes me speak understood in growing up that any juridico-political
founding of a living together is, by essence, violent, since it inaugurates there
where a law [droif] did not yet exist. The founding of a state or of a constitution,
therefore, of a living together according to a state of law [un état de droit], is al-
ways first of all a nonlegal violence: not illegal but nonlegal, otherwise put, un-
Justifiable with regard to an existing law, since the law is inexistent there where
it is a matter of creating it. No state has ever been founded without this violence,
whatever form and whatever time it might have taken.*?>!

Wenn dem so ist, dann kann sich kein Staat dieser Vergangenheit entziehen,
weder der klassische Nationalstaat, die Experimente eines real existierenden So-
zialismus, die Gemeinschaftsmodelle des Kommunitarismus noch der zionisti-
sche Staat Israel. Im Vortrag heiflt es sodann: ,,No state has ever been founded
without this violence, whatever form and whatever time it might have taken. But
the child of whom I speak asked himself whether the founding of the modern
state of Israel — with all the politics and policies that have followed and con-
firmed it — could be no more than an example among others of this originary vio-
lence from which no state can escape, or whether, because this modern state in-
tended not to be a state like others, it had to appear before another law and ap-

peal to another justice.“?>

250 Derrida 2000c, S. 18 (Hervorhebungen im Original).
251 Derrida 2013, S. 29f (Hervorhebungen im Original).
252 Derrida 2013, S. 29f.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 | Das Politische der Dekonstruktion

Die Frage, die Derrida im Vortrag aufwarf, lautete mit anderen Worten:
Wurde Israel, wie jeder andere Staat, gewaltsam gegriindet??>* Gewaltsam, nicht
durch Erwéhlung, eine Anrufung, oder einen Ruf, der angenommen wurde? Und
iibt Israel wiederholt Gewalt aus wie jeder andere Staat? Derridas Vorbehalte
und Misstrauen gegeniiber dem Konzept einer messianisch-ethischen Gemein-
schaft stellen grundsétzlich den von Levinas formulierten Anspruch Israels in
Frage, als zionistischer Staat die Gewalt und den Totalitarismus der Nationen
und Staaten zu beenden. Wéhrend Levinas in seinen Talmudlektiiren am aufler-
gewdhnlichen Status Israels — im Gegensatz zu Agypten, Kusch und Rom mit ih-
ren Typologien einer Nation — festhielt, dulerte Derrida seine Zweifel, dass Isra-
el dem Anspruch gerecht werden kann, die politische Gewalt — vor allem auch
die eigene — zu beenden, um den Grund und Boden fiir Asylstidte®** der Gast-
freundschaft zu legen.

Derrida nahm jedoch die Uberlegungen, die Levinas zum Konzept eines
friedlichen Zusammenlebens jenseits einer Politik der Nationalstaaten anstellte,
zum Anlass, sich mit der Globalisierung der Bekenntnisse zu Schuld und Reue
sowie mit der Bitte um Vergebung zu beschiftigen: Bekenntnisse zu Verbrechen
gegen die Menschlichkeit, Bekenntnisse, die sich in Reue, Schuld, Sithne und
BuBle verwandeln; Bekenntnisse, dic mit einem Bekenntnis zum Frieden, zur
Versohnung und zur Vergebung einhergehen. Im Vortrag heiflt es: ,,If I have
chosen the theme of avowal, that is first of all because of what is occurring [ce
qui se passe] today in the world, a kind of general rehearsal [repetition], a scene,
even a theatrical rendering [thédtralisation] of avowal, of return, and of repent-
ance, which seems to me to signify a mutation in process, a fragile one, to be
sure, fleeting and difficult to interpret, but, like the moment of an undeniable
rupture in the history of the political, of the juridical, of the relations among
community, civil society, and the state, among sovereign states, international
law, an NGOs, among the ethical, the juridical, and the political, between the
public and the private, between national citizenship and an international citizen-
ship, even a metacitizenship, in a word, concerning a social bond that crosses

[passé] the borders of these ensembles called family, nation, or state.*>*

253 Eine Anekdote, die Taubes iiber seine Zeit als research fellow im Jahr 1949 in Jeru-
salem erzihlte, war jene, in der es hiel3, dass Schmitts Verfassungslehre ,,zur Ausar-
beitung einiger schwieriger Probleme in den Entwiirfen zur Verfassung des Staates
Israel* herangezogen wurde. Taubes 1987, S. 19.

254 Vgl. Levinas 1996, S. 76.

255 Derrida 2013, S. 31 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 241

Derrida erinnerte im Zuge dieses Vortrags auch an eine Vielzahl von Selbst-
anklagen und Bekenntnissen zu Schuld und Reue. Er erwéhnte unter anderem
Brandts Kniefall vor dem Ehrenmal fiir die Toten des Warschauer Ghettos, die
gemeinsame Erkldrung der deutschen und polnischen Bischéfe zum 50. Jahres-
tag der Befreiung von Auschwitz, Chiracs Rede anldsslich der Razzia vom
Vélodrome d’Hiver, Muruyamas Bitte um Entschuldigung fiir die Kriegs- und
Kolonialherrschaft in den asiatischen Nachbarstaaten Japans wéhrend des Zwei-
ten Weltkriegs, Clintons riickblickende AuBerungen des Bedauerns wihrend sei-
ner Afrika-Reise im Jahr 1998 beziiglich der Verbrechen des Sklavenhandels,
die Einrichtung der Wahrheits- und Verséhnungskommission zur Untersuchung
von politischen Verbrechen wihrend der Apartheid und die Einberufungen dhn-
lich arbeitender Wahrheitskommissionen u.a. in Chile und Argentinien.

Auch wenn diese Schuldbekenntnisse und Reuebekundungen nicht ohne die
politischen und moralischen Reaktionen auf die Pogrome gegen die Juden in Eu-
ropa und die juristischen Prozesse zur Shoah denkbar sind, so sind sie Ereignis-
se, die sich globalisiert haben, obwohl diese Bekenntnisse und Selbstanklagen zu
den Verbrechen gegen die Menschlichkeit abrahamitischen bzw. christlichen
Konzeptionen geschuldet sind. Derrida fiihrte hierzu aus: ,,Denn wenn, wie ich
es glaube, der Begriff von Verbrechen gegen die Menschlichkeit der Hauptan-
klagepunkt dieser Selbst-Anklage, dieser Reue und Bitte um Vergebung ist;
wenn andererseits eine Sakralitit des Menschlichen allein in letzter Instanz die-
sen Begriff rechtfertigen kann (nichts ist in dieser Logik schlimmer als ein Ver-
brechen gegen die Menschlichkeit des Menschen und gegen die Rechte des
Menschen); wenn diese Sakralitét ihren Sinn im Gedenken an den Abraham der
Religionen des Buches und in einer jiidischen, vor allem aber christlichen Inter-
pretation des Ndchsten oder der Gleichen findet, wenn fortan das Verbrechen
gegen die Menschheit ein Verbrechen gegen das Heiligste im Lebenden ist und
folglich schon gegen das Gottliche im Menschen, in der Gottgeschaffenheit des
Menschen (Gott-erschafft-den-Menschen) oder Menschenerschaffung Gottes
(Mensch-erschaffi-Gott-durch-Gott) (der Tod des Menschen und der Tod Gottes
wiirden hier dasselbe Verbrechen verraten), dann dhnelt die Globalisierung der
Vergebung einer ungeheuren Szene laufender Bekenntnisse, einer virtuell christ-
lichen Konvulsion-Konversion-Konfession, einem Christianisierungsproze$3, der
die christlichen Kirche nicht mehr braucht. >

In dieser Konzeption geht das politische Schuld- und Reuebekenntnis von
den Moglichkeiten der Vergebung, der Versohnung, von einer Wiedergut-
machung und einer Heilung der Wunden aus, verursacht durch Kriegshand-

256 Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://de.wikipedia.org/wiki/Rafle_du_Vélodrome_d’Hiver
https://de.wikipedia.org/wiki/Rafle_du_Vélodrome_d’Hiver
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 | Das Politische der Dekonstruktion

lungen der Nationalstaaten und Verbrechen gegen die Menschlichkeit. Vom Be-
kenntnis wird eine therapeutische Heilung des Zusammenlebens erhofft und er-
wartet, trotz der Verbrechen und Kriege, der Leiden und Schmerzen. Diese Glo-
balisierung der Bekenntnisse, und die mit ihnen einhergehenden Vergebungen,
haben es geschafft (zumindest innerhalb gewisser politischer und juristischer
Rahmenbedingungen und Beschriankungen), politische Handlungen, Gesetzge-
bungen, ganze Institutionen und vor allem die Gréueltaten und Massaker der Na-
tionalstaaten gegen die Zivilbevolkerung zu Verbrechen gegen die Menschlich-
keit zu erkldren. Die Definition des Londoner Statuts vom 8. August 1945 war
darin, nicht allein fiir die Niirnberger Prozesse, wegbereitend. Seit dem 1. Juli
2002 arbeitet der Internationale Strafgerichtshof in Den Haag an der Verfolgung
von Straftaten gegen die Menschlichkeit.

Schon in Der Nomos der Erde warnte Schmitt vor einer Kriminalisierung des
Krieges durch den Vélkerbund und damit auch vor einer Kriminalisierung der
Staaten,”’ die Kriege fiihren bzw. diese beginnen. Schmitt warnte vor dieser
Kriminalisierung des Staates und dessen Souverénitit, da er letztlich mit dersel-
ben eine Moralisierung und Totalisierung der Politik sowie das Aufkommen ei-
ner neuen Gattung von Souverdnitdt erwartete: ,,Wenn der Krieg als solcher
rechtlich verboten werden soll, so ist damit selbstverstiandlich nur der ungerechte
Krieg gemeint.“?%

Wie schon im Seminar Das Tier und der Souverdn, das er im selben Jahr am

26. Mirz in Paris beendete,”

beriicksichtigte Derrida im Vortrag, den er in San-
ta Barbara hielt, die widerspriichliche und aporetische Politik einer Kriminalisie-
rung des Krieges, die sich zu einem Zusammenleben in Frieden bekennt. Schon
in Kants Entwurf zum Volkerbund, aber auch bei dessen Griindung nach dem
Ersten Weltkrieg, ging es — wie bei der Globalisierung der Schuld- und Reue-
Bekenntnisse — um nichts Geringeres als um die Einschrankung der politischen
Souverinitit. Zu einer Globalisierung des Bekenntnisses heifit es bei Derrida:
»[Wle know that the globalization of avowal, of repentance and of return upon
past crimes, with or without forgiveness asked for, can indeed dissimulate facili-
ties, alibis, perverse strategies, an instrumentalization, a comedy, or a calcula-
tion. [...] It marks a beyond of national law, even the beyond of a politics mea-
sured only by the sovereignty of the nation-state. Nation-states, institutions (cor-

257 Vgl. Schmitt 1994, S. 58ff, insbesondere S. 60.

258 Schmitt 1988, S. 249.

259 Am 16. Januar 2002 kam Derrida in seinem letzten Seminar auf Schmitts Argumen-
tationen zu sprechen, in denen von einer Entpolitisierung des Politischen und einer
Kriminalisierung des Krieges die Rede ist. Vgl. Derrida 2015, S. 113ff.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 243

porations, armies, churches) must appear before a court; sometimes former head
of state or military leaders must give account — whether willingly or not — in
front of instances that are in principle universal, in front of an international law
that does not cease to be refined and to consolidate new nongovernmental pow-
ers, to force belligerent parties to recognize their past crimes and to negotiate
over the peace of a new living together, to judge in exemplary fashion governing
individuals (dictators or not) while being careful not to forget the states, some-
times foreign states, that have sustained or manipulated them (the important sig-
nal constituted by the removal of Pinochet’s immunity would have to go far
beyond his own person and even beyond his own country). More generally, with
all the questions that these developments leave open, what one calls humanitari-
an intervention is not the only space of such new interventions.*>%

Auch wenn diese Entwicklungen zu begriilen sind, wie Derrida schrieb, so
konnen gewisse inflationdre und aporetische Ziige dabei nicht unbeachtet blei-
ben. Um einige Divergenzen dieser Entwicklungen aufzuzihlen, die die natio-
nalstaatliche Souverénitét einschranken, erwihnte Derrida die Verschiebung der
Machtverhiltnisse vom Politischen zum Juristischen, die Reduzierung gerechter
Anspriiche auf juristische Prozesse sowie die Inanspruchnahme internationaler
Gerichtsbarkeiten fiir 6konomische und nationale Interessen.?®!

Mit einer grofleren Aufmerksamkeit widmete sich Derrida der Aporetik einer
Ethik der Vergebung. Dabei verwies er auf zwei heterogene Motive der Verge-

262 Das eine Motiv be-

bung, die der abrahamitischen Tradition zuzuordnen sind.
schreibt die Vergebung in Form einer grofiziigigen, unbedingten und zu nichts
verpflichtenden, unberechenbaren und nicht verwertbaren Gabe, die keinem
Tausch und keiner Okonomie gehorcht. Anderorts formulierte Derrida hierzu:
,,Im Prinzip gibt es fiir das Vergeben keine Begrenzung, kein Maf3, keine MaBi-
gung, kein bis dahin?.*“*®® Letztlich kann diese Form der Vergebung nicht einmal
den Horizont einer Heilung, Wiedergutmachung oder Entschiddigung garantie-
ren. In diesem Sinne hat die Vergebung nichts zu vergeben und kann nichts ver-
geben.

Das andere Motiv, das der gleichen Tradition folgt, bezeichnet eine Ver-
gebung, die nur in kalkulierender, bedachter und beabsichtigter Weise gewahrt
wird, sofern es zu einem Schuldbekenntnis, zu einer Anerkennung und Reue der
Tat, zu einer Konversion des Téters oder der Tdterin kommt, und damit einen

260 Derrida 2013, S. 33f (Hervorhebungen im Original).
261 Vgl. Derrida 2013, S. 34.

262 Vgl. Derrida 2013, S. 351f.

263 Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 | Das Politische der Dekonstruktion

gewissen Ausgleich zwischen den Handlungen in der Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft schafft. Hierzu gehdrt das, was in der Rechtsphilosophie eine aus-
gleichende Gerechtigkeit ist und dem Vergeltungsprinzip geniigt.

Derridas Auseinandersetzung mit der Vergebung gehorte in den letzten fiinf-
zehn Jahren seines Lebens zu einem wesentlichen Moment seiner Beschiftigung
mit der Politischen Philosophie. Dariiber hinaus wurde der Begriff der Verge-
bung von ihm im Zusammenhang mit einer Repolitisierung des Politischen the-
matisiert, die fiir ihn eine Frage der kommenden Demokratie, der Gastfreund-
schaft, aber auch der Gastfeindschaft war. Von Bedeutung waren hierbei Derri-
das Diskussionen der Entwiirfe des Volkerbundes und der Hospitalitdt bei Kant
sowie von Schmitts Warnung vor den fatalen Folgen einer Entpolitisierung des
Politischen, die nach dessen Diagnose der Vélkerbund und dhnliche — die natio-
nale Souverinitdt tibergreifende und ausschaltende — Instanzen in Gang setzen.
Innerhalb dieser Diskussionen griff Derrida wiederum andere Autoren und Auto-
rinnen auf, die sich ebenfalls der Problematik annahmen, wie etwa Cohen, Scho-
lem, Arendt, Levinas und Jankélévitch.

Anfang der 1990er Jahre startete Derrida mit seiner Seminarreihe Questions
de responsabilité: Von 1991 bis 1992 behandelte er den Begriff des Geheimnis-
ses, von 1992 bis 1995 jenen des Zeugnisses, ab 1995 bis 1997 den der Gast-
freundschaft und ab 1997 bis 1999 die Begriffe Meineid und Vergebung. Fiir die
Diskussion des Begriffs Vergebung waren Derridas Lektiiren der Biicher Le
Pardon®* und L’imprescriptible: Pardonner?*® von Jankélévitch von immenser
Bedeutung, die 1967 und 1986 erschienen sind.?*® In seinem Vortrag To Forgi-

7 wie seinem Buch On Cosmopolitanism and Forgiveness®®® und in den Ge-

ve?
sprichen On Forgiveness®® und Jahrhundert der Vergebung®® nahm Derrida
ebenfalls ausfiihrlich Bezug auf Jankélévitch.

In dem Interview Jahrhundert der Vergebung kam Derrida abermals auf die
enge Beziehung zwischen dem volkerrechtlichen Straftatbestand Verbrechen ge-
gen die Menschlichkeit und einer globalisierten Politik der Vergebung zu spre-

chen. Gerade weil diese Verdnderungen seit dem Zweiten Weltkrieg und seit den

264 Jankélévitch 1967.

265 Jankélévitch 1986. Vgl. auch Jankélévitch 2003.

266 Eine instruktive Lektiire zur Beziehung zwischen Jankélévitch und Derrida bietet
HraSova 2009.

267 Derrida 2001d.

268 Derrida 2001f.

269 Derrida 2001e.

270 Derrida 2000c.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 245

Niirnberger Prozessen, im politischen Dialog zwischen den Nationalstaaten und
in der Konzeption des Zusammenlebens nach einem Krieg und begangenen
Kriegsverbrechen zu begriilen sind, ging Derrida den Aporien dieser Politik der
Vergebung nach. Insbesondere angesichts der Kriege und der Verbrechen gegen
die Menschlichkeit, gibt es das Gebot in Frieden zusammen zu leben. Gerade
angesichts der Gewalt muss es ein Ende der Gewalt geben, damit der Krieg nicht
zu einem Krieg nach dem Krieg wird.

Wie kaum ein anderer, hat sich Jankélévitch mit dem Verzeihen und der
Vergebung, aber auch mit dem Unverzeihbaren beschiftigt. Seine Biicher Le
Pardon®*" und L’imprescriptible: Pardonner?*” stehen einander inhaltlich ent-
gegen. Anlésslich einer Globalisierung der Schuldbekenntnisse und Vergebun-
gen, war es fiir Derrida eine willkommene Gelegenheit in dem Interview Jahr-
hundert der Vergebung die Argumentationen beider Biicher Jankélévitchs einan-
der gegeniiber zu stellen.?”® Wihrend Jankélévitch in dem Buch Le Pardon die
Vergebung als ein Ereignis beschrieb, das zwischenmenschliche Beziehungen
stiftet, so formulierte er in dem Buch L imprescriptible: Pardonner?: ,Die Ver-
zeihung ist in den Todeslagern gestorben.“?’*

Jankélévitch wie Derrida hoben hervor, dass die Vergebung weder eine blofe
Entschuldigung ist noch ein Vergessen im Lauf der Zeit, weder eine Verjahrung,
die sich mit der Zeit ergibt, noch eine Form der Amnestie. Weder ist sie ein Ge-
genstand, der sich verwerten und in ein soziales Gefiige integrieren ldsst, noch
ist sie eine Art und Weise des Bedauerns oder eine Form des Verstehens. ,,Ein
zweckbestimmtes Verzeihen ist keine Vergebung, es ist allein eine politische
Strategie oder eine psychotherapeutische Okonomie.“?” Und dennoch taucht die
Vergebung allererst und zumeist im Dienst politischer und 6konomischer, aber
auch strafrechtlicher, kultureller, kiinstlerischer Zwecke auf. Es gibt den globa-
len Trend zu Wahrheits- und Historikerkommissionen, den Bau von Gedenkstét-
ten, Museen und Mahnmalern, die an die Verbrechen gegen die Menschlichkeit

271 Jankélévitch 1967.

272 Jankélévitch 1986. Vgl. die dt. Ubersetzung Jankélévitch 2003, S. 243ff.

273 Zu Recht wies Hrasova darauf hin, dass dem Gespréch nicht zu entnehmen ist, wes-
sen Argumente Derrida Jankélévitchs Argumenten entgegensetzte. Zwar erwéhnte
Derrida Jankélévitchs Text Das Unverjihrbare, der im Buch L’imprescriptible:
Pardonner? publiziert wurde, doch wies er nicht darauf hin, dass er den Argumenta-
tionsgang gegen Jankélévitch dessen eigenem Buch Le Pardon entnahm. Vgl.
Hrasova 2009, S. 45.

274 Jankélévitch 2003, S. 271.

275 Derrida 2000c, S. 16 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 | Das Politische der Dekonstruktion

erinnern und mahnen. Es gibt Vereinbarungen hinsichtlich zu zahlender Ent-
schiddigungen und zu titigender Wiedergutmachungen. Es gibt aber auch die po-
litischen Mandver bei der Auslieferung von Angeklagten an den Internationalen
Strafgerichtshof.

Wenn es also eine Vergebung gibt, so kann sie keinem Kalkiil unterstellt
werden. Fiir Jankélévitch ist die Vergebung keine reine Vergebung mehr, wenn
einer Person oder einer Nation aufgrund von Handlungen und reumiitigem Ver-
halten vergeben wird.?”® Bei Derrida heiBit es: ,,Die Sprache der Vergebung, im
Dienste deterministischer Zwecke, ist alles andere als rein und uneigenniitzig.
Wie immer im politischen Feld. [...] Jedesmal wenn das Vergeben im Dienste
eines Zweckes steht, sei er auch ehrsam und rein geistig (Freikaufen oder Erlo-
sen, Vers6hnung, Heil), jedesmal wenn es versucht, eine Normalitdt wiederher-
zustellen (eine soziale, nationale, politische, psychologische), und zwar durch
eine Trauerarbeit, durch irgendeine Therapie oder Okologie des Gedichtnisses,
dann ist die Vergebung nicht rein — noch ist es ihr Begriff.*?”’

Die reine Vergebung, sofern sie sich ereignet, kann weder die vergangene
Tat vergessen lassen oder verharmlosen, noch kann sie auf die Schuld der Téter
Einfluss nehmen. Sie tilgt keine Schuld. Und dennoch kann es eine Vergebung
nur dann geben, wenn es keine Griinde mehr gibt, um sich zu entschuldigen.?"
Sie vergibt nicht, weil es Griinde und Begriindungen schuldhaften Handels gibt.
Vergebung ist ohne Versohnung. Vergebung geschieht, unabhéngig von den
Griinden und Begriindungen der Schuld. Anders als die Reue, die den reuigen
Téter betrifft, ist die Vergebung beziehungsstiftend und wendet sich den schul-
dig gewordenen Tétern und Taterinnen zu. Es gibt die Vergebung, trotz der
Schuld, trotzdem es Schuld gibt. In dieser Hinsicht ist die Vergebung maBlos
und vollzieht das Unmogliche. Derrida schlie3t daraus: ,,Das Vergeben verzeiht
nur das Unverzeihbare. Man kann oder sollte nur dort vergeben, es gibt nur Ver-
gebung — wenn es sie denn gibt —, wo es Unverzeihbares gibt. Was soviel bedeu-
tet wie, dal das Vergeben sich als gerade Unmogliches ankiindigen muf. Sie
kann nur mdglich werden, indem es Un-mdgliches tut.**"

Und dennoch gibt es fiir Jankélévitch neben dem Ereignis der Vergebung das
Unverzeihbare. Unverzeihbar sind Verbrechen gegen die Menschlichkeit, die die
Nationalsozialisten und die Deutschen an der jiidischen Bevolkerung veriibten.
Das, was diese Verbrechen vom Kriegsgrauel anderer Kriege unterscheidet, ist,

276 Vgl. Hrasova 2009, S. 58.

277 Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original).
278 Vgl. Jankélévitch 1967, S. 139f.

279 Derrida 2000c, S. 11.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 247

dass die Téater und Téterinnen mit einem rassistischen Genozid ,,das Sein des
Menschen selbst, ESSE, [...] zu vernichten suchte[n]. Die rassistischen Verbre-
chen sind ein Attentat auf den Menschen als Mensch: Nicht auf den Menschen
als den oder den (quatenus ...), als diesen oder jenen, zum Beispiel als Kommu-
nist, Freimaurer, ideologischer Gegner ... Nein! Der Rassist visierte genau die
Ipseitiit des Seins an, das heiBt das Menschliche jedes Menschen. 2%

Bei all der Sympathie und dem Verstdndnis, die Derrida gegeniiber
Jankélévitchs Wut aufbrachte, insistierte er dennoch darauf, dass gerade das Un-
verzeihbare jenes wére, das zu vergeben ist, wenn es Vergebung gébe. Derrida
griff diese Aporie des Vergebens auf, die Jankélévitch mit seinen zwei eigenen
Biichern zur Darstellung brachte, um angesichts einer auswuchernden Theatralik
des Verzeihens auf eine ,,universelle Dringlichkeit**®' hinzuweisen. Denn trotz
dieser politisch wie 6konomisch kalkulierten Vereinnahmungen der Reue, der
Schuldbekenntnisse und der Bitten um Vergebung, weist das globalisierte Spek-
takel auf eine Dringlichkeit hin: ,,Man muf} sich der Vergangenheit zuwenden;
und diesen Akt des Gedéchtnisses, der Selbst-Anklage, der Reumiitigkeit, der
Vorladung, muf man zugleich iiber die juristische Instanz und diejenige des Na-
tional-Staates hinausfithren. %2

Wie in seinem in Santa Barbara gehaltenen Vortrag Vivre , ensemble® —
Living ,,together“, sprach Derrida auch in dem Interview Jahrhundert der Ver-
gebung von dem Gebot, die Figuren der Souverénitét, den Nationalstaat und die
Gewalt des Krieges zu iiberwinden, um in Frieden zusammenzuleben. Dort heif3t
es schlieBlich: ,,Wovon ich traume, was ich versuche, als Reinheit einer Verge-
bung, wiirdig dieses Namens, zu denken, das wire eine Vergebung ohne Macht:

unbedingt, aber ohne Souverinitdit.“?*3

280 Jankélévitch 2003, S. 247 (Hervorhebungen im Original). Als 1971 in Frankreich
das Buch L’imprescriptible: Pardonner? erschien, entbrannte eine heftige Diskus-
sion, denn zeitgleich wurde dariiber 6ffentlich gestritten, ob Kriegsverbrechen und
Kollaborationsverbrechen in Zukunft juristisch als verjahrt zu behandeln sind. Ein
Antrag in diesem Sinne, der im franzgsischen Parlament eingebracht wurde, wurde
abgelehnt.

281 Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original).

282 Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original).

283 Derrida 2000c, S. 18 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839447001 -

m 14.02.2026, 11:40:25.



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturhinweise

Altwegg, Jirg (Hg.) 1988: Die Heidegger Kontroverse. Frankfurt/Main: Athe-
ndum.

Agamben, Giorgio 1992: Noten zur Geste. In: Jutta Georg-Lauer (Hg.): Postmo-
derne und Politik. Tiibingen: Edition Diskord, 97-107.

Agamben, Giorgio 2001: Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik. Berlin: Dia-
phanes.

Agamben, Giorgio 2002: Homo sacer. Die souverine Macht und das nackte
Leben. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio 2003: Die kommende Gemeinschaft. Berlin: Merve.

Agamben, Giorgio 2004: Ausnahmezustand. (Homo sacer I1.I). Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Agamben, Giorgio 2005: Die Macht des Denkens. Gesammelte Essays. Frank-
furt/Main: S. Fischer.

Agamben, Giorgio 2006a: ,,What is a Paradigm?” A lecture by Giorgio Agam-
ben, August 2002. Verfiigbar unter: The European Graduate School,
http://www.egs.edu/faculty/agamben/agamben-what-is-a-paradigm-
2002.html [20. November 2006].

Agamben, Giorgio 2006b: Warum war und ist Robert Walser so wichtig?
Walsers philosophischer Spaziergang. Verfiigbar unter: Mahagonny. Theater
Kunst Kulturarbeit Berlin e.V., http://www.mikrogramme.de/e945/e935/
index_ger.html [09. August 2019].

Agamben, Giorgio 2006¢: Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zum Romerbrief.
Franfurt/Main: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio 2012: Einleitende Bemerkungen zum Begriff der Demokra-
tie. In: Demokratie? Eine Debatte. Mit Beitrdgen von G. Agamben, A. Ba-
diou, D. Bensaid, W. Brown, J.-L. Nancy, J. Ranciére, K. Ross und S. Zizek.
Berlin: Suhrkamp, 9-11.

Agamben, Giorgio 2014: Leviathans Rétsel. Tiibingen: Mohr Siebeck.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



http://www.egs.edu/faculty/agamben/agamben-what-is-a-paradigm-2002.html
http://www.egs.edu/faculty/agamben/agamben-what-is-a-paradigm-2002.html
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.egs.edu/faculty/agamben/agamben-what-is-a-paradigm-2002.html
http://www.egs.edu/faculty/agamben/agamben-what-is-a-paradigm-2002.html

250 | Das Politische der Dekonstruktion

Agamben, Giorgio 2016: Stasis. Der Biirgerkrieg als politisches Paradigma.
Frankfurt/Main: Fischer.

Agamben, Giorgio u.a. 2012: Demokratie? Eine Debatte. Mit Beitrdgen von G.
Agamben, A. Badiou, D. Bensaid, W. Brown, J.-L. Nancy, J. Ranciére, K.
Ross und S. Zizek. Berlin: Suhrkamp.

Arendt, Hannah 1967: Vita activa oder Vom tdtigen Leben. Miinchen, Ziirich:
Piper.

Arendt, Hannah 2002: Denktagebuch 1950-1973. Miinchen, Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah 2013: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitis-
mus, Imperialismus, totale Herrschaft. Miinchen, Ziirich: Piper.

Aristoteles 1984: Metaphysik. Stuttgart: Reclam.

Aristoteles 2003: Politik. Stuttgart: Reclam.

Aristoteles 2005: Rhetorik, Stuttgart: Reclam.

Aristoteles 2011: Uber die Seele. Stuttgart: Reclam.

Bataille, Georges 1937: Propositions. In: Acéphale. Nietzsche et les Fascistes.
Une Réparation, n°® 3/4, 17-21.

Bataille, Georges 1976: La limite de I’utile (Fragments). Oeuvres completes,
Tome VII. Paris: Gallimard, 181-280.

Bataille, Georges 1978: Die psychologische Struktur des Faschismus. Die Sou-
verdnitit. Miinchen: Matthes & Seitz.

Bataille, Georges 1988: Hegel, 1a mort et le sacrifice. In: Articles IT (1950-1961).
Oecuvres completes, Tome XII. Paris: Gallimard, 326-345.

Bataille, Georges 1990: Hegel, Death and Sacrifice. In: Yale French Studies, On
Bataille, No. 78, 9-28.

Bataille, Georges 1991: The Accursed Share. Volumes II (The History of Eroti-
cism) and III (Sovereignty). New York: Zone Books.

Bataille, Georges 1993: Die Trinen des Eros. Miinchen: Matthes & Seitz.

Bataille, Georges 1997a: Theorie der Religion. Miinchen: Matthes & Seitz.

Bataille, Georges 1997b: Choix de lettres. 1917-1962. Paris: Gallimard.

Bataille, Georges 2012a: Brief an X., der mit einer Hegel-Vorlesung beauftragt
ist. In: Denis Hollier (Hg.): Das Collége de Sociologie: 1937-1939. Frank-
furt/Main: Suhrkamp, 75-80.

Bataille, Georges 2012b: Anziehung und AbstoBung - I. Tropismen, Sexualitit,
Lachen und Trinen. In: Denis Hollier (Hg.): Das Collége de Sociologie:
1937-1939. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 112-129.

Bataille, Georges 2012c: Anziehung und AbstoBung - II. Die soziale Struktur.
In: Denis Hollier (Hg.): Das Collége de Sociologie: 1937-1939. Frank-
furt/Main: Suhrkamp, 130-150.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturhinweise | 251

Bataille, Georges 2018a: Hegel, der Tod und das Opfer. In: Rita Bischof (Hg.):
Georges Bataille. Hegel, der Mensch und die Geschichte. Berlin: Matthes &
Seitz, 31-67.

Bataille, Georges 2018b: Hegel, der Mensch und die Geschichte. In: Rita Bi-
schof (Hg.): Georges Bataille. Hegel, der Mensch und die Geschichte. Ber-
lin: Matthes & Seitz, 69-108.

Bauman, Zygmunt 2005: Verworfenes Leben. Die Ausgegrenzten der Moderne.
Hamburg: Hamburger Edition.

Beck, Ulrich 2007: Weltrisikogesellschaft. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Benjamin, Walter 1980: Berliner Kindheit um Neunzehnhundert. In: Walter
Benjamin: Gesammelte Schriften, Bd. IV.1. Frankfurt/Main: Suhrkamp,
235-304.

Bennington, Geoffrey 2009: Sovereign Stupidity and Autoimmunity. In: Pheng
Cheah, Suzanne Guerlac (Hg.): Derrida and the time of the political.
Durham, London: Duke University Press, 97-113.

Benz, Peter 2004: Vorwort des Oberbiirgermeisters der Wissenschaftsstadt
Darmstadt. In: Markus Lilienthal (Hg.): Die Gesellschaft im 21. Jahrhundert:
Perspektiven auf Arbeit, Leben, Politik. Frankfurt/Main: Campus, 9-10.

Bernasconi Robert 1993: On deconstructing nostalgia for community within the
west: The debate between Nancy and Blanchot. In: Research in Phenomeno-
logy, Vol. 23, No. 1, 3-21.

Bhabha, Homi 2000: Die Verortung der Kultur. Tiibingen: Stauffenburg.

Bird, Gregory 2008: Community beyond Hypostasis. Nancy Responds to
Blanchot. In: Angelaki. Journal of the Theoretical Humanities, Vol. 13,
No. 1, 3-26.

Bischof, Rita 2010: Tragisches Lachen. Die Geschichte von Acéphale. Berlin:
Matthes & Seitz.

Blanchot, Maurice 1983: La Maladie de la mort (éthique et amour). In: Le Nou-
veau Commerce, n°. 55, 31-46.

Blanchot, Maurice 1991: Das Unzerstorbare. Ein unendliches Gespriach iiber
Sprache, Literatur und Existenz. Miinchen, Wien: Hanser.

Blanchot, Maurice 2007a: Politische Schriften 1958-1993. Ziirich: Diaphanes.

Blanchot, Maurice 2007b: Die uneingestehbare Gemeinschaft. Berlin: Matthes &
Seitz.

Blanchot, Maurice 2010: Das Neutrale. Philosophische Schriften und Fragmente.
Ziirich: Diaphanes.

Blanchot, Maurice 2011: Vergehen. Ziirich: Diaphanes.

Bodin, Jean 2011: Uber den Staat. Stuttgart: Reclam.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,


https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252 | Das Politische der Dekonstruktion

Bollnow, Otto Friedrich 1963: Der Mensch und der Raum. In: Universitas,
Bd. 18, 499-514.

Brodocz, André/Gary S. Schaal (Hg.) 2002: Politische Theorien der Gegenwart,
Bd. 1. Opladen: Leske + Budrich.

Broszies, Christoph/Henning Hahn (Hg.) 2010: Globale Gerechtigkeit. Schliis-
seltexte zur Debatte zwischen Partikularismus und Kosmopolitismus. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Buchanan, James M. 1984: Die Grenzen der Freiheit. Zwischen Anarchie und
Leviathan. Tiibingen: Mohr.

Bush, George W. 2017: Address to the Joint Session of the 107th Congress. Sep-
tember 20, 2001. Verfligbar unter: The White House. President George W.
Bush: Selected Speeches of President George W. Bush 2001-2008, 65-74.
https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/infocus/bushrecord/docu
ments/Selected_Speeches_George W_Bush.pdf [26. Februar 2017].

Butler, Judith 2013a: Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus.
Frankfurt/Main, New York: Campus.

Butler, Judith 2013b: Levinas trahi? La réponse de Judith Butler. In: Le Monde
Online-Ausgabe, 21.03.2013. Verfiigbar unter: http://laphilosophie.blog.
lemonde.fr/2013/03/21/levinas-trahi-la-reponse-de-judith-butler/ [04. August
2019].

Cadava, Eduardo/Peter Connor/Jean-Luc Nancy (Hg.) 1991: Who Comes After
the Subject? London, New York: Routledge.

Caygill, Howard 2002: Levinas and the Political. London, New York:
Routledge.

Chaouat, Bruno 2013: Débat: Judith Butler ou Levinas trahi? In: Le Monde
Online-Ausgabe, 13.03.2013. Verfiigbar unter: http://laphilosophie.blog.
lemonde.fr/2013/03/13/debat-judith-butler-ou-levinas-trahi/  [10.  August
2019]

Cicero 1979: De re publica. Vom Gemeinwesen. Stuttgart: Reclam.

Coelen, Marcus 2007: Vorbemerkungen. In: Maurice Blanchot: Politische
Schriften 1958-1993. Ziirich: Diaphanes, 7-17.

Comay, Rebecca 2011: Mourning Sickness. Hegel and the French Revolution.
Stanford: Stanford University Press.

Conrads, Ulrich/Peter Neitzke (Hg.) 1991: Mensch und Raum. Das Darmstédter
Gesprich 1951. Braunschweig: Vieweg.

Critchley, Simon 1999: With Being-With? Notes on Jean-Luc Nancy's Rewriting
of Being and Time. In: Studies in Practical Philosophy, Vol. 1, No. 1,
53-67.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/infocus/bushrecord/docu
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/infocus/bushrecord/docu

Literaturhinweise | 253

Critchley, Simon 2004: Five Problems in Levinas’s View of Politics and the
Sketch of a Solution to Them. In: Political Theory, Vol. 32, No. 2, 172-185.
Crouch, Colin 2008: Postdemokratie. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Dahl, Robert A. 1958: Political Theory. Thruth and Consequences. In: World
Politics, Vol. 11, No. 1, 89-102.

Davies, Paul 1996: The Work and the Absence of the Work. In: Carolyn Bailey
Gill (Hg.): Maurice Blanchot. The Demand of Writing. London, New York:
Routledge, 91-107.

Delhom, Pascal 2016: Butler und Levinas iiber das Spannungsverhéltnis
zwischen Ethik und Politik. In: Lars Distelhorst (Hg.): Staat, Politik, Ethik.
Zum Staatsverhiltnis Judith Butlers. Baden-Baden: Nomos, 75-95.

Denker, Alfred 2011: Unterwegs in Sein und Zeit. Einfitlhrung in Leben und
Denken von Martin Heidegger. Stuttgart: Klett-Cotta.

Derrida, Jacques 1976: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp.

Derrida, Jacques 1983: Die Postkarte von Sokrates bis an Freud und jenseits.
1. Lieferung. Berlin: Brinkmann & Bose.

Derrida, Jacques 1988a: Randgénge der Philosophie. Wien: Passagen.

Derrida, Jacques 1988b: Vom Geist. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Derrida, Jacques 1988c: Geschlecht (Heidegger). Sexuelle Differenz, ontologi-
sche Differenz. Heideggers Hand. Wien: Passagen.

Derrida, Jacques 1988d: Randgénge der Philosophie. Wien: Passagen.

Derrida, Jacques 1988e: Feuer und Asche. Berlin: Brinkmann & Bose.

Derrida, Jacques 1990a: Chora. Wien: Passagen.

Derrida, Jacques 1990b: Eben in diesem Moment in diesem Werk findest du
mich. In: Evangelisches Studienwerk e.V. (Hg.): Lévinas. Gielen: Focus,
42-83.

Derrida, Jacques 1991a: Interpretations at War: Kant, the Jew, the German. In:
New Literary History, Vol. 22, No. 1, 39-95.

Derrida, Jacques 1991b: Gesetzeskraft. Der mystische Grund der Autoritt.
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Derrida, Jacques 1992a: Préjuges. Vor dem Gesetz. Wien: Passagen.

Derrida, Jacques 1992b: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei Essays
zu Europa. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Derrida, Jacques 1994a: Interview mit Robert Maggiori. Derrida zum Freundes-
preis. Verfligbar unter: The Hydra@UCI, University of California Irvine,
http://hydra.humanities.uci.edu/derrida/force.html [18. April 2016].

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 | Das Politische der Dekonstruktion

Derrida, Jacques 1994b: A travers la déconstruction des grands textes, Jacques
Derrida reconstitue l'histoire de l'amitié. Ou il en va de l'exclusion du
féminin de la politique, de la justice et de la démocratie. Recueilli par Robert
Maggiori. Verfiigbar unter: Website Pascal Rousse, @phorismes, 1-3,
https://proussegalibi.files.wordpress.com/2014/10/aperc3a7u-de-c2abc2a0lib
c3a9rationc2a0c2bb.pdf [10.08.2019].

Derrida, Jacques 1994c: Zirkumfession. In: Geoffrey Bennington, Jacques Der-
rida. Ein Portrait. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 11-323.

Derrida, Jacques 1995a: Points... Interviews 1974-1994. Stanford: Stanford Uni-
versity Press.

Derrida, Jacques 1995b: Marx’ Gespenster. Der verschuldete Staat, die Trauer-
arbeit und die neue Internationale. Frankfurt/Main: Fischer.

Derrida, Jacques 1997a: Dem Archiv verschrieben. Eine Freudsche Impression.
Berlin: Brinkmann & Bose.

Derrida, Jacques 1997b: Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstportrdt und
andere Ruinen. Miinchen: Wilhelm Fink.

Derrida, Jacques 1998: Aporien. Sterben — Auf die ,,Grenzen der Wahrheit* ge-
fait sein. Miinchen: Wilhelm Fink.

Derrida, Jacques 1999a: Das Wort zum Empfang. In: Jacques Derrida: Adieu.
Nachruf auf Emmanuel Levinas. Miinchen, Wien: Hanser, 31-170.

Derrida, Jacques 1999b: Adieu. In. Jacques Derrida: Adieu. Nachruf auf Emma-
nuel Levinas. Miinchen, Wien: Hanser, 7-30.

Derrida, Jacques 2000a: Politik der Freundschaft. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Derrida, Jacques 2000b: Hostipitality. In: Angelaki. Journal of the Theoretical
Humanities, Vol. 5, No. 3, 3-18.

Derrida, Jacques 2000c: Jahrhundert der Vergebung. Verzeihung ohne Macht —
unbedingt und jenseits der Souverinitit. Jacques Derrida im Gesprich mit
Michel Wieviorka. In: Lettre International, Nr. 48, 10-18.

Derrida, Jacques 2001a: Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der Religion an
den Grenzen der bloen Vernunft. In: Jacques Derrida/Gianni Vattimo (Hg.):
Die Religion. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 9-106.

Derrida, Jacques 2001b: Von der Gastfreundschaft. Wien: Passagen.

Derrida, Jacques 2001c: Avouer — I’impossible: retours, repentir et réconcilia-
tion. In: Jean Halpérin/Nelly Hansson (Hg.): Comment vivre ensemble?
Actes du XXXVIIL Colloque des Intellectuels Juifs de Langue Frangaise.
Paris: Albin Michel, 181-221.

Derrida, Jacques 2001d: To Forgive. The Unforgivable and the Imprescriptible.
In: John D. Caputo/Mark Dooley/Michael J. Scanlon (Hg.): Questioning
God. Bloomington: Indiana University Press, 21-51.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://proussegalibi.files.wordpress.com/2014/10/aperc3a7u-de-c2abc2a0lib%0bc3a9rationc2a0c2bb.pdf
https://proussegalibi.files.wordpress.com/2014/10/aperc3a7u-de-c2abc2a0lib%0bc3a9rationc2a0c2bb.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturhinweise | 255

Derrida, Jacques 2001e: On Forgiveness. A Roundtable Discussion with Jacques
Derrida Moderated by Richard Kearney. In: John D. Caputo/Mark
Dooley/Michael J. Scanlon (Hg.): Questioning God. Bloomington: Indiana
University Press, 52-72.

Derrida, Jacques 2001f: On Cosmopolitanism and Forgiveness. London:
Routledge.

Derrida, Jacques 2003a: Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Derrida, Jacques 2003b: Weltbiirger aller Lander, noch eine Anstrengung! Ber-
lin: Brinkmann & Bose.

Derrida, Jacques 2003c: Die Stimme und das Phédnomen. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp.

Derrida, Jacques 2003d: Eine gewisse unmogliche Mdglichkeit, vom Ereignis zu
sprechen. Berlin: Merve.

Derrida, Jacques 2004a: Autoimmunisierungen, wirkliche und symbolische
Selbstmorde. Ein Gesprich mit Jacques Derrida. In: Jirgen Haber-
mas/Jacques Derrida (Hg.): Philosophie in Zeiten des Terrors. Berlin, Wien:
Philo, 117-178.

Derrida, Jacques 2004b: Die Einsprachigkeit des Anderen. Oder die urspriing-
liche Prothese. Miinchen: Wilhelm Fink.

Derrida, Jacques 2005: Leben ist Uberleben. Wien: Passagen.

Derrida, Jacques 2006a: Abraham, der andere. In: Joseph Cohen/Raphael Zagu-
ry-Orly (Hg.): ,,JJudentiimer®. Fragen fiir Jacques Derrida. Hamburg: Philo,
9-55.

Derrida, Jacques 2006b: Maschinen Papier. Wien: Passagen.

Derrida, Jacques 2007: Beriihren. Jean-Luc Nancy. Berlin: Brinkmann & Bose.

Derrida, Jacques 2010: Das Tier, das ich also bin. Wien: Passagen.

Derrida, Jacques 2011: Bleibe. Maurice Blanchot. Wien: Passagen.

Derrida, Jacques 2012: Die Augen der Sprache. Abgrund und Vulkan. Wien:
Passagen.

Derrida, Jacques 2013: Avowing — The Impossible: Returns, Repentance, and
Reconciliation. In: Elisabeth Weber (Hg.): Living Together. Jacques Derri-
da’s Communities of Violence and Peace. New York: Fordham University
Press, 18-41.

Derrida, Jacques 2014a: For Strasbourg. Conversations of Friendship and Phi-
losophy. New York: Fordham University Press.

Derrida, Jacques 2014b: The Death Penalty. Volume I. Chicago, London: The
University of Chicago Press.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256 | Das Politische der Dekonstruktion

Derrida, Jacques 2015: Das Tier und der Souverédn I. Seminar 2001-2002. Wien:
Passagen.

Derrida, Jacques 2017: Das Tier und der Souverdn II. Seminar 2002-2003. Wien:
Passagen.

Derrida, Jacques/Maurizio Ferraris 2002: A Taste for the Secret. Cambridge:
Polity.

Devisch, Ignaas 1999: A trembling voice in the desert. Jean-Luc Nancy's re-
thinking of the political space. Unverdffentlichter Konferenztext, Konferenz
,Deconstruction Reading Politics®, University of Staffordshire (UK), Juli
1999, 1-15.

Devisch, Ignaaas 2013: Jean-Luc Nancy and the Question of Community. Lon-
don, New Delhi, New York, Sydney: Bloomsbury.

Di Cesare, Donatella 2014: Heidegger, das Sein und die Juden. In: Information
Philosophie, Heft 2, 8-21.

Di Cesare, Donatella 2015: ,,Selbstvernichtung der Juden“. Exklusiv-Interview
mit Donatella Di Cesare. Verfligbar unter: Hohe Luft. Philosophie-
Zeitschrift, http://www.hoheluft-magazin.de/2015/02/heidegger-enthuellung/
[10. August 2019].

Donahue, Luke 2013: Erasing Differences between Derrida and Agamben. In:
The Oxford Literary Review, Vol. 35, No. 1, 25-45.

Dreier, Horst/Walter Pauly 2001: Die deutsche Staatsrechtslehre in der Zeit des
Nationalsozialismus. In: Verodffentlichungen der Vereinigung der Deutschen
Staatsrechtslehrer, Heft 60, 9-69.

Duras, Marguerite 2000: Die Krankheit Tod. Frankfurt/Main: Fischer.

Dworkin, Ronald 1984: Biirgerechte ernstgenommen. Frankfurt/Main: Suhrt-
kamp.

Elden, Stuart 2000: Rethinking the Polis. Implications of Heidegger’s Question-
ing the Political. In: Political Geography, Vol. 19, 407-422.

Fabbri, Lorenzo 2007: Philosophy as Chance: An Interview with Jean-Luc Nan-
cy. In: Critical Inquiry, Vol. 33, No. 2, 427-440.

Farias, Victor 1989: Heidegger und der Nationalsozialismus. Frankfurt/Main:
Fischer.

Foucault, Michel 2006: Sicherheit, Territorium, Bevolkerung. Geschichte der
Gouvernementalitat I. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Fynsk, Christopher/Philippe Lacoue-Labarthe 1997: , Political“ Seminar. In:
Philippe Lacoue-Labarthe/Jean-Luc Nancy (Hg.): Retreating the Political.
London, New York: Routledge.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturhinweise | 257

Gasché, Rudolphe 2009: Europe, or the Infinite Task. A Study of a Philosophical
Concept. Stanford: Stanford University Press.

Gauthier, David J. 2004: Martin Heidegger, Emmanuel Levinas, and the Politics
of Dwelling. Louisiana State University Doctoral Dissertations. Verfligbar
unter: https://digitalcommons.lsu.edu/gradschool_dissertations/191 [10. Au-
gust 2019].

Gerhardt, Volker 2012: Offentlichkeit. Die politische Form des Bewusstseins.
Miinchen: C. H. Beck.

Gethmann-Siefert, Annemarie/Otto Poggeler (Hg.) 1988: Heidegger und die
praktische Philosophie. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Gill, Carolyn Bailey (Hg.) 1996: Maurice Blanchot. The Demand of Writing.
London, New York: Routledge.

Girard, René 2014: Im Angesicht der Apokalypse. Berlin: Matthes & Seitz.

Goh, Irving 2014: Sovereignty Without Subject. In: Irving Goh (Hg.): Nancy
Now. Cambridge. Malden: Polity, 152-170.

Gondek, Hans-Dieter/Laszlo Tengelyi 2011: Neue Phidnomenologie in Frank-
reich. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Graham, Stephen 2010: Cities Under Siege. The New Military Urbanism. Lon-
don, New York: Verso.

Grosser, Florian 2011: Revolution Denken. Heidegger und das Politische. Miin-
chen: C. H. Beck.

Grosser, Florian 2015: Selbstheit, Andersheit und die ,,Mdglichkeit des elemen-
talen Bosen“. Levinas’ Heidegger-Kritik im Licht der ,,Schwarzen Hefte®.
In: Andrew J. Mitchell/Peter Trawny (Hg.): Heidegger, die Juden noch ein-
mal. Frankfurt/Main: Klostermann, 191-214.

Grotius, Hugo 1919: Von der Freiheit des Meeres. Leipzig: Meiner.

Guzzoni, Ute 1999: Wohnen und Wandern. Diisseldorf: Parerga.

Habermas, Jiirgen 2004: Der gespaltene Westen. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Hachmeister, Lutz 2014: Heideggers Testament. Der Philosoph, der Spiegel und
die SS. Berlin: Propylden.

Higglund, Martin 2008: Radical Atheism. Derrida and the Time of Life. Stan-
ford: Stanford University Press.

Hamacher, Werner 1993: Ou, séance, touche de Nancy, ici. In: Paragraph, Vol.
16, No. 2, 216-231.

Hamacher, Werner 1994: Ou, séance, touche de Nancy, ici (II). In: Paragraph,
Vol. 17, No. 2, 103-119.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://digitalcommons.lsu.edu/gradschool_dissertations/191%20%5b10
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258 | Das Politische der Dekonstruktion

Hamacher, Werner 1997: Ou, séance, touche de Nancy, ici. In: Darren Shep-
pard/Simon Sparks/Colin Thomas (Hg.): On Jean-Luc Nancy. The Sense of
Philosophy. London, New York: Routledge, 38-62.

Hamacher, Werner 1998: Bogengebete. In: Werner Haas/Rainer Nagele/Hans-
Jorg Rheinberger (Hg.): Aufmerksamkeit. Eggingen: Edition Isele, 11-43.
Hamacher, Werner 2003: Notiz zum Grus. In: Amastra-n-gallar, Nr. 5, 106-113.
Hamacher, Werner 2008: The Relation. In: CR: The New Centennial Review,

Winter, 29-69.

Hamacher, Werner 2010: 95 Thesen zur Philologie. Frankfurt/Main: roughbook.

Hamacher, Werner 2016: D’avec: mutations, mutismes chez Jean-Luc Nancy.
Unverdffentlichtes Manuskript.

Harrison, Olivia C. 2013: Deconstruction, Religion, Politics. Verfiigbar unter:
Los Angeles Review of Books, https://lareviewofbooks.org/article/decon
struction-religion-politics/ [03.04.2017].

Hegel, G. W. F. 1970: Grundlinien der Philosophie des Rechts. Werke 7. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Hegel, G. W. F. 1983: Phinomenologie des Geistes. Werke 3. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Hegel, G. W. F. 1986: Friihe Schriften. Werke 1. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Hegel, G. W. F. 1987: Jenaer Systementwiirfe III. Naturphilosophie und Philo-
sophie des Geistes. Hamburg: Meiner.

Heidegger, Martin 1958: Essais et Conférences. Paris: Gallimard.

Heidegger, Martin 1978: Der Satz vom Grund. Pfullingen: Neske.

Heidegger, Martin 1980: Holzwege. Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann.

Heidegger, Martin 1981: Uber den Humanismus. Frankfurt/Main: Vittorio Klos-
termann.

Heidegger, Martin 1983a: Die Selbstbehauptung der deutschen Universitit. Das
Rektorat 1933/34. Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann.

Heidegger, Martin 1983b: Einfihrung in die Metaphysik, Gesamtausgabe
Bd. 40. Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann.

Heidegger, Martin 1984: Sein und Zeit. Tiibinger: Max Niemeyer.

Heidegger, Martin 1985a: Vortrage und Aufsétze. Pfullingen: Neske.

Heidegger, Martin 1985b: Gelassenheit. Pfullingen: Neske.

Heidegger, Martin 1986: Der Feldweg. Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann.

Heidegger, Martin 1987: Heidegger and Schmitt: The Bottom Line. In: Telos,
No. 72, 132.

Heidegger, Martin 1988: Spiegel-Gesprach mit Martin Heidegger. [Der Spiegel
vom 31. Mai 1976]. In: Giinther Neske/Emil Kettering (Hg.): Antwort. Mar-
tin Heidegger im Gesprich. Pfullingen: Neske, 79-111.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://lareviewofbooks.org/article/decon%0bstruction-religion
https://lareviewofbooks.org/article/decon%0bstruction-religion
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturhinweise | 259

Heidegger, Martin 1989: Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis). Frank-
furt/Main: Vittorio Klostermann.

Heidegger, Martin 1990: Unterwegs zur Sprache. Pfullingen: Neske.

Heidegger, Martin 1992a: Holderlins Hymnen ,,Germanien” und ,,Der Rhein®.
Gesamtausgabe, II. Abteilung: Vorlesungen 1923-1944, Bd. 39. Frank-
furt/Main: Vittorio Klostermann.

Heidegger, Martin 1992b: Parmenides. Gesamtausgabe, II. Abteilung: Vorlesun-
gen 1923-1944, Bd. 54. Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann.

Heidegger, Martin 1993: Europa und die deutsche Philosophie. In: Hans-Helmut
Gander (Hg.): Europa und die Philosophie. Frankfurt/Main: Vittorio Klos-
termann, 31-41.

Heidegger, Martin 1998a: Was ist Metaphysik? Frankfurt/Main: Vittorio Klos-
termann.

Heidegger, Martin 1998b: Einfithrung in die Metaphysik. Gesamtausgabe, II.
Abteilung: Vorlesungen 1923-1944, Bd. 40. Tiibingen: Max Niemeyer.

Heidegger, Martin 2004: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit
— Einsamkeit. Frankfurt/Main: Klostermann.

Heidegger, Martin 2014a: Uberlegungen 11-VI (Schwarze Hefte 1931-1938). Ge-
samtausgabe, [V. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Bd. 94. Frank-
furt/Main: Vittorio Klostermann.

Heidegger, Martin 2014b: Uberlegungen VII-XI (Schwarze Hefte 1938/39). Ge-
samtausgabe, [V. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Bd. 95. Frank-
furt/Main: Vittorio Klostermann.

Heidegger, Martin 2014c: Uberlegungen XII-XV (Schwarze Hefte 1939-1941).
Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Bd. 96.
Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann.

Heller-Roazen, Daniel 2010: Der Feind aller. Der Pirat und das Recht. Frank-
furt/Main: S. Fischer.

Heinz, Marion/Sidonie Kellerer (Hg.) 2016: Martin Heideggers Schwarze Hefte.
Eine philosophisch-politische Debatte. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Hill, Leslie 1996: Introduction. In: Carolyn Bailey Gill (Hg.): Maurice Blanchot.
The Demand of Writing. London, New York: Routledge, 1-20.

Hill, Leslie 1997: Blanchot. Extreme contemporary. London, New York:
Routledge.

Hobbes, Thomas 1976: Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines biirger-
lichen und kirchlichen Staates. Frankfurt, Berlin, Wien: Ullstein.

Hobbes, Thomas 1977: Vom Menschen, vom Biirger. Hamburg: Meiner.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260 | Das Politische der Dekonstruktion

Hoerl, Eric 1999: Die Privatisierung des Politischen bei Carl Schmitt. In: Wolf-
gang Pircher (Hg.): Gegen den Ausnahmezustand. Zur Kritik an Carl
Schmitt. Wien, New York: Springer.

Hoffe, Otfried 1999: Demokratie im Zeitalter der Globalisierung. Miinchen:
Beck.

Hoffe, Otfried 2001: ,,Konigliche Volker”. Zu Kants kosmopolitischer Recht-
und Friedenstheorie. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Hoffe, Otfried 2011: 6 Volkerbund oder Weltrepublik? In: Otfried Hoffe (Hg.):
Immanuel Kant. Zum ewigen Frieden. Berlin: Akademie, 77-93.

Hofmann, Hasso 2003: ,,.Die Welt ist keine politische Einheit, sondern ein politi-
sches Pluriversum® — Menschenrecht im politischen Pluriversum? In: Rein-
hard Mehring (Hg.): Carl Schmitt: Der Begriff des Politischen. Ein Koopera-
tiver Kommentar. Berlin: Akademie Verlag, 111-122.

Hollander, Dana 2013: Contested Forgiveness: Jankélévitch, Levinas, and Derri-
da. In: Elisabeth Weber (Hg.): Living Together. Jacques Derrida’s Commu-
nities of Violence and Peace. New York: Fordham University Press, 137-
152.

Hrasova, Zuzana 2009: Derridas Darstellung der Vergebung. Eine Anregung
zum Verstdndnis der alttestamentlichen Tradition und zu einer neuen syste-
matisch-theologischen Reflexion. Inaugural-Dissertation, Westfilische Will-
helms-Universitdt Miinster. Verfiigbar unter: https://repositorium.uni-
muenster.de/document/miami/0340f35e-b35e-47ab-bad7-6edadb33efcd/
diss_hrasova.pdf [10. August 2019].

Husserl, Edmund 1969: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die
tranzendentale Phdnomenologie. Husserliana, Bd. 6. Den Haag: Nijhoff.

Jamme, Christoph/Karsten Harries (Hg.) 1992: Martin Heidegger. Kunst — Poli-
tik — Technik. Miinchen: Fink.

Jankélévitch, Vladimir 1967: Le Pardon. Paris: Aubier-Montaigne.

Jankélévitch, Vladimir 1986: L’ imprescriptible: Pardonner? Dans 1’honneur et la
dignité. Paris: Seuil.

Jankélévitch, Vladimir 2003: Das Verzeihen. Essays zur Moral und Kulturphilo-
sophie. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Johnson, David E. 2007: As If the Time Were Now: Deconstructing Agamben.
In: The South Atlantic Quarterly: Late Derrida, Vol. 106, No. 2, 265-290.

Kant, Immanuel 1993a: Die Metaphysik der Sitten. Werkausgabe, Bd. VIII.
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://repositorium.uni-muenster.de/document/miami/0340f35e-b35e-47ab-ba47-6edadb33efcd/%0bdiss_hrasova.pdf
https://repositorium.uni-muenster.de/document/miami/0340f35e-b35e-47ab-ba47-6edadb33efcd/%0bdiss_hrasova.pdf
https://repositorium.uni-muenster.de/document/miami/0340f35e-b35e-47ab-ba47-6edadb33efcd/%0bdiss_hrasova.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturhinweise | 261

Kant, Immanuel 1993b: Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf. In:
Immanuel Kant: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik
und Pddagogik 1, Werkausgabe Bd. XI. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 193-251.

Kant, Immanuel 1993c: Mutmasslicher Anfang der Menschengeschichte. In:
Immanuel Kant: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik
und Padagogik 1, Werkausgabe Bd. XI. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 83-102.

Keenan, Thomas 1991: Revolution—At Night? In: The Cardozo Law Review,
Vol. 13, No. 4, 1245.

Kersting, Wolfgang 1996: Weltfriedensordnung und globale Verteilungsgerech-
tigkeit. Kants Konzeption eines vollstindigen Rechtsfriedens und die gegen-
wirtige politische Philosophie der internationalen Beziehungen. In: Reinhard
Merkel/Roland Wittmann (Hg.): ,,Zum ewigen Frieden“. Grundlagen, Aktua-
litdt und Aussichten einer Idee von Immanuel Kant. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp, 172-212.

Kersting, Wolfgang 1997: Wohlgeordnete Freiheit. Immanuel Kants Rechts- und
Staatphilosophie. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Kersting, Wolfgang/Christine Chwaszcza (Hg.) 1998: Politische Philosophie der
internationalen Beziehungen. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Kersting, Wolfgang 2000: Politik und Recht. Abhandlungen zur politischen Phi-
losophie der Gegenwart und zur neuzeitlichen Rechtsphilosophie. Weilers-
wist: Velbriick Wissenschaft.

Kojéve, Alexandre 1975: Hegel. Eine Vergegenwirtigung seines Denkens.
Kommentar zur Phanomenologie des Geistes. Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Kojéve, Alexandre 2012: Die Hegelschen Begriffe. In: Denis Hollier (Hg.): Das

College de Sociologie: 1937-1939. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 63-74.

Kotek, Joél/Pierre Rigoulot 2001: Das Jahrhundert der Lager. Gefangenschaft,

Zwangsarbeit, Vernichtung. Berlin, Miinchen: Propyléen.

Lacoue-Labarthe, Philippe 1990: Die Fiktion des Politischen. Stuttgart: Edition
Schwarz.

Lacoue-Labarthe, Philippe 2003: Die Nachahmung der Modernen. Typographien
II. Basel, Weil/Rhein, Wien.

Lacoue-Labarthe, Philippe/Jean-Luc Nancy (Hg.) 1981a: Les Fins de 'homme.
A partir du travail de Jacques Derrida. Colloque de Cerisy-la-Salle,
23 juillet-2 aout 1980. Paris: Galilée.

Lacoue-Labarthe, Philippe/Jean-Luc Nancy (Hg.) 1981b: Rejouer le politique.
Cahiers du Centre de recherches philosophiques sur le politique. Paris: Gali-
Iée.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262 | Das Politische der Dekonstruktion

Lacoue-Labarthe, Philippe/Jean-Luc Nancy 1981c: Les mécanismes du
fascisme. Actes du colloque [organisé par le] comité d'information sur
I'holocauste. Strasbourg, Bibliothéque de prét du Haut-Rhin: Comité d'in-
formation sur 1'Holocauste.

Lacoue-Labarthe, Philippe/Jean-Luc Nancy (Hg.) 1983: Le retrait du politique.
Cahiers du Centre de recherches philosophiques sur le politique. Paris: Gali-
lée.

Lacoue-Labarthe, Philippe/Jean-Luc Nancy 1990: The Nazi Myth. In: Critical
Inquiry, Vol. 16, No. 2, 291-312.

Lacoue-Labarthe, Philippe/Jean-Luc Nancy (Hg.) 1997: Retreating the Political.
London, New York: Routledge.

Laslett, Peter (Hg.) 1956: Philosophy, Politics and Society. Oxford: Blackwell.

Lefébvre, Henri 1972: Die Revolution der Stadte. Miinchen: List.

Levinas, Emmanuel 1982: L’ Au-dela du verset. Paris: Les Editions de Minuit.

Levinas, Emmanuel 1983: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phéno-
menologie und Sozialphilosophie. Freiburg, Miinchen: Karl Alber.

Levinas, Emmanuel 1985: Wenn Gott ins Denken einféllt. Diskurse iiber die Be-
troffenheit von Transzendenz. Freiburg, Miinchen: Karl Alber.

Levinas, Emmanuel 1986: Ethik und Unendliches. Graz, Wien: Bohlau.

Levinas, Emmanuel 1987: Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exteri-
oritét. Freiburg, Miinchen: Karl Alber.

Levinas, Emmanuel 1989: The Levinas Reader. Oxford: Basil Blackwell.

Levinas, Emmanuel 1991: AuBer sich. Meditationen {iber Religion und Philoso-
phie. Miinchen, Wien: Carl Hanser.

Levinas, Emmanuel 1992a: Schwierige Freiheit. Versuch iiber das Judentum.
Frankfurt/Main: Jidischer Verlag.

Levinas, Emmanuel 1992b: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht.
Freiburg, Miinchen: Karl Alber.

Levinas, Emmanuel 1993: Vier Talmud-Lesungen. Frankfurt/Main: Neue Kritik.

Levinas, Emmanuel 1994: Stunde der Nationen. Talmudlektiiren. Miinchen:
Wilhelm Fink.

Levinas, Emmanuel 1996: Jenseits des Buchstabens. Bd. 1: Talmud-Lesungen.
Frankfurt/Main: Neue Kritik.

Levinas, Emmanuel 2001: Neue Talmud-Lesungen. Frankfurt/Main: Neue Kri-
tik.

Levinas, Emmanuel 2013: Der Tod und die Zeit. In: Emmanuel Levinas: Gott,
der Tod und die Zeit. Wien: Passagen, 15-129.

Lingis, Alphonso 1994: The Community of Those Who Have Nothing in Com-
mon. Bloomington: Indiana University Press.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturhinweise | 263

Lyotard, Jean-Frangois 2005: Heidegger und ,,die Juden®. Wien: Passagen.

Maclntyre, Alasdair 1987: Der Verlust der Tugend. Frankfurt/Main: Campus.

Marchart, Oliver 2011: Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen
bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp.

Marx, Karl 1978: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Kritik des He-
gelschen Staatsrechs (§§ 261-313). In: Karl Marx/Friedrich Engels (Hg.):
Werke, Bd. 1. Berlin: Dietz, 203-333.

Mehring, Reinhard 2013: 9. September 1933 im Kaiserhof? Martin Heidegger
und Carl Schmitt in Berlin — nach neuer Quellenlage. In. Merkur, Jg. 67,
Heft 1, 73-78.

Menke, Christoph 1994: Fiir eine Politik der Dekonstruktion. Jacques Derrida
iiber Recht und Gerechtigkeit. In: Anselm Haverkamp (Hg.): Gewalt und Ge-
rechtigkeit. Derrida — Benjamin. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 279-287.

Meyer, Eva 1986: Labyrinth und Archi/Textur. Ein Gesprach mit Jacques Derri-
da. In: Eva Meyer (Hg.): Architexturen. Basel, Frankfurt/Main: Stroemfeld,
Roter Stern, 23-46.

Miller, J. Hillis 1995: Topographies. Stanford: Stanford University Press.

Miller, J. Hillis 2007a: Derrida Enisled. In: Critical Inquiry, Vol. 33, No. 2,
248-276.

Miller, J. Hillis 2007b: ,,Don't count me in“: Derrida's Refraining. In: Simon
Wortham/Allison Weiner (Hg.): Encountering Derrida: Legacies and Futures
of Deconstruction. London, New York: Continuum, 45-57.

Miller, J. Hillis 2009: For Derrida. New York: Fordham University Press.

Moebius, Stephan 2006: Die Zauberlehrlinge. Soziologiegeschichte des College
de Sociologie (1937-1939). Konstanz: Universititsverlag Konstanz.

Morin, Marie-Eve 2012: Jean-Luc Nancy. Cambridge, Malden: Polity Press.

Mouffe, Chantal 2007: Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion.
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Miinch, Nikolai/Paul Sérensen 2013: Einleitung. Heidegger und das politische
Denken. In: Paul Sorensen/Nikolai Miinch (Hg.): Politische Theorie und das
Denken Heideggers. Bielefeld: Transcript Verlag, 7-18.

Miinkler, Herfried 2004: Die neuen Kriege. Reinbek/Hamburg: Rowohlt.

Miinkler, Herfried 2014: Die geféhrliche Kluft zwischen Schein und Tun. Auf
die Interessen kommt es an! Verfiigbar unter: Review 2014 — Aussenpolitik
weiter denken [archiviert], https://web.archive.org/web/20150723074246/
http://www.aussenpolitik-weiter-denken.de/de/aussensicht/show/article/die-
gefaehrliche-kluft-zwischen-schein-und-tun.html [10. August 2019].

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://web.archive.org/web/20150723074246/%0bhttp:/www.aussenpolitik-weiter-denken.de/de/aussensicht/show/article/die-gefaehrliche-kluft-zwischen-schein-und-tun.html
https://web.archive.org/web/20150723074246/%0bhttp:/www.aussenpolitik-weiter-denken.de/de/aussensicht/show/article/die-gefaehrliche-kluft-zwischen-schein-und-tun.html
https://web.archive.org/web/20150723074246/%0bhttp:/www.aussenpolitik-weiter-denken.de/de/aussensicht/show/article/die-gefaehrliche-kluft-zwischen-schein-und-tun.html
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264 | Das Politische der Dekonstruktion

Miinkler, Herfried/Grit StraBenberger 2016: Politische Theorie und Ideenge-
schichte. Eine Einflihrung. Miinchen: C.H. Beck.

Nancy, Jean-Luc 1983: Das aufgegebene Sein. Berlin: Alphéus.

Nancy, Jean-Luc 1986: La communauté désceuvrée. Paris: Christian Bourgois
Editeur.

Nancy, Jean-Luc 1988: Die undarstellbare Gemeinschaft. Stuttgart: Edition Pa-
tricia Schwarz.

Nancy, Jean-Luc 1991a: The Unsacrificeable. In: Yale French Studies, Literature
and the Ethical Question, No. 79, 20-38.

Nancy, Jean-Luc 1991b: Of Being-in-Common. In: Miami Theory Collective
(Hg.): Community at Loose Ends. Minneapolis: University of Minnesota
Press, 1-12.

Nancy, Jean-Luc 1991c: Der Preis des Friedens. Krieg, Recht, Souverdnitdt —
techné. In: Lettre International, Nr. 14, 34-45.

Nancy, Jean-Luc 1994a: Das gemeinsame Erscheinen. Von der Existenz des
Kommunismus zur Gemeinschaftlichkeit der Existenz. In: Joseph Vogl
(Hg.): Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen.
Frankfurt/Main: Suhrkamp, 167-204.

Nancy, Jean-Luc 1994b: Entstehung zur Présenz. In: Christian L. Hart Nibbrig
(Hg.): Was heifit Darstellen? Frankfurt/Main: Suhrkamp, 102-106.

Nancy, Jean-Luc 1995: Das Gewicht eines Denkens. Diisseldorf, Bonn: Parerga.

Nancy, Jean-Luc 2000: Being Singular Plural. Stanford: Stanford University
Press.

Nancy, Jean-Luc 2002: Was nicht geopfert werden kann. In: Iris Dér-
mann/Christopher Jamme (Hg.): Fremderfahrung und Représentation. Wei-
lerwist: Velbriick Wissenschaft, 47-80.

Nancy, Jean-Luc 2003: Die Erschaffung der Welt oder Die Globalisierung. Zii-
rich, Berlin: Diaphanes.

Nancy, Jean-Luc 2004: La communauté désceuvrée. Paris: Christian Bourgois
Editeur.

Nancy, Jean-Luc 2006: Am Grund der Bilder. Ziirich, Berlin: Diaphanes.

Nancy, Jean-Luc 2007: Die herausgeforderte Gemeinschaft. Ziirich, Berlin:
Diaphanes.

Nancy, Jean-Luc 2008a: Wahrheit der Demokratie. Wien: Passagen.

Nancy, Jean-Luc 2008b: Philosophical Chronicles. New York: Fordham Univer-
sity Press.

Nancy, Jean-Luc 2008c: Dekonstruktion des Christentums. Ziirich, Berlin:
Diaphanes.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturhinweise | 265

Nancy, Jean-Luc 2011a: Jenseits der Stadt. Berlin: Brinkmann + Bose.

Nancy, Jean-Luc 2011b: Von der Struktion. In: Erich Horl (Hg.): Die technolo-
gische Bedingung. Beitrige zur Beschreibung der technischen Welt. Berlin:
Suhrkamp, 54-72.

Nancy, Jean-Luc 2012a: singulédr plural sein. Ziirich, Berlin: Diaphanes.

Nancy, Jean-Luc 2012b: Begrenzte und unendliche Demokratie. In: Demokratie?
Eine Debatte. Mit Beitrigen von Giorgio Agamben, Alain Badiou, Daniel
Bensaid, Wendy Brown, Jean-Luc Nancy, Jacques Ranciére, Kristin Ross,
Slavoj Zizek. Berlin: Suhrkamp, 72-89.

Nancy, Jean-Luc 2012c: Die Anbetung. Dekonstruktion des Christentums 2. Zii-
rich, Berlin: Diaphanes.

Nancy, Jean-Luc 2013: Aquivalenz der Katastrophen (Nach Fukushima). Ziirich,
Berlin: Diaphanes.

Nancy, Jean-Luc 2014a: Das nackte Denken. Ziirich, Berlin: Diaphanes.

Nancy, Jean-Luc 2014b: Der Sinn der Welt. Ziirich, Berlin: Diaphanes.

Nancy, Jean-Luc 2014c: More Than One. In: Jean-Luc Nancy/Aurélien Barrau
(Hg.): What’s These Worlds Coming To? New York: Fordham University
Press, 8-20.

Nancy, Jean-Luc 2015a: Heidegger und wir. Verfligbar unter: Faust-Kultur,
http://faustkultur.de/1908-0-Nancy-Heidegger-und-wir.html  [23. Februar
2015].

Nancy, Jean-Luc 2015b: Demokratie und Gemeinschaft. Im Gespriach mit Peter
Engelmann. Wien: Passagen.

Nancy, Jean-Luc 2018: Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht.
Wien, Berlin: Turia + Kant.

Nietzsche, Friedrich 1976: Also sprach Zarathustra. Frankfurt/Main: Insel.

Norris, Andrew 2005: The Exemplary Exception. Philosophical and Political
Decisions in Giorgio Agamben’s Homo Sacer. In: Andrew Norris (Hg.): Pol-
itics, Metaphysics, and Death. Essays on Giorgio Agamben’s Homo Sacer.
Durham, London: Duke University Press, 262-283.

Norris, Andrew 2011: Jean-Luc Nancy on the political after Heidegger and
Schmitt. In: Philosophy Social Criticism, Vol. 37, No. 8, 899-913.

Nozick, Robert 1976: Anarchie Staat Utopia. Miinchen: Moderne Verlags-
Gesellschatft.

Ott, Hugo 1992: Martin Heidegger. Unterwegs zu seiner Biographie. Frank-
furt/Main: Campus.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266 | Das Politische der Dekonstruktion

Patzig, Giinther 1996: Kants Schrift ,,Zum ewigen Frieden®. In: Reinhard Mer-
kel/Roland Wittmann (Hg.): ,,Zum ewigen Frieden*. Grundlagen, Aktualitt
und Aussichten einer Idee von Immanuel Kant. Frankfurt/Main: Suhrkamp,
12-30.

Peeters, Benoit 2013: Jacques Derrida. Eine Biographie. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp.

Platon 1986a: Politeia. In: Platon: Samtliche Werke 3. Phaidon, Politeia. Ham-
burg: Rowohlt, 67-310.

Platon 1986b: Apologie des Sokrates. Stuttgart: Reclam.

Platon 1988: Der Staat. Leipzig: Reclam.

Plautus, Titus M. 2008: Asinaria. In: Titus M. Plautus: Komédien. Bd. 1, Am-
phitruo, Asinaria, Aulularia. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
109-191.

Poggeler, Otto 1974: Philosophie und Politik bei Heidegger. Freiburg, Miinchen:
Alber.

Poggeler, Otto 1983: Der Denkweg Martin Heideggers. Pfullingen: Klett Cotta.

Poggeler, Otto 2002: Bild und Technik. Heidegger, Klee und die moderne Kunst.
Paderborn: Wilhelm Fink.

Pro Asyl (Hg.) 2014: pushed back. Systematic human rights violations against
refugees in the aegean sea and at the Greek-turkish land border. Frank-
furt/Main: Pro Asyl.

Rancieére, Jacques 2009: Should Democracy Come? Ethics and Politics in Derri-
da. In: Pheng Cheah/Suzanne Guerlac (Hg.): Derrida and the time of the po-
litical. Durham. London: Duke University Press, 274-288.

Raulff, Ulrich 2004: Interview with Giorgio Agamben. In: German Law Journal
No. 5, Special Edition, 609-614. Verfligbar unter: https://germanlaw
journal.com/wp-content/uploads/GLJ_Vol 05 No 05 Raulff.pdf [10. Au-
gust 2019].

Rawls, John 1979: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Rother, Ralf 1993: Wie die Entscheidung lesen? Zu Platon, Heidegger und Carl
Schmitt. Wien: Turia + Kant.

Rother, Ralf 2009: Das Lager als Paradigma. Potentialitdt und Aktualitét des Po-
litischen bei Giorgio Agamben. In: Michaela Schweighart (Hg.): Zonen.
Fiinf Essays zur Kritik des Lagers. Wien: Passagen Verlag, 69-79.

Ruda, Frank 2011: Hegels Pobel. Eine Untersuchung der ,,Grundlinien der Phi-
losophie des Rechts®. Konstanz: Konstanz University Press.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://www.academia.edu/2777495/Das_Lager_als_Paradigma._Potentialit%C3%A4t_und_Aktualit%C3%A4t_des_Politischen_bei_Giorgio_Agamben
https://www.academia.edu/2777495/Das_Lager_als_Paradigma._Potentialit%C3%A4t_und_Aktualit%C3%A4t_des_Politischen_bei_Giorgio_Agamben
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.academia.edu/2777495/Das_Lager_als_Paradigma._Potentialit%C3%A4t_und_Aktualit%C3%A4t_des_Politischen_bei_Giorgio_Agamben
https://www.academia.edu/2777495/Das_Lager_als_Paradigma._Potentialit%C3%A4t_und_Aktualit%C3%A4t_des_Politischen_bei_Giorgio_Agamben

Literaturhinweise | 267

Safranski, Riidiger 1994: Ein Meister aus Deutschland. Frankfurt/Main: S. Fi-
scher.

Sartre, Jean-Paul 1991: Geschlossene Gesellschaft. Reinbek bei Hamburg: Ro-
wohlt.

Sassen, Saskia 2008: Das Paradox des Nationalen. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Schaal, Gary S. 2002: Totgesagte leben ldnger. Uber die Vitalitit politischer
Theorie und Philosophie in den USA nach 1945: Institutionelle und theorie-
geschichtliche Aspekte. In: André Brodocz/Gary S. Schaal (Hg.): Politische
Theorien der Gegenwart, Bd. 1. Opladen: Leske + Budrich, 503-538.

Schickel, Joachim 1970: Guerrilleros, Partisanen, Theorie und Praxis. Miinchen:
Hanser.

Schickel, Joachim 1993: Gespréiche mit Carl Schmitt. Berlin: Merve.

Schmitt, Carl 1933: Staat, Bewegung, Volk. Die Dreigliederung der politischen
Einheit. Hamburg: Hanseatische Verlagsanstalt.

Schmitt, Carl 1975: Theorie des Partisanen. Zwischenbemerkung zum Begriff
des Politischen. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 1982: Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes. Sinn
und Fehlschlag eines politischen Symbols. Kéln: Hohenheim.

Schmitt, Carl 1987a: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem
Vorwort und drei Corrollarien. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 1987b: Ex Captivitate Salus. Plettenburg: Edition Peiran.

Schmitt, Carl 1988: Der Nomos der Erde im Vélkerrecht des Jus Publicum Eu-
ropaeum. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 1990: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souve-
ranitdt. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 1993: Verfassungslehre. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 1994: Das international-rechtliche Verbrechen des Angriffskrieges
und der Grundsatz ,,Nullum crimen, nulla poena sine lege“. Berlin: Duncker
& Humblot.

Schmitt, Carl 2015: Die Diktatur. Von den Anfingen des modernen Souverini-
titsgedankens bis zum proletarischen Klassenkampf. Berlin: Duncker &
Humblot.

Schrofl, Josef/Thomas Pankratz 2004: Asymmetrische Kriegfithrung — ein neues
Phianomen der internationalen Politik? Baden-Baden: Nomos.

Schulz, Walter 1985: Metaphysik des Schwebens. Untersuchungen zur Ge-
schichte der Asthetik. Pfullingen: Neske.

Schwan, Alexander 1989: Politische Philosophie im Denken Heideggers. Opla-
den: Westdeutscher Verlag.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268 | Das Politische der Dekonstruktion

Schweighart, Michaela (Hg.) 2009: Zonen. Fiinf Essays zur Kritik des Lagers.
Wien: Passagen Verlag.

Seubold, Giinter 2005: Kunst als Enteignis. Heideggers Weg zu einer nicht mehr
metaphysischen Kunst. Bonn: Denkmal.

Sharr, Adam 2010: Heideggers Hiitte. Berlin: Brinkmann & Bose.

Sloterdijk, Peter 2012: Heideggers Politik: Das Ende der Geschichte vertagen.
In: Norbert Bolz (Hg.): Wer hat Angst vor der Philosophie? Miinchen: Wil-
helm Fink, 39-63.

Sofsky, Wolfgang 2002: Die Ordnung des Terrors: Das Konzentrationslager.
Frankfurt/Main: S. Fischer.

Sparks, Simon 1997: Editor’s introduction: Politica ficta. In: Philippe Lacoue-
Labarthe/Jean-Luc Nancy (Hg.): Retreating the Political. London, New
York: Routledge, XIV-XXVIIL.

Spinoza, Baruch de 1922: Theologisch-Politischer Traktat. Leipzig: Felix Mei-
ner.

Steinvorth, Ulrich 1996: Soll es mehrere Staaten geben? In: Reinhard Mer-
kel/Roland Wittmann (Hg.): ,,Zum ewigen Frieden®. Grundlagen, Aktualitét
und Aussichten einer Idee von Immanuel Kant. Frankfurt/Main: Suhrkamp,
256-289.

Strauss, Leo 1959: What is Political Philosophy? And Other Studies. Glencoe:
The Free Press.

Swiffen, Amy 2012: Derrida Contra Agamben: Sovereigty, Biopower, History.
In: Societies, No. 2, 345-356.

Taubes, Jacob 1987: Ad Carl Schmitt. Gegenstrebige Fiigung. Berlin: Merve.

Taureck, Bernhard H. F. (Hg.) 2007: Politische Unschuld? In Sachen Martin
Heidegger. Miinchen: Wilhelm Fink.

Taylor, Charles 1996: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen
Identitét. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Thomad, Dieter (Hg.) 2003: Heidegger Handbuch. Stuttgart: Metzler.

Thurschwell, Adam 2003: Specters of Nietzsche: Potential Futures for the Con-
cept of the Political in Agamben and Derrida. Verfiigbar unter: Social Sci-
ence Research Network, 1-114. https://ssrn.com/abstract=969055 [10. Au-
gust 2019].

Thurschwell, Adam 2005: Cutting The Branches For Akiba. In: Andrew Norris
(Hg.): Politics, Metaphysics, and Death. Essays on Giorgio Agamben’s Ho-
mo Sacer. Durham, London: Duke University Press, 173-197.

Tonnies, Ferdinand 2005: Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der
reinen Soziologie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturhinweise | 269

Trawny, Peter 2014: Heidegger und der jlidische Mythos der jiidischen Weltver-
schworung. Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann.

UN News 2010: Secretary-General ,,shocked” by deadly raid on Gaza aid flotil-
la. In: UN News, 31. May 2010. Verfiigbar unter: https://news.un.org/
en/story/2010/05/340222-secretary-general-shocked-deadly-raid-gaza-aid-
flotilla [18. Mirz 2018].

Vereinte Nationen 1998: Seerechtsiibereinkommen der Vereinten Nationen und
Ubereinkommen zur Durchfiihrung des Teils XI des Seerechtsiibereinkom-
mens (Ubersetzung). In: Amtsblatt der Europdischen Gemeinschaften, L 179:
3-134. Verfiigbar unter: http://eur-lex.europa.eu/legal-content/DE/TXT/
PDF/?uri=CELEX:21998A0623(01)&rid=2 [18. Mirz 2018].

Vietta, Silvio 1989: Heideggers Kritik am Nationalsozialismus und an der Tech-
nik. Tiibingen: Niemeyer.

Vogl, Joseph 2015: Der Souverénititseffekt. Ziirich, Berlin: Diaphanes.

Wagner, Andreas/Andreas Niederberger/Dietmar Koveker 2002: ,,Dem Politi-
schen mangelt es an Symbolizitit.“ Ein Gesprach mit Jean-Luc Nancy. In:
Information Philosophie, Nr. 4, 35-41.

Waldenfels, Bernhard 1983: Phinomenologie in Frankreich. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Walzer, Michael 1992: Sphiren der Gerechtigkeit. Frankfurt/Main: Campus.

Weber, Elisabeth (Hg.) 2013a: Living Together. Jacques Derrida’s Communities
of Violence and Peace. New York: Fordham University Press.

Weber, Elisabeth 2013b: Introduction: Pleading Irreconcilable Differences. In:
Elisabeth Weber (Hg.): Living Together. Jacques Derrida’s Communities of
Violence and Peace. New York: Fordham University Press, 1-17.

Weber, Elisabeth/Thomas A. Carlson 2003: Irreconcilable Differences? Jacques
Derrida and the Question of Religion. Conference Description. Verfiigbar
unter: University of California Santa Barbara. http://www.religion.ucsb.edu/
projects/irreconcilabledifferences/conferencedescription.htm  [26. Februar
2017].

Weber, Max 2002: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden So-
ziologie. Tiibingen: Mohr.

Weber, Samuel 2006: Gelegenheitsziele. Zur Militarisierung des Denkens. Zii-
rich, Berlin: Diaphanes.

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



http://eur-lex.europa.eu/legal-content/DE/TXT/%0bPDF/?uri=CELEX:21998
http://eur-lex.europa.eu/legal-content/DE/TXT/%0bPDF/?uri=CELEX:21998
https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270 | Das Politische der Dekonstruktion

Wenzler, Ludwig 1989: Einleitung. Menschsein vom Anderen her. In: Emma-
nuel Levinas: Humanismus des anderen Menschen. Hamburg: Felix Meiner,
VII-XXVIIIL

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25,



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie

Andreas Weber
Sein und Teilen
Eine Praxis schépferischer Existenz

2017, 140S., kart.

14,99 € (DE), 978-3-8376-3527-0

E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3527-4
EPUB: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3527-0

Ashley J. Bohrer

Marxism and Intersectionality
Race, Gender, Class and Sexuality
under Contemporary Capitalism

2019, 280 p., pb.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4160-8
E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4160-2

Jiirgen Manemann

Demokratie und Emotion

Was ein demokratisches Wir

von einem identitaren Wir unterscheidet

2019, 126 S., kart.
17,99 € (DE), 978-3-8376-4979-6
E-Book: 15,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4979-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25, Access



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie

Harald Lemke

Szenarien der Erndhrungswende
Gastrosophische Essays zur Transformation
unserer Esskultur

2018,396S., kart.

29,99 € (DE), 978-3-8376-4483-8

E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4483-2
EPUB: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4483-8

Jirgen Manemann, Eike Brock
Philosophie des HipHop
Performen, was an der Zeit ist

2018, 218S., kart.

19,99 € (DE), 978-3-8376-4152-3

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
E-Book: ISBN 978-3-8394-4152-7

Anke Haarmann
Artistic Research
Eine epistemologische Asthetik

2019, 318 S, kart.

34,99 € (DE), 978-3-8376-4636-8

E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4636-2
EPUB: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4636-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9783839447901 - am 14.02.2026, 11:40:25, Access



https://doi.org/10.14361/9783839447901
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	Das Größte Übel
	„The political philosophy is dead“/not dead
	Liberalismus  Kommunitarismus
	Das hobbessche Pluriversum oder die Globalität
	Zwei Kriegszustände
	Die See, jenseits der Grenzen
	Heideggers Mitsein

	Martin Heidegger
	Die Diskussion um Heidegger
	Die Geworfenheit des Daseins
	Die Rektoratsrede und der Trotz des Fragens
	Das Wesen der Polis ist nicht politisch
	Das grundlose Wohnen
	Die unbewohnte Literatur

	Emmanuel Levinas
	Heideggers Aberglaube
	Der Ort im Anderen
	Das Exil als Bleibe
	Die Öffnung des Politischen
	Levinas und Kant

	Maurice Blanchot
	Das Recht und die Pflicht
	Blanchot und Bataille
	Das Prinzip des Ungenügens
	Die Stellvertretung
	Der Tod des Souveräns
	Hegel, Kojève und Bataille
	Blanchot liest Duras

	Jean-Luc Nancy
	Der Entzug des Politischen
	Vom Mitsein zum Mit
	Bataille und Blanchot
	Von den Knoten des Politischen hin zur Demokratie
	Die Totenmasken der Stadt

	Jacques Derrida
	Dasein als Mitsein?
	Die Politik der Entpolitisierung
	Agambens Differenzen mit Derrida
	Leere der Souveränität ≠ Autoimmunität
	Die Autoimmunität
	Die kommende Demokratie
	Die unbedingte Gastfreundschaft
	Das Zusammenleben

	Literaturhinweise

