1 Einleitung

Beim Recherchieren zu meiner Lizentiatsarbeit, die ich zum politischen Denken
Immanuel Kants verfasste, stiess ich unerwarteterweise auf Schriften, in denen
Kant tiber den Begriff sMenschenrassen< nachdachte. Nach der Lektiire dieser Auf-
sdtze fragte ich mich, warum es mich tiberraschte, diese Texte bei einem der ka-
nonisierten Autoren der Philosophie zu finden. In meinem Studium tauchte der
Name Kant dort auf, wo es um Ethik- und Moralphilosophie, Erkenntnistheorie
oder Geschichtsphilosophie ging. Zugleich war Kant auch in meinem zweiten Stu-
dienfach, den Gender Studies, ein Thema: Denn einerseits hat er sich in durch-
aus problematischer Weise zu Frauen gedussert, andererseits dienen die Schriften
Kants nach wie vor als Ausgangspunkt zur Formulierung feministischer Positio-
nen. Doch auch in diesen kritischen Aufsitzen zum deutschen Aufklirer fanden
die Reflexionen zum Begrift der >Menschenrassen< zumeist keine Erwihnung.

Im Rahmen meiner Lizentiatsarbeit schien es mir jedoch nicht méglich, dieses
Thema aufzugreifen: Zu sehr befiirchtete ich, dass diese Textauswahl als nicht phi-
losophisch genug erachtet werden wiirde — eine These, die ich nicht bereit war, im
Rahmen meiner universitiren Abschlussarbeit zu testen. Dass diese Furcht nicht
ganz unbegriindet war, wurde wihrend der Lektiire von Aufsitzen und Biichern zu
Kant deutlich, die ich fir die vorliegende Arbeit vornahm: So stellte ich fest, dass
oftmals die Aufsitze zu den >Menschenrassen< auch dann nicht in den Blick gera-
ten, wenn es um anthropologische Fragen bei Kant geht. Dariiber hinaus finden
sich auch Stimmen, die diese Schriften zwar beriicksichtigen, jedoch argumentie-
ren, dass nicht alle Ausserungen dieses Autors gleichermassen ernst zu nehmen
seien, da einige Aufsitze nicht das hohe Niveau zu halten vermogen, das Kant mit
der Kritik der reinen Vernunft bewiesen habe. Auch sei Kants Konzept des katego-
rischen Imperativs viel relevanter und wiirde so seinen Rassismus iibertrumpfen.
Kant unterliege den Vorurteilen seiner Zeit, die jedoch nur durch einen anachro-
nistischen Blick in ihrer Problematik sichtbar wiirden. Solche Schriften konnten
also ruhig dem Vergessen iiberantwortet werden (vgl. zusammenfassend Kleingeld

1 Zur Verwendung von Anfiihrungszeichen siehe die erste Fussnote in Kapitel 2.

- am 14.02.2026, 09:43:50.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

2007: 582f. oder Mills 2005). Solche Stimmen machen deutlich, dass die Themati-
sierung von >Rasse« nicht nur die historische Frage betrifft, wie diese Debatte im
18. Jahrhundert verortet werden muss, sondern auch eine gegenwirtige Artikulati-
on des Selbstverstindnisses der akademischen Disziplin vornimmt: Denn wihrend
es fiir Kant moglich war, sich als Philosoph zu diesem Thema zu dussern, wird dies
nun retrospektiv als Uberschreitung der Disziplin der Philosophie eingeordnet.
Damit wird eine Grenze installiert, die problematische Aspekte in diesem Werk in
einem Ausserhalb des diszipliniren Feldes verortet. Dass sich jedoch von diesem
>Ausserhalb« unbequeme Fragen ergeben, die sich letztlich nicht so einfach von der
Hand weisen lassen, mag die Vehemenz erkliren, mit der das Urteil gesprochen
wird: >Dies ist keine richtige Philosophie<.”

In der Folge habe ich mich verstirkt in Ansitze der post_kolonialen® Theorie
eingelesen. Ein wichtiger Ausgangspunkt bildet dabei die Einsicht, dass die Her-
ausbildung der Moderne konstitutiv mit dem Kolonialismus verbunden ist. Nimmt
man diese Verbindung der Moderne mit dem Kolonialismus ernst, fithrt dies bei-
spielsweise nach Gilroy (1993) dazu, dass das Taufbecken der Moderne weniger an
einem festen Ort, also in Europa zu finden ist, sondern vielmehr in der Verbin-
dung zwischen Afrika, Amerika, der Karibik und Europa, zwischen denen durch
Schiffe Menschen, Giiter und Ideen transportiert und ausgetauscht wurden. Da-
mit verschiebt und dynamisiert Gilroy die Ursprungserzihlung der europiischen
Moderne. Chakrabarty (2000) geht der Frage nach, was es fir nicht-westliche Ge-
sellschaften bedeutet, Teil der politischen Moderne zu sein. Der Kapitalismus, die
Moderne und die Aufklirung werden als Ereignisse gesehen, die ausschliesslich in
Europa stattfanden, womit eine komplett internalistische Geschichtsschreibung

2 Spivak (1999: 2) legt dar, dass durch die Mainstream-Ausbildung auch die Ignoranz — das
Uberlesen —eingeiibt werde und spricht in diesem Zusammenhang von einer sanktionierten
Ignoranz. In diesem Kontext ist auch die Schilderung von Butler (2009: 367ff.) interessant, die
konstatiert, dass sich durch diese Grenzsetzung der institutionell verankerten Philosophie,
die bestimmt, was zur Philosophie gehért und was nicht, die Philosophie verdoppelt habe.
Philosophie werde damit massgeblich auch ausserhalb der an den Universititen institutio-
nalisierten Disziplin betrieben. Butler koppelt diese Beobachtung an konkrete Inhalte, da
sie rhetorische und linguistische Aspekte, die oftmals in einem Spannungsverhéltnis zur lo-
gischen Argumentation stehen, in der institutionalisierten Philosophie nicht berlcksichtigt
sieht.

3 Diese Schreibweise habe ich von Jain (2012) (ibernommen, und sie soll einen klaren histori-
schen und politischen Bruch infrage stellen, der durch das >post<impliziert wird. Der Unter-
strich soll vielmehr auf die komplexen Verflechtungen der Vergangenheit mit der Gegenwart
aufmerksam machen und reiht sich damit in eine kritische Epistemologie ein (ebd.: 175). Ge-
rade in Bezug auf die Aufklarung scheint mir dieses komplexere Verstandnis von post_kolo-
nial passend zu sein, da die Aufklarung mit Fragen nach dem Spezifischen der Gegenwart
verbunden ist (vgl. Foucault 2005).

- am 14.02.2026, 09:43:50.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

installiert wird. Zugleich dient dieses westliche Entwicklungsnarrativ als Mass-
stab zur Messung kultureller Differenzen fiir nicht-westliche Gesellschaften, die so
lediglich tiber ihre Distanz zu diesem angenommenen Idealzustand wahrgenom-
men werden. Die Vorstellung einer politischen Moderne fiir nicht-westliche Gesell-
schaften kann nach Chakrabarty somit nur durch einen widerspriichlichen Prozess
vorgestellt werden: Eine Geschichte der politischen Moderne in Indien kann nicht
geschrieben werden, ohne dass zugleich eine Kritik an grundlegenden Kategori-
en der (kritischen) Geschichtsschreibung und an der Natur der historischen Zeit
geiibt wird.

Ausgehend von solchen Uberlegungen stellte ich mir die Frage, was es fiir die
Lektiire europdischer Philosoph_innen* bedeutet, diese mit einer solchen Kritik
an der Erzihlung der Moderne und der internalistischen Geschichtsschreibung zu
konfrontieren. Wie lisst sich diese internalistische Geschichtsschreibung aufbre-
chen? Ein Vorgehen liegt meines Erachtens darin, Texte als Ausgangspunkt zu wih-
len, die im akademischen Mainstream als >irrelevant« iiberlesen werden. Denn ein
internalistisches Geschichtsnarrativ stiitzt sich unter anderem auf eine bestimmte
Auswahl von Texten, die die Verflechtung Europas mit dem >Rest< der Welt unsicht-
bar macht. Die Nicht-Thematisierung von Aufsitzen Kants iiber sMenschenrassen«
lasst sich so als Beitrag zu einer internalistischen Geschichtsschreibung in der Phi-
losophie verstehen.

Diese wichtigen post_kolonialen Interventionen weisen zudem auf die Gefahr
hin, die darin lauert, sich einem einzelnen europiischen Autor zu widmen: Denn
sie werfen indirekt die Frage auf, wie eine Befragung der Aufklirung von den Rin-
dern her moglich sein soll, wenn der Fokus auf Texten eines weissen, minnlichen,
europiischen Philosophen liegt. Chakrabarty (ebd.: 4) macht jedoch darauf auf-
merksam, dass eine Befragung kanonisierter europdischer Autor_innen durchaus
notwendig sei, da ein einfaches Zuriickweisen der Aufklirung ebenfalls keine Ant-
wort sein konne. Diese Autor_innen als Teil einer europiischen Tradition zu verste-
hen, wird der Tatsache nicht gerecht, dass diese Theorien einen globalen Einfluss
ausgetiibt haben und nach wie vor ausiiben. Zudem findet sich in diesen Schrif-
ten ein starkes Fundament, auf dem gerade auch eine Kritik an der Moderne auf-
baut. Doch wenn die europdische Moderne zugleich eine starke Grundlage fiir die
post_koloniale Kritik an dieser Moderne enthilt, wie ist dann Kant in diesem Span-
nungsfeld zu verorten? In den folgenden Abschnitten arbeite ich einige Aspekte

4 Der Unterstrich soll auf die mogliche Partizipation unterschiedlicher Geschlechter aufmerk-
sam machen. Dabei verwende ich den Unterstrich sowohl mit der femininen als auch mit der
maskulinen Form — letztere vor allem bei Begriffen, die Kant ausschliesslich im generischen
Maskulinum verwendet.

- am 14.02.2026, 09:43:50.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

heraus, die sich aus dem Versuch, post_koloniale Einsichten® auf Kant zu bezie-
hen, ergeben haben.

Nach wie vor ist es in der Philosophie iiblich, zentrale philosophische Texte un-
abhingig von ihrem Entstehungskontext zu diskutieren: Die Uberlegungen und Ar-
gumente sind logisch und allgemeingiiltig, weshalb die Giiltigkeit losgelést von jeg-
lichem Kontext besteht. Die Sub-Disziplin der Philosophiegeschichte nimmt sich
den historischen Verflechtungen der Texte zwar an, doch hat dies keinen Einfluss
auf den Giltigkeitsanspruch, der beispielsweise der Kritik der reinen Vernunft zuge-
schrieben wird. Die post_koloniale Kritik an der Moderne nimmt demgegeniiber
eine grundlegendere Kontextualisierung vor, da die Texte als europiische Erzeug-
nisse verstanden werden. Damit wird durch das Mitbedenken des Kolonialismus
zudem eine andere Kontextualisierung vorgenommen.® Diese verinderte Kontex-
tualisierung hat Auswirkungen darauf, welche Aspekte des kantischen Werks the-
matisiert werden. Die philosophisch-historischen Debatten iiber Kant fokussieren
hauptsichlich auf die Kenntnisse der zeitgendssischen europiischen Aufklirung
und diskutieren die kantischen Schriften fast ausschliesslich in diesem Rahmen.
Aus einer post_kolonialen Perspektive stellt sich jedoch die Frage, welches Wis-
sen Kant zur aussereuropiischen Welt oder von nicht-weissen Schriftsteller_innen
(wie beispielsweise Phillis Wheatly, einer der ersten afro-amerikanischen Dichte-
rinnen, die publiziert hat, oder Anton Wilhelm Amo, einem afro-deutschen Phi-
losophen; beide Zeitgenoss_innen Kants) zur Verfigung stand und ob oder wie er
dieses in sein kritisches Denken integriert hat. Auch Reiseberichte wie jene Georg
Forsters, die in der Kant-Rezeption beriicksichtigt werden, miissen kritisch begut-
achtet werden, da diese von Europier_innen und fiir ein europiisches Publikum
verfasst wurden; nicht-europiische Menschen erscheinen in dieser Diskussion le-
diglich als Objekte. Dennoch bilden solche Schriften eine wichtige Quelle zur aus-
sereuropdischen Welt. Diese grundsitzliche Verschiebung des Kontextes zieht mit
sich, dass innerhalb von Kants Werk andere Texte ins Zentrum riicken: So bilden
die Aufsitze zum Begriff der >Menschenrassens, aber auch allgemein die iberall
im Werk verstreuten Bemerkungen zu aussereuropdischen Menschen, zu >Wilden«
und >Unzivilisierten< sowie Ausserungen zur Sklaverei oder zum Kolonialismus den
Ausgangspunkt meiner Lektiire.

5 Wenn ich im Folgenden von >der post_kolonialen Perspektive«spreche, nehme ich damit na-
tirlich wiederum eine Vereinfachung vor, da es keine einheitliche theoretische Grundlage
gibt, auf der post_koloniale Ansétze beruhen wiirden. Ich beschranke mich auf Theorien, die
auf postmodernen Ansatzen aufbauen (und diesen Bezug auch kontrovers diskutieren).

6 Wenn Said (1975) betont, die Kontextualisierung mindere den Wert von Texten nicht, son-
dern mache ihn vielmehr reichhaltiger, dann hat dieser Hinweis auch fiir die gegenwartige
Philosophie noch Giiltigkeit. Said spricht in diesem Aufsatz von der worldliness von Texten,
um darauf hinzuweisen, dass Texte immer in einen spezifischen Entstehungskontext einge-
woben sind, der nicht auf nationale Begrenzungen eingeengt werden kann.

- am 14.02.2026, 09:43:50.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

In der Geschichtsschreibung zum Kolonialismus wird der Aufklirungszeit in-
sofern eine spezifische Rolle zugeschrieben, als dass sich in der zweiten Hilfte des
18. Jahrhunderts ein epistemischer Umbruch vollzog. So standen in dieser Peri-
ode des Kolonialismus die kulturellen und wissenschaftlichen Interessen im Vor-
dergrund (vgl. Liasebrink 2006). Anthropologische und naturkundliche Untersu-
chungen gewannen im 18. Jahrhundert an Bedeutung und auch Entdeckungsrei-
sen dienten weniger 6konomisch-imperialen als wissenschaftlichen Zwecken (vgl.
Meyer 2017: 85f.). Doch lisst sich nicht nur eine Intensivierung dieser wissen-
schaftlichen Interessen feststellen, sondern weitergehend ein epistemischer Um-
bruch. So spricht Hall (2002) von »einer entscheidenden epistemischen Verschie-
bung innerhalb des Kolonisierungsprozesses« (ebd.: 235), die in der Aufklirung
stattfand. Er skizziert, dass mit der Aufklirung ein panoptisches Auge installiert
wurde, durch das »alle Formen des menschlichen Lebens iiber den universalen Leis-
ten einer einzigen Seinsordnung geschlagen« (ebd.) wurden, und dass dadurch
»Differenz in Form eines fortwihrenden Markierens und Neumarkierens von Po-
sitionen innerhalb eines einzigen diskursiven Systems (différance) neu gefafdt wer-
den mufite« (ebd.).

Meine These ist, dass diese Charakterisierung durchaus auf Kant zutrifft;
bei ihm lisst sich die Herausbildung eines Denkens beobachten, das den Be-
zugspunkt der endlichen, abgeschlossenen Welt wihlt und darin die Menschen
in neuer Weise verortet. So diskutiert Kant die Moglichkeit eines Denkens, das
von einer Einheit ausgeht und innerhalb dieses Rahmens wesentliche und unwe-
sentliche Differenzen zu bestimmen mag (vgl. zur Herausbildung Kapitel 2, zur
Einheit der Menschengattung und den srassischen« Differenzen darin Kapitel 3).
Dennoch muss fiir Kant eine nicht unwichtige Variation dieses universalen, iiber-
schauenden Blicks betont werden, da Kant eine kritische Philosophie entwickelt
und damit eine bedeutungsvolle Relativierung vornimmt. Der Zusammenhang
zwischen einem iiberschauenden Blick und der kritischen Philosophie soll hier in
aller Kiirze umrissen werden.

Die Kritik bestimmt Kant in der Vorrede zur ersten Auflage in der Kritik der reinen
Vernunft als Bestimmung der Quellen, des Umfangs und der Grenzen des Vernunft-
vermdgens (vgl. KdrV A: XII). Damit benennt er bereits unterschiedliche Aspekte
von Kritik. In der Vorrede zur zweiten Auflage gewichtet Kant den Moment der
Grenze starker, wenn er festhilt, dass der Nutzen der Kritik der reinen Vernunft pri-
mir ein negativer sei (vgl. KdrV B: XXIV). So nimmt er — durch die Vernunft selbst
— eine Eingrenzung des Vernunftgebrauchs vor, indem er den Vernunftgebrauch
auf den Bereich der moglichen Erfahrungen beschrinkt. Die Vernunft erkennt al-
so, dass sie nur in bestimmter Hinsicht Erkenntnisse produzieren kann, und zwar
nur, wenn sie sich auf die Erscheinung von Dingen bezieht — auf die Phaenome-
na. Demgegeniiber kénnen keine widerspruchsfreien Aussagen iiber das Ding an

- am 14.02.2026, 09:43:50.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

sich, das Noumenon, oder das Unbedingte getroffen werden — hier tiberschreitet
die Vernunft ihre eigene Begrenzung in unzulissiger Weise. Die Selbsterkennt-
nis der Vernunft (vgl. ebd.: A XI) fithrt also zunichst zu einer Selbstbegrenzung
— eine Begrenzung, die Kant in einer Fussnote als »Skandal der Philosophie und
allgemeinen Menschenvernunft« (KdrV B: XL) bezeichnet, da die Existenz der Din-
ge ausserhalb unserer Wahrnehmung nicht gewusst, sondern nur geglaubt werden
kann. Konzentriert man sich auf diesen Aspekt von Kritik, wird deutlich, dass Kant
den universalen, allumfassenden Blick auf die Welt kritisiert und ihm seine Legi-
timitdt abspricht, sofern damit Aussagen getroffen werden, die sich auf die Welt
an sich beziehen.

Kant entwickelt jedoch in seinen Schriften, die er zur Theorie von Menschen-
rassen« verfasst, und in seiner Geschichtsphilosophie eine andere Bestimmung des
kritischen Unternehmens. Denn obwohl er eine grundlegende Beschrinkung der
moglichen Erkenntnis vornimmt, konstatiert er zugleich ein Begehren der Ver-
nunft, die Grenze zu tiberschreiten. In der Kritik der Urteilskraft ergriindet Kant
diese Moglichkeit. Er untersucht die Begriindung fir ein Denken, das zwar auf
der Einsicht der Kritik der reinen Vernunft und deren grundlegender Einschrinkung
in erkenntnistheoretischer Hinsicht basiert, doch zugleich auch dariiber hinaus-
reicht. Kant findet in diesem kritischen Denken, das auf dem Prinzip der Zweck-
missigkeit beruht, eine Moglichkeit, wie iiber die Grenze hinausgegangen werden
kann. Denn obwohl jenseits dieser Grenze keine sichere und damit vom Verstand
legitimierte Erkenntnis gewonnen werden kann, gibt es dennoch ein Begehren der
Vernunft, Fragen zu Gott, zu den Dingen an sich, zur Freiheit und zum Unbeding-
ten aufzuwerfen und mehr dariiber in Erfahrung zu bringen. Dieses Begehren nach
einem Unbedingten ist auch verbunden mit der Frage nach einer Einheit der Na-
tur: eine Einheit, die sich dann postulieren lisst, wenn ein Anfang angenommen
werden kann, der wiederum nicht von einem anderen Anfang bedingt ist und so
einen Endpunkt in einer ansonsten endlosen Reihe von Kausalverbindungen setzt.

Die Vorstellung einer solchen Einheit iiberschreitet aber immer schon den Be-
reich des moéglichen Wissens. Doch Kant findet in der Form des regulativen Ur-
teils ein Vorgehen, wie trotz der Beschrinkung durch die Vernunft ein solches
Denken von Einheiten méglich wird. Das regulative Urteil wird dabei in Abgren-
zung zum konstitutiven erliutert: Ein konstitutives Urteil nimmt eine Subsumpti-
on einer empirischen Beobachtung unter einen allgemeinen Begriff vor, wobei die
Zuordnung zwischen dem Konkreten und dem Begriff eine notwendige ist. Kant
spricht deshalb auch von einem bestimmenden Urteil. Im Gegensatz dazu findet
im regulativen Urteil eine losere Verbindung statt, da zwischen einem konkreten
Gegenstand und einer Idee keine notwendige Verbindung hergestellt werden kann.
Die Idee nimmt lediglich eine anleitende Funktion ein. Obwohl es durch regulative
Urteile moglich ist, die Grenze des sicheren moglichen Wissens zu iiberschreiten,
kann dennoch nicht mit der gleichen Sicherheit Wissen gewonnen werden. Mit

- am 14.02.2026, 09:43:50.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

diesem Verstindnis von Kritik lassen sich hypothetische Aussagen treffen, deren
Reichweite nicht durch eine klare Grenze angegeben wird, sondern durch den Be-
zug auf eine Annahme von einem Ursprung und einem Ziel - also mittels zweier
Bezugspunkte, die nur angenommen, aber nicht bewiesen werden kénnen. Fiir
die Betrachtung der lebendigen Natur bedeutet dies, dass eine solche Erkenntnis
im Rahmen eines regulativen Urteils angeleitet ist durch einen Bezugspunkt, der
den Bereich der Naturerkenntnis iiberschreitet. Wenn also Kant im Rahmen des
Denkens der Zweckmissigkeit die Einheit der Welt thematisiert, lisst sich diese
Bestimmung durchaus dem panoptischen, kolonialen Blick, der zu seiner Zeit in-
stalliert wurde, zuordnen. Jedoch machen gerade seine kritischen Uberlegungen
deutlich, dass Aussagen iiber einen solchermassen abgeschlossenen Bereich Mut-
massungen bleiben miissen.

Die grundlegende These der vorliegenden Arbeit ist, dass ausgehend von den
Aufsitzen zum Begriff der >Menschenrassen«< das Denken der Zweckmissigkeit”
ins Zentrum der Aufmerksambkeit geriickt werden muss. Dieses Denken der Zweck-
maissigkeit untersuche ich durch ein Close Reading verschiedener kantischer Texte.
So entwickele ich meine Interpretation dezentriert, ausgehend von der genauen
Lektiire der jeweils im Zentrum stehenden Texte. Der Zusammenhang zwischen
den Kapiteln ergibt sich, weil die kantische Philosophie den Anspruch verfolgt,
systematisch aufgebaut zu sein. Allerdings verstehe ich die kantische Philosophie
nicht als geschlossenes System, das auflogische Widerspriiche hin abgeklopft wer-
den muss. Vielmehr folge ich der Charakterisierung von Mikkelsen (2013: 1f.): In
jedem Bereich, den Kant als Teil seiner kritischen Philosophie neu ausarbeitet,
tiberpriift er jene Konklusionen, die er vorher in Bezug auf andere Bereiche ge-
zogen hatte. Anders gesagt, versteht Kant die einzelnen Beitrige als (funktionale)
Teile einer als Einheit zu verstehenden kritischen Philosophie, was er in der Kritik
der reinen Vernunft als gegliedertes Ganzes benennt (vgl. KdrV B: 860f./A: 832f)%.
Ich nehme Kant in diesem Anspruch ernst, ohne jedoch davon auszugehen, dass
tatsdchlich ein abgeschlossenes System vorliegt. Der Zusammenhang besteht also
vielmehr im Anspruch auf diese Einheit — also einer anleitenden Idee von Ein-
heit - und in dem jeweils in den Texten formulierten Blick auf die Verbindung
mit anderen Teilen. Damit ergibt sich ein interessantes Spannungsfeld zwischen
einzelnen Aspekten der kritischen Philosophie, die jedoch nicht fiir sich alleine

7 Dieser Ausdruck soll als Uberbegriff fiir die unterschiedlichen terminologischen Varianten
dienen, die entsprechend den Themenbereichen variieren. So spricht Kant von teleologi-
schen, reflektierenden, reflexiven und regulativen Urteilen.

8 In der von mir benutzten Werkausgabe wurde der zweiten Auflage der Kritik der reinen Ver-
nunft den Vorrang gegeben, da Kant diese Auflage selber durchgesehen und geandert hat.
Dementsprechend finden sich in den Verweisen die Angaben zur zweiten Auflage an erster
Stelle.

- am 14.02.2026, 09:43:50.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

stehenbleiben, sondern auf ein Ganzes referieren, das jedoch von jedem Teil dieser
Philosophie etwas anders und aus einer anderen Perspektive gefasst wird.

Die Fragen, die sich aus der (Re-)Kontextualisierung der Aufklirungsphiloso-
phie in einem post_kolonialen Raum ergeben haben, lassen sich nun weiter zuspit-
zen. Denn Kant findet seine eigene Form der Aneignung: Er verbindet das Wissen
zu aussereuropdischen Menschen mit dem Denken der Zweckmissigkeit und ent-
wickelt daran erstmals den Begriff der >Menschenrassen«. So lautet die Leitfrage
der vorliegenden Studie, welche spezifischen Formen von Othering und Selbstaf-
firmation mit diesem Denken der Zweckmassigkeit verbunden sind.

Kolonialismus wird oftmals in erster Linie als 6konomisches Ausbeutungsverhilt-
nis verstanden. In vielen Beitragen der post_kolonialen Theorie wird jedoch betont,
dass die 6konomische Dimension des Kolonialismus nicht isoliert von der episte-
mologischen Ebene thematisiert werden kann. Stuart Hall bringt dies folgender-
massen auf den Punkt:

»Mit dem Begriff der>Kolonisierung<und folglich auch mit dem des >Postkolonia-
len< befinden wir uns unwiderruflich auf einem von Macht und Wissen regierten
Kriftefeld. Genau diese falsche und hinderliche Unterscheidung zwischen Kolo-
nisierung als einem Herrschafts-, Macht- und Ausbeutungssystem und Kolonisie-
rung als einem Erkenntnis- und Reprisentationssystem ist zuriickzuweisen.« (Hall
2002:237)

Dies bedeutet nicht nur, dass die dkonomische Dimension verschrinkt ist mit ei-
nem Erkenntnis- und Reprisentationssystem, sondern umgekehrt auch, dass die
Untersuchung der kritischen kantischen Texte sich nicht darauf beschrinken lisst,
diese nur als Diskussion von Erkenntnis und Reprisentation zu sehen. Vielmehr
sind diese als Ausdruck und Herstellung von Machtverhiltnissen zu verstehen. Al-
lerdings stellt sich die Frage, wie diese Verschrinkung von Wissen mit Macht in
die Lektire der kantischen Texte eingebracht werden kann. Zum einen verlangt
dies, iber das Close Reading hinaus Debatten einzubeziehen, die diese Verbin-
dung fiir die unterschiedlichen Themenbereiche, die im Rahmen des Denkens der
Zweckmaissigkeit behandelt werden, deutlich machen. So weisen die Kapitel 3 bis
6 eine dhnliche Struktur auf: Zu Beginn eines jeden Kapitels greife ich eine Dis-
kussion auf, die die konkrete Verbindung von Wissen und Macht fir das jeweilige
Themengebiet verdeutlicht. So diskutiere ich in Kapitel 3.1 die Verschrinkung des
Begriffs >Rasse« mit Rassismus und Eurozentrismus. In Kapitel 4.1 setze ich mich
mit der These von Sankar Muthu auseinander, der Kant grundsitzlich als anti-im-
perialistischen Autor klassifiziert. In Kapitel 5.1 wird mit der Studie von Simon
Gikandi der 4sthetische Diskurs im kolonialen Raum situiert, in Kapitel 6 wird die
naturteleologische Sicht durch die Studie von Mary Louise Pratt zu Reiseberichten
von Naturforschern im kolonialen Kontext eingeordnet.

- am 14.02.2026, 09:43:50.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

Zum anderen sind es die zentralen Begriffe des Otherings und der Selbstaffir-
mation, die ich als Analysebegriffe in die theoretischen Erdrterungen Kants ein-
bringe. Der Begrift des Otherings ist nicht nur in der post_kolonialen, sondern
auch in der feministischen Theorie verankert und weist auf den Akt der Etablie-
rung und Legitimierung von Differenzen und die Abgrenzung zu einem Selbst hin
(vgl. Maihofer 2014). Dass Prozesse von Othering begleitet sind durch Selbstaffir-
mationsprozesse, hat Andrea Maihofer (2014) aufgezeigt. Ein Othering impliziert
die Setzung eines Massstabes, von dem ausgehend eine Abweichung behauptet
werden kann. Dabei ist die Selbstaffirmation dem Othering weder vorhergehend
noch nachgeordnet, vielmehr sind beide Prozesse zugleich konstitutiv und dialek-
tisch (ebd.: 314). Damit richtet sich mein Blick nicht nur auf das, was als >anders<
markiert und allenfalls abgewertet oder ausgeschlossen wird, sondern auch darauf,
was bestitigt und als positiver Bezugspunkt etabliert wird.

Der Begrift des Othering erlaubt es, in den Schriften Kants nicht nur auf den
Begriff sRasse« zu fokussieren, sondern weitere Abgrenzungs-, Ausgrenzungs- und
Hierarchisierungsprozesse erfassen zu kénnen. Dies ist deshalb relevant, weil die
Rolle und Funktion >Anderer< oder schlicht das Sprechen tiber >andere« nicht in al-
len Teilen des kantischen Werks gleichbleibend sind, vielmehr muss von Text zu
Text genauer bestimmt werden, wer als >anders< markiert wird und/oder sich am
Rande des Narrativs befindet (vgl. Spivak 1999: 9). Das gleiche gilt fir das >Selbst«.
Insgesamt ldsst sich in Bezug auf Kant festhalten, dass das Othering sowie die
Selbstaffirmation in einem variierenden Bezug zur Theoriebildung stehen. So las-
sen sich Otherings feststellen, die in der Theoriebildung eingeschrieben sind, so-
dass Differenzen und Hierarchien zwischen Menschen explizit theoretisiert wer-
den, wie dies beispielsweise in der Formulierung der Rassentheorie der Fall ist
(siehe Kapitel 3). In anderen Texten finden sich andere Formen von Othering, die
sich am Rande der Theoriebildung manifestieren, sodass bestimmten Figuren bei-
spielsweise die Reprisentationsfihigkeit oder die Fihigkeit, exemplarisch zu sein,
abgesprochen wird, wie ich dies in der Geschichtsphilosophie (vgl. Kapitel 4) und
der Kritik der Urteilskraft aufzeige (vgl. Kapitel 5 und 6).

Mit dieser Fragestellung schliesse ich an Beitrige von Emmanuel Chukwudi
Eze (1998) und Tsenay Serequeberhan (1996, 1997) an, die einen breiten Blick auf
die kantischen Schriften werfen und den impliziten Eurozentrismus und damit
die grundlegende Uberblendung der europiischen mit der menschlichen Existenz
aufzeigen. Zudem hat Spivak (1999) eine Lektiire der Kritik der Urteilskraft vorge-
legt, in der sie die Verwerfung de_r native informant in diesem Text feststellt — ein
Ausschluss, durch den die kritische Philosophie implementiert werden kann. Ins-
gesamt ist die Frage nach der Verschrinkung von Wissen und Macht, die auf Michel
Foucault basiert und von Edward Said (2009) auf die koloniale Situation iibertra-
gen wurde, kein Ansatz, der in der institutionell verankerten Philosophie grossen
Anklang gefunden hat. So gilt auch der Kolonialismus weitgehend als vernachlis-

- am 14.02.2026, 09:43:50.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

sigbares Thema. Als Effekt davon fristet die Diskussion post_kolonialer Aspekte in
der Lektiire kantischer Texte eher ein Schattendasein — auch wenn in den letzten
Jahren die Debatte um die Rassentheorien bei Kant an Schwung gewonnen hat (vgl.
weitergehend dazu Kapitel 3).

Dieser Fokus auf das Othering und die Selbstaffirmation verbindet sich mit
dem Close Reading ausgewahlter kantischer Texte. Beide Perspektiven (das Close
Reading und die Analyse von Othering und Selbstaffirmation) verschrinken sich
jedoch miteinander. Mit dem Analysebegriff des Otherings wird oft die Frage ver-
bunden, in welcher Art Menschen reprisentiert werden (vgl. Spivak 1988) — eine
Frage, die in der post_kolonialen Literatur breit diskutiert wird. Gerade fiir die
Philosophie ist dabei die Einsicht wichtig, dass mit dem Akt des Reprisentierens
keine Kluft zwischen Reprisentation und Realitit vorausgesetzt werden kann und
die Angemessenheit der Ersteren in Abgleich mit Letzterer auf der Grundlage die-
ser vorausgesetzten Annahme zu bestimmen ist. Vielmehr muss die Verhandlung
zentraler Begriffe wie Realitit und Reprisentation in der jeweiligen Philosophie
genauer untersucht werden. Es ist also beispielsweise zu fragen, inwieweit Ausse-
rungen zu >Menschenrassenc« an die spezifische philosophische Position gebunden
sind, in der sie artikuliert werden.

Diese Uberlegung macht kenntlich, inwiefern das Close Reading ausgewihl-
ter kantischer Texte und damit auch ein vertieftes Verstindnis des Denkens der
Zweckmaissigkeit und dessen Ausformulierung in den unterschiedlichen Themen-
bereichen mit dem Othering und der Selbstaffirmation in Verbindung stehen. So
geht Kant in seiner theoretischen Philosophie nicht davon aus, dass es moglich
ist, ein Ding an sich zu erkennen. Vielmehr richtet sich der Gegenstand nach der
Erkenntnis (vgl. KdrV B: XVIf.). Kant ist sich dariiber hinaus bewusst, dass das
Denken der Zweckmissigkeit einen Zusammenhang erkennt, der letztlich empi-
risch nicht bewiesen werden kann. Dieses Denken der Zweckmissigkeit ist also
eine Interpretationsleistung und formuliert damit keinen Anspruch, eine Realitit
angemessen abbilden zu wollen. Vielmehr ist der Blick auf Dinge geprigt von Ide-
en, die in der Vernunft verankert sind. Mit diesem Denken der Zweckmassigkeit
formuliert sich deshalb eine spezifische Form von Othering und Selbstaffirmation,
die genauer untersucht werden muss.

Das Kapitel 2 widmet sich zwei unterschiedlichen Texten, die jedoch beide deut-
lich vor Kants Erarbeitung der Kritik der reinen Vernunft (1781) publiziert oder als
Vorlesung gehalten wurden und damit als vorkritisch bezeichnet werden. In den
Niederschriften zur Vorlesung zur Physischen Geographie (2008)° finden sich eine
ausfithrlichere Diskussion zu Unterschieden zwischen Menschen sowie deutlich
rassistische Aussagen — den Begriff >Rasse< verwendet Kant allerdings nicht. In

9 Zur Publikationsgeschichte dieser Vorlesung siehe Kapitel 2.1.

- am 14.02.2026, 09:43:50.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

den Beobachtungen zum Schonen und Erhabenen (1764) findet sich eine ausfithrliche
Thematisierung von Geschlecht, zudem diskutiert Kant unterschiedliche >Natio-
nalcharaktere«. Anhand dieser beiden vorkritischen Texte lisst sich verdeutlichen,
dass Kant durchaus ein Othering und eine Selbstaffirmation vornimmt, jedoch er-
folgt dies auf der Grundlage einer anderen philosophischen Grundannahme, und
zwar dem Analogiedenken, das sich deutlich von jenem naturhistorischen Denken
abgrenzt, das Kant mit seinen Aufsitzen zu den >Menschenrassen« zu entwickeln
beginnt.

In Kapitel 3 argumentiere ich, dass fitr Kant der Begriff >Rasse« (und, wie in
der Kritik der teleologischen Urteilskraft deutlich wird, auch Geschlecht) ausschliess-
lich im Rahmen des teleologischen Denkens sinnvoll verwendet werden kann. Dies
wird vor allem in der Auseinandersetzung Kants mit Georg Forster deutlich. Denn
nur durch dieses Denken der Zweckmaissigkeit kann nach Kant eine Gattungsein-
heit Mensch angenommen werden, die einen einzigen, allen Menschen gemeinsa-
men Anfang umfasst und fir die ein Ziel der Entwicklung vermutet werden kann.
Die Differenzen zwischen den Menschen erklirt Kant in diesem Rahmen als An-
passung an verschiedene klimatische Bedingungen. Es bedarf jedoch des teleolo-
gischen Denkens, um das Spiel zwischen Einheit und Differenz in Gang setzen zu
konnen. Denn durch den Rahmen einer Gattung bleiben die Differenzen zwischen
den Menschen nicht als inkommensurabel bestehen, sondern kénnen aufeinander
bezogen werden. Mit dem Narrativ der Entwicklung von Differenzen, also mit der
Historisierung der Differenzen, wird mit der Ausdifferenzierung der Menschen in
»Rassenc ein Ziel verbunden: Die Adaption an unterschiedliche Klimata und damit
die Realisierung der den Menschen innewohnenden Maglichkeit, sich an unter-
schiedlichen Orten auf der Erde niederlassen zu kénnen. Diese beiden Endpunkte
— die Einheit der Gattung und die Ausbreitung der Menschen auf der Erde — bilden
normative Bezugspunkte, die mit dem teleologischen Urteil intrinsisch verbunden
sind. Ausgehend davon stellt sich die Frage, inwiefern die Einteilung und Hierar-
chisierung von Menschen in verschiedene >Rassen« intrinsisch mit dem teleologi-
schen Urteil verbunden sind.

Auch fiar die Geschichtsphilosophie (vgl. Kapitel 4) bildet das Denken der
Zweckmaissigkeit den Rahmen. Hier richtet sich das Augenmerk jedoch auf
unterschiedliche Lebensstile, wie sie Kant fiir Hirt_en und Ackerbauer n skiz-
ziert. Die Dynamik zwischen diesen beiden Gruppen und die Entwicklung der
Ackerbauer_n formuliert Kant im Rahmen eines zielorientierten historischen Ab-
laufs, der zur Entwicklung einer zivilisierten oder gar moralisierten Gesellschaft
fithren soll. Mit dieser Entwicklung verbunden formuliert Kant seine Kritik an
der zeitgendssischen Gesellschaft. Damit wird erkenntlich, dass das Denken der
Zweckmaissigkeit auch eine Gesellschaftskritik ermdglicht — allerdings stellt sich
die Frage, inwiefern diese Kritik auf der Instrumentalisierung einer Position
basiert, die nicht durchwegs in das eigentliche Entwicklungsnarrativ eingebunden

- am 14.02.2026, 09:43:50.

17


https://doi.org/10.14361/9783839451762-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

ist. Mein Fokus liegt in diesem Kapitel auf der Frage, wie im Rahmen des Denkens
der Zweckmissigkeit Kant eine Verbindung herzustellen vermag zwischen den
in der Kritik der reinen Vernunft sorgfiltig voneinander getrennten Bereichen der
Natur und der Vernunft. Wie sich aufzeigen lisst, liegt gerade in der Form der
Verbindung dieser beiden Bereiche im geschichtsphilosophischen Narrativ die
Grundlage fiir das Othering und die Selbstaffirmation.

In den Kapiteln 5 und 6 riickt mit der Kritik der Urteilskraft jene Schrift in den
Fokus, die das Denken der Zweckmissigkeit grundsitzlich untersucht, es in Rela-
tion stellt zu den beiden vorhergehenden Kritiken und die Legitimation fiir dieses
Denken herleitet. In Kapitel 5 steht der erste Teil der Kritik der Urteilskraft, namlich
die Kritik der dsthetischen Urteilskraft im Zentrum. Einerseits lassen sich in dieser
Schrift wiederum Momente des Othering und damit verbunden auch der Selbstaf-
firmation feststellen, die mit dem Denken der Zweckmissigkeit im isthetischen
Bereich verbunden sind. Zugleich argumentiere ich, dass sich in den Erdrterun-
gen zum Schoénen ein Ansatz findet, der sich in modifizierter Weise dazu eignet,
eine dekoloniale Philosophie zu entwickeln.

In Kapitel 6 thematisiere ich, dass das Denken der Zweckmaissigkeit seine Giil-
tigkeit nicht nur in bestimmten ausdifferenzierten Gebieten der Philosophie be-
weist, sondern fiir Kant auch eine gedankliche Grundlage bietet, wie die Philoso-
phie und die Entwicklung der Vernunft gedacht werden konnen. In diesem Kapi-
tel drehe ich somit die Perspektive um und frage danach, inwiefern die kritische
Philosophie geprigt ist von jenem Denken, das Kant anhand der Theorie zu den
>Menschenrassen< und in der Geschichtsphilosophie entwickelt hat. Konkret heisst
dies, die Rolle des Denkens der Zweckmissigkeit in der kritischen Philosophie und
fiir die kritische Philosophie zu bestimmen. So lisst sich anhand der Kritik der teleo-
logischen Urteilskraft, dem zweiten Teil in der Kritik der Urteilskraft, aufzeigen, dass
dieses Denken der Zweckmassigkeit seine Giiltigkeit nicht nur in bestimmten Ge-
bieten der Philosophie beweist, sondern fiir Kant auch eine Grundlage fir die Er-
arbeitung seiner gesamten Philosophie bietet.

Damit verbunden geht Kant in der Kritik der Urteilskraft der Frage nach, wie
die beiden Teile der theoretischen und der praktischen Philosophie, die soweit un-
vermittelt nebeneinanderstehen, miteinander in Bezug gesetzt werden konnen.
Eine solche Vermittlung ist nach Kant in der Form eines reflektierenden Urteils
moglich. Im Kapitel 4 zur Geschichtsphilosophie wird deutlich, dass fir Kant not-
wendigerweise ein Zusammenpassen dieser beiden Bereiche moglich sein muss —
ansonsten wire es nicht denkbar, dass der Mensch, der sich selbst Gesetze geben
kann, diese Maxime auch in Handlungen verwirklichen kann, die sich in die Ab-
ldufe der Natur eingliedern. In der teleologischen Urteilskraft, so meine These, wird
dieses Verhiltnis der Verbindung dieser beiden Perspektiven auf den Menschen in
seiner Komplexitit erkennbar: Die Natur — und damit auch die menschliche Natur
— muss als der Vernunft zwar vorgingig und fremd gedacht werden, doch kann sie

- am 14.02.2026, 09:43:50.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

nur durch die Vernunft und als auf sie bezogen erfasst werden. Damit liegt eine
enge Verschachtelung von Natur und Vernunft vor, bei der der als der Vernunft he-
terogen gedachten Natur ein Ziel unterstellt wird: Der Mensch unter moralischen
Gesetzen. Mit dieser Verschachtelung, die mit dem Denken der Zweckmissigkeit
einhergeht, ist eine privilegierte Erkenntnisposition verbunden. Dies mochte ich
kurz in Bezug auf das kantische Verstindnis von Aufklirung verdeutlichen.

Mit der Erkenntnis dessen, was man wissen, hoffen und tun kann, soll nach Kant
dem Zweck der Aufklirung gedient werden. Damit erschliesst sich eine weitere Di-
mension des Denkens der Zweckmaissigkeit: Die Produktion des Wissens ist eben-
falls zielgerichtet, also intrinsisch mit einer Absicht verbunden und soll so auch zur
Herstellung einer anderen Realitit — einer zivilisierten, aufgeklarten Gesellschaft
- dienen. Mit dieser Formulierung wird die praktische Implikation von teleologi-
schen Urteilen deutlich: Die Erkenntnis ist intrinsisch eine pragmatische Erkennt-
nis, die nicht nur das Handeln und Hoffen anleitet, sondern bereits im Akt des
Erkennens eine Handlung darstellt. Dieses kantische Verstindnis von Wissen iiber
die Natur wird in der Reflexion zum Denken der Zweckmissigkeit sowie in der Re-
flexion tiber die Aufklirung deutlich. In ein aktualisiertes Vokabular gefasst kann
also festgehalten werden, dass sich Kant der performativen Seite seiner Theorie-
bildung durchaus bewusst war.'®

Kant bestimmt die Aufklirung in zweifacher Weise, indem die Menschen »zu-
gleich Elemente und Handelnde desselben Prozesses« (Foucault 2005: 690) sind.
Aufklirung ist also ein Prozess, der von sich aus abliuft, der aber zugleich auch ei-
ne Aufgabe und Pflicht bedeutet, was in Kants Aufruf, sich des eigenen Verstandes
zu bedienen, seine eingingigste Formulierung findet. Foucault (ebd.: 694) argu-
mentiert, dieser Aufklirungsaufsatz nehme eine Scharnierstelle in Kants Werk ein,
da in diesem Verstindnis von Aufklirung die Kritik historisch verortet werde. Die
Kritik ist an eine Aktualitit gebunden, die die Notwendigkeit der Kritik zu diesem
Zeitpunkt verdeutlichen soll und damit verbunden die Spezifika der Gegenwart zu
benennen vermag. Damit wird — durch die kritische Philosophie selbst — das Un-
ternehmen der Kritik als Produkt von geschichtlichen Prozessen dargestellt. Die
Aufklirung vollzieht sich nicht bei einem Individuum oder in einer Generation,
vielmehr skizziert Kant hier einen Prozess, der sich iiber mehrere Generationen
entfaltet.

10  Lagier (2004) betont diesen performativen Aspekt der kantischen Philosophie in Bezug auf
den Zweck der Menschheit : »Plus encore, nous avons cru remarquer, au cours de I'analyse,
une dimension profondément performative du discours sur I'unité de destination de I’lhuma-
nité. Lhomme ne peut atteindre son but, c’est-a-dire la formation de son caractére comme
faculté de se donner des fins universelles, que s'il se pense activement comme capable de for-
mer ce caractére.« (ebd.: 191).

- am 14.02.2026, 09:43:50.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Damit nimmt Kant zwei Bestimmungen der Aufklirung vor, die jedoch mitein-
ander verschrinkt sind, und dies nicht nur dadurch, dass ein individuelles Handeln
Einfluss auf die Ubertragung von Wissen und Einsichten zwischen den Genera-
tionen gewihrleisten kann. Vielmehr lisst sich eine erkenntnistheoretische Ver-
schrinkung ausmachen: Erst durch die aufgeklirte Vernunft wird es moglich, die
geschichtlichen Prozesse als auf ein richtiges Ziel hin - die Aufklirung — ausge-
richtet erkennen zu kdnnen. Damit etabliert sich hier ein bestimmter Standpunkt,
von dem her die richtige Einsicht in historische Abliufe erkannt werden kann -
und von dem her zugleich der eigene Standort als Kulminationspunkt der vergan-
genen Prozesse verstanden wird. Mit der Rekonstruktion des umfassenden Ver-
stindnisses des Denkens der Zweckmissigkeit kann die weitreichende Bedeutung
der Selbstaffirmation und des Othering in der kritischen Philosophie Kants erfasst
werden — wie auch die Verschrinkung von Othering und Selbstaffirmation mit der
Kritik.

Solchermassen eine post_koloniale Kritik an der kritischen Philosophie Kants zu
iiben, kann einer fundamentalen Ambivalenz nicht entgehen:

»[...] our sense of critique is too thoroughly determined by Kant, Hegel, and Marx
for us to be able to reject them as >motivated imperialists,< although this is too
often the vain gesture performed by critics of imperialism. A deconstructive poli-
tics of reading would acknowledge the determination as well as the imperialism
and see if the magisterial texts can now be our servants, as the new magisterium
constructs itself in the name of the Other.« (Spivak 1999: 6f.)

Chakrabarty (2000: 4) geht noch einen Schritt weiter, wenn er darauf verweist,
dass moderne Konzepte wie Staatsbiirgerschaft, Staat, Zivilgesellschaft, 6ffentli-
che Sphire, Gleichheit vor dem Gesetz, Demokratie, die Idee des Subjekts etc. zwar
mit der europiischen Ideengeschichte verbunden seien, sich aber nicht darauf re-
duzieren liessen. Keine andere geschichtliche Periode hatte einen dhnlich funda-
mentalen und weitreichenden Effekt, wie sich dies fiir die Moderne verzeichnen
lasst (vgl. Venn 2000: 17). Eine post_koloniale Befragung der Moderne kann des-
halb aus einer bestimmten Zirkularitit nicht ausbrechen, da diese Befragung mit
modernen Begrifflichkeiten und Konzepten operiert, auch wenn die Rinder der
Moderne oder das von der Moderne Ausgeschlossene untersucht wird (vgl. ebd.:
16). Dies gilt gerade auch fir die Kritik. Denn die Vision einer politischen Moder-
ne hat eine Grundlage fir die Kritik an sozial ungerechten Praxen geschaffen -
eine Grundlage, die nun global ist (vgl. Chakrabarty 2000: 4).

Die verschiedenen Seiten dieser Ambivalenz lassen sich konkret anhand der
Forschungsliteratur zu Kant aufzeigen. Auf der einen Seite gibt es Texte, die aus-
gehend von Kants Ausserungen zu den >Menschenrassen« eine grundlegende Pro-
blematisierung der kantischen Schriften vornehmen (vgl. beispielsweise Eze 1998).

- am 14.02.2026, 09:43:50.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

Mills (2005) argumentiert, rassistische Annahmen wiirden jene universale Gleich-
heit limitieren, die durch die apriorische Formulierung des kategorischen Impera-
tivs nahgelegt werde. Auf der anderen Seite finden sich Autor_innen, die Kant als
Stimme eines antikolonialen Diskurses in der Aufklirung einordnen (vgl. Muthu
2003) — wobei hier die Aufsitze zu den »Menschenrassenc« nicht ignoriert werden,
sondern vielmehr als eine Meinung verstanden werden, die Kant in seinem spite-
ren Leben revidiert habe (vgl. dazu auch Kleingeld 2007 und 2014). Dabei wird auf
die beiden Schriften Zum ewigen Frieden sowie auf die Metaphysik der Sitten verwie-
sen, in denen sich Kant explizit gegen die Sklaverei wendet und eine weltbiirger-
liche Ordnung entwirft. Zu diesen spiteren Schriften Kants hat sich eine breitere
Debatte entwickelt, auch im Rahmen der Kosmopolitismus-Diskussion, die seit
den 1990er Jahren gefithrt wird (vgl. dazu die ausfiihrliche Darstellung von Kohler
2006, kritisch dazu Tully 2008: 15ft.).

Ich werde auf die Argumente von Muthu und Kleingeld in den folgenden Kapi-
teln an verschiedenen Stellen ausfiihrlicher eingehen. Vorwegnehmen méchte ich
aber, dass ich einen positiven Ankniipfungspunkt weniger in Kants Entwurf einer
weltbiirgerlichen Gemeinschaft sehe (die ebenfalls dem Denken der Zweckmissig-
keit geschuldet ist), als in der Kritik der dsthetischen Urteilskraft. In der dsthetischen
Urteilskraft formuliert Kant eine Form des Denkens der Zweckmassigkeit, die para-
dox erscheint, da Kant eine Zweckmissigkeit ohne Zweck einfithrt. So gibt es eine
Gerichtetheit, zu der jedoch kein sicheres Telos benannt werden kann. In dieser
Formulierung verschiebt sich der Fokus von der Bestimmung des Zwecks hin zur
gemeinschaftlichen Aushandlung der Ausrichtung, der ein einzelnes Urteil folgt,
denn dieses Urteil bezieht sich nicht in erster Linie auf ein durch die Vernunft be-
stimmtes und damit allgemeingiiltiges Ziel, sondern beinhaltet die Beriicksichti-
gung anderer Urteile als konstitutiven Bestandteil. Kant formuliert diese Form der
erweiterten Denkart im Konzept des Sensus communis. An diese Formulierung,
so argumentiere ich in Kapitel 5, kann in dekolonialer Hinsicht angekniipft wer-
den, wenn die Formulierung »an der Stelle anderer denkenc leicht modifiziert wird
hin zum »an der Stelle veranderter denken<. Damit soll mit Kant und zugleich ge-
gen Kant und tiber Kant hinaus die Méglichkeit zu einer dekolonialen Philosophie
angedacht werden.

Damit beabsichtige ich, einen Beitrag zu dem zu leisten, was Gabriele Dietze (2009)
als Hegemonie(selbst)kritik bezeichnet hat. Claudia Brunner (2017) diskutiert die
Unterscheidung zwischen einer Selbstreflexion und einer Hegemonieselbstkritik.
Eine Selbstreflexion — wie sie auch Kant vornimmt — bleibt notwendigerweise
selbstbeziiglich und will letztlich auch selbstvergewissernd sein. Dieser Aufruf
zur Selbstreflexion ist damit nicht nur eine notwendige Vorbedingung von Kritik,
sondern kann zugleich auch als Praxis der Herrschaftssicherung im kolonialen
Kontext fungieren. Mit der Hegemonieselbstkritik wird diese Selbstkritik flankiert

- am 14.02.2026, 09:43:50.

2


https://doi.org/10.14361/9783839451762-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

durch die kritische Reflexion der hegemonialen Situation, in der diese Reflexion
stattfindet. Damit soll auch von privilegierten Standorten der Wissensproduktion
aus zu Unterbrechungen der Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein beigetragen
werden. Mit der vorliegenden Arbeit méchte ich in diesem Sinne einen Beitrag zu
einer stindigen und unabgeschlossenen kritischen Hinterfragung der Primissen
jenes kanonischen Wissens leisten, das nach wie vor unsere Gegenwart prigt, und
so zu einer Dekolonisierung der Philosophie beitragen.

- am 14.02.2026, 09:43:50.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

