
Philosophie außer sich! 
Gender, Geschlecht, Queer, Kritik und Sexualität 

ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 
 
 
 

PERIPHERIE UND ZENTRUM 
 
Ich werde meinen Beitrag mit dem Thema des vorliegenden Bandes und dem Ti-
tel der zugrunde liegenden Vorlesungsreihe beginnen: Peripherie und Zentrum. 
Geschlechterforschung und die Potenziale der Philosophie. Denn er wirft die für 
die Untersuchung der Relationen von Philosophie, Geschlecht, Queer, Kritik und 
Sexualität ausschlaggebenden Fragen auf. Ich werde mich entlang der Diskussi-
on des Titels dem Verhältnis nähern, in dem Philosophie und Gender-Forschung 
zueinander stehen. Zugleich werde ich fragen, um welche Philosophie es sich 
handelt, die mit der Geschlechterforschung in einem Verhältnis steht und auf 
welche Weise sich die Geschlechterforschung auf die Philosophie einlässt. Des 
Weiteren wird zu untersuchen sein, ob sich die Philosophie gleichbleibt oder ob 
sie sich ändert, wenn sie sich mit der Geschlechterforschung einlässt, und was es 
andererseits für die Geschlechterforschung bedeutet, sich auf die Philosophie 
einzulassen und auf deren Potenziale zurückzugreifen. 

Welche Implikationen gibt die Überschrift also bezüglich der Potenziale der 
Philosophie und ihres Verhältnisses zur Geschlechterforschung vor? Peripherie 
bedeutet ein um ein Zentrum angelegter äußerster Rand. Peripherie und Zentrum 
beschreiben mithin eine bestimmte topologische und symbolische Anordnung, 
die sich durch ein Ungleichgewicht der Macht und eine feste Zuordnung der Po-
sitionen auszeichnet. Diese Positionen sind durch eine unaufhebbare Distanz 
voneinander getrennt und nicht austauschbar. Ist es die Geschlechterforschung, 
die sich um die Potenziale der Philosophie formiert oder sind es die philosophi-
schen Potenziale, welche die Peripherie der Geschlechterforschung bilden?  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

Sucht man die Wortverbindung Peripherie und Zentrum im Internet, so fin-
det man als einen der ersten Einträge den Verweis auf ein DFG-gefördertes 
Netzwerk mit dem Titel Zentrum und Peripherie? – mit Fragezeichen und dem 
konkretisierenden Untertitel – Das universale Papsttum und die europäischen 
Regionen im Hochmittelalter1. Ein Zufall? Wenn das der Fall ist, dann ist der 
Hinweis auf die zentralistische und hierarchische Organisation der Kirche unter 
dem Stichwort „Zentrum und Peripherie“ jedenfalls ein bezeichnender Zufall. 
Denn ihren Anspruch auf Universalität und Gleichheit hat die Philosophie im 
Zuge der Bewegung der Aufklärung in bewusster Abgrenzung zum Kirchen-
glauben und insbesondere zum Papsttum und dessen zentralistischer Herrschaft 
erhoben. Der Anspruch auf Selbstgesetzgebung war verbunden mit der Kritik 
des Dogmas, mit der Kritik des gesetzten Gesetzes, das durch das begründete 
Gesetz abgelöst werden sollte. Die Forderung nach Gleichheit war gleichbedeu-
tend mit der Kritik der festen, gottgewollten Zuweisung von Oben und Unten, 
Drinnen und Draußen, Zentrum und Peripherie. Wenn auch durchaus unklar ge-
blieben ist und bis heute darüber gestritten und darum gekämpft wird, wie der 
Anspruch auf Gleichheit und auf Universalität ausgelegt werden soll und auf 
wen er sich bezieht – auf Brüder?, Schwestern?, Kinder?, Menschen ohne Staats-
zugehörigkeit?, Opfer?, Täter? Täterinnen?, auf Angehörige verwandter Spezies 
des Menschen?, etc. –, so ist doch der Bezug auf diesen Anspruch das erste Mo-
ment, das die Geschlechterforschung, insofern sie sich als Praxis einer kritischen 
Theorie versteht, an die Philosophie bindet.  

Nicht nur die feministische Theorie, die Gender- und Geschlechterforschung, 
sondern auch die Queer Theory und nicht zuletzt das Konzept der Intersektio-
nalität sind aus diesem Anspruch der gleichen Behandlung von nicht vergleich-
baren, sich der Quantifizierung entziehenden Differenzen hervorgegangen. Zu 
Recht erinnert Jacques Rancière daran und zu Recht insistiert er auch darauf, 
dass eine emphatisch verstandene Politik, dass sich Kritik auf das Prinzip der 
Gleichheit in Bezug auf die Möglichkeit der Regierung, der Verteilung, der 
Rechte und des Sprechens bezieht und zwar unabhängig von Ausbildung, Reich-
tum, Herkunft und auch unabhängig von Geschlecht und von der sexuellen Ori-
entierung, der Klasse, der Ethnie oder des Alters u.a.2 Politische Subjektivierung 
geht, wie Rancière argumentiert, einher mit dem Aufzeigen eines Dissenses be-
züglich der Verhältnisse der Ungleichheit und damit auch bezüglich der Topolo-

                                                             
1 Für die Homepage des DFG-Netzwerks Zentrum und Peripherie? Das universale 

Papsttum und die europäischen Regionen im Hochmittelalter siehe das Literaturver-
zeichnis. 

2 Vgl. Rancière 2002. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 213 

 

gie von Zentrum und Peripherie oder Peripherie und Zentrum. Was politische 
Subjektivierung meint, verdeutlicht er unter Bezug auf das Beispiel von Olympe 
de Gouges, jener Revolutionärin und Schriftstellerin, die 1791 die Erklärung der 
Rechte der Frau und Bürgerin verfasste. Die Frauenrechtlerin schrieb im Arti-
kel 10 dieser Schrift, zwei Jahre vor ihrer Hinrichtung: „Keine/r darf verfolgt 
werden wegen ihrer/seiner Meinung, wie grundsätzlich auch immer. Die Frau 
hat das Recht, das Schafott zu besteigen, sie hat gleichermaßen das Recht, die 
Tribüne zu besteigen, solange ihre Manifestationen die öffentliche Ordnung, 
festgelegt durch das Gesetz, nicht stören.“3  

Was macht das Schafott und die Rednerbühne, diese so ungleichen Orte, 
vergleichbar? Nichts macht sie vergleichbar. Es ist vielmehr der Effekt des Ver-
gleichs dieser ungleichen Orte, um den es hier geht. Denn mit dem Vergleich des 
Schafotts – das für das Recht auf den Tod steht und damit belegt, dass das natür-
liche Leben nicht ausgeschlossen ist aus dem Bereich des Öffentlichen – und der 
Rednerbühne stellt Olympe de Gouges die Grenzziehung in Frage zwischen ei-
nem Bereich des privaten Lebens, repräsentiert durch die Frauen, die nicht An-
teil haben an der Öffentlichkeit, und einem Bereich des politischen Lebens und 
der Geschichte, der den Männern vorbehalten sein soll. Sie zeigt, dass das, was 
als Bereich der Reproduktion und des natürlichen Lebens ausgeschlossen war 
aus dem Bereich des Politischen, für den die Rednerbühne steht, selbst immer 
schon geschichtlich war. Sie macht mit ihrer Forderung deutlich, dass der Aus-
schluss der Frauen aus dem Kreis der Gleichberechtigten, ihr Einschluss in den 
Bereich des Privaten anfechtbar und politisierbar ist. Die Erklärung der Men-
schen- und Bürgerrechte, die im August 1789 verfasst wurde und auf die Olym-
pe de Gouges mit ihrer Erklärung der Rechte der Frau und Bürgerin antwortete, 
sah diese Rechte nur für mündige Männer vor. Frauen hatten qua Geschlecht 
kein Wahlrecht, keinen Zugang zu öffentlichen Ämtern und keine Eigentums-
rechte, sie waren keine mündigen Bürger. Das Universale bezog sich nur auf den 
Kreis der Männer, die über 21 Jahre alt waren. Olympe de Gouges erlitt selbst, 
was sie anprangerte: Sie wurde unter der Herrschaft des Terreur als Gegnerin 
Robespierres zum Tode verurteilt. Die Hinrichtung wurde am 3. November 1793 
auf dem Place de la Concorde durch die Guillotine vollstreckt. Ihre Rechte auf 
die Rednerbühne hat sie allerdings nicht erhalten. Im Gegenteil, sie wurde hinge-
richtet, weil sie diese Rechte einforderte. 

Der demokratische Prozess setzt, wie Rancière am Beispiel von Olympe de 
Gouges zeigt, „das Universale also […] permanent als polemische Form aufs 

                                                             
3 De Gouges 1791. Für die Übersetzung siehe die Angaben unten auf der website; für 

die URL siehe das Literaturverzeichnis. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

Spiel“4. Es ist der Prozess dieses ständigen Aufs-Spiel-Setzens, der Erfindung 
von Subjektivierungsformen und von Situationen der Erprobung oder Verifizie-
rung, welcher die fortlaufende Privatisierung des öffentlichen Lebens stört. Die 
Frage des Geschlechts legt sich, wie das Beispiel von Olympe de Gouges zeigt, 
im Laufe dieser Prozesse der Demokratisierungen über die Frage der Differen-
zierung von öffentlichem und privatem Leben, von Geschichte und von Natur 
und eben auch von Philosophie und Nichtphilosophie. Rancière bezieht sich mit 
dieser Verschiebung der Grenzen zwischen Sichtbarem und Sagbarem, zwischen 
Singulärem und Allgemeinem am Beispiel von Olympe de Gouges auf die kom-
plexen feministischen Diskussionen über das Verhältnis von Geschlechterdiffe-
renz und Demokratie, wie sie die Historikerin und Philosophin Geneviève Fraisse5 
beispielhaft in ihrem Buch Muse de la raison. Démocratie et exclusion des fem-
mes en France (1989)6 aufgezeichnet und in ihren philosophischen Konsequen-
zen reflektiert hat. Auch wenn Rancière Fraisse nicht zitiert, so sind ihm die Ar-
beiten von Fraisse doch bekannt. Geneviève Fraisse und Rancière waren 1974 
gemeinsam beteiligt an der Gründung des Centre de Recherches sur les Idéol-
ogies de la Révolte und an der Gründung der Zeitschrift Les Révoltes logiques 
(1975-1981).7 Fraisse vertritt die These, dass die – unmögliche – Verknüpfung 
von Universalem und Besonderem, von Allgemeinem und Singulärem, wie sie 
im Denken der Geschlechterdifferenz aufgegeben ist, dazu führt, dass die sexuel-
le Differenz kein Philosophem sei. „Vielleicht“, so gibt sie zu bedenken, habe 
„die Psychoanalyse den Untersuchungsgegenstand ‚Geschlechterdifferenz‘ nur 
produziert, um seine theoretische Unmöglichkeit zu zeigen.“8 Dabei ist der 
Grund für diese Unmöglichkeit, die Geschlechterdifferenz zu denken, nach 
Fraisse nicht ein biologischer, sondern ein logischer Grund. Das bedeutet: Die 
sexuelle Differenz ist deswegen kein Philosophem, weil sie mit der ihrerseits 
„unmöglichen Frage“ nach der Beziehung von Allgemeinem und Besonderem, 
von Universalem und Singulärem verflochten ist. Fraisse knüpft hier an die fe-
ministischen Diskussionen der 70er und 80er Jahre an, die sich im Streit um Dif-
ferenz oder Gleichheit erschöpft haben. Diese Diskussionen zeigten, dass die 
Forderung nach Differenz keine Alternative zur Forderung nach Gleichheit dar-

                                                             
4 Rancière 2011: 68. 
5 Geneviève Fraisse war zusammen mit Jacques Rancière eine der Mitbegründerinnen 

des Kollektivs Révoltes logiques, das von 1975-81 die Zeitschrift Les Révoltes lo-
giques herausgab.  

6 Vgl. Fraisse 1989. 
7 Vgl. Suter 2011. 
8 Fraisse 1995: 41. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 215 

 

stellt, sondern beide immer gleichzeitig auf den besonderen Fall bezogen werden 
müssen und weitere Differenzierungen notwendig machen.9 Diese besondere 
Beziehung, die sich in der philosophischen Beschäftigung mit der sexuellen Dif-
ferenz zwischen Universalem und Singulärem oder zwischen Rationalem und 
Kontingentem zeigt, führt, wie ich im Folgenden darlegen werde, zugleich zu ei-
ner Vervielfachung der Rationalitäten, zur Praxis von Analysen entlang von Dis-
positiven, zur Berücksichtigung der philosophischen Bedeutung von Techniken 
und Medien und zum Denken der Historizität der Rationalität: Sie führt die Phi-
losophie außer sich. 

 
 

ZUM VERHÄLTNIS VON GESCHLECHTERFORSCHUNG UND 
DEN POTENZIALEN DER PHILOSOPHIE 
 
Die philosophische Figur der Kritik, aus der sowohl die feministische Theorie 
wie auch die Geschlechterforschung und die Queer Theory hervorgingen und auf 
die sie immer wieder zurückgehen, ist verbunden mit der Frage der Aktualität 
der Philosophie. Diese Frage der Gegenwärtigkeit der Philosophie wird, wie 
Foucault gezeigt hat, direkt impliziert durch die Frage: „Was ist Aufklärung?“ 
Sie konfrontierte, so Foucault in seinen Vorlesungen aus den Jahren 1982/83, die 
Philosophie mit der Frage, welche Form sie in einem spezifischen historischen 
Moment annehmen könnte bzw. sollte, um diesem historischen Moment zu ent-
sprechen. Foucault stellt das Ereignis heraus, dass Kant mit seiner Beantwortung 
der Frage Was ist Aufklärung? zum ersten Mal in der Geschichte der Philosophie 
die Gegenwart der Philosophie, „La présence“10, mit seiner Frage nach dem Ort 
der Philosophie in der Zeit zu einem philosophischen Problem erhoben habe. 
Foucault verbindet dieses Ereignis im Anschluss an Kants Appell an ein sich 
selbst aufklärendes Publikum und dessen Forderung nach einem öffentlichen 
Gebrauch der Vernunft mit dem Erscheinen eines wir, das für den Philosophen 
zum eigentlichen Objekt seiner Reflexion werde. Der Philosoph sieht sich, wie 
Foucault ausführt, konfrontiert mit einem Prozess, den er reflektiert und an dem 
er zugleich teilhat. Die Gegenwart erweist sich in Kants Text mithin als ein phi-
losophisches Ereignis, zu dem der Philosoph, der von diesem Ereignis spricht, 
selbst gehört. Dieser Bezug zur Aktualität verwandelte sich, wie Foucault zeigt, 
in eine Problemstellung, welche die Philosophie mit der Geschichte und zuletzt 
mit der Geschichtlichkeit des rationalen Denkens selbst konfrontiert. Aufklärung 

                                                             
9 Fraisse 1995: 23. 
10 Foucault 2008: 8. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

mündet in Fragen, die man, wie Foucault in expliziter Anknüpfung an die Frank-
furter Schule formuliert, „an eine Rationalität stellen [muss], die universell zu 
sein beansprucht und sich doch in der Kontingenz entfaltet.“11 Die Frage der se-
xuellen Differenz, die Frage von Sex und Gender und die Frage der Sexualität 
konfrontieren die Forschung, so möchte ich im Anschluss an Foucaults Lektüre 
von Kant behaupten, mit Formen des Kontingenten, welche die Rationalität und 
damit die Philosophie in ganz besonderer Weise herausfordern.  

Was können wir an diesem Punkt festhalten?  
 
1. Die feministische Theorie, die Geschlechterforschung, die Genderstudies und 

auch die Queer Theory stehen in einer vielschichtigen und spannungsreichen 
Beziehung zu jener philosophischen Denkfigur der Kritik, die Kant in seiner 
Beantwortung der Frage Was ist Aufklärung? beschrieben hat.  

2. Diese Figur oder dieses Konzept der Kritik wirft die Frage nach der Aktualität 
der Philosophie auf.  

3. Das Denken der Aktualität konfrontiert die Philosophie mit der Einsicht, dass 
sich die als universell verstehende Rationalität, wie Foucault formulierte, in 
der Kontingenz entfaltet.  

 
Die Frage, mit welcher die feministische Theorie und das Denken der sexuellen 
Differenz die Philosophie konfrontieren, betrifft, um eine Formulierung von Ju-
dith Butler aufzunehmen, die „Kontingenz“ ihrer Grundlagen.12 Damit erweist 
sich die Beziehung zwischen Philosophie und dem Denken der sexuellen Diffe-
renz als äußerst konfliktreich. Denn einerseits bringt die von Foucault als Ereig-
nis charakterisierte Konfrontation der Philosophie mit der Frage der Aktualität 
eine bestimmte Figur der Kritik hervor, einen Dissens, der sich aus der universa-
len Forderung nach Gleichheit ergibt, welche die Grundlagen bilden, aus denen, 
so meine These, die feministische Theorie, die Genderstudies und auch die Queer 
Theory ihre Legitimation beziehen. Zugleich jedoch konfrontieren diese von der 
Philosophie keineswegs anerkannten Abkömmlinge – die feministische Theorie, 
die Genderstudies und auch die Queer Theory – die auf Rationalität ausgerichte-
te Philosophie mit der Kontingenz ihrer eigenen Grundlagen.  

Nun ist freilich noch ganz offen, was „philosophisch“ im Kontext der Über-
schrift des vorliegenden Bandes Peripherie und Zentrum. Geschlechterforschung 
und die Potenziale der Philosophie meint oder meinen könnte und ebenso offen 
ist, was unter Geschlechterforschung zu verstehen ist.  

                                                             
11 Foucault 2003: 555. 
12 Vgl. Butler 1993. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 217 

 

Nehmen wir an, dass Philosophie als Fach, also als Institution zu verstehen 
ist, mit den dazugehörigen institutionellen Verankerungen von Lehre und For-
schung, mit den entsprechenden Veröffentlichungsorganen, Zeitschriften, Ta-
gungen und Drittmittelförderungen, die eine wissenschaftliche Community auf-
rechterhält und gleichzeitig begrenzt, so könnte man den Titel des vorliegenden 
Bandes dahingehend deuten, dass hier das Fach Philosophie Geschlechterfor-
scherinnen13 einlädt, um über die Potenziale des Fachs Philosophie für die For-
schung im Bereich der Geschlechter zu berichten. Das allerdings würde nahele-
gen, dass die Geschlechterforschung klar zu trennen ist von der Philosophie, dass 
die Philosophie bzw. die philosophischen Potenziale durch die Geschlechterfor-
schung nicht berührt und nicht verändert würden, dass die Geschichte der Philo-
sophie und die Geschichte der Geschlechterforschung getrennt voneinander ver-
laufen, dass die Geschlechterforschung nicht Philosophie und die Philosophie 
nicht Geschlechterforschung sei. Offen ist freilich auch, was in diesem Zusam-
menhang unter Geschlechterforschung verstanden werden soll. Forschung über 
Frauen und über Männer? Oder die Infragestellung der Hierarchie der Ge-
schlechter? Oder: Forschung über Frauen und Männer auf empirischer Basis mit 
dem Ziel, die Hierarchie der Geschlechter in Frage zu stellen? Oder vielleicht 
auch: die Fokussierung auf die Frage, was es bedeutet, dass Geschlecht und die 
sexuelle Differenz eine Frage des Wissens sind und eine Frage an das Wissen 
und an das Wissbare? Etwa in dem Sinne, in dem Judith Butler, die sich dabei 
auf Luce Irigaray bezieht, feststellt: „‚Geschlecht‘ (le sexe) ist aus ihrer 
(Irigarays) Sicht weder eine biologische noch eine soziale Kategorie und inso-
fern von ‚Gender‘ unterschieden, sondern eine linguistische, die sozusagen auf 
der Trennlinie zwischen dem Sozialen und dem Biologischen existiert.“14 Als 
solche wäre die Geschlechterdifferenz weder eine „Tatsache“, noch ein „Funda-
ment welcher Art auch immer“, sondern eine „[…] Frage an und für unsere 
Zeit“15. Sie betrifft, wie hier auf einem anderen Wege deutlich wird, wieder die 
Aktualität der Philosophie. Als diese Frage bleibt sie, worauf Butler mit Irigaray 
insistiert, „ungelöst und nicht beantwortet“16. Weitere Fragen, die sich aus dieser 
Frage der sexuellen Differenz ergeben, wären, um sie mit Judith Butler zu for-
mulieren: „Wie kann man diese Andersheit durchqueren? Wie kann man sie 

                                                             
13 Im Folgenden steht durchgehend die weibliche Funktionsbezeichnung. Damit sollen 

aber ausdrücklich alle Gender mitgemeint sein (soweit nicht anders spezifiziert). 
14 Butler 2009a: 75. 
15 Butler 2009b: 285. 
16 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

durchqueren, ohne sie durchzustreichen, ohne ihre Begriffe zu zähmen? Wie kann 
man dem auf der Spur bleiben, was an dieser Frage ständig ungelöst bleibt?“17 

 
 

PHILOSOPHIE 
 
Beginnen wir bei der Philosophie: Das Beispiel von Olympe de Gouges hat deut-
lich gemacht, dass die Forderung nach gleichen Rechten und die Forderung nach 
einer Enthierarchisierung der Beziehung zwischen den Geschlechtern Teil eines 
folgenreichen und komplexen Prozesses ist, der mit Rancière als Demokratisie-
rungsprozess beschrieben werden kann. In diesem Prozess werden Dualismen 
und Grenzziehungen zur Disposition gestellt, welche durch die Philosophie, 
wenn nicht eingeführt, so doch allererst legitimiert und begründet wurden: jene 
zwischen Kultur und Natur, zwischen politischem Leben und bloßem Leben, 
zwischen Produktion und Reproduktion, zwischen Form und Materie, zwischen 
Männlichem und Weiblichem, zwischen Natur und Geist.  

Philosophinnen wie Simone de Beauvoir, Luce Irigaray, Sarah Kofman, die 
bereits genannte Geneviève Fraisse, Monique David-Ménard, Brigitte Weisshaupt, 
Elisabeth List, Herta Nagl-Docekal, Cornelia Klinger, Penelope Deutscher, Te-
resa Orozco, Susanne Lettow, Ursula Konnertz oder auch Judith Butler, um nur 
einige von den Vielen zu nennen, welche Feminismus und Philosophie zusam-
mengeführt haben, haben gezeigt, dass die Philosophie selbst beteiligt ist an der 
Produktion und Reproduktion von geschlechterkonnotierten, heteronormativen 
und sexualisierten Metaphern und anthropozentrischen Vorstellungen, welche 
die abendländische Geschichte des Wissens und ihrer Gegensatzpaare von Natur 
und Kultur, Geist und Körper, Tier und Mensch, Mann und Frau prägen. Ihre 
Bezugnahme auf die Philosophie ist deshalb nie ohne Spannung, sie knüpfen an 
die kritischen Potenziale der Philosophie an und wenden diese auch gegen die 
Philosophie selbst. Das heißt zugleich: Feministische Philosophinnen stehen im 
Konflikt mit der Philosophie und insbesondere mit jener Philosophie, die vertre-
ten wird von Philosophen, die ein Interesse daran haben, dass alles so bleibt, wie 
es ist und jedenfalls kein Interesse daran haben, dass Geschlechterungleichheiten 
im Rahmen philosophischer Fragestellungen behandelt werden. Feministische 
Philosophinnen haben in unterschiedlicher Weise erfahren, dass die Institution 
Philosophie und ihre Vertreter dazu tendieren, jene Denkbewegungen, die sie 
mit der Kontingenz ihrer Grundlagen konfrontiert, aus der Philosophie auszu-
schließen. So berichtet etwa Judith Butler, die mit einer Arbeit über Hegels Be-

                                                             
17 Ebd. 286. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 219 

 

griff des Subjekts und dessen Rezeption in der französischen Philosophie des 
20. Jahrhunderts promovierte: 

 
„Zu dem Zeitpunkt, als ich anfing, in Yale am Philosophie-Department feministische Phi-
losophie zu unterrichten, bemerkte ich im Hintergrund des Saals ein paar ziemlich verstör-
te Gestalten, erwachsene Menschen, die sich nach vorn und wieder zurück bewegten, sich 
anhörten, was ich zu sagen hatte, und dann unvermittelt gingen, nur um nach ein oder 
zwei Wochen wieder aufzutauchen und das unruhige Ritual zu wiederholen […]. Es stellte 
sich heraus, dass es sich um Vertreter der politischen Theorie handelte, die wütend darü-
ber waren, dass meine Veranstaltung unter dem Obertitel der Philosophie stattfand. […] 
Und die Frage war nicht, ob ich schlechte Philosophie lehrte oder Philosophie nicht gut 
lehrte, sondern ob meine Seminare überhaupt Philosophie waren.“18 
 
Ähnliches berichtet Herta Nagl-Docekal in ihrem Beitrag für die erste Nummer 
der Zeitschrift Die Philosophin zum Thema Feministische Theorie – Philoso-
phie – Universität 1990: 

 
„Ein großer Teil der männlichen Mitglieder des Instituts für Philosophie quittiert jedoch 
den gesamten Themenbereich der philosophischen Frauenforschung noch immer mit (selbst-
verschuldetem) Unverständnis oder gar strikter Ablehnung, welche häufig aus dem Argu-
ment gespeist ist, es handle sich dabei nicht um Philosophie, sondern um Ideologie“.19 
 
Diese Geste der Abwehr, die Teilung in Philosophie und Nicht-Philosophie ist 
ganz offensichtlich eine Herrschaftsgeste. Sie produziert Dissens und Wider-
stand und ist genau darin auch produktiv. Sie führt, wie Judith Butler formuliert, 
zu einer gespenstischen Verdoppelung und, wie sie mit einer Hegel’schen Figur 
hinzufügt, zu einer Veränderung der Philosophie. Anstatt sich auf die Frage ein-
zulassen, was Philosophie sei und was nicht, beschreibt Butler diesen Verände-
rungsprozess der Philosophie als einen Prozess der Verdoppelung und der 
Spaltung:  

 
„Meiner Ansicht nach sollte eine solche Frage [ob feministische Philosophie Philosophie 
ist oder nicht] aber deshalb zurückgewiesen werden, weil es die falsche Frage ist. Die 
richtige Frage hat damit zu tun, wie es zu dieser Verdoppelung des Begriffs ‚Philosophie‘ 
kommen konnte, sodass wir es nun mit dieser seltsamen Tautologie zu tun haben, in der 
wir fragen, ob Philosophie Philosophie ist. Vielleicht sollten wir einfach sagen, dass die 

                                                             
18 Ebd. 381. 
19 Nagl-Docekal 1990: 12. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

Philosophie, so wie wir die institutionelle und diskursive Ausrichtung dieses Begriffs ver-
stehen, nicht länger mit sich identisch ist, sofern sie das jemals war, und dass sie ihre Ver-
doppelung nun als ein unüberwindliches Problem und ständiges Ärgernis erlebt.“20 
 
Judith Butler hat dabei nicht nur die feministische Philosophie bzw. die Bezug-
nahme der Genderstudies und der Queer Theory auf die Philosophie im Blick, 
sondern verbunden damit die Auswanderung der sogenannten kontinentalen Phi-
losophie in den USA aus den philosophischen in die literaturwissenschaftlichen 
oder religionswissenschaftlichen Institute. Dies hat mit der dominanten Bedeu-
tung zu tun, welche die analytische Philosophie innerhalb des Feldes der Philo-
sophie einnimmt.  

Eine ähnliche Auswanderung aus der Philosophie bzw. der Philosophie aus 
sich selbst kann man auch bei uns beobachten. Tatsächlich gilt auch für Deutsch-
land, was Judith Butler für die USA festhält: „So oder ähnlich ist fast jede femi-
nistische Philosophin, die ich kenne, nicht mehr an einem Philosophie-Depart-
ment beschäftigt“.21 Natürlich gibt es Ausnahmen. Ungeachtet dieser Ausnah-
men bleibt jedoch festzuhalten, dass die Texte der feministischen Philosophie 
nicht in den Kanon der Philosophie Eingang gefunden haben und dass die Dis-
kussion, die Lektüre und Auslegung dieser Texte von Simon de Beauvoir, Luce 
Irigaray, Sarah Kofman bis Judith Butler an anderen Orten, Institutionen und In-
stituten stattfindet, unter dem Dach von Fächern wie Literaturwissenschaft, 
Kunstgeschichte, Sozialwissenschaft, Pädagogik, Kulturwissenschaft oder Medi-
enwissenschaft. Und so ist es auch kein Zufall, dass sich diese Fächer an vielen 
Universitäten zur Bildung von interdisziplinären Bachelor- und Masterprogram-
men in Genderstudies zusammengeschlossen haben, wobei die Philosophie nur 
selten vertreten ist. 

Nach Judith Butler bringt die außer sich geratene Philosophie eine „zweite 
Philosophie außerhalb der Grenzen hervor, welche die Philosophie selbst gesetzt 
hat“. Je mehr diese sich von der verdoppelten Idee ihrer selbst zu distanzieren 
versucht, desto wirksamer sichert sie, wie Butler in ihrer an der Hegel’schen Di-
alektik orientierten Analyse formuliert, die Dominanz dieser anderen Philoso-
phie außerhalb der Grenze, die nie dazu gedacht war, sie in Schach zu halten. 
„Die Philosophie kann“, wie Butler schließt, „nicht mehr zu sich selbst zurück-
kehren, denn die Grenze, die diese Rückkehr markieren könnte, ist gerade die 

                                                             
20 Butler 2009b: 382.  
21 Ebd. 386. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 221 

 

Bedingung dafür, dass sich die Philosophie außerhalb ihres institutionellen Ortes 
entwickeln kann.“22  

Auch die französische Philosophin und Psychoanalytikerin Monique David-
Ménard konstatiert eine Spaltung innerhalb der Philosophie. Sie bezieht sich da-
bei jedoch nicht wie Judith Butler auf eine Hegel’sche Begrifflichkeit und hat 
auch nicht die Situation in den USA und deren Spaltung zwischen analytischer 
und kontinentaler Philosophie im Blick. Monique David-Ménard bezieht sich auf 
die Geschichte der Philosophie in Frankreich, die vermittelt über die Texte und 
das Denken von Michel Foucault sowohl für die Ausbildung einer gemeinsamen 
Methodik der interdisziplinären Genderstudies als auch für die Formierung der 
Medienwissenschaft eine konstitutive Bedeutung hatte. Diese Geschichte ist ge-
prägt durch die Abspaltung der Epistemologie im ersten Drittel des 20. Jahr-
hunderts von einer Philosophie, die, als Bewusstseinsphilosophie oder als analy-
tische Philosophie, sich weiterhin Wissen und Aussagen zu begründen vornahm, 
ohne sich auf die Geschichte der Wissenschaften und auf die spezifische Ge-
schichtlichkeit der Rationalität oder die Kontingenz der Grundlagen der Philoso-
phie und des Wissens einzulassen. „Es gibt“, so schreibt Monique David-Ménard,  

 
„zwei Arten, Philosophie zu betreiben: Die erste besteht darin, Praktiken und Wissen zu 
begründen und dabei bei den Fragen der ersten Philosophie oder der Ontologie zu bleiben. 
Die zweite wählt einen anderen Weg: Sie setzt Artikulationspunkte zwischen unterschied-
lichen Wissensbereichen oder zwischen Wissen und Praktiken, die durch diese ganz be-
stimmten, ausgesuchten Verbindungen ungelöste Fragen ins Spiel bringen, die ihrerseits 
eine kritische Position und eine begriffliche Elaboration verlangen. Oft sind es die ‚fun-
damentalsten‘ metaphysischen Fragen, welche in den Methodenfragen involviert sind, die 
zunächst ganz offensichtlich nur von lokaler Bedeutung sind.“23 

 
Monique David-Ménard unterscheidet zwischen zwei Arten, Philosophie zu be-
treiben, wobei unschwer zu erkennen ist, dass jene Praxis der Philosophie, der 
sie sich selbst zugehörig fühlt und die geeignet ist, sich den Fragen der Sexuali-
tät, des Geschlechts und der sexuellen Orientierung zu stellen, nicht jene ist, die 
bei sich selbst bleibt. Es ist vielmehr jene Richtung der Philosophie, die metho-
dologische und wissensgeschichtliche Fragen bearbeitet, die in bestehende Wis-
sensbereiche interveniert, Artikulationspunkte setzt zwischen Wissen und Prak-
tiken, die nach Dispositiven des Wissens fragt. Es ist jene Richtung, welche 
Michel Foucault in Anlehnung an die epistemologischen Schriften insbesondere 

                                                             
22 Ebd. 380. 
23 David-Ménard 2010: 1. Übersetzung der Verfasserin.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

von Georges Canguilhem als Diskursanalyse weiterentwickelt und auf die Ge-
schichte der Wissenschaften vom Menschen übertragen hat: „Das Wort ‚Episte-
mologie‘ bezeichnet heute“, so schrieb Canguilhem einmal, „die Hinterlassen-
schaft, um nicht zu sagen den Restbestand jenes traditionellen Zweigs der Philo-
sophie, den die Erkenntnistheorie darstellte.“24 Dieser Feststellung fügt Canguil-
hem hinzu:  
 
„Seit die Beziehungen der Erkenntnis zu ihren Gegenständen immer stärker durch die wis-
senschaftlichen Methoden demonstriert wurden, hat die Epistemologie mit den philoso-
phischen Voraussetzungen gebrochen und sich neu definiert, hat sie die Kriterien der Wis-
senschaftlichkeit nicht länger aus den apriorischen Verstandeskategorien abgeleitet, son-
dern aus der Geschichte der siegreichen Rationalität gewonnen“.25  
 
Dies führt uns zurück zu der von Foucault formulierten Frage, wie denn über-
haupt von einer Geschichte der Rationalität gesprochen werden kann, wie Ratio-
nalität und Geschichtlichkeit sich zueinander verhalten. Sie führt uns zurück zu 
jener Frage, die Foucault in dem ersten Vortrag seiner letzten Vorlesungsreihe in 
der Lektüre von Kants Text Was ist Aufklärung? als Frage nach der Aktualität 
der Philosophie formuliert hat.  

Philosophie, die der Geschichtlichkeit des Wissens, die den kontingenten 
Grundlagen des Wissens Rechnung trägt, betreibt Philosophie als Wissensge-
schichte und sie betreibt Wissensgeschichte als die Geschichte von Begriffen. 
Michel Foucault hat im Anschluss an die Tradition der Epistemologie eine ganze 
Reihe von Konzepten und methodischen Ansätzen entwickelt, die längst in die 
methodische Praxis der Forschung entlang des Begriffs des Geschlechts einge-
flossen sind: der Begriff des Diskurses, jener des Dispositivs und der Techniken, 
der Aussagen und der Positivititäten, der Disziplinarmacht und der Biopolitik. 
Was aber trägt diese Verknüpfung der Forschung entlang der Frage der Ge-
schlechterdifferenz mit jener Philosophie, welche „Artikulationspunkte“ setzt 
zwischen „unterschiedlichen Wissensbereichen und zwischen Wissen und Prak-
tiken“, welche sich im Anschluss an die französische Epistemologie mit der Ge-
schichtlichkeit des Wissens befasst, nun bei für das Konzept der Geschlechter-
forschung? 

 
4. Die Frage von Gender, Geschlecht und Sexualität wird als eine Frage des Wis-

sens verstanden.  

                                                             
24 Canguilhem 1989: 88. 
25 Ebd. [Herv. i. O.]. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 223 

 

5. Geschlechterforschung wird ihrerseits nicht als eigenes Fach verstanden, son-
dern als transdisziplinär angelegte Forschung entlang der als Frage konzipier-
ten Geschlechterdifferenz, als Grenzgängerin zwischen den Disziplinen. 

 
 

GESCHLECHTERFORSCHUNG 
 
Ich komme nun, nachdem ich mich mit der Frage Welche Philosophie? beschäf-
tigt habe, zum Schluss zu der Frage: Welche Geschlechterforschung? Diese Frage 
auszuformulieren ist wichtig, denn natürlich steht nicht nur die Geschlechterfor-
schung in einem spannungsvollen Verhältnis zur Philosophie und ihrer Ge-
schichte, sondern auch die Geschlechterforschung selbst sieht sich herausgefor-
dert, will sie den Forderungen einer der Frage der Aktualität verpflichteten 
Philosophie gerecht werden. Ebenso wenig wie es eine Philosophie oder auch 
nur eine Form der Philosophie außer sich gibt, so gibt es auch nicht nur eine 
Form, in der sich die Geschlechterforschung auf die Philosophie bezieht. Die 
verschiedenen Formen der Forschung entlang der Frage der Geschlechterdiffe-
renz stehen auch zueinander in einem Spannungsverhältnis, das nicht zuletzt aus 
den unterschiedlichen Disziplinen und Wissensbereichen herrührt, die an dieser 
Forschung beteiligt sind. Sie beziehen sich auf jeweils unterschiedliche philoso-
phische Traditionen und Schulen. Viele Sozialwissenschaftlerinnen beziehen 
sich, um ein Beispiel zu nennen, auf die Phänomenologie, welche nicht unbe-
dingt kompatibel ist mit der von mir vorgeschlagenen philosophischen Richtung 
der Epistemologie,26 was die Spannungsdichte innerhalb des Verhältnisses von 
Geschlechterforschung und Philosophie noch weiter erhöht. So kritisiert etwa 
Paula Irene Villa Judith Butlers Verwendung des Begriffs „Gender“ als eine 
„Engführung“, da sie die gesellschaftstheoretischen Aspekte des Begriffs unter-
schlage. Villa bekundet die Schwierigkeiten, welche Sozialwissenschaftlerinnen 
mit Judith Butlers Konzept des „postsouveränen Subjekts“ hätten und verweist 
zugleich auf die produktiven Anknüpfungsmöglichkeiten, welche die Leibphä-
nomenologie böte, um die Materialität des Geschlechtskörpers zu fassen.27 

                                                             
26 Auf die Inkompatibilität der historischen Epistemologie und der Phänomenologie hat 

zum Beispiel Foucault hingewiesen. Sie hängt damit zusammen, dass die Epistemolo-
gie als Begriffsgeschichte an der Geschichtlichkeit des Wissens interessiert ist und 
eben nicht an einer phänomenologischen Beschreibung von unmittelbar gegebenen 
Erscheinungen oder leiblichen Zuständen. 

27 Vgl. Villa 2010: 155. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

Ich habe an einem anderen Ort vorgeschlagen, Gender als epistemisches 
Ding zu verstehen und möchte hier darauf zurückkommen.28 Denn die Ausle-
gung von Gender als epistemisches Ding zeigt nicht nur an einem Beispiel, wie 
eine philosophisch inspirierte Forschung möglich ist, in der Gender, Geschlecht 
und Sexualität als eine Frage an das Wissen verstanden wird, sondern auch, in 
welcher Weise die Spannungen innerhalb der Genderforschung selbst produktiv 
werden, ohne dass die genannten Differenzen eingeebnet oder reduziert werden 
müssten. 

 
 

GENDER ALS EPISTEMISCHES DING 
 
Wenn ich Gender als epistemisches Ding – als eine Frage des Wissens und der 
Forschung – bezeichne, so ist das zugleich beschreibend und programmatisch 
gemeint. Beschreibend, weil mir die Differenzierung, die der Wissenschaftshis-
toriker Hans-Jörg Rheinberger mit dem Begriff des epistemischen Dings zwi-
schen technischen und epistemischen Dingen einführt, um das Verhältnis zwi-
schen epistemischen und technischen Momenten im Forschungsprozess als 
beweglich zu definieren, auch für das Verhältnis von Gender, Sex, Technik, Kul-
tur und Natur überzeugend erscheint. Epistemische Dinge sind nach Rheinberger 
„Dinge, denen die Anstrengung des Wissens gilt – nicht unbedingt Objekte im 
engeren Sinn, es können auch Strukturen, Reaktionen, Funktionen sein.“29 Das 
epistemische Ding ist zugleich als Frage, die den Forschungsprozess eröffnet, 
wie auch als dessen Ergebnis zu verstehen. Dabei nimmt es während der gesam-
ten Zeit aktiv am Forschungsprozess teil. Diese Teilnahme manifestiert sich 
durch die Widerstände, die es den Forschenden entgegensetzt, das heißt konkret, 
durch die Fragen, die es aufwirft. Epistemische Dinge sind Diskursobjekte und 
präsentieren sich in einer „charakteristischen, irreduziblen Vagheit und Ver-
schwommenheit“30 – eben darin erweist sich ihre Materialität, ihre Produktivität 
und ihre Zukunftsfähigkeit. Die Aufmerksamkeit für die aktive Rolle des Tech-
nischen in der Wissensproduktion korrespondiert mit den tiefgreifenden Verän-
derungen der alltäglichen Lebenswelt, die mit den digitalen Medientechnologien 
und dem Eintritt der Lebenswissenschaften in den Alltag einhergehen. Wir brau-
chen nur an die Veränderungen zu denken, welche die Art und Weise betreffen, 
wie heute gestorben wird, wie gezeugt und geboren wird, was es heißt, gesund 

                                                             
28 Vgl. Deuber-Mankowsky 2008. 
29 Rheinberger 2006: 27. 
30 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 225 

 

oder krank zu sein, wie die Selbstversorgung und Selbstführung organisiert wird, 
wie Risiken verteilt und wie Politiken der Technologien und Selbsttechnologien 
eingeübt und im Kontext neuliberaler Regime diskutiert werden.31 Diese Verän-
derungen korrelieren mit Bedeutungsverschiebungen von Gender. 

Dass der Begriff „Gender“ nie über eine gesicherte Bedeutung verfügte, 
hängt mit seiner Vor- und Entstehungsgeschichte zusammen. Donna J. Haraway 
hat in ihrem 1991 erschienenen Artikel „Gender“ for a Marxist Dictionary: The 
Sexual Politics of a Word32 darauf hingewiesen, wie sehr die Begriffsgeschichte 
von Gender, der Sex/Gender-Unterscheidung, wie sehr die Genderstudies selbst 
geprägt sind durch die Tatsache, dass die Einführung von Gender als einer kriti-
schen Kategorie sich auf ein Gender-Konzept stützte, dass seinerseits ein Wis-
sensprodukt ist, das als ein Knoten von Bedeutungen und Technologien von Sex 
und Gender aus den „normalisierenden, liberalen, interventionistisch-therapeuti-
schen, empirischen und funktionalistischen Lebenswissenschaften“ in den USA 
der Nachkriegszeit hervorgegangen war. Zu nennen ist hier einerseits das 1958 
am Medical Centre for the Study of Intersexuals and Transsexuals der University 
of California eingerichtete Gender Identity Research Project, dessen For-
schungsergebnisse von dem Psychoanalytiker Robert Stoller veröffentlicht und 
generalisiert wurden.33 Robert Stoller führte den Begriff „gender identity“ 1963 
am Internationalen Psychoanalytischen Kongress in Stockholm ein. Sex war für 
Stoller verbunden mit Biologie, das meint, wie Haraway differenziert, mit Hor-
monen, Genen, dem Nervensystem und der Morphologie, Gender mit Kultur, das 
heißt mit dem Wissenssystem der Psychologie und der Sozialwissenschaften.34 
Zu erwähnen sind andererseits das Projekt des Psychoendokrinologen John Mo-
ney und seine Veröffentlichungen mit Anke Ehrhardt. Gemeinsam entwickelten 
und popularisierten sie an der 1966 gegründeten Gender Identity Clinic der Me-
dical School der Johns Hopkins University eine interaktionistische Version des 
Gender-Identitäts-Paradigmas.35 Money führte den Begriff „gender role“ bereits 
1955 ein und weitete ihn später zum Begriff der gender identity role aus.  

Die Unterscheidung eines kulturellen Geschlechts (Gender) und eines biolo-
gischen Geschlechts (Sex) wurde Anfang der siebziger Jahre in die feministische 

                                                             
31 Vgl. Lindeman 2002, Franklin 1999, Franklin/McKinnon 2001 und Franklin/Roberts 

2006. Eine gute Einführung in die Diskussion der neuen Technologien im Bereich der 
Ethnologie gibt Knecht 2005.  

32 Vgl. Haraway 1991: 133. 
33 Zu der aktuellen Diskussion in Deutschland vgl. Lang 2006. 
34 Vgl. Haraway 2005:133. 
35 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

Wissenschaftskritik eingeführt.36 Die kritische Kraft der Kategorie Gender ent-
sprang, um es zusammenzufassen, daraus, dass die Kritik der gesellschaftlichen 
Machtverhältnisse und der Ungleichheit der Geschlechter verbunden wurde mit 
der wissenschaftskritischen Frage nach dem Zusammenhang zwischen der Ar-
chäologie des wissenschaftlichen Wissens über die Grenze zwischen Natur und 
Kultur und der Grenze zwischen den Geschlechtern. Anders als Stoller und Mo-
ney banden die Vertreterinnen der Genderstudies die Kategorie Gender in den 
Kontext der Frage nach dem Zusammenhang von Herrschaft, Wissen und Macht 
ein. Die Forschung entlang der Kategorie Gender war damit involviert in aktuel-
le epistemologische und erkenntniskritische Fragen, die im Kontext der Diskus-
sionen um das postmoderne Wissen ausgetragen wurden.  

Hält man sich die von Donna J. Haraway bereits 1991 problematisierte Ar-
chäologie des Begriffspaars „Sex/Gender“ vor Augen, so scheint sich ein Kreis 
zu schließen, wenn sich ein Teil der Gender-Forschung aus unterschiedlichen 
disziplinären Standpunkten in den letzten Jahren dem Verhältnis der Kategorie 
Gender zur Geschichte des Wissens und den in der Technik materialisierten 
Wissenspraktiken selbst zuwendet. Kam die Kategorie Gender zunächst als 
Nahtstelle und Grenze zwischen Natur und Kultur und damit als ein transdiszip-
linärer Gegenstand der Wissenschaften vom Menschen auf der einen und der Na-
turwissenschaften auf der anderen Seite in den Blick, so führten die im Feld der 
Genderstudies behandelten Gegenstände viele Wissenschaftlerinnen zur Proble-
matisierung der im Rahmen der Lebenswissenschaften – die heute die Genetik, 
die Reproduktionsmedizin, die Agrarwissenschaften und die Neurowissenschaf-
ten umfassen37 – generierten Technologien und Wissensgegenstände und ihrer 
Verflechtung mit dem lebensweltlichen Alltag. Zwischen die Konzepte Natur, 
Kultur, Zweigeschlechtlichkeit, Körper und Wahrnehmung schob sich die Frage 
nach der Technik. Die kontroversen Diskussionen um Donna J. Haraways Cy-
borg-Manifest38 mögen als Symptom dafür gelten, dass die in Technologien ma-
terialisierten Diskurse und Wissensgeschichten, die technischen Dinge und Me-
dientechniken immer deutlicher als eigenwillige Aktanten und Mitspieler in der 
Produktion und Gestaltung von gesellschaftlichen Realitäten in den Vordergrund 
rückten. Es dauerte jedoch einige Zeit, bis das Ausmaß dieser neuen Herausfor-
derung Konturen annahm. Dies korrespondierte mit der Einsicht, dass die Tech-
nisierung des Wissens eigene Logiken, Politiken, Notwendigkeiten, Wissens-
praktiken und -produkte, Diskurse, Medien, Dinge und Dispositive hervorbrach-

                                                             
36 Vgl. Oakley 1972. 
37 Vgl. Palm 2005. 
38 Vgl. dazu ausführlich Deuber-Mankowsky 2007: 278ff.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 227 

 

te, die Familien- und Verwandtschaftsverhältnisse, Tod und den Ursprung des 
Lebens, Krankheit und Gesundheit ebenso neu zu denken verlangten wie die Ka-
tegorie des Geschlechts und der Identität sowie das Verhältnis von Gender und 
Sex selbst. 

Das Geschlecht wird in diesem methodischen Zugang ebenso de-essentiali-
siert und in Praktiken überführt wie „die Technik“ oder „die Gesellschaft“. Das 
politische Ziel orientiert sich hier an einem Technologien und Politiken verbin-
denden Relationismus, in dem im Verbund mit den Dingen und neuen Techno-
logien integrativ und partizipativ Bedeutungen und Körper geschaffen werden, 
in denen sich leben lässt. Die Folge ist, dass die Forschung entlang der Kategorie 
Gender nicht mehr isoliert von diesem Geflecht von Relationen stattfindet. Gen-
der wird in komplexer Weise als Moment einer sich in Interaktion befindlichen 
Vielzahl von Kategorien analysiert, die aufeinanderprallen, sich überlagern und 
überschneiden. Diese Entwicklung kann als Ende einer bestimmten Weise der 
Geschlechterforschung betrachtet werden, sie kann jedoch auch, wie etwa Hara-
way vorschlägt, als Ausweitung und Komplexitätsgewinn ausgelegt werden: 

 
„Gender is always complexly part of many other categories that pull against it, with it, 
constantly. All of those issues have led feminist theorists to be writing about all sorts of 
things that at first blush don’t look like topics in feminist theory, but are. The sensibilities 
of feminist theory are brought to those other topics, and those other topics turn out to be at 
the heart of things to do with positioning, insistence of gender, sexuality, species, being.“39  
 
Diese Forschung, in der die Kategorie Gender sich vom Konzept der Gender-
Identität gelöst hat, und die sich weder am Körper, noch an der Differenz von 
Natur und Kultur orientiert, sondern die Gesellschaft und die Politik in die Tech-
nologie zu integrieren sucht, bedingt ein Denken, das sich nicht mehr auf die 
Konzepte von Natur, Kultur und Technik stützt, sondern versucht, sich auf neue 
Wege einzulassen. Es ist nicht nur die Philosophie, die sich im Kontakt mit der 
Forschung entlang der Kategorie Gender, welche verflochten ist mit den Fragen 
nach der sexuellen Differenz, der sexuellen Orientierung, der Kritik und der Se-
xualität, ändert, sondern auch die Gender-Forschung selbst. 

 
 

                                                             
39 Haraway 2005: 131. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

LITERATUR 
 
Butler, Judith (2009): Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des 

Menschlichen, Frankfurt a. M.  
Dies. (1993): Kontingente Grundlagen: Der Feminismus und die Frage der 

„Postmoderne“, in: Seyla Benhabib et. al. (Hg.), Der Streit um Differenz. 
Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt a. M., S. 31-58. 

Dies. (2009a): Gender-Regulierungen, in: dies., Die Macht der Geschlechter-
normen und die Grenzen des Menschlichen, Frankfurt a. M., S. 71-97. 

Dies. (2009b): Kann das „Andere“ der Philosophie sprechen?, in: dies., Die 
Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen, S. 367-
395. 

Canguilhem, George (1989): Der epistemologische Status der Medizin, in: ders., 
Grenzen medizinischer Rationalität, Tübingen, S. 69-93. 

David-Ménard (2010), Contribution à une redéfintion de l’Institut de la pensée 
contemporaine de l’Université Paris-Diderot, unveröffentl. Positionspapier. 

Deuber-Mankowsky, Astrid (2007): Praktiken der Illusion. Kant, Nietzsche, Co-
hen bis Donna J. Haraway, Berlin.  

Dies. (2008): Eine Frage des Wissens. Gender als epistemisches Ding, in: Marie-
Luise Angerer/Christiane König (Hg.), Gender goes Life. Die Lebenswissen-
schaften als Herausforderung für die Gender Studies, Bielefeld, S. 137-162. 

Foucault, Michel (2003): Vorwort, in: ders., Dits et Écrits. Schriften, Band 3, 
Frankfurt a. M., S. 551-567. 

Ders. (2008): Le gouvernement de soi et des autres. Cours au Collège de France 
(1982-83), Paris. 

Fraisse, Geneviève (1995): Die Geschichtlichkeit der Geschlechterdifferenz. Ein 
Programm für mögliche Lektüren, in: dies., Geschlecht und Moderne. Archä-
ologie der Gleichberechtigung, Frankfurt a. M., S. 33-51. 

Dies. (1989): Muse de la raison. Démocratie et exclusion des femmes en France, 
Paris.  

Franklin, Sarah (1999): Making Representations. The Parliamentary Debate on 
the Human Fertilisation and Embryology Act, in: Jeanette Edwards et al. (Hg.), 
Technologies of Procreation. Kinship in the Age of Assisted Conception, 
New York, S. 127-165. 

Franklin, Sarah/McKinnon, Susan (Hg.) (2001): Relative Values. Reconfiguring 
Kinship Studies, London. 

Franklin, Sarah/Roberts, Celia (Hg.) (2006): Born and Made. An Ethnography of 
Reimplantation Genetic Diagnostics, New Jersey.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 229 

 

Haraway, Donna J. (1991): „Gender“ for a Marxist Dictionary: The Sexual Poli-
tics of a Word, in: dies., Simians, Cyborgs and Women. The Reinvention of 
Nature, New York, S. 127-149. 

Dies. (2005): Conversations with Donna Haraway, in: Joseph Schneider (Hg.), 
Donna Haraway. (Live Theory), New York/London. 

Knecht, Michi (2005): Ethnografische Wissensproduktion und der Körper als 
ethnografisches Objekt im Feld moderner Reproduktionsmedizin, in: Beate 
Binder/Silke Göttsch/Wolfgang Kaschuba/Konrad Vanja (Hg.), Ort. Arbeit. 
Körper. Ethnografie europäischer Modernen: 34. Kongress der Deutschen 
Gesellschaft für Volkskunde, Münster u.a., S. 429-438.  

Lang, Claudia (2006): Intersexualität. Menschen zwischen den Geschlechtern, 
Frankfurt a. M. 

Lindeman, Gesa (2002): Die Grenzen des Sozialen. Zur sozio-technischen Kon-
struktion von Leben und Tod in der Intensivmedizin, München. 

Nagl-Docekal, Herta (1990): Zwischen Ausgrenzung und Institutionalisierung. 
Feministische Philosophie an der Universität Wien, in: Die Philosophin. Fo-
rum für Philosophie und feministische Theorie 1, S. 7-17. 

Oakley, Ann (1972): Sex, Gender and Society, London. 
Palm Kerstin (2005): Lebenswissenschaften, in: Christina von Braun/Inge Ste-

phan (Hg.), Gender@Wissen. Ein Handbuch der Gender-Theorien, Köln/ 
Wien, S. 180-199. 

Rancière, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frank-
furt a. M. 

Ders. (2011): Der Hass der Demokratie, Berlin. 
Rheinberger, Hans-Jörg (2006): Experimentalsysteme und epistemische Dinge. 

Eine Geschichte der Proteinsynthese im Reagenzglas, Frankfurt a. M.  
Suter, Mischa (2011): Ein Stachel in der Seite der Sozialgeschichte: „Les Ré-

voltes logiques“, in: Zeitschrift für Sozial.Geschichte 5, S. 8-37. 
Villa, Paula Irene (2010): (De-)Konstruktion und Diskurs-Genealogie: Zur Posi-

tion und Rezeption von Judith Butler, in: Ruth Becker/Beate Kortendiek (Hg.), 
Handbuch Frauen-und Geschlechterforschung, 3. erweiterte Auflage, Wies-
baden, S. 114-157. 
 
 

ONLINE-QUELLEN 
 

DFG-Netzwerk Zentrum und Peripherie? Das universale Papsttum und die eu-
ropäischen Regionen im Hochmittelalter siehe: http://www.zentrumund 
peripherie.de vom 03.02.2012. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

Gouges, Olympe de (1791): Erklärung der Rechte der Frau und Bürgerin siehe: 
http://www.frauenmediaturm.de/themen-portraets/feministische-pionierin 
nen/olympe-de-gouges/auswahlbibliografie/erklaerung-der-rechte-der-frau-
und-buergerin/ vom 12.01.2012. 

 
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211 - am 14.02.2026, 14:15:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

