
ANTHROPOS

102.2007: 389–401

Portée socioartistique et magico-religieuse d’un art du corps

La rondelle en bois insérée dans la lèvre de la “Congolaise à plateau”

Ibio Nzunguba

Abstract. – This article analyzes a body adornment: the wooden
plate (nzudu) inserted into the upper lip of the Bira women of
the Ituri in Congo-Zaire. The author of this essay depicts the
evolution in meaning of this plate from its origins as an object
of finery and as a traditional tribal mark. Women wore it during
the times of slavery as a deterrent to being enslaved and then
as a show of resistance to colonization. Finally it was viewed
as a charm endowed with therapeutic value and as a symbol
of fertility during postcolonial times. This article also examines
the social status of manzudu (women who wore the nzudu): she
was a standard of beauty, heroine, object of curiosity, political
advisor, healer and a model of courage. [Congo-Zaire, Ituri,
Bira, lip plate, Congolaise à plateau, African art]

Ibio Nzunguba, licencié en histoire de l’art africain de l’Uni-
versité de Lubumbashi (Congo-Zaïre) et docteur en histoire de
l’Université Laval à Québec (Canada), avait enseigné l’histoire
et les arts de l’Afrique à l’université au Congo-Zaïre. Il enseigne
à l’Université de Regina (Canada) comme chargé de cours. Son
domaine de recherche est les arts africains, mais aussi l’histoire
de l’Afrique véhiculée par la peinture, le théâtre et la musique
populaires.

Introduction

Protéiformes et hétéroclites, les arts du corps exis-
tent depuis des temps immémoriaux en Afrique
noire (Fisher 1984 : 600). Ils peuvent être perma-
nents, temporaires, inscrits à fleur de la peau ou en
relief, adjoints au corps, publics ou privés, affectant
le corps dans son entier ou en partie (Mauss 1967 :
97 ; Maertens 1978 : 32). Que l’on cite à cet effet
l’élongation du crâne, l’étirement du cou, la scarifi-
cation, le tatouage, l’anneau sur le lobe des oreilles,
la peinture corporelle, la coiffure, le limage den-

taire, les jambières, les amulettes portées au cou,
les plumes dans les cheveux, etc.

Peu importe la forme de ces manifestations ar-
tistiques, leurs finalités intrinsèques semblent plus
étroitement dépendre des perceptions spécifiques à
chaque culture. Ces arts “proclament la personne
aussi bien que diverses identités de groupe et l’adé-
quation à une circonstance” (Vansina 1998 : 661).
De plus, ils “répondent à des nécessités de défense
immédiate, découlent de représentations d’ordre
théologique, anthropologique, expriment visible-
ment l’appartenance à tel groupe ethnique, telle
fraction de la société ou tel échelon de la hié-
rarchie” (Leiris et Delange 1967 : 117 ; Eisenhofer
2001 : 113). Mais, la prégnance de ces motivations
fonctionnelles ne peuvent occulter ni évacuer les
charges esthétiques dont les arts corporels sont par-
fois empreints.

Cet article analyse un art du corps peu com-
mun, placé et scruté ici sous les éclairages socio-
historique et artistique : il s’agit d’un “plateau” en
bois inséré dans la lèvre supérieure. L’incrustation
de ce “plateau” dans le corps est une vieille pratique
connue de par le monde : au Brésil chez les Ay-
mores (Muraz et Getzowa 1923 : 124), mais aussi
en Afrique chez les Surma d’Éthiopie (McNab
2001 : 59) et chez les Sara-Kaba du Tchad (Blan-
chod 1944 : 214 ; Muraz et Getzowa 1923 : 104).
Notre essai étudie spécialement le plateau porté par
les femmes bira de la plaine, peuples habitant le ter-
ritoire d’Ituri, au nord-est du Congo-Zaïre.1 Cette

1 Les Bira se répartissent en deux groupes : les Bira de la forêt

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389


390 Ibio Nzunguba

Fig. 1 : Nzudu (photo : A. Van Ussel, Constance-Marie 1947).

rondelle de bois est connue sous le nom de nzudu.2

La femme bira qui la porte s’appelle manzudu3,
même si l’historiographie coloniale l’avait nommée
la “Congolaise à plateau” (figs. 1–2).

L’intérêt de cet essai paraît tout évident dans le
champ de l’histoire en général et de l’histoire de
l’art en particulier, tant il est vrai qu’il reconstitue
une pratique socioartistique qui, jadis combattue
par la colonisation, sert pourtant aujourd’hui d’ins-
piration aux cinéastes et de référence à certains
perçages corporels contemporains. Mis à part ce
devoir de mémoire, cette étude comble aussi un
chaînon documentaire manquant, relevé ainsi par
Vansina (1998 : 622) : “Les études sur les arts du
corps en Afrique sont encore peu nombreuses, sur-
tout celles qui ont quelque rapport avec l’histoire,

et ceux de la plaine. Notre étude porte essentiellement sur
ce dernier groupe dont les femmes ont adopté et utilisé le
nzudu. Appartenant au groupe linguistique dit bantou, les
Bira parlent le kibira. Selon le dernier recensement – celui
de 1995 – ces peuples comptent 92,538 habitants, regroupés
dans différents clans, dirigés chacun par un chef.

2 Comme synonymes du mot nzudu, dans ce texte, nous utili-
serons les termes “rondelle de bois”, “labret” ou “plateau”.

3 Dans cet essai, nous appellerons aussi manzudu “La Congo-
laise à plateau” ou “Maki Nzudu”.

l’art et le corps . . . Le régime colonial avait depuis
longtemps proposé au nom de la civilisation le rejet
de la plupart des arts du corps, à tel point que les
études savantes de la peinture corporelle et de la
scarification sont rares et tardives”.

Très vraisemblablement, il n’existe pas d’étude
systématique sur la “Congolaise à plateau”. Les
textes écrits par Pierre Van Roy (1935) et par Con-
stance-Marie (1947 : 49), auxquels nous avons lar-
gement recouru, font mention de cette femme et
du labret qu’elle arbore. Bien que fort instructifs et
informatifs, les textes de ces deux auteurs pèchent
par un manque criant de profondeur ou d’épaisseur
historiques, et sont en plus portés par endroits à
l’exagération. Outre les auteurs précités, citons Jo-
set (1936 : 54s.) et Meessen (1951 : 187) qui ont
écrit sur les Bira ; ils ne se sont pas dispensés de
faire allusion à manzudu et à nzudu. Mais, pour
intéressante que soit leur allusion, celle-ci se révèle
hélas superficielle, parfois teintée d’ethnocentrisme
et d’anachronisme.

Par choix, cette étude pose et prend ce postulat
comme un moteur qui actionne les manivelles des
interrogations auxquelles nous entendons répondre
dans cette entreprise épistémologique : “Une parure
ne naît pas ex nihilo : plus souvent qu’autrement,

Fig. 2 : Nzudu (photo : A. Van Ussel, Constance-Marie 1947).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389


Portée socioartistique et magico-religieuse d’un art du corps 391

elle est conçue par quelqu’un. Si la parure n’est pas
unisexe, elle est destinée tantôt aux hommes, tantôt
aux femmes. Son adoption peut être imposée ou
volontaire. Sa vogue peut croître ou décroître, tout
comme elle peut être radieuse ou fade, éphémère
ou durable, linéaire ou en dents de scie. Selon le
temps et l’espace, le sens et l’usage de la parure
peuvent être figés ou ‘mobiles’”. Mais, qu’en est-il
de nzudu en tant que catégorie du savoir ?

Plus souple, et par-là aussi plus fragile, cette
question-véhicule conduit à la particularité de notre
essai : celle de vouloir étudier le nzudu du berceau
à sa tombe, en parlant de sa “naissance”, de sa “vie”
et de sa “mort”. Entre les interstices de cette course
du temps, nous tenterons de dégager, puis de saisir
les différents sens que la société a donnés au pla-
teau et les ramifications de ses sens dans les veines
de l’art, de l’histoire et de la religion. De même, une
attention sera portée sur le coup et le contrecoup,
les échecs et les victoires que la course historique
lui a fait subir et les manières dont il y a réagi.

Hormis le nzudu, notre réflexion s’articulera
aussi autour de manzudu, en portant un clin d’œil
analytique sur ses statuts “nomades”, et ce, depuis
la tradition jusqu’à l’époque contemporaine, c’est-
à-dire jusqu’à sa mort. Au prix d’une “archéologie”
qui prenne en compte les spécificités de la culture
traditionnelle africaine, nous releverons le rôle de
la “Congolaise à plateau” dans la construction ou
la reconfiguration mémorielle et identitaire de l’es-
pace sociopolitique et magico-religieux bira.

Pour atteindre cet objectif, notre article va exa-
miner la place accordée à nzudu et à manzudu sous
ces trois périodes historiques au Congo-Zaïre : la
tradition4 (première partie), l’esclavage (deuxième
partie), enfin la colonisation et la postcolonie (der-
nière partie). Dans chacune de ces périodes, nous
analyserons autant que faire se peut les signifi-
cations socioartistiques ou magico-religieuses de
nzudu, d’une part, et les statuts social, politique ou
magique de manzudu, d’autre part.

Nzudu et manzudu dans la tradition

Nzudu

Origine du plateau

L’origine de nzudu reste nébuleuse. Les sources
écrites n’en font pas mention. Seule la tradition

4 Sans vouloir revenir sur le débat entourant le terme “tradi-
tion”, dans cet article, il recouvre la période précédant la
présence arabe en Ituri (vers 1850).

orale bira en rend compte, mais sans réussir à cir-
conscrire l’émergence de cet ornement dans un
cadre spatiotemporel référentiel. Cette tradition at-
tribue la paternité et l’invention du plateau à une an-
cêtre féminine, connue sous le nom de Gonzanabo.5

Que l’identité complète de celle-ci se soit oblité-
rée de la mémoire collective bira, cela n’affecte
en rien la nature de sa contribution culturelle. La
tradition bira raconte qu’au cours d’un songe, une
aïeule (bira) a indiqué à Gonzanabo que les filles
devaient porter le nzudu comme marques tribale et
ornementale bira. Cette aïeule lui a dicté aussi, du
coup, les kazera (interdits) qui devaient quadriller
et accompagner l’usage du plateau. Le contenu du
songe a été transmis tel quel aux chefs des clans.
Ceux-ci l’ont inscrit dans la coutume bira et ont
imposé le port de nzudu aux jeunes filles de cette
tribu (Lignabo 1992 ; Bathako 1992). Voilà com-
ment Joset (1936 : 54s.) corrobore la dynamique et
les subtilités de ces thèses esthétiques et norma-
tives : “. . . nzodu, ce sont des plateaux plus ou
moins long que, par un raffinement de beauté, les
femmes babira portent à la lèvre supérieure”. Les
indigènes assurent que “C’est la coutume mobira”.

Insertion du plateau

À partir de 13 ou 14 ans, sur conseils de sa mère,
de sa grand-mère ou de matrones, la fille bira se
prête à la pratique de nzudu. L’insertion du plateau
se fait par groupe d’âge, par village et une fois par
an. Elle a lieu pendant la saison sèche où les gens ne
travaillent plus aux champs. Travail d’équipe, l’in-
crustation du labret est chapeautée et réalisée par
un sculpteur-féticheur (tuli-raguzi, en kibira) et par
une femme sage kula, au prix d’une collaboration
digne d’être décrite. Chaque village dispose d’un
ou de plusieurs kula et tuli-raguzi. La candidate à
nzudu contacte au préalable kula avec qui elle dis-
cute des modalités d’initiation. Il incombe à celle-
ci de commander le nzudu au sculpteur-féticheur.
Celui-ci abat l’arbre (taba), le débite selon la forme
et les mesures suggérées par la femme sage ; il

5 Contrairement à l’opinion répandue par l’ordre et le pou-
voir patriarcaux, qui dénient à la femme tout potentiel in-
ventif, il faut tout de suite préciser que plusieurs sociétés
africaines traditionnelles ont reconnu l’autorité intellectuelle
féminine : “Une place très spéciale revient à la femme dans
les conceptions relatives aux héros culturels, sorte d’ancêtres
mythiques plus ou moins divinisés, et auxquels nombre de
peuples attribuent l’origine, l’invention ou l’introduction des
différentes techniques, des arts mêmes, voire des aspects les
plus importants de la culture” (van Geluwe 1961 : 79).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389


392 Ibio Nzunguba

consacre dans un banda6 le nzudu fabriqué avant
de le remettre, ready-made, à kula. Sur le plan mor-
phologique, ce labret est circulaire et petit, avec une
épaisseur variant de 1,5 cm à 2 cm ; son diamètre
oscille entre 2,5 cm ou 3 cm alors que sa surface est
polie à point. Tuli-raguzi reçoit de la femme sage
(et non pas de la candidate à nzudu) une rétribution
en nature : une poule ou un coq (Lumbabo 1993).

Une fois le plateau remis à kula, sans rituel,
celle-ci l’embellit en y appliquant de la couleur
(grise ou brune), des motifs (géométriques ou flo-
raux) ou des perles selon le goût de la candidate.
Vient alors le moment de l’insertion du plateau qui
se pratique sans anesthésie, avec le concours de
deux assistantes agréées, dans le domicile de kula
ou dans une case spéciale aménagée pour cette fin.
À l’abri des regards des hommes, mais en présence
d’autres “recrues-nzudu”, les assistantes immobi-
lisent la candidate déjà couchée à même une natte.
Avec la prudence et le courage du chirurgien, kula
fore un orifice entre le bout de la lèvre supérieure
et la cloison nasale à l’aide d’un trocart ; elle y
introduit une touffe de feuilles sauvages, puis une
tige d’herbe pour maintenir le trou labial. La plaie
endolorie est entretenue avec de l’huile de ricin, du
sel sauvage et du beurre de vache. Deux semaines
plus tard, cette tige est remplacée par une rondelle
de bananier, puis par un morceau de bois (nzudu)
plus gros que celle-ci. Ce bois distend et maintient
la béance labiale. Durant l’insertion du plateau, la
candidate se doit d’observer une conduite particu-
lière, condition sine qua non du succès de l’entre-
prise en cours, mais aussi (é)preuve de bravoure
féminine : sérénité, sang-froid, dignité, aucune bru-
talité, extravagance et geste théâtral. Au terme de
l’initiation, la candidate gratifie kula en lui donnant
une poule ou un coq.7

De la collaboration kula-tuli-raguzi

Il s’impose d’insister sur la collaboration entre ces
deux artistes vu sa portée dans le champ de l’his-
toire de l’art : Tuli-raguzi s’occupe de l’aspect
technique du travail, et il lui revient de conférer à
l’œuvre et au contexte une empreinte de religio-
sité, en prenant à témoins et en renfort les ancêtres.
Kula, elle, est en charge de la dimension esthétique,
sociale et pédagogique de l’initiation. Il ressort de
cette expérience que le travail de ces deux collabo-

6 Selon Joset (1936 : 17), “Le banda est l’emplacement où
l’on vient faire les prières.” Dans le banda, “les femmes ne
sont jamais admises”.

7 Lumbabo 1993 ; Lignabo 1992 ; Nchweke 1991.

rateurs ne résulte pas d’une initiative libre, défaut
qui (en)traîne comme corollaire le manque de li-
berté créatrice, pourtant chère aux artistes et au mé-
tier d’art : on l’a vu, en effet, la forme et l’expres-
sion du plateau façonné par le sculpteur provenaient
des prescriptions prédéterminées par kula et par la
coutume. Il en va de même pour la femme sage : les
mesures et les couleurs du plateau étaient dictées
par ses clientes tandis que le processus d’insertion
et les kazera étaient glanés du “code” coutumier.

Dernière considération sur cette collaboration :
celle-ci s’opère d’après le principe qui stipule que
la “main gauche” ne se mêle pas de ce que fait la
“main droite”, et vice versa.8 C’est dire que kula
ne devait pas assister à la facture de nzudu car les
femmes, soupçonnées de porter malheur, n’avaient
pas accès au lieu sacré qui était l’atelier d’un artiste.
De même, le sculpteur-féticheur ne devait pas in-
tervenir dans le champ de compétence de la femme
sage d’autant qu’il était interdit aux hommes d’as-
sister aux rites d’initiation des femmes, celles-ci
accusant à leur tour ceux-là de porter malheur.

Kazera et fonctions du plateau

Réalisée sous les auspices de kula, une dernière
phase, précieuse aussi celle-là, vient sanctionner
l’initiation : c’est l’enseignement des us et cou-
tumes bira ainsi que des interdits liés au port du
labret (Lumbabo 1993 ; Ibiliabo 1992). Le respect
strict de ceux-ci est de rigueur, sous peine de sanc-
tions. Pour ne citer que ce kazera : faire tomber
son nzudu en public ou le perdre était répréhen-
sible : une chèvre, parfois un taureau étaient requis
(Constance-Marie 1947 : 49). Van Roy (1935 : 616)
renchérit : “Si c’est avec un autre adversaire” que
manzudu “se dispute, et que celui-ci lui arrache son
enclave, il payera l’amende au mari de la femme.
Que si, en même temps, la lèvre a été déchirée,
deux chèvres, ou un taureau ne seront pas de trop
pour réparer un tel préjudice à l’esthétique féminin
mubira”. La fin de l’initiation, qui se fait dans la
discrétion, ne donne pas lieu à une célébration ni à
un rituel.

Motivés ou arbitraires, ces interdits ne sont pas
dénués de fondement comme cela apparaît d’entrée
de jeu : ils sont un acte de prudence ou un mé-
canisme “policier” qui contrôle l’application de la
coutume et qui prévient la lèvre de se déchirer.

Si cette initiation marque le corps de manzudu
du sceau de la féminité, le nzudu, lui, remplit trois

8 Et cela, même si les deux étaient des époux, éventualité qui
était semble-t-il très courante.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389


Portée socioartistique et magico-religieuse d’un art du corps 393

fonctions sous la tradition : distinctive et d’iden-
tification ethnique ; esthétique et de différentiation
sexuelle (gender).9 La première commande l’allé-
geance à la communauté, l’inclinaison à l’unifor-
mité ou à rester soi-même et la distinction en regard
des “autres”. Par-delà la deuxième fonction, nzudu
est le vecteur et l’incarnation du canon esthétique
tribal et participe à la beauté de celle qui le porte.
Autrement dit, le nzudu est une forme construite
dotée d’une charge esthétique, mise au jour par des
placements perceptibles (couleurs, texture, motifs
floraux, perles). Troisième fonction : le nzudu était
aussi un critère de rehaussement de la différence
sexuelle. Le plateau était une parure exclusivement
féminine. Et, comme on le verra ci-dessous, la fille
bira qui ne s’initiait pas au nzudu était traitée de
garçons par ses pairs.

Manzudu

Modèle de beauté

Selon toute évidence, “African aesthetic criteria are
consistent from one ethnic group to another, al-
though local differences exist and local styles are
always preferred” (Vogel 1986 : xvi). Ceci est cer-
tainement vrai pour les Bira de la plaine. Manzudu
est belle parce qu’elle porte le nzudu fait selon les
prescriptions coutumières bira et façonné par les ar-
tistes attitrés de cette tribu. L’apport d’autres atours
(coquillages, maquillage, scarifications) dans cette
ascension esthétique est facultatif sinon épisodique.

On l’aura sûrement remarqué, la beauté ici n’est
pas recherchée pour elle-même, comme dans la
culture occidentale ; elle est idéale, intellectuelle,
conceptuelle et simple. Un fiancé ou un mari flat-
tera alors sa fiancée ou sa femme “nzudiée” en l’ap-
pelant ma-nzudu. Le préfixe ma signifie maman,
terme empreint de respect, mais qui connote aussi
la beauté, la nouvelle dignité acquise, l’accès à la
confrérie des jeunes adultes et l’intégration cultu-
relle. Il lui dira aussi, et peut-être surtout : Onyeti
mote kalimamu (“Tu es belle, ma femme”) ou, en
tout cas, plus intimement : Niku gonzi mote dula
mulima10 (“Je t’aime, la séductrice de mon cœur”)
(Lignabo 1992 ; Sugabo 2005). Ces notes et paroles
affectueuses en disent long sur le degré et la nature
de respect témoigné aux porteuses de plateau.

9 Je remercie le professeur Nicole Côté de m’avoir suggéré de
faire mention de la fonction de différentiation sexuelle.

10 Dula est un verbe qui se traduit par “séduire” ; malima se
rend par “cœur”. Le tout veut dire “Celle qui a séduit mon
cœur !”

En contrepartie, les filles qui ne s’initiaient pas
au nzudu étaient l’objet de risée publique ou os-
tracisées par la communauté. Il y avait pire : leur
chance d’être épousées s’amoindrissait, “certains
hommes ne voulant pas d’une femme sans nzudu”
(Constance-Marie 1947 : 49 ; Van Roy 1935 : 615) ;
en plus, elles essuyaient des quolibets qui, dans
la culture bira, étaient inacceptables et consti-
tuaient une réelle opprobre (Sugabo 2005 ; Lum-
babo 1993) : Azikane kwa mcha kota (“Tu es un
garçon !”) ou “Tu es une fille lendu” (Azikani kwa
sika lendu).11

Malgré le succès rencontré par cette mode bira,
elle a pourtant suscité des critiques parfois pé-
remptoires de la part des Occidentaux. Van Roy
(1935 : 615), par exemple, l’a qualifiée de “Cu-
rieuse beauté et [de] goût étrange”, et cela, parce
que cette esthétique est différente de celle des Eu-
ropéens, passée pour l’unique modèle. Ce jugement
est par trop restrictif et ne tient pas compte des
canons de beauté spécifiquement bira. Il semble
que “. . . No race, no people, no culture has the
monopoly of beauty” (Memel-Fotê 1968 : 49). Les
critères de beauté dépendent donc des cultures,
voire des individus, comme l’indique cet adage la-
tin “De gustibus et coloribus non disputandum”,
que vient renforcer ce proverbe bantou “La beauté
est dans l’œil et le cœur de qui la cherche et la voit”.
De ces notes discordantes jaillit la motion pour
l’ethnoesthétique qui milite en faveur des études
basées sur les critères esthétiques de chaque culture
plutôt que sur celles qui prendraient les canons de
beauté occidentaux pour modèles.

Stoïque

Plus qu’un modèle de beauté sous la tradition, man-
zudu est aussi le paradigme de stoïcisme pour avoir
réussi à l’épreuve d’endurance pendant l’insertion
du plateau et pour son courage de parvenir à vivre
avec le nzudu et d’en supporter les interdits. De
toute évidence, l’idée de l’initiation et de la douleur
revêt une grande importance chez les Bira. En souf-
frant, croient ces peuples, la femme accède magi-
quement aux valeurs et pouvoirs surnaturels du clan
ainsi qu’aux ancêtres protecteurs. Pour cautionner
et lier le principe de beauté à la souffrance, les Bira
disent : Musa la ibiliana gayo abague gboka (“On
ne vient pas à la beauté sans douleur”) (Sugabo
2005 ; Lumbabo 1993).

11 Les Lendu sont un peuple de l’Ituri que les Bira considèrent
comme inférieur. Assimiler une Bira à une Lendu était des
plus insultants.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389


394 Ibio Nzunguba

Ce que note Vogel (1986 : xvi) sur la scarifica-
tion peut être appliqué à notre cas : “Scarification is
not only beautiful to look at . . . but it is also proof
of stamina and courage, characteristics necessary
to undergo the painful operation”. L’arrimage de
la dangerosité avec la beauté est un vieux principe
universel, à en croire McNab (2001 : 19) : “Suf-
fering for beauty. People kept using makeup even
when it was packed with poisons – metal such as
lead, mercury, and antimony; the poison atropine,
from deadly nightshade; and arsenic, illness, mad-
ness, blindeness, or even death didn’t deter them”.

Nzudu et manzudu sous la traite musulmane

Utilisé comme marques tribale et ornementale sous
la tradition, nzudu change de forme et de fonction à
l’époque de la traite où il passe pour être un moyen
de résistance-dissuasion (Buana Ndeke 2006 ; De-
lape 2006). Comme tel, celui-ci est destiné à donner
une apparence laide et monstrueuse à la femme bira
afin qu’elle ne soit pas capturée ni achetée par les
négriers arabes.12 Kitenge-Ya (1981 : 25) abonde
dans ce sens en évoquant le tatouage et le plateau à
lèvre :

Les tatouages ont pu constituer, à un moment historique
donné, un des moyens astucieux d’échapper à un péril
imminent autrement grave, tel celui d’esclavage. Dans de
telles circonstances, en effet, les individus pouvaient arri-
ver, grâce à la pratique exagérée des tatouages, à se don-
ner une apparence hideuse ou monstrueuse telle qu’ils
irritaient et ne trouvaient pas d’acquéreur au marché des
esclaves. Parfois, on nous a laissé entendre que l’aspect
plus ou moins répugnant était aussi obtenu par la cou-
tume de l’allongement des lèvres en forme de plateaux
comme chez les Mangbetu, ou même par l’étirement du
crâne chez certaines populations du Haut-Zaïre.

Mais, comment les Bira en sont arrivés à ce détour-
nement de fonction ? Pour répondre à cette ques-
tion il faut parler de l’esclavage en Ituri. En effet,
avant que l’Europe ne se livre à la traite négrière, le
commerce du “bétail humain” était pratiqué par les
Arabes (M’Bokolo 1995 : 166) depuis l’antiquité
jusqu’au dix-neuvième siècle. Les esclaves noirs
étaient exportés vers le Maghreb, l’Arabie, l’Irak,
la Turquie etc. Ces “bois d’ébène” comprenaient
des hommes, surtout des femmes,13 mais aussi des

12 Commentaires écrits en dessous de la photo de manzudu
placée entre les pages 184–185 du livre de Meessen (1951).

13 Robertson and Klein 1983 : 4 ; Austen 1979 : 44 ; Campell
1981 : 225.

enfants. L’esclavage arabe fut appelé la traite mu-
sulmane (Kaké 1988 : 30) ou orientale.

Commencée vers la deuxième moitié du dix-
neuvième siècle en Ituri (Chibenda et Aliamtu
1989 : 87), celle-ci était l’œuvre des Arabes et Ara-
bisés.14 Le territoire d’Ituri était placé sous la hou-
lette du tristement célèbre négrier, Kilongalonga
(Samba 1982 : 119). L’acquisition des esclaves se
faisait tantôt par l’achat de captifs domestiques ou
de prisonniers de guerre livrés directement par les
chefs locaux ; tantôt, et plus souvent, par des razzias
effrénées et cruelles (Ergo 2005 : 39, 44). Le trai-
tement infligé aux esclaves était inhumain autant
dans les bateaux qui les transportaient15 et dans les
milieux d’accueil16 qu’en Ituri où ils étaient captu-
rés ou achetés.17 La preuve du passage des Arabisés
dans le territoire d’Ituri est attestée par l’existence
de leurs colonies où habitent encore leurs descen-
dants : les postes de Bafwaboli et Bafwasende (Chi-
benda et Aliamtu 1989 : 105), ainsi que les centres
de Mambassa et d’Avakubi (Moulaert 1950 : 36).

Le contexte convulsif et belliqueux, la ponction
humaine et les dégâts générés par la chasse au “bois
d’ébène” ne laissèrent pas les Ituriens indifférents
ni passifs face aux négriers. Ils trouvèrent voies
et moyens pour résister ou pour échapper à ce
commerce gênant et honteux. Diverses stratégies
furent alors mises sur pied.

14 Les arabisés sont les marchands d’esclaves qui ont opéré
à l’est du Congo-Zaïre ; ils sont issus de pères arabes ou
autochtones. Ils parlaient un dialecte mélangé à l’arabe et
le kiswahili (Ndaywel è Nziem 1998 : 235).

15 Dans les bateaux qui les transportaient vers le Moyen Orient,
leur sort n’était pas non plus enviable : “Les nègres sont ar-
rimés, dans le sens littéral du terme, par masses, la première
sur le plancher du bateau, deux adultes allongés côte à côte,
jusqu’à ce que la rangée soit complète. Les malheureux cap-
tifs ne buvaient qu’une fois dans la journée . . . Ils périssaient
plus de soif que de fatigue . . . ” (Kaké 1988 : 33–36).

16 Dans les milieux d’accueil, les conditions de vie étaient
difficiles : “les hommes étaient employés comme soldats
ou eunuques – surveillants des harems. D’autres aussi tra-
vaillaient dans des plantations de canne à Zanzibar ou en
Irak où l’omniprésent fouet réglait leur train quotidien. Les
femmes esclaves étaient utilisées comme maîtresses ou ser-
vantes des gynécées. Ne jouissant d’aucune liberté, elles
étaient maltraitées par les épouses des chefs arabes” (M’Bo-
kolo 1995 : 176s.).

17 À l’exception des enfants, les captifs suivaient à pied, for-
tement enchaînés les uns aux autres, les chameaux étant
déjà surchargés d’or et d’ivoire. Ils transportaient de lourdes
charges, souvent à jeun, parcourant de longues distances.
Quiconque osait exprimer un signe d’exténuation, il était
battu (avec des fouets) ou carrément abattu. Parfois, les
malades ou les mourants étaient simplement fusillés et/ou
abandonnés en chemin. A ce sujet, lire aussi Meessen
(1951 : 34s.) ou Constance-Marie (1947 : 20).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389


Portée socioartistique et magico-religieuse d’un art du corps 395

Stratégies de résistance-dissuasion

De la panoplie des réactions indigènes à la présence
des Arabisés, force est d’en retenir quatre types
principaux, toutes à valeur inégale. La toute pre-
mière était la désertion pure et simple des villages.
La deuxième réaction était armée. Les tribus qui
disposaient de fusils, se défendirent avec des armes,
achetées aux traitants arabes. La dernière réaction,
et non la moindre, touche le nerf sensible de cette
section : les peuples recoururent aux ruses, consis-
tant en l’enlaidissement du visage. Avant de décrire
ces ruses, il est de bon ton d’expliquer comment les
Ituriens en vinrent à cette solution qui privilégia le
versant esthétique, ou plutôt inesthétique de l’appa-
rence physique.

Cette stratégie dût obéir à la loi de l’offre et de la
demande en cours, et dont le compte est ainsi pré-
senté : l’esclave étant une marchandise tels l’ivoire
ou l’or, il était destiné à la (re)vente. Ainsi, la sé-
lection qu’on opérait sur la qualité des esclaves à
acheter ou à capturer. Le plus souvent, ceux qui
étaient hideux ne trouvaient pas (facilement) d’ac-
quéreurs au marché d’esclaves ou étaient vendus à
vil prix, vers le nord le long du Nil (Lignabo 1992 ;
Ibiliabo 1992). Cette difficulté était patente pour
les esclaves d’Ituri, ainsi que l’allègue F. Stuhlman
cité par Chibenda et Aliamtu (1989 : 97) : “. . . les
esclaves de l’Ituri auraient une longue distance à
parcourir à travers une forêt difficile et l’aspect très
particulier que leur donne leurs tatouages et leurs
dents aiguisées rendaient leur vente plus difficile à
Zanzibar”.

Pour se conformer au caprice et aux exigences
de ce marché, souvent en dents de scie, les cap-
tifs étaient “nettoyés” avant d’être vendus. Pour
prendre en compte la mémoire collective iturienne,
celle-ci fourmille de témoignages inédits sur cette
question : dans le clan Andisoma (chez les Bira),
le chef Mpanya (Chibenda et Aliamtu 1989 : 105)
débarrassait les esclaves des “bizarreries” qu’ils ar-
boraient (gris-gris, amulettes, anneaux), les lavait et
les rasait, avant de les vendre aux négriers.18

Pour revenir aux sortes de ruses, force est de
souligner que leurs contours dépendaient des tribus
et des sexes. Les tribus budu de la province du
Haut-Uélé trouaient les oreilles des femmes afin
qu’elles paraissent laides aux yeux des négriers
(Mukombozi 1976 : 21) et qu’elles échappent à la
vente ou à la capture. Pour cette même raison,
les pères de famille des Bale faisaient trouer les
lèvres supérieure et inférieure de leurs femmes et

18 Ibiliabo 1992 ; Lignabo 1992 ; Lumbabo 1993.

filles ; ils y introduisaient un bâtonnet de cuivre ou
un roseau dit jo d’une longueur de l’index. Les
hommes bale se tatouaient le visage et taillaient
leurs dents (Django 1984 : 13s.). Les hommes bira,
eux, placèrent un roseau dans le lobe des oreilles
et continuèrent à appointer les dents. Pour leur
part, les femmes et les filles bira recoururent au
nzudu, mais dont elles augmentèrent la dimension
(Ibiliabo 1992).

La nature intrinsèque de ces ruses est éclairante.
Cependant, on ne résiste pas à la tentation de se de-
mander pourquoi les Bira ont conçu une astuce de
résistance simple et banale pour l’homme, mais un
stratagème plus délétère pour les femmes pourtant
taxées d’inférieures et apparentées au sexe faible ?
La tradition orale,19 bon an mal an, s’évertue à en
justifier le bien-fondé, qu’elle constelle autour de
l’idée de la protection dont la femme devait bé-
néficier : face aux négriers, l’homme pouvait se
défendre plus efficacement, se sauver plus facile-
ment ou courir plus rapidement que ne le ferait la
femme. S’apitoyant ainsi sur le sort de la femme,
la société dut mettre sur pied un moyen efficient
qui l’épargnerait de la capture. Il existe d’autres
raisons : il était inacceptable pour les Bira qu’on
tue une femme ou que celle-ci soit capturée pen-
dant la guerre par les adversaires (Constance-Marie
1947 : 35 ; Ibiliabo 1992) ; enfin, et voire surtout, il
fallait protéger la femme pour qu’elle puisse pro-
téger le clan. Nous reviendrons sur cette idée dans
cette même section.

Nzudu

Nzudu comme alternative de résistance

Sous l’esclavage, le nzudu affiche une forme très
différente et insolite : grandeur nature, son dia-
mètre varie de 8 cm à 9 cm, alors que son épaisseur
est la même que sous la tradition. Sa couleur est
noire, signe de malheur ou de deuil chez les Bira.
Le processus d’insertion du plateau est le même
que sous la tradition. La clientèle s’est accrue ; elle
est constituée de jeunes “recrues” et d’anciennes
“nzudiées”. Tenant à s’adapter au contexte trouble,
celles-ci viennent remplacer le petit labret qu’elle
portait par un plus gros. Le sculpteur-féticheur fa-
çonne et consacre le plateau comme sous la tradi-
tion.

Il ne fait aucun doute que le nzudu de cette taille
pend vers le bas, transforme et hypertrophie la lèvre

19 Ibiliabo 1992 ; Lumbabo 1993 ; Nchweke 1991.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389


396 Ibio Nzunguba

supérieure de la femme qui le porte. Cette position,
qui se modifie par contraction de l’orbiculaire et
des buccinateurs, crée une profonde déformation
des commissures. Lien, mais aussi lieu d’échange
avec l’extérieur, le plateau est une “nature morte”
qui vectorise la surprise, l’insolite, le grotesque et la
laideur dans le dessein de déclencher l’aversion qui,
elle, décourage le négrier. Il en résulte cette relation
de cause à effet soutenant la corrélation entre la
laideur et le critère de vente. En clair, la forme de
nzudu est réalisée en fonction et en rapport avec la
destination du labret. Engagé ou militant, le plateau
soutient l’effort et la cause sociale. Il n’est pas une
distraction ou un jeu gratuit de l’esprit. On peut
affirmer que le labret est fonctionnel, utile et apte
à remplir le rôle auquel il est destiné. On pourrait
même ajouter qu’il est un langage, un “texte” gravé
sur le corps humain en vue de son identification.
“L’art,” dit Senghor, “n’est pas divertissement ; il
donne à l’objet son efficacité, il l’accomplit”.

Manzudu

Du clair à l’obscur

Du modèle de beauté sous la tradition, manzudu
devient un fantôme sous l’esclavage à cause de
son nouvel appendice : le gros nzudu. Le visage
de manzudu est crispé. Des bords de ses com-
missures coule souvent une salive abondante. Son
langage change, et est à peine audible tandis que
le timbre de sa voix devient rauque. Vue de face,
elle semble tenir une assiette et paraît effectivement
monstrueuse, menaçante et hideuse. Vue de profil,
sa bouche ressemble à un museau ou à un bec de
perroquet. Et c’est sur cette métamorphose délibé-
rée qu’on escomptait pour la déprécier, la disquali-
fier, la dévaloriser, la dévaluer et la rendre persona
non grata.

Héroïsme

Sous l’esclavage, manzudu est aussi, voire surtout
une héroïne, entendu qu’elle sauva des vies hu-
maines durant l’invasion des négriers. Comment ?
La présence impromptue des esclaves était alertée
par le son des tambours signaux.20 A sens unique,
leur message porte loin, couvre un large spectre,
et est capté jusqu’à 100 km environ. Le batteur, un

20 Des formes et des fonctions variées, le tambour est un instru-
ment le plus caractéristique des Bira, utilisé pour annoncer
des cas de détresse.

initié en la matière, recourt à la redondance pour
s’assurer que le message est perçu : Ba bapungu,
ba bapangu, ba bapangu, ka Marabo,21 ka Marabo,
ka Marabo (“Des éperviers, des éperviers, des éper-
viers, au village Marabo, au village Marabo, au
village Marabo”). Le batteur répète plusieurs fois
ce message à l’attention de la population (Ibiliabo
1992 ; Lumbabo 1993).

Il appert que ce message signale la présence des
éperviers au village Marabo. Mot de passe ou mise
en garde, cette sirène d’alarme est un code audi-
tif connu de toute la population. La métaphore de
l’épervier est des plus significatives : lorsqu’une
poule aperçoit un épervier, elle glousse, et les pous-
sins accourent pour s’abriter sous ses ailes. Assi-
miler les négriers aux éperviers ne va sans nous
plonger dans la rhétorique des guerres : on annonce
la présence d’une brebis galeuse, d’un loup dans la
bergerie et on incite la population à se cacher ou on
l’engage à la guerre.

La suite des événements, toutes proportions gar-
dées, ressemble à une scène de théâtre. Dès l’au-
dition de ce message, courageusement, les Congo-
laises à plateau, surtout adultes, vont se poster de-
vant leurs cases. Au même moment, les personnes
à risque – hommes et jeunes – accourent et vont se
cacher dans la case qu’elle garde.22 “Le verbe haut,
le nzudu menaçant” (Constance-Marie 1947 : 51),
manzudu, imperturbablement, se met à balbutier et
à hurler aussitôt que son regard croise ceux des
traitants arabes. Dégouttés, découragés ou com-
blés d’aversion générée par la laideur, mais aussi
apeurés par l’aspect bizarre de manzudu, les né-
griers passent avec indifférence ou détalent. Des
anecdotes grouillent, qui font l’éloge de cette rude
épreuve, de ce rite de passage ou de cette “traver-
sée du désert” : pour les uns, le plateau, déjà doté
de force, rend manzudu invisible ; pour les autres,
nzudu confère à celle-ci un surcroît de courage et
de sang froid (Lignabo 1992 ; Itendey 1992).

Salvatrice ou suicidaire, cette mission, une fois
accomplie, rehausse l’admiration de manzudu au
sein de la communauté car à ses risques et périls,
elle a su détourner l’attention des bourreaux et a
accepté de se revêtir d’une nouvelle figure : celle
d’une alter ego et de la répondante impavide du
dialogue.

21 Marabo est un village bira qu’on cite à titre d’exemple.
22 Katho 2006 ; Sugabo 2005 ; Lignabo 1992.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389


Portée socioartistique et magico-religieuse d’un art du corps 397

Nzudu et manzudu sous la colonisation
et la postcolonie

Bien qu’appuyée par des béquilles humanitaires,
l’œuvre du roi Léopold II au Congo fut une entre-
prise de prédation à tous les égards (Kankwenda
2005 : 7). Malgré tout, c’est la “campagne arabe”
qui offrit à la Belgique le prétexte d’établir les Mis-
sions catholiques dans le territoire d’Ituri. En effet,
affligés par les récits d’explorateurs sur les traite-
ments cruels administrés aux Africains de la part
des négriers arabes, le Cardinal Lavigerie lança en
1887 une campagne qui déboucha sur la création de
la Congrégation des Pères Blancs et sur l’envoi de
ceux-ci au cœur de l’Afrique.

Ce cardinal poursuivait ainsi deux objectifs :
“D’abord chasser les Arabes avec le concours du
gouvernement belge et, ensuite, implanter l’Église
catholique romaine en terre africaine afin d’y an-
nihiler les séquelles de l’esclavage et l’influence
musulmane” (Samba Kaputo 1982 : 197). Dans ce
contexte particulier, les missionnaires de la Congré-
gation des Pères Blancs furent envoyés en Ituri où
ils créèrent les Missions catholiques de Kilo, Nya-
kasansa, Bunia et Fataki, respectivement en 1911,
1912, 1914 et 1920 (Meessen 1951 : 61). Dès lors,
ces religieux entreprirent de “civiliser” les Ituriens
par l’évangélisation et en leur enseignant les ma-
nières de penser et de vivre des Occidentaux. Au
même moment où ces envoyés de Dieu civilisaient,
ils combattaient avec acharnement la vie tribale in-
digène, en l’occurrence les cultes ancestraux, les
croyances religieuses, les coutumes et les pratiques
culturelles dont l’initiation au nzudu.

Nzudu

Nonobstant le combat iconoclaste que la colonisa-
tion livra contre les pratiques culturelles et indi-
gènes en Ituri, il demeure que l’initiation au nzudu
continua de plus belle, surtout dans les campagnes.
À l’instar des arts paléochrétiens développés en
catimini, cette initiation se pratiquait à l’abri des
regards indiscrets et suspicieux des religieux ou de
leurs acolytes noirs. Le processus d’insertion, la
dimension, la finalité du plateau, sans compter les
kazera, étaient les mêmes que sous l’esclavage.

Les raisons pour lesquelles les femmes bira
continuaient à s’affubler d’un gros nzudu quand
bien même l’esclavage était pourtant déjà disqua-
lifié et révolu tirent leurs ancrages de l’histoire co-
loniale. Même si le colonisateur s’est présenté en
pyromane qui éteint le feu avec “La Bible ou le Ca-
pital sous le bras, la dynamite dans les poches et la

salive écumante de promesse” (Ergo 2005), les in-
digènes comprirent que le traitement du deuxième
maître (colonisateur) était semblable, voire pire que
celui de son prédécesseur arabe. En Ituri, comme
dans d’autres territoires du Congo, on attribua au
colonisateur, à tort ou à raison, certains maux ab-
jects dont le cannibalisme. Pour les femmes bira, il
fallut continuer à porter un gros plateau et donc à
demeurer répugnantes pour résister ou échapper à
la nouvelle peste : l’anthropophagie des Blancs. Ici
encore, comme sous l’esclavage, le nzudu servit de
moyen de résistance contre l’oppresseur.

Mais, de fortes pressions morales exercées par
les missionnaires sur les chefs locaux finirent
par avoir raison du plateau. Pour parvenir à bon
port, des campagnes de sensibilisation furent lan-
cées, autant dans les villages qu’à Bunia, au
cours desquelles on sommait d’excommunication
ou d’emprisonnement quiconque osait renouer avec
le nzudu. Non sans une pointe d’ostentation, les
Églises et les écoles servirent de caisse de réso-
nance de ces pressions devenues de jour en jour
plus importantes. À ce chantage s’ajoutèrent la ran-
çon du progrès et la prise d’assaut de l’ornemen-
tation moderne dont commencèrent à raffoler les
jeunes filles bira : boucle d’oreille, parfum, habille-
ment, maquillage etc. séduisirent celles-ci plus que
de raison. Vers 1934, l’initiation au nzudu courba
l’échine à l’autel de la “civilisation”, puis s’y éteint,
comme le fait remarquer Van Roy (1935 : 615) :
“Cette mode – très répandue autrefois dans certains
clans – est actuellement complètement abandonnée
. . . Bientôt, ce ne sera plus qu’une rareté, et – dans
quelques vingt ou trente ans – qu’un souvenir”.

Pour anathématisé soit-il, nzudu était toujours
visible, rappelons-le, sur les lèvres des vieilles
femmes qui ne pouvaient pas s’en débarrasser
(Constance-Marie 1947 : 49). Pendant la première
phase de la colonisation, le plateau servit de moyen
de résistance. Dès sa disqualification vers 1935, il
a acquis d’autres fonctions : malgré sa dimension
grande, il est devenu une marque tribale, une parure
et un objet doté de pouvoir magique.

Manzudu

Bien que le port de nzudu soit tombé en désuétude,
les manzudu étaient contraintes à vivre et à entrete-
nir leur plateau, nous l’avons déjà évoqué. Qu’elles
vivent en campagne ou en ville, ces femmes jouis-
saient d’une énorme admiration dans la société, qui
leur avait attribué – À tout seigneur tout honneur
– un trophée ou, mieux un titre d’honoris causa à
teneur politique et magico-religieuse : elles furent

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389


398 Ibio Nzunguba

d’emblée désignées conseillères politiques de leurs
villages. Leur avis avait force de loi lors des pa-
labres et des délibérations sociopolitiques. Mises
à part ces responsabilités, la société conféra aux
manzudu un rôle magique : avec le nzudu, elles
pouvaient guérir, bénir, protéger et, le cas échéant,
maudire : “Le nzudu donne du prestige et de l’au-
torité. Malheur à qui encourt la malédiction d’une
Mbira-nkazi irritée (femme mbira) : elle le frappera
de son nzudu, et c’est un bien mauvais présage”
Constance-Marie (1947 : 49).

Manzudu dans le pensionnat de Mudzi-Maria

Prise en charge coloniale

Pendant la colonisation, l’érection d’une Mission
catholique en Ituri s’accompagnait toujours de celle
d’un dispensaire, d’une école et/ou de l’établis-
sement de plantations vivrières, le tout renforcé
par d’innombrables œuvres sociales. Parmi les re-
ligieuses qui travaillèrent en Ituri, on put comp-
ter les Sœurs de la Charité maternelle, les Sœurs
d’Ingelmunster, les Sœurs Missionnaires de Notre-
Dame d’Afrique, les Sœurs Servantes de Jesus et
les Sœurs Blanches (Samba Kaputo 1982 : 206ss.).
Ces dernières construisirent un asile à Bunia sur
la colline dite Mudzi-Maria où elles hébergèrent
des femmes pauvres, des veuves et des victimes
de l’esclavage. Certaines manzudu veuves y pas-
sèrent plusieurs années. Celles-ci furent converties
au christianisme et recevaient des religieuses une
assistance spirituelle, psychologique et matérielle
(nourriture, vêtements et soins médicaux). On leur
apprit aussi certains métiers dont la vannerie ou
la couture. Devenues intermédiaires culturelles des
religieuses, les Congolaises à plateau aidèrent ces
dernières à mener les campagnes d’évangélisation
et celles de sensibilisation contre la pratique de
nzudu dans les villages.23

Sans l’ombre d’un doute, cette main salvatrice
coloniale, a priori philanthropique, occultait a pos-
teriori la facette politique et idéologique : d’une
part, ce geste dut mettre à découvert les stigmates
de l’esclavage, pour mieux le renier et le com-
battre ; d’autre part, il montra à la métropole belge,
puis au monde, l’ampleur et le succès de l’œuvre
coloniale, ce qui justifia la relève coloniale, lé-
gitima l’exploitation de la colonie et, du même
souffle, exalta la fonction et la vocation “civilisa-
trices” européennes.

23 Umvor 2006 ; Sugabo 2005 ; Linabo 1991.

Manzudu : spécimen ethnologique et “curiosités”

À tout prendre, l’écho de ces prises en charge,
souvent maquillées, ne tarda pas à retentir en Eu-
rope, à travers les rapports des religieuses vantant
la bienfaisance et les largesses coloniales. Aussitôt,
les “. . . touristes blasés et superficiels, toujours en
quête du piquant” (Constance-Marie 1947 : 9), dé-
barquèrent en Ituri pour y rencontrer de visu celles
que les religieuses disaient avoir sauvé de l’escla-
vage arabe, mais aussi pour visiter d’autres lieux
touristiques et de mémoire dont le Mont Hoyo, les
installations des mines d’or de Kilo-Moto, le lac
Tanganika, les pygmées et les animaux okapis.

Ces rescapées de l’esclavage devinrent du coup
des spécimens ethnologiques et des “curiosités”
pour les visiteurs occidentaux. Vite, un spectacle
de la différence, en réalité une économie du re-
gard, naquit, non sans rappeler les “zoos humains”,
les “freaks” ou les “villages africains”, phénomène
pop qui vit le jour au XIXe siècle où les Euro-
Américains importèrent et exposèrent au public
occidental les Africains dont les apparences, les
coutumes et les rites étaient prétendument gro-
tesques.24

Ces “crues nzudiées” étaient scénographiées,
exhibées, montrées aux visiteurs en mal d’exo-
tisme. Ceux-ci prenaient des photos avec elles, les
palpaient, les tâtaient, leur demandaient de rire, de
danser, de singer certains faits ou gestes de la vie
de tous les jours, d’enlever le nzudu, d’ouvrir leur
bouche pour voir les dents et ils s’informaient de
leur appétit, de leur âge.25 Si ce voyeurisme ethno-
centriste transgressa la pudeur des ethnographiées,
en revanche il accrédita le rôle d’alma mater de
la civilisation supérieure occidentale. Inquisiteur, le
“regard du blanc” (Perrois 1989 : 44), résultant des
rapports condescendant et de pouvoir établis nourrit
les fantasmes et les stéréotypes envers ces “œuvres
vivantes” et dut rationaliser les variables de l’équa-
tion civilisatrice : “Voyez ce qu’ils sont et qui légi-
time notre mission” (Bancel et Sirost 2002 : 390).

Considérations posthumes

Extinction de l’espèce manzudu ; nzudu comme
intercesseur du surnaturel

La dernière femme bira porteuse de nzudu est dé-
cédée et inhumée en 1978 (Sugabo 2005). Pour

24 Blanchard, Bancel et Lemaire 2002 : 67s. ; Boetsch et Ar-
dagna 2002 : 55 ; Bancel, Blanchard et al. 2002 : 7 ; Rydell
2002 : 213.

25 Linabo 1991 ; Sugabo 2005 ; Nchweke 1991.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389


Portée socioartistique et magico-religieuse d’un art du corps 399

pouvoir donner la mesure de ce qui advient au pla-
teau à la mort de manzudu, reprenons in extenso
les propos de Constance-Marie (1947 : 49) dont la
valeur est celle d’un témoignage sociohistorique :
“Et maintenant, la mode a beau changer, les vieilles
Babira devront vivre et mourir avec leur nzudu.
Mourir, non, car aux derniers moments, les muscles
se relâchent et le nzudu tombe . . . C’est le signe de
la fin”. Mais, quel statut attribuait-on au labret à la
mort de manzudu ?

Au décès de cette dernière, le plateau en bois est
remis de droit à son fils ou à son neveu, au cours
d’un rituel de passation ponctuée de superstition.
La société attribue à ces héritiers certaines capaci-
tés particulières (pouvoir d’interpréter les rêves ou
de pratiquer la divination) et une certaine autorité
magique.26 En employant quelque chose apparte-
nant à une défunte, on subtilise ou on dompte la
force et l’énergie de celle-ci en faveur des membres
vivants. Tel fut le cas du plateau par l’entremise
duquel on est resté en contact avec manzudu qui
a continué de conseiller les siens dans le rêve, de
prendre soin de leur bien-être, d’assurer leur fécon-
dité et de veiller à ce qu’ils respectent strictement
l’ordre et les préceptes traditionnels sous peine de
sanctions.

De fil en aiguille, on en vient à construire un
récit étiologique autour du plateau, bientôt consi-
déré comme réceptacle de forces surnaturelles sus-
ceptibles de guérir et de protéger les vivants, ce
qui contribue à la pérennité du clan, mission jadis
assignée à manzudu. Si un membre de la famille
est malade ou veut de la chance, l’héritier du pla-
teau intervient en sa faveur (Ibiliabo 1992 ; Sed-
zabo 1991). Manipulant le nzudu, il marmonne les
prières pendant qu’il applique sur le front de la per-
sonne concernée de la salive, liquide très largement
utilisée dans les cultes bira : “La salive, chez les Ba-
bira, a des vertus extraordinaires : mauvais sorts et
bénédictions de tous genres, se traduisent toujours
en lançant quelques gouttes sur l’objet ou la per-
sonne intéressée” (Constance-Marie 1947 : 126s.).

Hormis les fonctions citées, nzudu est employé
comme charme doté d’une force vitale qui aug-
mente le rendement agricole. Dans ce cas, des cé-
rémonies ad hoc sont de mise : la terre étant déjà
préparée, l’héritier mélange de la semence avec
le plateau dans un panier ; il évoque l’esprit de
manzudu et des ancêtres pour la protection et pour
une moisson abondante. Ensuite, il pose quelques
graines sur le nzudu et les verse dans le premier trou
prévu pour cette fin. En définitive, la fonction du

26 Linabo 1991 ; Makabo 1992.

plateau a changé, d’objet ornemental à un charme
pourvu de vertus thérapeutique et germinatrice.

Présenter une absence : la mutualité zunana

Zunana, qui signifie “entr’aide” en langue bira, est
le nom de la mutualité qui regroupe les Bira vi-
vant à Bunia. Sur la carte de membre de cette as-
sociation figure un dessin représentant manzudu.
Les membres adhérents se cotisent mensuellement
un montant exigé (400 francs congolais en 2006 =
1 dollar américain), lequel est utilisé pour scolariser
les enfants bira désireux ; on s’en sert aussi pour
secourir les membres adhérents aux prises avec
des problèmes et besoins sociaux : décès, mariage,
maladies (Sugabo 2005 ; Dakanabo 1991). Comme
d’autres regroupements ethniques au Congo-Zaïre,
Zunana offre aux membres adhérents “. . . une pos-
sibilité de formaliser leur sentiment d’appartenance
et de rendre effective et opérationnelle la solidarité
proclamée” (Kabamba Nkamay 1997 : 30). Vu sous
cette optique, l’attachement aux valeurs claniques
dénote un moyen de construction d’un “nous” mé-
moriel et structure la conscience identitaire, so-
ciale et politique du clan. Le dénominateur com-
mun entre l’objectif de la mutualité et manzudu est
patent : l’acte héroïque de la Congolaise à plateau
et l’aide de la mutualité contribuent à la pérennité
du clan, mais aussi à cristalliser la cohésion com-
munautaire.

Le dessin de manzudu sur la carte des membres
invoque sa présence spirituelle, sa personnalité,
appelée à la rescousse pour la communauté. Par
dessus-tout, ce dessin rappelle les sacrifices à
consentir pour aider car, sortir son argent pour les
autres requiert un sacrifice. Ce dessin, qui est le
symbole de courage et d’alliage identitaire, touche
les descendants bira, les convainc, les transforme et
leur permet d’aider à l’instar de manzudu.

Conclusion

Cet article accrédite trois thèses sur la portée intrin-
sèque de l’art du corps en Afrique : celui-ci n’est
guère le fruit d’une génération spontanée ; il n’est
jamais immuable (Nawej 2002 : 73) ; sa forme et
son contenu changent selon l’espace, le temps et
le contexte.

Il ressort de notre essai que le nzudu a été in-
venté par une ancêtre bira. Conçu comme marque
tribale et ornementale sous la tradition, le plateau
changea de fonctions avec le temps. Il est utilisé tel
un moyen de résistance-dissuasion ou une astuce

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389


400 Ibio Nzunguba

visant à échapper à l’esclavage sous les Arabes et à
l’oppression ou au cannibalisme pendant la coloni-
sation. Après la disqualification du plateau, celui-ci
est redevenu une marque tribale et une parure, mais
aussi un objet doté de vertus thérapeutiques et ger-
minatrices. Cette (auto)mobilité dénote le “noma-
disme” de sens et de formes de certains objets d’art.
Le passage de l’état premier (petit nzudu) à l’état
second (grand nzudu) implique l‘imagination créa-
trice, mais aussi le métissage culturel et historique.

Outre le plateau, force est de signaler le tourni-
quet du statut de manzudu : celui-ci change suivant
le temps et le contexte : du modèle de beauté sous
la tradition, elle est devenue l’hideuse et l’héroïne
sous les Arabes. Pendant la colonisation, elle est
la pauvre, la rescapée, la bouffonne et la “curio-
sité”. La postcolonie redore son blason. En signe
de gratitude pour sa contribution à la vie commu-
nautaire, la société lui accorde une sorte de docto-
rat honoris causa. Elle est promue d’ores et déjà
conseillère politique, responsabilité à laquelle les
femmes n’ont pas accès ; elle devient aussi guéris-
seuse et modèle pour la jeune génération. Ce delta
de fonctions prouve que l’art africain, par la beauté
de ses formes parfaites ou imparfaites, est indisso-
ciable de la communauté, du sacré, du verbe et des
besoins de l’homme. C’est un art qui est anthro-
pocentrique ; il est alliance de l’homme avec les
forces naturelles et surnaturelles, il est aussi volonté
d’appartenance, de participation et de réintégration
de l’humain dans la communauté.

Qu’il me soit permis de remercier les professeurs Jan
Vansina, Johannes Fabian, Nicole Côté et Sheila Petty,
Dr Suzanne Pressé et Madame Edith Detharet dont les
corrections, suggestions et commentaires critiques ont
contribué largement à enrichir et à remanier le fond et la
forme de cet article. Je n’oublierai jamais la gentillesse
et la disponibilité dont mes informateurs de Bunia ont
fait preuve lors des entrevues qu’ils m’ont accordées. Je
saisis cette occasion pour leur exprimer ma profonde gra-
titude. Que le Dr Ukety Tony, le Chef de travaux Umvor
Keno, le Dr Katho Bungi, mon ami Pierre Sugabo et ma
femme Latezina Munkiene soient remerciés pour m’avoir
assuré de leur appui par des discussions fructueuses et
pertinentes sur nzudu et manzudu.

Références citées

Sources orales

Bathako, Tirima, policier, interrogé à Bunia en 1992.

Buana Ndeke, ex-agent administrateur colonial en Ituri et Isiro,
interrogé en Suisse en 2006.

Dakanabo, Espérance, professeur, interrogée à Bunia en 1991.

Delape, René, Père Blanc d’Afrique, interrogé à Bruxelles en
2006.

Ibiliabo, Jean, président du conseil de collectivité des Basili
de Komanda et petit-fils du Chef Mbunya, interrogé à
Komanda en 1992.

Itendey, Jean, ex-commissaire de police de Bunia, interrogé à
Bunia en 1992.

Katho, Bungisha, directeur de l’Institut Théologique de Bunia,
interrogé à Bunia en 2006.

Lignabo, Mbunya, petit-fils du Chef Mbunya, interrogé à Bunia
en 1992.

Linabo, Ganabo, responsable des archives au service de l’admi-
nistration du Territoire de Bunia, interrogé en 1991.

Lumbabo, Ngele, enseignant, interrogé à Bunia en 1993.

Makabo, ex-agent de la poste de Bunia, interrogé à Bunia en
1992.

Nchweke, Tangirabo, peintre, interrogé à Bunia en 1991.

Sedzabo, Bungamuzi, peintre, interrogé à Bunia en 1991.

Sugabo, Yakisabo, agent à la Nouvelle Banque, interrogé à
Bunia en 2005.

Umvor, Keno, chef de travaux, interrogé à Bunia en 2006.

Littérature

Austen, R. A.
1979 The Trans-Saharian Slave Trade. A Tentative Census.

In : H. A. Gemery and J. S. Hogendorn (eds.), The Un-
common Market ; pp. 23–76. New York : Academic
Press.

Bancel, Nicolas, Pascal Blanchard, Gilles Boëtsch, Éric De-
roo, et Sandrine Lemaire
2002 Introduction. Zoos humains. Entre mythe et réalité. In :

N. Bancel et al. (dir.) ; pp. 5–18.

Bancel, Nicolas, Pascal Blanchard, Gilles Boëtsch, Éric De-
roo, et Sandrine Lemaire (dir.)
2002 Zoos humains. De la vénus hottentote aux reality shows.

Paris : Éditions La Découverte.

Bancel, Nicolas, et Olivier Sirost
2002 Le corps de l’Autre : une nouvelle économie du regard.

In : N. Bancel et al. (dir.) ; pp. 390–398.

Blanchard, Pascal, Nicolas Bancel, et Sandrine Lemaire
2002 Les zoos humains. Le passage d’un “racisme scientifi-

que” vers un “racisme populaire et colonial” en Occi-
dent. In : N. Bancel et al. (dir.) ; pp. 63–71.

Blanchod, Frédéric G.
1944 Les moeurs étranges de l’Afrique noire. Lausanne :

Payot.

Boëtsch, Gilles, et Yann Ardagna
2002 Zoos humains : le “sauvage” et l’anthropologue. In : N.

Bancel et al. (dir.) ; pp. 55–62.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389


Portée socioartistique et magico-religieuse d’un art du corps 401

Campell, Gwyn
1981 Madagascar and the Slave Trade, 1810–1895. Journal of

African History 22 : 203–227.

Chibenda, Mulashi, et Ka-Sholero Aliamtu
1989 Les incursions des Arabisés dans le Kibali-Ituri au 19è

siècle. Ujuvi 10 : 86–109.

Constance-Marie, Sœur
1947 Babira. Essai d’adaptation. Vol. 1. Namur : Éditions

Grands Lacs.

Django, G.
1984 Evolution de l’organisation politico-administrative de la

Collectivité de Walendu-Pitsi de 1921 à 1955. (Travail de
fin d’étude en Histoire, Institut Supérieur Pédagogique
de Bunia.) [Inédit]

Eisenhofer, Stefan
2001 Afrique. Richesse des formes, force des couleurs. In :

K. Gröning (dir.), La peinture du corps ; pp. 113–168.
Paris : Arthaud.

Ergo, André-Bernard
2005 Des bâtisseurs aux contempteurs du Congo belge. L’ody-

sée coloniale. Paris : L’Harmattan.

Fisher, Angela
1984 A Continent Speaks through Its Decorative Art. National

Geographic 166/5 : 600–632.

Geluwe, Hans van
1961 Préliminaires sur les origines de l’intérêt pour l’art afri-

cain et considérations sur le thème de la femme dans la
sculpture congolaise. Africa (Tervuren) 7 : 71–81.

Joset, Paul E.
1936 Les Babira de la plaine. Histoire, croyances, institutions

familiales, sociales et politiques, culture matérielle, in-
tellectuelle et artistique d’une peuplade de l’Ituri (Congo
Belge). Anvers : Le Trait d’Union.

Kabamba Nkamay A Baleme, Victor
1997 Pouvoirs et idéologies tribales au Zaïre. Paris : L’Har-

mattan.

Kaké, Ibrahima B.
1988 Histoire générale de l’Afrique. La traite négrière. Paris :

Presse Africaine.

Kankwenda, Mbaya J.
2005 L’économie politique de la prédation au Congo Kin-

shasa. Des origines à nos jours 1885–2003. Kinshasa :
Icredes.

Kitenge-Ya
1981 Les “Ntapo”. Un art et une mode en regression. Essai

d’interprétation générale des tatouages dans la culture
afro-bantoue de la République zaïroise. Maadini 25 :
20–36.

Leiris, Michel, et Jacqueline Delange
1967 Afrique Noire. La création plastique. Paris : Gallimard.

Maertens, Jean-Thierry
1978 Ritologiques. Vol. 1 : Le dessin sur la peau. Paris :

Aubier Montaigne.

Mauss, Marcel
1967 Manuel d’ethnographie. Paris : Payot.

M’Bokolo, Elikia
1995 Afrique noire. Histoire et civilisations. Tome 1 : Jus-

qu’au XVIIIe siècle. Paris : Hatier.

McNab, Nan
2001 Body Bizarre, Body Beautiful. New York : Fireside Edi-

tion.

Meessen, J. M. T.
1951 Monographie de l’Ituri, nord-est du Congo belge. His-

toire, géographie, économie. Bruxelles : Ministère des
colonies.

Memel-Fotê, Harris
1968 The Perception of Beauty in Negro-African Culture. In :

The Society of African Culture, Colloquium. Function
and Significance of African Negro Art in the Life of the
People and for the People (March 30 – April 8, 1966) ;
pp. 45–65. Paris : Présence africaine.

Moulaert, George
1950 Vingt années à Kilo-Moto, 1920–1940. Bruxelles :

Charles Dessart.

Mukombozi, M.
1976 Les institutions politiques et société traditionnelle budu.

(Travail de fin d’étude, Institut Supérieur Pédagogique
de Kisangani.) [Inédit]

Muraz, Gaston, et Sophie Getzowa
1923 Les lèvres des femmes “Djingés” dites “Femmes-à-

plateaux”. L’Anthropologie 33/1–3 : 103–125.

Nawej, Kataj
2002 La mode féminine à Lubumbashi. In : V. Sizaire, Dibwe

dia Mwembu, et B. Jewsiewicki (éds.), Femmes, modes,
musiques. Mémoires de Lubumbashi ; pp. 73–88. Paris :
L’Harmattan.

Ndaywel è Nziem, Isidore
1998 Histoire générale du Congo. De l’héritage ancien à la

République Démocratique. Paris : Duculot.

Perrois, Louis
1989 Le regard du blanc, de l’“Art nègre” aux arts africains.

Classification et méthodes. Les cahiers du Musée natio-
nal d’Art Moderne 28 : 42–54.

Robertson, Claire C., and Martin A. Klein
1983 Women’s Importance in African Slave System. In : C. C.

Robertson and M. A. Klein (eds.), Women and Slavery
in Africa ; pp. 3–25. Madison : The University of Wis-
consin Press.

Rydell, Robert
2002 Africains en Amérique. Les villages africains dans les

expositions internationales américaines (1893–1901).
In : N. Bancel et al. (dir.) ; pp. 213–220.

Samba Kaputo
1982 Phénomène d’ethnicité et conflits ethno-politiques en

Afrique noire post-coloniale. Kinshasa : PUZ.

Van Roy, Pierre
1935 La mode au Lac-Albert. Grands Lacs 51/11–12 : 615–

616.

Vansina, Jan
1998 Les arts et la société depuis 1935. In : A. A. Mazrui (dir.),

Histoire générale de l’Afrique. Vol. 8 : L’Afrique depuis
1935 ; pp. 639–696. Paris : Édition de l’UNESCO.

Vogel, Susan M.
1986 African Aesthetics. New York : Center for African Art.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-389

