2. Konsequenzen unterschiedlicher
Visionen und Strategien der Nations-
und Staatsbildung

Alle drei von uns untersuchten Lander sind multiethnisch. In Sri Lanka kon-
nen wir im wesentlichen von einer Zweiteilung zwischen einer buddhistisch-
singhalesischen Mehrheit und einer hinduistisch und christlichen tamilischen
Minderheit sprechen. Politisch weitaus weniger relevant ist die groBte andere
Minderheit der Muslime. In den Philippinen findet sich eine Vielzahl ethni-
scher Gruppen, die die verschiedenen Inseln besiedelten, aus denen dann von
Spaniern und Amerikanern der philippinische Staat zusammengefiigt wurde.
Keine dieser Gruppen kann den Status der Mehrheitsgruppe fiir sich bean-
spruchen. Legt man allerdings, wie wir einen mehrdimensionalen Ethnizitéts-
begriff zugrunde, der auch religiése Identitit im Sinn einer askriptiven Iden-
titdt mit einschlie3t, dann kann, analog zu Sri Lanka, von einer Zweiteilung in
eine grofe christliche Mehrheit und eine muslimische Minderheit gesprochen
werden — hinzu kommen noch eine Reihe von Gruppen, die im weiteren Sinne
animistischen Glaubensformen anhingen. Malaysias Bevo6lkerung wird gene-
rell als dreigeteilt dargestellt — wobei etwas mehr als die Hélfte der Bevolke-
rung als Bumiputera, d.h. als indigene Bevélkerung gilt, ca. 35 Prozent chine-
sischstimmig und knapp zehn Prozent indischstimmig sind. Die Prozentzah-
len haben sich in den letzten Jahrzehnten etwas zugunsten der Bumiputera
verschoben, sind aber im wesentlichen recht stabil. Allerdings gilt es den
Begriff der Bumiputera, der eine rein politische Konstruktion ist, aufzubre-
chen, um die Identitdten offen zu legen, die als politisch und sozial bedeutsam
gelten konnen. Bumiputera sind auf Festlandsmalaysia fast ausschlieBlich
Malaien, zu denen noch eine sehr kleine Zahl von Ureinwohnern kommt
(Orang Asli). In den ostmalaysischen Gebieten Sabah und Sarawak handelt es
sich in der tiberwiegenden Mehrheit jedoch nicht um malaiischstimmige
Ethnien. Hier dominieren zahlenméBig die Iban (Sarawak) und die Kadazan-

55

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

dusun (Sabah); doch finden sich in beiden Féllen noch eine grofle Zahl ande-
rer Gruppen, die ethnisch den gleichen Gruppen zugehéren, wie ihre Briider
und Schwestern auf der indonesischen Hélfte Borneos.

Grundsitzlich lésst sich iiber Sri Lanka und Malaysia festhalten, dass die
verschiedenen Dimensionen, in denen sich ethnische Grenzlinien manifestie-
ren konnen, weitgehend in Eins fallen, d.h. religiése Gruppengrenzen stim-
men mit Gruppengrenzen die auf der Basis von Abstammung gezogen wurden
iiberein, ebenso mit Sprachgrenzen und kulturellen Grenzen. In den Philippi-
nen lidsst sich dies so nicht behaupten. Hier sind die Grenzen von abstam-
mungsbezogenen Gruppen tendenziell generell enger gezogen als Sprach-
grenzen, die wiederum enger gezogen sind als religiose Grenzen.

Fragt man nach der relativen politischen Bedeutung der verschiedenen
Dimensionen von Ethnizitdt (Abstammung, Kultur, Sprache, Religion), so
finden sich sowohl Ahnlichkeiten als auch Unterschiede. Die meisten Ahn-
lichkeiten finden sich paradoxerweise zwischen dem friedlichen, gewaltfreien
Malaysia und dem stark gewalthaltigen Sri Lanka. In beiden Léndern hat
Ethnizitdt eine zentrale Rolle im politischen Raum; sie ist ein, bzw. das zent-
rale Organisationsprinzip des Politischen per se. Sie liefert die Sprache, in der
Politik gedacht und politisch gehandelt wird. In diesen beiden Landern treffen
wir auf Strukturen, die vorsichtig als politisch bedeutsame mehrdimensionale
Multiethnizitit bezeichnen wollen. Dabei die verschiedenen Dimensionen von
Ethnizitdt und die durch sie definierten Trennlinien und sind gleichermal3en
politisch relevant, da sie sich gegenseitig stiitzen und ineinander ibersetzt
werden konnen (Abstammung und Geschichte in Religion und Sprache oder
aber Kultur und umgekehrt). In den Philippinen spielt Ethnizitét in der Politik
generell keinerlei Rolle. Politische Gruppenbildung und Organisation folgt
nicht ethnischen Kriterien. Sprache spielt politisch keine bedeutsame Rolle,
ebenso wenig Abstammung. Lediglich Religion ist in dem Antagonismus
zwischen Christen und Muslimen politisch relevant. Da das Christentum je-
doch mehr als 80 Prozent der Bevélkerung eint, so wie der Islam als Klammer
fiir mehrere sprachlich und in ihrem Selbstverstidndnis unterschiedene ethni-
sche Gruppen dient, fungiert beide gleichzeitig als wichtige Klammer der In-
tegration ethnischer Vielfalt unter jeweils einer gemeinsamen Religion.

In allen drei Féllen entwickelten sich diese Strukturen aus priakolonialen
historischen Formationen, die dann in der Kolonialzeit auf je eigene Art ver-
formt und mit Konfliktpotenzial beladen wurden. Als ein zentraler konfliktge-
nerierender bzw. verschérfender Faktor kann der moderne Staat an sich gel-
ten, der von den Kolonialméchten eingefiihrt worden ist und spéter auch die
Grundlage der nachkolonialen Ordnung bildete. Der moderne Staat als totale,
allumfassende Institution, zwang vielfach zusammen, was nicht zusammen
wollte und historisch gesehen nie zusammen gewesen war. Der Umgang mit
dem Problem der Staatsbildung und der ihr zugehérigen ,,subjektiven” Di-

56

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

mension der Nationenbildung erwies sich, wie in diesem Kapitel gezeigt wird,
als zentraler Bestimmungsfaktor fiir den Umgang der ethnisch formierten ge-
sellschaftlichen Gruppen miteinander.

2.1 Einfiihrung in die koloniale und friihe
post-koloniale Phase des Umgangs
mit Multiethnizitat

Die Philippinen sind moglicherweise das am tiefgreifendsten kolonisierte
Land Siidostasiens. Die Vielfalt der Stimme, die die Inseln von Luzon und
den Visayas bevolkerten wurden nicht nur schon sehr frith, im 16. Jahrhun-
dert, unter spanische Kontrolle gebracht, sondern sie wurden dartiber hinaus
im Laufe von nur zwei Jahrhunderten fast durchgingig christianisiert. Das
Gros des derzeitigen philippinischen Territoriums, mit Ausnahme der musli-
misch besiedelten Regionen im Siiden kam unter die de facto Kontrolle einer
grofleren Zahl christlicher Orden, die die lokale Gesellschaft weitestgehend
kontrollierten und als die eigentliche Kolonialmacht vor Ort gelten miissen,
wohingegen die Représentanten der spanischen Krone jenseits der Hauptstadt
und weniger anderen Zentren kaum politische Bedeutung hatten. Dieser Zu-
stand hielt sich mit marginalen Verdnderungen bis in die zweite Hélfte des 19.
Jahrhunderts. Das Christentum katholischer Provenienz, d.h. die Religion der
Kolonialmacht, wurde dadurch zum zentralen einigenden Band, das die Fili-
pinos einte, als die Frage von Souverénitidt und Nation schon in den letzten
Jahren des 19. Jahrhunderts auf die Agenda gesetzt wurden. Dieses einigende
Band drohte jedoch gleichzeitig die muslimischen Gruppen im Stiden und die
wenigen tibriggebliebenen animistischen Gruppen aus der noch zu konstituie-
renden philippinischen Nation auszuschlieBen. Das vielleicht zentrale eini-
gende Band, durch das alle Regionen des Inselreiches miteinander verbunden
wurden, war ausgerechnet die demokratische Ordnung, die in den Philippinen
friher als in allen anderen Léndern der Region Ful} gefasst hatte. Die Philip-
pinen sahen die ersten demokratischen Wahlen um die Jahrhundertwende in
den ersten Jahren des 20. Jahrhunderts. Seit 1935, als der erste philippinische
Prasident gewihlt wurde, regierten sie sich nach innen weitgehend selbst. Und
als sie schlieBlich 1946 in die Unabhéngigkeit entlassen wurden hatten regel-
méfige und allgemeine freie Wahlen in diesem Land schon eine lange Tradi-
tion. In gewissem Sinne war die Demokratie eines der Hauptbindeglieder, die
die Gesamtheit der vielen von Inseln zu einem Staat zusammenbanden.

Fiir die philippinische politische Elite in ,Imperial Manila®, wie die
Hauptstadt vielfach sarkastisch tituliert wird, war die Multiethnizitit der Be-
volkerung am Ende der Kolonialzeit und beim Ubergang in den souverinen
Staat kein politisches Problem. Sie hatte sich weder in den Jahrhunderten spa-
nischer noch in den langen Jahrzehnten amerikanischer Kolonialherrschaft als

57

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

brauchbarer Mobilisierungsfaktor erwiesen. Aus Sicht der Elite, die als land-
besitzende Klasse ungeachtet ihrer ethnischen Zugehorigkeit geeint und in
den langen Jahren amerikanischer Herrschaft mit den Mechanismen parla-
mentarischer Politik und den darin liegenden Optionen der Sicherung der ei-
genen Klassenherrschaft mittels demokratischer Verfahren und Form vertraut
gemacht und geiibt worden sind (hierzu spéter im Detail mehr), konnte eine
ethnisch fundierte Mobilisierung kaum ihren Interessen entsprechen. Auch
war und blieb Ethnizitdt im Allgemeinen gegeniiber anderen kollektiven
Identitdten sekunddr. Wie schon in der Kolonialzeit bildete auch in den souve-
rdanen Philippinen subethnische Identititen und Loyalititen gegeniiber dem
Clan bzw. der Familie die Ankerpunkte politischer Organisation. Ethnizitét
wurde nur sichtbar an den Réndern, wo das christliche Selbstbild des Staates
auf den Fremden im eigenen kollektiven Selbst traf — auf die Muslime im Sii-
den und die animistischen Gruppen in den Gebirgsregionen Zentral-Luzons.

Damit erschien es in den Philippinen in der Frithphase der Souverénitit
vergleichsweise relative leicht, die Kosten einer Politik zu tragen, die den Be-
dirfnissen der wenigen, als different wahrgenommenen Gruppen Rechnung
getragen hitte. Es hitte relativ leicht sein sollen fiir die Minderheiten in den
Bergen oder aber an den Rindern des Landes praktikable Losungen zu ent-
wickeln. Trotzdem versagte die demokratische Politik der jungen souveridnen
Philippen vollstindig bei der Integration der Muslime wie auch der in den
Bergregionen der Cordilleras beheimateten Bevdlkerungsgruppen. Deren
Protest schlug direkt nach der Einfithrung des Kriegsrechts durch Ferdinand
Marcos 1972 in gewaltsame Rebellion um. Der Sezessionskrieg der Muslime,
auf dessen Analyse sich die folgende Philippinenstudie beschrénkt, gehort in-
zwischen zu den weltweit am langsten dauernden ethnisch formierten Biirger-
kriegen.

Sri Lanka weist eine dhnlich lange Kolonialgeschichte auf wie die Philip-
pinen. Schon 1505 erreichten die Portugiesen die Insel, 150 Jahre spéter die
Niederldnder. Beiden brachten aber nur Teilgebiete unter ihre Kontrolle, kon-
kret die tiberwiegend singhalesisch besiedelte Kiistenregion und das hinduis-
tisch-tamilische Gebiet im Norden der Insel (Jaffna). Im unzuginglichen
Bergland des Siidostens blieb ein singhalesisch-buddhistisches Konigreich
bestehen. Ende des 18 Jahrhunderts tibernahm die Britische Krone Ceylon,
der es schlieflich 1815 auch gelang, dieses ,Konigreich auf dem Berg®
(Kanda uda Rata) mit der Hauptstadt Kandy zu unterwerfen. Damit setzte
eine Verwaltungsreform ein, die die Gesamtheit der Insel erfasste. Zuvor wa-
ren die Bevolkerungsgruppen in Siedlungs- Sozial- und Wirtschaftsstruktur
voneinander isoliert gewesen, der Kontakt mit- und die Wahrnehmung von-
einander stark begrenzt. Die koloniale Herrschaft fiihrte erstmals zu einer po-
litisch, administrativ und wirtschaftlichen Zentralisierung, gleichzeitig zu
tiefgehenden sozialen und 6konomischen Umschichtungen. Auf singhalesi-

58

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

scher Seite begannen niedere Kasten aus den Kiistengebieten aufzusteigen,
die tamilische Bevdlkerungsgruppe sicherte sich iiberproportionalen Zugang
zum Beamtenapparat und den akademischen Berufen. Zudem wurden von der
Kolonialmacht niedrigkastige Tamilen als Plantagenarbeiter aus Indien ange-
worben und im singhalesischen Gebiet um Kandy angesiedelt. Scheinbar be-
ruflich von den Jaffna-Tamilen tibervorteilt, administrativ von ihnen gegin-
gelt und territorial im urspriinglich singhalesischen Riickzugsgebiet unter-
wandert, wuchsen die Ressentiments der Singhalesen gegen die Tamilen.

Die singhalesischen und tamilischen politischen Eliten Sri Lankas zer-
stritten sich in den ersten Jahren der Unabhéngigkeit, wenn nicht schon in der
spéten Phase der britischen Kolonialherrschaft iiber den Umgang mit der ge-
gebenen Multiethnizitit. Im Vorfeld der Unabhéngigkeit hatten englischspra-
chige Elite-Singhalesen und -Tamilen noch zusammen an einer Verfassungs-
reform gearbeitet. Konflikte hatten primér lokale und kastenbezogene Ur-
sachen. Noch verfolgte die politische Elite das Ziel einer ceylonesischen
Nation. Bereits in den 30er und 40er Jahren wurde aber deutlich, dass die aus
Sicht der singhalesischen Elite die Doktrin des neuen Staates in Richtung auf
eine singhalesisch-buddhistische Staatsnation gehen sollte, gegeniiber der die
Minderheiten nur eine untergeordnete Rolle spielen wiirden, eine Vision, der
die Tamilen versténdlicherweise ablehnend gegentiiber standen. Einen wesent-
lichen Schritt zur Verschidrfung des Konfliktes brachte das allgemeine Wahl-
recht, das 1931 auf der Grundlage eines Mehrheitswahlsystems eingefiihrt
wurde. Auf der einen Seite standen nun die Minderheiten, die unter diesem
System, das eine politische Vormachtstellung der Singhalesen festschrieb,
strukturell benachteiligt wurden. Auf der anderen Seite stand die singhales-
ische Elite, die mit der neuen Situation gezwungen wurde, ihren traditionell
iiber sozialen und 6konomischen Status abgesicherten politischen Fiihrungs-
anspruch nun tiber Wahlen zu legitimieren. Es galt moglichst viele Wihler-
stimmen der singhalesischen Massen einzuwerben, um an der Macht zu blei-
ben. Schon sehr frith verlegte sich die singhalesische Elite auf eine Strategie
des ethnic-outbidding, d.h. darauf, die eigene Vorherrschaft in einer ethnisch
fundierten Ideologie zu rahmen. Sie trat als Reprasentant und Garant der Inte-
ressen der Singhalesen auf, denen wiederum in dieser Ideologie ein unbe-
streitbares Recht auf Vorherrschaft in diesem in religiosen Kategorien be-
stimmten Land zukommen sollte. Um die Massen der singhalesischen Whler
dauerhaft zu halten, forcierte die singhalesische Elite in den folgenden Jahr-
zehnten die ethnische Agitation gegen die Tamilen. Liberale und tibergrei-
fende Ideen und Interessen verloren fiir die Parteien dabei um so mehr an An-
ziehungskraft, wie sich die Masse der Bevolkerung von ethnisch exklusiven
Strategien einnehmen lieB. Damit gelang es der singhalesischen Elite auch be-
rechtigte Kritik an ihrer eigenen Mittéterschaft an den kolonialen Enteig-
nungen auf die britische Kolonialregierung und die Gruppe der Tamilen um-

59

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

zuleiten. Unter Zuhilfenahme eines neuen singhalesischen Nationalismus
gelang es ihr, sich als Retter des singhalesischen Volkes zu prisentieren.

In Sri Lanka war das Potenzial des Konfliktes zwischen Singhalesen und
Tamilen schon mit der Unabhingigkeit sichtbar gewesen und wurde umso
stirker als der Staat sich in den folgenden Jahren zum Zentrum der Ressour-
cenverteilung entwickelte und es den singhalesischen Eliten vor allem darum
ging, den Staat fiir sich zu erobern, und zwar in einem doppelten Sinne. Zum
einen, sich als herrschende Klasse {iber Dauer zu perpetuieren und zum ande-
ren, die Hegemonie der singhalesischen Bevélkerungsgruppe sicherzustellen,
auf deren Zustimmung die eigene Herrschaftsrolle basierte. Im gemeinsamen
Staat erwies es sich fiir tamilische und singhalesische Eliten als immer prob-
lematischer die traditionelle Rolle als Patron, der fiir seine Klientel — und nur
fiir sie — nach der denkbar besten Positionierung im dkonomischen, sozialen
und kulturellen Subsystem strebt, auszufiillen, ohne miteinander in Konflikt
zu geraten. Konfliktmanagement fiihrte iiber die Festlegung des politischen
Proporz, der Reprisentation der Bevolkerungsgruppen im neuen Staat. Wih-
rend die Tamilen bestrebt waren, moglichst ihre tiberdurchschnittliche Repra-
sentation und das fiir sie vorteilhafte regionale Wahlrecht festzuschreiben,
wollten die Singhalesen ihnen nicht mehr als eine prozentuale Beteiligung
nach Bevolkerungszahlen zubilligen und priferierten ein Modell mit territori-
alem Wahlrecht. Aus diesem Konflikt konnten die Tamilen nicht als Sieger
hervorgehen, solange die Singhalesen danach strebten unilateral die Optionen
fiir sich und ihre Klientel zu maximieren. Verfassungsianderungen 1956, 1972
und 1978 manifestierten in den kommenden Jahrzehnten die Vorherrschaft
der Singhalesen und fithren zu zahlreichen gewaltsamen ethnischen Unruhen
zwischen den Bevélkerungsgruppen und 1984 schlieBlich zum Ausbruch des
offenen Biirgerkrieges, der wie der philippinische inzwischen zur Kategorie
der trotz wiederholter Anldufe scheinbar unlosbaren Konflikte zahlt.

In Sri Lanka erwies sich die Demokratie als zweischneidiges Errungen-
schaft die ihre Urspriinge in den 30er Jahren des 20. Jahrhunderts hatte. Zu
Beginn der Souverénitdt schien ein umfassendes demokratisches Institutio-
nengeflecht, einschlieflich eines umfassenden Rechtsstaates, einer gut ausge-
bildeten Staatsbiirokratie sowie einer Verfassung mit Minderheitenschutz
sicher etabliert. Im Gefolge der wachsenden Konfrontation zwischen den eth-
nischen Gruppen wurde jedoch der Minderheitenschutz daraus entfernt (1972)
und die Wirksamkeit der Verfassung iiber lange Zeitriume durch das Not-
standsrecht beschrénkt. RegelméBige Wahlen waren und blieben trotzdem ein
zentraler Bestandteil der politischen Ordnung des souverdnen Staates. Aller-
dings wurde in den Wahlen de facto nur um die Vorherrschaft unterschied-
licher Gruppen innerhalb der singhalesischen Bevolkerungsgruppe gekdampft.
Als Medium zum Ausdruck tamilischer Interessen wurden sie weitgehend
bedeutungslos.

60

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

Waihrend die Philippinen, wie auch Sri Lanka als kolonial tief und relativ
gleichférmig durchdrungene Lénder gelten konnen, ist die malaysische Kolo-
nialgeschichte nicht nur deutlich kiirzer, sondern bewirkte weitaus weniger
tiefgreifende Verdnderungen in Bezug auf die politische, soziale und kultu-
relle Organisation des Landes. Dariiber hinaus variierte ihre ,, Tiefe* zwischen
den Regionen in einem dramatischen Ausmaf3. Auf der einen Seite finden sich
seit dem frithen 19. Gebiete mit direkter britischer Administration, wie z.B.
Singapur und Penang, auf der anderen Seite finden sich Regionen, in denen
der tatsdchliche britische Einfluss auf die Politik bis weit in das 20. Jahrhun-
dert hinein marginal blieb, wie die nordostlichen Staaten von Kelantan und
Terengganu. Anderen Staaten, wie Johor, gelang in der zweiten Hilfte des 19.
Jahrhunderts eine beeindruckende Automodernisierung, bei der die drohende
britische Macht am Horizont dazu genutzt wurde, das politische und admi-
nistrative System des Landes umfassend umzubauen. Seit den 1870er Jahren
bekamen viele der malaiischen Staaten sog. britische Berater zugewiesen, die
theoretisch das Gros der lokalen Politik hétten kontrollieren kénnen. Inwie-
weit sie das tatsdchlich taten variierte stark. Einige dieser mit Beratern aus-
gestatteten Staaten wurden spéter auf britische Initiative zu einer losen Fode-
ration zusammengeschlossen, so dass in den 1940er Jahren allein auf dem
Festland drei Typen von kolonialer Kontrolle koexistierten: eine sehr indi-
rekte iiber Berater in den nicht-foderierten Staaten, eine stirkere in den fode-
rierten und eine direkte in den Kronkolonien. Die spiteren ostmalaysischen
Gebiete wurden zu diesem Zeitpunkt schon seit vielen Jahrzehnten von einer
britischen Abenteurer-Familie (Sarawak — Brooke Familie), bzw. einem briti-
schen Handelsunternehmen (Sabah — British North Borneo Chartered Com-
pany) kontrolliert, die jeweils politische und administrative Systeme nach
eigenem Gusto etabliert hatten.

Obgleich weder die britische Krone im spiteren Westmalaysia, noch die
privaten Kolonialherren in der nérdlichen Hilfte Borneos auf massive kultu-
relle Verdnderungen abzielten, obgleich sie Versuche der Christianisierung
generell zu verhindern suchten und traditionelle Praktiken (oder was sie dafiir
hielten) vielfach bewusst férderten, brachte ihre Herrschaft unausldschliche
und tiefgreifende Verdnderungen mit sich. Da es allen Kolonisatoren glei-
chermaflen um die Ausbeutung der Gebiete ging, sie aber die indigene Bevol-
kerung im Zustand der ,natiirlichen Wildheit* belassen wollten, benétigten
sie andere Arbeitskrifte, die sie in groBen Mengen aus anderen Kolonien,
bzw. semi-kolonialen Gebieten importierten. Die massive Immigration von
Chinesen und Indien bzw. Ceylon nach West- wie Ostmalaysia schuf eine
Situation, in der die indigene Bevélkerung gegen Ende der Kolonialzeit
schlieBlich zu einer Minderheit im eigenen Land zu werden drohte. Die gro-
fen Stadte waren zu diesem Zeitpunkt ohnehin weitestgehend ,,Chinesisch®.

61

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Malaien, bzw. die indigenen Gruppen der spiteren ostmalaysischen Gebiete
spielten dort weder zahlenmiBig, noch 6konomisch eine Rolle.

Schon am Beginn des Prozesses, der schlieBlich 1957 in der Unabhéngig-
keit endete waren sich die malaysischen Eliten bewusst, dass Malay(si)a in
einem gewissen Sinn ganz Asien im Kleinen darstellte. Hier trafen tamilischer
Hinduismus, chinesischer Konfuzianismus, Daoismus und Buddhismus mit
dem malaiischen Islam in einem territorial und in Bezug auf die Bevolke-
rungszahl kleinen Land zusammen. Spitestens mit der Schaffung Malaysias
1963 wurde diese Vielfalt noch um eine grofie Zahl von Christen erginzt, da
die Mehrheit der ostmalaysischen indigenen Bevolkerungsgruppen im spéten
19. und frithen 20. Jahrhundert diesen Glauben angenommen hatten. Diese
Religionsgrenzen fielen generell nahtlos mit Sprach- und Kulturgrenzen zu-
sammen und spiegelten sich gleichfalls in den Grenzen, die in der 6kono-
misch pluralen Gesellschaft durch die jeweilige Spezialisierung der verschie-
denen ethnischen Gruppen gezogen waren. Interethnischer Austausch fand
sich nur in beschranktem Rahmen im 6konomischen Bereich. Dies verwies in
den Augen der herrschenden Elite darauf, dass der Ausbruch interethnischer
Gewalt eine realistische Option fiir die Zukunft war, wenn die kontrollierende
Kolonialmacht das Land verlassen haben wiirde.

Es verwundert deshalb nicht, dass die nationale Politik seit der Einfithrung
moderner Staatlichkeit auf die doppelte Frage fokussierte: Wie konnten die
indigenen Eigentiimer des Landes (d.h. die Malaien) in eine gesellschaftliche
Position gebracht werden, die ihren speziellen Status auch in Politik und
Wirtschaft reflektierte und wie konnte eine gewaltfreie Kooperation zwischen
den Gruppen, die damals in Malay(si)a nebeneinander lebten initiiert und auf-
rechterhalten werden, auch wenn die hegemoniale britische Macht nicht mehr
ihre Ordnungsfunktion wahrnehmen wiirde. Wie konnte, mit anderen Worten,
die politische Ordnung stabilisiert werden und in Richtung auf eine Entwick-
lung gesteuert werden, die die Bediirfnisse aller potenziell miteinander in
Konflikt liegenden Gruppen beriicksichtigte.

Das Faktum und die Gefahren der Multiethnizitét standen daher auf allen
Ebenen der Politik im Zentrum des Bewusstseins der Akteure. Die Vertreter
aller ethnischer Gruppen optierten dabei fiir ein konsens- und kooperations-
basiertes System ethnischer Elitekooperation — weniger als System der freien
Wahl, als vielmehr der vernunftbasierten Einsicht, von Akteuren, die um je-
den Preis eine gewaltférmige Konfrontation der ethnischen Gruppen verhin-
dern wollten. Als Arena der Politik einigten sich alle Gruppen auf den noch
unter britischer Agide verhandelten Raum des demokratischen Parlamentaris-
mus, der hier freilich spéter als in den beiden anderen Landern, erst nach dem
Ende des Zweiten Weltkrieges etabliert wurde. Trotzdem hatte das Land seine
ersten Wahlen zum Zeitpunkt der Unabhangigkeit auch schon hinter sich. Wie

62

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

Sri Lanka verfiigte es liber einen stabilen Staatsdienst und eine starke Tradi-
tion der Rechtsstaatlichkeit.

So hitte eigentlich, gemessen am Ausmall an Fremdheit zwischen den
ethnischen Gruppen, oder aber an der Pluralitit der 6konomischen Ordnung
und der relativ geringen Praxis der Selbstregierung Malay(si)a der schwierig-
ste Fall mit der hochsten Gewaltwahrscheinlichkeit sein miissen. Eine Reihe
zeitgenodssischer Kommentatoren befiirchtete daher auch in den 1950er Jah-
ren, dass diese britische Hinterlassenschaft nicht lange iiberlebensfahig sein
wiirde. Rupert Emerson kommentierte dann aber schon 1960 mit offener Be-
wunderung:

,,One country which has so far retained its democratic institutions despite grate in-
ternal diversity is Malaya. Here, on the basis of what has happened elsewhere, the
gloom-seeking prophet was and perhaps still is, entitled to assume that radical dis-
cord must soon bring open civil strife or strong man rule or both, but the governing
coalition, the Alliance, has been able to hold the leading Malay, Chinese, and Indian
parties together within the constitutional framework® (Emerson 1960: 278).

Fiir viele tberraschend tiberlebte die malay(si)sche Politik die ihr einge-
schriebenen immensen interethnischen Herausforderungen: die weitestgehend
von Chinesen getragene kommunistische Aufstandsbewegung der spéten
1940er bis frithen 1960er Jahre, die Integration von Malaya mit den ethnisch
vollstdndig anders strukturierten und damit noch mehr Komplexitdt herein-
bringenden Territorien British Borneos (Sabah, Sarawak) und dem chine-
sisch-dominierten Singapur 1963, den Ausschluss Singapurs nur zwei Jahre
spater, die Konfrontationspolitik Indonesiens zwischen 1963 und 1967 (Kon-
frontasi) und insbesondere auch die interethnischen Unruhen im Gefolge der
Wabhlen von 1969 ohne dass die Politik der Kooperation der ethnischen Grup-
pen im parlamentarischen Rahmen signifikant beschéddigt worden wiére. Inter-
ethnische Gewalt blieb die sehr seltene Ausnahme zur friedlichen Verhand-
lung von Interessengegensétzen. Mit Ausnahme des Jahres 1969 findet sich
keine interethnische Gewalt von nennenswertem Ausmaf. So kann sich Ma-
laysia nach Jahrzehnten als ein Land preisen, dem es gelungen ist nicht nur
ein friedliches, gewaltfreies interethnisches Nebeneinander zu stabilisieren,
sondern auch ein 6konomisches Wachstumstempo vorzulegen, das mit der
Ausnahme von Singapur kein Pendant in der Region hat.

Diese Unterschiede sollten insbesondere auch deshalb iiberraschen, als
alle drei Lander nicht nur relativ dhnliche Geschichten der Entkolonisierung
durchliefen (gewaltfrei und im Einvernehmen mit der Kolonialmacht), son-
dern auch am Beginn der Souverénitit gleichermallen mit vergleichsweise
starken demokratischen Institutionen ausgestattet waren, die in den Folgejah-
ren auch nicht in Frage gestellt wurden und in allen drei Landern immer noch

63

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

als integraler Bestandteil des nationalen politischen Selbstverstdndnisses be-
griffen werden. Wére Demokratie tatsdchlich ein iiberlegenes System zur
Verhandlung ethnischer Interessen, hétten dann nicht in allen drei Landern
gleichermaflen der friedliche Interessenausgleich stattfinden miissen, der in
der Wirklichkeit jedoch nur in Malaysia konstatiert werden kann?

Einen ersten zentralen Baustein fiir die Erkldrung, warum es anders kam
als viele vermuteten, warum Malaysia den Frieden aufrechterhalten konnte,
wihrend die anderen Lander in den Biirgerkrieg abglitten wollen wir in den
folgenden Seiten liefern, die sich mit der jeweils spezifischen Reprisentation
von Ethnizitdt und deren unterschiedlicher Verankerung in den iibergeordne-
ten Kategorien von Staat und Nation beschiftigen. Wir werden die unter-
schiedlichen kognitiven Rahmen von Nation- und Staatsbildung und deren
Einfluss auf die Konzeptionalisierung interethnischer Beziehungen rekon-
struieren. In einem zweiten Schritt werden wir die fiir interethnische Bezie-
hungen wichtigsten Politiken Revue passieren lassen, so dass deutlich wird,
wie sich unterschiedliche kulturelle Rahmen gewaltférdernd bzw. hemmend
auf gesellschaftliche Handlungspraxis auswirken. Da wir argumentieren, dass
es die Unterschiede in Bezug auf Nation- und Staatsbildung sind, die an erster
Stelle fiir die verschiedenen Pfade verantwortlich zeichnen, erscheint es uns
sinnvoll zunéchst eine knappe Skizze alternativer Konzeptionalisierung der
Nation vorzustellen.

2.2 Nationalismus und Multiethnizitat:
eine konzeptionelle Skizze

Der Nationalismus ist als Ideologie, als Glaubenssystem und als politische
Bewegung schon vielfach dafiir kritisiert worden, dass er gewaltsame Aus-
einandersetzungen iiber die Kontrolle staatlicher Institutionen, iiber die Fest-
legung des normativen Rahmens von Staatlichkeit oder {iber die Inklusion und
Exklusion gesellschaftlicher Gruppen auslosen bzw. dramatisch verschirfen
kann. In Nationalismus-getriebenen Auseinandersetzungen sind im 19. und
20. Jahrhundert weltweit viele Millionen Menschen zu Tode gekommen.
Gleichzeitig wird Nationenbildung vielfach als eine zentrale Vorbedingung
gelingender Staatsbildung in komplizierten Fillen begriffen, in denen unter-
schiedliche ethnische Gruppen innerhalb gemeinsamer Grenzen zusammen-
leben (miissen). Nicht zuletzt wird nicht selten angenommen, dass jedem mo-
dernen, starken und, demokratischen Staat eine, von allen Staatsbiirgern ge-
teilte nationale Identitdt korrespondieren miisse, da diese quasi das ,,subjek-
tive* Korrelat zum objektiven Institutionenset liefert. Ohne diese gemeinsame
nationale Identitit fehlt, so die Annahme, ein fundamentaler Baustein, durch
den die Polity als ein Ganzes zusammengehalten wird. Selbst Personen, die
einen ethnisch fundierten Nationalismus scharf ablehnen argumentieren viel-

64

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

fach, dass ein starkes Gefiihl gemeinsamer Staatsbiirgerschaft ein notwendi-
ger Bestandteil erfolgreicher Staatlichkeit und insbesondere auch demokrati-
scher Staatlichkeit ist.

2.2.1 Versprechen und Gefahren des staatsbiirgerlichen
Nationalismus

Generell wird der sogenannte staatsbiirgerliche Nationalismus (civic nation-
alism) als segensreich dargestellt. Anders als ein ethnischer Bruder sei er gut-
artig und konne entstehende Gesellschaften, die sich im Prozess der Verge-
sellschaftung wie auch der Staatsbildung befinden aufgrund seiner integra-
tiven und die Gleichheit der Individuen betonenden Kraft auf den Pfad einer
demokratischen Staatlichkeit fithren. Staatsbiirgerlicher Nationalismus bietet
als Theorie ,,a vision of kinship community of equal citizens which is formed
on the basis of contract, commitment, loyalty and love. Individuals of various
ethnocultural backgrounds may enter this community by committing them-
selves to loyalty to the public institutions and way of life of their residential
homeland* (Brown 2000: 128).

Das grundlegende kognitive Muster, das gleichzeitig in eine politische
Strategie zur Beriicksichtigung und Entschérfung ethnokultureller Vielfalt, ist
das Beharren auf dem Einzelnen als der grundlegenden politischen Einheit.
Gegeniiber samtlichen Kategorien von Ethnizitédt (von Religion, iber Kultur,
Tradition und Sprache) hat sich der Staat (zumindest theoretisch) neutral zu
verhalten. Umgekehrt wird von allen Staatsbiirgern erwartet, dass ,,[they;
Verf.] direct their political loyalty to the state, rather than to their ethnocultu-
ral groups* (Brown 2000: 128). D.h. Ethnizitit wird im Wesentlichen auf das
Refugium des Privaten verwiesen. Gesetze gelten gleichermaflen fiir alle
Staatsbiirger und diese haben die prinzipiell uneingeschrankte Souverdnitét
des Staates zu akzeptieren.

Obgleich in den letzten zwei Jahrzehnten in vielen Landern durchaus eine
grolere Zahl von Kompromissen der staatsbiirgerlichen Realitdt mit der rei-
nen Theorie deutlich werden, gilt es zu betonen, dass die Rezepte der Natio-
nenbildung, die sich auf ein staatsbiirgerliches Fundament berufen generell
Gruppenrechten ablehnend gegeniiberstehen, und an ihrer statt lieber den Um-
weg tiber individuelle Antidiskriminierungsrechte gehen. Grund hierfiir ist,
dass die Idee von Gruppenrechten zu einem gewissen Mall mit dem indivi-
dualistischen und gleichheitsorientierten Fundament des staatsbiirgerlichen
Nationalismus kollidiert. Zwar ist die direkte politische Organisation ethni-
scher Interessen generell nicht verboten wird jedoch im 6ffentlichen Diskurs
vielfach weitgehend tabuisiert und damit als Normverletzung gebrandmarkt.
Wer sich dennoch dafiir entscheidet verldsst zu einem gewissen Grad den
normativen Konsens der staatsbiirgerlichen Demokratie. Letztlich zielt Staats-

65

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

bildung und nationale Integration nach diesem Muster auf die Auflosung eth-
nischer Identitét als politisches Phanomen. Der 6ffentliche, politische Raum
wird als Raum des staatsbiirgerlichen Demos, aber nicht als Raum der Vielfalt
von Ethnien imaginiert, auch wenn in der Praxis vielfach Kompromisse mit
dem mitunter hartndckigen Wunsche ethnisch formierter gesellschaftlicher
Gruppen nach politischer Anerkennung geschlossen werden.

Obgleich die staatsbiirgerliche Variante des Nationalismus uniibersehbar
das Versprechen von Gleichheit, Gerechtigkeit und individueller Freiheit in
sich trigt, traten viele Probleme auf, als dieses Paradigma in den 50er und
60er Jahren des letzten Jahrhunderts im Kontext der Dekolonisierung in einer
Vielzahl multiethnischer Lander zu Anwendung kam. Die meisten Versuche,
aus den kolonialen Gebilden Nationen zu machen, scheiterten. Sehr oft ende-
ten staatsbiirgerlich legitimierte Versuche der Nationenbildung damit, dass
Einheit gegen den Willen von Minderheiten erzwungen wurde, dass Vielfalt
unterdriickt wurde, dass all die anderen, vielfach traditionalen Identititen, die
aus Sicht der Biirger gleichfalls politisch relevant waren, oder hitten sein
konnen, der neuen vereinheitlichenden nationalen Identitdt untergeordnet oder
politisch vollstindig delegitimiert wurden. Diese neue Identitdt erwies sich
vielfach als Teil eines hegemonialen Projektes der dominanten ethnischen
Gruppe, die mit der Nationenbildung, ihre Geschichte, Kultur, Religion und
Sprache zu nationalisieren versuchte um solchermaf3en die Anspriiche auf po-
litische Vorherrschaft zu unterfiittern. Viele ethnisch bestimmte Minderheiten
reagierten auf dhnliche Art: mit der Bildung von Gegennationalismen, die die
eigene Ethnie als Volk imaginierte und damit gegeniiber dem Staat aber auch
der internationalen Gemeinschaft das Recht auf Selbstbestimmung einklagte.
Aus vordem vielfach kaum bewussten Kulturmustern, aus kulturellen Prakti-
ken und Geschichten wurden entscheidende Markierungen sozialer und poli-
tischer Identitdt. Tradition wurde ideologisiert und in einer modernen Form
nationalistisch neu gerahmt, wodurch die Legitimitdt der jungen post-kolo-
nialen Staaten fundamental in Frage gestellt wurde. Aus dem Zusammenprall
inkompatibler Nationalismen resultierten vielfach vernichtende Biirgerkriege.

Dieser kritische Riickblick auf die Nationenbildungsprozesse der 50er und
60er Jahre macht klar, das wir bei der Beurteilung des staatsbiirgerlichen Na-
tionalismus nicht allein der Sphire des Wollens und Wiinschens verhaftet sein
diirfen, sondern die Niitzlichkeit und Machbarkeit in fragilen multiethnischen
Systemen beriicksichtigen miissen. Selbst wenn das Endprodukt, die liberale
Demokratie, ohne Zweifel erstrebenswert ist, muss jede umsichtige Analyse
die Kosten, die fiir die Verwirklichung der Utopie zu tragen sind, in die Kal-
kulation einbeziehen und eben auch mitverantworten koénnen. Sollten die
Chancen auf eine Verwirklichung der liberal-demokratischen Option gering
sein, sollten die erwartbaren Kosten — gemessen in Menschenleben, Armut
oder Gewalt — hoch sein, dann konnte es verniinftig sein, sich mit einer

66

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

»zweitbesten Losung zufrieden zu geben, wenn diese eine Chance bietet ge-
sellschaftliche Gewalt zu minimieren und ein gemeinsames Uberleben der
ethnischen Gruppen zu ermdglichen.

Wenn wir akzeptieren, dass Nationsbildung nach dem staatsbiirgerlichen
Modell in bestimmten Fillen evtl. kontraproduktiv ist, weil es zu ethisch nicht
mehr legitimierbaren Kosten fiihrt, was sind dann die Alternativen? Gibt es
tiberhaupt Alternativen, oder ist staatsbiirgerliche Nationsbildung trotz allem
die Beste einer Reihe schlechter Alternativen?

2.2.2 Die unwahrscheinliche Alternative:
ethnokultureller Nationalismus

Ethnokultureller Nationalismus hat in westlichen Demokratien einen
schlechten Ruf, insbesondere was sein Potenzial zur Zivilisierung von Kon-
flikt in multiethnischen Gesellschaften betrifft. Auf den ersten Blick konnte
man angesichts der vielen ethnisch strukturierten Biirgerkriege der 1990er
Jahre, den versuchten Vélkermorden (wie in Ruanda oder im Sudan) zu dem
Schluss kommen, dass ethnokulturell fundierter Nationalismus um jeden Preis
vermieden werden muss. Wenn es jedoch vorschnell ist, den staatsbiirger-
lichen Nationalismus wegen seines Versagens in vielen Féllen der Nations-
und Staatsbildung nach dem Ende des Kolonialismus ad acta zu legen, so
wire es gleichermaBen kurzsichtig den ethnokulturell gepragten Nationalis-
mus per se abzulehnen, weil er im Verlauf seiner Geschichte wiederholt zu
unheilvollen Ergebnissen gefiihrt hat. Durch die Brille des letzten Jahrzehnts,
aber auch der deutschen Geschichte betrachtet bietet ethnokultureller Natio-
nalismus keine Antwort auf die Gefahren der Multiethnizitit. Ganz im Gegen-
teil, die Riickkehr der Ethnizitidt erwies sich in vielen Féllen als desastrds.
Einigermaflen anders kann sich die Einschitzung gestalten, wenn man analy-
siert, welche Rolle ethnokulturelle Visionen von Gemeinschaft in pramoder-
nen Zeiten dabei bespielt haben Regime der Toleranz aufzubauen — zugegebe-
nermafen unter der undemokratischen Herrschaft eines imperialen Herren.
Diesen gelang es iiber zeitweise lange Zeitraume Frieden zwischen den ver-
schiedenen Gruppen zu sichern, die auf dem Territorium des Imperiums zu-
sammenlebten. So konnte sich vielleicht doch ein Potenzial der Toleranz in
einer ethnischen Vision der Gemeinschaft finden, dem nachzugehen sich
lohnt.

Wie seine primodernen Vorldufer basiert moderner ethnokultureller Na-
tionalismus auf der Idee gemeinsamer Abstammung.

LIt focuses on the belief that the community shares some distinctive racial, religious
or linguistic attributes. Individuals who have not inherited such attributes, may
nevertheless be able to acquire them (through intermarriage, religious conversion,

67

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

language acquisition, etc.) and this process of assimilation implies the corresponding
acquisition of belief in the common history and ancestry of the adoptive commu-
nity (Brown 2000: 128).

Grof3e territoriale Einheiten konnen daher als Ansammlung einer distinkten
Zahl derartiger Gemeinschaften begriffen werden.

Problematisch macht modernen Varianten ethnokulturellen Nationalis-
mus, dass sie eng mit dem Konzept des Nationalstaates verkniipft sind. Genau
deshalb wird in der Regel nationale Einheit als notwendige Bedingung fiir er-
folgreiche Staatsbildung begriffen. Bei ethnokulturellem Nationalismus heif3t
dies zumeist, dass die dominante ethnische Gruppe den Staat und die Nation
gleichermafen fiir sich reklamiert und damit die anderen Gruppen marginali-
siert. Wo im staatsbiirgerlichen Nationalismus der o6ffentliche, politische
Raum zum Raum des staatsbiirgerlichen Ethnos wird, wird er im ethnokultu-
rellen Nationalismus zum Raum des ethnischen Demos, kann aber generell
nicht als Raum fiir eine Vielfalt von Ethnien imaginiert werden.

Wir argumentieren, dass es genau diese Verbindung von ethnisch for-
mierter Nation und Staat sein konnte, die fiir das Gros der negativen Effekte
der ethnokulturellen Staatbildung verantwortlich sein konnte. Wenn Nation
und Staat als im wesentlichen von gleicher Extension imaginiert werden, dann
kann und muss jedem Staat genau eine Nation korrespondieren, selbst wenn
theoretisch nichts gegen die Koexistenz mehrerer Nation spricht.

In einer staatsbiirgerlichen Nation ist es nicht notwendig die ethnischen
Identitdten zu vereinheitlichen. Sie miissen lediglich depolitisiert und privati-
siert werden. In einem ethnischen Nationalstaat miissten sie aber vereinheit-
licht werden, entweder durch ,,ethnische Sduberungen* oder aber durch kul-
turelle Assimilation der Minderheiten. Als relativ optimale Loésung kann da
noch die Proklamation eines ethnisch formierten Nationalstaates gelten, in-
dem den Minderheiten eine Form zweitklassiger Staatsbiirgerschaft zugewie-
sen wird. Konfrontation und Gewalt sind das erwartbare Ergebnis einer der-
artigen Strategie der Nationenbildung.

Allerdings leitet sich diese ,,Notwendigkeit™ der Vereinheitlichung durch
Assimilation oder ,,Sduberung™ nicht von der ethnokulturellen Definition der
politischen Gemeinschaft selbst ab, sondern von der Identifikation von Nation
und Staat. Genau dieser Nexus verleitet im Tandem mit der in die moderne
Staatlichkeit eingeschriebenen absoluten Souver#nitit, dominante Gruppen
dazu, zu versuchen den Staat zu erobern. In Anbetracht der gegenwértigen
globalen Konstellation, die immer noch auf dem Grundprinzip staatlicher
Souverinitit aufbaut, tragen der Besitz des Staates und die Kontrolle iiber die
Schalthebel staatlicher Macht immer noch auBlergewohnliche Anreize in sich
— vom Recht das Land international zu reprisentieren iiber die Moglichkeiten
Entwicklungshilfe im eigenen Interesse zu steuern und damit gezielt zuguns-

68

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

ten der eigenen Gruppe Umverteilungen vorzunehmen, tiber das Recht inter-
national bindende Vertrige mit transnationalen 6konomischen Akteuren zu
schlieBen, durch die diesen Rohstoffrechte im Austausch gegen grofle Geld-
summen eingerdumt werden, die dann wiederum zum Nutzen der eigenen
Gruppe verwendet werden konnen. Nicht zuletzt geht die Kontrolle iiber den
Staat auch mit der Fahigkeit einher, die eigene gesellschaftliche Ordnungs-
vorstellung in staatliche Ordnung zu iibersetzen. Genau deshalb erscheint es
logisch, dass Prozesse der Nations- und Staatsbildung regelméfig mit Ver-
suchen einhergehen, den Staat fiir die eigene ethnische Gruppe zu erobern.
Dies ist offensichtlicher im Falle der ethnokulturellen Nationsbildung, lésst
sich aber auch im Falle formal staatsbiirgerlicher Nationsbildung aufweisen.
Hier werden dann Geschichte, Werte und evtl. auch Sprache oder Religion
der dominanten Gruppe als quasi-neutrale Fundamente einer ,,neutralen®
staatsbiirgerlichen Identitdt imaginiert und den ethnischen Identititen der
Minderheiten entgegengestellt.

2.2.3 Gedanken liber eine dritte Art des Nationalismus:
pluralistischer Nationalismus

Nun ldsst sich sicherlich argumentieren, dass der Nationalismus als Ganzes
ein tiberholtes Konzept darstellt, dass es daher notwendig ist, {iber die Alter-
native einer Abkehr von jeglicher nationalistischer Fundierung von Staatlich-
keit nachzudenken und gesellschaftliche Kohésion auf nicht-nationalistische
Art und Weise sicherzustellen. Wir argumentieren, dass diese Option bis dato
jedoch nicht tiber den Status von Denkmodellen hinausgekommen ist und im
politischen Raum schnell an ihre Grenzen st6Bt. Selbst die am ehesten als
post-nationalistisch zu kategorisierenden Regionen wie West-Europa und
Nordamerika basieren kollektive Identitdt immer noch auf nationalistische
Kodizes. Durchgingig ist auch hier eine Ablosung des Nationalen nicht in
Sicht. Viel weniger in den anderen Regionen der Welt, die vielfach noch nicht
einmal die Kohédsion auf nationaler Ebene sichergestellt haben und in denen
subnationale Identitdten vielfach noch in direkter Konkurrenz zu nationalen
Identitdtskonstruktionen stehen. Nichtsdestoweniger ist hier ein zentraler An-
satzpunkt zum Umsteuern vorhanden: die Idee, dass Staatlichkeit nicht not-
wendigerweise des Pendants der Nationalisierung bedarf, dass Nationsbildung
und Staatsbildung nicht einfach zwei Seiten der gleichen Medaille beschrei-
ben, sondern es sich moglicherweise um zwei distinkte Prozesse handelt, die
unabhingig voneinander betrieben werden konnen.

Demgegeniiber teilen die ethnokulturelle und die staatsbiirgerliche Va-
riante des Nationalismus zum einen die Vision einer Entsprechung von Nation
und Staat und eine monistische Interpretation der Nation, so dass im Effekt
immer eine Nation einem Staat korrespondiert. Kompromisse kénnen um des

69

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

gesellschaftlichen Friedens willen zeitweilig akzeptiert werden, doch bleiben
sie immer prekér.

Kehren wir fiir einen Moment zu den pramodernen Regimen der Toleranz
zuriick, so konnten sie einen Weg fiir eine dritte Art des Nationalismus auf-
weisen, der, auch wenn er grundsitzlich ethnisch fundiert ist, interethnische
Kooperation regulieren konnte, ohne ethnische Homogenisierung zu erzwin-
gen. Obgleich diese prademokratischen Modelle nicht als Entwiirfe fiir eine
dritte Form des Nationalismus taugen, verweisen sie doch auf eine Eigenart,
die moglicherweise dafiir genutzt werden kann einen ,,machbaren® dritten
Weg des nicht-konkurrierenden Nationalismus zu entwickeln.

Wenn wir das ethnische Fundament belassen, aber die Verkniipfung zwi-
schen Staat und Nation aufldsen, dann ergibt sich eine Variante des Nationa-
lismus, die sich zwar von den anderen beiden unterscheidet, aber gleichzeitig
bestimmte Merkmale beider Nationalismen in einem modernen System de-
mokratischer Toleranz integrieren konnte.

Wir argumentieren, dass Nationalismus nicht notwendigerweise darauf
abzielen muss einen Nationalstaat zu errichten. Staatlichkeit definiert sich in
der Regel ohne jeglichen Bezug auf die Nation." Aus staatstheoretischer Sicht
brauchen funktionsfihige Staaten nicht das Gegenstiick einer einzelnen Na-
tion gleicher Ausdehnung. Staat und Nation sind grundsétzlich separate Pha-
nomene — wie sonst sollte allein die Idee eines ,,nachholenden® Nationenbil-
dungsprozesses in der Vielzahl existenter Staaten dieser Welt erklart werden.
Die meisten dieser Prozesse zielen darauf, einen Staat mit einer Nation zu
versehen, die vorher nicht existiert hat. Ganz anders sieht das Bild aus, wenn
man es von der Nation aus betrachtet. Uberraschenderweise gehen die meis-

1 Die Zahl der Definitionen von Staat ist Legion. Die meisten konvergieren auf
zwei voneinander unabhéngige Kriteriensets, durch die sich Staatlichkeit be-
stimmt. Ein erstes macht Staatlichkeit von der Anerkennung durch andere staat-
liche Akteure abhéngig. Sie geht davon aus, dass ,,the idea of legitimacy through
interstate acknowledgement is central” (Murphy 2003: 42). Eine zweite Defini-
tion griindet Staatlichkeit auf das Vorhandensein einer Reihe struktureller Krite-
rien — Staatsgebiet, Staatsvolk, Staatsgewalt. Staaten besitzen (oder sind) ,,a set
of institutions which possess the means of violence and coercion. Second, these
institutions in principle control a geographical bounded territory, usually refer-
red to as a society. Third, the state monopolizes rule-making within its territory*
(John Hall zit. nach Bremer 2003: 21). In der Debatte iibe Staatsversagen findet
sich noch eine dritte Variante, die, auf der zweiten aufbauend, Staatlichkeit mit
der Erfiillung von drei Kernfunktionen verbinden: Sicherheit, Wohlfahrt,
Legitimitét/Rechtsstaatlichkeit (vgl. Schneckener 2004). Hier kann dann, je nach
Erfillung der Kriterien, differenziert von einem ,Mehr* oder ,,Weniger® an
Staatsqualitdt gesprochen werden, was bei den anderen zwei Definitionen zwar
auch moglich, aber deutlich weniger ausgeprigt ist. Zentral ist, dass keine dieser
Definitionen des Konzepts der Nation bedarf, um Staatlichkeit umfassend zu
bestimmen.

70

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

ten Definitionen davon aus, dass die als Nation imaginierten politischen Ge-
meinschaften nach Freiheit streben und ,,the gage and emblem of this freedom
is the sovereign state (Anderson 1983: 7). In Emerson’s Sicht ist eine Nation
,»not only a community of brethren imbued with a sense of common destiny. It
is also a community which [...] is characteristically associated with a
particular territory to which it lays claims as the traditional national
homeland”“. Emerson argumentiert ,the nation achieves its fullest self-
realization in the form of a sovereign state” (Emerson 1960: 105, vgl. Breuilly
1985: 3, Hechter 2000a: 15).

So gesehen kann es keinen Nationalismus geben, der nicht darauf abzielt,
den gesamten staatlichen Raum auszufiillen oder aber eben die Forderung
nach einem eigenen Staat fiir die imaginierte politische Gemeinschaft zu er-
heben. Wenn und soweit dies nicht umgesetzt wird, ist dies ein Ergebnis poli-
tischer Niitzlichkeitserwagungen oder basiert auf der relativen Kleinheit der
imaginierten Gruppe, oder aber ihrer relativen Ohnmacht, ist aber nicht Teil
der nationalistischen Ideologie selbst.

Wir argumentieren demgegeniiber, dass die Gleichsetzung von Nationa-
lismus und Nation mit dem Wunsch nach einem eigenen Nationalstaat (sei es
durch kulturelle Assimilation, Irredentismus oder Sezession, je nach Status
der nationalistischen Gruppe) Phianomene — Staat und Nation — miteinander
kurzschliefit, die zumindest in der ethnokulturellen Variante des Nationalis-
mus nicht notwendigerweise zusammen gehdoren.

Ethnokulturelle Nationenbildung erfolgt durchgéngig in mehreren Schrit-
ten. Es bedarf einiger Konstruktionsarbeit um aus einer ethnischen Gruppe
eine ethnokulturell fundierte Nation zu machen und weiterer Schritte, um
diese imaginierte Nation mit exklusiven Rechten zur Bestimmung der poli-
tischen, 6konomischen und sozialen Ordnung in einem Gebiet auszustatten.

Zunichst umfasst eine ethnische Gruppe Personen, die glauben, dass sie
zumindest ein gemeinsames askriptives Charakteristikum teilen — sei es Ab-
stammung, Sprache, Religion oder Kultur. In einer ersten Stufe muss dieses
Geflihl ethnischer Identitét in Ethnizitdt verwandelt werden. Es muss bewusst
gemacht werden, kulturelle Symbole miissen benutzt und umgedeutet werden,
um Kriterien fiir bewusste Inklusion und Exklusion zu etablieren. Dies wird,
wie in der Einleitung schon argumentiert wurde, begleitet von einem An-
spruch auf ,,status and recognition, either as a superior group or as a group at
least equal to other groups™ (Brass 1991: 19). D.h. es bedarf einer bewussten
Anstrengung um Kohérenz und Kohésion zu erhéhen und die ethnische Iden-
titdt als kollektive Identitit fiir die Mitglieder der Gruppe auch politisch be-
deutsam zu machen. Einige ethnische Gruppen gehen weiter in diesem Pro-
zess der Politisierung der ethnischen Kategorie, in dem sie fordern, dass der
Gruppe als solcher Rechte zukommen. Nationen werden nicht nur geschaffen
,,0y the amalgamation of diverse groups and the formation of an inter-ethnic,

7

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

composite or homogeneous national culture through the agency of the modern
state”, sondern auch durch ,,the transformation of an ethnic group in a multi-
ethnic state into a self-conscious political entity* (Brass 1991: 20). So ver-
standen, ldsst sich als Nation auch jede politisierte ethnische Gemeinschaft
interpretieren, die entweder Gruppenrechte einfordert, oder aber sie schon im
politischen System gewéhrt bekommen hat. Diese Forderungen kénnen das
Recht auf Sezession und die Griindung eines eigenen Staates einschlieBen, um
Staat und Nation aneinander anzugleichen, sie konnen aber auch nur weniger
weit gehende Forderungen umfassen. Politisierte ethnische Gruppen (Natio-
nen) kénnen danach streben einen eigenen Staat zu bilden oder den bestehen-
den zu ,,erobern®, sie konnen aber auch damit zufrieden sein als Partner in ei-
nem Konzert der Gleichen innerhalb eines multi-nationalen Staates teilzuha-
ben.

Wenn Politik in einem multiethnischen Umfeld sich zu einem bedeutsa-
men Teil um die Frage der Gruppen und deren Rechte dreht, dann koénnte von
einer konflikttheoretischen Perspektive aus betrachtet eine ethnokulturell
strukturierte Politik von Vorteil sein, so lange jede ethnische Gruppe die glei-
chen Rechte auf Autonomie beanspruchen kann. Ein multiethnisches Design
kann unter Umsténden viel besser dem Faktum Rechnung tragen, dass hier
Politik nicht innerhalb einer Nation stattfindet, sondern zwischen verschiede-
nen Nationen.

In einer solchen multinationalen Polity konnen die ethnischen Gruppen in
der politischen Praxis als Nationen behandelt werden. D.h. als ein kollektives
politisches Subjekt, dessen Reprisentanten — in Kooperation und Konflikt mit
anderen gleichermaflen konstitutierten Subjekten — die politischen Regeln der
geteilten politischen Entitdt Staat verhandeln. Entkoppelt von der Nation
konnte der Staat von dem Gros der mit ihm assoziierten affektiven Ladung
befreit und vor allem anderen als Arena bestimmt werden, in der die Interes-
sen mehrerer Nationen verhandelt werden und gleichzeitig als ein gemeinsam
bestimmtes Set von Regeln, nach denen diese Verhandlung erfolgt. Thr Fun-
dament leiht sich die Idee eines pluralistischen Nationalismus zu gleichen
Teilen von den zwei anderen Formen des Nationalismus. Die Verwendung
der ethnokulturelle Gruppe als Strukturierungselement erhélt sie vom ethno-
kulturellen Nationalismus. Das Prinzip der Gleichheit und der gleichen
Rechte entstammt dem staatsbiirgerlichen Nationalismus — hier wird es jedoch
nicht auf Individuen, sondern auf Kollektive zur Anwendung gebracht. Ob-
gleich hier die ethnische Balance immer prekir bleibt und keine Aufldsung
des Faktums der Multiethnizitdt in Aussicht gestellt werden kann, findet sich
andererseits auch kein Druck zur kulturellen Assimilation oder zur Entwick-
lung von Gegennationalismen, die den offiziellen staatlichen Nationalismus in
Frage stellen, insoweit als die fundamentalen Bediirfnisse aller ethnischen
Gruppen/Nationen im gemeinsamen Staat gewahrt bleiben konnen.

72

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

Die Bedeutung dieser Einlassungen zu den moglichen bzw. erwartbaren
Folgen unterschiedlicher Konzeptionalisierungen von Nation wird in den fol-
genden Seiten deutlich zu Tage treten. Wihrend die zwei Gewaltfille glei-
chermaflen von einer Vision eines staatsbiirgerlichen Nationalismus gestartet
sind, von der aus Sri Lanka spiter sichtlich in Richtung eines ethnokulturellen
Nationalismus umsteuerte, stellt der malaysische Fall in gewissem Sinn eine
Exemplifizierung des dritten Modells dar, das zumindest in diesem Fall seine
Féhigkeit zur Pravention interethnischer Eskalationsprozesse in Konfliktsi-
tuationen vor Augen fithrt. Thema ist hier also nicht die Fahigkeit unter-
schiedlicher Designs von Nations- und Staatsbildung, eine Gesellschaft nach
dem Ausbruch interethnischer Gewalt wieder zu befrieden, oder aber nach ei-
ner Friedenslésung den vorldufigen Frieden zu konsolidieren. In allen drei
Studien geht es um die Frage, welche Kapazititen zur Bewahrung des inter-
ethnischen Friedens in den Konzepten von Nation und Staat bzw. den Strate-
gien der Nations- und Staatsbildung begriindet lagen, bzw. welche Gefahren
der Verschérfung bestehender Bruchlinien in den verschiedenen Konzepten
nachweisbar sind.

2.3 Die Philippinen: das demokratische
Dilemma ethnokultureller Minderheiten
in einer staatsbiirgerlichen Demokratie

2.3.1 Nations- und Staatsbildung im Interesse einer
nationalen Oligarchie: demokratisch und christlich
legitimierte Familienherrschaft

,,Of the 12 apostles [...] five are first-degree cousins of
Jesus. [...] Of the 12, the only one not related to Jesus
by blood was Judas Iscariot who betrayed the Lord.
[...]Now [...] don’t tell me this dynasty of Marcos, or
my dynasty and the dynasty of Dimaporo in Lanao are
our invention. Jesus was the one who invented the
dynasty.“

2
Ramon M. Durano

Anders als in Sri Lanka und Malaysia, wo mit den 30er Jahren bzw. 1946 re-
lativ klare und eindeutige Zeitpunkte angegeben werden kénnen, an denen die
Entkolonisierung einsetzte, begann die philippinische Entkolonisierung in
einem gewissen Sinn mit der Kolonisierung durch die USA. Wenn man will
kann man auch die kurzen Jahre der philippinischen Republik zwischen spa-
nischer und amerikanischer Herrschaft als ersten Versuch der Entkolonisie-

2 Zit. nach Coronel et al. 2004: 56.

73

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

rung im Sinne einer Selbstbefreiung von kolonialer Herrschaft lesen. Die
zentralen Worte der Unabhingigkeitserklarung von 1898 nahmen schon vieles
von dem auf, was in den vielen Kolonien Asiens und Afrikas erst ein halbes
Jahrhundert spiter auf die Tagesordnung gesetzt wurde:

»[W]e do hereby proclaim and declare solemnly in the name by authority of the
people of these Philippine Islands, that they are and have the right to be free and in-
dependent; that they have ceased to have allegiance to the Crown of Spain; that all
political ties between them should be completely severed and annulled; and that, like
other free and independent States, they enjoy the full power to make War and Peace,
conclude commercial treaties, enter into alliances, regulate commerce, and do all
other acts and things which an Independent State has right to do* (Philippinische
Unabhiéngigkeitserkldrung 1898 online).

Der einzige Schonheitsfehler dieser Unabhingigkeitserklarung war, dass sie
von der ,,diktatorischen Regierung der Philippinen ausgesprochen wurde, de-
ren Vertreter bereitwillig ihre Freiheit an den Diktator wieder abtraten: ,,we
confer upon our famous Dictator Don Emilio Aguinaldo all the powers neces-
sary to enable him to discharge the duties of Government, including the pre-
rogatives of granting pardon and amnesty* (Philippinische Unabhéngigkeits-
erklarung 1898 online).

So waren zwar die Ideen von Freiheit und Unabhéngigkeit ein Kind des
Kampfes gegen Spanien, nicht aber der Gedanke der Demokratie. Dieser
wurde in den ersten Jahren der amerikanischen Kolonialherrschaft von den
neuen Herren in die Philippinen importiert. Diese begannen schon in den er-
sten Jahren des 20. Jahrhunderts eine Politik der Indigenisierung und demo-
kratischen Umgestaltung des politischen Systems. Innerhalb weniger Jahre
stand in fast allen Regionen der Philippinen eine zumindest rudimentire
Struktur demokratisch legitimierter politischer Herrschaft. Die ersten Wahlen
auf lokaler Ebene wurden 1901 abgehalten. Seit 1907 wurden lokale Regie-
rungen genauso wie das nationale Parlament durch Wahlen bestimmt. Dieser
Aufbau demokratischer Herrschaft von der lokalen zur nationalen Ebene’ kul-
minierte 1935 in den ersten Présidentschaftswahlen. In diesem Jahr avancierte
der philippinische Kongress zur obersten Autoritét fiir eine grole Bandbreite
innenpolitischer Themenfelder.

Dieses weiche Muster der Dekolonisierung verhinderte erfolgreich die
Entstehung einer radikalen anti-kolonialen Bewegung. Die indigene politische
Elite erkannte schnell, dass die amerikanische Politik der Indigenisierung und
Demokratisierung keine Gefahr fiir ihre dominante Stellung darstellte, son-

3 Wahlen zum Kongress fanden statt in den Jahren 1907, 1909, 1912, 1916, 1919,
1922, 1925, 1928, 1931,1934, 1935, 1938 and 1941 (fiir detaillierte Daten siehe
z.B.: Teehankee online 2002).

74

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

dern im Gegenteil zum eigenen Nutzen instrumentalisiert werden konnte.
Schnell wurde klar, dass es vor allem darum ging, die Kontrolle iiber die in
wachsender Zahl zur Verfiigung stehenden durch Wahlen zu besetzenden
Amter zu gewinnen. Damit konnten sie den Fortbestand der eigenen politi-
schen aber auch 6konomischen Herrschaft von der lokalen bis zur nationalen
Ebene sicherstellen. Folgerichtig ging es den indigenen Eliten nicht um Re-
volution gegen Amerika, sondern um Kollaboration mit der Kolonialmacht
zum eigenen Nutzen. Wohlverhalten gegeniiber der Kolonialmacht wurde
getauscht gegen deren Bereitschaft, den lokalen Eliten immer mehr und ein-
flussreichere biirokratische und politische Fiihrungspositionen zu iiberlassen,
iber die diese dann klientelistische Netzwerke stabilisieren und tiber mehrere
Politikebenen hinweg ausbauen konnten. Die schnelle Filipinisierung einer
demokratisch fundierten Biirokratie und Politik erméglichte den Aufbau einer
demokratisch maskierten, threm Wesen nach jedoch undemokratischen politi-
schen Praxis.”

Das frith etablierte Zweiparteiensystem erwies sich in der Praxis jedoch
bestenfalls als ein-einhalb Parteiensystem, da die Liberalistas iiber Jahrzehnte
hinweg auf der nationalen Ebene in der Position der Opposition verblieben,
wihrend die Regierung des Landes in den Hénden der Nagionalistas lag. Dies
sollte freilich nicht mit Zentralisierung und einheitlicher Fithrung verwechselt
werden. Vielmehr erwiesen sich die Nagionalistas, als ,,less a political party
than a collection of clan alliances [...]. Networks of patronage emanated from
a relatively small number of powerful families that, together with often ,self-
made‘ local strong men, dominated both the political and the economic
sphere® (Putzel 2000: 175).

Ein zentrales Mittel zur Sicherung politischer Kontrolle war die Organi-
sation und Anwendung privater Mittel der Gewaltsamkeit. Albinales betont
zurecht, dass die regelméfige Anwendung von ,,,extra-legal measures* to de-
fend and expand Nagionalista power became the defining characteristic of
colonial politics* (Albinales 2002: 613).

Diese Personengruppe — strongmen, Familien und Clans — die schon die
traditionelle Politik dominiert hatte, gelangte mit Hilfe des von den USA ini-
tiierten demokratischen Umbaus der Kolonialadministration Ebene fiir Ebene
auch in die Fithrungspositionen der modernen Politik. Da die Machtbasis die-

4 Es sollte hinzugefiigt werden, dass die okonomische Stellung der indigenen
Grundbesitzerklasse durch die amerikanische Politik, wenngleich unbeabsich-
tigt, noch einmal deutlich gestdrkt wurde, als die Kolonialmacht entschied die
riesigen Landereien, die im Besitz verschiedener katholischer Orden waren, zu
verstaatlichen und anschlieBend an Privatleute zu verduflern. Die GroBgrundbe-
sitzer ,,were the group with the money and the interest to take advantage of this
opportunity, and most of the former ecclesiastical property fell into their hands*
(Anderson 1998: 201).

75

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

ser Personengruppe in der Regel auf der lokalen Ebene lag, hatte sie kaum ein
Interesse an der Starkung des Zentralstaates. Macht ging im Wesentlichen von
der lokalen Ebene aus und diffundierte nicht von der nationalen Politikarena
nach Unten. So erbten die Philippinen ein

,,distinctly American pattern of decentralized democracy [...]. The importance of re-
gular competitive elections and the subordination of local agencies of the state to
elected municipal mayors and provincial governors have guaranteed that the accu-
mulation and mobilisation of local personal followings would, as in pre-colonial
Southeast Asia, remain a key resource of political power in the modern Philippines*
(Hedman/Sidel 2000: 170).’

Joseph R. Hayden, der amerikanische Vizegouverneur der Philippinen zwi-
schen 1932 und dem Ausbruch des II. Weltkrieges charakterisierte die indi-
gene Politik folgendermaBlen: ,,patronage control over the electoral machi-
nery, the administrative departments, and to a lesser extent, the courts.” Nach
Haydens Beobachtung sicherten philippinische Politiker den Fortbestand oli-
garchischer Herrschaft durch die Schaffung einer ,,feudal structure extending
from the ,national leader* to the party workers in the most distant barrios*
(Hayden zit. nach Albinales 2002: 614). Die Knotenpunkte dieses Mehrebe-
nen-Netzwerkes waren eine begrenzte Zahl politischer Dynastien, deren
Kéampfe letztlich zu einem groflen Teil philippinische Politik konstituierten.
Die Konsolidierung 6konomischer und politischer Macht in den Hianden einer
kleinen Oligarchie von zumeist landbesitzbasierter Elite-Familien gebar ,,a
political system where the central state existed to serve regional elite inte-
rests” (Franco 2001: 14).

Nach dem Ende der Kolonialherrschaft verschirften sich die ohnehin aus-
gepragten zentrifugalen Tendenzen des Systems, so dass die Zentralregierung
binnen weniger Jahre de facto vollstindig die Kontrolle {iber die Regionen
des Landes verlor. Nicht wenige der lokalen Politiker lassen sich am besten
als Kriegsherren beschreiben, die in den von ihnen kontrollierten Territorien
und die dortige Bevolkerung nach eigenem Gutdiinken regierten. Représen-
tanten der Familie sicherten deren Interessen als Abgeordnete, Senatoren oder
Minister in der Hauptstadt. In ihren Heimatregionen hatten sie selbst oder an-
dere Verwandte die ,,staatlichen Sicherheitskrifte” de facto privatisiert, viel-
fach parallel dazu noch kleinere oder grofere private Armeen aufgebaut, so

5 Anderson beobachtet ganz richtig, dass ,,the American system of single-member
districts with legal residence in those districts required of candidates, took on a
peculiar oligarchic hue from its linkage with the colony’s ethnolinguistic hete-
rogeneity [...]. It dispersed power across the archipelago, while assuring the
provincial caciques of more or less equal representation in Manila® (Anderson
1998: 273-274).

76

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

dass jeder Widerstand im Keim erstickt werden konnte. Eine ganze Zahl der
Familien, die damals Beriihmtheit erlangten, sind immer noch in der Politik
prominent® — inzwischen sind freilich die Kinder und Enkelkinder in die
Ful3stapfen ihrer Ahnen getreten.

Obgleich sich in den letzten Dekaden einiges in den Details der Politik,
insbesondere auch in Bezug auf die 6konomische Basis der politischen Kon-
trolle durch die méachtigen Familien gedndert hat, die inzwischen deutlich we-
niger auf Landbesitz, als vielmehr der Kontrolle iiber den modernen Sektor
der Industrie und die rentengenerierende Lizensierungsmaschinerie der
Staatsbiirokratie basiert, blieben zentrale Muster der Herrschaft weitgehend
erhalten:

| TThe subordination of a poorly insulated state apparatus to a multi-tiered set of
elected officials; an impoverished, insecure, and economically dependent electorate
susceptible to clientelist, coercive, and monetary inducements and pressures; and an
economy in which state resources and regulatory mechanisms remain both available
for private appropriation by elected officials and central to local capital accumula-
tion“ (Hedman/Sidel 2000: 108).

Wir argumentieren mit Sidel, dass die Philippinen kein Beispiel fiir einen
schwachen Staat bei einer starken Gesellschaft darstellen, sondern fiir einen
durchaus durchsetzungsfihigen Staat, der jedoch von einer Oligarchie ihren
Interessen dienstbar gemacht wurde und dem eine schwache Gesellschaft ge-
gentibersteht, die sich der formaldemokratisch legitimierten Privatisierung des
Staates durch die Oligarchie nicht erwehren kann (Hedman/Sidel 2000, Sidel
1999). Trotz der immer wieder gern zitierten breiten und lauten Zivilgesell-
schaft, verfiigen die Philippinen nicht liber eine starke Zivilgesellschaft. Stark
sind einzelne gesellschaftliche Segmente — Elitefamilien, Clans und andere
Formen von Netzwerken, deren Zusammenhalt auf echter oder imaginierter
Verwandtschaft basiert. Politisch extrem schwach ist die breite Masse der Be-
volkerung, deren Interessen in der parlamentarischen Politik praktisch nicht

6 Z.B. die Nachfahren von Sergio Osmefia (Cebu), Ramon Durano (Danao),
Mohamad Ali Dimaporo (Lanao), Rafael Lacson (Negros Oriental).
Sergio Osmefla (1878-1961) beispielsweise war einer der Griinder der Nagiona-
lista Partei. Er war 1904 von der amerikanischen Kolonialmacht zum Gouver-
neur von Cebu ernannt worden, und zwei Jahre spéter durch Wahl in diesem
Amt bestitigt worden. Er war Mitglied und Sprecher der ersten gewihlten
Volksvertretung von 1907. Spéter wurde er mehrfach zum Vizeprésidenten der
Philippinen gewéhlt und 1944 im Exil zu dessen Prisidenten. 1946 verlor er die
Prasidentenwahlen, worauthin er sich nach Cebu zuriickzog. Sein Sohn Sergio
Osmeifia Jr. wurde unter anderem Senator. Seine Enkel waren ebenfalls Senato-
ren (Sergio Osmeda III, John Osmeifia), Gouverneur (Lito Osmeifla sowie Biir-
germeister von Cebu (Tomas Osmefia).

77

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

reprasentiert sind. Philippinische Politik basiert immer noch auf der Familie
,,as a circle of trust beyond which lies only betrayal* (Coronel et al 2004: 56).
Strukturell ist jedoch in Bezug auf die Bedeutung physischer Gewalt zwi-
schen der nationalen und lokalen Ebene der Politik zu unterscheiden. ,,Unlike
Manila elites who operate within a culture of metropolitan civility, provincial
families are forced to engage in systematic political violence either as agents
or opponents* (McCoy 1994: 20-21).

So ldsst sich die philippinische Politik der letzten einhundert Jahre grosso
modo als oligarchische Herrschaft beschreiben, bei der es der Oligarchie je-
doch zumindest teilweise gelingen musste, sich als nationale Elite im Gewand
der nationalen Identitdt zu legitimieren, da die Wahlurne zu einer wichtigen
Waffe in den politischen Scharmiitzeln zwischen den miteinander konkurrie-
renden Familien wurde. Sie mussten sich — weniger individuell, als als Klasse
— als die legitimen Herrscher des Landes darstellen und deshalb eine Ge-
schichte schneidern, die sie mit dem Recht zur Herrschaft ausstattete. Demo-
kratie erwies sich hierzu als beinahe ideales Medium, da es zum einen der
Intraelitenkonkurrenz eine relativ prizise Form gab und zum anderen ein
ideales institutionelles Design zur Maskierung lokaler oligarchischer Herr-
schaft hinter der Maske der Volksherrschaft lieferte. Fiir die Oligarchie galt es
die Vielfalt der Loci oligarchischer Macht aufrecht zu erhalten, also die Auto-
nomie der Oligarchen, gleichzeitig familialistische Herrschaft so zu institutio-
nalisieren, dass der moderne Staat als zusétzliche Ressource zur Stabilisierung
der eigenen Herrschaft wie auch zur Aneignung von Mehrwert genutzt wer-
den konnte und der mit der revolutiondren Tradition vertrauten Bevolkerung
das grundlegende Legitimitdtseinverstindnis abgerungen werden konnte,
ohne das Herrschaft nicht stabilisiert werden kann. Anders als in vielen ande-
ren Landern taugte in den Philippinen die Geschichte weder als Legitima-
tionsgrundlage von Eliteherrschaft, noch zur nationalen Integration, da die
entsprechenden Symbolrdume weitestgehend leer waren. Prikoloniale Reiche,
eine prikoloniale Hochkultur fehlten, ebenso architektonische oder sonstige
zivilisatorische Modelle, in denen man die moderne Nation hétte historisch
verankern konnen. Ebenso problematisch war, dass keine eigene gemeinsame
Tradition oder Religion imaginiert werden konnte, durch die sich die indige-
nen Gemeinschaften von den Kolonialméchten distanzieren konnten. Der
Herrschaftsanspruch der oligarchischen Elite konnte ebenfalls nicht in histo-
rischer Analogie symbolisch tiberhoht werden. Anders als in manchen Nach-
barldndern stand im Zentrum der philippinischen Nationsbildung nicht eine in
die ferne Vergangenheit extrapolierte Geschichte, sondern (1) das singuldre
Ereignis einer wenige Jahre wihrenden nationalen Revolution am Ende des
19. Jahrhunderts, (2) ein Selbstverstindnis als demokratisches, freiheitliches
Land und (3) die Identitdt als einzige christliche Nation Stidostasiens. Zumin-
dest zwei dieser drei Ankerpunkte nationaler Identitét bilden theoretisch ein

78

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

ideales Fundament fiir einen aufgekldrten Patriotismus. Der dritte — das
christliche Selbstverstindnis — hitte zumindest insofern neutral wirken koén-
nen, als die Politik der Form nach rein sékular war und ist. Allen drei gemein
ist, dass sie eben nicht als Teil einer historischen Kontinuitdt imaginiert wer-
den konnen, sondern immer als Ergebnis kolonialer Herrschaft tiber die Phi-
lippinen definiert werden miissen (Bankoff/Weekley 2002: 95).

De facto reduzierte sich die demokratische Teilhabe der Massen auf das
Recht zwischen konfligierenden Elitefamilien und Familienallianzen zu
~wihlen®, wobei Wéhler vielfach zu einer Ressource im Kampf der Eliten
selbst verkamen und nicht einmal dieses Recht ausiiben konnten. Die freiheit-
liche Ideologie diente vor allem als Sicherheitsventil gegen Forderungen nach
sozialer und okonomischer Gerechtigkeit. Im Sinne des amerikanischen Mo-
dells stand der Aufstieg formal jedem Einzelnen frei, dieser war freilich auch
allein selbst verantwortlich fiir sein Schicksal, wihrend die Idee der Solidari-
tit und des gesellschaftlichen Ausgleichs fremd blieb. Das Christentum
schlieBlich lieferte viele Modelle und Bilder, die der Nation die Kohésion ga-
ben, die notwendig war, um den Klassencharakter der politischen und 6ko-
nomischen Herrschaft zu iiberdecken und fungierte in vielerlei Hinsicht ganz
im Sinne des Marxschen Diktums als ,,Opium fiir das Volk*.

Doch kollektive Identitdt blieb nicht nur auf nationaler Ebene relativ fra-
gil, es finden sich auch kaum regionale Identititen, die auf der Meso-Ebene
der Politik affektive Bindekraft entfalten. Direkt unterhalb des Zentralstaates
befindet sich die Ebene der Provinz, deren Gesamtzahl im Verlauf der letzten
Jahrzehnte stindig gewachsen ist. Auf Einwohnerzahl gemittelt lasst sich je-
doch festhalten, dass Provinzen in der Regel nicht mehr als ca. eine Million
Einwohner enthalten. D.h. zwischen der nationalen Ebene mit iiber 80 Millio-
nen und der Ebene der inzwischen beinahe 80 Provinzen klafft eine gewaltige
Liicke, die in den meisten Staaten dieser Groflenordnung zu einer eigenen po-
litischen Ebene korrespondiert. Selbst zentralistische Staaten, wie etwa Frank-
reich zerfallen nicht direkt unterhalb der nationalen Ebene in einer derartige
Vielzahl kleinrdumiger und mit relativ geringer Einwohnerzahl ausgestattete
politische und administrative Einheiten. Es lédsst sich jedoch argumentieren,
dass dies in den Philippinen genau deshalb der Fall ist, weil die Provinz das
Maximum ist, das von den eigentlich zentralen Einheiten politischer und 6ko-
nomischer Kohidsion — den politischen Familien bzw. Familienallianzen —
noch direkt kontrolliert werden kann. Putzel argumentiert, dass in den Philip-
pinen ,,[t]he family and clan basis of economic ownership and politics has
made the emergence of civicness particularly problematic® (Putzel 2000:
170), ein Argument, dass auf ethnische oder regionale Identitdten, auf deren
Basis grofiere politische Einheiten imaginiert werden konnten, gleichfalls zu-
trifft. Im 20. Jahrhundert war weder eine Elite- noch eine Gegenelitenorgani-
sation wirklich fihig, die Fokussierung auf Clan und (erweiterte) Familie und

79

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

die daraus resultierende Logik familialistischer Herrschaft und Organisation
nationaler Politik als System familialer Allianzen und Gegnerschaft zu durch-
brechen. Natiirlich existierten Parteien, doch waren diese in der Regel Unter-
stiitzungsnetzwerke einzelner Politiker. Wahrend dies fiir die Nagionalistas
und Liberalistas unter dem Commonwealth und in der Zeit bis zur Ver-
hingung des Kriegsrechtes als Ganzes nicht gilt, behilt es sehr wohl seine
Giltigkeit fiir ihre Segmente. Obgleich tiber die Jahrzehnte die traditionelle
Faktion durch die moderne politische Maschine abgeldst worden ist, bleibt
auch diese an den individuellen Fiihrer gebunden (siche Machado 1974).
Loyalitdt gilt einer Person oder Familie und hat keinerlei organisatorische
oder institutionellen Fundamente. In den Philippinen hat sich die Familie als
sehr effektiver Mechanismus zur Erlangung und intergenerationellen
Weitergabe von Reichtum und politischer Macht erwiesen (vgl. Coronel et al.
2004). Genau diese Effektivitit machte es aus Sicht dieser familialistisch
organisierten Elite de facto tberflissig und gefihrlich funktionsfihige
alternative Organisationsformen und entsprechende kollektive Identititen zu
entwickeln. Vielmehr galt es das bestehende System zu stabilisieren.

Da die nationale Geschichte die fortgesetzte Eliteherrschaft der wenigen
Familien legitimieren sollte, musste sie auf eine Art und Weise erinnert wer-
den, die die Elitefamilien durch die Taten ihrer Vorfahren legitimierte. Diese
Helden sollten gleichzeitig das Band liefern, durch das die Elitefamilien mit
ihrer Klientel, den Massen (Masa) verbunden werden sollte. In diesem Modell
— entwickelt um die Begriffe der nationalen Revolution gefiihrt durch die
Tlustrados, der Demokratie und des Christentums, sowie der Freiheit — lielen
sich jedoch manche Volksgruppen an den nationalen Réndern kaum integrie-
ren. Der katholische Glauben wurde zu dem zentralen einigenden Band der
philippinischen Nation, schon allein deshalb, weil Alternativen nicht sichtbar
waren und ,,[t]he clearest unifying cultural characteristic of the population
was the conversion of 85 per cent to Catholicism® (Putzel 2000: 171). Ob-
gleich die Philippinen ein sékularer Staat blieben haben informell christliche
Symbolismen eine groe Bedeutung in der nationalen Politik. Genau dadurch

7 Interessant ist, dass mit der politischen Maschine die Philippinen einmal mehr
dem amerikanischen Modell der politischen Modernisierung folgen. Das Kon-
zept der politischen Maschine wurde entwickelt, um typische Entwicklungen
politischer Organisation und Fithrung der sich zwischen den 1870er und 1930er
Jahren rapide vergrofernden Stiadte konzeptionell fassen zu konnen. Es korre-
liert mit dem gleichsam fiir die Philippinen zu konstatierenden Konzept des
Bossismus als einem gewalthaltigen, personalistischen, netzwerksartigen Typus
politischer Organisation. Beide zusammen lassen sich durchaus als Realtypen
autoritdrer und gewalthaltiger Herrschaft auf der Mikroebene innerhalb eines
formaldemokratischen Settings charakterisieren. Die Konzepte des Bossismus
und politische Maschinen decken auf, wie weitreichend sich demokratische
Ordnung als Maske autoritdrer Herrschaft missbrauchen ldsst.

80

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

wurden die nicht-christlichen Gruppen jedoch aus der nationalen Gemein-
schaft ausgeschlossen — sowohl die Vielzahl kleiner Gruppen die animisti-
schen Glaubensvorstellungen anhingten, als auch die grole Gruppe der Mus-
lime. Der zweite Ankerpunkt nationaler Identitéit, die revolutiondre Zeit am
Ende des 19. Jahrhunderts lédsst sich zwar als geteilte Geschichte Luzons und
in gewissem Sinn noch der Visayas sowie der christlichen Regionen Minda-
naos lesen, wurde aber von den Muslimen nicht als Teil ihrer Geschichte
empfunden, so wie sie auch die vorangegangenen Jahrhunderte der Koloniali-
sierung als die Geschichte eines fremden Volkes begriffen, hatten sie doch
gegen die Spanier tiber die ganzen Jahrhunderte hinweg ihre Unabhingigkeit
bewabhrt.

Eine historisierende; d.h. weitestgehend auf eigene indigene Tradition und
Geschichte rekurrierende und diese teilweise auch im Gewand der modernen
Nation neu erfindende Nationenbildung findet sich daher iiberraschender-
weise nicht bei den Filipinos, sondern bei den Gruppen, die auf die eine oder
andere Art und Weise nicht als vollwertige Filipinos zéhlten: den Minder-
heitsgruppen an den Réndern der christlich beherrschten Territorien — etwa
den Igorot in den Cordillera-Bergen des nordlichen Luzon, den Lumad auf
Mindanao und insbesondere den muslimischen Stimmen, die anders als die
anderen nicht nur Minderheitenrechte einforderten, sondern, auf der Basis
einer Rekonstruktion ihrer Geschichte als einer viele Jahrhunderte wihrenden
Geschichte des Widerstandes und der nationalen Unabhéngigkeit, ihr Recht
auf Selbstbestimmung als Volk und auf Eigenstaatlichkeit einforderten.

In Bezug auf die philippinische Konzeptionalisierung von Nations- und
Staatsbildung kann zusammengefasst werden: Nations- und Staatsbildung
wurden vorangetrieben um die Interessen der landbesitzenden Oligarchie ab-
zusichern, die gleichzeitig ihre 6konomische Basis in die modernen Wirt-
schaftssektoren und den Staat ausweitete. Da die Oligarchie eine vielfach zer-
splitterte Gruppierung darstellt, deren Mitglieder sich in immer neuen Allian-
zen verbiinden, ist Politik durch Fragmentierung und ad-hoc Strategien ge-
kennzeichnet und entbehrt weitgehend langfristiger, ganzheitlicher Planung.®
Stabilitit und Unparteilichkeit, die Giitesiegel eines gut funktionierenden
Staatsapparates fehlen, der Staat ist stark personalisiert und lokalisiert. Ethni-
sches Bewusstsein ist im GroBen und Ganzen sekundér gegeniiber dem auf

8 Freilich sollte hinzu gefligt werden, dass seit der Zeit des Kriegsrechts unter
Marcos das Militér eine weitere politisch bedeutsame Gruppierung darstellt,
deren Mitglieder im Normalfall nicht der Oligarchie entstammen. Diese Gruppe
behielt trotz der Riickkehr zur Demokratie ihren erst unter Marcos gewonnenen
Einfluss als Vetogruppe, von deren Wahl in Krisenzeiten die Regierung direkt
abhéngt — dies wurde beim Sturz von Marcos genauso deutlich, wie beim Sturz
von Estrada. Beide konnten nur gelingen, weil das Militdr ihren Oberbefehlsha-
bern an einem bestimmten Zeitpunkt die Gefolgschaft verweigerte und sich auf
die Seite der Opposition schlug.

81

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

politisch méchtige Familien zentrierten System politischer, sozialer und 6ko-
nomischer Kontrolle. Das politische System ist zu einem groflen Teil darauf
fokussiert die Masse der Bevolkerung zu kontrollieren und oligarchische
Herrschaft mittels demokratischer Verfahren sicherzustellen. Die nationale
Metaphorik hat ebenfalls keinen Platz fiir eine ethnisch basierte historische
Imagination. Das Bild der Nation ist weitestgehend a-ethnisch, insoweit als es
den imaginierten quasi-westlichen Kern der Philippinen in den Mittelpunkt
stellt: die einigenden Ideale von Demokratie und Freiheit und insbesondere
das Christentum. Die als gegeben angenommene christliche Grundlage der
philippinischen Gesellschaft liel die Mehrheit der Filipinos schlichtweg iiber-
sehen, dass ,,Muslims and Christians in the Philippines are oriented towards
two distinct communities from which they draw their religion, culture, law,
values and view of history* (Sakili 2000: 31).

2.3.2 Philippinische Ethnopolitik: Starken und Schwiachen
einer Politik der Vernachldassigung und
Nicht-Implementation guter Gesetze
in einer multipolaren Polity

Obgleich sie Dutzende von Sprach- und Hunderten von ethnischen Gruppen
angehorten, konnten sich die meisten Filipinos als Christen imaginieren.
Diese Dimension ethnischer Identitit band die bunte Vielfalt der Sprachen
und Gruppen zusammen. Das immense integrative Potenzial des gemeinsa-
men christlichen Glaubens machte die anderen moglichen Ankerpunkte ethni-
scher Identitdt zu sekundidren, politisch kaum je relevanten Subidentitéten.
Das einzige Feld, in dem Ethnizitit eine gewisse Prominenz hatte, war die
Sprachenpolitik. Davon abgesehen blieb Ethnizitét als politische Kategorie
weitgehend unsichtbar. Kaum Beachtung fand lange Zeit, dass das eine grof3e
Vielfalt von Gruppen zusammenschlieBende starke Band des christlichen
Glaubens zwei Gruppen definitiv ausschloss: die nicht christianisierten
Hochlandbewohner, vor allem (aber nicht nur) in den Cordilleras auf Luzon
sowie die Muslime auf Mindanao und dem Sulu-Archipel.

Der staatliche Umgang mit diesen drei Problembereichen — Sprachenpoli-
tik, nicht christianisierte indigene Minderheiten und Muslime — wird in den
folgenden Seiten beleuchtet.

Philippinische Sprachenpolitik: die Starke von schwacher
Implementation und Vernachlassigung

Die Suche nach einer nationalen Sprache fand in den Philippinen innerhalb

eines fiir Asien relativ besonderen Rahmens statt. Noch mehr als im benach-
barten Malaysia tiberlebte hier die Sprache der fritheren Kolonialmacht das

82

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

Ende des Kolonialismus und blieb was sie gewesen war: das Symbol der Mo-
dernitét und des Elitestatus.

Die Philippinen sind durch eine spezielle Sprachpraxis gekennzeichnet,
durch die sie sich von ihren Nachbarldndern unterscheiden — durch das soge-
nannte ,,code switching”. D.h. grundsitzlich multi-linguale Personen wech-
seln im alltdglichen Sprachfluss mehr oder weniger bestéindig zwischen zwei
oder mehr Sprachen hin und her, wenn sie mit anderen sprechen, die wie sie
multi-lingual sind. Diese in den Philippinen in der Oberschicht recht verbrei-
tete Praxis ist ein Ergebnis des tiefen Eindringens der englischen Sprache
wihrend der amerikanischen Kolonialherrschaft. Englisch wurde in etwa von
genauso vielen Menschen gesprochen, wie die am meisten verbreitete indi-
gene Sprache Tagalog — in beiden Fillen sollen diese Sprachen in den spiten
1930er Jahren von ca. 25 Prozent der Bevolkerung gesprochen worden sein.
Diese beeindruckende Verbreitung des Englischen resultierte aus einer akti-
ven Politik der Kolonialverwaltung, die diese Sprache zur Grundlage des
Schulunterrichts und zur offiziellen Amtssprache gemacht hatte. Deshalb wa-
ren englische Sprachkenntnisse zum einen weit verbreitet und zum anderen
Symbol eines hohen sozialen Status.

Die Frage einer nationalen Sprache fiir die Philippinen tauchte zum ersten
Mal in den frithen 1930er Jahren im Kontext der Diskussion tiber die philip-
pinische Verfassung auf.” Obgleich die Nationalversammlung argumentiert
hatte, dass die nationale Sprache auf allen einheimischen Dialekten aufbauen
sollte, wurde in der Verfassung von 1935 festgeschrieben, dass sie auf der
Grundlage einer der bestehenden einheimischen Sprachen entwickelt werden
sollte. Spanisch und Englisch wurden die offiziellen Sprachen. Innerhalb we-
niger Jahre wurde dann die Frage der nationalen Sprache zugunsten von dem
in der Region um Manila gesprochenen Tagalog entschieden. Dies hitte ein
Rezept fiir eine Katastrophe sein konnen, wire diese offizielle Linie auch in
aktivem Regierungshandeln umgesetzt worden. De facto blieb jedoch Eng-
lisch auf viele Jahre die Sprache intra-elitdrer Kommunikation. Tagalog, das
1959 in Pilipino umbenannt wurde, verbreitete sich weniger wegen einer akti-
ven Regierungspolitik, als vielmehr wegen der Ausbreitung der modernen
Massenmedien, die in ihrer groen Mehrheit entweder auf Englisch oder aber
eben Pilipino zuriickgriffen. Obgleich die 1960er Jahre auch als Zeit der nati-
onalen Sprachkriege bezeichnet werden, in denen vor allem die Cebuano
sprechenden Gruppen die Hegemonie des nordphilippinischen Tagalog in

9 Sowohl die provisorische Verfassung von 1897 als auch die Malolos Verfassung
von 1899 beinhalteten keine klaren Aussagen iiber eine nationale Sprache. Die
erste wollte Tagalog zur offiziellen Sprache der Republik machen, hoffte jedoch
darauf, dass Englisch Tagalog ablosen konnte, wenn einmal die Filipinos genii-
gend gebildet wiren.

83

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Frage stellten, blieb die Frage der nationalen Sprache politisch weitgehend
ohne affektive Resonanz.

Unter Marcos kehrte die offizielle Politik wieder zum Mehrsprachen-
basierten Ansatz zuriick. Die Verfassung von 1973 , mandated a new search
for a national language, known as ,Filipino‘, which would be based not on
Tagalog but on other Philippine languages and dialects” (Hau/Tinio 2003:
343). Die Verfassung von 1987 brachte eine weitere Anderung der offiziellen
Sprachpolitik. Pilipino wurde in der Form, in der diese Sprache existiert, d.h.
weitestgehend auf dem Tagalog fullend, als nationale lingua franca akzeptiert.
In der politisch aufgeladenen Atmosphire der spiten 1980er Jahre ,,regional
loyalties yielded to national consensus, there was near unanimity on the issue
of language, even among Cebuanos“ (Gonzalez 1998: 488). Allerdings wurde
Englisch als offizielle Sprache beibehalten. Im Ergebnis findet sich in der
gehobenen Konversation vielfach eine Sprachmischung, die Taglish genannt
wird (ein Mix aus Tagalog und English).

Im auffilligen Gegensatz zu vielen anderen mehrsprachigen und multieth-
nischen Léndern wurde Sprachpolitik in den Philippinen nie ein heilles politi-
sches Eisen. Es war weder ein herausragendes Thema der allgemeinen politi-
schen Auseinandersetzungen im parlamentarischen Rahmen, noch wurde es
zum Teil einer ethnopolitisch fundierten mobilisatorischen Agenda. Obgleich
keine der anderen groBen Sprachen der Philippinen, die jeweils von zumin-
dest mehr als einer Millionen Menschen gesprochen werden (Cebuano, Hili-
gaynon, Waray, llocano, Kampampangan, Bicol, Pangasinense, Maranao and
Maguindanao'®), in der Schule unterrichtet werden, findet sich keinerlei
Bewegung, die danach strebt die eine oder andere in die Curricula zu inte-
grieren. Ziel des Sprachunterrichts ist es nicht die verschiedenen lokalen
Muttersprachen gleichermallen mit der nationalen Sprache zusammen zu stér-
ken. Zielvorstellung ist vielmehr ein ,,balanced bilingual equally able to carry
on communication and higher order cognitive activities [...] in both Filipino
and English* (Gonzalez 1998: 502). Trotz dieser Politik kann nicht von einem
drohenden Verschwinden der anderen Sprachen gesprochen werden, auch
wenn sie im Offentlichen Raum, der von Taglish dominiert ist, keine groB3e
Rolle spielen."!

10 Die wichtigsten Umgangsprachen sind Tagalog, Cebuano und Ilocano.

11 Lebendig gehalten werden sie auf der einen Seite dadurch, dass sie auf lokaler
Ebene das zentrale Medium der Alltagskommunikation darstellen, dartiber hi-
naus aber auch durch eine wachsende Zahl regionaler Zeitschriften, die vielfach
sowohl auf Englisch, als auch in der lokalen Sprache publizieren. Bedeutsam
sind auch die vielen religiosen Gruppen, die in der Regel in der lokalen Sprache
arbeiten. Es muss jedoch betont werden, dass es keinerlei staatliche Institution
gibt, die sich dem Erhalt der Sprachenvielfalt der Philippinen widmet.

84

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

So weist die Sprachenpolitik zum einen bislang kaum je eine Verbindung
zum Themenkomplex ethnischer Mobilisierung auf, zum anderen blieben die
formalen politischen Linien, wie sie in den Verfassungen niedergelegt waren
in der alltdglichen politischen Praxis weitgehend bedeutungslos. Obgleich die
Annahme eines bilingualen Bildungssystems, das auf Englisch und einem
weitgehend Tagalog-basierten Filipino basiert, eine eindeutige politische Bot-
schaft beinhaltet, finden sich in der Debatte selten explizit politische Unter-
tone. Die politische Dimension der Sprachenpolitik ist durch zwei nicht mit-
einander verkniipfte Phdnomene in ihrer potenziellen Bedeutung relativiert.

Zunichst ist Tagalog bis heute nur eine von zwei nationalen Sprachen (die
andere ist Englisch). Deshalb ist es in einer anderen strukturellen Position als
die nationalen Sprachen in vielen anderen multi-lingualen Staaten. Wie die
Politik der letzten Jahrzehnte verdeutlichte, basiert die Durchsetzung von Ta-
galog vor allem auf praktischen Erwdgungen der Minimierung von Transak-
tionskosten in der Kommunikation. Die vieler Orts anzutreffende identitéts-
stiftende Funktion als Grundlage einer gmeinsamen nationalen Identitdt fehlt
demgegeniiber weitgehend und mit ihr auch der damit verbundene stark affek-
tive Impetus. In den Philippinen war Sprachpolitik nie ein bedeutsamer Teil
des Versuchs der Nationenbildung. Ohne diese ideologische Last konnte das
Tagalog-basierte Filipino auch von vielen als lingua franca akzeptiert werden,
.without necessarily being embraced as a linguistic core for the whole nation
among the non-Tagalog groups® (Smolicz/Nical/Secombe 2000: 260). Die
gleichzeitige Verwendung des Englischen als Nationalsprache erméglichte es
vielen gebildeten Mitgliedern der nicht Tagalog sprechenden Gruppen dem
Englischen den Vorzug zu geben, wenn sie dies wiinschten. Zentral ist, dass
,heither English nor Filipino could be regarded as fulfilling the role of a core
value of The Philippines as a whole* (Smolicz/Nical/Secombe 2000: 260).

Dariiber hinaus findet sich in der philippinischen Sprachenpolitik eine
sichtliche Diskrepanz zwischen der politischen Norm und der gesellschaftli-
chen Praxis. De facto Sprachpolitik ist eminent pragmatisch. Dies ermoglicht
es, eine Realitdt zu akzeptieren, in der ,,[t]he local language is the language of
the home and the neighborhood, Filipino is the national lingua franca for all
domains of life except academics, international and national business, and in-
ternational relations, the latter domains being assigned to English* (Gonzalez
1998: 519).

Dieser weiche Ansatz funktionierte so gut, dass die Sprachenfrage sogar
in den Fillen keine Rolle spielt, in denen ethnokulturelle Minderheiten und
Zentralregierung in gewaltsame Konflikte um Autonomie und Selbstbestim-
mung verstrickt sind, wie am prominentesten im Fall der Moros im Stiden des
Landes.

85

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Das Problem der indigenen Vélker: Die Kluft zwischen guten
Gesetzen und der tatsachlichen Politik

Die Frage, wie mit indigenen ethnischen Minderheiten umgegangen werden
soll, beschiftigte schon die Amerikaner in den ersten Jahren ihrer Kontrolle
iber die Philippinen. Sie griindeten sehr schnell das dem Department of Inte-
rior unterstehende Bureau of Non-Christian Tribes. Damit markierten sie eine
klare Demarkationslinie, durch die die Gruppe der ,,normalen* christlichen
Filipinos von den Gruppen differenziert wurden, die beispielsweise die Cor-
dilleras auf Luzon und viele Regionen Mindanaos bewohnten. Das Bureau of
Non-Christian Tribes strebte, ebenso wie seine Nachfolgeorganisationen,
letztlich eine Assimilation der verschiedenen nicht christlichen Minderheiten
in die christliche Mehrheitsbevolkerung an. Erst in den 1970er Jahren wurde
die Verwaltung dieser nicht christlichen Gruppen differenziert, in eine fiir die
Muslime und eine fiir alle anderen Gruppen. Die letztere, PANAMIN'?,
wurde zwischenzeitlich in zwei getrennte Institutionen fiir die stidlichen und
nordlichen Minderheiten aufgeteilt, bevor sie 1997, im Rahmen der Verkiin-
dung des Indigenous Peoples Rights Act (IPRA), wieder in einer National
Commission on Indigenous Peoples (NCIP) zusammengefasst wurden. Fiir
die Belange der Muslime wurde zunichst ein Ministry of Muslim Affairs ein-
gerichtet, das spiter zum Office abgewertet wurde. All diese Institutionen
sind, als Teile des Office of the President, direkt der Prisidentin unterstellt
und damit aus der ,,normalen* Ministerialbiirokratie ausgegliedert.

Die Philippinen verfiigen mit dem Indigenous Peoples Rights Act (IPRA)
iiber eines der weltweit modernsten Gesetze iiber die Behandlung indigener
Volker. Der IPRA, der nach mehrjahriger Debatte 1997 schlieBlich Gesetz
wurde, kann zurecht als Meilenstein der Gesetzgebung gelten, als er ,,seeks to
recognize, promote and protect the rights of the IPs [Indigenous Peoples; die
Verf.]. These include the Right to Ancestral Domain and Lands; Rights to
Self-Governance and Empowerment; Social Justice and Human Rights; and
the Right to Cultural Integrity* (Indigenous Peoples Rights Act 1997 online).
Dieses Gesetz erstaunt insbesondere vor der Geschichte der vielfach eminent
problematischen Behandlung indigener Gruppen durch den philippinischen
Staat.

Insgesamt machten im Jahr 1995 indigene Gruppen ca. 20 Prozent der na-
tionalen Bevolkerung der Philippinen aus. Dies gilt, obgleich keine Uberein-
kunft dariiber besteht, welche Gruppen tatsdchlich diesen Status beanspruchen
konnen. Wenn die Muslime nicht eingeschlossen wiirden, blieben ca. 6,5 bis
7,5 Millionen Menschen {iibrig. Bei Einschluss der Muslime wiirde die Zahl
auf ca. 12 bis 15 Millionen Menschen, und damit deutlich tiber 20 Prozent,

12 PANAMIN: Presidential Assistance on National Minorities.

86

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

steigen (Molintas 2004: 272). Wie schon bemerkt konzentrieren sich diese
Gruppen auf die Cordilleras auf Luzon, einzelne Inseln der Visayas, Teile
Mindanaos und das Sulu Archipel (wenn die Muslime eingeschlossen
werden). Die wichtigsten Gruppen sind die verschiedenen muslimischen
Gruppen, die Lumad, die wiederum in mehr als ein Dutzend ethnische Grup-
pen differenziert werden konnen, die Cordillera people (Igorot'), die Cara-
ballo, Agta und Aeta, die in anderen Regionen Luzons leben, sowie mehrere
Gruppen auf Mindoro und Palawan.

Wie in vielen anderen Léndern ist auch in den Philippinen die Landfrage
die zentrale Frage des Umgangs mit den indigenen Gruppen. Obgleich die
Konzepte des Ahnenlandes im Detail sehr unterschiedlich sind, teilen doch
alle indigenen Gruppen eine Tendenz Land als Gemeinbesitz zu definieren
und eine Geschichte des (oftmals gewaltsamen) Landverlusts durch Filipinos,
die aus dem Tiefland in die von den Minderheiten bewohnten Regionen emi-
grierten. Nach vielfach mehr als einhundert Jahren der Transmigration haben
viele Gruppen grof3e Teile des Landes ihrer Ahnen verloren.

Die ,,rechtliche* Grundlage fiir diese umfassende Enteignung wurde erst-
mals von den Spaniern gelegt, die festlegten, dass alles Land, das bis zu
einem bestimmten Zeitpunkt nicht als Privatland zertifiziert worden ist, in den
Besitz des Staates tibergeht. Diese legale Fiktion, wonach alles nicht zertifi-
zierte Land dem Staat gehort, legten auch die Amerikaner ihrer Herrschaft
zugrunde. Es hatte und hat unveriandert auch in den souverinen Philippinen
Giiltigkeit. Der Land Registration Act von 1905

LHinstitutionalized the Torrens System of land titling [whereby; die Verf.] [...] [a]ny
lands not registered under the Spanish colonial government were declared public
lands owned and administered by the state. By virtue of the Pubic Land Acts of
1913, 1919, and 1925, Mindanao and all other fertile lands that the State considered
unoccupied, unreserved, or otherwise unappropriated public lands became available
to homesteaders and corporations, despite the fact that there were indigenous people
living on these lands“ (Molintas 2004: 284-285).

Diese und andere Gesetze machten die indigenen Gruppen de facto vielfach
zu illegalen Siedlern auf ihrem eigenen Land (vgl. Hirtz 2003). Haufig gelang
es christianisierten Filipinos, die weitaus bewanderter in der Gesetzeslage
waren als die indigenen Gruppen, das moderne Landrecht fiir ihre Zwecke zu
nutzen. Sie beantragten individuelle Titel auf Staatsland und erzwangen nach
entsprechendem Erfolg die hdufig gewaltsame Vertreibung der urspriing-

13 Der Begriff Igorot ist seinerseits wieder ein Sammelbegriff fiir eine groBere Zahl
ethnischer Gruppen, die im Widerstand gegen den philippinischen Staat eine
gemeinsame Identitdt ausgebildet haben. Zu nennen sind die: Ifugao, Kalinga,
Tinguian, Isneg, Bontok, Kankanacy und Ibaloi.

87

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

lichen Bewohner. Praktisch alle von Minderheiten bewohnte Gebiete wurden
fiir die spontane aber vielfach auch staatlich unterstiitzte Transmigration frei-
gegeben oder konnten von Investoren fiir die verschiedensten Unternehmun-
gen beansprucht werden. Die demographische Marginalisierung der indigenen
Gruppen durch Wellen von Immigranten und die intensive 6konomische Aus-
beutung ihres Ahnenlandes durch diese oder andere dkonomische Akteure
fiithrte letztlich in zwei Regionen zum gewaltsamen Widerstand: in der Cor-
dillera Region und in den muslimischen Regionen Mindanaos. Da es dem
Staat nicht gelang die Rebellionen mit Gewalt niederzuschlagen, wurde in
beiden Fillen die Kompromisslosung gefunden ihnen den Status autonomer
Regionen zu gewihren.

Seit den frithen 90er Jahren des 20. Jahrhunderts dnderte sich die Rechts-
lage allméhlich dahingehend, dass Landrechte auf der Basis von Ancestral
Land und Ancestral Domain'* anerkannt wurden. Diese Entwicklungen fiihr-
ten schlieBlich zur Entwicklung des Indigenous Peoples Rights Act, durch den
die Landrechte indigener Gruppen festgeschrieben wurden. In Sektion 2 des
allgemeinen Teils heiflt es explizit: ,,The State shall protect the rights of
ICCs/IPs to their ancestral domains to ensure their economic, social and cultu-
ral well being and shall recognize the applicability of customary laws gover-

14 Als Ancestral Domain firmieren Territorien, ,,generally belonging to ICCs/IPs
comprising lands, inland waters, coastal areas, and natural resources therein,
held under a claim of ownership, occupied or possessed by ICCs/IPs, by them-
selves or through their ancestors, communally or individually since time imme-
morial, continuously to the present except when interrupted by war, force ma-
jeure or displacement by force, deceit, stealth or as a consequence of
government projects or any other voluntary dealings entered into by government
and private individuals/corporations, and which are necessary to ensure their
economic, social and cultural welfare. It shall include ancestral lands, forests,
pasture, residential, agricultural, and other lands individually owned whether
alienable and disposable or otherwise, hunting grounds, burial grounds, worship
areas, bodies of water, mineral and other natural resources, and lands which may
no longer be exclusively occupied by ICCs/IPs but from which they traditionally
had access to for their subsistence and traditional activities, particularly the
home ranges of ICCs/IPs who are still nomadic and/or shifting cultivators“ (In-
digenous People’s Rights Act online 1997). Ancestral Lands sind ,,land occu-
pied, possessed and utilized by individuals, families and clans who are members
of the ICCs/IPs since time immemorial, by themselves or through their prede-
cessors-in-interest, under claims of individual or traditional group ownership,
continuously, to the present except when interrupted by war, force majeure or
displacement by force, deceit, stealth, or as a consequence of government pro-
jects and other voluntary dealings entered into by government and private indi-
viduals/corporations including, but not limited to, residential lots, rice terraces
or paddies, private forests, swidden farms and tree lots“ (Indigenous People’s
Rights Act online 1997).

88

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

ning property rights or relations in determining the ownership and extent of
ancestral domain* (Republican Act No 8371: 83).

Diese allgemeine Linie wird in Kapitel IIT des IPRA genauer ausgefiihrt.
Besonders wichtig ist, dass die Landrechte durch politische Rechte auf interne
Selbstregierung begleitet werden, die den indigenen Vélkern inter alia fol-
gende Rechte geben: ,.right to self-governance and self-determination” (Sec.
13), sowie ,,the right to use their own commonly accepted justice systems,
conflict resolution institutions, peace building processes or mechanisms and
the customary laws and practices within their respective communities* (Sec.
15). IPRA erkennt auch ausdriicklich das Recht der indigenen Vélker ,,to de-
termine and decide their own priorities for development* an (Sec. 17). Da-
riiber hinaus driickt er die Absicht aus ,,[to; die Verf.] respect, recognize and
protect the right of the ICCs/IPs to preserve and protect their culture, traditi-
ons and institutions® (Sec. 29) (Zitate: Republican Act No. 8371).

Die vom Gesetz vorgesehenen detaillierten Mechanismen zur Anerken-
nung und Grenzziehung der Ahnenlidnder scheinen ebenso wie die klar zum
Ausdruck gebrachte Politik der politischen Stiarkung der indigenen Volker
kaum noch Wiinsche offen zu lassen. Das ist auch vom Sonderberichterstatter
der Vereinten Nationen Roberto Stavenhagen 2002 in seinem Bericht an die
Regierung zum Ausdruck gebracht worden. Allerdings féhrt betont Stavenha-
gen kritisch, dass ,,the major concern seems to be not so much the text of the
law itself, as the difficulties of its implementation, und fahrt fort: ,,Imple-
mentation depends not only on political will but also on the institutional ef-
fectiveness of the government agencies that are responsible for it (Staven-
hagen online 2002).

So kommt der Sonderberichterstatter der Vereinten Nationen trotz des
progressiven Gesetzes auch zu einer kritischen Schlussfolgerung. Er ,,cannot
escape the impression that numerous indigenous communities and organiza-
tions have lost their faith in the ability of government agencies and the judi-
cial system to address their concerns effectively (Stavenhagen online 2002).

In seinem Bericht macht Stavenhagen unmissverstdndlich deutlich, dass
vor allem die politische Praxis Anlass zu grofer Sorge gibt. Er bezieht sich
dabei auf die offensichtliche Bevorzugung von Wirtschaftsinteressen, wenn
diese Bedarf an Land anmelden, das eigentlich zum Ahnenland der IPs ge-
hort, er kritisiert, dass das Prinzip der indigenen Selbstregierung von staatli-
chen Institutionen oft nicht respektiert wird, wenn diese Entwicklungspro-
gramme auflegen, die sich aus lokaler Sicht vielfach als entwicklungspolitisch
maskierte Aggression darstellen. Er kritisiert weiterhin die vielen, gut doku-
mentierten Menschenrechtsverletzungen fiir die entweder Banden, die im

15 Die Abkiirzung ICC steht fiir Indigenous Cultural Community, IP steht fiir
Indigenous Peoples.

89

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Dienst von privaten Unternehmern stehen, oder sogar staatliche Sicherheits-
dienste (insbesondere die Streitkrifte und die CAFGUs'®) verantwortlich sind.
Deren Taten reichen von ,,arbitrary detention, persecution and even killings of
community representatives, [...] coercion, forced recruitment, and also rape*
in Regionen, die nicht vom Biirgerkrieg betroffen sind bis hin zu ,,disposses-
sion, forced displacement, physical abuse, torture [...] summary executions,
destruction of houses, including the bombing of an indigenous village, as well
as the practice of hamleting® (Stavenhagen online 2002) in den vom Biirger-
krieg betroffenen Regionen Mindanaos und des Sulu Archipels.

Andere Kritiker fiigen Stavenhagens Argumentation noch weitere Bau-
steine hinzu. So ermdglichen Liicken im IPRA und rechtliche Ungereimthei-
ten zwischen dem IPRA und dem 1995, nur zwei Jahre frither in Kraft getre-
tenen National Mining Act, dass ,large scale development projects are still
being negotiated only within concerned government agencies without legiti-
mate community participation” (Malanes zit. nach Molintas 2004: 297), auch
konnen Bergbauunternehmen ihre Pline vielfach auch weiterhin in Ancestral
Domain Regionen durchsetzen. Gleichzeitig wurde die Arbeit der National
Commission on Indigenous Peoples (NCIP), die fiir die Umsetzung des IPRA
zustandig ist, wiederholt durch andere staatliche Gremien unterminiert, die
parallel dazu aufgebaut und mit dhnlichen Aufgaben betraut worden sind.
Nicht zuletzt wurden der NCIP die Finanzmittel vorenthalten, die sie benotigt
hitte, um ihren Aufgaben gerecht werden zu konnen. Wie vielfach iiblich
wurden nicht selten die Fithrungsposten in der NCIP als Teil von Patronage-
Systemen behandelt und dementsprechend besetzt.

Es ist offensichtlich, dass der Delimitierung der Grenzen von Ahnenland
(sei es in Form von Ancestral Domains oder Ancestral Land) eine zentrale
Rolle zukommt. Nur in dieser verbrieften Form koénnen die Rechte der indi-
genen Volker wirkungsvoll geschiitzt werden. Genau hierfiir wurden jedoch
vielfach keine ausreichenden Finanzmittel zugewiesen, so dass der Prozess
nur sehr langsam vom Fleck kommt. Wéhrend vor der Einfithrung von IPRA
vom Department of Environment and Natural Resources seit 1993 immerhin
181 ,,Certificates of Ancestral Domain Claims® auf der Basis einer internen
administrativen Verfiigung ausgestellt wurden, wurde in den ersten drei
Jahren nach der Einfiihrung kein einziger Landtitel mehr vergeben. Bis 2001
waren es ganze 9 und bis 2003 war die Zahl auf 11 gestiegen, obgleich 181
Antrage vorlagen. Bis Mitte 2005 stieg die Zahl dann auf 29 (Rovil-
los/Morales 2002: 15; vgl. Castro 2000, Sidchogan-Batani 2003, Macapagal-
Arroyo online 2004, Macapagal-Arroyo online 2005). Die schleppende Ver-
gabe der Titel scheint grundsétzlich auf die magere Ressourcenausstattung der
NCIP zurtickzufiithren zu sein, wie deren Direktor Reuben Lingating in einer

16 CAFGU: Citizen’s Armed Forces Geographical Unit.

90

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

Senatsanhérung offentlich zu Protokoll gab (Philippines Senate online 2005).
Die Chancen scheinen jedoch zu steigen, wenn es politische Ereignisse op-
portun erscheinen lassen (vgl. Molintas 2004). Die Rechte der indigenen V6l-
ker auf ihr Land scheinen Teil politischer Strategien geworden zu sein, die
vor wichtigen politischen Daten Geschenke an ausgewihlte Gruppen austei-
len, um die Interessen der dergestalt in ihrer Rolle als Patron erfolgreichen
Politiker bestmoglich zu befordern.

Die in Bezug auf die Sprachenpolitik schon angedeutete und hier in ihrer
ganzen Schirfe aufgezeigte fulminante Diskrepanz zwischen Gesetz und Pra-
xis ist keine atypische Abweichung in einem kritischen Politikfeld, sondern
ein fundamentales Strukturierungsprinzip der philippinischen Politik. Sie
kann dauerhaft und in allen Politikfeldern aufgezeigt werden. So sind die Phi-
lippinen zwar formal ein demokratischer Rechtsstaat, trotzdem kostet jede
Wahl mehr als 100 Menschenleben. Die Philippinen haben ein modernes
Rechtssystem und einen Polizeiapparat, trotzdem werden jedes Jahr mehrere
hundert Menschen von Vigilante-M6rdern umgebracht. Eine Praxis, die wohl
oft die verdeckte, wenn nicht offene Zustimmung der lokalen Politiker hat.
Allein in Davao sind in den Jahren 2004 bis 2006 ca. 300 Menschen (zumeist
vermutlich Kleinkriminelle) auf diese Art und Weise ermordet worden, ohne
dass auch nur einer dieser Félle aufgeklart worden wére. Zwischen 2001 und
2007 starben bis zu 800 politische Aktivisten durch Morderhand. Dies gilt es
insbesondere beim Vergleich mit dem gewaltfreien Malaysia im Auge zu be-
halten, wo die Kluft zwischen Recht und Praxis sehr klein ist. In den Philip-
pinen verwandelt die Praxis demgegeniiber das Recht nicht selten in eine Ka-
rikatur seiner selbst. Obgleich, wie noch gezeigt werden wird, die rechtliche
Stellung der indigenen Volker in Malaysia weitaus schlechter ist als in den
Philippinen, sind sie in den Philippinen in der sozialen Wirklichkeit viel gro-
Beren Gefahren ausgesetzt, als es in Malaysia auch nur fiir denkbar gehalten
wird.

Exklusion und Marginalisierung der Muslime

Der prominenteste Fall, an dem die Strukturen philippinischer Ethnopolitik
exemplarisch beleuchtet werden konnen, ist der der philippinischen Muslime,
die Teile Mindanaos und das Sulu-Archipel besiedeln. Wie oben schon knapp
ausgefiihrt, wurden sie weitaus mehr als alle anderen nicht christianisierten
Gruppen zur individuellen wie auch die kollektiven Reprisentation des be-
deutsamen Anderen der christlichen und nationalistischen Bildersprache, in
die die moderne kollektive philippinische Identitit gekleidet wurde. Aus der
tiefgehenden Christianisierung der weit iberwiegenden Mehrheit der Bevol-
kerung, der Vermischung einer grofen Zahl animistischer Praktiken mit
christlichen Ritualen und ihre Reinterpretation in christliche Symbolik entwi-

91

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

ckelte sich ein Selbstbild der Philippinen als einer, der einzigen, christlichen
Nation Asiens. Dieses Selbstbild fand sein Gegenbild nicht in den animisti-
schen Gruppen, die die unterschiedlichen gebirgigen, kaum zugénglichen Re-
gionen der Philippinen besiedelten, sondern in den Muslimen, die in Bezug
auf Symbolik, nationale, koloniale aber auch religiose Geschichte einen ,,ide-
alen” Feind abgaben, in dessen Antibild die eigene Grofle und Bedeutung
imaginiert werden konnte.

Die Muslime hatten den spanischen Eroberungsversuchen getrotzt. Sie
hatten sich den zwar spanisch gefiihrten, jedoch mit christianisierten Filipinos
bemannten Armeen erfolgreich widersetzt und diesen wiederholt massive
Niederlagen zugefiigt. In dem MaB, in dem die Filipinos den spanischen Ka-
tholizismus iibernahmen, wurden im eigenen Land auch die Bedeutungs-
welten dieses Glaubens, die dadurch geschaffene weltpolitische Sinngebung,
zu Schablonen der Interpretation — fokussiert auf die Gegnerschaft zu den
Muslimen, imaginiert als bedrohliche Mauren (Moros) und die Zentralitéit der
Reconquista, d.h. des unerbittlichen Kampfes gegen und die Riickeroberung
des Landes und der Menschen fiir den christlichen Glauben. Umgekehrt ver-
fiigten die Muslime mit dem Islam tiiber eine ,,Gegenreligion®, die dem
Christentum problemlos auf gleichem Niveau Paroli bieten konnte. Die Ge-
schichte der Konkurrenz dieser beiden Religionen um die Seelen der Gléubi-
gen (und politische Macht) ist so alt wie die Religionen selbst und in den Phi-
lippinen hat sich in den vier Jahrhunderten der Auseinandersetzungen eine
Tendenz bestitigt, die weltweit Giiltigkeit beanspruchen kann. Jede der bei-
den Hochreligionen war zwar fihig animistische Gruppen zum ,,wahren
Glauben zu bekehren, hatte jedoch keine Chance signifikante Erfolge bei den
Anhéngern der jeweils anderen Hochreligion zu erzielen. Da Unterwerfung
durch Assimilation, d.h. Christianisierung, nicht méglich war, konnte sie nur
noch in Analogie zur Reconquista gedacht werden. Das machte die verschie-
denen muslimischen Stimme zu fiir die katholischen Spanier wichtigsten sig-
nifikanten Anderen — den Mauren (Moros). Alle Bedeutungsmuster und Af-
fekte, die mit dem Terminus der Reconquista von der Herrschaft der Mauren
verbunden waren, wurden nun in die Philippinen iibertragen und tiber die ka-
tholischen Orden auch in der Schar der Gldubigen verbreitet.

Im Prozess der Nationswerdung galt es nun klare Grenzen zwischen dem
kollektiven Selbst und dem signifikanten Anderen zu ziehen, vor denen man
sich der eigenen Identitit plastisch versichern konnte. Die philippinischen po-
litischen Fithrer wussten sehr genau, dass die Gemeinsamkeit der Filipinos
eine Gemeinsamkeit im Angesicht der Anderen war, die Gemeinsamkeit der
kolonialen Unterwerfung durch Spanier und Amerikaner, ebenso wie die Ge-
meinsamkeit der Auseinandersetzung mit den unbeugsamen muslimischen
Stimmen im Siiden (Bankoff/Weekley 2002: 3). Nun hétten Spanier, wie
auch Amerikaner zum bedeutsamen Gegenbild avancieren kénnen, wie dies in

92

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

vielen anderen kolonisierten Landern der Fall war, wo die eigene Identitét zu-
néchst gegen die Kolonialmacht imaginiert wurde. In den Philippinen findet
sich jedoch keinerlei anti-koloniale Selbstbestimmung. Die Bestimmung des
kollektiven Selbst konnte sich nicht gegen die kolonialen Michte richten, da
die zentralen Bestimmungsgriinde kolonialen Ursprungs waren: das Christen-
tum im Sinne einer nationalen (wenngleich nicht staatlichen) Religion war
spanischen, Demokratie, Freiheit und Kapitalismus waren amerikanischen
Ursprungs. So avancierten die Muslime im Stden zum wichtigsten be-
deutungsgebenden Anderen. Selbst an dem einzigen indigenen integrativen
Symbolkomplex, der nationalen Revolution im Interregnum zwischen spani-
scher und amerikanischer kolonialen Kontrolle, hatten sie keinen Anteil:

,»Whatever the nature of the Philippine Revolution [...] it was quintessentially a
Christian affair: The main events surrounding its inception, the growth and leader-
ship of the Katipunan (the secret society that instigated the revolt in August 1896),
most of the soldiers who constituted the revolutionary army, the first president of the
Republic, and the delegates who met at Malolos to frame the constitution of 1899
were Christians, largely, in fact, from the Tagalog provinces of Central Luzon*
(Bankoff/Weekley 2002: 4).

Das christliche und nationale Selbstbild das die Muslime ausschloss fiithrte
dazu, dass

»in the new Philippine republic only Christian Filipinos were deemed entirely
trustworthy. Non-Christian Filipinos [were, die Verf.] [...] deemed culturally
suspect [...] and regarded as socially and morally substandard. Muslim-Filipinos,
comprising the largest single category of non-Christians, were judged to be
dangerously disloyal because of their long history of armed enmity toward Philip-
pine Christians“ (McKenna 1998: 142).

Werden Fremde zum signifikanten Anderen, wie dies in den Kolonien viel-
fach die Kolonialméichte wurden, so wirft dies weder fiir die nationale Politik
noch die imaginierte nationale Identitdt ein Problem auf, da das Eigene, das
dem Fremden gegeniiber konstituiert wurde, als ein in wesentlichen Teilen
homogenes Ganzes imaginiert werden kann. Problematisch sind jedoch Félle
wie die Philippinen, in denen ein Teil des eigenen kollektiven Ganzen als sig-
nifikantes Anderes fungiert. Waren die Muslime offen als ,,Nicht-Filipinos®,
als Fremd und evtl. auch als feindlich kategorisiert worden, dann hétten die
Philippinen den eigenen territorialen Anspruch in Frage gestellt, wird doch
durchgingig argumentiert, dass das Territorium, das von den Spaniern an die
Amerikaner gegangen ist und schlieBllich als ein Land souveridn geworden ist,
eine Einheit darstellt, die von Manila aus regiert werden sollte. Dieser An-
spruch zwingt dazu alle indigenen Gruppen als Teile des philippinischen Vol-

93

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

kes zu imaginieren. Der signifikante Andere war also Teil des eigenen kol-
lektiven Ich. Er musste in seiner Andersheit aufgeldst und assimiliert werden.
Solange das nicht gelang, liefen die Philippinen immer Gefahr, dass die Mus-
lime sich gerade wegen der beidseitig akzeptierten Andersheit den Anspruch
auf einen eigenen Staat erheben wiirden, gerade weil sie eben niemals Filipi-
nos gewesen sind, weil sie eine eigene Kultur besitzen und eine Geschichte,
die zeigt, dass die nationale Integration unter dem christlichen Glauben, die
die Philippinen erfahren haben in ihren Regionen nicht stattfand. So waren die
tief-christlichen Philippinen gezwungen, die Muslime in die nationale Meta-
phorik und die Mythen der Nation einzubinden, um zu verhindern, dass die
territoriale Integritit der Philippinen in Frage gestellt wurde. Eine gleich-
berechtigte Stellung fiir den muslimischen Glauben kam nicht in Frage. Ob-
gleich formal sékular, war und ist der philippinische Staat durchtrinkt von
christlicher Symbolik, mit einem Wahrheits- und Geltungsanspruch, der nicht
einfach aufgegeben werden kann.

Dariiber hinaus wurden die Unterschiede zwischen Muslimen und Chris-
ten nicht nur als Unterschiede zwischen einem wahren und einem falschen
Glauben imaginiert, sondern auch als Differenz zwischen einer modernen,
tiberlegenen und einer riickstdndigen und unzivilisierten Zivilisation. Deshalb
kam auch die Akzeptanz normativer Gleichheit nicht in Frage. Christliche
Uberlegenheit musste in Symbolik und sozialer Praxis zum Ausdruck ge-
bracht werden. Das Problem, dass der bedeutsame Andere als Teil des eige-
nen kollektiven Selbst imaginiert werden musste, wurde niemals gelost. Was
sich findet sind dauerhafte Versuche das Problem hinter einer Rhetorik der
Entwicklung und Assimilation verschwinden zu lassen. Das christliche
Selbstbild der philippinischen Nation erlaubte nur zwei Strategien im Um-
gang mit der Moro-Problematik, die sich gleichermaBlen aus dem Wunsch
ableiten lassen, sie im kollektiven Selbst aufzuldsen, also in gewissem Sinn
unsichtbar zu machen: zum Einen durch einen Prozess der kulturellen Assi-
milation mittels Modernisierung, oder aber zum Anderen dadurch, dass sie
physisch als distinkte Gruppe zum Verschwinden gebracht werden (was durch
staatlich induzierte massenhafte Migration tiber Jahrzehnte versucht wurde).

Beide Strategien wurden jedoch nicht erst durch philippinische Politiker
angewandt, sondern schon in amerikanischer Politik entwickelt und in die
Praxis umgesetzt. Nicht nur die Filipinos, auch die Kolonialméchte betrach-
teten ja die Muslime in gewisser Hinsicht nicht als Teil der philippinischen
Bevolkerung — die Spanier, weil sie die muslimischen Regionen nie kontrol-
lieren und in die normale Administration der Kolonie eingliedern konnten,
und die US-Amerikaner, weil sie von Anfang an davon ausgingen, dass den
Muslimen eine besondere Stellung zukommen miisse, dass sie nicht als nor-
maler Teil der philippinischen Bevolkerung betrachtet werden kénnen, son-
dern als eine eigene Gruppe behandelt werden miissen, die erst durch admini-

94

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

strative MaBBnahmen allméhlich in die Philippinen eingegliedert werden kann.
Genau deshalb wurden die muslimisch dominierten Regionen Mindanaos
auch tiber mehr als ein Jahrzehnt nach ihrer gewaltsamen Eroberung durch
das US-Militar vom Rest des Landes getrennt und unter Militirverwaltung
gestellt (vgl. Albinales 1998). Ziel des edlen Selbstbildes der amerikanischen
Politik war zunidchst die indigene Ordnung der Moros unter ihren traditio-
nellen Fiihrern zu stabilisieren, um darauf aufbauend einen Prozess der gradu-
ierlichen Entwicklung in Gang setzen zu konnen (vgl. Saleeby 1913,
McKenna 1998). Diese noblen Ambitionen wurden jedoch sehr schnell von
einer de facto Politik der demographischen Marginalisierung {iberrollt. Der
erste zivile Gouverneur Mindanaos, Frank Carpenter, argumentierte 1917,
dass das Problem

,,of civilization of Mindanao and Sulu according to modern standards, or as it may
be termed ,the Philippinisation‘ of the Mohammedan and pagan regions which
comprise almost the entire territory of Mindanao-Sulu, has its most expeditious and
positive solution in the movement under Government direction to that territory of
sufficient numbers of the Christian inhabitants of Visayas and Luzon“ (Carpenter
zit. nach McKenna 1998: 115).

Ziel war die Philippinisierung der Moros mit dem Mittel der Massenimmigra-
tion. Ziel und Mittel hatten auch in dem Zeitalter des Commonwealth (1935-
1946) Bestand, als die Innenpolitik schon weitgehend in indigen philippini-
schen Hinden lag.

Nach der Unabhéngigkeit initiierte die nationale Regierung ein umfassen-
des Programm zur Ansiedelung christlicher Siedler in den aus ihrer Sicht un-
terbevolkerten muslimischen Regionen Mindanaos. Nicht nur Armen, auch
politisch unbequemen Bevdlkerungsgruppen wurde in Mindanao eine neue
Zukunft versprochen. Die Muslime verloren, wie im ndchsten Kapitel noch
detailliert ausgefiihrt werden wird, grofe Teile ihres Landes und wurden in
vielen Regionen, in denen sie vordem die absolute Mehrheit der Bevolkerung
gestellt hatten zu kleinen, 6konomisch, politisch und kulturell marginalisier-
ten Minderheiten.

Distrikt nach Distrikt fiel an christliche Neuankdmmlinge, die Mindanao
als den ,,Wilden Westen* der Philippinen betrachteten. Gewalt wurde zu ei-
nem immer wichtigeren Mittel der Politik, nicht immer, aber oft zwischen
ethnokulturellen Gruppen. Politiker wurden zu Warlords und bauten eigene
Privatarmeen auf, um politisch iiberleben zu kdnnen. SchlieBlich rebellierten
die Moros, die sich in ihrer Existenz als distinkte kulturelle Gruppe, bzw. als
eine kleine Zahl ethnischer, von einem gemeinsamen Glauben geeinte Grup-
pen sahen. In dieser Rebellion wurde die vordem kaum je prononciert vorge-
tragene gemeinsame Identitit als Moros zu einer politisch bedeutsamen Kate-

95

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

gorie. Gleichzeitig verwandelte sich der Islam, der vorher als Teil einer indi-
genen Tradition mit vielen synkretistischen Praktiken vermischt der
Bevolkerung eine quasi-natiirliche Ordnung gegeben hatte, in eine moderne
Gegenideologie gegen die christliche Herausforderung.'” Die 1972 begonnene
Rebellion ist auch im Jahr 2006 noch nicht beendet. Selbst wenn die gegen-
wirtige Administration der Losung des Rebellionsproblems sicherlich naher
gekommen ist, als alle ihre Vorgingerinnen, hat das Grundproblem der mit-
einander kaum vereinbaren Identititen, bzw. die Frage des Platzes der musli-
mischen Identitdt im Rahmen der philippinischen noch keine Losung gefun-
den. Beendet ist freilich seit Kriegsbeginn die Immigrationspolitik. Das
Wachstum der christlichen Bevolkerung scheint seither nicht mehr auf Im-
migration, sondern nur noch auf den natiirlichen Weg der Fortpflanzung zu-
riickzufiihren zu sein.

Zusammenfassend ldsst sich festhalten, dass der philippinische Konfliktstil
gegeniiber der muslimischen Minderheit im Siiden durch folgende Punkte ge-
kennzeichnet ist:

e durch unfaire Praktiken und einen gezielten Einsatz des (Land-)Rechts,
wodurch aktiv die Interessen der Siedler unterstiitzt worden sind. Es findet
sich Durchgéngig keine staatliche Politik, die formal gegen die Muslime
diskriminiert, aber eine umfassende soziale Praxis, die auf Misstrauen,
Vorurteil und einem selektiven Interpretation der Geschichte basiert,
durch die die Philippinen zu einem christlichen Leuchtturm im Osten
avancieren und die Muslime/Moros zu riickstdndigen, ungebirdigen und
ungeliebten Briidern gemacht werden, die es zu disziplinieren und an die
philippinische Norm anzupassen gilt.

e durch eine hohe Toleranz gegeniiber dem autonomen Handeln lokaler
christlicher Politiker deren Interessen durchgingig bedient werden.

e durch extreme Machtorientierung. Die wahrgenommene kulturelle Diffe-
renz wird von lokalen und nationalen christlichen Eliten dazu benutzt die
eigene 6konomische und politische Stellung in Mindanao auszubauen. In
diesem Sinn ist die Ideologie der eigenen Uberlegenheit eminent niitzlich
beim Bemiihen Strategien der Maximierung von Macht und Einfluss zu
verschleiern.

17 Es sollte nicht iiberraschen, dass die muslimischen Filipinos der nationalen Iden-
titdt nur sehr untergeordnete Bedeutung beimessen. In einer Befragung von
Muslimen aus Mindanao, bei der ein Ranking der Wichtigkeit unterschiedlicher
kollektiver Identitdten gemacht wurde, sah die grole Mehrheit vier andere Iden-
titdten als wichtiger an: Clan, bzw. Verwandtschaft, ethnische Gruppe (Mara-
nao, Tausug, Maguindanao), religiose Identitdt als Muslime und politische
Identitét als Moros. Die philippinische Identitit wird nur als Faktum erwihnt,
als ,,in one way or another, a by-product of alien domination“ (Bankoff/Weekley
2002: 77).

96

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

Die philippinische Konfliktperspektive:

folgt einer Nullstummenlogik und ist grundsitzlich unilateral, insoweit als
sie eine Rhetorik nutzt, die analog zum kolonialen Konzept der ,,Last des
weillen Mannes“ (White Man’s Burden) aufgebaut ist. Damit werden die
Moros im Wesentlichen auf den Status von minderwertigen Personen re-
duziert, denen man nicht auf gleicher Augenhthe begegnen muss. Ihre
Zustimmung zum staatlichen Handeln braucht nicht eingeholt zu werden,
da sie aufgrund ihrer Riickstindigkeit die Qualitit dieses Handelns nicht
beurteilen kénnen.

differenziert scharf zwischen politischer Rhetorik und Praxis. Die assimi-
latorische und ausbeuterische Praxis wird in der politischen Sprache nur
in Ansitzen sichtbar. Zumeist wird sie hinter einer fiirsorglichen Sprache
versteckt. Das strukturelle Gewaltverhéltnis der Beziehung wird nur in der
sozialen Praxis sichtbar.

strebt danach besténdige Diskussion auf der einen mit davon abgekoppel-
tem sozialen und politischen Handeln auf der anderen Ebene zu paralleli-
sieren. Die formal, mit Ausnahme der Marcos-Ara, nicht-autoritire Atti-
tiide des Regimes zielt darauf ab Kritiker dazu zu bewegen innerhalb der
liberal-demokratischen Arena zu verbleiben und ihre Bemiihungen in
diesem Rahmen fortzusetzen. Staatliches Handeln in der weitgehend
autonomen Handlungsarena zielt demgegeniiber darauf ab, die Interessen
der dominanten christlichen Spieler (und in begrenztem Mal die ihrer
muslimischen Partner) zu maximieren, die Chancen von Protest und Re-
bellion zu minimieren und den Status quo christlicher Dominanz zu
sichern. Die bestéindige Debatte der Transmigration fiihrte bis zum Biir-
gerkrieg nicht zu einem klaren politischen Kurswechsel, garantierte aber
iiber Jahrzehnte, dass diese Politik fortgefiihrt werden konnte, obgleich
der Protest dagegen klar und unmissverstandlich war. Das System bestin-
diger gleichzeitiger Diskussion und Verhandlung von Beschwerden (grie-
vances) innerhalb des parlamentarischen Prozesses und aggressiven Ver-
haltens vor Ort schuf einen Prozess, in dem die Moros Schritt fiir Schritt
ihrer Rechte beraubt wurden ohne dem effektiv Einhalt gebieten zu kon-
nen. Demokratischer Protest wurde damit als Sicherheitsventil zur Fort-
fihrung aggressiven Handelns missbraucht.

2.3.3 Die Logik staatsbiirgerlicher Nationenbildung in einem

privatisierten Staat und die Konsequenzen fehlender
Implementation

Der Fall der Philippinen ist eine Illustration des ,,Mythos der staatsbiirger-
lichen Nation* in einem multiethnischen Umfeld. Die imaginierte Bindung
des staatsbiirgerlichen Nationalismus an eine politische Gemeinschaft ,,of

97

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

equal, rights-bearing citizens, united in patriotic attachment to a shared set of
political practices and values® (Ignatieff zit. nach Yack 1996: 195) erweist
sich in der Praxis zumindest in Teilen als Makse fiir ein hegemoniales Unter-
fangen ethnisch (hier christlich) bestimmter Gruppen, die versuchen ihre Vi-
sion von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft gegeniiber den Minderhei-
ten, die an den Ridndern der neuen Staaten leben, durchzusetzen.

Der symbolische Ausschluss der Muslime in den Philippinen war zumin-
dest in Teilen das Ergebnis einer Strategie der Nationenbildung, die versuchte
den Filipino zu ,.erfinden” und ihn mit einigen gemeinsamen charakteristi-
schen Merkmalen auszustatten. Der grofite gemeinsame Nenner war jedoch
der christliche Glaube. Diesen zum inoffiziellen Symbol der nationalen Ein-
heit zu machen, schuf im Kontext des multireligiosen Settings der Philippinen
ein kaum losbares Problem. Problematisch war nicht, dass das Christentum
als wichtige symbolische Klammer imaginiert wurde, sondern dass die damit
vorgestellte Nation kognitiv als die eine philippinische Nation imaginiert
wurde. Letztlich setzt die philippinische Strategie Nation und Staat in Eins
und erlaubt damit andere traditionelle Konzepte von Gemeinschaft nicht als
politisch bedeutsam. Da die christliche Farbung der Nation fiir die Muslime
keinen Platz er6ffnete, wandten sich diese schlielich einer gegennationalisti-
schen Vision zu, die auf ihrer muslimischen Identitdt und ihrer gemeinsamen
Geschichte des Widerstandes gegen die Christianisierung basierte.

In den Philippinen wurden die Muslime also nicht nur symbolisch margi-
nalisiert, sondern verloren gleichermaBien jegliche Chancen auf soziale und
okonomische Entwicklung. Fundamentale Prinzipien interethnischer Gerech-
tigkeit wurden in der sozialen Praxis der modernen Staats- und Nationsbil-
dung verletzt. Die philippinische Demokratie er6ffnete keine Chancen dem
innerhalb des politischen Systems gegenzusteuern, da Minderheitsgruppen
keine Sonderrechte eingerdumt wurden und sie in der philippinischen Mehr-
heitsdemokratie politisch problemlos strukturell marginalisiert werden konn-
ten. Da den Muslimen innerhalb des nationalen Selbst immer ein &uferst pre-
kérer Platz zukam, wurden sie durchgéngig vor allem als Objekte der Politik,
nicht aber als Subjekte mit eigenem politischen Willen verstanden. Sie sollten
in den Mainstream assimiliert, d.h. als Gruppe mit politischem Willen und
Rechten nicht anerkannt und letztlich aufgelost werden. Dariiber hinaus galt
es jedoch auch die Kohidrenz zwischen Territorium und muslimischem ,,Volk*
aufzul6sen, um auch in der Realitdt die Fiktion der Einheit der Nation doku-
mentieren zu kénnen.

Es gilt jedoch zu betonen, dass viele der kontraproduktiven Effekte der
nationalen Politik nicht aus zielgerichteten Politiken resultierten, die darauf
abzielten, die Moros zu vernichten. Vielmehr miissen sie als unintendierte
Folgen einer Politik gelten, deren Strukturen die Problematik der Marginali-
sierung ethnischer Gruppen nur unzureichend wahrnehmen und bearbeiten

98

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

konnte. Hier gilt es auf die oben schon knapp herausgearbeitete zentrale Rolle
familialistisch organisierter Netzwerke im politischen Prozess zu verweisen,
die manche Autoren dazu brachte, philippinische Politik als solche als eine
Anarchie von Familien zu charakterisieren. Alfred McCoy, einer der Haupt-
protagonisten dieser Sicht, argumentiert, dass ,,[i]nstead of treating the Phi-
lippine past [...] solely as the interaction of state, private institutions, and po-
pular movements, historians might well analyze its political history through
the paradigm of elite families“. Eine Analyse der demokratischen Form reicht
nicht aus, denn sie fithrt dazu, dass ,,social science [...] diverges from social
reality”. Der Blick auf die formalen Institutionen verdeckt, dass nicht nur
politische Parteien, Banken und grole Unternehmen ,,are often synonymous
with the history of a few elite families, [but; die Verf.] [...] labor unions,
Christian denominations, and even the communist party have been dominated
by single families” (alle Zitate: McCoy 1994: 1). McCoy und andere betonen
zurecht, dass in den Philippinen Staat und Wirtschaft zu signifikanten Teilen
von gesellschaftlichen Einheiten erobert worden sind — von Familien oder
Familienallianzen, die in ihren Bestrebungen eminent erfolgreich gewesen
sind, staatliches Handeln zugunsten ihrer Interessen umzusteuern. Zu einem
groflen Teil lasst sich das philippinische politische System als auf Allianzen
und Gegenallianzen von Familien basierend beschreiben, die in den von ihnen
kontrollierten Territorien viele Bereiche der Administration kontrollieren.

Fiir die in diesem Kapitel abgearbeitete Fragestellung gilt es zwei Konse-
quenzen einer derartigen familialistischen Polity zu betonen. Zum ersten lasst
sich familialistische Politik nicht problemlos in ethnischen Kategorien struk-
turiert denken. Familien und auch Familienallianzen besitzen nicht die sym-
bolischen Ressourcen, die ethnischen Gruppen in ihrem Versuch der Schaf-
fung einer nationalen Identitit zur Verfiigung stehen. Da sie als oberstes
Politikziel die Fortschreibung der eigenen Dominanz verfolgen, kénnen sie
auch im Regelfall eine Ethnisierung von Politik nur duBerst bedingt unterstiit-
zen, ndmlich nur dann, wenn sie damit ihr eigentliches Ziel besser zu sichern
glauben, als ohne Mobilisierung dieser potenziell auch gegen sie gerichteten
Ressource (vgl Collins 2004: 234). Dies erkldrt zu einem groBlen Teil die re-
lativ schwache Ausprigung der Versuche der philippinischen Eliten eine nati-
onale bzw. nationalistische Mobilisierung zu bewirken. Es erkléart auch die
Schwiche regionaler Identititen, die vom Potenzial her in den multiethni-
schen Philippinen durchaus politisch nutzbar wiren. Es erklart gleichfalls,
warum die Rebellion der Muslime nicht von den traditionellen Eliten getragen
wurde, die als ein Teil der familialistischen Elite philippinischer Politik gelten
konnen.

Aus Sicht all dieser Eliten erwies es sich als effizienter sich dauerhaft auf
die familialistischen Netzwerke zu verlassen, da so die Transaktionskosten,
die in dem Versuch aufzuwenden waren, die eigene (d.h. Familien-)Herr-

99

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

schaft zu stabilisieren, minimiert werden konnten. Ethnisierung beinhaltet
auch fiir die Eliten der marginalisierten Gruppen die Gefahr ihres Elitestatus
verlustig zu gehen. So ist es kein Zufall, dass es bis heute noch keine politi-
sche Partei gibt, die sich explizit der Interessen der Muslime annimmt, son-
dern alle parlamentarischen Repriasentanten der Muslime ihren Platz in einer
der nationalen Parteien gefunden haben.'® Wie alle anderen politischen Fami-
lien der Philippinen streben auch etablierte muslimische Eliten danach, die
Institutionen des Staates zu infiltrieren und sie in institutionelle Anhéngsel der
Familie zu verwandeln.

Wie alle anderen bevorzugen sie Familien oder familiendhnliche Instituti-
onen nicht nur als Verbiindete, sondern auch als politische Gegner, da sie mit
diesen trotz politischer Gegnerschaft das gemeinsame Ziel haben, eine Ord-
nung, in der Familien eine Schliisselrolle zukommt, zu stabilisieren. Genau
deshalb finden sich letztlich auch Familienallianzen die gemeinsam darauf
abzielen andere nicht-familialistisch organisierte Akteure aus dem politischen
Prozess auszuschlieBen (vgl. Collins 2004: 237). Das System ist gekenn-
zeichnet durch relativ hoch integrierte, vertrauensbasierte intra-familialis-
tische Netzwerke tiber die Macht akkumuliert und ausgeiibt wird, bei einer
gleichzeitig stark ausgepriagten Fragmentierung und Instabilitét aller Arrange-
ments jenseits dieser familialen Netzwerke.

Dieses System erwies sich als flir das Management interethnischer Kon-
flikte nicht sonderlich gut geeignet. Da Macht auf lokaler Ebene iiber einen
hohen Autonomiegrad verfiigte, konnten wiederholt Ubereinkiinfte, die auf
nationaler Ebene, bzw. im Rahmen der Exekutive erarbeitet worden waren,
durch das Handeln lokaler politischer Akteure ausgehebelt werden. Die quasi-
anarchische Natur des politischen Systems, die dem Ziel der Stabilisierung
familialistischer Herrschaft duflerst dienlich war, erwies sich als eminent
kontraproduktiv fiir all die Situationen, in denen eine kohérente Politik hétte
umgesetzt werden miissen. Die grofle Zahl der Veto-Spieler machte es immer
wieder unmoglich, funktionsfdhige Strategien fiir den Umgang mit marginali-
sierten Minderheiten zu entwickeln, da in der politischen Praxis sehr hiufig
die Interessen der lokalen Eliten gegeniiber denen ethnischer Minderheiten
aber, auch des Staates Prioritdt genossen. Generell ldsst sich auch festhalten,
dass ethnisch basierte Politik im Kategoriensystem der philippinischen Politik
keinen systematischen Platz finden konnte. Genau deshalb konnte das System
auch vielfach die praktischen Konsequenzen des eigenen Handelns in den von
den Minderheiten bewohnten Regionen oft nicht antizipieren. Wenn Probleme

18 Suara Bangsamoro (Stimme der Bangsamoro) ist hier die einzige Ausnahme.
Diese Partei ist jedoch zum einen noch sehr jung und spielt in der muslimischen
Bevolkerungsgruppe kaum eine Rolle, da all ihre Fiihrer nicht der etablierten
Elite zugerechnet werden konnen, auch wenn einzelne der zumeist jungen Poli-
tiker, etablierten Familien entstammen.

100

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

auftraten verweigerte es dariiber hinaus lange einen ethnizititsbasierten Rah-
men fiir die Bearbeitung der Probleme.

Wie gezeigt ist das Versagen des philippinischen Staates bei der Bearbei-
tung interethnischer Konflikte nicht per se dysfunktional. Es ist dysfunktional,
wenn man Win-win Optionen als optimal begreifen wiirde, die die Interessen
der Minderheiten bestméglich berticksichtigen und Gefahren des Umschlags
von Protest in Rebellion minimieren. Es erweist sich als eminent funktional
zur Aufrechterhaltung familialistischer, oligarchischer Herrschaft. Hier erwei-
sen sich die Funktionsprinzipien, die auch im Umgang mit Forderungen eth-
nischer Minderheiten zur Anwendung kommen, als Teil eines tibergeordneten
Musters, das die demokratische Form politischer Herrschaft und eine Ideolo-
gie individueller Freiheit dazu nutzt, den Status quo aufrecht zu erhalten. Das
konstruktive Management interethnischer Beziehungen ist klar dem {iberge-
ordneten Ziel der Sicherung von Eliteherrschaft untergeordnet. Die zeigt sich
in den Strategien, mit denen die Armut in den Regionen bekdmpft werden
sollte, die fur die national fithrende Oligarchie Luzons zentral waren: Zwi-
schen den frithen 50er und spiten 60er Jahren des 19. Jahrhunderts wurde
aktiv die Transmigration der verarmten Surplus-Bevolkerung in den Siiden
gefordert, um auf Luzon den Druck auf die Elite zu reduzieren. Dieses Ziel
hatte klare Prioritdt gegeniiber den Noten der Gruppen, die an den Randern
des Staates lebten und nun ihrer Heimat Schritt fiir Schritt verlustig gingen.

Letztlich hat das demokratische Fundament der familialistischen Politik
Wandel evtl. eher erschwert, als erleichtert. Autokratien tendieren dazu, Pro-
test und Opposition zu unterdriicken, was dem Regime in vielen Fillen die
Legitimitét entzieht und es gegeniiber der Gesellschaft isoliert. Demgegen-
iiber findet sich in einer offenen Gesellschaft wie der Philippinen ein breiter
gesellschaftlicher Diskurs. Das philippinische System hat sich als eminent
leistungsfihig dabei erwiesen, systemkritische Dynamiken dadurch zu ent-
schirfen, dass sie sie auf der rhetorischen Ebene ins System transferiert hat.
Durch bestindige Diskussion und inkrementale Reformprozesse wurde der
Systemkritik viel von ihrem mobilisatorischen Potenzial genommen, ohne
dass sich das System selbst hitte signifikant &ndern miissen. Wie die IPRA
illustriert, {ibersetzt sich gesellschaftlicher Druck durchaus in ,,gute” Gesetze.
Die fiir den Fortbestand oligarchischer Herrschaft potenziell negativen Konse-
quenzen derartiger Gesetze werden in der Phase ihrer Implementation mini-
miert. Hier erweist sich das Schicksal der IPRA nicht sehr anders als das der
ARMM, die 1996 aus dem Friedensvertrag zwischen der MNLF-Guerilla und
dem Staat entstand, aber politisch in den folgenden Jahren zunehmend ihrer
Bedeutung entkleidet wurde, — durch demokratische Strategien in Kongress
und Senat, durch Nicht-Implementation und die Zuriickhaltung von Finanz-
mitteln. So gelingt es der etablierten Elite, und das ist fiir die Stabilitdt des
oligarchischen Systems von herausragender Bedeutung, Zeit zu gewinnen und

101

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

die eigene Organisation so zu restrukturieren, dass sie auch im sich langsam
wandelnden System als dominante Kraft Bestand hat. Unter dem Druck von
Prozessen der Globalisierung, aber auch der philippinischen Zivilgesellschaft,
erwies sich die herrschende Elite immer wieder als zur Automodernisierung
und damit zur Perpetuierung ihrer Rolle fahig. Zwar findet sich in konkreten
Praktiken vielfacher Wandel, trotzdem sucht man eine umfassende Demokra-
tisierung des Systems ebenso vergeblich, wie eine engere Korrespondenz zwi-
schen den Gesetzen und den politischen wie sozialen Praktiken. Wir betonen,
dass die scheinbare Schwiche des Staates, die mangelhafte penetrative Kapa-
zitdt, keine Schwiche an sich darstellt, sondern ein notwendiger Bestandteil
eines umfassenden Systems, das vor allem dem Ziel gewidmet ist, die Herr-
schaft einer kleinen Elite unter den Bedingungen schnellen und multidimensi-
onalen Wandels sicherzustellen. Der Staat ist dabei eines der wichtigsten
Instrumente, das die Elite zu ihrem eigenen Uberleben einsetzen kann.

2.4 Sri Lanka — Die auserwédhlte Gemeinschaft

,,We Buddhist feel that in the Buddha Dhamma we
have a philosophy of life that can completely satisfy
man, whatever may be the changing circumstances of
society and civilisation. [...] It is not possible to think
that politics has nothing to do with religion, or religion
with economics, and so on. They must all be
considered as part of one picture, if a true harmony is
to be achieved. [...] If we Buddhists would only permit
the spirit of our religion to guide us in our public work
in our Buddhist countries, and interpret that spirit in
terms of the changing condition of the world today, I
do not think we can go wrong.*

Bandaranaike 1950"°

2.4.1 Zwischen Ceylon und Sri Lanka: Fixpunkte des Konfliktes

1948 wurde Ceylon unabhingig. Zwei fiir das Verhéltnis der Bevélkerungs-
gruppen entscheidende Fragen iiberlieBen die Briten der neuen indigenen Re-
gierung: Die Frage des Staatsbiirgerschaftsrechtes fiir einen Teil der Tamilen
(die Estate/Indien-Tamilen des Hochlandes) und die Entscheidung iiber die
kiinftige Nationalsprache. Beide Fragen haben weit reichende Implikationen,
die die Stellung der Bevolkerungsgruppen zueinander, zum Staat und ihrer
Rolle in der Nation betreffen. Ergebnis war, dass die singhalesische Regie-
rung bereits 1949 ca. 50% der Tamilen das Wahlrecht entzog. Die sogenann-

19 Zit. nach Dias 163: 308f.

102

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

ten indischen Tamilen wurden staatenlos, ein grofler Teil wurde nach Indien
repatriiert, ein kleinerer erhielt das sri lankanischen Biirgerrecht (vgl. Ahmad
1996: 251). Dies wirkte sich aus Sicht der Singhalesen nicht nur positiv auf
das proportionale Gewicht der Bevolkerungsgruppen aus, sondern bewirkte,
dass den ebenfalls im Hochland lebenden Singhalesen jetzt zusitzlich die
parlamentarischen Sitze des Wahlbezirkes zufielen.

Um die zweite Frage der Nationalsprache (Englisch, Singhalesisch, Tami-
lisch) wurde bis 1956 im Parlament heftig gestritten, da sich die bis dahin
herrschende Partei der United National Party UNP nicht zu einer Entschei-
dung durchringen konnte, ohne ihre tamilischen und muslimischen Wéhler zu
verschrecken. Eine zweite singhalesische Partei, die Sri Lanka Freedom Party
SLFP, welche 1956 die Wahlen gewann und einen aggressiven Sinhala-Nati-
onalismus vertrat, nahm ihr schlie8lich diese Entscheidung ab: 1956 wurde
Singhalesisch zur Nationalsprache: Typische Argumente, die dies rechtfer-
tigten besaflen einen starken kulturellen Rahmen:

,Language is one of the most important characteristics of nationality. Without lan-
guage a nation stands a chance of being absorbed or of losing its identity. With lan-
guage it has a chance of living for centuries. It is because of our language that the
Sinhalese race has existed for 2400 years, and [...] composed as we are in this
House, on the eve of freedom as a free country, we should prepare for a national of-
ficial language* (Jayewardene zit. nach Kariyakarawan/Wijesinghe 1981: 108).

Versuche, tiber Pakte eine Einigung mit den Tamilen zu erzielen, scheiterten
am Widerstand des buddhistischen Klerus, der nationalistisch gesinnten
Singhalesen und der Opposition. Der spiter eingefiihrte Kompromiss, das
Tamilische in den tamilischen Gebieten zur offiziellen Sprache zu erkldren,
konnte die Zuriicksetzung der Tamilen nicht mehr autheben, da beispiels-
weise der Erwerb beider Sprachen von der singhalesischen Biirokratie er-
schwert wurde.

Die Sprachenwahl hatte weit reichende Konsequenzen: Sie bedrohte in
erheblichem MaBe die Aufstiegschancen der Jaffna-Tamilen (indigene Tami-
len), die fir den Verwaltungsdienst nun des Singhalesischen michtig sein
mussten. Zusitzlich verstaatlichte die Regierung die meisten der unabhingi-
gen Missionsschulen, die vorrangig von Tamilen besucht worden waren und
sicherte den Singhalesen damit eine weitere Aufstiegsmoglichkeit; an den
Universititen wurde Englisch vermehrt durch Sinhala ersetzt. Damit wurde es
den Tamilen im Elementar-, Sekundarschul- und universitiren Bereich er-
schwert, Zugang zu Bildung und beruflichen Aufstieg zu erlangen. Zusitzlich
fithrte die SLFP eine weitere diskriminierende Reform im Bereich des Hoch-
schulwesens durch. Eine komplizierte Zugangsregelung sollte Singhalesen
den Zugang zu den Universititen erleichtern, an denen laut der SLFP iiber-

103

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

proportional viele Tamilen bzw. zu viele Sekundarschulabsolventen aus den
Distrikten Jaffna und Colombo (70%) studierten. Das Ziel war es, den
Abgiéngern der tibrigen 22 Distrikte mehr Gewicht zu verleihen. Diskriminie-
rend wirkte sich diese Maflnahme vor allem fiir die jaffnatamilische- und die
singhalesische Elite aus, wihrend der Zugang fiir alle tbrigen erleichtert
wurde. Tatséchlich fiihrte die Regelung nur zu einem geringen Riickgang der
tamilischen Studenten, in der Perzeption der Tamilen aber war sie ein neuer
Angriff, um ihre Position in der Gesellschaft zu schwéchen.

Im Bereich der Okonomie nahm die SLFP zudem Einfluss durch Verstaat-
lichungen und die Einstellungspolitik der Unternechmen. Man begann die
Tamilen systematisch aus der expandierenden staatlichen Wirtschaft und der
Beamtenschaft auszuschlieBen. In Folge der Implementierung des Sinhala-
Only Bill kam es zu zahlreichen Unruhen in der Hauptstadt und den Nord-
Ostgebieten. Kompromisse zwischen den parlamentarischen Vertretern der
Bevolkerungsgruppen wurden 1957 und 1966 von gewalttitigen singhalesi-
schen Demonstrationen gestoppt. Die Tamilen sahen ihre Wiinsche auf allen
Ebenen negiert; zunehmend setzte sich die Forderung nach einer grofleren
Autonomie ihrer Siedlungsgebiete, der Nord-Ostprovinz durch. Diese Ent-
wicklung kulminierte in der Herausbildung militanter Guerillaorganisationen,
die fiir einen separaten Staat eintraten. Nur in diesem, so die Auffassung,
konnen die Rechte der Tamilen gewahrleistet werden.

Die Konzepte der Bevolkerungsgruppen von einem multiethnischen
Staatsverstandnis haben sich bis heute weit voneinander entfernt. Auf singha-
lesischer Seite wird der Begriff der sri-lankanischen Nation mit singhalesi-
scher Ethnie/Rasse gleichgesetzt; die geeignete Staatsform ist dhnlich dem
franzosischen prisidialen Modell. Auf tamilischer Seite sicht man die Nation
als ethnische und sprachliche Vielfalt nach Vorgabe des kanadischen oder
schweizerischen Staatswesens. Forderungen beziehen sich auf ein foderales
Staatsgebilde, in dem dann zwei Nationen existieren. Die von der singhale-
sischen Regierung seit der Unabhingigkeit vorgenommenen Verfassungsin-
derungen zeigen die wachsende Kluft zwischen einerseits den Bevolkerungs-
gruppen und andererseits zum Ideal des westlich sdkularen laizistisches Staa-
tes.

Nur vordergriindig ist die Ausrichtung der politischen Eliten von liberal-
demokratischen Grundsitzen und Kooperation geprigt, de facto wenden sich
die Singhalesen zunehmend einer sinhala-buddhistischen Ideologie zu, mit
deren Hilfe sie die Tamilen aus Staat und Gesellschaft zuriickdrangen (vgl.
Wilson 1988: 32). Grundlegende Rechte werden den Minderheitengruppen
entzogen oder vorenthalten, wihrend die Mehrheitsbevolkerung die Konzepte
von Nation und Staat mit exklusiven Inhalten ihrer kulturelle GroBe fiillt.
Nationale Einheit und kulturelle Homogenitét stellen die Voraussetzungen fiir
die Entfaltung kultureller Bliite und staatlicher Grofe dar. Staat und Nation

104

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

verschmelzen zur kulturellen Staatsnation. Das Konzept der liberalen Demo-
kratie vermischt sich mit indigenen Mustern, die der Mehrheitsbevolkerung
das Recht der Herrschaft zusprechen und die Minderheiten als Biirger zweiter
Klasse zuriicklasst. Fiir die Definition von Staat und Nation greift die politi-
sche Elite auf kommunalistische Muster zuriick. Dass ist einerseits der Ver-
such sich von der Kolonialmacht abzugrenzen, wie andererseits ,,eins mit der
Bevolkerung zu werden® und die Entfremdung zu tiberwinden. Gemeinschaft,
Staat und Nation werden konzipiert als eine Kulturgemeinschaft. Der poten-
teste Faktor eines nationalen Einheitsgefiihls werden Ethnizitdt und Religion.
Die Sprache ist das Vehikel, tiber das der religiose Nationalismus Zugang zu
der Bevolkerung findet (vgl. Bechert 1970).

2.4.2 Von der staatsbiirgerlichen Staatsbildung
zum ethnokulturellen Staat

Vor der Kolonialisierung durch GroBbritannien war Sri Lanka nie eine staat-
liche und nationale Einheit gewesen. Zwar hatten verschiedene Koénige den
Anspruch auf das gesamte Gebiet der Insel erhoben, realiter iibten sie ihre
Macht aber nur in einem kleinen Kernland aus. Die Gebiete wurden erstmals
von den Briten administrativ vereint. Ein Bewusstsein gemeinsamer nationa-
ler Identitdt existierte vor der Unabhéngigkeit nicht: Gemeinschaft und Identi-
tdt waren nach lokalen, familialen, religiosen oder Kasten-Gesichtspunkten
geprigt. An der Spitze der Gesellschaft standen lokale Eliten, die auf Grund-
lage alter Patronagenetzwerke und Kastenloyalitdten herrschten. Ethnische
Differenzierungen waren ebenso wie andere soziale Strukturierungsmuster
vorhanden.

Die Ablosung von der britischen Kolonialmacht und die Herausbildung
des Staates und eines nationalen Bewusstseins vollzog sich in Sri Lankas in
mehreren Schritten: Ab 1931 brachte die Donoughmore-Verfassung eine
weitgehende Regierungsmitverantwortung der Elite und das allgemeine und
territoriale Wahlrecht. Die Soulbury-Verfassung der Unabhingigkeit setzte
1948 ein sdkulares Westminstermodell ein, das den Weg zu einem staatsbiir-
gerlichen Staats- und Nationenverstdndnis ebnen sollte. In der Verfassung ist
der Schutz ethnischer und religioser Minderheiten verankert, nicht aber exklu-
sive Minderheitenrechte bestimmter Gruppen.

Trotz erheblicher Proteste der Tamilen wurde die Verfassung durch eine
singhalesische Mehrheit angenommen. Die tamilischen Forderungen nach
einer 50:50 Représentation und einem kommunalen Wahlrecht waren fiir die
Singhalesen nicht diskutabel.”’ Ein Grund fiir dieses Gegeneinander ist, dass

20 Die Donoughmore Untersuchungskommission berichtet: ,,Not only is the popu-
lation not homogeneous, but the divergent elements of which it is composed

105

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

die Perzeption der beiden Gruppen von einem doppelten Minderheitskomplex
geprigt war. Die Tamilen befiirchteten eine Assimilation durch die Singha-
lesen, die Singhalesen fiihlten sich schutzlos den Tamilen ausgeliefert, die in
der Konstruktion ihrer Gruppenidentitit an ,Mutter Indien* anschlieBen.?!
Auf beiden Seiten bildeten sich ethnisch gebundene Parteien und Organisatio-
nen heraus, die Bilder der eigenen kulturellen Grof3e, Nobless und Uberlegen—
heit propagierten, was die jeweils andere Seite wiederum irritierte und zum
Kollisionskurs fiihrte.

Die Mehrheitsstellung erdéffnete den Singhalesen die Moglichkeit iiber
Verfassungsidnderungen auf demokratischen Weg eine ,,Diktatur der Mehr-
heit zu implementieren. Die Minderheiten wurden von den Singhalesen nur
bis zur Unabhingigkeit gebraucht, da die Briten eine Einigung unter den
Gruppen zur Bedingung fiir die Entlassung in die Souverinitit gemacht hat-
ten. Bei den Wahlen zum ersten State Council wurden noch zwei Tamilen in
das Ministerkabinett gewihlt, schon bei den zweiten Wahlen 1936 entstand
das erste pan-singhalesische Kabinett. Auch die Symbole des Staates, wie die
Fahne,? richteten sich vorwiegend nach singhalesischen Mustern. Minderhei-
ten mussten sich unter das singhalesische Geschichtsbild subsumieren. Ferner
setzte eine Politik der LanderschlieBung und Umsiedlung ein und riesige Be-
wisserungsprojekten wurden angestoen. Dadurch wurden urspriinglich ta-
milische Siedlungsrdume im Osten mit singhalesischen Neusiedlern durch-
setzt. Die ErschlieBung rechtfertigte die Regierung mit dem Argument, es
handele sich um Jahrtausende alte Siedlungsorte der Singhalesen, die durch
die Invasion indischer Tamilen aufgegeben werden mussten. De facto zielten
sie nicht nur auf die Wiedererrichtung der buddhistischen Zivilisation, son-
dern auf eine Verschiebung des ethnischen Proporzes in der gemischt-ethni-
schen Provinz.

Die Hinwendung zu einer ethno-kulturellen Staats- und Nationenbildung
zeigte sich auch in der fortschreitenden Ablehnung der Westminister Verfas-
sung. Ab 1972 wurden weitere Korrekturen vorgenommen. Man verabschie-
dete sich von einem laizistischen Staatsideal: der Buddhismus wurde als
Staatsreligion in der Verfassung verankert, Ceylon erhielt mit Sri Lanka einen

distrust and suspect each other. It is almost time to say that the conception of
patriotism in Ceylon is much as racial as national and that the best interests of
the country are synonymous with the welfare of a particular section of its
people (Bericht der Donoughmore Untersuchungskommission zit. nach Wilson
1988: 13).

21 Zu den einheimischen Tamilen zédhlte man noch jene Tamil Nadus (damals ca.
20 heute 50 Mill.) hinzu.

22 Die Fahne tragt den groen gelben Lowen als Symbol fiir das Lowenvolk der
Singhalesen und ihre arische Abstammung. Lediglich ein griiner und gelber
Langsstreifen verweist auf die Existenz der Minderheiten (Muslime und Tami-
len).

106

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

singhalesischen Namen und wurde zentralistischer ,,Einheitsstaat”. Ein sin-
ghalesischer Parlamentsabeordneter machte 1960 die Stofrichtung der Politik
unmifverstandlich klar:

Federalism must be got rid of in this country. We want an unitary government in
this country, but by encouraging the Federalists when they asked for certain things,
you are only preventing the consolidation of a strong unitary government in this
country. The people in this country will never tolerate Federalism. There is no room
for federalism in Ceylon. We are too small a place, and as for our friends, their lan-
guage is sufficiently safeguarded on the other side of the Palk Street. It is a language
that is growing daily and getting richer, and so far as their language in this country is
concerned they do not need to be afraid of its future (Gunarwardene zit. nach Ban-
daranaike 1994: 287).

Foderalen Bestrebungen der Minderheiten wurde damit eine enge Grenze ge-
setzt. In Anlehnung an ein starkes Herrscheramt, das den Orden/Buddhismus
beschiitzt und das singhalesische Volk leitet, wurde 1979 eine Présidialverfas-
sung verabschiedet. Um eine Riickkehr zum goldenen Zeitalter, zur Dhamma
Gesellschaft, zu erreichen, musste dem Buddhismus ein angemessener Platz
in der Verfassung eingerdumt werden, ein starker Herrscher sollte den Partei-
enstreit, die Uneinigkeit und die Konflikte innerhalb der Bevélkerung glitten.
Die restaurativen Ziele und Programme der Singhalesen richteten sich damit
eindeutig gegen die sidkulare Demokratie und den in der Verfassung veran-
kerten Minderheitenschutz. Der damalige Prisident Jayewardene wollte das
Dharmadwipa (Insel des Dharma), den buddhistisch gerechten und wahren
Staat wieder herstellen.”” Damit sah er sich in der Nachfolge der alten K&nige.
Die Verfassungsédnderungen fiihrten jedoch weniger zur Konsolidierung der
Demokratie als zur Festigung der prisidialen Machtstellung und einem quasi
Einparteienregime. Autoritarismus und Gewalt rechtfertigte der Président mit
seiner Rolle als ,,dharmista leader** dessen Aufgabe es sei das Land, seine
Biirger und den Buddhismus zu verteidigen. Den neuen monumentalen Par-
lamentskomplex liess er auf dem Gebiet der Hauptstadt des alten unabhingi-
gen Ceylons nach dem Vorbild der singhalesischen Konigspaléste errichten.
Die buddhistischen Monche wurden angewiesen die Inselchronik bis zu Jay-
awardenes Amtsantritt fortzuschreiben, so dass er quasi in die Linie der alten
koniglichen Herrscher aufriickte (vgl. Rosel 1993, Jayewardene 1986). Ab
1977 wurde das Programm der ,,gerechten Gesellschaft™ auf der personellen
Ebene als Herrscherideal und auf der Staatsebene als alles umfassende Ord-
nungsvorstellung propagiert. Dieses Ideal wurde fiir alle folgenden ,,Herr-
scher zum verpflichtenden Tenor. Durch buddhistisch inspirierte Gerechtig-

23 Zum Konzept des Dhammadipa vgl. Schalk 2003.
24 Was ,rechtschaffen, berechtigt, gerechtfertigt* meint.

107

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

keitsvorstellungen sollte eine ,,righteous society* entstehen, die das ,,Goldene
Zeitalter wenn moglichst nicht nur zurtickholt, sondern noch tibertrifft (vgl.
Rosel 1996). Die Tradition von friedlichen Dorfern mit Monch und weisem
Herrscher lebte auf in den ,,Dorferweckungsprogrammen* (vgl. Manor 1984)
und dem Bau eines riesigen Stausees. Von den Programmen profitierten die
Klientel der Regierung; gleichzeitig waren sie ein Mittel der Partei, um die
Dorfer politisch zu kontrollieren. Religiose Demonstrationen fanden sich in
zahlreichen buddhistisch inspirierten Zeremonien und monumentalen
Buddhastatuen und Tempelbauten. Alles demonstrierte die GréBe, Kontinuitét
und Erneuerung der singhalesisch-buddhistischen Kultur innerhalb des Natio-
nalstaats. Glaube, Geschichtsbild und Entwicklungsideal fanden hier zusam-
men. Offentliche Reliquienverehrung, Schirmherrschaft iiber buddhistische
Projekte und finanzielle Unterstiitzung der Sangha wurden zu unabdingbaren
Merkmalen jeden erfolgreichen Politikers.

Ab den 60er Jahren wurde dieses Geschichtsbild und die Ideale der sin-
ghalesischen Nation auch in den Schulen gelehrt.”> Am Ende einer angeblich
buddhistischen Tradition stand ein ethnisch exklusives Muster, eine homoge-
nisierte Nation, das die Minderheiten des Vielvolkerstaates wirtschaftlich,
politisch und kulturell ausgrenzte. Die auf Einheit und Harmonie ausgerich-
teten Vorstellungen bildeten zudem feste kognitive Muster, die multipolaren
Gesellschafts- und Staatsvisionen diametral entgegenstehen. Auf singhalesi-
scher Seite verbreitete sich das Bild einer exklusiven buddhistischen Staats-
nation, einer goldenen Geschichte und der schicksalhaften Ankettung des aus-
erwihlten singhalesischen Volkes an den Buddhismus. Der Buddhismus war
in Sri Lanka, wenn auch in transformierter Form, das zentrale Wertesystem
und einer der zentralen kulturellen Codes der Insel. Westliche Idealtypen
(z.B. demokratisches System, multikulturelle Kultur) wurden an ihm gebro-
chen. Die Wurzeln des Nationalismus lagen aber nicht im Engagement der
politischen Elite, diese waren nur Kanalisation und Katalysator bereits beste-
hender emotionaler Bindungen und Ordnungsstrukturen. Jene betrafen an-
schlussfihige Kernwerte der gemeinschaftlichen Identitit. Im Angesicht der
Unabhingigkeit wurden diese Traditionen unter modernen Kennzeichen re-
formuliert und expliziert. Dieses Geschichtsbild wurde aus sozialen oder po-
litischen Erwigungen und spiter aus innerer Uberzeugung von einer wach-
senden Masse der Biirger antizipiert. Die ,Intelligensia“ und der buddhisti-
sche Orden iibernahmen die Thesen und forderten damit sowohl seine Aus-
breitung wie seine Glaubwiirdigkeit. Die neue Einheitlichkeit innerhalb der
singhalesischen Gruppe erschuf aber ebenso die Abgrenzung wachsende In-

25 In tamilischen Schulbiichern wurde eine multikulturelle Version einer gemein-
samen staatlichen Einheit vertreten, wihrend in singhalesischen exklusiv mono-
kulturelle sinhala-buddhistische Ansichten vertreten wurden (vgl. The Ceylon
Curchman 1983).

108

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

toleranz und potentielle Gewalt gegeniiber der Kolonialmacht/dem Westen,
Andersdenkenden, -gliubigen und den eigenen Minderheiten®® Aus der
sdkularen biirgerlichen Staatformation entwickelte sich zunehmend ein eth-
nisch-kultureller Nationalstaat, in dem Staat und Nation zusammenfielen.
Fundament der Ideologie des Nationalstaats war ein ethnisch-kultureller Nati-
onalismus, der weder im Staats- noch im Nationenverstindnis Platz fiir eine
weitere ethnische Gruppe bzw. Nation hatte. ,,[...] there is only one nation in
this country, viz the Singhalese. The right to self-determination is only vested
in them. Tamils have such rights only in Tamil Nadu. Sri Lanka does nor pre-
serve Tamil culture, at least that would be done in Tamil Nadu“ (Sunday
Observer 07.03.2004). Gruppe, Nation und Staat wurden unipolar definiert,
ihre Bedeutungsrdume mit singhalesisch-buddhistischen Konzepten gefiillt.
Fiir ein multikulturelles Staats- und Nationenverstéindnis oder foderale Kon-
zeptionen war in der homogenen Konstruktion kein Platz.

Der ideologische Rahmen: Sinhala Buddhismus und Nationalismus

Wie bereits erwdhnt spielte der Buddhismus bei der Entstehung des singha-
lesischen Nationalismus eine entscheidende Rolle. Grundsitzlich ist festzu-
stellen, dass der Buddhismus einen integralen Teil des kulturellen Horizontes
der singhalesischen Gesellschaft ausmacht. Obwohl die politische Elite kolo-
nial weitgehend christianisiert wurde, begann sie nach der Unabhéngigkeit auf
allen Ebenen ein Programm der Re-Vitalisierung des Buddhismus und der
singhalesischen Kultur. Buddhismus wurde ein Symbol fiir die Treue zur
singhalesischen Nation. Uber den Buddhismus begriindete sich eine neue po-
litische Dynamik im Kampf um die Re-Konstruktion einer buddhistisch-
singhalesischen Identitdt und die inhaltliche Ausrichtung des entstehenden
Nationalstaates (vgl. Houtart 1974). Die Identitétsbildung schloss die Idee
von der arisch- singhalesischen Rasse, der Uberlegenheit einer Ethnie, des
Rechts auf Vorherrschaft durch Erstbesiedlung und den Eindruck, die Min-
derheiten seien ,,Fremde* ein. Der Buddhismus war und ist zudem das einzige
Element das allen Singhalesen gemeinsam ist. Die Religion bietet bei allen
Kasten- und Klassenunterschieden und Konflikten einen Faktor der sozialen

26 Der singhalesische Nationalismus beruft sich auf einen Mythos, nach dem die
Insel vom Buddha erwihlt wurde, um die Existenz des Buddhismus zu sichern
und zu bewahren. Aus diesem Mythos leitet sich auch der Nachweis fiir die Vor-
rangstellung der singhalesischen Bevolkerungsgruppe ab. Die Geschichte ist und
war ein unaufhérlicher Kampf um die Selbstbehauptung des singhalesischen
Volkes gegen westliche, fremde Werte und tamilische Invasionen. Gewalt ge-
geniiber Fremdgldubigen/Andersdenkenden rechtfertigt sich damit aus der Auf-
gabe, die Einheit der Insel sicher zu stellen, um damit die Herrschaft des Budd-
hismus zu bewahren. Ziel der neuen Gesellschaft ist es das ,,Goldene Zeitalter®,
die glorreiche Vergangenheit, in der Zukunft wiederherzustellen.

109

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Kohision. Der Buddhismus spielt in der Vorstellung der Singhalesen eine
herausragende Rolle in der Konzeption von Gerechtigkeit und Staatlichkeit.
Seiner urspriinglichen Lehre und Anpassung an die singhalesische Ordnung
muss nachgegangen werden, will man die Argumentations- und Rechtferti-
gungsmuster bei der Bildung des Nationalstaates und der Gewalt gegen die
tamilische Gruppe verstehen. Buddhismus ist in Sri Lanka nicht nur ein reli-
gioser Faktor, sondern prégt alle Ebenen von Gesellschaft und Politik. Expli-
zit soll der Vermutung entgegengetreten werden, dass hier nur soziale und
machtpolitische Konflikte tiber kulturelle Distinktionen ausagiert werden.
Dies wiirde ein Rational Choice Modell implizieren, in dem Kultur 1. beliebig
wihlbar ist, 2. nur zu einem bestimmten Zweck konstruiert wurde und nicht
geglaubt werden muss und 3. Kultur nur eine Residualkategorie zur Erklédrung
des Konfliktes ist. Der Buddhismus ist auf Sri Lanka jedoch, wenn auch in
transformierter Form, das zentrale Wertesystem und einer der zentralen kultu-
rellen Codes der singhalesischen Mehrheitsbevolkerung geworden. Der trans-
formierte Buddhismus und entstehende Nationalismus wiederum hat wesent-
lich zum Ausbruch des offenen Biirgerkrieges zwischen Singhalesen und
Tamilen beigetragen. Uber den Buddhismus gelang es den Singhalesen ihre
exklusive Existenz auf der Insel zu legitimieren und, tiber die Verbindung mit
der Politik und einem entstehenden Nationalismus diesen Anspruch auf der
gesamten Insel, unter Zuriicksetzung der Tamilen in allen Bereichen des Le-
bens, auch durchzusetzen.

Wie in anderen groBie Religionen waren der Buddhismus und seine Insti-
tutionen (Sangha=buddhistischer Orden/Ménche) eng mit den sozialen, 6ko-
nomischen und politischen Gegebenheiten verflochten. Zwischen Politik und
Religion bestand ein ebenso enges Verhiltnis wie zwischen sozialer Ordnung
und individuellem Status. Die Monche wurden von den Herrschenden unter-
stiitzt und beschiitzt. Im Gegenzug sicherte der Sangha ihnen die notwendige
gesellschaftliche Legitimation und rechtfertigte die bestehende Kastenhierar-
chie. Grundlage dieses Arrangements ist die Vorstellung eines gerechten
Herrschers innerhalb eines moralisch richtigen Universums. Dieser Anspruch
wird bis heute von den buddhistischen Fundamentalisten eingefordert (vgl.
Swearer 1991). Der Sangha war und ist ein aktiver, wichtiger Teil der Gesell-
schaft. Sei es auf materieller Ebene durch den Besitz von Land oder auf geis-
tiger durch die rituelle und seelsorgerische Funktion insbesondere in den Dor-
fern.

Mit der Moderne erfuhr der Buddhismus eine weitgehende Transforma-
tion. Was als Verteidigung des Buddhismus und seines kulturellen Erbes
gegen die Kolonialmacht und eine aggressive christliche Mission begann,
steigerte sich zu einer militanten Rekonstruktion des Buddhismus. Aus der
Bewegung einer kleinen Gruppe gebildeter Laien, Monche und westlicher
Sympathisanten wurde eine Massenbewegung, die die gesamte Bevolkerung

110

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

erfasste. Mit der politischen Elite und der Intelligensia erreichte der transfor-
mierte Buddhismus die Machtzentren der Gesellschaft und entwickelte sich
zur herrschenden Ideologie. In Verbindung mit dem Begriff der Nation er-
langte der Buddhismus seine letztendliche Durchschlagkraft. Die buddhisti-
sche Nation wurde Religionsersatz, Bezugs- und Orientierungspunkt bis hin
zur Verabsolutierung (Vergéttlichung) des nationalen Verbundes in der ge-
nuin nicht religiosen Sphdre der Politik. Zugehorigkeit zur buddhistischen
Religion legitimierte auch den bevorzugten Zugriff dieser Bevolkerungs-
gruppe auf simtliche Ressourcen des Staates. Innerhalb dieses hierarchischen
Systems konnte die gottliche Ordnung nur dann aufrechterhalten werden,
wenn sich alle Teile an ihren Platz fligten. Die Aufgabe des Staates war es die
gerechte Ordnung herzustellen und durch das Ausiiben von Macht die Integ-
ritdt des Systems zu erhalten. Die konstruierten ,,Gegner” dieses Buddhismus
mussten mit Gewalt zuriickgeschlagen werden, um das heraufziehende gol-
dene Zeitalter zu verwirklichen und die kosmische Ordnung wieder herzu-
stellen.”” Damit stiegen die Spannungen der verschiedenen Bevélkerungs-
gruppen innerhalb des Landes, die sich durch den singhalesisch-buddhis-
tischen Nationalismus ausgegrenzt sahen.

Prinzipien der gerechten Herrschaft: Buddhismus, Gerechtigkeit und
Gewalt

Jede Kultur strebt in der ihr spezifischen Weise nach Gerechtigkeit; Diese ist
ein Leitziel der Gesellschaft, das allerdings sehr unterschiedlich gefiillt und
umgesetzt werden kann.*® Es ist immer eng verbunden mit Vorstellungen von
einem guten und gelungenen Leben in der Gemeinschaft und pragt das Ver-
hiltnis und die Loyalitédt des Einzelnen zur Gemeinschaft und zum Staat. Aus
welchen Faktoren entwickeln sich nun Vorstellungen von Herrschaft und Ge-
rechtigkeit und wann ist unter diesen Pramissen Gewalt gerechtfertigt? Fiir
den sri-lankanischen Fall liegt das symbolische Zentrum im Wesentlichen im
Buddhismus. Die buddhistischen Vorstellungen von Gerechtigkeit und Herr-
schaft wirken sich prigend auf Konzepte von Staat/Nation, Gemein-
schaft/Rasse und Recht/Gerechtigkeit bzw. von Konfrontation, Krieg und
Gewalt aus.

27 Insbesondere die singhalesischen Konige Vijaya und Dutthagamani wurden zu
neuen kulturellen Helden, die das singhalesische Erbe transportierten. Dieses
Erbe griindete sich auf eine glorreiche und gerechte Geschichte, welche durch
die Kolonialmichte und die Angriffe der Tamilen verunreinigt wurde. Diese
Chroniken wurden tiber die Jahrzehnte fest in der singhalesischen Identitét (per-
sonell, kommunal und national) verankert.

28 Gerechtigkeit in ihrer umfassenderen Bedeutung meint ebenso eine moralische
Ausrichtung wie eine mehr oder weniger explizit definierte Ordnung, die Grund-
lage menschlicher Forderung und Rechtfertigung der téglichen Praxis ist.

111

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Gerechtigkeit ist in Sri Lanka eine der hervorragenden Eigenschaften ei-
nes guten Herrschers, der Herrscher soll dhammika dhammaraja ,der ge-
rechte Herr der Gerechtigkeit sein.”’ Die Gerechtigkeit des Herrschers iiber-
tragt sich auf das Volk, das, je nach dem ob der Koénig/Herrscher eine
gerechte Personlichkeit ist, in Frieden oder Krieg lebt. Kosmische wie person-
liche Harmonie oder Chaos héngen von der Gerechtigkeit des Herrschers ab.
Die Frage aber, wie Herrschaft ohne das Zufiigen von Leid/Gewalt in Gerech-
tigkeit moglich ist, bleibt in den alten buddhistischen Chroniken (Mahawamsa
u.a.) unbeantwortet. Hier besinnen sich die Konige oft erst nach blutiger Herr-
schaft und Eroberung auf die Ideale des Buddhismus. Tragendes Beispiel ist
hierfiir der in Sri Lanka oft zitierte Konig Ashoka (vgl. Bertholet (Hg.) 1926),
der durch mehrfachen Mord auf den Thron gelangte und durch wiiste Herr-
schaftsmethoden und blutige Eroberungen sein Reich zusammenhielt und
vergroferte. Erst im Nachhinein empfand er Reue iiber seine Taten und wan-
delte sich zum guten Buddhisten, der Religion, Gewaltlosigkeit, Gerechtigkeit
und Staatsrdson verband. Dasselbe gilt fiir den im Diskurs des singhalesisch-
buddhistischen Nationalismus ebenfalls prominenten Konige Dutthagamani,
der den Tamilen-K6nig Elara angriff und zwar ausdriicklich im Interesse der
Religion. Seine Zweifel wurden von Monchen zerstort, die ihm die Tausenden
Getoteten auf eineinhalb Buddhisten herunterrechneten (vgl. Bechert 1966:
120ff). Kriege und Gewalt sind also dann gerecht, wenn sie der buddhisti-
schen Sache dienen. In diesem Sinn wird auch die Gewalt gegen die Tamilen
begriindet: ,,The Mahavamsa sees the destiny of the nation, of the Sinhalas
and of the religion as inextricably linked. If so, then the killing and violence
for the sake of religion is justified? The Mahavamsa says ,yes‘“ (Obeyesekera
1992: 143).

Sri Lanka sieht sich von je her als Heimstadt des Buddhismus, was den
Monchen eine herausgehobene Rolle in Gesellschaft und Politik zuweist (Zur
Darstellung des Theravada-Buddhismus vgl. Bechert 1966-1973, Gombrich:
1988). Zunehmend ist in moderner Zeit zu beobachten, dass die Monche sich
in die gesellschaftliche Angelegenheiten einschalten, sich geradezu als politi-

29 Vgl. die Kommentare des Jataka IV, 176 oder Anguttara-Nikaya IV, 70: ,,Zu ei-
ner Zeit, [...] in welcher die Konige tugendlos sind [...] sind auch die Beamten
der Konige tugendlos [...] , so sind auch die Priester und Biirger tugendlos, so
ist auch die Stadt- und Landbevélkerung tugendlos [...] so dndern Sonne und
Mond ihren Lauf [...] so @ndern sich Planeten und Sternenbilder [...] Tag und
Nacht [...] die ganzen und halben Monate [...] die Jahreszeiten und Jahre [...]
andern die Winde ihre Richtung [...] ziirnen die Gétter [...] gibt es keinen
rechten Regen [...] wird das Korn nicht richtig reif [...] die Menschen leben
[...] nicht lange [...] sehen schlecht aus und werden héufig krank. Zu einer Zeit
aber, in welcher die Konige tugendhaft sind, zu jener Zeit sind auch die
Beamten der Konige tugendhatft [...] so erreichen sie [die Menschen die Verf.]
ein hohes Alter, Schonheit , Kraft und Gesundheit* (Anguttara 1984 Bd. 2: 75f).

112

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

sche Fiihrer ihrer Gemeinde bzw. als Propheten und Prediger sehen.” Die Ge-
schichte von Sangha und Konigtum in Sri Lanka verlduft parallel: Der Konig
ist der grofte Forderer der Sangha und gleichzeitig fiir ihre Reinheit verant-
wortlich. Er hat die Verpflichtung sie wie eine staatliche Institution zu erhal-
ten. Der Konig ist gleichzeitig die Verkorperung der singhalesischen Nation,
er ist der Staat. Der Konig ist verpflichtet gemif der buddhistischen Lehre zu
regieren, wobei er vom Orden unterstiitzt wird. Als Gegenleistung fungieren
die Monche als konigliche Ratgeber, schreiben die Konigschronik und legiti-
mieren die Herrschaft. Buddhismus und Herrschaft sind von Beginn an un-
trennbar durch personliche und ideologische Beziehungen verkniipft. Wie ein
fithrender Monch vor wenigen Jahren feststellte: ,,This mix of religion and
politics will certainly be potent [...] from the very beginnings of human so-
ciety the religious and political leaders were one and the same. Power is both
spiritual and political, emancipatory and oppressive® (zitiert nach Sunday Ob-
server 22.02.2004). Mit der Re-Vitalisierung des Buddhismus im 19. Jahr-
hundert gewann auf der Seite des Ordens die Idee von einem sozial und poli-
tisch tdtigen Monch an Boden, auf der Seite der Herrscher verstéirkte sich der
Anspruch Sri Lanka als eine buddhistische Nation in der Nachfolge einer
imaginierten Dharmagesellschaft zu fiihren®' sowie Vorstellungen von Ge-
rechtigkeit und Nation buddhistisch riickzubinden. Monche und Buddhismus
auf der einen Seite und der Herrscher auf der anderen Seite wurden zu
Schirmherren der singhalesischen Nation und in der Neuzeit zu Legitimatoren
eines sinhala-buddhistischen Nationalismus. Kennzeichnend fiir die Position
der Sangha ist folgende Stellungnahme: ,,Buddhism is essentially a non-
violent religion, it is the duty of the leader to protect the country. We can’t tell
the President to go to war, but we can tell her to protect the country* (zitiert
nach Bartholomeuz 2002: 124). Nach der Unabhéngigkeit finden die buddhis-
tischen Mythen der Mahavamsa Eingang in politische Debatten im Parlament,
die Zeitungen, Schulen und den alltdglichen Diskurs der Bevolkerung.

Die gegenseitige konflikthafte Beeinflussung von religiéser und gesell-
schaftlicher, politischer Ebene wird begiinstigt durch die Ausprigung und
Praxis des sri lankanischen Buddhismus. Der heutige Buddhismus bzw. die sri
lankanische Kultur griindet sich auf eine Vermischung buddhistischer Vor-
stellungen, archaischer Volkskulte und westeuropdischen Einfliissen,” die

30 Die Autoritdt der Monche begriindet sich neben der geistigen Fiithrung nicht zu-
letzt auf den Besitz von umfangreichen Giitern (vgl. Carrithers 1984).

31 So lieB sich Prasident Jayewardene nach dem Wahlsieg 1977 mit dem alten Titel
singhalesischer K6nige anreden und inszenierte in der Nachfolge des mittelalter-
liches Konigtums Auftritte und Zeremonien vor wichtigen buddhistischen Hei-
ligtiimern (z.B. zur Verehrung der Buddhareliquie vor dem Zahntempel in
Kandy).

32 Brahmanische, veddische und hinduistische Gottheiten (Indra, Brahma), Halb-
gotter (Nevas, Nagas, Yaksas) sowie Wasser-, Baum- und Waldgottheiten wer-

113

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

eine stark dualistische oder manichdische Einteilung der Welt besitzen und
diese als Kampf des Guten gegen das Bose beschreiben. Im Bewusstsein der
einfachen Bevolkerung ist das Wissen um die Macht der Gotter bestindig
prisent. Gotter sind Michte, die in das Leben eingreifen.” Besonders deutlich
wird dies in Kult (als magische Mobilisierung der Macht fiir bestimmte
Zwecke) und Ritus (als wiederholende Aktualisierung des Mythos) (vgl.
Gombrich/Obeyesekere 1988). Religiose und profane Sphére sind untrennbar
verwoben. Konfrontation, Konflikt und Gewalt sind in diesem Zusammen-
hang der Normalfall, da bestindig Unheil erwartet wird und die Méchte jeder-
zeit zuschlagen konnen, um die eigene Existenz zu zerstoren. Dem gilt es vor-
zubeugen, indem priaventiv geopfert wird bzw. dem Anderen Unheil ge-
wiinscht wird, um damit gleichsam seinem Versuch, Unheil zu senden,
vorzubeugen. Kampf und Konflikt sind institutionalisiert durch das Gesetz der
Gotter. Zwischen allen Dingen und Wesen herrscht ein Feind-Freund-Ver-
hiltnis, das auf der Dualitit von guten (Gottern) und bosen (Damonen)
Michten beruht. Symbolisches Zerstéren wird, verbunden mit dem Buddhis-
mus, als Anfang von etwas Neuem, als Wiedereingliederung in den ewigen
Kreislauf der Wiedergeburt, den kosmischen Kreislauf gesehen (vgl. Kapferer
1994).

Religiose Gewaltanwendung in ihrer reinigenden, erneuernden oder erho-
henden Form muss nicht zwangslaufig auf Zerstorung und kriegerische Ge-
walt deuten, allerdings ist diese Verbindung leicht anschlussfihig und damit
fiir Instrumentalisierung und Missbrauch offen. Seit dem Ende des 19. Jahr-
hunderts entwickelt sich eine Paranoia beziiglich der Verwundbarkeit der
singhalesischen Kultur. Die Bedrohungen scheinen vielfiltig und divergent:
Ihre Agenten auf internationaler und nationaler Ebene sind die USA, Indien,
Tamilen, Muslime, Christen, die Weltbank usw. Die Forderungen der Tami-
len werden in diesem Konzept als Wiederkehr der indisch-tamilischen Inva-
soren frither Jahrhunderte gesehen, deren Ziel es seither gewesen sein soll die
Insel der Singhalesen zu zerstéren. Auf lokaler Ebene richten sich die Ver-
ddchtigungen gegen Nachbarn, Verwandte, ehemalige Angestellte und deren
Moglichkeit tiber Zauber und Verwiinschung Ungliick zu bringen. In dieser
Form des sri lankanischen Buddhismus werden Macht und Ordnungsstruk-
turen stark hierarchisch gedacht. Gewalt ist ein reaktives und préiventives

den in verschiedensten Ritualen geehrt und sind durchaus kompatibel mit ,,der
Guten Lehre”. Als Unterstromung haben sich diese urspriinglichen Religionen
ergehalten und finden sich heute kaum mehr abgrenzbar mit dem Buddhismus
verschmolzen.

33 Bis heute existiert ein weitreichender Glaube in allen Schichten der sri-lanka-
nischen Gesellschaft, dass Magie und Zukunftsdeutungen und das Opfer an die
Gotter unerlédsslich sind um politisch, 6konomisch und personlich erfolgreich zu
sein bzw. um Ungliick zu vermeiden (zum lokalen Damonenkult im Buddhis-
mus vgl. Obeyesekera 1984).

114

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

Mittel der Konfliktlsung zur Aufrechterhaltung und Wiederherstellung der
gesellschaftlichen, politischen und kosmischen Ordnung. Paradoxerweise
vollzieht sich auf der ideellen Ebene gleichzeitig auch eine gegenldufige Ent-
wicklung: eine intensive sakrale Bekriftigung des Friedens und der Gerech-
tigkeit .

Die Entwicklung nach der Unabhangigkeit: Der Buddhismus als Ziel,
Methode und Weg der singhalesischen Nation

Schon vor der Unabhéngigkeit gab es Bestrebungen dem Buddhismus und der
indigenen Kultur eine stirkere Stellung zu verschaffen.’* In der Fortfithrung
des religiosen Revivals standen nationalistische Tendenzen — religioser und
patriotischer Eifer begannen sich zu vermischen. Dabei kam es schon frith zu
gewaltsamen Zusammenst6en zwischen Christen (1880) oder Muslimen
(1915) und Singhalesen. Unter der Annahme einer tiberzeitlichen Kulturge-
schichte und Religion ist heute auf Sri Lanka ein buddhistisch inspirierter
Nationalismus entstanden. Die offizielle singhalesische Siedlungs- und
Staatsgeschichte, mit der die Singhalesen ihre bzw. die Vorrangstellung des
Buddhismus legitimieren, begriindet sich auf einen Mythos, der in einer von
Monchen verfassten Insel- und Herrschaftschronik niedergelegt ist.*> Die
singhalesische Zivilisation sowie ihr Herrschafts- und Ordnungssystem wird
als frithzeitig entwickelte Hochkultur, die nicht weiter entwicklungsbediirftig
ist, charakterisiert. Diese Sicht auf ein ,,Goldenes Zeitalter” ist geprigt von
einem naiven Verstidndnis der singhalesischen Vergangenheit als Geschichte
einer landlich-buddhistischen Gemeinschaft, die in Dorfgemeinschaft mit ge-
meinsamem Tempel und Wasserstelle zusammenlebte. Hier lebten singhalesi-
sche Bauern, die frei iber ihren Grund und Boden verfiigen konnten, in einem
Geist wechselseitiger Hilfe und Unterstiitzung, verbunden durch Beziehun-
gen, die auf sozialer Gleichheit beruhten, gepriagt von hoch stehenden geisti-
gen und moralischen Werten, die in der Anwendung buddhistischer Lebens-

34 Ziel der Bewegung waren im Groflen und Ganzen moderate soziale und politi-
sche Reformen, insbesondere aber die Stirkung der indigenen ,inferioren
Kultur gegen die herrschenden Kolonialmichte. Die Bewegung war besonders
aktiv im Raum Pandura. Familien, die damals besonders aktiv in der Unterstiit-
zung des Buddhismus waren, lesen sich bis heute wie das Who is Who in Ge-
sellschaft und Politik. Karava: Dias, Goyigama: Senanayake, Kotelawela, Atty-
galle, Wijewardene. Salagama: Rajapakse; Durava: Hewavitarne, Alwis, Soysa.

35 Nach der Mahavamsa bezeichnen sich die Singhalesen als ausgewihltes
,Lowenvolk®“. Sie haben unter ihrem Konig Asoka die Insel erobert, wurden
zum Buddhismus bekehrt und bewahren diesen in seiner urspriinglichen Fassung
bis heute. Die Eroberung und Mission Ceylons erfiillte dabei eine Vorsehung
des Buddha, der die Insel zu seinen Lebzeiten dreimal besucht und zur Bewahr-
stidtte des Buddhismus erklart hat.

115

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

regeln wurzelten. Das Vorhandensein von Widerspriichen wird von dieser
Ideologie geleugnet. Diese vorgestellte idealisierte buddhistische Struktur
wird nun bedroht von verderblichen Wertvorstellungen, die einerseits im
dekadenten Westen (vor allem wihrend der Kolonialzeit) andererseits in der
Bevolkerungsgruppe der Tamilen lokalisiert werden. Der Buddhismus bedarf
der Bewahrung durch die (arischen) Singhalesen, die er gleichsam beschiitzt
und leitet. Dem folgend werden Volk und Religion zu einer Einheit ver-
schmolzen. Die Verunreinigung oder der Niedergang des Einen fiihrt unwei-
gerlich zur Verunreinigung und zum Niedergang des Andern. Ohne den
Buddhismus verlieren die Singhalesen ihren Schutz, ihr Existenzrecht und
ihre Identitit.

Seit etwa dem 6. Jahrhundert begannen eine weitere Religion (der Hindu-
ismus) und stidindische Tamilen durch kriegerische Eroberungen ihren Ein-
fluss auf Ceylon auszuweiten. Im Norden Sri Lankas, dem heutigen tamili-
schen Jaffna, entstand eine biduerliche Bauern- Kasten- und Hindukultur.
Diese zwang die Singhalesen, nach heutiger Deutung, ihren Siedlungsschwer-
punkt vom Norden, dem politischen und sakralen Zentrum, in den Westen zu
verlagern. Seither siedeln die beiden Bevdlkerungsgruppen in geographisch
relativ abgegrenzten Raumen. Das Vorriicken der Tamilen auf die Insel wird
heute von den Singhalesen als Beleg uralter und permanenter tamilischer Be-
drohung gedeutet. Die Geschichte wird daher als ein unauthorlicher Kampf
um die Selbstbehauptung des singhalesischen Volkes verstanden. Um die alte
Ordnung wiederherzustellen ist im Namen des Buddhismus fast alles gerecht
und gerechtfertigt. Gewalt gegeniiber Andersglaubigen und -denkenden recht-
fertigt sich aus der Aufgabe, die Einheit der Insel sicherzustellen, um die
Herrschaft des Buddhismus zu bewahren. Die tamilischen Rebellen zielen auf
eine Teilung der Insel, was mit Gewalt verhindert werden muss, soll die kos-
mische und weltliche Ordnung aufrechterhalten bleiben. Der Krieg, so
AuBenminister Kadirgamar 1998, wiirde nicht gefiihrt um einen Feind zu ver-
nichten, sondern um den ultimativen und dauerhaften Frieden im Land zu
errichten (vgl. Daily News 24.06.1998). Ebenso hatte man innerhalb der
Sicherheitskriifte schon wihrend der Unruhen von 1958 immer wieder betont,
dass Sri Lanka auf dem Weg sei, ein Dharmadwipa zu werden. Diese Gefahr
rechtfertige auch den Krieg und den Einsatz von Gewalt (fiir eine gegenteilige
Position siche Premasiri 2003).

Die buddhistische Mobilisierung der Bevoélkerung wurde nach der Unab-
hiangigkeit insbesondere von der singhalesische Elite getragen. Um ihre Vor-
rangstellung zu festigen, missliebige politische Gegner auszuschalten und die
Masse der Bevolkerung zu besinftigen nahm sie Zugriff auf das wiederent-
deckte und zum guten Teil neu erfundene buddhistische Geschichts- und
Kulturbild. Die neue Auffassung — Sri Lanka als die Insel der Erwdhlten und
Gerechten zu sehen und dieses Ideal verwirklicht sehen zu wollen — haben

116

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

sich zuerst eine schmale Intelligensia, buddhistische Reformatoren und indi-
gene Politiker angeeignet bevor sie zum neuen Kultur- und Buddhismusideal
verbunden wurde, das folgend die gesamte Politik und Gesellschaft zu pragen
begann.*® Der aufstrebenden Mittelschicht diente dieses Bild, dazu sich eine
glinzende Vergangenheit zu konstruieren und so das eigene Selbstwertgefiihl
zu heben. Die breite Masse profitierte von der Umdeutung des Buddhismus zu
einem umfangreichen moralischen und wirtschaftlichen Entwicklungsmo-
dell.’” Der Begriff und die Theorie eines eindeutig bestimmbaren, einheit-
lichen Volkes, einer arischen Rasse, ist dabei das ungewollte Resultat moder-
ner europdischer Sprach- und Rassenforschung, die sich im Zuge der
Kolonialisierung und Modernisierung auch in Sri Lanka verbreitet hat. Die
Anziehungskraft der Rassetheorie liegt auch in ihrer Fahigkeit der Inkorpora-
tion verschiedener Identititen bei Aufrechterhaltung der sozialen Schichtung
(vgl. Rogers 1995). Die neue Einheitlichkeit innerhalb der singhalesischen
Gruppe erschuf gleichzeitig die Abgrenzung und wachsende Intoleranz ge-
geniiber der Kolonialmacht/dem Westen, Andersdenkenden, -gléubigen und
den eigenen Minderheiten (vgl. Kearney 1973). Das Bild einer exklusiven
buddhistischen Nation wurde aus gesellschaftstaktischen oder politischen Er-
wigungen und spiter aus innerer Uberzeugung von einer wachsenden Per-
sonenzahl antizipiert. Die politische Elite, bedroht durch die demokratische
Offnung, begann sich als Schutzmacht der singhalesischen Massen zu positi-
onieren. Mit dieser Praxis schlof3 die Elite an ihre traditionelle Rolle als
Patron an. Wie ein tamilischer Abgeordneter im Parlament feststellte: ,,this is
not a people’s government, but a priest's Government. They give the orders,
and whether those orders are right or wrong, we execute them® (zit. nach: De
Votta 2004:112).

Buddhistisch inspirierte Gerechtigkeitsvorstellungen von einer ,,righteous
society” und einem gerechten Herrscher wurden zum Leitbild von Staat und
Nation. Da diese Konstruktionen zu einer Zuriickdrdngung und Benachteili-
gung der tamilischen Minderheit fithrten, kam es von dieser Seite zu einer
Radikalisierung, die in einen ethnischen Biirgerkrieges miindete in dem sich
die wechselseitigen Feindbilder in verschirfter Form manifestieren. Bis heute

36 Insgesamt ist ein zweigeteilter Prozess sichtbar, bei dem die oberen Schichten
der Intelligensia sich von den volkssprachigen unteren Intellektuellen trennt. Es
zeigen sich zwei Gruppen: zum einen die westlich gebildete Oberschicht und
zum anderen der buddhistische Klerus und niedere Kasten (Lehrer, Astrologen,
Ayurvedas...), die als Sinhala-sprechende Intelligentsia zu bezeichnen sind (vgl.
Obeysekere 1982).

37 Diese Verbindung zeigt sich z.B. in Jayewardenes buddhistisch inspirierten
Dorferweckungsprogrammen oder dem Mahaweli Staudammprojekt in der
Ostprovinz, von dem iiberwiegend singhalesische Neusieder als Wiedergut-
machung fiir die ,alte Vertreibung™ durch die Tamilen profitierten (vgl.
Mahaweli Authority Ganga 1982, Silva 1984. Gombrich 1988b).

117

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

wird die Rolle des Buddhismus im Konflikt von singhalesischer Seite unzu-

reichend reflektiert (vgl. Kariyakarawana 2004). Die Form des Buddhismus in

Sri Lanka konnte damit klar als intervenierende Gewalt verschirfende Vari-

able herausgearbeitet werden. Sie

e selektiert bestimmte Traditionselemente, die Anschluss fiir gewalthaltige
Praxen bieten bzw. diese legitimieren (z.B. historische Bedrohung durch
Tamilen);

o rechtfertigt den Krieg als ,,gerechten Krieg™ (dharma yuddhaya) zur Ver-
teidigung des Buddhismus und zum Uberleben der singhalesischen
Ethnie;

¢ macht Gewalt zur Voraussetzung des Friedens (hier: der Errichtung einer
Dhammagesellschaft);

¢ nutzt Gewalt zur Aufrechterhaltung und Wiederherstellung der sozialen,
politischen und kosmischen Ordnung.

2.4.3 Zusammenfassung: Sri Lanka die
auserwahlte Gemeinschaft

Der Fall Sri Lanka steht paradigmatisch fiir eine Situation, in der die Staats-
bildung nach der Unabhingigkeit zuerst einem staatbiirgerlichen, liberalde-
mokratischen Modell folgte. Formal besallen allen Bevolkerungsgruppen die-
selben Rechte und Zugang zu den Ressourcen des Staates. Das Modell erwies
sich aber als westliche Utopie, welche die Geschichte, Kultur und Fragmenta-
tion der Gesellschaft nicht eingerechnet hatte. Der Weg zu Demokratie und
Nationalstaatlichkeit verlief nach der Unabhingigkeit nicht im erwarteten
Sinne, sondern konfligierte mit den vorhandenen indigenen Strukturen. Be-
reits nach wenigen Jahren begann der systematische, kollektive und dauer-
hafte Ausschluss der tamilischen Bevolkerungsgruppe aus der politischen, so-
zialen und 6konomischen Ressourcenverteilung. Das entstandene politische
System ist ein Hybrid aus traditionell-indigenen Mustern und westlichen In-
stitutionen, das Gewalt als Sicherung der Macht und Instrument der Kon-
fliktlésung einen hohen Stellenwert einrdumt und einem ethnisch-kulturellem
Nationalstaatskonzept folgt.

Schon in den 30er und 40er Jahren gab es starke Tendenzen den neuen
Staat im Sinne der Mehrheitsbevolkerung vorrangig als buddhistisch- singha-
lesische Staats-Nation zu konzipieren. Die Konzeption einer buddhistisch-
singhalesischen Staatsnation konnte die konzeptionellen und machtpolitischen
Anforderungen der Elite erfiillen, wenn sie auch einen Ausschluss der tamili-
schen Bevolkerungsgruppe bedeutete. Die kommunalistischen und familialen
Bindungen waren leichter in einen exklusiven und exkludierenden als in einen
alle Bevolkerungsgruppen umfassenden Nationalismus zu verwandeln, da
Ethnie, Sprache und Religion die bindenden Faktoren von Kommunalismus

118

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

und Nationalismus bildeten. In Abgrenzung zum singhalesischen Weg ent-
wickelte sich auf tamilischer Seite schlief8lich ein separatistischer tamilischer
Nationalismus. Die Eliten beider Seiten sah sich nicht in der Lage, die Spal-
tungen zugunsten einer gemeinsamen Staatsvision aufzubrechen. Kooperative
Orientierungen und Verhaltensmuster, die notwendig gewesen wéren um eine
stabile und tibergreifende Koalition zu bilden, waren nur in der Anfangszeit
vorhanden. Einigkeit war zumeist nicht einmal innerhalb der eigenen Gruppe
herzustellen: Kasten-, Religions- und Sprachunterschiede, der Wettstreit der
verschiedenen Familienclans sowie lokale Unterschiede verhinderten die
Herausbildung einen gemeinsames Ethos.

Trotzdem hilet es die singhalesische politische Elite fiir notwendig, dass
die unterschiedlichen Gruppen in einer homogenen Nation aufgehen. Dass
eine Nation aus verschiedenen Nationalititen mit {iberlappenden Identitidten
und Loyalitdten bestehen kénnte, lag aulerhalb ihrer Vorstellungen. Diejeni-
gen, die aufgrund des engen auf eine Ethnie beschrinkten Konzeptes nicht
eingepasst werden konnten, die Tamilen, wurden ausgeschlossen. Ihre institu-
tionelle Umsetzung finden die nationalen Konzepte in einem zentralistisch
ausgerichteten Staatsaufbau, der eine foderale Machteilung unmdoglich macht.
Uber foderale Strukturen und eine kommunalistische Besetzung der Amter
hétte eine multipolare Situation entstehen konnen, die ein Gleichgewicht der
Krifte sowie einen Schutz gegen Konflikte (und deren gewaltsame Austra-
gung) ermdglichen hitte konnen. Der Anspruch der Mehrheitsbevolkerung,
ihr Konzept von Staat und Nation, Geschichte, Kultur und Religion innerhalb
des gesamten Territorium und auf allen Ebenen der Gesellschaft durchzuset-
zen, musste mit den Wiinschen der Minderheiten nach individueller wie kol-
lektiver demokratischer Selbstbestimmung, in Konflikt geraten. Die Mehrheit
erhob ihre Forderungen zur nationalen Angelegenheit und forderte dafiir ab-
solute Toleranz ein. Die Minderheit ihrerseits perzipierte dies als Intoleranz.

Uber die Jahre eskalierte die Gewalt. Der Konflikt zwischen Singhalesen
und Tamilen hatte bis zu den frithen 1980er Jahren mehrfach zu gewalttétigen
Unruhen befiihrt. 1983 gingen die Ausschreitungen und Attentate schlieBlich
in einen Biirgerkrieg tber, der erst 2001 durch einen Waffenstillstand zwi-
schen singhalesischer Regierung und tamilischer Guerilla vorlaufig ausgesetzt
wurde. Innerhalb der Friedensverhandlungen zeigte sich aber, dass sich die
Singhalesen weiterhin als Opfer (einer tamilischen Guerilla, westlicher Forde-
rungen und unzutreffender moralischer Verurteilung) sehen. Die imaginierten
Gegner scheinen den Singhalesen als Mehrheitsguppe ihre berechtigten An-
spriiche streitig machen zu wollen. Sich selbst sehen sie als demokratisch,
pluralistisch und tolerant. Sie stehen jedoch einer monoethnisch ausgerichte-
ten, faschistischen und intoleranten Minderheit gegeniiber, die die demokrati-
sche Geschichte Sri Lankas gefdhrdet. Nicht die Minderheit, sondern die
singhalesische Mehrheit selbst ist das ,,Opfer, das eine lange Zeit der Re-

119

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

pression erduldet hat, bevor es sich entschied zum ,,Tater aus Notwehr” zu
werden, um sich und die eigene Kultur vor dem Untergang zu retten. Die For-
derungen der Tamilen sind im singhalesischen System eine ,,unsustainable
assumption that every group has the privileg of claiming their right except the

maj

ority*, insofern ist der Versuch die tamilischen Forderungen militirisch zu

reglementieren ,,the simply reacting to the extremism of the minorities dicta-
ting humiliating terms to them® (Sunday Observer 25.01.04).

Der sri-lankanische Weg kann folgendermafBen zusammengefasst werden:
Aufbau von Staat und Nation verliefen parallel und sind als untrennbare
Einheit konzipiert worden.

Formell wurden allen Staatsbiirger die gleichen Rechte garantiert, de facto
wurde die Mehrheit aber begiinstigt.

Die Loyalitét gegeniiber dem Nationalstaat steht tiber anderen Gruppenzu-
gehorigkeiten.

Die Erfullung von grundlegenden kollektiven Bediirfnissen (basic needs)
der Minderheit hingt vom Wohlwollen der Mehrheit ab.

Idealtypisch sollen kommunalistische Organisationsmuster tiber die Inte-
gration in eine homogene Einheit aufgebrochen werden, realiter bleiben
Kasten, Familien, Religionsloyalitdten bestehen.

Gruppenrechte beziehen sich auf die Mehrheit, die Minderheiten genieen
keine expliziten Begiinstigungen, sondern nur biirgerliche Individual-
rechte.

Konflikte werden geldst iiber Strategien, die

120

nicht kooperative, sondern konfrontative Muster aufweisen. Zwischen den
Extrempunkten feilschen die Parteien um ihre Positionen, mit dem Ziel,
moglichst viel fiir die eigene Gruppe auszuhandeln;

auf die Befriedigung der anderen Partei nur insofern Riicksicht nehmen,
wie es fir die eigene Position unabdingbar und giinstig ist. Fir jede
Gruppe ist es notwendig, soviel Macht wie moglich zu besitzen und den
Einfluss des Gegeniibers, der als Gegner oder das Fremde, Andere kon-
zipiert wird, gering zu halten.

im Extremfall Verhandlungen durch Gewalt ersetzten. Unliebsame oder
nicht erfiillte Forderungen versucht die Elite iber Massenmobilisation
auszuhebeln bzw. zu erzwingen.

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

2.4.4 Staatliche Praktiken gegeniiber weiteren
Minderheiten und indigenen Gruppen

Um den staatlichen Umgang mit Minderheiten im allgemeinen (d.h. unabhén-
gig vom Konflikt mit der tamilischen Bevélkerungsgruppe) zu betrachten, er-
scheint es sinnvoll den Blick auf Gruppen zu richten, die nicht in die genannte
ethnische Konfliktlinie involviert sind. Wahrend die tamilische Gruppe der
signifikante Andere fiir die singhalesische Seite ist, bleiben andere Minder-
heiten fiir die Konstitution des Gruppenbewusstseins der Singhalesen ohne
Relevanz. An diesen Beispielen lédsst sich der Umgang des Staates mit Min-
derheiten im Allgemeinen explizieren und gleichzeitig lassen sich distinktive
und komplementire Merkmale gegeniiber der Auseinandersetzung mit den
Tamilen finden. Geeignet erscheinen die Gruppen der Vedda (Ureinwohner
Sri Lankas, die ca. 1 Prozent der Bevélkerung ausmachen)®® und die zweit-
grofite Minderheitengruppe der Muslime mit ca. 7,3 Prozent der Bevolkerung.

Die Vedda besitzen keine in der Verfassung festgeschriebenen Minder-
heitenrechte, verfiigen weder iiber spezielle entwicklungspolitische Zuwei-
sungen noch eine politische Vertretung auf nationaler oder lokaler Ebene.
Diese Merkmale teilen sie mit anderen Minderheiten wie den Tamilen, da
Staat und Verfassung allgemein keine expliziten Gruppenrechte vorsehen.
Gleichwohl besitzen die Vedda eine distinktive Identitét, die ihnen sowohl
von auflen zugewiesen, wie aus der eigenen Gruppe konstruiert wird. Beide
Konstruktionen differieren jedoch stark. Die selbst zugeschriebene Identitit
bezieht sich auf préhistorische kulturelle Erinnerungen (Bewahrer des Wal-
des), eine starke Verbindung zum Lebensraum Wald und der Lebensform des
Jagers, sowie bestimmte kultisch-religiose Riten. Im Gegensatz dazu stand
lange die von aulen zugewiesene Identitét: das Stigma der ,,primitiven Bar-
baren®, die keine eigene Identitdt und bewahrenswerte Kultur und Sprache
besitzen und zivilisatorisch weit unter den kultivierten Singhalesen stehen.*’
Damit schloss die postkoloniale Entwicklung an die Sicht der portugiesischen
und niederldndischen Kolonialherren an, welche die Vedda als ,,wild man*
klassifizierten. Die Vedda besalen im Gegensatz zu den Tamilen kein ab-
grenzbares Siedlungsgebiet, sondern lebten iiber die Insel verstreut. Ihre
Existenz sicherten sie tiber die Integration in die tamilische oder singhale-
sische Sozialstruktur. Oft gehorten die Vedda auch zur Kriegerkaste des Ko-
nigs. Seit der Besiedlung Sri Lankas sind sie sukzessive durch Wellen der
Migration und Kolonisation zuriickgedrangt worden. Sie waren gezwungen

38 Vedda oder Wanniya-laeto (‘forest-dwellers').

39 Seit frithester Zeit werden die Vedda als wilde Geister (yakas) gesehen und mit
negativen Stereotypen belegt. Diese Sicht hat sich bis heute in weiten Teilen
erhalten. Zudem gilt Jagen, wie andere Professionen, die das Tdten beinhalten,
als eine niedere Existenzform der buddhistischen Orthodoxie.

121

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

zwischen zwei Alternativen zu wiahlen: Assimilation in die singhalesische (in
der Nord-Zentral Provinz) oder tamilische (Ostkiiste) Gemeinschaft oder
Riickzug und Absonderung in Waldhabitate (vgl. Ratnayaka).

Nach der Unabhingigkeit setzte die staatliche Politik auf ,,Enteignung®,
Assimilation und Zuriickdriingung der Vedda, anstatt sie durch Entwick-
lungsprogramme oder politische Représentanten (z.B. auf lokaler Ebene) zu
stirken. In den 1950er Jahren wurde zwar das Veddha Welfare Committee
eingesetzt, gleichzeitig wurde das Verschwinden tribaler und indigener Grup-
pen aber als irreversibler und wiinschenswerter Prozess gesehen, da sie und
ihre Riickstdndigkeit als nationales Entwicklungshindernis des Staates und der
Nation galten. Bis in die 1980er Jahre wurden die Vedda enteignet und weite
Teile des traditionellen Wanniyalaeto-Landes wurden mit tamilischen und
singhalesischen Siedlern kolonialisiert. Eine Entschiddigung oder ein ange-
messenes Ausweichhabitat wurde von der Regierung zwar versprochen, aber
nie eingesetzt; ,,Tribal leaders allege that corrupt officials have forcefully bar-
red Veddhas from their own forests, brazenly profiting from lucrative illegal
logging and unlicensed commercial hunting and depriving the Veddhas of
access to their traditional livelihood, staple diet, and sacred dancing grounds*
(Island 11.05.1992). Weitere Versprechen wie die Einrichtung einer politi-
schen Vertretung in Form eines Fonds (Veddah Wannietto Trusf) wurden in
ihrer Umsetzung hinausgezogert.*’ Seit den 1980er Jahren versuchten die
Vedda tiber Gespriache und friedliche Proteste verstirkt eine Berticksichtigung
ithrer Bevolkerungsgruppe zu erreichen, allerdings mit méfigem Erfolg (vgl.
Island 11.05.1992, Island 01.09.1996). Als 1985 eine Vedda-Delegation zur
Sub-Commission on Prevention of Discrimination and Protection of Minori-
ties der Working Group on Indigenous Populations Commission on Human
Rights der Vereinten Nationen nach Genf eingeladen wurde, verweigerten die
sri-lankanische Ausreisebehorden die Pdsse mit der Begriindung, sie seien
»keine richtigen Sri Lankaner. Eine Feldstudie der International Labour Orga-
nisation stellte 1992 fest, dass die Vedda wirtschaftlich riickstandig, sozial
isoliert, und politisch marginalisiert waren. Sie waren weder in lokale noch in
nationale Patronagesysteme eingebunden (vgl. Cultural Survival of Sri Lanka
online 1994). Die wenigen staatlichen Programme zugunsten der Vedda
kamen nicht aus der Einsicht des Staates zustande, sondern auf dul3eren

40 In 1930s und 1940s wurden hierzu groBe Bewdsserungs- und Kolonisations-
projekte eingesetzt (Polonnaruwa und Mahiyangana) und in den 50er Jahren
wurde durch das Gal Oya Projekt der Siedlungsraum weiter eingeschrankt.

41 Erst 1993 wurde ein an der Universitdt ausgebildeter Vedda Repréisentant des
Trusts. Das Komitee stellte sich in der Folge als weitgehend arbeitsunféhig
heraus, da es an grundlegender Ausstattung fehlte und die Regierung keine
Mittel zur Verfiigung stellte. Bis heute existiert kein reguldrer Konsultations-
mechanismus zwischen der Regierung in Colombo und den Vedda-Anfiihrern.

122

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

Druck. Ahnlich der tamilischen Minderheit wurde den Vedda zwar immer
wieder eine gruppenspezifische Beriicksichtigung von Seiten des Staates in
Aussicht gestellt, aber niemals tatsdchlich implementiert und/oder durchge-
setzt. Interessant ist, dass die Rehabilitierung der Vedda bzw. das Existenz-
recht ihrer Kultur — wie es heute in Sri Lanka diskutiert wird — nicht aus all-
gemeinen Menschenrechten oder anderen modernen Prinzipien (z.B. Demo-
kratie) abgeleitet wird, sondern aus alten (buddhistischen) Chroniken und
Schriften und ihrer Loyalitdt und familialen Zugehorigkeit zu singhalesischen
Konigen. Es gibt dementsprechend, im Gegensatz zur tamilischen Bevolke-
rungsgruppe, keine historische Feindschaft oder gewalthaltige Zusammen-
stoBBe. Die Vedda ergédnzen die vorhandene Sozialstruktur, stellen sie aber
nicht durch einen eigenen Herrschaftsanspruch in Frage. Die vorkoloniale
singhalesische Zivilisation war zwar dominant, aber nicht exklusiv und ge-
waltformig gegeniiber den Vedda.

,,There is no doubt that that civilization was a hegemonic one but not necessarily an
intolerant one, as far as the Viddas were concerned. The kings were Buddhist and
defenders of the Buddhist faith. But there has been no instance, as far as I know, of
,internal colonization‘ through violence, or a forcible absorption of Vddda commu-
nities into the Buddhist polity. The presence of Vdddas as different and yet similar to
the Sinhalas and living in close propinquity to them is recognized in several symbo-
lic performances in Sinhala society in the recent past. [...] which recognized this
separation and unity“ (Obeyesekere online).

Das nicht-gewalthaltige Verhiltnis zwischen Vedda und Singhalesen, begriin-
det sich unter anderem darauf, dass die Vedda schlielich doch Sinhalesen
und Buddhisten werden. Ganz anders das Verhiltnis zwischen Tamilen und
Singhalesen. Laut alten Chroniken (Mahavamsa):

[ TThis appositional relationship is a historically contingent one, that is, it depends
on particular historical circumstances such that periods of Sinhala-Tamil opposition
might be followed by alliances expressive of amity; or both opposition and amity
co-exist in the same time span; at other times neither opposition nor amity seem to
matter and both communities went on living and partly living™ (Obeyesekere on-
line).

Innerhalb des ethnischen Konflikts spiclen die Vedda eine besondere Rolle:
Eine der ideologischen Grundlage des Konflikts ist die Reklamation des Erst-
besiedlungsrechts, d.h. die authentischen S6hne der Erde zu sein. Daher ver-
suchen tamilische wie singhalesische Seite die Veddas fiir ihre Version der
Geschichte zu vereinnahmen, weil die Vedda trotz ihres geringen sozialen
Status als Ureinwohner Sri Lankas gelten. Singhalesische und tamilische Na-

123

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

tionalisten versuchen jeweils eine durchgehende Linie zwischen ihrer Ethnie
und den Ureinwohner herzustellen. Sinhala-Nationalisten versuchen

,to relate Veddas to the historical origin of the Sinhala nation and pose close ties
with them. They have even attempted to ordain some Vedda children as Buddhist
monks. These nationalistic groups feel Buddhism must be introduced to and fol-
lowed by the Veddas instead of their own folk religions. They are, however, against
other religions reaching the Veddas. Similarly, Tamil nationalists too are interested
in assimilating East Coast Veddas into the Tamil community and Hinduism to
maintain their dominance over them® (Dias online).

Der Umgang mit und die staatlichen Politiken gegeniiber den Vedda zeigen
eine deutliche Bestitigung des sri-lankanischen Weges beziiglich der oben
referierten Strategie der Staats- und Nationsbildung. Die Vedda werden in der
praktischen Politik kaum berticksichtigt, ihr Status als Ureinwohner macht sie
jedoch zur Beute symbolischer Inklusionspolitik, da sie der singhalesischen
Mehrheit, aber auch der tamilischen Minderheit ein Mehr an historischer
Herrschaftslegitimation liefern konnen.*> Genau deshalb finden ihre indigenen
Institutionen auch durchaus positive Wiirdigung in Wissenschaft und Politik
(vgl. Pieris 1994).

Die seit dem 7. Jahrhundert auf Sri Lanka siedelnden Muslime lassen sich
durch verschiedene strukturelle Merkmale von den Tamilen abgrenzen: Sie
verfiigen iiber kein zusammenhéngendes Siedlungsgebiet, sondern leben iiber
die Insel verstreut. 1/3 lebt im tamilischen Osten, 2/3 im singhalesisch-spra-
chigen Gebiet, die Hilfe davon um Colombo. Ihr politisches und wirtschaft-
liches Uberleben sicherten die Muslime zumeist iiber die Anpassung an die
jeweils herrschende Macht. Ihr loser Gruppenzusammenhalt beruht weitge-
hend auf der geteilten Religion und ihrer Abstammung aus Arabien. Die
herausragende Stellung im Handelswesen (vgl. Perera 1951) blieb neben der
Religion und der arabischen Abstammung die einzige Gemeinsamkeit
zwischen den Muslimen. In tamilischen Gebieten heirateten sie in tamilische
Familien ein, in singhalesischen tibernahmen sie deren Sitten und Gebriu-
che®, d.h. siec waren weitgehend ,,ceylonisiert*. Wihrend der portugiesischen
und niederléndischen Kolonialzeit konnten die Muslime kaum profitieren. Im
Gegenteil: beide Kolonialméchte versuchten muslimische Handelsmonopole
zu begrenzen und standen zudem ihrer Religion feindlich gegeniiber. Insge-

42 Teile der Regierung und der tamilischen Vertretung haben iiberdies vorgeschla-
gen, die Vedda in der Pufferzone zwischen der Nord-Ostprovinz und den siid-
lichen Distrikten anzusiedeln.

43 So waren sie beispielsweise im singhalesischen Gebiet in das konigliche Dienst-
leistungssystem ,,Rajakariya” integriert wie auch in einheimische Systeme des
Tempelunterhaltes. Trotzdem blieben sie der Willkiir und des Despotie des Mo-
narchen ausgesetzt (vgl. Peiris 1956).

124

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

samt gab es wihrend der Kolonialzeit keine Anhaltspunkte dafiir, dass sich
die Muslime als bedrohte Gruppe sahen und sich auf Grund ethnischer
Merkmale zusammenschlossen. Unter den Briten profitierten die Muslime
spéter von der Aufhebung der Restriktionen und fanden sogar neue 6konomi-
sche Betdtigungsfelder. Allerdings gelang es ihnen nicht in die lukrative und
prestigetrachtige Kolonialadministration und die akademischen Berufe einzu-
steigen, da die breite Masse der Muslime das westlich-orientierte christliche
Schulwesen ablehnte.

Gerade die Integriertheit der muslimischen Gruppe (im Gegensatz zu den
Tamilen) wirft Fragen in Bezug auf den Konflikt zwischen Tamilen und
Singhalesen auf. Warum existieren keine gewaltsamen Konflikte zwischen
Muslimen und Singhalesen? Die Integration der Muslime kénnte als Beleg
dafiir genommen werden, dass der singhalesische Staat grundsétzlich integra-
tionswillig ist, das Problem bzw. die Schuld des tamilisch-singhalesischen
Konfliktes auf Seite der Tamilen liegt (vgl. Wagner 1990). Um noch einmal
die Politiken des Staates gegeniiber Minderheiten zu analysieren bietet der
muslimische Fall dementsprechend ein gutes Beispiel.

Grundsitzlich ist festzustellen, dass die ethnische Identititsbildung der
Muslime das Ergebnis der Bemiihungen einer kleinen Elite ist,** die Ende des
19 Jh. versuchte die Muslime zu einer religiésen und ethnischen Einheit zu
formieren. Dies geschah v.a. in Abgrenzung zur Formation der singhalesisch-
buddhistischen Gruppe, spéter auch gegen die Interpretation der tamilischen
Guerilla, die die Muslime zu den Tamilen rechnen wollten, weil diese eben-
falls tamilisch spriachen (,,islamisierte Tamilen*). Wiahrend die muslimische
Elite politisch und 6konomisch relativ gut integriert war und blieb, hatte die
Formierung der Gruppe fiir die Gesamtheit der muslimischen Bevolkerung
keine soziodkonomischen Verbesserungen gebracht. Aufgrund ihrer relativ
gelungenen Integration gelang es den Muslimen aber, sich bis Ende der
1980er Jahre aus dem ethnischen Konflikt zwischen Singhalesen und Tamilen
herauszuhalten.

Politisch hatte die muslimische Elite schon frith (1889) eine Vertretung im
kolonialen Legislative Council (LC) gefunden. Allerdings weniger auf eige-
nes Betreiben, sondern als ,Nebenprodukt“ einer Reform des Legislative
Council auf Initiative der Reformbuddhisten (vgl. Silva 1981). Innerhalb des
Legislative Council gab es bis in die 30er Jahre eine enge Zusammenarbeit
zwischen Tamilen und Muslimen. Die Muslime schlossen sich bei den meis-
ten politischen Fragen den Tamilen an und konzentrierten sich auf den Erhalt
ihrer Privilegien. Wahrend die Donoughmore-Verfassung durch separate
Wabhlkreise und Nominierung den Minderheiten eine ausreichende (iiberpro-

44 Diese Elite bestand aus alten landbesitzenden Familien, religiésen Fiihrern und
reichen Kaufleuten, die von den Umwilzungen der Kolonialzeit profitiert hatten.

125

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

portionale) Reprédsentanz bot, &nderte sich dies mit der folgenden Soulbury-
Verfassung, die der singhalesischen Mehrheit die uneingeschrankte Vormacht
sicherte. 1936 konnten die Muslime nur zwei Vertreter {iber die Nominie-
rungsliste einbringen — keinen durch freie Wahlen. Unter diesen verdnderten
Bedingungen entschloss sich die muslimische Elite fiir die nidchsten Jahr-
zehnte eine enge Kooperation mit den Singhalesen anzustreben, um ihr politi-
sches Uberleben zu sichern. Nach der Unabhingigkeit kandidierten muslimi-
sche Kandidaten fiir die groen singhalesischen Parteien und als unabhéngige
Kandidaten (vgl. Knoerzer 1998). Dabei rekrutierten sie sich fast ausschlieB3-
lich aus einigen méchtigen Familien. Die zunehmend fragile Allianz mit den
Tamilen zerbrach spitestens 1943 als muslimische Abgeordnete sich fiir
Singhalesisch (und gegen das Tamilische) als Staatssprache aussprachen.
1945 stimmten die Muslime fiir die von den Singhalesen befiirwortete (und
von den Tamilen vehement bekdmpfte) Einfithrung der Soulbury-Verfassung.
Die entstehenden singhalesischen Parteien und der singhalesische Staat ent-
lohnten die Muslime dafiir mit zahlreichen Parteitickets, Amtern und der Neu-
festlegung von Wahlkreisen und Sitzen zugunsten der Muslime in der Ostpro-
vinz (z.B. in Muttur und Batticaloa).

Trotz dieser relativ erfolgreichen Politik der Anpassung waren die Mus-
lime schon in der Frithphase der sich entwickelnden und zunehmend verschér-
fenden Konfrontation zwischen Singhalesen und Tamilen temporir in die
Konfliktlinie geraten. Der schwerste Zusammenstof3 ereignete sich 1915: Ra-
dikal-singhalesische Buddhisten hatten schon seit 1912 verstirkte Agitation
gegen die Muslime betrieben, die 1915 zum Ausbruch von Unruhen im Mit-
tel- und Westteil der Insel (aber nicht in tamilischen Gebieten!) fithrten. Aus-
16ser war ein jahrelanger Streit vor dem Supreme Court zwischen Muslimen
und Singhalesen, der zugunsten der Muslime entschieden worden war. Nach
einer buddhistisch-nationalistischen Prozession kam es zu schweren Aus-
schreitungen, die immer wieder durch Geriichte angeheizt wurden und sich
auf andere Teile der Insel ausdehnten. Okonomische Rivalitit, religiose
Motive und kriminelle Gewalt vermischten sich dabei (vgl. Jayawardene
1970). Erst das Eingreifen des britischen Militdrs beendete die Unruhen. Inte-
ressanterweise wurde der Vorfall von der muslimischen Seite als nebenséch-
lich abgetan und verdringt, um die ,,guten“ Bezichungen zu den Singhalesen
nicht zu beschidigen. Schon hier zeigt sich ein im souverdnen Sri Lanka aus-
geprigtes Muster: dass die muslimische Elite nicht Willens oder/und nicht in
der Lage ist Ubergriffe und Pogrome der singhalesischen Bevolkerung an
Muslimen (z.B. 1954 1976, 1978, 1984) im Parlament auch nur anzusprechen
oder gar zu verhindern. Zudem wurden Fragen, die die Muslime betrafen,
iberwiegend von Mitgliedern anderer Gemeinschaften ins Parlament einge-
bracht.

126

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

Innerhalb der singhalesischen GroBparteien und des singhalesischen
Staates spielten die Muslime nur eine untergeordnete Rolle. Insgesamt kann
man feststellen, dass die Singhalesen den Muslimen ihr Programm diktierten.
Die Muslime hatten die Wahl dies zu akzeptieren oder auf politische Teilhabe
zu verzichten (vgl. Wagner 1990). GroBere Konflikte wie zwischen Tamilen
und Singhalesen konnten aber vermieden werden, weil die Muslime auf den
fur die beiden anderen ethnischen Gruppen hochsensiblen Bereichen wie
sozio-0konomische Einbindung, Sprachenfrage, Bildungsbereich (Schulen
und Universititen), staatliche Beschiftigungsmoglichkeiten und der Sied-
lungspolitik keinen eigenen Anspruch erhoben. In Abgrenzung dazu verfiig-
ten Tamilen wie Singhalesen iiber zusammenhéngende traditionell gewach-
sene Siedlungsgebiete (mit dem Anspruch auf Erstbesiedlung), eine eigene
Sprache, Schrift, Religion sowie eigene Abstammungslegenden (Geschichts-
konstruktionen) sowie politische und soziale Institutionen. D.h. Tamilen und
Singhalesen proklamieren einen komplementiren Anspruch auf bestimmte
immaterielle und materielle Giiter Sri Lankas.

Mitte der 80er Jahre begann sich die fiir die Muslime relativ wenig ge-
fihrliche Konstellation zu verdndern. Der Biirgerkrieg weitete sich immer
stirker auch auf die muslimisch besiedelte Ostprovinz aus, so dass auch Mus-
lime immer 6fter Opfer von Gewalt wurden. Auf der All-Parteien-Konferenz
von 1984, auf der nach einer Losung fiir den Konflikt zwischen Singhalesen
und Tamilen gesucht werden sollte, formulierten die Muslime erstmals An-
spriiche gegeniiber dem Staat, sie als Minderheitsgruppe und nicht mehr als
Anhingsel der Mehrheit zu beriicksichtigen. Sie traten nun ebenfalls fiir all-
gemeine Minderheitenrechte ein. Wie gering der Einfluss der Muslime war
und wie wenig bereit der singhalesische Staat war, den Minderheiten Zuge-
stindnisse zu machen, zeigt sich nicht zuletzt daran, dass die Vorschldge von
der UNP abgelehnt wurden. Bis heute hat sich an der Konstellation wenig
gedndert: Die muslimische Elite tritt zwar vorwiegend unter muslimischen
Parteien an,* ldsst sich aber immer wieder als ,,Alibi-Minderheit* Minister-
posten von den groBen singhalesischen Parteien zur Verfiigung stellen. Real
hat sich an der sozio-6konomischen Lage der muslimischen Bevolkerung
nichts gedndert. Es gibt keine grof3 angelegten Programme, die den Muslimen
zugute kommen. Politisch sind sie ebenfalls machtlos geblieben. So werden
bis heute Forderung der muslimischen Parlamentarier mit einer eigenen Ver-
tretung in den Friedensverhandlungen als dritte Partei mitzuwirken konse-
quent abgelehnt. Stattdessen werden ihre Interessen formal durch die Singha-
lesen vertreten, die realiter nichts unternehmen, um die Muslime politisch,
sozial oder 6konomisch aufzuwerten (vgl. Frerks/Klem 2004).

45 Z.B. Sri Lanka Muslim Congress SLMC, National United Alliance NUA,
Ashraff Congress.

127

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Zusammenfassend ist festzustellen, dass fiir alle Minderheiten — Tamilen,
Muslime, Vedda — gilt: Ein inklusives Staats- und Nationenversténdnis, das
Minderheiten angemessen beriicksichtigt, existiert nicht. Das Privileg der
Mehrheitsgemeinschaft anzugehoren impliziert im sri lankanischen Kontext
das Recht, Macht iiber Minderheiten auszuiiben, diese zu assimilieren oder zu
vernichten. Gewalthaltig werden Auseinandersetzungen zwischen dem Staat
(der Mehrheitsbevolkerung) und den Minderheiten dann, wenn diese sich
nicht mit einer untergeordneten Stellung zufrieden geben bzw. sich der Assi-
milation widersetzten.

2.5 Malay(si)a: Politisierung von Ethnizitat
mit dem Ziel ihres konstruktiven Management

,»greed can blind us to realities and to the just claims
of others. Unless we bear this clearly in mind, we are
in danger of sacrificing fundamentals for gains of little
consequence.

Tan Cheng Lock®®

2.5.1 Verhandeln zwischen ethnokulturellen Nationen
in einem gemeinsamen Staat

Malaysia ist das Endprodukt eines langwierigen Staatsbildungsprozesses,
durch den eine gewisse Zahl eher kleinrdumiger unabhéngiger Sultanate zu-
nichst im Rahmen eines kolonialen Systems indirekter Herrschaft eingebun-
den wurde, nur um am Ende der Kolonialzeit 1957 als Foderation in die Un-
abhingigkeit entlassen zu werden. Kaum unabhingig, wurde 1963 aus dem
festlandischen Malaya durch einen Zusammenschluss mit den britischen Ko-
lonien auf Borneo und dem chinesisch dominierten Singapur die neue Fode-
ration Malaysia. Nur zwei Jahre spéter trennte sich die Foderation von einem
ihrer Gliedstaaten, Singapur. Damit hat der Prozess bestindigen Wandels der
politischen Ordnungsstruktur sein Ende gefunden. Die erfolgreiche Staatsbil-
dung ist das Ergebnis des Ineinandergreifens mehrerer Entwicklungen im
ideologischen und kulturellen Bereich, die im spéten 19. und frithen 20 Jahr-
hundert ihren Anfang nahmen und die traditionellen Konzepte von politischer
Herrschaft, Macht und kollektiver Identitit in die Moderne fortschrieben, sie
anpassten und durch Ubernahme westlichen Gedankengutes zum Teil auch
umdeuteten, bzw. in Teilen ersetzten.

46 Zit. nach Hng 2004: 87. Tan Cheng Lock ist der wichtigste politische Fiihrer der
chinesischen Bevoélkerungsgruppe und deren politischer Interessenvertretung
MCA in den spidten 40er und 50er Jahren des 20. Jahrhunderts.

128

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

Traditionell war der Raja in seinem Machtgebiet eine allméichtige Herr-
scherfigur. Nichtsdestoweniger war er auf der malayischen Halbinsel, anders
als etwa auf Java, generell nur einer von mehreren benachbarten Herrschern
von grundsitzlich gleichem Rang. Deshalb wurden Macht und Fithrung an der
Spitze im Rahmen von Konflikt und Kooperation zwischen Gleichen imagi-
niert. Die Beziehungen zwischen den Rajas waren nicht-hierarchischer Natur.
Die ,,kosmologische Tiefe* des Reiches, die etwa die groBrdumigen buddhis-
tischen Konigreiche in Siam und Kambodscha oder die hinduistischen, budd-
histischen und muslimischen GroBreiche im spiteren Indonesien auszeich-
neten, fehlte weitestgehend. Der partikularistische Blick auf politische Ord-
nung strebte danach, die kleinrdumigen, von Sultanen oder Rajas kontrol-
lierten Negeri (d.h. ,,Kleinstaaten) zu preisen, nicht aber die Idee einer alle
iiberwolbenden groBen politischen Einheit (Negara). Politische Identitit blieb
bis ins 20. Jahrhundert auf die spiteren Gliedstaaten der Foderation Malaya,
die alten Sultanate, zuriickgebunden, obgleich seit dem spéten 19. Jahrhundert
von den Eliten eine gemeinsame kulturelle Identitdt auf der Grundlage des
allen gemeinsamen muslimischen Glaubens entwickelt und zum Ausdruck
gebracht wurde (hierzu und zu den folgenden Themen vgl z.B. Ariffin 1993,
Ginsburg 1958, Gullick 1958, Hefner 2001, Milner 1995, Simandjuntak 1970,
Tan 1988).

In den 1920er Jahren fand sich im Gefolge der Auseinandersetzung mit
aktuellen westlichen Theorien von Rasse und Abstammung eine signifikante
Umformung der Bestimmungsfaktoren politischer und kultureller kollektiver
Identitét. Der religiose Rahmen, mit dem eine gemeinsame Identitét errichtet
worden war, wurde durch einen ethnischen Rahmen erginzt, der offensicht-
lich zumindest in Teilen mit ersterem in Widerspruch stand. Neu erfunden
wurde die Gemeinschaft oder Nation der Malaien, die malaiische Nation
Bangsa Melayu. Innerhalb weniger Jahre verschmolzen beide mehr oder
weniger miteinander, insoweit als der muslimische Glaube zu einem Defini-
tionskriterium eines grundsitzlich tiber Kultur und Abstammung bestimmten
Konzepts des Malaientums wurde. Mit dieser kulturellen Integration korres-
pondierte jedoch keine entsprechende politische Integration, die die politische
Loyalitdt der Untertanen/Biirger auf die allen gemeinsame Ebene des malay-
ischen Territoriums gehoben hitte. Politische Identitdt blieb bis zum Beginn
des 2. Weltkrieges weitestgehend in den einzelnen Negeri verankert. Das
Festhalten der politischen Eliten an den einzelnen Negeri ermoglichte es
deren Reprisentanten, den Sultanen, als Symbole der malaiischen und mus-
limischen Identititsgruppe den Schritt in die nationale Souverénitit politisch
zu lberleben. Die hohe Legitimitit der Negeri spiegelte sich im foderalen
System, das sich sehr schnell in den Debatten tiber die zukiinftige Verfassung
herauskristallisierte. Die Staaten, die spiter die Foderation Malaya bilden
sollten, waren nicht mehr und nicht weniger als die direkten Nachfolger der

129

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

alten Sultanate. Thren Fithrern, den Sultanen, gelang es nicht nur zu Galions-
figuren der neuen Staaten erkoren zu werden, sie behielten auch ihre promi-
nente Position als Repridsentanten der Malaien und Muslime bei. Da sie das
Gros ihrer politischen Macht schon in fritheren Jahrzehnten verloren hatten,
blieb ihre praktische Position durch die Souveranitit weitgehend unveréndert.
Da keiner von ihnen einen iibergeordneten Status hétte fiir sich in Anspruch
nehmen kénnen, wurde ihre Rolle auf der Foderationsebene in einem Rat in-
stitutionalisiert, dessen Leitung turnusméBig wechselt. Der ,,Konig™ (Yang di-
Pertuan Agong), als Oberster der Sultane, ist immer nur auf wenige Jahre
gewdhlt und tritt dann wieder aus dieser Position des Primus inter Pares in
die Reihe der Gleichen zuriick.

Der Mainstream der malayischen politischen Akteure; d.h. der Eliten aller
ethnischer Gruppen, nahm ethnische und religiése Identitdt und das potenziell
daraus resultierende Konfliktpotenzial von Anfang an ausnechmend ernst.
Keine Gruppe plante die traditionellen Identititen mit einer alle Staatsbiirger
umfassenden nationalen Identitit zu tiberwélben, oder gar zu versuchen sie
damit zu ersetzen.”” Die konservative malaiische Elite definierte wie ihre
chinesischen und indischstimmigen Gegeniiber die politische Gemeinschaft
als ethnokulturelle Gemeinschaft, geeint durch Herkunft, Tradition und Kultur
bzw. Religion. Fiir Malaien wie Chinesen gehorte ihre politische Loyalitét

47 Eine prominente Ausnahme in Bezug auf die Frage der multiethnischen Politik

war der erste Priasident der United Malay National Organisation (UMNO), Datu
Onn Jaafar, der die Partei verlieB3, als er mit seiner Forderung gescheitert war,
die Fixierung auf ethnische Gruppen als Mobilisationsbasis von Politik auf-
zugeben. Datu Onn hatte vorgeschlagen UMNO auch fiir Nicht-Malaien zu 6ff-
nen. Auf der Parteiversammlung von 1951 setzten sich seine Gegner, gefiihrt
von Tunku Abdul Rahman, durch. Letzterer iibernahm in der Folge auch den
Posten als Parteichef. Er argumentierte, dass es keine malayische Identitdt geben
konne, durch die die verschiedenen ethnischen Gruppen geeint wiirden und
fragte: ,,who are these ,Malayans‘? This country was received from the Malays
and to the Malays it ought to be returned. What is called ,Malayans‘, it is not yet
certain who they are; therefore let the Malays alone settle who they are” (Tunku
Abdul Rahman 1951 zit. nach Cheah 2002: 26-27).
Direkt nach seiner Niederlage griindete Datu Onn die multiethnische ,,Indepen-
dence of Malaya Party* und 1954 folgte die ,,Party Negara“. Keine dieser Par-
teien hatte auch nur den geringsten Erfolg an den Wahlurnen. Weder gelang es,
die Stimmen von Mitgliedern anderer ethnischer Gruppen zu gewinnen, noch
wihlten viele Malaien Onn und seine Partei. Tan Cheng Lock, der einfluss-
reichste Fihrer der konservativen chinesischen Elite von Geschéftsleute-Politi-
kern und Président der Malay Chinese Association (MCA) hatte Onn zwar ur-
spriinglich seine Unterstiitzung versprochen, wechselte jedoch sehr schnell die
Seite, als klar wurde, dass Onn auf verlorenem Posten stand. In der ethnisierten
Politik konnte Tan als Vertreter der Chinesen ein grofes Mall an Einfluss fiir
sich personlich, aber auch fiir die chinesische Geschiftswelt im allgemeinen si-
chern. Die Vision einer multiethnischen Parteienlandschaft aber war mit Onn
schnell gescheitert.

130

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

nicht einer fiktiven multiethnischen malayischen Nation, sondern ihrer eige-
nen ethnischen Gruppe (malaiisch: bangsa; chinesisch: minzu). Wie das ma-
laiische Bangsa-Konzept war das chinesische Minzu-Konzept auf der Idee
einer kulturell definierten, nichtsdestoweniger askriptiv bestimmten Gruppe
aufgebaut. Keines von beiden Konzepten stand fiir die Idee individueller
Rechte (vgl. Tan 1988). Malaiische wie chinesische Eliten hielten daran fest,
dass Gemeinschaft, und diese wurde gleichermal3en als kulturelle, soziale wie
politische Einheit verstanden, weder mit dem Staat noch mit der Gesellschaft
zusammenfallen konnte. Vielmehr wurde der malayische Staat als Koopera-
tion mehrerer Gemeinschaften imaginiert, obgleich auf symbolischer Ebene
den Malaien als Eigentiimern des Landes der Malaien (Tanah Melayu) ein-
deutig eine herausgehobene Rolle zukam. Die Polity wurde als multiethnische
Arena konzipiert, wihrend das Land selbst als Erbe einer Gruppe gedacht
wurde. Zundchst handelte es sich hierbei um die Malaien. Der spétere Zu-
sammenschluss mit Sabah und Sarawak und das hierbei zum Tragen kom-
mende Modell der indigenen Eigentiimerschaft machten jedoch deutlich, dass
das dahinterstehende Konzept das der Indigenitdt war — das Land gehorte der
Bevolkerungsgruppe, die legitimerweise den Status der Indigenitét beanspru-
chen konnte und das heifit in multiethnischen Systemen, dass es sich in ver-
schiedenen Regionen um verschiedene Gruppen handeln konnte. In jedem
Fall wurde die Differenzierung zwischen gleichberechtigter Staatsbiirger-
schaft und nationaler Zugehorigkeit als essentiell begriffen, weil ,,,Federal
citizenship‘ meant membership of a nation, like a membership of a club with
rights and duties. Nationality, however, meant a national identity, which was
something else” (Cheah 2004: 5). T.N. Harper argumentiert:

,,By Merdeka [Independence] the Malay community had been elevated into a nation,
and it seems that to [Prime Minister; die Verf.] Tunku Abdul Rahman the nation was
a political and cultural entity based on the concept of original sovereignty. Non-
Malays could be admitted to the nation, but Tunku Abdul Rahman did not concede
that nationality should be the basis of citizenship. [...] in so far as the term ,nationa-
lity* was used it was used in its restricted legal sense, almost synonymously with
citizenship — but the Tunku would not allow the term bangsa [race/nation] to be used
for it. [...] there could be a Malayan nation, but the Malay bangsa [race/nation]
would exist as a distinct core within it (Harper 1999: 350).

Obgleich dieser komplexen Differenzierung eine Hierarchie eingeschrieben
war, liel sie genug Raum fiir eine Strategie der offenen Auseinandersetzung
iiber konkurrierende Gruppeninteressen, da sub-nationale ethnokulturelle
Gruppen als legitime Akteure im politischen Raum weitgehend gleichberech-
tigt agieren konnten.

131

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

In den kommenden Jahren wurden diese Konzepte in eine sehr spezielle
Praxis der Machtteilung auf der Ebene ethnokultureller Eliten tibersetzt, die
vor allem darauf abzielte, die Rechte der Gruppen selbst zu sichern. Die
ethnokulturellen Eliten legitimierten ihre Fiihrungsrolle durchgehend nicht
mit erfolgreicher Nationsbildung, sondern mit erfolgreicher Staatsbildung, die
wiederum vor allem in Kategorien der Entwicklung gemessen wurde. Damit
wurde staatliches Handeln von Anfang an mit dem Malstab erfolgreichen
Entwicklungshandelns und Wohlfahrtssteigerung verkniipft. So findet sich in
den letzten Jahren der Kolonialzeit und den Jahren danach ein ausgeprigtes
Streben nach Staatsbildung und eine weitestgehende Abwesenheit von Na-
tionsbildung. In Malaya findet sich Nationenbildung, in dem Sinne, dass die
von allen Akteuren ohnehin als fiir sie bedeutungsvolle Gemeinschaften be-
griffenen Kollektive ihre politische Form finden mussten. Integration sollte
auf der Grundlage eines gemeinsamen Staates, nicht aber einer gemeinsamen
Nation stattfinden. Auf der einen Seite wurde die Foderation in staatsbiirger-
licher Begrifflichkeit konzeptionalisiert, als alle Menschen, die in Malaya
zum Zeitpunkt der Unabhingigkeit eine gewisse Zeit gelebt hatten und bereit
waren, der neuen Foderation ihre Loyalitét zu bezeugen, in die Gemeinschaft
der Biirger aufgenommen werden konnten — eine Option, die innerhalb weni-
ger Jahre zur Naturalisierung eines grofen Teils der ethnisch chinesischen
und indischen Bevélkerungsgruppen fithrte. Auf der anderen Seite war Ma-
laya als Land der Malaien (Tanah Melayu) und damit in ethnokultureller Be-
grifflichkeit definiert. Die malaiische Nation (Bangsa Melayu) und damit
eben nicht die Gemeinschaft aller ethnischer Gruppen, wurde im Sinne einer
Staatsnation imaginiert. Diese zweite Ebene kollektiver politischer Identitét
fand ihren Ausdruck in der Bestimmung des Islam zur offizieller Religion der
multireligiosen malayischen Foderation. Hier findet sich eine ganz spezifische
politische Verpflichtung der malaiisch-muslimischen Gruppe auf eine Reli-
gion, die auch staatlich in der Position der Sultane als Oberhdupter der Glied-
staaten und religiose Fiithrungsinstanzen sanktioniert ist. Alle anderen Grup-
pen sind von dieser Dimension moderner Staatlichkeit nicht betroffen, sind
jedoch gleichzeitig dadurch nicht Teil der solchermaBen konstituierten
Gruppe. Diese Form der Verankerung des modernen Staates in der Vergan-
genheit ermoglichte einerseits den Rekurs auf eine malaiische nationale Ge-
schichte, ohne dass diese jedoch fiir die anderen ethnokulturellen Gruppen zu
einer, ihre Existenz als Gruppe in Frage stellenden, Bedrohung avanciert wor-
den wire.

Letztlich fusionierten die malayischen politischen Eliten (d.h. Malaien,
Chinesen und Inder) drei unterschiedliche Visionen von Nation, indem sie
zum einen gemeinsam einen multi-nationalen Staat bauten (pluralistischer
Nationalismus) und diesen in der Idee einer fiir alle Menschen, die sich die-
sem Staat gegeniiber verpflichteten, gleichen Staatsbiirgerschaft verankerten

132

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

(staatsbiirgerlicher Nationalismus). Gleichzeitig mussten sich jedoch alle
Staatsbiirger fiir die Zwecke politischer Kooperation in den Kategorien eines
ethnokulturellen Nationalismus definieren, bzw. zuordnen lassen. Politische
Partizipation, Reprisentation, Interessenaggregation, Teilhabe an Entschei-
dungen — alles wurde auf der Grundlage ethnokultureller Zugehorigkeit for-
miert. Alternativen, die sich in der Opposition durchaus finden, hatten zu kei-
ner Zeit eine Chance an der Wahlurne. Damit wurde das Ganze der malay-
(si)schen Bevolkerung als die Summe seiner ethnokulturellen Teile begriffen,
deren je eigene Interessen im politischen Verhandlungsprozess miteinander
verhandelt und ausbalanciert werden sollten.

Die kognitive und affektive Basis dieser Ideologie wird vom ersten Pre-
mierminister der Foderation Malaya 1955 zusammengefasst, als nach harten
Verhandlungen zwischen den Vertretern der ethnischen Gruppen der be-
riihmte interethnische Kontrakt ausgehandelt war, und Tunku Abdul Rahman
ihn nun in der Generalversammlung der eigenen Partei, UMNO, gegen z.T.
harten Widerstand malaischer Hardliner verteidigen musste. In seiner Rede
sagte er, dass:

,;our responsibilities are not only for the Malays but also for other races living in this
country. We believe that Malaya will achieve independence only [...] by
cooperating with other races. Since we have sworn not to create any bloodshed, we
should be considerate in our demands for the honour of our race and without
neglecting the rights of other races. We have to work together with a spirit of
goodwill and friendship with the other races who have lived here and become loyal
citizens of this country* (Tunku Abdul Rahman zit. nach Hng 2004: 86).

Sein chinesischer Gegeniiber bei den Verhandlungen, Tan Cheng Lock, von
dem das dieses Kapitel zu Malaysia einleitende Motto stammt, argumentierte
im gleichen Sinn, wenn er sich wiederholt gegen radikale Forderungen stellte,
die die Sonderstellung der Malaien als indigene Gruppe unter Bezugnahme
auf ein westlich liberales Modell der Demokratie in Frage stellten.

Beide politischen Fiithrer werden durch eine Eigenschaft geeint, die sie
deutlich von vielen anderen zeitgendssischen Fiithrern in den anderen multi-
ethnischen Staaten Siidostasiens abhebt: ein ausgeprigtes Bewusstsein von
den Gefahren ethnischer Konfrontation, ein hoher Respekt gegeniiber anderen
ethnischen Gruppen und deren Weltanschauungen und ein unbedingter Wille
interethnische Gewalt zu vermeiden. De facto wurden, dies sei im Vorgriff
auf spitere Analysen hier festgestellt, im Konfliktfall diesem letzten Ziel von
allen Parteien immer alle anderen wiinschenswerten Ziele untergeordnet. Da-
mit ist diese Zielvorstellung einerseits mitverantwortlich dafiir, dass Malaysia
das grofle MaB interethnischer Gewalt erspart geblieben ist, durch die die mo-
dernen Geschichten aller seiner Nachbarlinder (mit Ausnahme Singapurs)

133

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

gekennzeichnet sind. Sie ist aber auch mitverantwortlich fiir die ausgepragte
Tendenz semi-autoritirer Herrschaftspraxis. Das Ziel der Kontrolle der Mas-
sen durch die Reprisentanten des konservativen Mainstream der verschiede-
nen ethnischen Gruppen wird zu einem Schliisselexplanans politischen Ver-
haltens.*®

In diesem Design kam dem Staat vor allem die Rolle eines auf Problemls-
sungsinstruments zu. Innerhalb weniger Jahre entwickelte Malay(si)a einen
ausgeprigt Regel- und Institutionen-orientierten ,,quasi-biirokratischen Poli-
tikstil zur Mediation interethnischer Konflikte auf der Eliteebene. Alle Grup-
pen akzeptierten, dass in jedem Fall alle in einem Konflikt betroffenen Par-
teien ein Recht darauf hatten, gehort zu werden und an der Bearbeitung zu
partizipieren, dass die Konfliktlssung kompromissorientiert zu erfolgen hatte
und die legitimen Interessen aller Parteien wiederspiegeln musste. Kompro-
miss wurde als Ziel von Konfliktbearbeitung definiert und nicht nur als Stra-
tegie oder Taktik in einem Spiel, in dem es letztlich darum geht maximalis-
tische Ziele zu erreichen. Da das Volk nicht als eine Einheit begriffen wurde,
sondern nur als Summe seiner Teile — der ethnokulturellen Gruppen — konnte
auch keine der Gruppen die anderen unter Rekurs auf den Volkswillen herab-
setzen. Das kollektive Gute konnte nur bestimmt werden als das Gute, das aus
einem fairen Verhandlungsprozess erwuchs. Es entwickelte sich als der grofBite
gemeinsame Nenner all der partikularen Ziele, die von den ethnokulturellen
Gruppen verfolgt wurden, aus denen sich die malay(si)sche Gesellschaft zu-
sammensetzte.

Paradoxerweise wurde die askriptive Grundlage der Ethnizitét, durch die
in Malay(si)a moderne Politik strukturiert wurde, von Anfang an durch ihr
entgegenstehende Praktiken konterkariert, die die ethnische Grenzziehung
tiberwanden. Seit der Griindung der Allianz-Regierung (spiter umbenannt in
Nationale Front — Barisan Nasional) in den frithen 1950er Jahren, traten ihre
Mitgliedsparteien bei Wahlen nie gegeneinander an.* Um die Erfolgsaussich-
ten zu maximieren, nominierte die Allianz-Fithrung in jedem Wahlbezirk
immer nur einen gemeinsamen Kandidaten. Deshalb agiert die Allianz bei
Wahlen de facto im Sinne einer einzigen multiethnischen Partei. Zwar ent-
spricht die ethnische Zugehorigkeit der Kandidaten in der Regel der Mehrheit
im jeweiligen Wahlbezirk, doch finden sich auch vielfach Ausnahmen. Wich-

48 Die hier explizite Verbindung von einem exklusiven elitezentrierten Verhand-
lungsregime und einer Politik, die darauf abzielt alle ethnischen Gruppen am
Wohlfahrtsgewinn teilhaben zu lassen, um ethnische Gewalt schon im Vorfeld
zu verhindern, zieht sich als Rationale politischen Handelns weitgehend unver-
andert auch durch die folgenden Jahrzehnte.

49 Es finden sich vereinzelt Ausnahmen zu dieser Regel. Diese waren jedoch
durchgéngig lokaler Natur und wurden von den jeweiligen Parteizentren schnell
disziplinarisch geahndet.

134

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

tig ist, dass in diesem Arrangement alle Mitglieds-Parteien der Allianz ihre

Klientel dazu auffordern den Allianz-Kandidaten zu wéhlen, selbst wenn die-

ser einer anderen Partei und ethnischen Gruppe angehort. Damit aber erfiillt

die Allianz eine wichtige Briickenfunktion, durch die die Bedeutung von

Ethnizitat relativiert und die von Kooperation hervorgehoben wird.

Dieser Politikstil kann folgendermalfen thetisch zusammengefasst werden:

e Prioritét der Staats- gegeniiber der Nationsbildung;

e Akzeptanz der grundlegenden Gleichberechtigung aller ethnischer Grup-
pen in Bezug auf die Legitimitdt der fundamentalen kollektiven Bedirf-
nisse von Identitit, Sicherheit und Wohlfahrt;

e Akzeptanz der Legitimitdt potenziell konfligierender Identititsanspriiche;

e Verwendung eines Konfliktbearbeitungsmusters, das

— Kompromisse zwischen den grundsitzlich gleichberechtigten
Reprisentanten kollektiver Akteuren schitzt, darauf abzielt, die
fundamentalen Interessen aller Konfliktparteien zu garantieren
und gleichzeitig die groBtmogliche Zahl der Forderungen in den
Kompromiss einflieBen zu lassen;

— nicht-6ffentliche intra-elitdre Verhandlungsprozesse befordert
sowie gleichzeitig breite politische Partizipation entmutigt und
mobilisatorische Strategien delegitimiert.

Obgleich in konfliktiven Themenfeldern die Gruppen wiederholt hart gegen-

einander prallten, finden sich doch stabile Positionen, die durchgingig auf-

rechterhalten wurden:

¢ die Organisation von Gesellschaft und Politik entlang askriptiver Grup-
pengrenzen,

¢ die Betonung von Gruppenrechten gegeniiber individuellen Rechten,

e der Versuch die Rechte auf Identitit, Sicherheit und Wohlfahrt fiir alle
Gruppen zu wahren,

¢ die Strategie, integrative Losungen zwischen den Eliten unter weitgehen-
dem Ausschluss der Offentlichkeit zu suchen.

2.5.2 Das Management von Multiethnizitit in Malaysia:
der aktivistische Staat in Aktion

Wenn, wie betont, das Management der aus ethnokultureller Fragmentation
resultierenden Konfliktlinien und Eskalationspotenziale im Zentrum staatli-
cher Politik lag und liegt, macht es Sinn, sich die konkreten Politiken in den
verschiedenen relevanten Politikfeldern im Detail anzusehen, um herauszu-
arbeiten, inwieweit die Linie interethnischer Kooperation, Kompromissbereit-
schaft und -fahigkeit durchgingig tragfihig blieb.

135

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Die wirtschaftliche Steuerung einer pluralen Gesellschaft

In gewissem Mal ldsst sich die fundamentale Entwicklungsideologie und

-praxis des malaysischen Staates als Versuch beschreiben, die interethnischen

Beziehungen durch interethnisch ausbalancierte und forcierte Entwicklung zu

stabilisieren. Nach anfinglichem Zogern trat der malaysische Staat als ein

ausgeprigt interventionistischer Staat auf, der im 6konomischen Raum drei

Schliisselfunktionen mit Verve tibernahm:

e er bot der benachteiligten ethnischen Gruppe der Malaien neue Moglich-
keiten,

e er agierte in einer regulativen Funktion, die explizit darauf abzielte den
6konomischen Raum zugunsten der Malaien (bzw. Bumiputera, d.h. der
indigenen Bevolkerungsgruppen) zu restrukturieren

e er agierte als Investor und nutzte sein Kapital, um fiir die Malaien Vermo-
genswerte zu erwerben. Seinen iiber die zunehmende Zahl und Grofie von
Staatsbetrieben wachsenden Einfluss nutzte der malaysische Staat eben-
falls explizit fiir politische Ziele (Khoo 2004: 6-7).

Diese interventionistische Haltung wurde politisch dominant nachdem 1969
die Hauptstadt Kuala Lumpur schwere ethnische Unruhen zwischen Malaien
und Chinesen gesehen hatte, bei denen mehrere hundert Menschen umkamen.
Waihrend der im Gefolge der Riots suspendierten Demokratie tibernahm ein
National Operations Council (NOC) die politische Macht. Dessen Analyse der
Griinde fiir die Unruhen stellte die Armut, die insbesondere unter vielen der
vor allem im ldndlichen Raum lebenden Malaien stark ausgeprigt war, als
zentral heraus. Der Fortbestand von Armut war aus Sicht der Analysen des
NOC in der ethnisch formierten Teilung der Arbeit begriindet, durch die die
chinesischen Unternehmer bevorzugt wurden, die all die Teile der nationalen
Okonomie dominierten, die nicht in der Hand internationalen Kapitals waren.
Die vom NOC entwickelte bahnbrechende New Economic Policy (NEP) be-
stimmte fiir die ndchsten zwei Jahrzehnte die politische Agenda. Sie zielte
nicht nur auf Armutsbekdmpfung per se, sondern gleichzeitig auf die Herstel-
lung einer Balance zwischen den ethnischen Gruppen insoweit, als sie eine
okonomische Restrukturierung einforderte, die dazu dienen sollte, ,,to abolish
the identification of race with economic function® (Khoo 2004: 5). Gleichzei-
tig wurde jedoch betont, dass es nicht darum ginge, eine ethnische Gruppe
besser zu stellen, sondern Armut ungeachtet von ethnischer Zugehérigkeit zu
minimieren. So wurde Armutsminderung einerseits in einen ethnischen Rah-
men eingebunden, gleichzeitig jedoch in ,Klassenbegriffen* formuliert. Das
zentrale Ziel der dkonomischen Restrukturierung erforderte einen aktiven
Staat, der soziale und 6konomische Entwicklung nach politisch definierten
Zielen steuerte.

136

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

Zentral am NEP war, dass die Verbesserung der Position der Malaien
nicht auf Kosten der Chinesen oder Inder vonstatten gehen sollte. Genau des-
halb wurde die Affirmative Action-Politik auch im Rahmen eines 6konomi-
schen Nationalismus gesetzt, von dem auch die chinesische Geschiftswelt
profitieren konnte. Verallgemeinernd ldsst sich sagen, dass sowohl der malai-
ische als auch der nicht-malaiische, aber malaysische Anteil an der Okonomie
zuungunsten der ausldndischen Anteile wuchs. In der Umsetzung der Politik
wurde weitestgehend darauf geachtet, dass sich keine ethnische Gruppe als
Verlierer der staatlich induzierten Umverteilung fithlen musste. Gewinne
wurden zwar nicht immer gleich aufgeteilt, aber alle Parteien hatten Anteil an
den Gewinnen. Obgleich der malaiische Anteil am modernen Aktienkapital
von 2,5 Prozent 1970 auf beinahe 30 Prozent stieg, reduzierte sich der chine-
sische nicht, sondern wuchs ebenfalls von 22,8 Prozent 1969 auf beinahe 40
Prozent 1990 (Khoo 2004: 7). Ein Nebenprodukt dieser interventionistischen
Staatstitigkeit war ein dramatischer Anstieg 6ffentlicher Unternehmen, die in
den spiten 70er Jahren des 20. Jahrhunderts schlieBlich viele Wirtschaftssek-
toren dominierten (moderne Landwirtschaft, Bergbau, Bankenwesen). Diese
Unternehmen wurden dann von der politischen Elite wiederum fiir die ver-
schriebene Umstrukturierung genutzt.

Als 1981 der neue Premierminister Mahathir das Amt iibernahm, waren
mehrere Schwichen des NEP offenkundig geworden. Die starke Stellung bii-
rokratischer Akteure wurde nicht nur von chinesischen, sondern auch von der
neuen Klasse malaiischer Unternehmer kritisiert, die sich iiber unfairen Wett-
bewerb beschwerten. Gleichzeitig war es offensichtlich geworden, dass in
vielen Féllen die malaiischen Unternehmer nur als Strohménner fiir Chinesen
operierten, die dadurch die Quotenregelungen umgehen wollten.™

Mahathir refokussierte die Orientierung von NEP. Er stirkte die nationa-
listische Komponente des Programms und fiihrte die auf die Verbesserung der
6konomischen Stellung der Malaien/Bumiputeras abzielende zuriick. Die Re-
zession in der Mitte der 80er Jahre machte den Konflikt zwischen denen
deutlich, die Umverteilung und denen die schnellstmogliche Entwicklung fa-
vorisierten. Ein Kompromiss war angesichts der verschérften Rahmenbedin-
gungen kaum noch moglich. Mit seiner Vision von Malaysia als einem Unter-
nehmen — ,,Malaysia Incorporated” — und seiner Entscheidung fiir die Privati-
sierungspolitik, von der iiberproportional die Chinesen profitierten, beendete
Mabhathir die Auseinandersetzung (vorldufig) zugunsten derer, die vor allem
auf ein hohes Entwicklungstempo setzten. Diese Neuorientierung findet sich
auch im Zentrum der wenig spéter von Mahathir verkiindeten Vision 2020

50 Dies erfolgte unter dem Label sogenannter Joint-ventures zwischen Bumiputeras
und Nicht-Bumiputeras. Dabei lieferten die Bumiputeras die notwendigen politi-
schen Verbindungen, wohingegen das Kapital und Knowhow von den chinesi-
schen Partnern bereit gestellt wurde.

137

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

(Wawasan 2020), an deren Ende Malaysia als Vollmitglied der Ersten Welt

stehen sollte. Hierzu bedurfte es seines Erachtens auch einer neuen identitéits-

politischen Vision, die er als Bangsa Malaysia — eine allen Malaysiern ge-
meinsame Nation — definierte und in der die ethnische Herkunft im sozialen,
6konomischen und politischen Raum keine Rolle mehr spielen sollte. Da

Malaysia binnen kurzem wieder auf komfortable Wachstumsraten von ca. 9

Prozent und mehr kam, brauchte aber letztlich der Konflikt zwischen den

Zielen nicht eindeutig gelost werden. Fiir die Verfolgung beider Ziele gab es

in der neuen Phase des schnellen Wachstum geniigend Ressourcen, so dass

ein Entweder-Oder zugunsten eines Sowohl-Als-Auch umgangen werden
konnte.

Ungeachtet der unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen hatten beide
Programme gemein, dass sie darauf abzielten 6konomische Losungen fiir kul-
turelle Probleme anzubieten, wie Khoo Boo Teik biindig formuliert (Khoo
2004: 11). Die gemeinsamen Charakteristika von NEP und Wawasan 2020
lassen sich folgendermafBlen zusammenfassen vgl. Khoo 2004: 11-12). Beide
Programme
o ecrforderten ein hohes Mal staatlicher Intervention;

e kombinierten eine Politik 6konomischer Restrukturierung zugunsten be-
nachteiligter indigener Gruppen (Bumiputera) mit dem Ziel Armut unge-
achtet der ethnischen Zugehorigkeit zu bekdmpfen;

e gaben den Malaien und der malaischen Kultur den Vorrang, akzeptierten
aber auch den Fortbestand anderer kultureller Orientierungen und kultur-
basierter Netzwerke;

¢ nahmen davon Abstand nicht malaiisches, aber malaysisches Kapital an-
zugreifen;

e zielten darauf ab, die malaiische Bevolkerung an die Moderne anzupassen
und so zu restrukturieren, dass sie in einer modernen, offenen Wirtschaft
tiberlebensfihig wurde;

e sicherten sich multiethnische Unterstiitzung, indem sie die Strategie der
Machtteilung zwischen den groBen und spiter auch den kleineren ethni-
schen Gruppen nicht in Frage stellten;

e zielten darauf ab, 6konomische Konkurrenz um knappe Ressourcen zwi-
schen den ethnischen Gruppen zu vermeiden, um allmahlich auf eine
Strategie umschwenken zu konnen, die die Wirtschaft in einer nationalen
Kategorie dachte und nicht in mehreren ethnisch begriindeten. Wéhrend
die Programme in Bezug auf das Ziel der Minimierung 6konomischer in-
terethnischer Konflikte durchaus erfolgreich waren, gelang nicht, dem
zweiten Ziel (der Uberwindung des ethnischen Fokus) auch nur in Anst-
zen niher zu kommen. Affirmative Action und ethnisch fundierte 6kono-
mische Ungleichheit sind immer noch auf der politischen Agenda.

138

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

Malaysische Sprachenpolitik

Die Sprachenpolitik hat sich iiber die letzten Jahrzehnte als das wohl konflikt-
trachtigste Politikfeld der malaysischen Politik erwiesen. Auseinandersetzun-
gen in diesem Feld sind wiederholt auf Niveaus eskaliert, die fiir Malaysia als
extrem auBergewohnlich gelten miissen. Dies ist so, weil in Malaysia offen-
sichtlich ,,Janguage policies [...] have been closely tied to questions of race,
ethnicity, and citizenship® (Ganguly 1999: 240).

Die Ambivalenz, die auch noch die spitere Sprachenpolitik kennzeichnen
sollte, findet sich schon im 1947 veroffentlichten Bericht des Komitees, das
damit beauftragt war entsprechende Empfehlungen fiir die Dekolonisierung
Malayas zu geben. Im Bericht heilit es: ,,It is important to emphasize that the
Malays have no alternative homeland, while the remainder of the population,
with few exceptions, retain in varying degrees a connection with their country
of origin, and in a very many cases regard that country and not Malaya as the
primary object of their loyalty and affection” (Report of the Working Com-
mittee 1947 zit. nach Ganguly 1999: 243). Die logische Schlussfolgerung, die
von dieser Einschitzung her gezogen werden kann ist, dass die Malaien als
Eigenttimer des Landes auch in Bezug auf die Sprachfrage bevorzugt behan-
delt werden sollten. Obgleich spitere Berichte nicht selten vorschlugen, dass
aller Unterricht in Bahasa Malaysia, also in Malaiisch durchgefiihrt werden
sollte, erwiesen sich die Regierungen durchgiingig sehr zdgerlich in der
Implementation einer entsprechenden Politik. Um die chinesisch- und in-
dischstimmigen Minderheiten zu beruhigen, verkiindete die Regierung 1957,
d.h. noch im Jahr der Unabhingigkeit, eine Erziehungsverordnung, durch die
zwei Schultypen geschaffen werden sollten: ,,standard primary schools, in
which the medium of instruction would be Bahasa Malaysia; and standard-
type primary schools, wherein Mandarin or Tamil could be the medium of in-
struction” (Ganguly 1999: 246). Obgleich aus Sicht der Chinesen und Tami-
len damit nur Mindestforderungen erfiillt worden waren, musste sich Minis-
terprasident Tunku Abdul Rahman wiederholt den Protesten radikaler
Malaien stellen, die auf einer sofortigen und umfassenden Verwirklichung
einer Politik der Malaiisierung bestanden. Obgleich Artikel 152 der Verfas-
sung vorschrieb, dass 10 Jahre nach der Unabhéngigkeit Englisch nicht langer
als offizielle Staatssprache verwendet werden diirfe, versuchte die Allianz
diese Bestimmung zu verwéssern, indem sie 1967, im gleichen Jahr, in dem
die Verfassungsbestimmung gegriffen hitte, ein nationales Sprachgesetz ver-
abschiedete, das die zukiinftige Rolle des Englischen ins Ermessen von Glied-
staats- oder Foderationsbeamten stellte. Ohne dass die Verfassungsbestim-
mung aufgehoben worden wire, wurde sie damit doch in der Praxis zumindest
teilweise umgangen. Mandarin und Tamil konnten auch weiter in allen nicht-
offiziellen Schriftstiicken benutzt werden. Radikale auf beiden Seiten waren —

139

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

erwartbar — nicht gliicklich mit dieser Regelung. Sie forderten entweder eine
explizite und bedingungslose Malaiisierungspolitik oder aber einen gleichbe-
rechtigten multi-lingualen Ansatz. Seit den Unruhen von 1969 gehort die
Sprachfrage zu den Themenfeldern, die qua Strafrecht dem 6ffentlichen Dis-
kurs entzogen wurden. Gleichzeitig setzte die Regierung jedoch die finan-
zielle Unterstiitzung umgangsprachlicher Grundschulen fort, in denen Manda-
rin oder Tamil unterrichtet wird. 1987 eskalierte erneut ein Konflikt um den
Status chinesisch-sprachiger Schulen. Protagonisten beider Seiten mobilisier-
ten Tausende in Demonstrationen, auf chinesischer Seite gefiihrt von der Ver-
einigung chinesischer Lehrer (Dong Jiao Zhong) und der Oppositionspartei
DAP’', und auf malaiischer Seite gefiihrt von Teilen der UMNO-Hierarchie.
Die Regierung reagierte entschieden und, wie vielfach argumentiert wird,
iiberhart, indem sie Dutzende von Aktivisten beider Seiten, mehrheitlich
jedoch Chinesen, wegen Gefdhrdung der offentlichen Ordnung inhaftierte.
Die nichsten Auseinandersetzungen fanden sich im Jahr 2000, als die Regie-
rung versuchte sog. ,,Visionsschulen (Sekolah Wawasan) zu etablieren.
Damit war die Idee gemeint Einheiten zu schaffen, wo ,,at least two out of
three schools with different mediums of instruction — Bahasa Malaysia,
Chinese or Tamil — would be housed in the same compound® (The Star online
2000). Der Grund hierfiir war die aus Sicht der politischen Elite besorgniser-
regende Beobachtung, dass Schiiler verschiedener ethnischen Gruppen im
herkémmlichen Schulsystem kaum miteinander Umgang hatten, sondern sich
weitestgehend innerhalb ihrer ethnischen ,,peer group* bewegten, dass mithin
das Ziel von Wawasan 2020, eine Gesellschaft in der Ethnizitit als soziale
Kategorie allméhlich immer mehr an Bedeutung verliert, kaum erreicht wer-
den konnte. Ziel der Idee war es gemeinsame soziale Rdume zu schaffen, auf
denen sich die Chancen fiir intensiveren Austausch zwischen Mitgliedern der
verschiedenen ethnischen Gruppen verbesserten.’> Massiver Druck, vor allem
durch chinesische Lobby-Gruppen,” brachte diese Initiative schon nach kur-

51 Die Democratic Action Party (DAP) ist formal gesehen eine multiethnische Par-
tei, de facto vertritt sie jedoch ausschlieBlich chinesische Interessen. Fithrung
und Mitgliedschaft sind fast ausschlielich chinesisch.

52 Nach einer Befragung von Studenten der Universitdt Malaya ,,over 95% of un-
dergraduates interact only with fellow students of the same race” (Lim 2000)
(Lim Kit Siang ist Griinder und langjahriger Fithrer der Oppositionspartei
DAP]). Berichtet wird immer wieder, dass manche Studenten sich sogar wei-
gern, mit anderen Studenten anderer ethnokultureller Herkunft im Wohnheim
zusammen zu wohnen.

53 Obgleich diese Gruppen scheinbar eine liberale Alternative darstellen, sind ihre
Argumente vielfach ethno-nationalistisch fundiert. So etwa, wenn ihre Fiihrer
offen betonen, dass ,,DJZ [Dong Jiao Zhong; die Verf.] upholds the right to de-
fend our mother tongue education system because we believe that the mother
tongue is the most effective way for the child to be educated and we believe that

140

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

zer Zeit zum Stillstand, obgleich die Reprisentanten der Chinesen innerhalb
der Barisan Nasional den Plan urspriinglich befiirwortet hatten.

Deutlich wird, dass die tatsidchliche Politik immer wieder vor drastischen
Mafinahmen zugunsten einer gemeinsamen Sprache zurtickschreckt und damit
den Sensibilitdten der nicht-malaiischen Gruppen weit entgegenkommt — und
das, obgleich das offizielle Ziel einer gemeinsamen nationalen Sprache zu
keinem Zeitpunkt aufgegeben wurde. Zur Jahrtausendwende fanden sich in
Malaysia immer noch ca. 1600 chinesischsprachige Grundschulen,™ die von
fast 90 Prozent der chinesischen Kinder und immerhin ca. 65.000 nicht-chine-
sischen Kindern besucht wurden. Dariiber hinaus gab es 60 chinesischspra-
chige weiterfithrende Schulen.”® Die Tamilen verfiigten iiber mehr als 500
Grundschulen, in denen eine entsprechende Sprachausbildung stattfand. Die-
ser pragmatische Ansatz der Regierung in Bezug auf die Sprachpolitik zeigte
sich auch in der Entscheidung von 2002, einen Teil des naturwissenschaftli-
chen und den mathematischen Unterricht wieder in Englisch abzuhalten, um
sicherzustellen, dass auch zukiinftige Generationen iiber ausreichende Eng-
lischkenntnisse verfiigen.

Da in den Ausfithrungen zu Malaysia in den folgenden Kapiteln nicht die
nationale Politik, sondern die an der Peripherie, in Sabah, im Zentrum der
Aufmerksamkeit steht, gilt es hier noch auf eine wichtige Offnhung der
Sprachpolitik hinzuweisen, die 1996 mit dem neuen Bildungsgesetz einher-
ging. Dieses Gesetz erlaubt es in staatlich unterstiitzten Schulen Sprachkurse
in den ,,Muttersprachen® der Schiiler einzurichten, wenn die Eltern dies for-
dern und zumindest 15 Schiiler am Unterricht teilnehmen wollen. Auf der
Basis dieser Klausel engagierten sich mehrere ethnische Minderheiten dafiir,
ithre Sprachen in den Schulen, wo sie in ausreichender Zahl vertreten waren,
als Facher zu etablieren. Gegenwirtig werden neben dem Malaiischen drei
weitere indigene Sprachen in (einigen) Schulen unterrichtet: Iban und Kada-
zandusun, die in vielen Schulen Sarawaks und Sabahs unterrichtet werden,
sowie Semai. Iban war noch von der britischen Kolonialmacht in Sarawak
neben dem Englischen als offizielle Sprache benutzt worden, spéter aber nach
der Unabhédngigkeit durch den Zusammenschluss zu Malaysia nicht mehr an
den Schulen unterrichtet worden. Auf Druck vieler Organisationen und Politi-
ker der Iban wurde es Ende der 1990er Jahre ins Curriculum aufgenommen.
Die Geschichte des Kadazandusun ist durchaus &hnlich. Die Kadazan Cultural

our respective ethnic languages (our roots) must be promoted for the propaga-
tion of Malaysian cultures* ( Kua 2000).

54 Dong Jiao Zhong gibt etwas niedrigere Zahlen. DJZ behauptet, dass die Zahl der
Grundschulen von 1342 im Jahr 1957 auf 1283 im Jahr 2000 gefallen sei (Kua
2000).

55 ,,Vision schools should be put aside until implementation of RM1 billion fair
deal for Chinese education in Eighth Malaysia Plan“ (Lim 2000).

141

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Association engagiert sich schon seit den 1980er Jahren dafiir, dass ihre Spra-
che in den Schulen unterrichtet wird. Auch ohne das neue Gesetz von 1996
hitte dem von Foderationsebene nur wenig entgegengestanden. Die Probleme
waren weitestgehend hausgemacht, da sich die Vertreter der verschiedenen
Gruppen {iiber lange Jahre hinweg nicht darauf einigen konnten, welcher der
vielen Dialekte als Grundlage fiir die Entwicklung einer Standardsprache
verwendet werden sollte. So diimpelte das Projekt bis Mitte der 1990er Jahre
vor sich hin. Nachdem jedoch einmal Einigkeit hergestellt worden war, ging
die Implementation duf3erst schnell. Im Gliedstaatsparlament wurde ein neues
Erziehungsgesetz verabschiedet, das ,,allowed for the teaching of the Kada-
zandusun language in school throughout Sabah as the ,Pupil’s Own Lan-
guage‘“ (Smith 2003: 56). Seit 1997 wird Kadazandusun in Sabah unterrich-
tet. Am tiiberraschendsten diirfte der dritte Fall sein, in dem Unterricht in der
Minderheitensprache gegeben wird. Es handelt sich um die Semai, eine kleine
Gruppe von nicht mehr als 26.000 Menschen, die zu den Orang Asli zdhlen,
also der Urbevolkerung von Festlandmalaysia, die dieses Land schon lange
vor den Malaien besiedelten. 1998 wurde ein Pilotprogramm gestartet und
wenige Jahre spiter regulirer Sprachunterricht aufgenommen. Ahnliche Pléne
existieren auch fiir die auf Sabah lebenden Iranun, deren Sprache von ca.
20.000 Menschen gesprochen wird. Einige ihrer Fithrer engagieren sich seit
mehreren Jahren dafiir, Iranun als offizielle ,,eigene Sprache der Schiiler*
(Pupil’s own language; POL) in das Curriculum aufnehmen zu lassen, was
bislang weniger an massivem Widerstand von Seiten der Erziehungsbiirokra-
tie, als vor allem an der noch nicht erfolgten Standardisierung der Sprache
liegt.

So wiinschenswert eine derartige Entwicklung hin zur Lehre einer Viel-
zahl von POLs auch auf der einen Seite sein mag, so problematisch erscheint
sie auf der anderen. Das Beispiel der Iranun illustriert, dass ein derartiges
Unterfangen nicht selten einem riickwartsgewandtem sozialen und kulturellen
Umbau gleichkommt. Einer der Fithrer der Bewegung fiir eine Aufnahme des
Iranun als POL und fritherer Minister fiir Kultur, Jugend und Sport in Sabah,
Tan Sri Datuk Pandikar Amin Haji Mulia, kritisiert die Gemeinschaft der Ira-
nun als ,identititsvergessen: ,the Iranun community does not realize that
their language is on its way to extinction. They are comfortable and are en-
joying the fruits of prosperity of the nation. As such it will be challenging to
change this mindset. It will be a monumental task to make them understand
that the development that they are enjoying now is at the expense of losing
their language* (Mulia online).

Die Problematik einer derartigen Argumentation ist offensichtlich. Tan Sri
Datuk Haji Mulia strebt an, eine auf die gemeinsame Sprache fokussierte in-
digene Identitdt wiederherzustellen, die sich in der Alltagspraxis der Mitglie-

142

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

der der Gruppe schon weitgehend aufgeldst hat und die Iranun kein Interesse
an einem Weg zuriick zu haben scheinen.

Selbst derartige Versuche werden jedoch von den verantwortlichen Abtei-
lungen der staatlichen Biirokratie nicht rundweg abgelehnt, sondern kdnnen
zur Entscheidung vorgelegt werden, wenn die entsprechende Gemeinschaft
solide Lehrpléne fiir die Sprache entwickelt hat.

Seit der Unabhingigkeit ist es das oberste Ziel der malaysischen Regie-
rung Malaiisch nicht nur als lingua franca, sondern auch als die (einzige)
Staatssprache durchzusetzen. In der Praxis hat sie jedoch durchgingig den
Wunsch anderer Sprachgruppen respektiert, die intergenerationelle Weiter-
gabe ihrer Sprache durch entsprechenden Unterricht sicherzustellen.”® Ob-
gleich die Regierung Forderungen nach Unterricht in der eigenen Sprache
(POL) nicht aktiv unterstiitzt, bleibt festzuhalten, dass sie solche Wiinsche
letztlich akzeptiert und auch in Politik umsetzt. So konnen auch kleine Min-
derheiten, wie die Semai oder Iranun darauf hoffen, dass ihre Sprachen als
Unterrichtsfach fiir ihre Kinder ins Curriculum aufgenommen werden.

Nachteile des aktivistischen Staates: die Politik gegentiber der
indigenen Urbevélkerung der Orang Asli

Ein génzlich anderes Bild zeigt sich uns, wenn wir auf die staatlichen Politi-
ken gegeniiber der Urbevoilkerung von Festlandsmalaysia, den Orang Asli,
blicken.”” Die Orang Asli, die in eine groBe Zahl sehr kleiner ethnischer

56 Vor allem von chinesischen Sprachorganisationen und Lehrerverbanden gibt es
seit Jahrzehnten scharfe Kritik an der Sprachpolitik. Sie argumentieren, dass das
offizielle Ziel, Malaiisch als einzige offizielle Sprache zu etablieren, ihr Men-
schenrecht auf eine Muttersprache missachtet. Es muss festgehalten werden,
dass entsprechende Initiativen, die dem Malaiischen einen prominenteren Raum
gegeniiber den anderen Sprachen gegeben haben, immer wieder aufzeigbar sind.
Allerdings hat die Regierung wieder und wieder kontroverse Mafinahmen ent-
weder zuriickgenommen oder aber nicht, oder nur teilweise implementiert. Die
tatsdchliche Politik spiegelt ein fundamentales Dilemma zwischen der Akzep-
tanz der kulturellen und sprachlichen Vielfalt auf der einen Seite und dem Ver-
such eine zumindest sprachlich geeinte Gesellschaft aus der Vielfalt der Paral-
lelgesellschaften zu entwickeln.

57 Alle ,,proto-malaiischen* Gruppen Malaysias, und das heif3it auch die indigenen
Gruppen in Sabah und Sarawak, werden als Orang Asal bezeichnet. Der Begriff
Orang Asli gilt nur fur die Gruppen, die auf Festlandmalaysia beheimatet sind.
All diese Gruppen zdhlen zusammen mit den Malaien und einigen anderen eth-
nischen Gruppen als Bumiputera, d.h. als indigene Bevélkerung. Aufgrund der
spezifischen Form des Zusammenschlusses zu Malaysia 1963 haben die indige-
nen Bevélkerungsgruppen in Sabah und Sarawak Sonderrechte, die den Orang
Asli auf dem Festland nicht zukommen. Die relative Position dieser beiden
Gruppen ist fundamental unterschiedlich, wie in den folgenden Ausfithrungen
noch im Detail sichtbar werden wird.

143

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Gruppen zerfallen, umfassen nicht mehr als ca. 140.000 Menschen, d.h. weni-
ger als 1 Prozent der Bevolkerung von Festlandsmalaysia.

Die zentrale Frage in Bezug auf die Behandlung der Orang Asli ist die der
Landrechte. Hier hinken die malaysischen gesetzlichen Standards weit hinter
den international inzwischen akzeptierten, jedoch rechtlich in keiner verbind-
lichen Form festgeschriebenen Standards zuriick. Generell ldsst sich sagen,
dass Staaten sehr zogerlich sind, wenn es darum geht indigene Landrechte an-
zuerkennen, da diese aus der Idee hervorgehen, dass indigene Volker als dis-
tinkte Gruppen mit spezifischen, gegen den Staat einklagbaren Rechten exis-
tieren, die anderen Staatsbiirgern nicht zukommen. Hinzu kommt, dass es sich
bei diesen Rechten generell um kollektive Rechte der Gruppe und nicht um
individuelle Rechte der Gruppenmitglieder handelt. Zumindest implizit wird
die Anerkennung derartiger Rechte durchaus gesehen ,,as threats to a single
State identity accompanied with their potential to challenge en masse the
State’s authority* (Cheah 2004: 2). So ist es zwar in vielen Deklarationsent-
wiirfen der Vereinten Nationen, der ILO, der OAS und anderer internationaler
Organisationen akzeptiert worden, dass ,,due to the particular relationship
between indigenous communities and their land, certain land rights are
deemed necessary in enabling indigenous populations to exercise their rights
to self-determination® (Cheah 2004: 6). Bislang schrecken jedoch alle Staaten
davor zuriick, diese grundsitzliche und weitreichende Position zu akzeptieren
und in Gesetzesform fiir ihre indigenen Bevélkerungsgruppen umzusetzen.
Der oben diskutierte philippinische IPRA gehort in Bezug auf die Anerken-
nung von Rechten indigener Bevélkerungsgruppen weltweit sicherlich mit zu
den weitreichendsten Gesetzestexten. Malaysia ist demgegeniiber in Bezug
auf die Anerkennung einer Sonderstellung der Orang Asli extrem zdgerlich.

Grundsitzlich ist die Politik des malaysischen Staates gegeniiber den
Orang Asli durch eine paternalistische, entwicklungsorientierte Attitiide cha-
rakterisiert. Langfristig wird angestrebt, die Orang Asli in die malaiische Be-
volkerung aufzuldsen. Diese Attitlide iibersetzt sich in eine im Wesentlichen
assimilatorische Politik, die nicht darauf abzielt die Lebensqualitét der Orang
Asli im Rahmen von deren normativer und kultureller Ordnung und der ent-
sprechenden Lebensform anzuheben, sondern sie im Sinne einer Anpassung
an die Lebensform der Mehrheitsbevolkerung zu ,,modernisieren”. Dies
schlieBt nicht selten Versuche ein, die Orang Asli zum muslimischen Glauben
zu bekehren.

Anders als die groBen ethnischen Gruppen, die im politischen Raum auf
der Basis ihrer Ethnizitit organisiert sind, blieb den Orang Asli diese Mog-
lichkeit verwehrt. Die entsprechende Registrierungsbehdrde (Registrar of So-
cieties) lehnte entsprechende Antrage ab, da die Orang Asli zur Kategorie der
Bumiputera gehoren wiirden, und daher ihre Interessen durch die anderen
Bumiputera-Parteien représentiert seien. Malaysia strebt eindeutig nicht da-

144

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

nach, die Entwicklung der Orang Asli durch Empowerment dieser Gruppe zu
befordern und in selbstbestimmte Bahnen zu lenken. Es dominiert eindeutig
ein paternalistischer Ansatz, der letztlich Orang Asli an den Mainstream der
Gesellschaft anpassen und darin einpassen, also als ethnokulturell distinkte
Gruppe langfristig verschwinden lassen will.

Rechtlich argumentiert die malaysische Regierung, dass die Orang Asli
wie alle anderen malaysischen Biirger behandelt werden miissen und weder
besondere Rechte noch eine besondere Behandlung beanspruchen koénnen
(vgl. Nicholas 2003: 2).

In Bezug auf die Landrechte wurden die Orang Asli durch das moderne
Landrecht, das im souverdnen Malaysia eingefiihrt wurde, dramatisch benach-
teiligt. Wie in den Philippinen basierte es auf dem australischen Torrens Sys-
tem der Landregistrierung, wonach alles Land dem Staat gehort und es jen-
seits von Staatsland nur privates Land gibt. Entsprechendes Recht basiert auf
der Registrierung individueller Landtitel durch den Staat. Das kollektiv ge-
haltene Land der Orang Asli ,,passed down by tradition from generation to
generation, falls dismally outside the Malaysia’s land registration system,
technically belonging to the State” (Cheah 2004: 10). Diese rechtliche Situa-
tion ermoglicht es dem Staat, die Orang Asli aus ihren Siedlungsgebieten zu
vertreiben, wann immer es ihm nétig erscheint. Zwar erméachtigt der Aborigi-
nal People’s Act’® den zustindigen Minister bestimmte Territorien als Schutz-
gebiete der Ureinwohner zu erklédren, doch gehen diese damit nicht in den Be-
sitz der Orang Asli {iber, sondern bleiben lediglich speziell ausgewiesenes
Staatsland. Die entsprechende SchutzmafBnahme kann also jederzeit zuriick-
genommen werden. Auch wenn Orang Asli unter Zwang umgesiedelt werden,
fehlt ein addquater Ausgleich. Gesetzlich ist der Staat nur verpflichtet eine
Kompensation fiir die Hauser, Wertsachen, Fruchtbdume und Ernten zu zah-
len, nicht aber fiir den Verlust des Landes, da dieses ja formal gesehen nicht
Eigentum der Orang Asli ist. In der Praxis wurden vielfach Landrechte fiir
Land, auf dem Orang Asli siedelten, an staatliche oder private Unternehmen
vergeben. Die Orang Asli wurden dann von dort vertrieben und in Regionen
umgesiedelt, zu denen sie keinen Bezug hatten. Dies hatte oft desastrose Ef-
fekte auf deren individuelles und kollektives Wohlergehen.

58 Die wenigen positiven rechtlichen Vorgaben beziiglich der Orang Asli sind ein
Erbe des anti-kommunistischen Kampfes der 1950er Jahre. Damals halfen die
Orang Asli urspriinglich den kommunistischen und zumeist ethnisch chinesi-
schen Rebellen. Im Rahmen ihrer Counter-Insurgency-Politik versuchten die
Briten diese Verbindung zwischen Guerilla und Orang Asli dadurch zu 16sen,
dass sie den Orang Asli eine bessere rechtliche Stellung, Entwicklungshilfe und
allgemein einen ,,Anschluss an die Moderne* in Aussicht stellten. So erweist
sich diese kurzfristige Sorge um das Wohl der Orang Asli als Ausgeburt strate-
gischen Kalkiils. Es war nicht mehr und nicht weniger als Teil einer Strategie
,»(0f) winning over the Orang Asli to the government’s side* (Nicholas online).

145

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Fortschritte staatlicher Politik in Richtung auf eine Anerkennung von
Landrechten und ein Empowerment der Orang Asli finden sich kaum. Die
progressivsten Interpretationen finden sich in einigen Gerichtsurteilen, die
versuchen die Kluft zwischen dem malaysischen Recht und den international
akzeptierten neueren Standards zu iiberbriicken. 2002 wurde zum ersten Mal
,the existence of native title to ancestral land at common law* (Cheah 2004:
12) in einem Gerichtsurteil bestétigt. Das Gericht betonte, dass der Staat
wegen seiner Treuhdnderrolle gegeniiber den Orang Asli die Pflicht habe ,,to
protect the welfare of the aborigines including their land rights and not to act
in a manner inconsistent with those rights, and further to provide remedies
where an infringement occurs® (Sagong bin Tasli zit. nach Cheah 2004: 17).

Es ist kaum zu bezweifeln, dass der malaysische Staat gegeniiber den
Orang Asli auf eine nicht-kooperative und eminent ungeschickte Art handelt.
Selbst wenn im Einzelfall erzwungene Umsiedelung im Interesse iibergeord-
neter Entwicklungsinteressen legitimiert werden kdnnen, scheint es in vielen
Fillen vor allem um die Durchsetzung individueller oder korporativer Profite
zu gehen, was auch der selbsterklédrten paternalistischen Attitiide fundamental
zuwider lduft. Dass die meisten Regionen, die traditionell von Orang Asli be-
siedelt werden bis heute noch nicht als Schutzgebiete ausgewiesen sind, ver-
schérft die ohnehin kritische Situation. Obgleich, wie oben erklart, der Schutz
durch den Titel immer prekér ist, erschwert er doch Enteignung und Vertrei-
bung, die sonst sehr einfach ist, da die Orang Asli rechtlich als illegale Siedler
auf Staatsland behandelt werden (kdnnen).

Obgleich die Regierung argumentiert, dass die staatlichen MaBnahmen im
Interesse der Orang Asli seien, scheint dies vielfach nicht der Fall zu sein.
Erstens werden die Orang Asli im Normalfall nicht im Vorfeld von Mafinah-
men konsultiert, so dass sie de facto jeder Mitsprache iiber ihr Zukunft be-
raubt sind. Zweitens 16sen sich nicht selten die versprochenen Kompensati-
onen in Form von Land, Wohnraum und Beschéftigungsmdoglichkeiten sehr
schnell in Luft auf, sobald einmal die Orang Asli ihre zu anderen Zwecken
umgewidmeten urspriinglichen Siedlungsgebiete verlassen haben.

Die spezifischen Charakteristika des malaysischen politischen Systems,
die die NEP zu einer relativ erfolgreichen Strategie interethnischer Konflikt-
bearbeitung machten, trugen gleichzeitig zu den eindeutig negativen Ergeb-
nissen der Politik gegeniiber den Orang Asli bei:

e der aktive und interventionistische Staat beanspruchte fiir sich das Recht
und die Aufgabe zu entscheiden, was fiir die betroffene Bevolkerung am
besten ist und entsprechende Strategien der ,,Entwicklung™ auszuarbeiten.
Die Entwicklung der Orang Asli wurde im kognitiven Rahmen nachholen-
der Entwicklung ausschlieBlich als Aufholprozess gesehen.

e das ethnokulturelle Fundament der elitezentrierten multiethnischen Alli-
anz erwies sich fiir die Orang Asli als scharf exkludierend, da sie (anders

146

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

als die indigenen Gruppen Ostmalaysias) zum einen nicht mit einer eige-
nen Stimme im Konzert der kooperierenden ethnokulturellen Eliten repré-
sentiert sind und zum anderen die formale Reprisentantin ihrer Interessen
(d.h. UMNO) sich als Reprisentantin der malaiisch-muslimischen Bevol-
kerung, nicht aber aller Bumiputera Festlandsmalaysias erwies. In Bezug
auf die Orang Asli steckt UMNO in einem #hnlichen Dilemma wie die
philippinische politische Elite in ihrem Verhéltnis zu den Muslimen und
den indigenen Gruppen der Cordilleras. Da sich die Malaien selbst als
Sohne des Landes (Bumiputera) begreifen und Malaya als Land der Ma-
laien (Tanah Melayu), konnen sie keine tiefergehenden Anspriiche akzep-
tieren, ohne die eigene Position als Eigentiimer des Landes zu relativieren.

Die Vergrélerung des Staates: Integration in einem multiethnischen
Minenfeld

Eines der auBlergewohnlichsten Ereignisse, in denen die multiethnische Ko-
operation in der ethnokulturell strukturierten Polity an einem Extremfall ana-
lysiert werden kann ist die Umwandlung der Féderation Malaya, Singapurs,
sowie der britischen Kolonien Sabah und Sarawak in die neue Foderation
Malaysia im Jahr 1963. In diesem Prozess ldsst sich beobachten, ob und wie
die in der Staatsbildung gelernten Kodes und Strategien des Konfliktaustrags
in einer neuen Situation angewendet, wie die kulturellen Rahmen von Staat
und Nation adaptiert und wie neue politisch bedeutsame kollektive Identitéten
konstruiert werden.

In den Jahren von 1960 bis 1963 fand ein Prozess statt, der im modernen
System souveriner Nationalstaaten als Besonderheit zu werten ist: der freiwil-
lige und friedliche Zusammenschluss mehrerer staatlicher, bzw. staatsdhnli-
cher Gebilde zu einem einzigen neuen Staat. Konkret initiierte ein existieren-
der souveridner Staat (Féderation Malaya) Verhandlungen mit den Fiihrern
mehrerer britischer Kolonien (Singapur, Sarawak, Sabah) und der Kolonial-
macht, sowie der Fithrung eines anderen souverinen Staates (Sultanat
Brunei). Ziel der Verhandlungen war der Zusammenschluss zu einem gemein-
samen, alle Territorien und Bevolkerungen umfassenden Staat. Ergebnis des
Verhandlungsprozesses war schlielich 1963 der Zusammenschluss von vier
der fiinf Territorien zu einer Foderation. Lediglich Brunei entschied in letzter
Minute der neuen Foderation nicht beizutreten. Singapur, das urspriinglich zu
den Initiatoren gezdhlt werden muss, wurde nur zwei Jahre nach dem Zusam-
menschluss von der nationalen Fithrung Malaysias gezwungen, die Féderation
wieder zu verlassen, was einmal mehr die Frage nach den nationalen Grenzen
und der politischen Identitdt des Gemeinwesens aufwarf. Normalerweise sind
Verdnderungen staatlicher Grenzen in der modernen Weltgeschichte durch
,,Blut und Tranen* gekennzeichnet. Was den Prozess, der zur modernen Fode-

147

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

ration Malaysia fithrte so aulergewohnlich macht, ist der gewaltfreie Cha-
rakter, in dem sowohl Zusammenschluss als auch Trennung vonstatten
gingen. Nicht ein einziger Schuss wurde abgegeben, keine militdrische Dro-
hung ausgesprochen, keine Verhandlungspartei schien andere je unter Druck
zu setzen die Ubereinkunft zu unterzeichnen oder Konditionen zuzustimmen,
die ihr als nicht akzeptabel erschienen.” Die folgende Skizze des Verhand-
lungsprozesses zeigt, in wie weit dieser Erfolg den spezifischen Wahrneh-
mungsmustern und sozialen Praktiken interethnischer Verhandlung geschul-
det sind, die auf balancierte und von allen Seiten als grundsétzlich gerecht
eingeschitzte Kompromisslosungen einen besonderen Wert legen.

Am 27. Mai 1961 duBerte der Premierminister Malayas, Tunku Abdul
Rahman, auf einer Pressekonferenz in Singapur, dass sein Land sehr daran
interessiert sei, mit Singapur und den nicht-indonesischen Territorien Borneos
in engere Kooperationsbeziechungen zu treten. Damit war das schon ldnger in-
formell diskutierte Thema einer Neuordnung der Staatlichkeit in der Region
auf eine offiziellere Ebene gehoben worden.®® Dass damit mehr gemeint war,
als nur die Institutionalisierung besserer Kanéle zur Abstimmung von Politik,
war im Kontext der damaligen informellen Diskussionen allen Akteuren klar.
Direkt nach dem offentlichen Vorschlag, initiierte die malayische Regierung
vertrauensbildende MafBinahmen. Begleitet vom Staatsoberhaupt besuchte
Tunku Abdul Rahman Brunei und Sarawak, wo er wiederholt betonte, die
neuen Staaten in einem eventuellen neuen Staatsgebilde seien selbstverstind-
lich ,,partners of equal status, no more and no less than the other States now
forming the Federation of Malaya. [...] The days of imperialism are gone and
it is not the intention of Malaya to perpetuate or revive them* (Tunku Abdul

59 Der Kontrast zum ,,Normalfall“ wird besonders deutlich, wenn man den Zusam-
menschlussprozess, der schlieBlich zur Foderation Malaysia fithrte mit dem im
gleichen Jahr erfolgten Anschluss Westpapuas an Indonesien vergleicht. Nicht
nur, dass letzterer im Rahmen einer ,,Heim in’s Reich® Ideologie erfolgte, die
die Riickgewinnung West Papuas von den niederldndischen Kolonialherren als
Schlussbaustein eines organizistisch imaginierten Nations- und Staatsbildungs-
prozesses imaginierte, in dem die Papua kein eigenstindiges Mitspracherecht
haben konnten. Die VergréBerung Indonesiens um die Territorien West Papuas
war auch ein ausnehmend blutiger Akt, in dem ein Land und seine Bevdlkerung
unterworfen und zu Objekten imperialer Politik gemacht wurden (vgl. Kreuzer.
20006).

60 Diese Pressekonferenz ist ein relativ spéter Schritt in einem schon seit den spé-
ten 40er Jahren laufenden Prozess, in dem iiber die Grenzen Malay(si)as disku-
tiert wurde (vgl. Sopiee 1973). Als Einfilhrung in die Ereignisse in Sabah und
Sarawak, die dem Zusammenschluss vorausgehen vgl. den Bericht der UN Ma-
laysia Mission (1963). Gute historische Uberblicke iiber die Jahre vor und nach
der Vereinigung bieten z.B.: Ongkili 1972, Milne/Kanagaratnam 1974; Clark
Roft 1974. Speziell zur Rolle der Briten und ihres ,,Grand Design® fiir ein Gro-
Beres Malaysia vgl. Tai 2003.

148

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

Rahman zit. nach Milne/Kanagaratnam 1974: 26). Trotz der vielfiltigen Ver-
sicherungen lehnten alle indigenen Gruppen, aber auch die in den britischen
Kolonien Sabah und Sarawak lebenden Chinesen die Vorschldge eines Zu-
sammenschlusses ab und errichteten eine Einheitsfront, um effektiv der Idee
der Unabhéngigkeit durch den Zusammenschluss mit Malaya entgegentreten
zu konnen. Das Schicksal der peripheren Regionen Indonesiens und die ag-
gressive Politik der Philippinen gegeniiber der muslimischen Minderheit im
Stiden des Landes wurden von ihnen als warnende Beispiele gescheiterter In-
tegration interpretiert. In beiden Fillen wurde sichtbar, dass die Bevolkerung
der Peripherien von der metropolen Elite als Objekt wahrgenommen und die
Interessen der Minderheiten bei der Politikformulierung in keiner Weise be-
riicksichtigt wurden.

Die erste Chance fiir Malaya das Thema in einem formalen politischen
Rahmen anzusprechen, um Reaktionen auszutesten kam mit der Regionalkon-
ferenz der parlamentarischen Versammlung des Commonwealth (Common-
wealth Parliamentary Association), die von den wichtigsten politischen
Fiihrern aller britischen Kolonien in der Region und der Foderation Malaya
besucht wurde.

Hier gelang es Tunku Abdul Rahman in enger Zusammenarbeit mit dem
am Zusammenschluss stark interessierten Fithrer Singapurs, Lee Kuan Yew,
die nicht verhandelbare grundsétzlich ablehnende Position der Fithrer der
borneanischen Gebiete in eine interessenbasierte Position umzuwandeln. Von
den borneanischen Fiihrern wurde erstmals klar formuliert, welches die kon-
kreten Griinde ihrer ablehnenden Haltung waren und welche Bedingungen er-
fiilllt sein miissten, damit eine Neubeurteilung moglich wiirde. Jetzt konnte
jeder einzelne der Griinde und jede Bedingung genau debatiert und in
Losungsvorschliagen beriicksichtigt werden. Es konnte auch gemeinsam iiber
MaBnahmen nachgedacht werden, die geeignet sein konnten, die vorgebrach-
ten Befiirchtungen zu zerstreuen und die Interessen sicherzustellen. Da sich
alle einig wurden, dass dies lohnenswert sei, wurde das Malaysia Solidarity
Consultative Committee gegriindet, in dem alle Parteien auf gleichberechtig-
ter Basis vertreten sein wiirden. Der Posten des Vorsitzenden ging an Donald
Stephens, einen prominenten Fithrer der Kadazandusun aus Sabah und einen
der lautstirksten Kritiker (!) des Malaysia Plans.

Auf der Basis ihrer Kontrolle tiber den Vorsitz konnten die borneanischen
Fiihrer signifikanten Einfluss auf den Verhandlungsprozess nehmen. Schnell
wurde es der malayischen Fithrung auch klar, dass die Idee einer Erweiterung
der Foderation Malaya um die anderen Territorien inakzeptabel war. Aus
Sicht der anderen betroffenen Parteien sollte der Prozess analog zum Konzept
der staatsbiirgerlichen Nations- und Staatsbildung, das ja auch von der Idee
einer freien und freiwilligen Ubereinkunft der Mitglieder des zukiinftigen

149

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Staates ausgeht, als ein Zusammenschluss gleichberechtigter Partner gefasst
werden, die sich zu einem neuen gemeinsamen Staat zusammenschlief3en.

Parallel zu den Verhandlungen initiierte die malayische Regierung ein
umfassendes Programm der Vertrauensbildung. Borneanische Politiker und
Fiihrer der verschiedenen ethnischen Gruppen wurden eingeladen, Malaya zu
besuchen und ihre Sorgen und Wiinsche ebenso wie die malayischen Erfah-
rungen mit Nations- und Staatsbildung mit einer gro3en Bandbreite hochran-
giger Biirokraten und Politiker zu diskutieren.

Um den demokratischen Charakter des Integrationsprozesses sicherzu-
stellen, entschlossen sich die malayische und britische Regierung dazu, eine
Kommission in die borneanischen Gebiete zu entsenden, die den expliziten
Auftrag bekam, die Meinung der Bevélkerung zu eruieren. Sollte die Mehr-
heit dem Vorhaben ablehnend gegeniiber stehen, so wiirde der Plan nicht
weiter verfolgt. Die sogenannte Cobbold-Commission hielt mehrere Dutzend
Offentliche Anhorungen in allen Distrikten Sabahs und Sarawaks. Beinahe
700 verschiedene Gruppen entsandten Reprisentanten, die ihre Meinung vor-
tragen sollten. Mehr als 2.200 Einzelpersonen und Gruppen reichten schrift-
liche Kommentare ein. Zusammenfassend erklirte die Kommission, dass ca.
zwei Drittel der Bevolkerung dem Malaysia-Plan positiv gegentiber stiinden,
wenn den von den borneanischen Verhandlungsfithrern vorgetragenen
Bedenken Rechnung getragen wiirde. Ein Drittel der Bevolkerung sei gegen
den Zusammenschluss oder wiirde ihn nur akzeptieren, wenn die Territorien
vorher in die Unabhéngigkeit entlassen worden wiren und auf dieser Basis
iiber den Zusammenschluss verhandeln konnten. In ihrem Bericht betonten
die Kommissionsmitglieder, dass die Regierung der Foderation Malaya den
Forderungen der borneanischen Verhandlungsfiihrer soweit als moglich ent-
gegenkommen sollte — eine Forderung, die vom malayischen Premierminister
sofort erfiillt wurde.®!

61 Es wird verschiedentlich argumentiert, dass das Entgegenkommen der malay-
ischen Seite ihrem Interesse geschuldet war gegen die grofle Zahl von Chinesen,
die durch den Zusammenschluss mit Singapur zu Staatsbiirgern des neuen Staa-
tes wiirden, ein indigenes Gegengewicht zu bekommen und damit die indigene
Mehrheit zu sichern. Dieses Argument ist sicherlich nicht von der Hand zu wei-
sen, doch unterschitzt es die strategischen Moglichkeiten der malayischen Seite
am Verhandlungstisch. Sowohl die singapurianische Fiithrung, als auch die briti-
sche Kolonialmacht hatten ein groBles Interesse an einem ,Grand Design®,
wenngleich aus unterschiedlichen Griinden. Die britischen Kolonialherren in
Sabah und Sarawak hatten seit den spiten 40er Jahren auf ein Grofimalaysia ab-
gezielt, weil sie annahmen, dass ihren eigenen strategischen Interessen in der
Region dadurch am besten gedient sei. Sie dringten folgerichtig auch die loka-
len Eliten der beiden Territorien die Vorschldge Tunku Abdul Rahmans zu akz-
petieren. Es war die malayische Seite, die urspriinglich der Idee ablehnend
gegeniiberstand. Noch im Jahr 1960 war Malaya ,,quite happy to let the British
retain North Borneo for defence purposes, as a ,British fortress® colony outside

150

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

Im neuen Inter-Governmental Committee (IGC), das damit beauftragt

wurde den Text fiir die neue Verfassung zu formulieren, wurde den Repri-
sentanten der beiden Kolonien einmal mehr der gleiche Status eingerdumt wie
den Delegationen aus Malaya und GroBbritannien. Die Ergebnisse der Ver-
handlung, die am 27. Februar 1963 verdffentlicht wurden, lassen sich nur als
kompletter Sieg der borneanischen Delegationen lesen. AuBergewdhnliche
Garantien wurden in die neue Verfassung eingearbeitet, u.a.:

Obgleich der Islam als offizielle Staatsreligion Malaysias fungierte und
Malaiisch als zukiinftige einzige offizielle Sprache geplant war, sollten
diese Verfassungsbestimmungen nicht fiir Sabah und Sarawak gelten.

Als einzige sollten die borneanischen Gliedstaaten im neuen Staatsgebilde
die Binnenmigration selbst kontrollieren kénnen. Sonderregelungen fiir
den offentlichen Dienst sollten es es den borneanischen Staaten erlauben,
die britischen Biirokraten so lange zu behalten, bis geniigend Borneaner
qualifiziert seien, die diese Positionen dann {ibernehmen kénnten.

Um den borneanischen Gebieten auf nationaler Ebene eine starke Repri-
sentanz zu garantieren, lag ihr Sitzanteil weit tiber dem, was auf der Basis
der Bevolkerung angemessen gewesen wire.”

Nicht zuletzt wurde der Begriff der indigenen Bevdlkerung (Bangsa), die
als ,,Staatsnation* fungierte, neu bestimmt, so dass alle Bestimmungen
zugunsten der Malaien gleichermalen fiir die indigenen Gruppen der bor-
neanischen Gebiete gelten wiirden. Dafiir musste die ethnokulturelle
Grundlage des Staates angepasst werden. Bangsa Melayu und Tanah Me-
layu waren als Konzept plausibel und akzeptabel fiir Festlandsmalaysia,
wiren aber fiir die spédteren Ostmalaysischen Gliedstaaten nicht anwend-
bar gewesen. So musste die Idee eines besonderen Status der indigenen
Bevolkerung fiir die nicht-malaiischen Bevolkerungsgruppen durch Aus-
weitung angepasst werden. Der neue Bumiputera Begriff schloss alle
Gruppen ein, die auf der Grundlage ihrer Indigenitit den Status von Besit-
zern des Landes fiir sich reklamieren konnten.

62

his association* (Tai 2003: 158). So wurde den Briten unter anderem von Singa-
pur vorgeschlagen ,,(to) dangle the Borneo Territories as an incentive if they
were to have a chance of persuading the Tunku to accept a merger with Singa-
pore (Tai: 2003: 158). Genau deshalb war die malayische Verhandlungsposi-
tion stark, da die Briten als Kolonialmacht die Vereinigung wollten und wohl
auch die indigenen Eliten zu mehr Nachgiebigkeit gedréngt hétten.

Das Unterhaus sollte 159 Mitglieder umfassen, von denen 104 die etwa 9 Mil-
lionen Menschen umfassende Bevolkerung der ehemaligen Foderation Malaya
représentieren sollten. Die borneanischen Gebiete sollten 40 Sitze erhalten, ob-
gleich sie nur 1,5 Millionen Einwohner beherbergten. Demgegeniiber gingen an
Singpur mit einer Bevolkerung von mehr als einer Millionen nur 15 Sitze.

151

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Im letzten Moment entschied sich Brunei der Foderation nicht beizutreten. So
wurde das ,,Agreement relating to Malaysia“ schlieBlich am 9. Juli 1963 von
den Vertretern von GroBbritannien, der Foderation Malaya, Singapur, Sabah
und Sarawak unterzeichnet.®> Zweieinhalb Monate spiter betrat der neue Staat
Malaysia die internationale Biihne.

Mehrere prominente Charakteristika des Vereinigungsprozesses stechen

hervor:

Der auBlerordentlich diskursive und kompromissorientierte Stil der malay-
ischen Elite machte es den borneanischen Reprisentanten leicht in Ver-
handlungen einzutreten und ein relativ hohes Niveau von inter-Gruppen
Vertrauen zu entwickeln. Es erleichterte ihnen auch tiber das fiir sie da-
mals Undenkbare, die Unabhingigkeit durch und im Zusammenschluss
mit anderen Territorien zu einem gemeinsamen neuen Staat nachzu-
denken.

Von zentraler Bedeutung war, dass die Foderation Malaysia bereit war,
dieses Projekt von einem pragmatischen Staats- und Nationskonzept anzu-
gehen. Beide wurden als kiinstliche Produkte der Einbildung begriffen,
die genau deshalb auch wandelbar und aktiv gestaltbar waren und blieben.
Genau deshalb konnte auch die Aufgabe der Staatsbildung auf die Befrie-
digung der Bediirfnisse aller betroffenen Gruppen angegangen werden, da
diese auf symbolischer Ebene eingebunden werden konnten.

Die malayische Elite akzeptierte von Anfang an, dass alle von den Pldnen
betroffenen Parteien legitime Interessen in den Bereichen kollektiver
Sicherheit, Identitit und Wohlfahrt hatten, die eine Regelung sicherstellen
musste. Zentrales Ziel der Verhandlungen war eine ,,needs-based, inte-
grative (win-win) solution — one in which the basic human needs of [...]
all sides are met* (Avruch 1998: §9).

Obgleich die Malaien auf der ethnokulturellen Basis ihres Anspruchs auf
den Status einer Nation und ihren besonderen Rechten als die Eigentiimer
des Landes der Malaien (Tanah Melayu) bestanden, waren sie bereit, das
zugrunde liegende Prinzip der Indigenitdt zu benutzen, so dass der ent-
sprechende Sonderstatus auch den indigenen Bevolkerungen der bornea-
nischen Gebiete zugesprochen werden konnte. Der Anspruch dieser
Gruppen auf symbolische Gleichheit mit den Malaien wurde akzeptiert,
indem eine neue gemeinsame Identitit ,.erfunden” wurde — die der Bumi-
putera, der S6hne des Landes. Innerhalb dieses Konzepts war es weiterhin
allen ethnischen Gruppen méglich, ihren Charakter als ,,Nationen* auch
im Sinne politisch organisierter Einheiten zu bewahren, bzw. zu entwi-
ckeln. Gleichzeitig wurden die nicht-indigenen Gruppen der borneani-
schen Gebiete analog zu denen in Malaya klassifiziert. Sie wurden durch-

63 Der Text des Vertrags findet sich z.B. in: Ongkili 1967: 130-134.

152

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

géngig als Staatsbiirger angenommen, mussten jedoch die iibergeordneten
Rechte der indigenen Gruppen anerkennen.

2.5.3 Die Interaktion einer Vielzahl von Nationen
in einem interventionistischen Staat

Malaysia optierte fiir eine im Vergleich zu den anderen beiden Staaten eigene
Form der Nations- und Staatsbildung, durch die Nation und Staat voneinander
getrennt blieben. Dabei entwickelten die politischen Eliten eine ganz eigene
Formel der Kooperation in einem multiethnischen Staat. Damit gelang es
ihnen, die nicht selten zu beobachtenden Tendenzen auszuhebeln, dass einzel-
ne, dominante Gruppen den Staat fiir die Durchsetzung ihrer Interessen zu er-
obern streben. Sie hielten damit auch die Trennung von Staatsbiirgerschaft
und Nationalitit aufrecht. Erstere wurde an praktisch alle Mitglieder der
ethnischen Gruppen vergeben, die die Territorien Malay(si)as zum Zeitpunkt
der Unabhingigkeit besiedelten. Nation, bzw. Nationalitdt jedoch wurde in
den Gruppen jeweils eigenen Konzepten und Grenzen imaginiert. Es sollte
eine malaiische, eine chinesische, eine indische (tamilische) Nation und spater
eine Iban- und eine Kadazandusun Nation geben. Eine gemeinsame
malay(si)sche Nation war nicht angedacht. Die Idee einer malaysischen Na-
tion oder Gemeinschaft, einer Bangsa Malaysia wurde sogar explizit abge-
lehnt. Politik wurde gedacht als regelgeleiteter Balance-Akt zwischen den
Interessen der verschiedenen ,,Nationen“, aus denen sich die Biirgerschaft
Malaysias zusammensetzte.

Am wichtigsten fir den letztlichen Erfolg des ethnischen Kategorien-
schemas war, dass die dadurch geschaffenen politisch agierenden Identitéts-
gruppen auf der Grundlage bestehender Selbstkategorisierung der verschie-
denen Bevolkerungsgruppen, die das Staatsgebiet besiedelten, modelliert
wurden. Nation, im Plural gedacht und auf die Selbstkategorisierung der
Gruppenmitglieder riickgebunden, machte eine aktive Strategie der Erfindung
einer einigenden Geschichte und der Schaffung nationaler Mythen weitge-
hend iiberfliissig. Niemand musste eine neue gemeinsame nationale Identitit
unterstiitzen. Entsprechend mussten auch keine potenziell konkurrierenden
Identitdten unterdriickt werden. Assimilation war keine Notwendigkeit, ja
noch nicht einmal eine als sinnvoll gedachte Option der nationalen Entwick-
lung. In Malay(si)a konnten die Chinesen Chinesen und die Inder Inder blei-
ben, wie auch die Malaien Malaien blieben. Keiner musste sich zum
Malay(si)er wandeln und einen entsprechenden Umbau der politischen Loya-
litdten vornehmen. Wie spiter die Dayak/Iban und Kadazandusun, konnten
alle Gruppen ihre politischen Parteien aufbauen, deren wichtigste Aufgabe
darin bestand, die eigenen, ethnisch definierten Interessen innerhalb der
Regierungsallianz einzubringen. Strukturelle Verlierer, deren grundlegende

153

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Bediirfnisse nach Identitdt, Sicherheit und Wohlfahrt missachtet worden
wiren, finden sich nicht. Es findet sich auch nicht die in den beiden anderen
Féllen prominente Gegeniiberstellung von einem Staat, der Ethnizitit als
politische Kategorie im Plural eliminieren will, und ethnischen Minderheits-
gemeinschaften, die, groBtenteils in Reaktion auf eine derartige Bedrohung,
ihre kulturellen Eigenheiten, die Religion, Sprache oder andere Charakteris-
tika in symbolisch tiberhohte Kennzeichen politischer Identitit und letztlich
einen gegen den Staat gerichteten Gegennationalismus umformen.

Im Wesentlichen, und hierzu werden die Details der Funktionsweise in
den folgenden Kapiteln noch herausgearbeitet, kann Malaysia als konkor-
danzdemokratisches System beschrieben werden, das speziell zum Manage-
ment interethnischer Beziehungen entwickelt und in seiner Struktur und
Funktionsweise dahingehend optimiert wurde. Allerdings ist weder das Prin-
zip der ethnisch basierten Machtteilung, noch sind die Prinzipien von Inklu-
sion und Exklusion oder aber die Verfahrensweisen und Rahmenbedingungen
konsensualer Konfliktbearbeitung in den Institutionen des malay(s)ischen
Staates angelegt.** Machtteilung und weitreichende Gruppenautonomie sind
zunidchst und vor allem Kennzeichen sozialer Praxis, die das formale System
entsprechend formen. So handelt es sich beim Wahlsystem eindeutig um ein
Mehrheitswahlsystem, bei dem in jedem Wahlbezirk der Kandidat mit den
meisten Stimmen gewdihlt wird, ein System, das — siche GroBbritannien —
vielfach zur Herrschaft der kleinstmdglichen parlamentarischen Mehrheit
fiihrt, die, gemessen am prozentualen Anteil an den Wéhlerstimmen, nicht
selten sogar nur eine Minderheit der Wihler représentiert. Obgleich der Form
des Wahlsystems nach identisch, waren die praktischen Konsequenzen in
Malay(si)a von Anfang an fundamental anders. Konkurrenz wurde durch
informelle Absprachen minimiert, die Mehrheit wurde durch inklusive Strate-
gien so vergrofert, dass generell von einer weitgehenden Abwesenheit einer
funktionsfahigen Opposition gesprochen werden kann. Ahnlich der Schweiz
waren alle relevanten gesellschaftlichen Gruppen in der Regierung vertreten,
anders als dort, traten sie jedoch bei Wahlen gar nicht erst gegeneinander an.
Die Entscheidungsregeln sind wie in der Schweiz supermajoritdr, die Regie-
rungsstruktur kann gleichfalls als tibergrofle Koalition beschrieben werden.
Schon die bislang vorgelegte Skizze der Genese dieses Systems verweist je-
doch darauf, dass weder Entscheidungsregel, noch Struktur, wie etwa fiir die
Schweiz ,,als Verhaltensmuster verstanden werden [kann; die Verf.], das sich
als Reaktion auf das institutionelle Umfeld [...] herausgebildet hat* (Ganghof
2005: 411; kursiv im Original) Zwar handelt es sich eindeutig um ein Ver-

64 Der Klassiker zum Thema der Konkordanz in ethnisch gespaltenen Gesellschaf-
ten ist Arend Lijphart, der derartige Systeme als ,,consociational democracies*
bezeichnet. Zur Einfithrung siche Lijphart 2004, Lijphart 1990.

154

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

haltensmuster, dieses ldsst sich jedoch nicht aus dem institutionellen Umfeld
ableiten, sondern sollte auf die Wahrnehmungsmuster zentraler politischer
Akteure und Lernprozesse in der Spatphase britischer Kolonialherrschaft und
den frithen Jahren der Unabhéngigkeit riickgebunden werden.

Anders als vielleicht vermutet werden konnte, fithrte im malay(s)ischen
Fall, das inklusive, supermajoritidre Prinzip nicht zu einer Politiklahmung.
Vielmehr entstand ein aktivistischer Staat, der kaum eine gesellschaftliche
Sphire dem ,,freien Spiel der Kréfte® {iberlie3. Die in vielen Politikbereichen,
insbesondere der Wirtschaftspolitik, beobachtbaren hohen Steuerungskapazi-
titen des Staates resultieren aus der, parallel zur inklusiven Dimension der
Konkordanz, beobachtbaren scharfen Exklusivitit gegeniiber all den Gruppen,
die die Entscheidungsregeln in Frage stellen und dem Verzicht aller inkludier-
ten Gruppen auf eine auch nur in Ansitzen mobilisatorische Politik. Da damit
auch (fast) alle Anreize zu Blockadepolitik wegfallen, kann dieses System
trotz seines inklusiven Charakters und des Prinzips der supermajoritdren Ent-
scheidungsregel effizient und schnell handeln.

Der Preis hierfiir ist eine zumindest partielle Entdemokratisierung des Re-
gierungshandelns, da dieses kaum je in Reaktion auf einen freien und offenen
Diskurs in der demokratischen Offentlichkeit erw#chst. Vielmehr ist festzu-
halten, dass letzterer von den Reprédsentanten der im Entscheidungssystem
inkludierten Gruppen aktiv gehemmt und demokratische Offentlichkeit nur in
sehr begrenztem Maf} zugelassen wird. Das System ist zwar in Bezug auf In-
teressenreprisentation ausnehmend inklusiv, gleichzeitig jedoch in Bezug auf
die Partizipation gesellschaftlicher Krifte scharf exklusiv. Partizipation ist ein
Privileg der politischen Eliten, der status quo orientierten Kréfte der verschie-
denen ethnischen Gruppen. Auf Dauer funktionieren kann diese Verengung
von Politik auf intra-elitdre Verhandlungssysteme jedoch nur, weil die Elite-
Akteure tatsdchlich im Verhandlungsprozess die Bediirfnisse der verschiede-
nen Gruppen in einem ausreichenden Maf3e beriicksichtigen und diese in den
daraus hervorgehenden Politiken tatséchlich widergespiegelt werden. Wie die
obigen Analysen aufzeigen, bringt das System all den Gruppen, die sich be-
nachteiligt fihlen viele Vorteile, sobald es ihnen gelungen ist im Elitezirkel
Aufnahme zu finden. Gerade fiir die benachteiligten Gruppen zeigten die
intra-elitiren Verhandlungen generell positive Ergebnisse. Aber auch starke
Gruppen, wie im 6konomischen Bereich die Chinesen, profitierten von der
Teilhabe am Verhandlungssystem, da sie wiederholt maBigend Einfluss
nehmen konnten (z.B. bzgl. der Sprachenproblematik, und den Kosten der
Affirmative Action Programme im 6konomischen Bereich, die kaum zu Las-
ten chinesischer Interessen gingen). In den verschiedenen Politiken zeigt sich
gleichzeitig eine gemeinsame fundamentale Strategie zur Bearbeitung des in
einem multiethnischen Setting liegenden Gefahrenpotenziales: 6konomisches
Wachstum und interethnischer sozio-6konomischer Ausgleich. Explizites Ziel

155

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

ist zum einen ein groftmoglichstes nationales Wachstum und gleichzeitig die
bestmdgliche Gewihrleistung und Forderung der fundamentalen Interessen
der verschiedenen ethnokulturellen Gruppen an einer stabilen, politisch aner-
kannten und représentierten kollektiven Identitét und 6konomischen Teilhabe,
sowohl im Sinn einfacher Teilhabe am 6konomischen Wachstum, als auch im
Sinn eines gesellschaftlichen Ausgleichs mit dem Ziel mittel- bzw. langfris-
tiger 6konomischer Gleichstellung. Obgleich es in jeder einzelnen Entschei-
dung relative Gewinner und Verlierer geben mag, finden sich wiederholt
offene oder verdeckte Prozesse der Koppelung zwischen verschiedenen
Feldern, so dass ein fortgesetztes Interesse an der Arbeit innerhalb der Arran-
gements geschaffen wird und Anreize zu einer mobilisatorischen Politik
minimiert werden.

Der malaysische Staat begreift sich selbst als proaktiven Akteur des
Managements interethnischer Beziehungen. Die Regierung hat die selbstge-
stellte Aufgabe aktiv das Wohl der tibergeordneten der ganzen Gesellschaft,
verstanden als die Summe ihrer ethnokulturell fundierten Teile, zu beférdern.
Diese interventionistische und kontrollorientierte Position spiegelt sich im
semi-autoritdren Muster der NEP und ihrer Nachfolgerin Wawasan 2020, die
gleichermaflen eine breite Verantwortlichkeit fiir den Staat festschreiben und
konflikttrachtige Bereiche dem offentlichen Diskurs entziehen.

Dies fiihrte im Regelfall zu Losungen, die fiir alle Seiten akzeptabel und
vorteilhaft waren. Fiir Gruppen, die nicht als gleichberechtigte Partner aner-
kannt sind (z.B. die Orang Asli),” kénnen daraus jedoch sehr negative Konse-
quenzen resultieren, da ihnen ein Recht auf Mitbestimmung innerhalb des
Elitesystems verweigert wird und gleichzeitig die Option des Wegs tiber die

65 Die reine Gruppengrofie ist hier nicht ausschlaggebend. In der BN finden sich
eine groflere Anzahl von Parteien, die relativ kleine Gruppen vertreten. Wichti-
ger sind zum einen interne Differenzen zwischen verschiedenen Gruppierungen
innerhalb der Orang Asli und, dass sie in keiner Region einen groBen Prozent-
satz der Bevolkerung darstellen, also in gewissem Sinn iiber kein ,,Mehrheitster-
ritorium* verfiigen. Demgegentiiber sind die indigenen Gruppen Ostmalaysias
zwar zahlenmifig auch nicht groBer, sie besiedeln jedoch distinkte Gebiete und
stellen dort entweder die Mehrheit oder eine starke Minderheit der Bevolkerung
dar. Dariiber hinaus sind sie seit Jahrzehnten, trotz mancher interner Differen-
zen, politisch doch recht ,,schlagkriftig® organisiert. Der mdoglicherweise ent-
scheidende Faktor ist, dass die Orang Asli mit den Malaien auf Festlandsmalay-
sia de facto um die Kategorie der indigenen Bevélkerung konkurrieren. Wenn
und soweit Festlandsmalaysia als Land der Malaien definiert wird, ist die Aner-
kennung einer Gruppe mit eigenen Indigenititsanspriichen, die denen der Ma-
laien vorausgehen eminent problematisch. Von daher agiert die malaiische Poli-
tik durchgéngig in dem Sinn, dass sie die Orang Asli als ,riickstdndige Brider*
kategorisiert, die es zu modernisieren, d.h. der malaiischen Norm anzupassen
gilt. Dies befordert teilweise durchaus eine paternalistische Attitiide und ein ent-
sprechendes Engagement, verhindert aber gleichzeitig, dass die Orang Asli als
Herren ihrer eigenen Entwicklung akzeptiert werden.

156

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

parlamentarische oder gar auBlerparlamentarische Opposition praktisch ver-
schlossen bleibt.

Der malaysische Fall illustriert, dass die Pazifizierung interethnischen
Konfliktaustrags nicht notwendigerweise iiber eine liberale, staatsbiirgerliche
Nationsbildung erfolgen muss, die Ethnizitit weitestgehend aus dem politi-
schen Raum verbannt. Ethnizitit bzw. Ethnisierung des politischen Raumes
kann durchaus ein stabiles Fundament friedlichen Konfliktaustrags liefern,
wenn sie im Rahmen eines multi-nationalen Staatsgebildes konzeptionalisiert
wird und eine Reihe von kognitiven Mustern und korrespondierenden Prakti-
ken etabliert werden, die die Anreize zu einer Radikalisierung ethnischer
Positionen minimieren helfen.

2.6 Eine vergleichende Betrachtung der
Strategien der Nations- und Staatsbildung
und ihrer Ergebnisse

Der Vergleich der drei Fille illustriert, dass keine reine Variante der Nations-
und Staatsbildung in Bezug auf ihre Fiahigkeit zur Zivilisierung interethni-
schen Konfliktpotenzials per se tiberlegen ist.

In ihren jeweils sehr eigenen Arten des Umgangs mit dem Faktum gesell-
schaftlicher Multiethnizitit verweisen die drei Félle auf die ausgeprigte Rolle,
die den Zufillen der Geschichte, aber auch den Modi ihrer Verwendung im
Bau moderner Nationen und Staaten zukommt. Nicht nur die Geschichte un-
terscheidet sich, die jeweils als Fundament der modernen Nationen Verwen-
dung findet, auch die Ziele ihrer Verwendung, die benutzten Symbolkom-
plexe, ihre Interpretation und Stellung im neuen Rahmen und die daraus
entwickelten Bilder der modernen Nation und der ethnischen Gruppen.

Die zwei Gewaltfille unterscheiden sich in Bezug auf die Nationsbildung
in zweierlei Weise grundsitzlich von Malay(si)a: Beide begannen unter der
Primisse einer staatsbiirgerlichen, ethnosblinden Nationsbildung, die sich
schon in den ersten Jahren der Souverénitit als Chimére entpuppte. Wihrend
in Sri Lanka offen auf eine ethnische Nationsbildung umgeschwenkt wurde,
blieben die philippinischen Eliten formal dem staatsbiirgerlichen Ideal ver-
haftet, eine offene Ethnisierung fand nicht statt. Sie ist jedoch fester Bestand-
teil des nicht-offiziellen gesellschaftlichen und politischen Selbstverstindnis-
ses der christlichen Bevolkerungsmehrheit, wie der nationalen politischen
Elite. Demgegeniiber galt Ethnizitit in Malay(si)a von Anfang an als einziges
sinnvolles, ,,quasi-natiirliches, politisches Strukturierungselement, weil es
die gesellschaftliche Strukturierung addquat widerspiegelte. Ethnizitét, d.h.
die Organisation und Interessenvertretung auf der Grundlage askriptiver
ethnokulturell bestimmter Gruppengrenzen, wurde jedoch als grundsitzlich

157

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

allen Gruppen gleichermaBlen zukommendes Recht verstanden, die Polity also
als Arena gleichberechtigter ethnokulturell formierter Akteure formiert.

Sri Lanka wie die Philippinen bestimmten dariiber hinaus die Nation als
im Wesentlichen in ihrer Extension deckungsgleich mit dem Staat, d.h. in
dem Staat konnte es nur eine, diesem korrespondierende Nation geben, da
diese in beiden Féllen mittels einer Extension von Geschichte, Religion, Kul-
tur und Sprache der Mehrheitsethnie die Moderne konstruiert. De facto sollten
die davon unabhingigen und partiell mit signifikant anderen Inhalten gefiill-
ten kollektiven Identititen der Minderheiten mit den Bedeutungssystemen der
neuen Nation tiberschrieben und damit faktisch marginalisiert, wenn nicht
ausgeloscht werden. Diese normativ fundamental asymmetrische Rahmung
interethnischer Beziehungen beférderte in beiden Féllen Politiken der symbo-
lischen und gesellschaftlich praktischen Exklusion. Weder Singhalesen noch
christliche Filipinos erwiesen sich als fihig eine Nation zu imaginieren, die
die Mitglieder der Minderheitengruppen als gleichberechtigt eingeschlossen
hitten. Die Reaktion der betroffenen Minderheiten war in beiden Féllen iden-
tisch: Entfremdung, Protest und schlieSlich Rebellion. Demgegeniiber wurde
der Staat in Malaysia von Anfang an vom Konzept der Nation entkoppelt. Er
war gemeinsamer ,,Besitz“ aller ethnischer Gruppen. Er wurde als Arena des
Konfliktaustrags, als Regelwerk, durch das dieser zivilisiert wird, bestimmt.
Damit werden prinzipiell alle ethnischen Gruppen als politische Akteure in-
nerhalb des Staates positioniert. Zwar verfiigen indigene Gruppen iiber einen
besonderen Status als ,,Eigentiimer des Landes*, doch wird Indigenitét prinzi-
piell durchaus im Plural gedacht, so dass in verschiedenen Regionen des Lan-
des jeweils andere Gruppen den Status der indigenen Bevolkerung beanspru-
chen kénnen. Dies ist in Sri Lanka, wie auch in den Philippinen nicht der Fall.
In Sri Lanka gilt das gesamte Staatsgebiet zunehmend als Land der Singha-
lesen; in den Philippinen sollen alle gleichermafBen als Filipinos gelten, was
einem speziellen Anspruch einzelner Gruppen auf Indigenitdt in bestimmten
Regionen und einer daraus ableitbaren Sonderstellung entgegensteht.

Doch sind die zwei Gewaltfille nicht nur durch ein geriitteltes Mal3 an
Ubereinstimmungen oder Ahnlichkeiten charakterisiert, sondern weisen
gleichfalls Unterschiede in Bezug auf Staats- und Nationenbildung auf.

Sri Lanka ist ein Paradefall fir eine von der dominanten ethnischen
Gruppe initiierten und orchestrierten Entwicklung von einem staatsbiirgerli-
chen zu einem ethnischen Nationsverstindnis in einem Prozess, der als Erobe-
rung des Staates durch eine ethnische Gruppe bezeichnet werden kann. Dies
trifft fir die Philippinen nicht zu, deren Elite formal nie den Weg einer rein
staatsbiirgerlichen Nation verlassen hat. Ethnokulturelle Hegemonie ist hier
mehr ein Faktum sozialer, 6konomischer und politischer Praxis, als dass sie in
die Institutionen des Staates (Verfassung, Gesetze, Parlament, Regierung etc.)
eingeschrieben wire. Wir nehmen an, dass ein zentraler Grund fiir diese un-

158

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

terschiedlichen Wege in der drastischen Verschiedenheit der kulturellen Re-
servoirs liegt, die zur Konstruktion einer kollektiven Identitit zur Verfiigung
standen. Wéhrend die Singhalesen auf eine lange Geschichte buddhistischer
Konigreiche mitsamt den umfassenden Chroniken, Traditionen, Visionen
politischer Herrschaft und teilweise sakral verankerter Legitimitétsvorstel-
lungen zuriickgreifen konnten, die so interpretiert werden konnten, dass sie
sich zu einem imperialen Modell fir das moderne Sri Lanka zusammen-
fiigten, lag diese Option weit auBerhalb des fiir die philippinischen Eliten
Moglichen. Anders als Sri Lanka haben die christlichen Regionen der Philip-
pinen keinerlei prikoloniale Geschichte, die als Ankniipfpunkt fiir Visionen
nationaler GroBe taugt. Die einzigen Rahmen, die genutzt werden konnten,
um die Philippinen und die Filipinos zusammen zu binden, waren kolonialer
Natur: das Christentum, das auf die spanische, und die Demokratie sowie ein
Fokus auf individuelle Freiheit und eine prinzipiell freiheitliche Wirtschafts-
ordnung, die auf die amerikanische Kolonialzeit zuriickgehen. Dies machte
Nationsbildung immer prekir, denn der Kern des Eigenen war nicht nur ein
Fremdes, sondern sogar ein Erbe kolonialer Unterwerfung. Die Konstruktion
der Asymmetrie zwischen den Gruppen erfolgte folgerichtig auf unterschied-
licher Basis — wéhrend die Singhalesen vor allem die eigene Grof3e heraus-
stellten, vor der die tamilische Geschichte und Tradition verblassten, fokus-
sierte der philippinische Diskurs stark auf der Riickstindigkeit und fehlenden
Zivilisiertheit des Anderen (d.h. der Muslime), vor der sich das eigene kol-
lektive Ego positiv abheben konnte. Auffillig ist in beiden Féllen, dass ein
Diskurs mit der Minderheit praktisch nicht stattfindet, sondern die Rahmen
interethnischen Konfliktaustrags einseitig gesetzt werden — in beiden Fillen
legitimiert sich diese unilaterale Perspektive aus dem jeweils dominanten Bild
der Nation. In Sri Lanka ist die unilaterale Perspektive und Handlungsstruktur
Ausfluss einer Vision, die das Land als Heimat der Singhalesen und buddhis-
tisches Herzland kodiert, was anderen Gruppen per definitionem einen unter-
geordneten Status zuweist und sie als gleichberechtigte Partner eines Dis-
kurses, ausschlieft. In den Philippinen widerspricht die Orientierung auf die
individuellen Rechte aller Einzelner — und das heifit in der Praxis insbeson-
dere die der Mitglieder der christlichen Mehrheit — einer bi- oder multilatera-
len Perspektive, da letztere erfordert, die ethnisch fundierte Gruppenstruktur
zu akzeptieren, aus der heraus sich erst ein interethnischer Diskurs entwickeln
kann.

Ein besonders deutlicher Schnitt zwischen den zwei Gewaltfillen und
dem kontrastierenden Fall Malaysia ist die relative Entwicklungsorientierung
der Regime, respektive der entwicklungspolitische Aktivismus der Regie-
rungen. Nur im malaysischen Fall kénnen wir einen konzentrierten und auf
Dauer gestellten Versuch des Staates beobachten, eine aktive Politik der Wirt-
schaftssteuerung durchzusetzen, die explizit darauf abzielt die politische,

159

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

6konomische und soziale Position der Gruppen aus denen sich die plurale Ge-
sellschaft zusammensetzt, auszubalancieren. Aktive multidimensionale inter-
ethnische Balance ist einer der Kernbestandteile der malay(s)ischen Vision
von Staats- und Nationsbildung. Einem &hnlichen Engagement steht in den
Philippinen nicht nur ein ausgepdgtes Klasseninteresse der nationalen Oligar-
chie (hierzu spiter mehr), sondern auch eine Weltanschauung entgegen die
individuelle Freiheit eindeutig héher wertet als ,,social democracy and the
notion of collective obligation* (Bankoff/Weekley 2002: 69). Affirmative
Action-Programme zugunsten benachteiligter Gruppen finden sich folgerich-
tig nur in Ausnahmefillen. Hinzu kommt, dass dem Staat aus den verschie-
densten, in den folgenden Kapiteln noch genauer ausgefiihrten Griinden, die
Kapazititen fehlen eine integrierte Entwicklungsstrategie auch nur zu planen,
geschweige denn zu implementieren. In Sri Lanka fehlt, wie in den Philip-
pinen, jede Vorstellung, dass der Staat eine wichtige Umverteilungsfunktion
zwischen Gruppen unterschiedlichen Status erfiillen konnte.

Die in den obigen Studien herausgearbeiteten Determinanten und Charakteris-
tika der Prozesse, mittels derer sich bestimmte Interpretationen von Staat und
Nation, deren Verhiltnis und Zusammenspiel in ethnopolitisch relevante
Politik tibersetzen, lassen sich graphisch als vorldufige Ergebnisse folgender-
mafBen zusammenfassen:

160

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

Tabelle 1: Folgen unterschiedlicher Konzeptionalisierungen von Staats- und

Nationsbildung
Philippinen Sri Lanka Malaysia
Art der Staatsbiirgerliche Staatsbiirgerliche Ethnische
Nationsbildung Nationsbildung Nationsbildung Nationsbildung
Verhiiltnis Eine Nation Eine Nation Mehrere Nationen
Nation - Staat korrespondierend korrespondierend teilen sich einen
zum Staat zum Staat Staat
Ethnisierung und | Neutralisierung von | Ethnisierung der Na- | Ethnisierung der Na-

Nation

Ethnizitit, Natura-
lisierung von Ge-
schichte, Kultur und
Religion der Mehr-
heitsethnie

tion (Sinhala Nati-
on), Primordialisie-
rung von Geschich-
te, Kultur und Reli-
gion der Mehrheits-
ethnie

tionen, Staat als Are-
na und Regelwerk
fiir den interethni-
schen Interessenaus-
gleich

Politische und

Konzept individuel-

Prioritdt auf Durch-

Prioritét auf Siche-

und Strategien

winne, Strategie
kurzfristiger Interes-
senmaximierung,
Praferenz fiir unila-

Gesellschaftliche |ler Gleichheit dient |setzung von spezi- | rung von Gruppen-
Rolle von zur strukturellen Be- | fisch-ethnischen rechten aller eth-
Ethnizitit nachteiligung der Gruppenrechten mit | nischer Gruppen
muslimischen Min- | Benachteiligung der
derheit Tamilen
Verhalten Implizite ethnische | Explizite ethnische | Interethnischer Aus-
staatlicher Dominanz, Fokus Dominanz, Fokus gleich, Fokus auf
Akteure, Ziele auf absolute Ge- auf absolute Ge- absolute Gewinne,

winne, Strategie
kurzfristiger Interes-
senmaximierung,
Praferenz fiir

Strategie langfristi-
ger Interessenmaxi-
mierung, Priferenz
fiir multilaterale

terale Entschei- unilaterale Entschei- | Entscheidungsfin-
dungsfindung und dungsfindung und dung und Handeln
Handeln Handeln
Effekte auf den Marginalisierung Marginalisierung Inklusion von
Status der von Minderheiten von Minderheiten Minderheiten
Minderheiten
Reaktionsmuster |Entwicklung von Entwicklung von Entwicklung starker
der ethnisch Gegennationalismus, | Gegennationalismus, | ethnischer Gruppen-
bestimmten Protest, Rebellion Protest, Rebellion identitit, starke
Minderheiten Bindung an parla-

mentarische Politik

161

am 14.02.2026, 21:52:58. Opy


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Aus demokratietheoretischer Sicht ist der hier prisentierte Befund problema-
tisch. In den Philippinen, wie in Sri Lanka — beide generell nicht nur als
Demokratien, sondern sogar als zwei von nur wenigen alten Demokratien jen-
seits der Ersten Welt eingeschitzt — hat sich nicht nur Protest zu Rebellion
entwickelt, es gelang den demokratischen Regierungen auch tiber Jahrzehnte
hinweg nicht die bewaffnete Rebellion niederzuschlagen oder aber einen
Frieden mit den Rebellen auszuhandeln. Wir haben aufgezeigt, dass in beiden
Féllen im Rahmen formal-demokratischer Politik Minderheiten multidimen-
sional marginalisiert wurden, dass sie in Prozessen interner Kolonisierung
unterworfen werden sollten und teilweise sogar analog zu siedlerkolonialen
Regimen (hierzu spiter noch genauer) des Rechts auf ihr eigenes Land be-
raubt wurden. Eskalation der Gewalt und massive Menschenrechtsverletzun-
gen, im Kontext der militdrischen Auseinandersetzungen, sind, wie beide
Fille verdeutlichen, kein ,,Vorrecht* autoritirer Regime. Dahls Kriterien der
Polyarchie® sind in beiden Fillen iiber lange Zeitrdume erfiillt, allerdings
nicht immer alle und nicht alle dauerhaft. Nun lisst sich sicherlich argumen-
tieren, dass es gerade das hier sichtbar werdende demokratische Ungeniigen
ist, welches dazu fiihrt, dass auch unter relativ, aber eben nur relativ, demo-
kratischen Bedingungen ein hohes interethnisches Gewaltniveau Bestand
haben kann. Allerdings gilt gemeinhin Malaysia als weniger demokratisch als
die Philippinen und Sri Lanka, ist aber offensichtlich mit seiner explizit dem
Faktum der Multiethnizitit angepassten politischen Kultur und Praxis unter
Konfliktzivilisierungsgesichtspunkten weitaus erfolgreicher als die beiden an-
deren Fille.

Ein Grund dafiir kénnte im Fundament der liberalen staatsbiirgerlichen
Demokratie liegen, die, auf multiethnische Systeme angewendet, eine
Schwachstelle aufweist, welche u.U. zur Katastrophe des Biirgerkrieges fiih-
ren kann. Grundsitzlich erfordert auch die liberale Demokratie einen politi-
schen Loyalititswandel zum ganzen Gemeinwesen, sie erfordert die Schaf-
fung einer gemeinsamen staatsbiirgerlichen Gemeinschaft, einer alle Staats-
biirger miteinander verbindenden Nation. In der Praxis heifit dies durchgéngig
nicht nur Verfassungspatriotismus, sondern auch ein auf Geschichte, Her-
kunft, Kultur und Gebrduche bezogener Patriotismus. In gewissem Sinn
basiert ein erfolgreicher staatsbiirgerlicher Nationalismus, nicht undhnlich zu
einem ethnischen, auf den ,,contingencies and vagaries of a shared memory
and identity” (Yack 1996: 202), selbst wenn dies nur ungern akzeptiert wird.
Wo diese gemeinsame Erfahrung nicht vorliegt — und das ist in postkolonialen
multiethnischen Gesellschaften in der Regel der Fall — muss sie erfunden

66 Dahls Liste der notwendigen Institutionen der Polyarchie beinhaltet gewihlte
Politiker, freie und allgemeine Wahlen, das Recht sich zur Wahl zu stellen, die
Freiheit der Rede und den Zugang zu alternativen Informationen sowie die Ver-
einigungsfreiheit (vgl. Dahl 1989: 221f).

162

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATIONS- UND STAATSBILDUNG

werden, zumeist, indem die Geschichte und Kultur der dominanten Gruppe
nationalisiert wird, bestenfalls erginzt um einige Versatzstiicke aus den Ge-
schichten und Kulturen der ethnischen Minderheiten.

In ethnisch weitgehend homogenen und wirtschaftlich entwickelten Ge-
sellschaften mag das staatsbiirgerliche Modell funktionsfdhig sein. Ob dies
jedoch generell auch fiir multiethnische Gesellschaften gilt, die sich auf einem
relativ niedrigen Entwicklungsniveau befinden, wird hier von uns auf der
Basis unserer Fille in Zweifel gezogen. Sowohl Sri Lanka als auch die Philip-
pinen verdeutlichen, dass die staatsbiirgerliche Demokratie sich in der Realitét
sehr gut dazu eignet als Maske fiir eine de facto ethnische Nationsbildung zu
dienen, durch die die Dominanz einer ethnisch bestimmten Gruppe etabliert
und festgeschrieben wird. Das heif3t nicht, dass hier eine bewusste Instrumen-
talisierung vorliegen muss. Zunéchst einmal ist nur zu konstatieren, dass die
zu schaffende Nation nicht rein fiktiv sein kann, sondern als Nachfolgerin
vielfiltiger Reprisentationen einer (mehr oder weniger fiktiven, niemals aber
rein erfundenen) gemeinsamen Erfahrung entwickelt werden muss. Im Ergeb-
nis erweist sie sich als Melange unterschiedlichster Teile, die im nationalen
Rahmen neu zusammengesetzt werden, von ihm aber auch vielfach mit neuen
Bedeutungen belegt werden. Wenn man Vergangenheit nicht im Plural imagi-
niert, dann miissen auch Anhédnger einer staatsbiirgerlichen Vision notgedrun-
gen eine gemeinsame Vergangenheit erfinden, die die Loyalititen der Mit-
glieder der zukiinftigen Nation auf ein gemeinsames Ganzes fokussieren
kann. Vielfach findet sich als Gemeinsamkeit bestenfalls der anti-koloniale
Kampf, der sich bei ndherem Hinsehen jedoch in vielen Féllen eben auch als
partikulare Erfahrung erweist, die Gruppen cher trennt als eint. Da die Suche
nach der gemeinsamen Geschichte zumeist nur ins Leere fiihrt, wird eine fiir
alle anderen gesetzt, zumeist die der méchtigsten Gruppe. Die Idee einer
staatsbiirgerlich begriindeten Nation, die nicht der Fiktion einer Geschichte
bedarf, hat sich bislang in der Regel als utopisch erwiesen. Wo diese nicht
existiert, wird sie durch die der méachtigsten Gruppe substituiert, an der die
Mitglieder der anderen Gruppen jedoch vielfach keinen Anteil haben. Nicht
selten folgen Entfremdung, Protest und Rebellion. Schon an dieser Stelle ist
es moglich zu konstatieren, dass jeder der drei Fille verdeutlicht, dass es nicht
moglich ist, ethnische Differenz durch Nationsbildung kurz- oder mittelfristig
aufzuheben, oder auch nur ihres politischen Charakters zu entkleiden (vgl.
Horowitz 2000: 599).

Wie die in diesem Kapitel herausgearbeiteten grundsétzlichen Orientie-
rungen sich in der politischen Praxis gegeniiber einer ethnisch distinkten Peri-
pherie ausgewirkt haben, wird im néchsten Kapitel tiber Strukturen und
Akteure des gewalthaltigen oder eben gewaltfreien interethnischen Konflikt-
austrags genauer beleuchtet. Es wird dargestellt, wie diese Orientierungen
Prozesse in Gang setzten, die in zwei Fillen in einen Biirgerkrieg fithrten, aus

163

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

dem es auch nach Jahrzehnten noch kein Entkommen gibt, wihrend im dritten
Fall, exemplarisch behandelt an der peripheren Region Sabah in Ostmalaysia,
ein zwar immer wieder krisenhaftes, letztlich aber doch stabiles und vor allem
friedliches Miteinander der Gruppen gewihrleistet werden konnte.

164

am 14.02.2026, 21:52:58.


https://doi.org/10.14361/9783839407585-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

