
Cultural Flows und virtuelle Öffentlichkeiten

Die Rolle digitaler Medien in transkulturalen/transnationalen Diskursen

Christina Schachtner

Das Erkenntnisinteresse dieses Beitrags richtet sich auf die durch die digitalen Informa-
tions- und Kommunikationstechnologien produzierten und transportierten „cultural
flows“, die neue Öffentlichkeiten konstituieren. Vor dem Hintergrund der Konzepte
Transkulturalität, Transnationalität und Öffentlichkeit wird die Frage diskutiert, ob sich
in grenzüberschreitenden digitalen Netzwerken transkulturale Öffentlichkeiten bilden,
und wenn ja, welche Lebensformen in diesen Öffentlichkeiten angelegt sind. Das Er-
gebnis der Analyse, die sich auch auf empirische Daten einer Studie zu Subjektkonstruk-
tionen von Kindern, Jugendlichen und jungen Erwachsenen in virtuellen Kommunika-
tionsräumen stützt, lautet, dass sich in digitalen Netzwerken transkulturale Öffentlich-
keiten als Möglichkeit abzeichnen. Ob die in den virtuellen Öffentlichkeiten sich zei-
genden transkulturalen Trends zu prägenden gesellschaftlichen Trends werden, hängt
von Rahmenbedingungen ab, die auch jenseits der virtuellen Welt geschaffen werden
müssen, z. B. im Bereich von Bildung, durch eine globale Medienethik sowie durch die
Entwicklung neuer Formen politisch-administrativer Zugehörigkeit jenseits der auf Ter-
ritorium und Abstammung basierenden national orientierten Staatsbürgerschaft. Der
Beitrag ist theoretisch und empirisch, analytisch und normativ ausgerichtet. Die einbe-
zogenen Fallbeispiele haben illustrierenden Charakter.

Schlagwörter: Digitale Netzwerke, Kultur, Transkulturalität, Transnationalität, Öf-
fentlichkeit, hybride Lebensformen

Einleitung

Weltweit wahrnehmbar durchkreuzen die Gegenwartsgesellschaft, wie Scott Lash und
John Urry darlegen, Ströme vielfältiger Art wie Kapitalströme, Migrant(inn)enströme,
Rohstoffströme, Warenströme, Informationsströme, Bilderströme, Kommunikations-
ströme (Lash/Urry 1994: 4, 12). Die Vielfalt der Ströme hat dazu geführt, dass sich un-
terschiedliche wissenschaftliche Disziplinen mit diesen Strömen beschäftigen, wie die
Wirtschaftswissenschaften, die Medienwissenschaften, die Geografie, die Anthropolo-
gie, die Soziologie (Hannerz 1997: 4). Grenzüberschreitende Ströme hat es auch in der
Vergangenheit gegeben, neu sind im Vergleich dazu die Gleichzeitigkeit, die Intensität,
die Beschleunigung sowie die medial vermittelte globale Wahrnehmbarkeit dieser Strö-
me.

Mein Forschungsinteresse nimmt in diesem Beitrag seinen Ausgangspunkt bei den
„cultural flows“, wobei ich insbesondere an den Ansatz von Ulf Hannerz anschließe,
der die Flow-Metapher auf Kultur bezieht. Der Begriff „flow“ kann nach Hannerz in
zwei Bedeutungen gebraucht werden: (1) zur Beschreibung einer territorialen Verschie-
bung, (2) zur Beschreibung von Veränderungen in der Zeit (ebd.: 4f.).

Die territoriale Dimension von cultural flows impliziert die grenzüberschreitende
Wirkung von Kultur, z. B. den Einfluss, den die antike Philosophie auf das europäische
Denken genommen hat, oder auch die Impulse, die im Bereich der Entwicklung des Films
von Hollywood ausgingen. Die zeitliche Dimension impliziert die Entwicklung und
Veränderung von Kultur innerhalb eines Territoriums. Um Kultur lebendig zu erhalten,

1.

536

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


müssen Menschen, so Hannerz, Kultur erfinden, reflektieren, erinnern, diskutieren, mit
Kultur experimentieren, woraus sich ein permanent sich wandelnder Kulturfluss ergibt
(ebd.: 5). Die Flow-Metapher eröffnet nach Hannerz die Möglichkeit, Kultur in pro-
zessualen Begriffen zu diskutieren (ebd.: 6).

Die Problematisierung von Kultur im Kontext digitaler Medien, wie sie hier geplant
ist, legt nahe, die zeitliche und räumliche Dimension der Flow-Metapher miteinander
zu kombinieren. Als interaktive Medien erlauben digitale Medien die fortwährende Ge-
staltung und Veränderung medialer Inhalte wie Bilder, Texte, Kommunikationsbeiträge,
wodurch die zeitliche Dimension von cultural flows aufgerufen wird; gleichzeitig wer-
den die medialen Produkte weltweit transportiert, worin sich die räumliche Dimension
von flows ausdrückt.

Die kulturwissenschaftliche Forschung richtet ihre Aufmerksamkeit heutzutage
nicht nur darauf, wo die cultural flows ankommen, „but also to the multicentricity of
flows, to crisscrossing flows, and to counterflows“ (ebd.: 6). Die Flow-Metapher erlaubt
darüber hinaus, sowohl die mächtigen Kulturströme als auch die kleinen kulturellen
Bächlein zu sehen, die separaten Ströme und die Zusammenflüsse, die Whirlpools, ja
sogar die undichten Stellen und die Zähflüssigkeit in die Analyse der cultural flows ein-
zubeziehen (ebd.: 6). Solche Blickwinkel kommen der hier verfolgten Analyse der in und
durch digitale Medien entstehenden cultural flows entgegen (Schachtner 2009: 5). Digi-
tale Medien sind Netzwerkmedien, deren Strukturmerkmale dafür sorgen, dass sich cul-
tural flows im Sinne des explizierten Flow-Verständnisses entfalten können. Sie sind
nicht hierarchisch, sondern dezentral bzw. multizentral; sie setzen sich aus starken Bah-
nen im Sinne stark frequentierter Anwendungen, wie sie Google oder Wikipedia dar-
stellen, und aus schmalen Wegen im Sinne wenig frequentierter Anwendungen zusam-
men; manchmal entsteht ein „kommunikativer Whirlpool“, z. B. angesichts weltweit
diskutierter Ereignisse im Netz, manchmal eine Zähflüssigkeit, wenn z. B. die politische
Zensur versucht, die Kommunikation in digitalen Netzwerken zu unterbinden. Auch
für das von Hannerz benannte „Crisscrossing“ der cultural flows bieten digitale Netz-
werke strukturelle Voraussetzungen. Netzwerke sind dadurch gekennzeichnet, dass sich
die technologischen und kommunikativ hergestellten Bahnen und Wege kreuzen; die
Kreuzungspunkte markieren die Entstehung neuer Öffentlichkeiten, z. B. in Form von
Diskussionsforen, Chats, Blogs.

Die erkenntnisleitenden Fragen, denen in diesem Beitrag nachgegangen werden soll,
lauten:
– Inwieweit konstituieren die in und durch digitale Medien entstehenden und sich ver-

breitenden cultural flows neue Öffentlichkeiten?
– Wie lassen sich diese Öffentlichkeiten charakterisieren und welche Lebensformen

werden durch sie angestoßen?
Mit Fragen dieser Art – wenn auch nicht exakt mit diesem Zusammenhang – beschäftigen
sich derzeit verschiedene wissenschaftliche Disziplinen. Der Zusammenhang zwischen
neuen Öffentlichkeiten und Lebensformen wird zwar häufig angesprochen, jedoch wur-
de diesem Zusammenhang bislang kaum systematisch nachgegangen. Insofern bedient
dieser Artikel eine Forschungslücke. Es würde den Rahmen dieses Beitrags sprengen,
die verschiedenen disziplinären Diskurse insgesamt nachzuzeichnen. Ich möchte statt-
dessen so vorgehen, dass ich begriffliche Konzepte aus diesen Diskursen insoweit auf-
nehme, als sie für meine Fragestellung bedeutsam sind, sei es, weil sie präzisierende und
weiterführende Erklärungsangebote liefern, sei es, weil sie kontrastierende Positionen
enthalten (Deleuze/Guattari 1972: 40). In diesem Sinne werde ich zunächst zentrale Be-
griffe aus unterschiedlichen disziplinären Kontexten, die der Analyse zugrunde gelegt

Schachtner · Cultural Flows und virtuelle Öffentlichkeiten

537

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden, definieren, nämlich Kultur, Transkulturalität, Transnationalität, Öffentlichkeit.
Ausgerüstet mit diesem Begriffswerkzeug werde ich anschließend das kommunikative
Geschehen in Online-Netzwerken untersuchen, Entwicklungstendenzen prognostizie-
ren sowie erforderliche Rahmenbedingungen für die Unterstützung transkulturaler/
transnationaler Öffentlichkeiten und Lebensformen benennen. Bei der Untersuchung
des kommunikativen Geschehens im virtuellen Raum greife ich auch auf Ergebnisse der
Studie „Kommunikative Öffentlichkeiten im Cyberspace“ zurück.1 Die einbezogenen
empirischen Fallbeispiele haben keinen repräsentativen Status, sie dienen lediglich der
Illustration. Insgesamt betrachtet weist dieser Beitrag, der sich aus verschiedenen Quel-
len und Intentionen speist, theoretische, empirische und normative Argumentationsli-
nien auf.

Kultur im Kontext von Globalisierung und Mediatisierung

Wenngleich Kultur im Zusammenhang mit den cultural flows bereits Erwähnung fand,
ist der Begriff Kultur und seine gegenwärtige Entwicklungsdynamik noch nicht hinrei-
chend geklärt. Wie ist Kultur heutzutage zu verstehen? Die Art und Weise der Formu-
lierung dieser Frage verweist auf einen historischen Kulturbegriff, den ich im Folgenden
in Anlehnung an Alfred Schütz, Thomas Luckmann, Andrea Harmsen, Wolfgang
Welsch, Bernhard Waldenfels, Andreas Hepp, Jan Nederveen Pieterse und Ulrich Beck
erläutere.

Kultur aus kultur- und medienwissenschaftlicher Perspektive

Alfred Schütz und Thomas Luckmann beschreiben Kultur als ein Konglomerat von
Sinnzusammenhängen, die sich aus Werten, sozialen Regeln, Lebensstilen, Deutungs-
und Handlungsmustern zusammensetzen. Diese auf Intersubjektivität beruhenden
Sinnzusammenhänge bilden die alltägliche Lebenswelt, die gegeben ist und sowohl zum
Schauplatz als auch zum Zielgebiet meines Handelns wird (Schütz/Luckmann 1975: 25).
Um in meiner Lebenswelt handlungsfähig zu sein, muss ich diese verstehen. Verstehen
erfordert Auslegung. Das Erfordernis zur Auslegung im intersubjektiven Prozess sorgt
dafür, dass Kultur kein abgeschlossenes System darstellt. Schütz/Luckmann entwerfen
einen immateriellen Kulturbegriff, der Gegenständliches zwar nicht ausschließt, aber
kulturrelevant ist nicht der Gegenstand in seiner Materialität, sondern die ihm zuge-
schriebene Bedeutung. Das Erfordernis der Bedeutungsauslegung enthält einerseits die
Möglichkeit der Veränderung von Kultur; andererseits ist Kultur bei Schütz/Luckmann
etwas, in das ich hineingeboren werde, also etwas Gegebenes (ebd.: 23).

Bernhard Waldenfels folgt Schütz/Luckmann zwar in der immateriellen Ausrichtung
des Kulturbegriffs; er betrachtet jedoch abweichend von Schütz/Luckmann Kultur nie-
mals als bloß vorgefunden. Vielmehr muss Kultur nach Waldenfels stets erworben und
gestaltet werden (Waldenfels 1985: 199). Sie stelle zudem ein poröses System dar, das
empfänglich für externe Impulse sei. Diese Annahme enthält deutlich stärker als bei
Schütz/Luckmann (1975) die Anspielung auf die Interaktion zwischen verschiedenen
kulturellen Systemen. Dieser Gedanke wird von Wolfgang Welsch auf einen knappen

2.

2.1

1 Die von 2009 bis 2013 laufende Studie „Kommunikative Öffentlichkeiten im Cyberspace“ ist
ein Teilprojekt des binationalen Projekts „Subjektkonstruktionen und digitale Kultur“, das an
der Universität Klagenfurt, an den Universitäten Bremen, Münster sowie an der Technischen
Universität Hamburg-Harburg durchgeführt und von der VW-Stiftung/Hannover und dem
FWF/Wien finanziert wird.

M&K 60. Jahrgang 4/2012

538

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nenner gebracht, der lautet: „Kultur ist keine geschlossene Kugel“ (Welsch 2001: 258),
dies schon gar nicht in einer globalisierten und medialisierten Welt, für die kommuni-
kative Vernetzung konstitutiv sei. Welsch setzt sich mit seinem Kulturverständnis von
Johann Gottfried Herder ab, der nach Welsch Kultur als „autonom und kugelartig“
(ebd.: 261) auffasst. Ein solcher Kulturbegriff sei nicht nur unpassend, sondern auch in
seiner Logik gefährlich, da sie impliziere, dass Kulturen sich „voneinander absetzen, (…)
einander ignorieren, verkennen und bekämpfen“ (ebd.: 261).

Ein für äußere Einflüsse empfänglicher Kulturbegriff, den Wolfgang Welsch favori-
siert, macht nicht an territorialen Grenzen Halt. Dieser Vorstellung von Kultur kommt
auch die Argumentation des Medienwissenschaftlers Andreas Hepp nahe, der mit dem
Ziel, den kulturellen Wandel angesichts der Globalisierung zu erfassen, für einen „trans-
lokalen Kulturbegriff“ (Hepp 2006: 70) plädiert, der Kultur nicht auf ein bestimmtes
Territorium begrenzt.

Neue Wortschöpfungen wie „Multikulturalität“ und „Interkulturalität“ drücken ein
Bewusstsein für den gegenwärtigen kulturellen Wandel aus, aber sie enthalten nach
Welsch immer noch die Vorstellung von Einzelkulturen, die homogen und voneinander
getrennt sind (Welsch 2001: 260). Welsch setzt diesem Verständnis von Kultur den Be-
griff „Transkulturalität“ entgegen, der für ihn eine Entwicklung charakterisiert, in der
sich verschiedene Kulturen wechselseitig durchdringen (ebd.: 263). Das Verständnis von
Transkulturalität schließt an den Begriff der transkulturellen Kommunikation an, der in
den 90er Jahren von Horst Reimann eingeführt wurde, um die Spezifik der zunehmenden
globalen Kommunikationsprozesse nachzuempfinden (Hepp 2006: 63). Er zielt auf ein
„vielmaschiges und integratives, nicht separatistisches und ausgrenzendes Verständnis
von Kultur; es favorisiert eine Kultur und Gesellschaft, deren pragmatische Leistungen
nicht in Abgrenzung, sondern in Anschlüssen und Übergängen bestehen“ (Welsch 2001:
274). Kultur kann nach Welsch heutzutage nicht mehr ohne die transkulturalen Dimen-
sionen gedacht werden, die Kultur aus ihrer territorialen Verankerung lösen. Das Kon-
zept der Transkulturalität schließt notwendig das Verständnis von Kultur als Strom ein,
der in der Berührung mit anderen Kulturen eine unendliche Serie von Veränderungen
hervorbringt (Hannerz 1997: 5).

Andrea Harmsen weist darauf hin, dass der grenzüberschreitende Kulturfluss kei-
neswegs nur von den westlichen Industrienationen in die Länder des Südens fließt
(Harmsen 1999: 90). Der Fluss kultureller Elemente finde auch in umgekehrter Richtung
statt, weshalb man von einem „global intercultural interplay“ sprechen könne (ebd.: 95).
Migrant(inn)en, Tourist(inn)en, Medien seien die Transporteur(inn)e(n) dieser Kultur-
ströme.

Welche Beziehung zwischen dem Eigenen und dem Fremden impliziert ein nach au-
ßen geöffneter, poröser Kulturbegriff? Mit dieser Frage haben sich sowohl Wolfgang
Welsch als auch Jan Nederveen Pieterse beschäftigt. Nederveen Pieterse, der von einer
„global multiculture“ (Nederveen Pieterse 2010: 1) spricht, borgt sich diese Dinge quer
über Grenzen und schafft neue Kombinationen. Als Beispiel nennt er die Mode, die sich
ethnische Motive borgt und neue Kombinationen entstehen lässt (ebd.: 5). Global mul-
ticulture ist für ihn das zunehmende interplay sowie eine Mischung von Einheiten, die
lange separat existiert haben (ebd.: 11). Etwas irritierend ist der von Nederveen Pieterse
verwendete Begriff „multiculture“, der nach Welsch eher auf das Nebeneinander von
verschiedenen Kulturen abhebt, aber Nederveen Pieterse scheint Ähnliches festzustellen
wie Welsch, nämlich neue Kulturmixe, in denen sich die Eigen-Fremd-Differenz auflöst
(Welsch 2001: 266). Welsch zitiert als Beispiel für Kulturmixe, was er auf einer Reise
durch Japan erlebt hat. Er berichtet: „Als ich in Begleitung von Freunden ein Speisere-

Schachtner · Cultural Flows und virtuelle Öffentlichkeiten

539

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


staurant betrat, in dem alles genuin japanisch sein sollte, fragte ich sie, ob hier wirklich
alles ganz japanisch sei, auch die Stühle, auf denen wir uns gerade niederließen. Sie schie-
nen über die Frage erstaunt, fast verärgert und versicherten mir eilfertig, hier sei alles –
auch diese Stühle – ganz japanisch. Aber ich kannte die Stühle: es handelte sich um das
Modell ‚Cab‘, designt von Mario Bellini und hergestellt von Cassini in Mailand“ (ebd.:
267). Das Erstaunliche ist für Welsch nicht, dass ein japanisches Restaurant mit euro-
päischen Gütern ausgestattet wird, „sondern, dass man sie für Produkte der eigenen
Kultur hält“ (ebd.: 267). Die Trennschärfe zwischen dem Eigenen und Fremden ist dahin.
Das Fremde wird als Eigenes ergriffen. Transkulturalität multipliziert die Quellen von
Lebensformen, da unendlich viele Kulturmixe denkbar sind, von denen unendlich viele
Impulse für Verhaltens-, Beziehungs- und Kommunikationsmuster ausgehen.

Kultur aus (kultur-)soziologischer Perspektive: der Ansatz von Ulrich Beck

Der Soziologe Ulrich Beck beschäftigt sich in seinem Buch „Der kosmopolitische Blick
oder: Krieg ist Frieden“ (2004) ebenfalls mit globalen gesellschaftlichen Transformatio-
nen, die er mit dem Begriff „Transnationalität“ kennzeichnet. Dieser Begriff betont die
politische Dimension solcher Prozesse, die ergänzt wird durch eine kultursoziologische
Perspektive, die er insbesondere in Zusammenhang mit dem von ihm geforderten kos-
mopolitischen Blick entfaltet.

Transnationalität ist für Beck der „Gegenbegriff zu allen Begriffen der sozialen Ord-
nung“ (ebd.: 98), weil er Interdependenzen impliziere, wofür die Logik des Nationalen
keine Namen kenne (ebd.: 100). Transnationalität hebt auf die territoriale Dimension ab
im Unterschied zum Begriff „Transkulturalität“, der die Bedeutungs- und Sinndimen-
sion fokussiert. Im Begriff der cultural flows verbinden sich die beiden Dimensionen.

Beck geht aber offensichtlich davon aus, dass auch Transnationalität mit kulturellen
Wechselwirkungen einhergeht oder einhergehen soll, wenn er den kosmopolitischen
Blick als eine den aktuellen globalen Transformationsprozessen adäquate Perspektive
fordert. Der kosmopolitische Blick ist nach Ulrich Beck ein dialogischer Blick, offen für
Ambivalenzen im Milieu verschwimmender Unterscheidungen kultureller Widersprü-
che (ebd.: 13). Kosmopolitismus meint nach Beck „im Kern die Anerkennung von An-
dersheit sowohl im Innern als auch nach außen“ (ebd.: 90). Beck grenzt den Kosmopo-
litismus vom Universalismus ab, der dazu verpflichtet, den Anderen als prinzipiell gleich
zu respektieren, „aber gerade deswegen keine Aufforderung (enthält), die die Neugierde
für die Andersheit der Anderen wachrufen würde“ (ebd.: 76). Nicht die Andersartigkeit,
sondern die Gleichartigkeit der Anderen bestimmt im Rahmen des Universalismus das
Verhältnis von Wir und den Anderen. Die Stimme des Anderen ist nur als die Stimme
des Gleichen zugelassen (ebd.: 81).

Wenn Ulrich Beck die Differenz im Rahmen des Kosmopolitismus so sehr betont,
dann impliziert das, dass sich auch universelle Werte in unterschiedlichen Gesellschaften
unterschiedlich konkretisieren. Der kosmopolitische Blick bejaht die Unterschiedlich-
keit und erkennt darin zugleich das Verbindende. So können sich beispielsweise kultu-
relle Praktiken wie das kindliche Spiel in unterschiedlichen Gesellschaften unterschied-
lich konkretisieren; das Verbindende zwischen den Gesellschaften ist die Bedeutung des
Spielens für die menschliche Selbstwerdung.

Mit dem Konzept des kosmopolitischen Blicks wird die gesellschaftliche Transfor-
mation im Sinne transnationaler/transkulturaler Prozesse auf die soziale Mikroebene
heruntergebrochen, denn es ist auch ein von den Individuen zu entwickelnder Blick
gemeint, der diese darin unterstützen soll, „das eigene Leben und Zusammenleben in
kultureller Melange zu gestalten“ (ebd.: 13). Die Verknüpfung von Makro- und Mikro-

2.2

M&K 60. Jahrgang 4/2012

540

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ebene ist für das hier verhandelte Thema insofern relevant, als sich das Erkenntnisinter-
esse in diesem Beitrag auf die Möglichkeiten einer „kulturellen Melange“ in Online-
Öffentlichkeiten richtet. Mit der Formulierung, das eigene Leben in kultureller Melange
zu gestalten, spricht Beck neue Lebensformen an, die im Kontext gesellschaftlicher
Transformationsprozesse entstehen können. Auch dieser Gedanke kommt dem hier
verfolgten Erkenntnisinteresse entgegen, das sich mit der Möglichkeit neuer Lebensfor-
men in globalen Online-Öffentlichkeiten beschäftigt. Unter Lebensformen verstehe ich
ein Bündel aufeinander abgestimmter Praktiken, die Menschen dazu dienen, ihre sozia-
len Bezüge, Lebensorientierungen und Lebensentwürfe zu gestalten, wodurch sie sich
als Subjekt in einer Mit- und Dingwelt konstituieren.

Transkulturalität und Transnationalität, die hier vorgestellten zentralen Begriffe zur
Charakterisierung gegenwärtiger globaler Transformationsprozesse, sind beide der Lo-
gik des Sowohl-als-Auch verpflichtet. Das grenzt sie vom Begriff des Universalismus ab,
der dem Prinzip des Entweder-Oder folgt. Typisch für den gegenwärtigen gesellschaft-
lichen Wandel sind nach Wolfgang Welsch und Ulrich Beck, die als Vertreter der Kon-
zepte Transkulturalität und Transnationalität zitiert wurden, die Entstehung von Kul-
turmixen. Während allerdings Welsch annimmt, dass sich in diesen Mischungen kultu-
relle Differenzen verwischen, betont Beck die Weiterexistenz von Differenzen und die
Notwendigkeit zur Anerkennung dieser Differenzen. Eine kosmopolitische Perspekti-
ve, die nach Beck darin unterstützt, die Verbindung zwischen dem Eigenen und dem
Fremden erfolgreich zu leben, ist eine für Differenzen sensible Perspektive, die die An-
dersheit des Anderen registriert und respektiert (ebd.: 13, Wulf 2006: 40).

Ulf Hannerz warnt davor, sich transkulturale Prozesse „als zu leicht, zu sanft“ (Han-
nerz 1997: 6) vorzustellen. Er ist sich mit Ulrich Beck und Jan Nederveen Pieterse darin
einig, dass es holprige und unregelmäßige Prozesse sind (Nederveen Pieterse 2010: 3),
begleitet von „Ungewissheit, Missverständnissen und Verlust“ (Hannerz 1997: 6), die
neben Innovation auch Konflikte erwarten lassen. Für Ulrich Beck ist Kosmopolitismus
ein anderes Wort für Konflikt, nicht für Konsens, und er fordert Verfahren und Insti-
tutionen der Konfliktregulierung (Beck 2004: 93).

Von der einen Öffentlichkeit zu transterritorialen Öffentlichkeiten

Kultur ist öffentlich, beruht sie doch auf geteilten Sinnsystemen. Öffentlichkeit ist ein
weiterer Begriff, den es im Hinblick auf die eingangs formulierte Forschungsfrage nach
den Implikationen von Online-Öffentlichkeiten zu klären gilt. Der der Analyse zu-
grunde gelegte Öffentlichkeitsbegriff schließt an Jürgen Habermas (1990) an, greift aber
auch auf Gedanken von Nancy Fraser (1996, 2007) zurück, die nicht nur eine kritische
Position gegenüber dem Habermas’schen Öffentlichkeitsbegriff einnimmt, sondern
auch den Begriff Transnationalität mit dem Begriff Öffentlichkeit in Beziehung setzt.

Öffentlichkeit spielt sich nach Habermas, metaphorisch gesprochen, auf dem Markt-
platz, der Agora ab (Habermas 1990: 56). Sie ist – so formuliert Fraser im Anschluss an
Habermas – „ein Raum, in dem die Bürger sich über ihre Angelegenheiten beraten“
(Fraser 1996: 152), anders gesagt: „ein Ort der Produktion und Zirkulation von Diskur-
sen“ (ebd.: 152). „Öffentlich“ nennt Habermas Veranstaltungen, wenn sie im Unter-
schied zu geschlossenen Gesellschaften allen zugänglich sind – so, wie wir von öffentli-
chen Plätzen sprechen oder von öffentlichen Häusern (Habermas 1990: 54). Wesentlich
an diesem Verständnis von Öffentlichkeit ist für die hier vorgesehene Analyse, dass Öf-
fentlichkeit als ein Produkt kommunikativer Praktiken gesehen wird, an dem prinzipiell
alle mitwirken können. Es sind einzelne Individuen, die Öffentlichkeit herstellen und

3.

Schachtner · Cultural Flows und virtuelle Öffentlichkeiten

541

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daran partizipieren, genauso wie es die Netzakteur(inn)e(n) in virtuellen Netzwerken
tun.

Habermas prognostizierte in den 90er Jahren insofern einen Strukturwandel der Öf-
fentlichkeit, als die Kommerzialisierung und Verdichtung der Kommunikationsnetze zu
einer Kanalisierung der Kommunikationswege führen und die Zugangschancen zu öf-
fentlicher Kommunikation einem immer stärkeren Selektionsdruck ausgesetzt sind
(ebd.: 27). Habermas sah darin das Risiko, dass sich Öffentlichkeit zu einer „vermach-
teten Arena“ (ebd.: 28) wandle.

Auch Nancy Fraser sieht die Ausschlussmechanismen der bürgerlichen Öffentlich-
keit, die aber aus ihrer Sicht keinen prinzipiellen Ausschluss bedeuten. Vielmehr führe
der Ausschluss aus der bürgerlichen Öffentlichkeit zur Entstehung alternativer Öffent-
lichkeiten, wenn nicht zu Gegenöffentlichkeiten, z. B. zu „Öffentlichkeiten der Arbei-
terklasse oder der Frauenbewegung“ (Fraser 1996: 157). Fraser kritisiert das Haber-
mas’sche Konzept, das blind gegenüber alternativen Öffentlichkeiten sei, weil es nur auf
eine einzige Öffentlichkeit setzt, als „männliches, ideologisches Konzept, das zur Legi-
timation einer entstehenden Form von Klassenherrschaft diente“ (ebd.: 158). Sie plädiert
für einen Begriff von Öffentlichkeit, der vielfältige Öffentlichkeiten erfasst. Gerade in
Gesellschaften, in denen Menschen aus verschiedenen Kulturen zusammenleben, könne
das öffentliche Leben nicht aus einer umfassenden Öffentlichkeit bestehen. Nur auf eine
einzige Öffentlichkeit zu setzen, hieße, unterschiedliche Normen durch „eine einzige,
übergroße Linse zu filtern. Eine solche Linse würde nicht neutral sein, sondern Aus-
drucksformen einer kulturellen Gruppe gegenüber anderen privilegieren“ (ebd.: 166).
Unter Bezug auf die Ansätze von Wolfgang Welsch und Ulrich Beck lässt sich hinzu-
fügen, dass die Vorstellung von nur einer Öffentlichkeit, verbunden mit dem Risiko der
Hegemonie, die Bildung transkulturaler/transnationaler Öffentlichkeiten unterläuft und
den kosmopolitischen Blick überflüssig macht, weil das Fremde entweder dem Eigenen
subsummiert oder ausgegrenzt werden würde.

Nancy Fraser sah in den 90er Jahren zwar schon die Entstehung von Gesellschaften,
die sich aus Angehörigen verschiedener Kulturen zusammensetzen und die zur Orga-
nisation ihres Miteinanders alternative Öffentlichkeiten herstellen; der Gedanke an die
Bildung von Kulturmixen, wie er von Welsch und Beck formuliert wurde, ist ihr zu
diesem Zeitpunkt jedoch fern.

In ihrem im Jahre 2007 erschienenen Aufsatz „Die Transnationalität der Öffentlich-
keit“ rückt sie dieser Idee näher, ohne den Begriff transnationale Öffentlichkeit auszu-
führen. Sie beschränkt sich einerseits auf die Kritik an der nationalen Rahmung des Be-
griffs Öffentlichkeit und andererseits auf die Benennung der politischen Erfolgskriterien
transnationaler Öffentlichkeiten. Der „nationale Subtext“ (Fraser 2007: 232) prägt nach
Fraser sowohl den Habermas’schen Begriff von Öffentlichkeit als auch die Perspektiven
seiner Kritiker(innen). Es sei heute unübersehbar, schreibt sie, „dass der westfälische
Rahmen einen blinden Fleck der Theorie der Öffentlichkeit markiert“ (ebd.: 236). Es
gelte, die nationale Rahmung zu überwinden angesichts der Tatsache, dass die „Mobi-
lisierung der öffentlichen Meinung (…) gegenwärtig nur noch selten an den Grenzen der
Territorialstaaten“ (ebd.: 236) ende. Fraser räumt ein, dass die Anfänge transnationaler
Öffentlichkeiten in das 17. Jahrhundert zurückreichen, jedoch die „gegenwärtige Kon-
figuration neu zu sein“ (ebd.: 237) scheint. Fraser interessiert nicht die Art und Weise
der neuen Konfiguration von Öffentlichkeit, sondern vielmehr, ob Öffentlichkeit noch
eine kritische Funktion ausüben kann, wenn sie aus dem westfälischen Rahmen aus-
bricht, und ob sie effizient agieren könne, wenn sie sich nicht mehr an einen souveränen
Staat richten könne (ebd.: 237). Weil diese Fragen jenseits des eigenen Forschungsinter-

M&K 60. Jahrgang 4/2012

542

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


esses liegen, werden die Fraser’schen Ausführungen hierzu nicht weiter verfolgt. Jedoch
bildet das Konzept von Öffentlichkeit, das Jürgen Habermas vorgelegt hat, einschließ-
lich der Fraser’schen Kritik dieses Konzepts, einen wichtigen theoretischen Bezugs-
punkt in diesem Beitrag.

Online-Öffentlichkeiten, wie sie durch digitale Medien konstituiert werden und den
Forschungsgegenstand in diesem Beitrag darstellen, sind insofern Öffentlichkeiten im
Sinne von Habermas, als sie durch kommunikative Praktiken hergestellt werden, an de-
nen sich prinzipiell jeder beteiligen kann. Sie kommen zugleich der Fraser’schen Vor-
stellung von Öffentlichkeit aus den 90er Jahren nahe, weil verschiedene kontrastierende
Öffentlichkeiten entstehen. Der behauptete freie Zugang zu Online-Öffentlichkeiten
soll nicht ignorieren, dass mangelnde ökonomische und technische Ressourcen sowie
defizitäre Lese-, Schreib- und Kommunikationskompetenzen den Zugang erschweren.

Die virtuellen Öffentlichkeiten sind globale Öffentlichkeiten. Die digitalen Medien
eröffnen zum ersten Mal in der menschlichen Geschichte die Möglichkeit, dass Men-
schen aus verschiedenen Teilen der Welt, die an den öffentlichen Diskursen offline oft
nur unzureichend oder gar nicht partizipieren, sich an der Entwicklung von Diskursen,
am Austausch von Argumenten, am Austragen von Konflikten im virtuellen Raum be-
teiligen können. Gemessen an der Nutzungsfrequenz und an den steigenden Mitglie-
derzahlen in globalen Netzwerken ist die digital gestützte globale Öffentlichkeit von
zunehmender Relevanz. Im Jahre 2011 hatten weltweit laut einer Erhebung der Mini-
watts Marketing Group (www.internetworldstats.com) fast sieben Milliarden Menschen
(32,7 % der Weltbevölkerung) Zugang zum Internet. Die Zahl der Internetuser stieg vom
Jahr 2000 bis zum Jahr 2011 um 528,1 Prozent, im Mittleren Osten um 2.244,8 Prozent
(ebd.). Am stärksten ist die Altersgruppe der 16- bis 24-Jährigen im Internet vertreten.
Einer europäischen Erhebung zufolge sind 98,2 Prozent der Frauen aus dieser Alters-
gruppe und 98 Prozent der jungen Männer im Internet präsent (Statistik Austria 2011).

Für heutige Jugendliche (14 bis 19 Jahre) und junge Erwachsene (20 bis 29 Jahre), die
das Internet in Deutschland zu 100 bzw. zu 98 Prozent (van Eimeren/Frees 2011) nutzen,
werden die digitalen Medien auch in Zukunft selbstverständliche Techniken der Kom-
munikation und Information bleiben. Zugleich wird ihnen eine Generation folgen, die
ebenso von klein auf in den Gebrauch digitaler Medien eingeübt wird. 75 Prozent der
6- bis 13-Jährigen nutzten das Internet im Jahre 2010 jeden/fast jeden Tag oder mindes-
tens ein-/mehrmals in der Woche (Medienpädagogischer Forschungsverbund Südwest
2010). Wenn meine Prognose stimmt, wird der virtuelle Raum für immer mehr Menschen
zum alltäglichen Lebensort, der für sie via Laptop oder Handy jederzeit erreichbar ist.
Unter Lebensort verstehe ich einen Ort, an dem wir regelmäßig und über eine längere
Zeitspanne hinweg Potenziale entfalten können, die uns als menschliche Lebewesen
auszeichnen. Virtuelle Lebensorte geben Gelegenheit zur Entfaltung kognitiver, emo-
tionaler und sozialer Potenziale wie Kommunikationskompetenz, Beziehungskompe-
tenz, Meinungsbildung, kreative und ästhetische Potenziale.

In unserer Untersuchung „Kommunikative Öffentlichkeiten im Cyberspace“ haben
wir den Trend, virtuelle Orte als Lebensorte zu nutzen, auch in arabischen Ländern
festgestellt; er drückt sich z. B. so aus, dass der Laptop mit ins Bett genommen wird, um
ihn am Morgen gleich zur Hand zu haben, wie diese Netzakteurin mitteilt: „The thing
is I sleep with my laptop very close to my bed and as soon as I wake up I roll over“.
Virtuelle Orte als Lebensorte zu gestalten, impliziert die zunehmende Bedeutung dieser
Orte als Kommunikations-, Informations-, Beziehungs-, Arbeits- und Lernorte, die
prinzipiell nicht durch geografische oder kulturelle Grenzen limitiert sind.

Schachtner · Cultural Flows und virtuelle Öffentlichkeiten

543

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Transkulturale/transnationale Versuche im Netz: Empirische Ergebnisse einer
Studie

Im Folgenden werde ich die theoretischen Konzepte cultural flow, Transkulturalität/
Transnationalität und Öffentlichkeit als Interpretationsfolie für die Analyse empirischer
Ergebnisse der Studie „Kommunikative Öffentlichkeiten im Cyberspace“2 nutzen.

Fragestellung und Ziel des Gesamtprojekts „Subjektkonstruktionen und digitale
Kultur“

Die Fragestellung des Gesamtprojekts lautet: „Inwieweit sind in den soziokulturellen
Praktiken, die Online-Öffentlichkeiten konstituieren, sowie in der Interaktion mit in-
telligenten technischen Artefakten neue Subjektkonstruktionen angelegt, die bislang
nicht gekannte Dimensionen menschlicher Existenz als wesentliche Elemente einer di-
gitalen Kultur markieren?“

Das in dieser Frage zum Ausdruck kommende Forschungsinteresse ist darin begrün-
det, dass der Cyberspace weltweit für immer mehr Menschen zu einem lebenswichtigen
Handlungs- und Kommunikationsraum wird; lebenswichtig deshalb, weil ein Teil un-
serer Freundschaften ausschließlich oder zeitweise nur online gepflegt werden kann, weil
das Netz zu einer der wichtigsten Informationsquellen geworden ist, weil sich zuneh-
mend neue netzbasierte Arbeitsformen entwickeln und auch, weil es für viele zu einer
selbstverständlichen Bühne für Selbstdarstellung und Identitätsexperimente geworden
ist.

Wenn in dem Gesamtprojekt die digital gestützten Subjektkonstruktionen in den
Mittelpunkt des Forschungsinteresses gerückt werden, dann deshalb, weil wir mit Han-
nah Arendt davon ausgehen, dass wir uns nicht nur sprechend und handelnd in die Cy-
berwelt einschalten, um etwas, sondern immer auch um uns selbst hervorzubringen
(Arendt 1960: 169ff.). Für die Untersuchung des Sich-selbst-Hervorbringens wurden in
diesem Projekt drei digitale Schauplätze gewählt: webbasierte Erwerbsarbeit, kommu-
nikative Öffentlichkeiten sowie das Lernen in Interaktion mit intelligenten Gegenstän-
den, sog. smart things. Die Auswahl begründet sich im Falle der Bereiche Arbeit und
Kommunikation darin, dass diese Bereiche zu den am stärksten frequentierten Anwen-
dungsfeldern digitaler Medien zählen und im Fall des Lernens mit sog. smart things wie
intelligenter Kleidung neueste technische Entwicklungen einbezogen werden, die mög-
licherweise in Zukunft zu den selbstverständlichen Gegenständen jeden Haushalts ge-
hören, und nicht nur der Gebrauch dieser „intelligenten“ Gegenstände gelernt werden
muss, sondern diese schulische und außerschulische Lernprozesse initiieren.

Den Gegenstand der Analyse bilden in allen empirischen Teilprojekten die Hand-
lungspraktiken junger Netzakteur(inn)e(n) zwischen acht und 30 Jahren, da angenom-
men wird, dass Menschen sich in und durch ihre Praktiken konstruieren. Diese Alters-
gruppe repräsentiert die erste Generation, die potenziell von klein auf mit digitalen Me-
dien konfrontiert war mit der Konsequenz, dass sich ihre Subjektwerdung bereits in
einer Frühphase potenziell in Interaktion mit diesen Medien vollzogen hat. Es ist deshalb
zu erwarten, dass sich neue Subjektkonstruktionen, die im Zusammenhang mit digitalen
Medien gebildet werden, am ehesten in dieser Altersgruppe finden, die zugleich die be-
stimmende Generation von morgen sein wird. Ziel des Gesamtprojekts ist es, der Ge-
sellschaft Informationen darüber zu liefern, welche Subjekte in die Schulen, Universi-

4.

4.1

2 Siehe Fn. 1; Forschungsteam: Christina Schachtner, Nicole Duller, Katja Osljak, Heidrun
Stueckler, Elisabeth Augustin.

M&K 60. Jahrgang 4/2012

544

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


täten, in die Arbeitswelt und in die Politik kommen, um sich auf deren Gestaltungsan-
sprüche besser vorbereiten zu können.

Zum Teilprojekt „Kommunikative Öffentlichkeiten im Cyberspace“

Da dieser Beitrag auf die Ergebnisse des Teilprojekts „Kommunikative Öffentlichkeiten
im Cyberspace“ rekurriert, soll dieses Projekt inhaltlich und methodisch etwas genauer
beschrieben werden. Die Relevanz von Kommunikation generell ist in einer sich wan-
delnden Gesellschaft, wie sie die Gegenwartsgesellschaft darstellt, darin begründet, dass
Kommunikation das wichtigste Instrument in der Auseinandersetzung mit der Erosion
tradierter Werte- und Normsysteme darstellt. Kommunikation impliziert Erfahrungs-
austausch, Reflektion, Positionierung, Kontroverse, Meinungs- und Konsensbildung.
Die nachwachsende Generation ist in zweifacher Hinsicht gefordert, tradierte Werte zu
hinterfragen, neue Orientierungen und Sinnzusammenhänge zu entwickeln: zum einen
aufgrund der angesprochenen Erosion von Werten und Normen und zum andern auf-
grund der spezifischen biografischen Situation Heranwachsender, die dazu drängt, sich
aus tradierten kulturellen Mustern zu lösen, um das eigene Leben zu leben (Zoll et al.
1989). Jugendliche und junge Erwachsene nutzen dafür bevorzugt die digitalen Kom-
munikationsräume.

Wie Jürgen Habermas darlegte, konstituieren die kommunikativen Akte der Indivi-
duen an Orten, die allen zugänglich sind, Öffentlichkeit. Diese These lässt sich auf die
virtuellen Orte übertragen, entstehen diese doch ebenfalls im Zuge des kommunikativen
Austausches der Netzakteur(inn)e(n). Die Untersuchung der kommunikativen Öffent-
lichkeiten im Cyberspace ließ erwarten, dass wir auf transterritoriale Phänomene stoßen,
einmal deshalb, weil Cyberöffentlichkeiten nicht an geografischen Grenzen enden müs-
sen, und zum andern, weil wir Cyberöffentlichkeiten auswählten, die in unterschiedli-
chen Teilen der Welt ihren Ausgang nahmen und auf grenzüberschreitende Kontakte
abzielten. Es handelt sich um deutsch- und englischsprachige Netzwerke, die bezüglich
Alter, sozialer und kultureller Zugehörigkeit eine breite Streuung sowie eine hohe Nut-
zungsfrequenz aufweisen. Folgende Netzwerke wurden einbezogen: www.facebook.
com, www.globalmodules.net, www.mideastyouth.com, www.netlog.com, www.kin
dernetz.de, www.knuddels.de, www.studivz.net, www.takingitglobal.com.

Es war eine bewusste Entscheidung, neben Europa auch die USA mit der höchsten
Quote der Internetnutzung sowie die arabische Region einzubeziehen, in der sich bereits
in der Vorbereitung des Projekts ab dem Jahre 2007 abzeichnete, dass sich online eine
Generation zu Wort meldet, die eine Gegenöffentlichkeit kreiert ganz im Sinne des Ha-
bermas’schen Öffentlichkeitsbegriffs, wonach Öffentlichkeit den Regierenden stets kri-
tisch gegenübersteht. Transkulturale/transnationale Phänomene, die ich in diesem Ka-
pitel noch genauer beschreiben werde, fanden wir insbesondere in dem arabischen Netz-
werk Mideast Youth und in den Interviews mit arabischen Netzakteur(inn)en sowie in
dem amerikanischen Netzwerk Global Modules, das im Rahmen eines international ori-
entierten universitären Curriculums angesiedelt ist, d. h. per se transkulturalen/trans-
nationalen Intentionen folgt. Ich plane, wie eingangs dargelegt, die transkulturalen/
transnationalen Dimensionen dieser Online-Öffentlichkeiten exemplarisch herauszuar-
beiten und nach den darin angelegten Lebensformen zu fragen. Durch die Online-Prak-
tiken, die den Netzakteur(inn)en dazu dienen, Öffentlichkeiten zu konstituieren, kon-
struieren sich diese gleichzeitig selbst. Insofern berührt dieser Beitrag auch die Subjekt-
konstruktionen, die einen Fokus der Gesamtstudie bilden. Es geht hier jedoch nicht um
die Identifizierung digital gestützter Subjektformen, sondern um das Subjekt als Ak-
teur(in) bei der Entwicklung neuer Öffentlichkeiten und Lebensformen. Das Subjekt

4.1.1

Schachtner · Cultural Flows und virtuelle Öffentlichkeiten

545

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird als aktive(r) Gestalter(in) verstanden, der/die aber nicht als autarke, abgeschlossene
Einheit agiert, sondern sich in ständiger Auseinandersetzung mit der es umgebenden
Sinn- und Dingwelt befindet (Meyer-Drawe 1990: 20f.). Das hier verwendete Verständ-
nis von Lebensformen als intersubjektiv hergestellte Sinnzusammenhänge schließt an
den Kulturbegriff von Schütz/Luckmann an (Schütz/Luckmann 1975: 25) und eröffnet
die von Wolfgang Welsch und Jan Nederveen Pieterse formulierte Möglichkeit, sich
Dinge aus verschiedenen Sinnzusammenhängen zu borgen und neue Kombinationen zu
schaffen (Welsch 2001: 263; Nederveen Pieterse 2010: 5).

Zum methodischen Vorgehen

Für die empirische Untersuchung wurde für das Gesamtprojekt „Subjektkonstruktio-
nen und digitale Kultur“ ein verstehend-interpretativer Forschungsansatz gewählt, der
sich am Forschungsprogramm der Grounded Theory orientierte, das in den frühen 60er
Jahren von Anselm Strauss und Barney Glaser entwickelt wurde. Das methodologische
Programm der Grounded Theory verpflichtet dazu, Theorie in enger Verbindung mit
Empirie zu entwickeln, anders gesagt: eine gegenstandsverankerte Theoriebildung zu
verfolgen (Strauss 1991: 51). Ein zweiter methodologischer Ansatz war die Triangulati-
on, d. h. die Kombination verschiedener Erhebungsmethoden, um dadurch zu einem
tieferen Verständnis des Forschungsgegenstands zu kommen (Schachtner 2005: 133). Es
wurden Erhebungsmethoden aus dem Spektrum des quantitativen und qualitativen Pa-
radigmas miteinander kombiniert, der Schwerpunkt lag auf den qualitativen Methoden.
Abgestimmt auf die Besonderheiten des jeweiligen Forschungsfeldes kamen in den ein-
zelnen Teilprojekten unterschiedliche Forschungsmethoden zur Anwendung.

Zunächst wurden die in diesen Netzwerken geführten Diskussionen einer Häufig-
keitsauszählung unterworfen, um dadurch die am häufigsten diskutierten Themen zu
identifizieren, die folgenden Kategorien zugeordnet werden konnten: Beziehungen, di-
gitale Kommunikationsspiele, Gender, Partizipation und Gestaltung, Politik, Werte. Zu
diesen Kategorien wurden jeweils vier Diskussionen ausgewählt und einer fokussierten
Netzanalyse unterzogen. Ich spreche von einer fokussierten Netzanalyse, weil die Aus-
wahl der Diskussionen unter dem Fokus einer der genannten Kategorien erfolgte. Mit
dem Ziel, die Hauptbotschaft der Diskussion zu ermitteln, wurde, orientiert an den
Prinzipien der Grounded Theory, Satz für Satz, Absatz für Absatz in einem Prozess des
offenen Codierens interpretiert. Die Hauptbotschaft oder der Schlüsselcode, wie An-
selm Strauss sagt, zeichnet sich dadurch aus:
– dass er zentral ist, d. h. er hat Bezüge zu möglichst vielen anderen Kategorien im

Datenmaterial,
– dass er im Datenmaterial häufig vorkommt,
– dass er Ausgangspunkt für verschiedene Submuster des Phänomens ist, das von ihm

bezeichnet wird. (Strauss 1991: 67).
Die 24 Einzelanalysen wurden anschließend einem Quervergleich unterzogen.

Auf der Basis der fokussierten Netzanalysen wurden aus den untersuchten Netz-
werken 34 Netzakteur(inn)e(n) für ein thematisch strukturiertes Interview ausgewählt.
Der Begriff thematisch strukturiertes Interview bezeichnet Interviews, auf die sich die
Forscher(innen) mit einem Frageleitfaden vorbereiten, der nach bestimmten Themen
strukturiert ist. Das Interview wird aber frei, der Denklogik der Interviewpartner(innen)
folgend, geführt. Bei der Auswahl der Interviewpartner(innen) wurde auf unterschied-
liche nationale Zugehörigkeiten, auf ein ausgeglichenes Geschlechterverhältnis sowie auf
unterschiedliche Nutzergruppen geachtet. Netzakteur(inn)e(n) sind User, die haupt-
sächlich nur ein Netzwerk nutzen, Netzaktivist(inn)en sind User, die prinzipiell auf

4.1.2

M&K 60. Jahrgang 4/2012

546

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vielen Netzwerken präsent sind, Blogger(innen) sind User, die einen eigenen Blog füh-
ren. Es hat sich jedoch gezeigt, dass die Grenzen zwischen den drei Nutzergruppen sehr
fließend sind.

Am Ende des Interviews wurden die Interviewpartner(innen) gebeten, ein Bild zu
zeichnen, das eine Antwort gibt auf Fragen wie „Wer bin ich online?“ oder „Ich wechsle
zwischen Plattformen. Wie sieht das aus?“. Die Methode der Visualisierung stellt eine
kontrastierende Methode zu verbalen Erhebungsmethoden dar und ist geeignet, die ver-
balen Mitteilungen in den Interviews und in den Online-Diskussionen zu vervollstän-
digen, zu differenzieren und zu korrigieren (Schachtner 2005: 138).

Sowohl die Interviews als auch die Visualisierungen wurden zunächst einer Einzel-
auswertung und anschließend einem Quervergleich unterzogen. Diese Auswertungen
folgten genauso wie die Auswertung der Netzanalysen den Prinzipien der Grounded
Theory, die eine induktive Theoriebildung vorsehen. Die Ergebnisse aus den verschie-
denen Datenquellen wurden abschließend einem Quervergleich unterzogen.

Die folgende Präsentation empirischer Daten stellt keine Präsentation der Gesamt-
ergebnisse dar. Vielmehr werden Fallbeispiele aus den Netzanalysen und aus den Inter-
views herangezogen und im Lichte des im ersten und zweiten Kapitel entwickelten Be-
griffsrahmens interpretiert.

Virtuelle Diskursbühnen

Es werden nun zwei Fallbeispiele aus der ersten Untersuchungsphase vorgestellt, in der
mithilfe der fokussierten Netzanalyse Online-Diskussionen untersucht wurden. Das
erste Beispiel entstammt der arabischen Online-Plattform Mideast Youth und wurde
unter dem Fokus Gender ausgewählt, das zweite Beispiel, das dem Fokus Werte zuge-
ordnet wurde, entstammt der US-amerikanischen Online-Plattform Global Modules.
Möglichkeiten zur Entstehung von Transkulturalität/Transnationalität ergeben sich
dort, wo Netzakteur(inn)e(n) aus unterschiedlichen Nationen und Kulturkreisen zu-
sammentreffen. An beiden Diskussionen nahmen jeweils Angehörige verschiedener Na-
tionen teil; teilweise ist der Herkunftsort angegeben, teilweise erschließt sich die geo-
grafische und kulturelle Herkunft aus den Diskussionsbeiträgen.

Fallbeispiel aus dem arabischen Kontext: Women in Islam

Das in Bahrain im Jahre 2006 von einer 23-jährigen Studentin gegründete Online-Netz-
werk Mideast Youth richtet sich primär an Diskutant(inn)en aus dem Mittleren Osten
und Nordafrika, ist aber auch für Netzakteur(inn)e(n) aus westlichen Ländern zugäng-
lich. Die Netzakteur(inn)e(n), die Mideast Youth frequentieren, sind überwiegend junge
Erwachsene (genaue Altersangaben fehlen allerdings) aus bildungsnahen Schichten.
Mideast Youth formulierte bereits in seinem Selbstverständnis das Ziel, “to inspire and
provide young people with the freedom and opportunity of expression, and promote a
fierce but respectful dialogue among the highly diverse youth of all sects, socio-economic
backgrounds, and political and religious beliefs in the Middle East“ (http://mideast
youth.com/about-us [30.3.2010]). Differenzen verschiedenster Art werden in diesem
Selbstverständnis ausdrücklich genannt. Das spricht nicht gegen die Möglichkeit von
Transkulturalität; erkannte Differenzen sind nach Christoph Wulf vielmehr eine Bedin-
gung dafür, Gemeinsamkeiten zu entdecken und zu entwickeln (Wulf 2006: 40). Sie
werden auch in dem zitierten Ausschnitt aus dem Selbstverständnis der Plattform Mid-
east Youth Differenzen als Ausgangspunkt für einen respektvollen Dialog betrachtet.

4.2

4.2.1

Schachtner · Cultural Flows und virtuelle Öffentlichkeiten

547

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus den auf der Plattform stattfindenden Diskussionen wurde eine Diskussion mit
dem Titel „Women in Islam“ ausgewählt, die in der Zeit zwischen 2007 und 2010 geführt
wurde. Die zehn Diskutant(inn)en kamen, soweit ersichtlich, aus Ägypten, aus Bahrain
und aus den Niederlanden. Allein ihre religiösen Sympathien verweisen auf unterschied-
liche kulturelle Orientierungen. Der Schlüsselcode, den wir in der fokussierten Netz-
analyse identifiziert haben, lautet: „Umgang mit Differenz“.

Die Diskussion wurde von einem Netzakteur mit einem Vergleich zwischen dem
Hinduismus und dem Islam eröffnet, in dem dieser eindeutig zugunsten des Islam ar-
gumentiert, der in seinen Augen die Gleichheit der Geschlechter vorsieht, in seinen
Worten: „The Muslim woman has the same right as the Muslim man in all matters in-
cluding divorce“ (posted July 16, 2007/Egypt3). In der sich anschließenden Diskussion
findet diese Position teilweise Zustimmung, häufiger aber wird sie kritisiert und vor
allem relativiert, indem auf die Kluft zwischen den in der islamischen Religion festge-
legten Rechten für Frauen und deren konkrete Situation in islamischen Ländern hinge-
wiesen wird, wie dieses Zitat illustriert: „Islam give’s them many rights – the actual
question you mean to be asking is ‚what rights did they get in Muslim countries? Which
is not the same.“ (posted July 17, 2007/Bahrain). Einige Netzakteur(inn)e(n) beziehen
eine Gegenposition, indem sie sich über die im Anfangsposting aufgestellte These lustig
machen: „Women are allowed to have property AND to conduct their own business.
Wow! Where can I sign up for this religion?“ (posted July 17, 2007/Bahrain), andere,
indem sie die Angriffe auf den Hinduismus zu entkräften suchen, das Christentum als
die bessere Alternative zum Islam postulieren oder jegliche Religion als patriarchal
kennzeichnen: „All religions are misogynistic and patriarchal.“ (posted April 25, 2009,
keine Ortsangabe).

Diese Diskussion erweist sich als Ort der Produktion und Zirkulation von Diskursen
und konstituiert somit Öffentlichkeit im Habermas’schen Sinn. Die einzelnen Beiträge,
zusammengesetzt aus Meinungen, Angriffen, Gegenangriffen, Worten, biografischen
Erfahrungen, haben den Charakter von cultural flows, die sich im Verlauf der Diskussion
wiederholt kreuzen; insofern zeigt sich auch das von Hannerz als typisch für cultural
flows behauptete „Crisscrossing“ (Hannerz 1997: 6).

Neben den augenscheinlichen Differenzen scheinen Anfänge und Ansätze von Ge-
meinsamkeit auf, implizit und explizit. Als explizite Anfänge von Gemeinsamkeit kön-
nen die Versuche der Dekonstruktion absoluter Wahrheiten gewertet werden, durch die
in mehreren Beiträgen festgefügte Wertsysteme aufgebrochen und Weichen für eine
Öffnung gestellt werden. Als solchen Versuch sehe ich den Hinweis eines(r) Disku-
tant(in), dass es noch kein Indiz für Freiheit ist, wenn Frauen etwas erlaubt wird, im
Gegenteil meint diese(r): „Allowing women to do things isn’t actually freedom. It’s
controlling them with invisible leashes“ (posted April 2009/keine Ortsangabe). Dekon-
struktionsversuche zeigen sich auch in postings, in denen die Vor-, aber auch die Nach-
teile der islamischen Religion erörtert werden. Die Diskutant(inn)en formulieren zwar
unterschiedliche Argumente und Meinungen, aber gemeinsam sind ihnen die Versuche,
vorgegebene Wahrheiten zu hinterfragen. Diese Versuche erfolgen vor dem Hintergrund
der Annahme – und dies verweist implizit auf eine Gemeinsamkeit –, dass Freiheit und
Rechte wichtige Werte darstellen, auf die Frauen und Männer gleichermaßen Anspruch
haben.

Ob das Neue und Fremde, mit dem die Netzakteur(inn)e(n) in dieser Diskussion
konfrontiert werden, in ihrem Denken weiterwirkt und Relativierungen der eigenen

3 Bezeichnet das Herkunftsland der Netzakteur(inn)e(n).

M&K 60. Jahrgang 4/2012

548

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meinung oder die Übernahme von Elementen aus anderen Positionen hervorruft, anders
gesagt, ob es zu einer Durchdringung von kulturellen Denk- und Meinungselementen
kommt, kann im Rahmen dieser Studie nicht geklärt werden. Aber bereits die Netzdis-
kussion erlaubt – wie bereits angedeutet – einen Einblick in die Welt einer kosmopoli-
tischen Perspektive, die sich dadurch auszeichnet, dass „Unterschiede, Gegensätze,
Grenzen im Wissen um die prinzipielle Gleichartigkeit der Anderen definiert und fixiert
werden müssen“ (Beck 2004: 17). Beck sagt damit, dass Unterschiede gar nicht erfasst
werden könnten, wenn es nicht schon Gemeinsamkeit gäbe.

Zusammenfassend: Die Diskutant(inn)en verbindet über die unterschiedlichen kul-
turellen und religiösen Zugehörigkeiten hinweg das Interesse an Religion und zugleich
das Bedürfnis, absolute Wahrheiten, wie sie Religionen vorgeben, zu hinterfragen sowie
der Wunsch, einen selbstgestalteten Zugang zur Religion zu finden. Eine weitere Ge-
meinsamkeit zeichnet sich insofern ab, als sich alle darin einig sind, dass Freiheit und
eigene Rechtsansprüche ein unverzichtbares Gut für Menschen sind, unabhängig von
ihrem Geschlecht. Diese Gemeinsamkeiten bilden, wie Ulrich Beck annimmt, die Basis,
auf der Differenzen formuliert und verhandelt werden können, woraus potenziell neue
Gemeinsamkeiten erwachsen.

Das Gemisch aus Gemeinsamkeiten und Differenzen könnte eine Grenzzone ohne
scharfe Linien entstehen lassen, eine Grenzzone, in der Verschwommenheit, Ambiguität
und Ungewissheit vorherrschen. Das eröffnet kulturelle Spielräume, in denen man An-
sichten, Werte, Lebensstile neu kombinieren kann (Nederveen Pieterse 2010: 1), in denen
etwas entsteht, das weder dem Eigenen noch dem Anderen zugerechnet werden kann,
sondern ein Dazwischen bildet, ganz im Sinne des Konzepts von Transkulturalität, wie
es Wolfgang Welsch (2001) entworfen hat.

Fallbeispiel aus dem US-amerikanischen Kontext: What makes you happy?

Das zweite Fallbeispiel entstammt der Online-Plattform Global Modules, die als Teil
eines Curriculums in einem universitären Kontext entstanden ist. Die Plattform Global
Modules wurde im Jahr 2003 am Champlain College in Burlington/Vermont mit dem
Ziel gegründet, Studierende und Lehrende aus universitären Einrichtungen unterschied-
licher Länder zusammenzuführen und einen Austausch über allgemein interessierende
gesellschaftspolitische, historische oder philosophische Themen zu initiieren (Scudder
2008: 110). Diese Plattform weist neben einigen Ähnlichkeiten vor allem Unterschiede
zur Plattform Mideast Youth auf. Gemeinsam ist den Netzakteur(inn)en auf beiden
Plattformen, dass sie bildungsnahen Schichten sowie derselben Altersgruppe angehören,
ihre Diskussionen im virtuellen Raum stattfinden und sich daran Angehörige verschie-
dener Länder beteiligen. Es unterscheidet sie der Redaktionssitz, der einmal in einem
westlichen Industrieland und einmal in einem arabischen Königreich liegt, die Tatsache,
dass es sich einmal um eine institutionell verankerte Plattform handelt und im anderen
Fall um eine institutionell unabhängig initiierte und geführte Plattform, sowie schließ-
lich, dass sich die arabische Plattform nicht auf Diskussionen beschränkt wie die ame-
rikanische Plattform, sondern sich mit Aufrufen und Kampagnen explizit in das politi-
sche Geschehen einmischt.

Der Titel der aus der Plattform Global Modules ausgewählten Diskussion lautet:
„What makes you happy? What do you do for fun in your country?“ Sie wurde von dem
Hochschullehrer Gary Scudder im Februar 2009 eröffnet und bis April 2010 geführt.
Wir haben diese Diskussion dem Fokus Werte zugeordnet und als Schlüsselcode „Ist
Glück machbar?“ definiert.

4.2.2

Schachtner · Cultural Flows und virtuelle Öffentlichkeiten

549

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An der Diskussion beteiligten sich zwölf Studierende, soweit ersichtlich aus den
USA, Jordanien und den Vereinigten Emiraten. Man kann hier von einer subalternen
Öffentlichkeit (Fraser 1996: 164) sprechen, denn der Teilnehmer(innen)kreis ist be-
schränkt, aber innerhalb der Limitierung steht die Teilnahme allen offen. Der Zweck der
Diskussion ist die Initiierung und Zirkulation von Diskursen mit dem Ziel der Mei-
nungsbildung, wie ihn Habermas als Merkmal von Öffentlichkeit beschreibt.

Im Verlauf der Diskussion zeichnen sich zwei Positionen ab. In einer der Positionen
dominieren entsprechend der vom Moderator gestellten Frage Hinweise, was zu tun ist
bzw. man selbst schon tut, um glücklich zu werden, z. B. shoppen, reisen, mit Freunden
etwas unternehmen, einen guten Film ansehen, im Garten arbeiten, gute Noten errei-
chen, hart arbeiten. Die zweite Position zeichnet sich, kontrastierend zum Initialposting
des Moderators, dadurch aus, dass das Glück nicht als etwas beschrieben wird, das man
handelnd erreichen kann. Vielmehr sei das Glück immer schon neben oder in uns, man
müsse es nur sehen. Eine Diskutantin aus Jordanien erklärt: „I believe that happiness is
always near us, but we are the one who decide to use it or not.“ (posted March 2009/
Jordanien). Und eine Diskutantin aus den Vereinigten Arabischen Emiraten stimmt ihr
zu: „Happiness comes by itself!! I can’t force myself on someone to feel HAP-
PY!!“ (posted March 2009/Abu Dhabi). Es scheint, dass die Netzakteur(inn)e(n) aus
dem arabischen Kontext stärker für eine kontemplative Vorstellung von Glück votieren
und US-amerikanische Netzakteur(inn)e(n) individuelles Glück eher als ein durch Han-
deln und Leistung zu erwerbendes Gut betrachten. Diese Zuordnung ist jedoch mit
Unsicherheiten behaftet, weil nicht bekannt ist, ob die arabischen bzw. die amerikani-
schen Diskutant(inn)en jeweils nur im eigenen Land gelebt haben und sich nur an den
dort gültigen kulturellen Normen orientieren.

Gleichwohl können die beiden skizzierten Positionen zum Thema Glück unter-
schiedlichen kulturellen Traditionen zugerechnet werden. Jene Position, die dem Slogan
„Glück ist machbar“ folgt, erinnert – auch wenn sie nicht primär auf Arbeit abstellt,
sondern auf Aktivitäten in Arbeits- und Freizeit – an die Prinzipien protestantischer
Ethik, wie sie Max Weber formuliert hat (Weber 1920: 166ff.). Nicht die Kontemplation,
sondern das Handeln ist das ethisch Wertvolle. „Nicht Muße und Genuß, sondern nur
Handeln dient nach dem unzweideutig geoffenbarten Willen Gottes zur Mehrung seines
Ruhmes“ (ebd.: 167), heißt es bei Weber. Wer Glück haben will, muss etwas dafür tun,
lässt sich in Anlehnung an Weber schlussfolgern. Weber präsentiert in seinem Werk „Die
protestantische Ethik“ eine der kapitalistischen Wirtschaftsordnung entsprechende
Ideologie, die zu einer komtemplativen Haltung kontrastiert, der zufolge Glück nichts
aktiv Anzustrebendes darstellt, das man als Lohn für gottgefälliges Handeln erhält, son-
dern etwas schon immer Vorhandenes, für jedermann Verfügbares. Die Disku-
tant(inn)en vertreten überwiegend die eine oder die andere Position; manchmal mischen
sich auch die Elemente wie bei diesem jordanischen Studenten, der erklärt: „To make
yourself happy it’s not hard just try to smile always and take it easy and work hard and
be hopeful“ (posted Feb 2009, Jordanien). Neben einer für Glückserfahrung offenen
Haltung plädiert er für hartes Arbeiten als Glücksstrategie, was an die protestantische
Ethik erinnert. Durch ein biografisches Interview könnte die Genese dieser Kombina-
tion von Haltungen möglicherweise geklärt werden. Ansonsten lässt diese Diskussion
genauso wie das vorangegangene Diskussionsbeispiel nicht erkennen, ob es zu einer
wechselseitigen Perspektivenübernahme oder zur Relativierung der eigenen Position bei
den Diskutant(inn)en kommt. Beide Beispiele haben jedoch gemeinsam, dass Differen-
zen klar benannt werden; aus der Sicht der Diskutant(inn)en sind es individuelle Diffe-
renzen, die jedoch in unterschiedlichen kulturellen Traditionen verankert sind. In der

M&K 60. Jahrgang 4/2012

550

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diskussion über Religion und Gender wird ebenso wie in der Diskussion über Glück
jeweils Gemeinsames sichtbar, das im zweiten Beispiel darin besteht, dass Glück von
allen Diskutant(inn)en als etwas Wünschenswertes betrachtet wird. Nur weil sich die
Diskutant(inn)en darin einig sind, macht das Reden über die Erreichbarkeit von Glück
Sinn. Glück stellt einen universellen Wert dar, der für unterschiedliche Menschen aus
unterschiedlichen Kulturen eine unterschiedliche Gestalt hat. Aus kosmopolitischer
Sicht müssten sich die Diskutant(inn)en als gleich und anders bejahen.

Aus der Perspektive der Netzakteur(inn)e(n)

Um die Analyse der Möglichkeiten von Transkulturalität/Transnationalität in Online-
Netzwerken empirisch noch weiter anzureichern, greife ich auf eine weitere Datenquelle
zurück, die im Zuge der Triangulation von Forschungsmethoden erstellt wurde: auf das
thematisch strukturierte Interview. Während durch die fokussierte Netzanalyse ein si-
tuiertes kommunikatives Handeln erfasst wird, erschließt sich durch das Interview das
Reflektieren und Reden über dieses Handeln durch die Netzakteur(inn)e(n).

Wiederum zeigen sich vor allem in den Interviews mit arabischen Netzakteur(inn)en
oder in einem arabischen Land lebenden Netzakteur(inn)en transkulturale/transnatio-
nale Ambitionen. Das ist nicht verwunderlich, weil die Öffnung nach außen ein starkes
Motiv für die Online-Aktivitäten arabischer Netzakteur(inn)e(n) ist; sie sind durchwegs
politisch engagiert, sie wollen in Kontakt kommen mit der Weltöffentlichkeit und sie
wollen dieser das eigene Land anders zeigen als es bisher in den staatlich zensierten Me-
dien gezeigt wurde.

Ich beziehe zwei Interviews ein, in denen das Interesse an einer Öffnung nach außen
besonders deutlich zum Ausdruck gebracht wird. Einer der Interviewpartner ist ein 26-
jähriger Architekt aus Saudi-Arabien, der Mideast Youth frequentiert und einen eigenen
Blog führt; der andere Interviewpartner ist ein 26-jähriger Schweizer Staatsbürger und
Fotograf, der libanesische Wurzeln hat, in den USA gelebt hat, derzeit in Saudi-Arabien
lebt und mehrere Blogs führt.

Beide sehen im Internet einen unbegrenzten, von Restriktionen relativ freien, mit
Habermas gesprochen, einen herrschaftsfreien Raum, der ihren Wunsch nach freier
Meinungsäußerung und internationalen Kontakten unterstützt. Der 26-jährige Fotograf
betont die freie Kommunikation, wenn er erklärt: „When you have something like blog-
ging, where you have no limitations (…) you don’t have someone above you saying ‚No,
you can’t write this‘.“ Der 26-jährige Architekt rückt die Öffnung nach außen in den
Vordergrund, wenn er das Internet als ein Medium charakterisiert, „where interaction
between Saudi Arabians and international community started to happen“.

Sehr deutlich bringen beide im Interview zum Ausdruck, dass sie eine Perspektiven-
verschränkung, die das Kernelement von Transkulturalität/Transnationalität darstellt,
auf einer gleichberechtigten Ebene anstreben. Sie setzen sich zwar auch mit Ereignissen
in westlichen Ländern auseinander, lassen sich von dort inspirieren, aber vor allem wol-
len sie der Welt das Eigene so zeigen, wie es in ihren Augen wirklich ist. „I’m trying to
allow people to look into things especially in Saudi Arabia“, führt der 26-jährige Ar-
chitekt aus, „and especially when they look back to Saudi Arabia through Mideast Youth
or through my blog, to see the social and intellectual fabric of what makes Saudi Arabia
Saudi Arabia.“ Diese Intention ist begründet im Wissen um die Zensur, der die Bericht-
erstattung über das eigene Land unterliegt und der auch westliche Journalist(inn)en aus-
gesetzt sind. Sie dient dem Ziel, eine Verschränkung kultureller Perspektiven überhaupt
erst zu ermöglichen, denn die Voraussetzung hierfür ist ein Gleichgewicht der Perspek-

4.3

Schachtner · Cultural Flows und virtuelle Öffentlichkeiten

551

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tiven. Ohne ein solches käme es zu einer Kolonialisierung der schwächeren Perspektive
durch die stärkere.

Den beiden Netzakteuren geht es darum, dem Land und seiner Kultur weltweit An-
erkennung zu verschaffen, ohne damit dessen Dominanz zu begründen. Das geht aus
ihrem Selbstverständnis hervor, indem sie sich als Teil einer Welt entwerfen, in der ver-
schiedene Kulturkreise ineinander greifen, vorerst vielleicht nur im Netz. Einer der bei-
den erklärt: „In real life I’m a Saudi guy living in Saudi Arabia and talking within one
kilometre radius that is around me (…). But online I’m multinational, I’m multigeogra-
phical (…).“ Und der andere sieht sich bereits als Weltbürger, dessen soziale Haltepunkte
über die Welt verstreut sind: „I’m a citizen of the world. My friends are from different
parts of the world“.

Lebensformen im Wandel – digitale Medien als Motor

Wohin geht die Reise? Welchen Einfluss nehmen soziokulturelle Durchkreuzungs- und
Durchmischungsprozesse, mit Hannerz gesprochen cultural flows, in virtuellen Online-
Öffentlichkeiten auf Lebensformen? An dieser Stelle wende ich mich dem noch nicht
behandelten letzten Teil der eingangs formulierten Forschungsfrage zu, nämlich der
Frage nach den möglichen Lebensformen, die in transkulturalen Online-Öffentlichkei-
ten angelegt sind. Zwar wurden die Konsequenzen dieser Öffentlichkeiten durch Zitate
aus Netzdiskussionen und Interviews bereits angedeutet, z. B. in der zitierten Formu-
lierung des eigenen Lebensentwurfs als „multinational“ und „multigeographical“, durch
den 26-jährigen Interviewpartner aus Saudi-Arabien, aber explizit behandelt wurden
mögliche neue Lebensformen bislang nicht.

Es ist anzunehmen, dass sich durch interkulturelle Begegnungen im Netz verstärkt,
was auch außerhalb digitaler Netze zur Lebensrealität für viele geworden ist. Lebens-
formen enden heutzutage nicht mehr an den Grenzen von Einzelkulturen, sondern rei-
chen in andere Kulturen hinein (Welsch 2001: 264). Manager(innen), die in international
agierenden Unternehmen arbeiten, Wissenschaftler(innen), die global vernetzt sind,
Facharbeiter(innen), die in anderen Ländern eingesetzt werden, Migrant(inn)en organi-
sieren ihre sozialen und ökonomischen Bezüge über nationale Grenzen hinweg und le-
ben oft an verschiedenen Orten gleichzeitig (Hess/Lenz 2001: 23). Sie schaffen einen
transkulturalen Raum, in dem mit den Menschen Informationen, Bilder und Güter zir-
kulieren (ebd.).

Lebensformen, in denen Eindeutigkeit und klare Entweder-Oder-Bezüge dominie-
ren, treten zugunsten hybrider Lebensformen zurück. Hybride Lebensformen sind das
auf der individuellen Ebene angesiedelte Pendant zu den sich kreuzenden cultural flows,
die Transkulturaliät begründen. Offline zeigen sich Diasporas als Orte des Ineinander-
greifens verschiedener cultural flows; dieses Ineinandergreifen führt zu neuen Mischun-
gen in den Lebensformen. Andreas Hepp, Cigdem Bozdag und Laura Suna stellten in
einer Studie fest, dass sich türkische Jugendliche, die in Berlin-Kreuzberg aufgewachsen
sind, von türkischen Jugendlichen, die in der Türkei sozialisiert wurden, deutlich un-
terscheiden (Hepp/Bozdag/Suna 2010: 266). Sie repräsentieren in ihrer Kleidung, in ih-
rem Auftreten, im Sound ihrer Sprache ein Dazwischen, das auf Personen, die eindeutig
deutscher oder türkischer Herkunft sind, irritierend oder faszinierend wirken kann, weil
es sich einer eindeutigen Zuordnung entzieht.

Im virtuellen Raum erweitern sich die Möglichkeiten interkultureller Begegnungen
und Vielfalt, weil es ein offener Raum ist, der keine geografischen oder kulturellen
Grenzen kennt, und damit auch die Möglichkeiten, Lebensformen und Identitäten aus

5.

M&K 60. Jahrgang 4/2012

552

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verschiedenen kulturellen Fäden zu weben. Insofern erweisen sich digitale Medien als
Motor transkulturaler Lebensformen und Identitäten.

Zur Charakterisierung hybrider Lebensformen lassen sich Kategorien aus Gegen-
satzpaaren verwenden, die Andreas Hepp für die Gegenüberstellung eines territorialen
und transterritorialen Kulturbegriffs entwickelt hat (Hepp 2006: 75f.):
– Außenorientierung: Hybride Lebensformen haben eine starke Außenorientierung;

sie lösen sich von der ausschließlichen Rückbindung an territorial gebundene Ge-
meinschaften.

– Exogenität: Hybride Lebensformen sind in ihrer Konstitution und in ihrem Fortbe-
stehen von vielfältigen Kontakten beeinflusst. Sie nehmen Elemente aus anderen kul-
turellen Kontexten auf und weisen dadurch im Verhältnis zueinander Unschärfebe-
reiche auf.

– Übersetzung: Hybride Lebensformen schöpfen aus verschiedenen kulturellen Res-
sourcen; es kommt zu einer Verdichtung dieser Ressourcen und zu spezifischen
Übersetzungsprozessen, durch die diese Ressourcen nutzbar gemacht werden.

Die Entwicklung hybrider Lebensformen geht mit Konflikten einher, genauso wie
transkulturale Prozesse allgemein – als deren Bestandteil hybride Lebensformen zu se-
hen sind – holprige, unregelmäßige, mit Ungewissheit und Verlust behaftete Prozesse
darstellen (Hannerz 1997: 6; Nederveen Pieterse 2010: 3).

Verbunden mit hybriden Lebensformen, die durch die digitalen Medien neue und
erweiterte Gestaltungsbühnen erhalten, ist die Frage der Zugehörigkeit. Wohin gehören
die digitalen Flaneur(inn)e(n), die für ihre Handlungsstrategien und ihr Selbstverständnis
aus dem Pool kultureller Verschiedenheiten schöpfen? Sehen sie sich als Teil der welt-
weiten Internetgemeinschaft, als digitale Avantgarde, als die Träger der gesellschaftlichen
Zukunft oder machen hybride Lebensformen heimatlos? Es gibt empirische Anzeichen
für beides, doch die Phänomene sind noch zu neu für verlässliche Prognosen. Beck plä-
diert nicht nur für Kosmopolitismus, er warnt auch vor postmoderner „Multi-Kulti-
Beliebigkeit“ (Beck 2004: 91).

„Wie lässt sich die Anerkennung von Vielfalt mit dem Zwang zum Handeln verbin-
den?“, fragt Ulrich Beck (ebd.: 93). Die Lösung sieht Beck im Ernstnehmen von Kon-
flikten, die für ihn unweigerlich entstehen, wo sich Kulturströme kreuzen und die Mau-
ern zusammenbrechen lassen, die unsere jeweiligen Welten geschützt haben. Konflikte
müssen erkannt und benannt werden, sollen sie nicht den Rückzug ins Eigene, sondern
die Öffnung der eigenen Welt befördern.

Rahmenbedingungen für Transkulturalität und hybride Lebensformen

In der sozial- und kulturwissenschaftlichen Diskussion überwiegt die positive Konno-
tation von Kultur als das vielstimmige und vielwertige Gespräch über kulturelle Milieus
hinweg (Benhabib 1999: 68). Aber diese Vielstimmigkeit muss auch gelebt werden. Dafür
braucht es Rahmenbedingungen, die ich auf drei Ebenen diskutiere: auf der Ebene von
Bildung, von Medienethik und von politischer Zugehörigkeit. Dieser Abschnitt hat einen
normativen Charakter. Vor dem Hintergrund der theoretischen Argumentation und den
exemplarischen Ergebnissen der empirischen Studie werde ich pädagogische, ethische
und politische Bedingungen formulieren. Darüber hinaus werden individuelle Kompe-
tenzen benannt, die Menschen darin unterstützen, kulturelle Vielstimmigkeit als Berei-
cherung zu erleben und nicht als Bedrohung. Ich muss mich im Rahmen dieses Beitrags
darauf beschränken, Ideen für diese Rahmenbedingungen zu benennen, die ich exem-
plarisch illustrieren werde und die als Leitlinien fungieren könnten bei der Entwicklung
von Bildungsprogrammen, ethischen Codes für internationale Arbeitsgruppen und On-

6.

Schachtner · Cultural Flows und virtuelle Öffentlichkeiten

553

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


line-Communities sowie bei der Neufassung von gesundheits-, sozial-, arbeitsmarkt-
politischen Gesetzen und Bestimmungen angesichts von Globalisierung und hybriden
Lebensformen.

Transkulturale Bildung

Aus der Perspektive dieses Beitrags werden immer mehr Menschen mit kulturellen Dif-
ferenzen in Berührung kommen; diese enthalten Chancen, die es zu erkennen gilt, aber
auch Konfliktpotenzial. Der Umgang mit Differenzen stellt daher eine wichtige Zu-
kunftsaufgabe von Bildung dar. Diese Zukunftsorientierung, die in Klafkis Bildungsbe-
griff enthalten ist, der die nationale Begrenzung des Bildungsbegriffs kritisiert (Klafki
1998: 239), wird auch von Oskar Negt aufgenommen, der fordert, Lernen müsse heut-
zutage dazu befähigen, „die zu erwartenden Probleme dieser Gesellschaft zu begreifen
und Lösungswege ins Auge zu fassen“ (Negt 1998: 25).

Welche Kompetenzen lassen sich aus dem zitierten Bildungs- und Lernverständnis
im Hinblick auf den Umgang mit Andersheit und hybriden Lebensformen ableiten? Ich
kann an dieser Stelle nur exemplarisch auf diese Frage eingehen; eine erschöpfende Ant-
wort würde ein eigenes Buch füllen:
– Reflexive Kompetenzen: Um sowohl die Andersheit des Anderen als auch die eigene

Andersheit im Vergleich mit dem Anderen überhaupt zu erkennen, braucht es refle-
xive Kompetenzen, die in die Lage versetzen, das eigene und das Handeln des An-
deren zu hinterfragen, zu vergleichen, Konsequenzen zu prognostizieren, Chancen
und Risiken abzuwägen.

– Kosmopolitische Kompetenzen: Die Fähigkeit, einerseits den Anderen als verschieden
und gleich zu sehen und ihn als verschieden und gleich zu bejahen, umfasst für Ulrich
Beck den kosmopolitischen Blick (Beck 2004: 90). Darin steckt die kosmopolitische
Kompetenz, in Kategorien des Sowohl-als-Auch zu denken und zu handeln.

– Transkulturale Kommunikationskompetenz: Unter transkulturaler Kommunikati-
onskompetenz verstehe ich in Anlehnung an Wolfgang Welsch die Fähigkeit, beim
Zusammentreffen von verschiedenen Lebensformen nicht nur über Divergenzen,
sondern auch über Anschlussmöglichkeiten zu kommunizieren (Welsch 2001: 275).

Weitere, im Hinblick auf eine transkulturale Gesellschaft zu entwickelnde Kompeten-
zen, die im engeren Sinn medienethische Kompetenzen darstellen, finden sich unter der
Rahmenbedingung „Globale Medienethik“.

Globale Medienethik

Angesichts einer globalen medialen Öffentlichkeit fordert der Medienwissenschaftler
Nick Couldry eine globale Medienethik (Couldry 2006: 101ff.). Couldry formuliert sei-
ne Medienethik allgemein z. B. auch bezogen auf das unternehmerische Handeln in Me-
dienunternehmen. Ich beziehe sie in diesem Beitrag ausschließlich auf das kommunika-
tive Handeln der Netzakteur(inn)e(n) in digitalen Netzwerken, die teilweise, wie z. B.
Facebook, kommerziellen Zwecken dienen oder nicht-kommerzielle Projekte wie z. B.
Mideast Youth darstellen.

Nick Couldry knüpft mit seinem Begriff von Medienethik bei der aristotelischen
Ethik an, die aus seiner Sicht den Vorteil hat, dass sie jenseits der großen Religionen
Islam, Christentum, Judaismus entstanden ist und auf nur zwei Fragen beruht:
– Wie soll ich (Hrvh. durch die Autorin) leben?
– Wie sollen wir (Hrvh. durch die Autorin) unser Leben führen, damit es für jeden von

uns einen Wert hat? (ebd.: 11)

6.1

6.2

M&K 60. Jahrgang 4/2012

554

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der Formulierung der Fragen steckt eine Verpflichtung des Wir gegenüber dem Ich
und des Ich gegenüber dem Wir. Das Ich und das Wir sind in ein Verhältnis des Sowohl-
als-Auch gebracht, das als Norm definiert wird.

Couldry geht noch einen Schritt weiter; er stellt Überlegungen an, wie wir diese me-
dienethischen Normen erreichen können. Wir müssen einen Raum eröffnen, fordert er,
der sich dafür eignet, andere zu hören, mit denen wir nicht übereinstimmen, aber mit
denen wir letztlich im Interesse eines guten Lebens ein „commitment“ eingehen (ebd.:
140). Einen solchen Raum bieten die virtuellen Räume des Internets schon aufgrund ihrer
Netzstruktur, die Menschen aus unterschiedlichen Ländern und Kulturen zu versam-
meln vermag. Die vorgestellten Beispiele von Online-Diskussionen illustrieren, dass die
virtuellen Räume – Couldry folgend – genutzt werden, um sich der Unterschiedlichkeit
des Anderen auszusetzen. Die Netzakteur(inn)e(n) lassen sich nicht nur auf dessen Un-
terschiedlichkeit ein; dieses Sich-Einlassen ist ihnen auch bewusst und wichtig, wie die
Äußerung der Gründerin von Mideast Youth zeigt, die auf die Frage „Was wäre, wenn
es Mideast Youth nicht mehr gäbe?“, antwortet: „I would miss out the opportunity to
hear diverse opinions from people all over the region“. Couldry spricht nicht von einer
transnationalen bzw. transkulturalen, sondern von einer globalen Ethik. Seine Ausfüh-
rungen lassen aber erkennen, dass er in einer globalen Welt von einer Intensivierung
transkulturaler Prozesse ausgeht.

Wie schon unter dem Gesichtspunkt von Bildung angesprochen, sind wir in der Regel
nicht darauf vorbereitet, transkulturale Beziehungen zu entwickeln und zu gestalten.
Neben den im Vorangegangenen skizzierten, eher kognitiven Kompetenzen mangelt es
auch an medienethischen Kompetenzen, auf die ich jetzt, ebenfalls exemplarisch, unter
Bezug auf Christoph Wulf und Nira Yuval-Davis eingehe:
– Heterologisches Denken: In der Auseinandersetzung mit fremden Kulturen, die auf

ein Ernstnehmen des Anderen abzielt, müssen nach Christoph Wulf Kompetenzen
entwickelt werden, vom Anderen her wahrzunehmen und zu denken (Wulf 2006:
45). Wulf bezeichnet das als heterologisches Denken, in dessen Mittelpunkt das Ver-
hältnis von Vertrautem und Fremdem, von Wissen und Nichtwissen, von Gewissheit
und Ungewissheit steht (ebd.: 45).

– Transversales Denken: Das transversale Denken setzt im Unterschied zum hetero-
logischen Denken nicht beim Anderen, sondern beim Eigenen an. Nira Yuval-Davis
beschreibt dieses Konzept, das von italienischen Feministinnen in der Arbeit mit
Frauengruppen erprobt wurde, die sich aus Angehörigen von Konfliktgruppen zu-
sammensetzten, z. B. aus palästinensischen und israelischen Frauen. Es sieht vor,
zunächst dem Eigenen eine Stimme zu geben, ohne jedoch essentialistische Vorstel-
lungen von Identität zu entwickeln (Yuval-Davis 2001: 206f.). Die gedankliche Be-
wegung zwischen dem Eigenen und Fremden soll sich nach Yuval-Davis in einem
Wechsel von rooting und shifting abspielen. Das rooting soll vor Selbstzerstreuung
schützen, das shifting soll das Sehen und Verstehen des Anderen unterstützen, ohne
diesen zu homogenisieren „as there are diverse positions and points of view among
people who are similarly rooted“ (ebd.: 130).

Diese beiden Kompetenzen, die weitere Aufgaben für Bildung und Erziehung darstellen,
zeigen ebenso wie die im vorangegangenen Abschnitt genannten Kompetenzen, dass ein
auf die Befähigung der Subjekte zum konstruktiven Umgang mit Pluralität und kultu-
rellen Unterschieden abstellender Bildungsbegriff immer auch Persönlichkeitsbildung
sein muss. Die geschilderten Kompetenzen verlangen nach einem Subjekt, das keine ge-
schlossene Einheit darstellt, sondern ein Wesen, das sich in einem interdependenten
Verhältnis mit seiner Umgebung weiß und sich in diesem Verhältnis inmitten von Dif-

Schachtner · Cultural Flows und virtuelle Öffentlichkeiten

555

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ferenzen und Gemeinsamkeiten immer wieder neu hervorzubringen vermag (Meyer-
Drawe 1990: 151ff.).

Transnationale Staatsbürgerschaft

Transkulturale Öffentlichkeiten und darin angelegte transkulturale Beziehungen und
Lebensformen begründen über nationale Grenzen hinweg neue kollektive Identifikati-
onsmöglichkeiten. In diesem Zusammenhang muss auf den Begriff der Transnationalität
rekurriert werden, wie ihn Ulrich Beck verwendet. Transnationalität verweist demnach
auf „Interdependenz- und Amalgam-Kategorien, Mischformen, für welche die Entwe-
der-Oder-Logik des Nationalen keine Namen kennt (…)“ (Beck 2004: 98). Das hat nach
Beck zur Konsequenz, dass die Unterscheidung zwischen Ausländern und Inländern,
Freunden und Feinden, Fremden und Einheimischen aufgehoben wird (ebd.: 103). Hier-
zu ein Beispiel aus dem Offline-Bereich, das die verschwimmenden Unterscheidungen
illustriert: Ich saß im Zug, war bereits auf österreichischem Staatsgebiet, als drei Jugend-
liche auf der gegenüberliegenden Seite Platz nahmen. Es waren arbeitende Jugendliche,
die an diesem Tag aus der Berufsschule kamen. Sie telefonierten mit ihren Handys und
unterhielten sich untereinander in deutscher Sprache. Plötzlich hörte ich Wörter einer
anderen Sprache. Es könnte Slowenisch oder Kroatisch gewesen sein. Ich bekam mit,
wie sie mitten im Satz die Sprache wechselten; manchmal kommunizierten sie alle drei
in der mir unbekannten Sprache, dann wechselten wieder einer oder zwei ins Deutsche.
Einer von ihnen sagte zu dem ihm gegenüber Sitzenden bezogen auf den am Fenster
Sitzenden: „Weißt du woher er kommt? Er ist ein Jugo!“ Daraufhin antwortete der An-
gesprochene: „Und da spricht er unsere Sprache so gut!“ Was meinte er mit „unserer
Sprache“: das Deutsche, das Slowenische bzw. Kroatische oder die Melange aus beiden
Sprachen? Welchem Land und welcher Sprache fühlten sich diese Jugendlichen zuge-
hörig? Es deutet sich hier etwas Drittes an, das in der Unterscheidung zwischen Inlän-
dern und Ausländern verborgen bleibt, von der Kategorie des Transnationalen aber er-
fasst wird (ebd.: 103).

Verschwimmende kulturelle Unterscheidungen werfen Fragen der Zugehörigkeit
auf, die mit nationalen Zugehörigkeiten, die auf dem Konzept des „Staatsbürgers“ ba-
sieren, kollidieren (Benhabib 2008: 13). Die Ausbreitung von sub- und supranationalen
Räumen stellt für Seyla Benhabib das traditionelle Konzept von Staatsbürgerschaft in
Frage (ebd.). Staatsbürgerschaft basiert in den meisten Ländern auf den drei Prinzipien:
Territorium, Abstammung, Konsens (Benhabib 1997: 7). Territorialität und Abstam-
mung sind angesichts einer zunehmend vernetzten Welt als Kriterium für Zugehörigkeit
nach Benhabib zu einem Anachronismus geworden, der der Fiktion einer geschlossenen
Gesellschaft folgt (ebd.: 11). Die Entstehung von Gemeinschaften über Staatsgrenzen
hinweg findet sich nicht nur als Folge globaler Organisationen, von Kooperationen und
Zusammenschlüssen in der physikalischen Welt, sondern, unterstützt durch die digitalen
Medien, auch als eine Vielfalt von Online-Communities. Territorialität erweist sich ge-
rade in der deterritorialisierten Wirklichkeit von Online-Netzwerken als anachronisti-
sche Form der Abgrenzung (Benhabib 2008: 15). Mit Benhabib könnte man die Online-
Communities als „postnationale Gemeinschaften“ betrachten (ebd.: 28), deren Entste-
hung auf dem Konsensprinzip beruht, demzufolge eine Assoziation freiwillig zusam-
menkommender Mitglieder das Gemeinwesen bildet (Benhabib 1997: 9). Benhabib plä-
diert angesichts der Zunahme solcher Gemeinschaften jenseits nationaler Zugehörigkeit
für eine „transnationale Staatsbürgerschaft“ (ebd.: 13). Es ist hier zu erwähnen, dass
Benhabib den Begriff Staatsbürgerschaft nicht im traditionellen Sinn verwendet, wonach
der Begriff sich auf die Rechte und Pflichten bezieht, die Bürger(inne)n gegenüber einem

6.3

M&K 60. Jahrgang 4/2012

556

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Staat aufgrund ihrer nationalen Zugehörigkeit haben. Sie betrachtet Staatsbürgerschaft
dem Ansatz von John Rawls folgend als über und durch die Mitgliedschaft in der Zivil-
gesellschaft vermittelt (Benhabib, 1997: 12). Der Anspruch auf transnationale Staatsbür-
gerschaft ist losgelöst von nationaler Zugehörigkeit und resultiert aus der Ausübung
ziviler Tätigkeiten und Tugenden. In eine ähnliche Richtung geht auch die Forderung
nach einer „globalen Bürgerschaft“ (Hannerz 2004: 16), die Hannerz mit den Erforder-
nissen einer vernetzten Welt begründet. Das öffentliche Leben, das nationale Grenzen
überwindet, braucht nach Hannerz Menschen, die aktiv, verantwortlich und informiert
dieses grenzüberschreitende öffentliche Leben gestalten (ebd.).

Es soll nicht unterschlagen werden, dass die formal-rechtliche Regelung einer „trans-
nationalen Staatsbürgerschaft“ bzw. einer „globalen Bürgerschaft“ nicht nur viele Fra-
gen im Bereich politischer Organisationen, sozialer Sicherungssysteme, Gesundheits-
versorgung, Rechtsprechung aufwirft, sondern darüber hinaus Entscheidungen fordert,
wie die sich neu bildenden Zugehörigkeiten in der virtuellen und realen Welt zueinander
ins Verhältnis gesetzt werden sollen.

Resümee

Zu Beginn dieses Beitrags wurde gefragt, inwieweit die in und durch digitale Medien
entstehenden und sich verbreitenden cultural flows neue Öffentlichkeiten konstituieren,
was diese Öffentlichkeiten auszeichnet und welche Lebensformen gegebenenfalls von
diesen Öffentlichkeiten angestoßen werden. Wenn cultural flows, wie man in Anlehnung
an Ulf Hannerz annehmen darf, dadurch entstehen, dass Kultur in Form von Werten,
Regeln, Lebensentwürfen reflektiert, diskutiert, erfunden wird, dann bieten die digitalen
Medien dafür eine Kommunikationsplattform, wie es sie bisher nicht gegeben hat. Sie
ist prinzipiell zugänglich für alle, die über die erforderlichen kommunikativen, sprach-
lichen und monetären Ressourcen verfügen.

Die Annahme, dass sich in den virtuellen Räumen Öffentlichkeit im Sinne von Jürgen
Habermas bildet, d. h. als Ort der Produktion und Zirkulation von Diskursen, wird
durch die beiden einbezogenen Fallbeispiele aus der Studie „Kommunikative Öffent-
lichkeiten im Cyberspace“ illustriert. Es handelt sich jedoch nicht um national begrenzte
Öffentlichkeiten, wie sie Habermas vor Augen hatte, sondern um Öffentlichkeiten, in
denen Meinungen und Wertvorstellungen von Menschen unterschiedlicher nationaler
und kultureller Zugehörigkeit aufeinandertreffen. Darüber hinaus konstituieren digitale
Medien nicht nur eine Öffentlichkeit, wie der Öffentlichkeitsbegriff von Habermas
(1990) impliziert, sondern verschiedene Öffentlichkeiten, die Nancy Fraser (1996: 166)
auch für die Welt jenseits digitaler Medialität konstatierte.

Die Netzwerkstruktur virtueller Räume verstärkt als grenzüberschreitende Struktur
einen globalen Trend, der von Wolfgang Welsch mit dem Begriff der Transkulturalität
und von Ulrich Beck mit den Begriffen Transnationalität und Kosmopolitismus be-
schrieben wurde. Transkulturalität hebt auf die kulturelle Dimension dieses Trends ab,
Transnationalität und Kosmopolitismus auf die politische Dimension. Transkulturale/
transnationale Öffentlichkeiten sind poröse Öffentlichkeiten, offen für ein kulturelles
„Crisscrossing“ im Sinne von Ulf Hannerz (1997: 6). Die darin angelegte Chance einer
neuartigen Kombination von kulturellen Elementen aus verschiedenen Kulturräumen –
Wolfgang Welsch (2001: 266) spricht von Kulturmixen, Ulrich Beck (2004: 13) von einer
kulturellen Melange – zeichnet sich in den einbezogenen Online-Diskussionen als Mög-
lichkeit ab. Es sind die in den Online-Diskussionen zutage tretenden und als bedeutsam
wahrgenommenen Differenzen, die diese Möglichkeit signalisieren. Differenzen treten
nur in Erscheinung, wenn es schon Gemeinsamkeiten gibt, und die Wahrnehmung von

7.

Schachtner · Cultural Flows und virtuelle Öffentlichkeiten

557

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Differenzen ist darüber hinaus eine Bedingung dafür, weitere Gemeinsamkeiten zu ent-
wickeln. Wenn Online-Akteur(inn)e(n) unterschiedlicher sozialer Herkunft aufeinan-
dertreffen, können sich bildende Gemeinsamkeiten den Charakter kultureller Mischun-
gen annehmen, in denen das Eigene mit dem Anderen neuartige Verbindungen eingeht.
Das Bewusstsein hiervon zeigt sich in der Bemerkung eines zitierten Netzakteurs aus
der vorgestellten Studie, der sich online als multinational bezeichnet, oder auch in den
Worten, die ein anderer verwendet, um sein Online-Dasein zu charakterisieren: „I’m a
citizen of the world“ (Netzakteur 26, Saudi-Arabien).

Die transkulturalen/transnationalen Online-Öffentlichkeiten verweisen, um auf den
dritten Teil meiner Forschungsfrage einzugehen, auf potenziell neue Lebensformen. Ich
habe diese Lebensformen, in denen klare Entweder-Oder-Bezüge fehlen, hybride Le-
bensformen genannt. Ihre Merkmale sind – in Anlehnung an Andreas Hepp – Außen-
orientierung, Exogenität, Übersetzung (Hepp 2006: 75f.).

Ob die beschriebenen transkulturalen/transnationalen Trends, die sich derzeit in den
virtuellen Räumen anbahnen, zu prägenden gesellschaftlichen Trends werden, hängt von
Rahmenbedingungen ab, die ich im letzten Abschnitt thematisiert habe. Ich habe drei
Bedingungen skizziert, ohne damit den Anspruch auf Vollständigkeit zu erheben, die
ich jedoch für zentral halte, weil sie sowohl die gesellschaftliche als auch die Subjektebene
einbeziehen: transkulturale Bildung, globale Medienethik, transnationale Staatsbürger-
schaft. Eine transkulturale Bildung ist zukunftsorientiert, weltoffen, dialogisch, politisch
und nicht in nationalen Grenzen gefangen. Eine globale Medienethik, die im Anschluss
an Nick Couldry formuliert wurde, verlangt, anderen zuzuhören, mit denen man nicht
übereinstimmt, aber im Interesse eines guten Lebens für alle ein „commitment“ eingeht
(Couldry 2006: 140), womit man die Fähigkeit und Bereitschaft unter Beweis stellt, Ver-
antwortung über nationale Grenzen hinaus zu übernehmen (Hannerz 2004: 16). Eine
transnationale Staatsbürgerschaft trägt einer Entwicklung Rechnung, wonach Territo-
rialität und Abstammung als Kriterien für Zugehörigkeit zugunsten des Kriteriums
Konsens in einer sich vernetzenden Welt zurücktritt (Benhabib 1997: 7).

Die digitalen Medien konstituieren virtuelle Räume, in denen sich auf der kommu-
nikativen Ebene aufgrund der Netzstruktur dieser Räume transkulturale/transnationale
Trends nicht nur abzeichnen, sondern die sich auch als Übungsfeld für transkulturale
Bildung und Medienethik anbieten. Doch kann man sich weder die Begegnung mit dem
Fremden noch den Umgang damit als sanften, problemlosen Prozess vorstellen, worauf
Ulf Hannerz (1997), Jan Nederveen Pieterse (2010) und Ulrich Beck (2004) verweisen.
Erwartbar ist vielmehr ein holpriger Prozess, der neben innovativen Möglichkeiten auch
Konfliktpotenzial birgt.

Literatur

Arendt, Hannah (1960): Vita Activa. Stuttgart: Kohlhammer.
Beck, Ulrich (2004): Der kosmopolitische Blick oder: Krieg ist Frieden. Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Benhabib, Seyla (1997): Wer sind wir? Probleme politischer Identitäten im ausgehenden 20. Jahr-

hundert. Wien: Institut für Höhere Studien Wien.
Benhabib, Seyla (1999): Kulturelle Vielfalt und demokratische Gleichheit. Frankfurt/Main: Suhr-

kamp.
Benhabib, Seyla (2008): Die Rechte der Anderen, Ausländer, Migranten, Bürger. Frankfurt/Main:

Suhrkamp.
Couldry, Nick (2006): Listening Beyond the Echoes, Media, Ethics, and Agency in an Uncertain

World. London: Paradigm Publishers.
Deleuze, Gilles/Felix Guattari (1972): Rhizom. Berlin: Merve.

M&K 60. Jahrgang 4/2012

558

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fraser, Nancy (2007): Die Transnationalisierung der Öffentlichkeit, Legitimität und Effektivität
der öffentlichen Meinung in einer ostwestfälischen Welt. In: Niesen, Peter/Benjamin Herborth
(Hrsg.), Anarchie der kommunikativen Freiheit. Jürgen Habermas und die Theorie der inter-
nationalen Politik. Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 224-253.

Fraser, Nancy (1996): Öffentlichkeit neu denken. Ein Beitrag zur Kritik real existierender Demo-
kratie. In: Scheich, Elvira (Hrsg.), Feministische Wissenschafts- und Gesellschaftstheorie. Ham-
burg, S. 151-182.

Habermas, Jürgen (1990): Strukturwandel der Öffentlichkeit. Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Hannerz, Ulf (2004): Foreign News, Exploring the World of Foreign Correspondents. Chicago/

London: The University of Chicago Press.
Hannerz, Ulf (1997): Flows, Boundaries and Hybrids: Keywords in Transnational Anthropology,

in: Mana, Bd. 3, Rio de Janeiro, S. 7-39.
Harmsen, Andrea (1999): Globalisierung und lokale Kultur. Eine ethnologische Betrachtung. Vol.

38. Hamburg/London: LIT .
Hepp, Andreas (2005): Medienkultur. In: Hepp, Andreas/Friedrich Krotz/Carsten Winter (Hrsg.),

Globalisierung der Medienkommunikation. Wiesbaden: VS Verlag, S. 137-162.
Hepp, Andreas (2006): Transkulturelle Kommunikation, Konstanz.
Hepp, Andreas/Cigdem Bozdag/Laura Suna (2010) Mediale Migranten: Medienkulturen und die

kommunikative Vernetzung der Diaspora, In Hepp, Andreas/Marco Höhn/Jeffrey Wimmer
(Hrsg.), Medienkultur im Wandel. Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft, S. 263-276.

Hess, Sabine/Ramona Lenz (2001): Kulturelle Globalisierung und Geschlecht – ein Buchprojekt.
In: Hess, Sabine/Ramona Lenz (Hrsg.), Geschlecht und Globalisierung. Ein kulturwissenschaft-
licher Streifzug durch transnationale Räume. Königstein: Ulrike Helmer, S. 10-33.

InternetWorldstats, http://www.internetworldstats.com/stats/htm [29.08.2012].
Klafki, Wolfgang (1998): Schlüsselprobleme der modernen Welt und die Aufgaben der Schule –

Grundlinien einer neuen Allgemeinbildungskonzeption in internationaler/interkultureller Per-
spektive. In: Gogolin, Ingrid/Marianne Krüger-Pongratz/Meinert A. Meyer (Hrsg.), Pluralität
und Bildung. Opladen: Leske + Budrich, S. 235-249.

Lash, Scott/John Urry (1994): Economies of Signs and Space. London: Sage.
Medienpädagogischer Forschungsverbund Südwest (2010): KIM Studie 2010. Kinder + Medien,

Computer + Internet. Basisuntersuchung zum Medienumgang 6- bis 13-Jähriger in Deutsch-
land. Stuttgart: LfK, www.mpfs.de/fileadmin/KIM-pdf10/KIM2010.pdf [31.08.2012].

Meyer-Drawe, Käte (1990): Illusionen von Autonomie. München: P. Kirchheim.
Nederveen Pieterse, Jan (2010): Global Multiculture: Cultures, Transnational Culture, Deep Cul-

ture. www.jannederveenpieterse.com/pdf/Global_multi.pdf [12.09.2012].
Negt, Oskar (1998): Lernen in einer Welt gesellschaftlicher Umbrüche. In: Dieckmann, Heinrich/

Bernd Schachtsieck (Hrsg.), Lernkonzepte im Wandel. Die Zukunft der Bildung. Stuttgart:
Klett-Cotta, S. 21-44.

Schachtner, Christina (2009): Flows, Differenzen, Hybride, Zugehörigkeit, Transkulturalität im
Kontext Digitaler Medien und Bildung. In: Zeitschrift für internationale Bildungsforschung und
Entwicklungspädagogik, H. 3, S. 4-8.

Schachtner, Christina (2005): Netze verbinden, fangen auf und bilden Raum. In: Schachtner, Chris-
tina/Gabriele Winter (Hrsg.), Virtuelle Räume – neue Öffentlichkeiten. Frauennetze im Inter-
net. Frankfurt/Main: Campus.

Schütz, Alfred/Thomas Luckmann (1975): Strukturen der Lebenswelt. Darmstadt: Suhrkamp.
Scudder, Gary Evans (2008): Global Modules – die Nutzung des Internets zum Aufbau interkul-

tureller Communities. In: Schachtner, Christina/Angelika Höber (Hrsg.), Learning Commu-
nities. Das Internet als neuer Wissensraum. Frankfurt/Main: Campus, S. 109-120.

Statistik Austria, http://www.statistik.at/web_de/statistiken/informationsgesellschaft/ikt-ein-
satz_in_haushalten/024571.html [29.08.2012].

Strauss, Anselm (1991): Grundlagen qualitativer Sozialforschung. Datenanalyse und Theoriebil-
dung in der empirischen soziologischen Forschung. München: Fink.

van Eimeren, Birgit/Beate Frees (2011): Drei von vier Deutschen im Netz – ein Ende des digitalen
Grabens in Sicht? Ergebnisse der ARD/ZDF-Onlinestudie 2011. In: Media Perspektiven 7-8,
S. 334-349, www.ard-zdf-onlinestudie.de/fileadmin/Online11/EimerenFrees.pdf [31.08.2012].

Schachtner · Cultural Flows und virtuelle Öffentlichkeiten

559

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Waldenfels, Bernhard (1985): In den Netzen der Lebenswelt. Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Welsch, Wolfgang (2001): Auf dem Weg zur transkulturellen Gesellschaft. In: Paragrana 10, H. 2,

S. 254-284.
Weber, Max (1920): Die protestantische Ethik. Tübingen: Mohr Siebeck Verlag.
Wulf, Christoph (2006): Anthropologie kultureller Vielfalt. Interkulturelle Bildung in Zeiten der

Globalisierung. Bielefeld: Transcript.
Yuval-Davis, Nira (2001): Geschlecht und Nation. Emmendingen: Brotsuppe.
Zoll, Rainer/Henri Bents/Heinz Brauer/Jutta Flieger/Enna Neumann/Mechthild Oechsle (1989):

Nicht so wie unsere Eltern! Opladen: VS Verlag.

M&K 60. Jahrgang 4/2012

560

Weitere Informationen: www.nomos-shop.de/19665

Nomos

Suchmaschinen, 
Marktmacht und 
Meinungsbildung

Von Boris P. Paal

2012, 91 S., brosch., 24,– € 

ISBN 978-3-8329-7831-0

(Schriften zum Medien- 

und Informationsrecht, Bd. 4)

Suchmaschinen, Marktmacht 
und Meinungsbildung

Boris P. Paal

Nomos

Schriften zum Medien- und Informationsrecht 4

Suchmaschinen: 
Markt- und Meinungsmacht

Untersuchungsgegenstand der Arbeit sind Online-Suchmaschinen (bspw. 

Google), die als Gatekeeper für die digitale Wissensgesellschaft und die 

Internetökonomie wirken. Es wird geprüft, ob die bestehende Rechtslage 

den gegenwärtigen und künftigen Herausforderungen angemessen be-

gegnet – oder ob es einer Weiterentwicklung des rechtlichen Ordnungs-

rahmens bedarf.

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536 - am 22.01.2026, 03:40:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2012-4-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

