
Alois Riklin

Die Polis von Athen

War die athenische Polis eine Demokratie oder eine Oligarchie, eine Volksherrschaft
oder eine Minderheitsherrschaft? Darüber herrscht in der wissenschaftlichen Gemein-
schaft kein Konsens.1 In diesem Essay über Aufstieg, Höhepunkt und Niedergang der
athenischen Polis soll die Antwort auf die Frage für den Schluss aufgespart werden. Bis
dahin werden die problematischen Reizwörter nach Möglichkeit durch den unverfäng-
lichen Begriff »Polis« (Stadt, Staat, Stadtstaat) umschifft. Das wird freilich nicht immer
möglich sein, weil die meisten Autoritäten, auf die sich der Verfasser stützt, die athenische
Polis als Demokratie bezeichnen.2

I. Aufstieg der athenischen Polis

Der Münchner Altphilologe Christian Meier3 hat in einer eindrücklichen Abhandlung
den Weg Athens zur »Demokratie« rekonstruiert. Er stellt fest, dass es vor den Griechen
weder die Staatsform noch den Begriff der Demokratie gab. Man kannte in der antiken
Welt lange Zeit nur Monarchien und Aristokratien, Tyranneien und Oligarchien sowie
Mischungen. Der Entstehungsprozess der athenischen Demokratie dauerte mindestens
drei Jahrhunderte. Und als die neue Staatsform endlich erfunden war, fehlte immer noch
der Begriff. Die Demokratie existierte vor dem Begriff, die Praxis vor der Theorie. Für
die Nachkommen verhielt es sich genau umgekehrt: Staatsform und Begriff der Demo-
kratie waren vor der Praxis. Wir Heutige, schreibt Christian Meier, seien gleichsam ver-
wöhnte Kinder, die nicht wissen, wie schwierig es für die Athener gewesen sein muss, in
einem schrittweisen Suchprozess von trial and error die Demokratie zu erfinden.

1 Wilfried Nippel, Antike und moderne Freiheit? Die Begründung der Demokratie in Athen und
in der Neuzeit, Frankfurt am Main 2008, S. 341-345. – Manfred G.Schmidt, Demokratietheori-
en, Opladen 1995, S. 35.

2 Victor Ehrenberg, Der Staat der Griechen, Zürich 1965. – Tuttu Tarkiainen, Die athenische
Demokratie, Zürich 1966. – Fritz Gschnitzer (Hrsg.), Zur griechischen Staatskunde, Darmstadt
1969. Darin insbesondere A.H.M.Jones, »Wie funktionierte die athenische Demokratie? (1957)«,
S. 219-268. – M.I.Finley, Democracy Ancient and Modern, Rev.Edition, New Brundswick/New
Jersey 1985. – Jochen Bleicken, Die athenische Demokratie, Paderborn 1986. – Donald Kagan,
Pericles of Athen and the Birth of Democracy, New York 1991. – Christian Meier, Athen, Ein
Neubegin der Weltgeschichte, Berlin 1993. – Charlotte Schubert, Perikles, Darmstadt 1994. –
Konrad H.Kinzl (Hrsg.), Demokratia, Der Weg zur Demokratie bei den Griechen, Darmstadt
1995. – Nippel (FN 1), S. 17-87.

3 Christian Meier, Entstehung des Begriffs »Demokratie«, 4.Aufl., Frankfurt am Main 1981,
S. 7-69.

ZfP 58. Jg. 1/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:24:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33


Früher hat man in humanistischen Gymnasien einen Text von Herodot gelesen, in dem
drei Perser eine Verfassungsdebatte führen.4 Darin plädiert der Perserkönig Dareios für
die Alleinherrschaft, Megabyzos für die Wenigenherrschaft und Otanes für ein drittes
Regime, das er noch nicht Volksherrschaft nennt, sondern plētos archon (Herrschaft der
Menge) oder isononomia (Gleichberechtigung, Rechtsgleichheit). Vermutlich hat Hero-
dot hier einen älteren Text eingeschoben. Denn er selbst verwendete in seinem Ge-
schichtswerk bereits mehrmals den Begriff dēmokratia. Trotz der überzeugenderen Ar-
gumentation von Otanes obsiegt in der Schlussabstimmung die Alleinherrschaft als bes-
tes Regime. Dieses Ergebnis, schrieb Herodot, sei für Griechen »unglaublich«. Klar! Er,
der Grieche, der Athener, der Anhänger der perikleischen Demokratie, der Gegner der
Perser, die von den Griechen 490 v.Chr. bei Marathon, 480 bei Salamis und 479 bei Pla-
taiai geschlagen worden waren, – er findet den Ausgang der Debatte »unglaublich«! So
können nur Perser entscheiden!

Athen praktizierte alle drei Herodot’schen Verfassungsformen und zwar in der Ab-
folge von der Monarchie über die Oligarchie zur Demokratie. Aristoteles schildert den
Verlauf in seiner Schrift »Der Staat der Athener«.5 Sie wurde erst 1890 in einem Papyrus
des Britischen Museums entdeckt. Von den 158 Verfassungsbeschreibungen des Aristo-
teles ist nur dieser Text überliefert. Auch abgesehen von diesem sensationellen Fund hat
die Forschung über das antike Athen seit dem 19.Jahrhundert grosse Fortschritte ge-
macht, sodass wir heute sehr viel mehr wissen als die Bewunderer und Kritiker früherer
Zeiten. Obwohl der Entstehungsprozess nicht geradlinig oder gar planmässig verlief,
sondern auch Rückschläge erfuhr sowie Zufälle und äussere Ereignisse eine Rolle spiel-
ten, kann man vier entscheidende innenpolitische Reformschritte herausschälen, die
schliesslich – ex post betrachtet – in die perikleische Demokratie mündeten.

1. Erster Reformschritt: Mehrheitsprinzip

Der erste Reformschritt bestand in der Einführung des Mehrheitsprinzips für Wahl- und
Sachentscheide.6 In den ursprünglichen griechischen Bürgerversammlungen entschied
man nicht nach Köpfen, sondern nach dem Lärmpegel. Jene Gruppe gewann, die am
lautesten zu schreien vermochte. Dieser Brauch homerischer Versammlungen herrschte
in Sparta noch während und nach der Hochblüte der athenischen Demokratie. Aus heu-
tiger Sicht ist das Mehrheitsprinzip eine Selbstverständlichkeit. Damals aber war es eine
epochale Innovation. Irgendwann im 7.Jahrhundert v.Chr. überzeugte irgendjemand die
Athener, niemand weiss wer, dass es doch eigentlich vernünftiger wäre, an Stelle des

4 Herodot, Historien, hrsg.v.Josef Feix, Griechisch und Deutsch, 6.Aufl., 2 Bde., Düsseldorf
2000/01, Bd.1, S. 434-441.

5 Aristoteles, Der Staat der Athener, übersetzt u.erläutert v.Mortimer Chambers, Griechisch und
Deutsch, Berlin 1990.

6 J.A.O.Larsen, »Die Entstehung und Bedeutung der Stimmenzählung (1949)«, in: Gschnitzer
(Hrsg.), Zur griechischen Staatskunde (FN 2), S. 184-218.

34 Alois Riklin · Die Polis von Athen 34

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:24:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33


Lärmprinzips, das Aristoteles »kindisch« fand,7 das Mehrheitsprinzip einzuführen. Das
war eine echte politische Erfindung, eine der wichtigsten in der gesamten Geschichte der
Menschheit. Ein anonym gebliebener Athener war der Erfinder.

2. Zweiter Reformschritt: Solon

Der Architekt des zweiten Reformschritts ist dagegen bekannt: der Staatsmann und
Dichter Solon. In seiner Eigenschaft als gewählter Archont war er um 594 v.Chr. mit der
Vermittlung im Konflikt zwischen Adligen, Grossgrundbesitzern, Pächtern und Klein-
bauern betraut worden. Er schien dafür nicht nur wegen seines hohen Ansehens geeignet,
sondern auch weil er zwar dem Adel, aber doch dem Mittelstand angehörte. Hauptur-
sache der Spannungen war die sogenannte Schuldknechtschaft: Pächter, die ihre Abgaben
nicht zu entrichten, und Kleinbauern, die ihre Kredite nicht zurückzuzahlen vermochten,
hafteten mit ihrem »Leib«, d.h. sie stiegen zu Sklaven ab und konnten dann sogar ins
Ausland verkauft werden. Die Solon’sche Reform beseitigte die Schuldknechtschaft, be-
grenzte die Macht der Adligen (Eupatriden), verbreiterte die Aktivbürgerschaft, gliederte
sie in vier Vermögensklassen mit abgestuften politischen Rechten und militärischen
Pflichten, schuf den Rat der Vierhundert und die Geschworenengerichte und stärkte die
Befugnisse der Bürgerversammlung.8 Solons Reformziel war gemäss seinem eigenen
Wort die eunomia, der gute Zustand der Polis. Die Athener verehrten ihn später als einen
der sieben griechischen Weisen.

Zwischen dem zweiten und dem dritten Reformschritt gab es einen schweren Rück-
schlag, als in Athen während fast der Hälfte des 6.Jahrhunderts v.Chr. Peisistratos und
seine Nachkommen herrschten. Die verdeckte Tyrannis endete mit der Tötung des einen
Sohnes von Peisistratos und der Vertreibung des andern. Die Attentäter Harmodios und
Aristogeitos, die ihre Tat mit dem Tode bezahlten, wurden fortan als Freiheitshelden
verehrt, obwohl ihr Motiv ganz unpolitisch, nämlich eine private homoerotische Lie-
besaffäre gewesen war. Man errichtete ihnen auf der Agora ein Denkmal. Ein späteres,
in Stein gemeisseltes Gesetz garantierte die Straffreiheit für Tyrannenmord.9

3. Dritter Reformschritt: Kleisthenes

508/7 v.Chr. gestaltete Kleisthenes den dritten Reformschritt. Basis der Reform waren
die rund 150 Ortsgemeinden (Demen) Attikas in den drei Wohnzonen Küste, Land und
Stadt. Kleisthenes fasste je einen Zehntel der drei Zonen zu zehn Phylen zusammen. Eine
Phyle bestand also aus je einem Zehntel der drei Wohnzonen. Jede Phyle entsandte durch
Auslosung für ein Jahr fünfzig Repräsentanten in den auf Fünfhundert erweiterten Rat.

7 Aristoteles, Politik, hrsg.v.Franz Susemihl, Griechisch und Deutsch, Leipzig 1879 (Faksimile
Düsseldorf 1992), 1270 b 28 und 1271 a 10.

8 Alois Riklin, Machtteilung, Geschichte der Mischverfassung, Darmstadt 2006, S. 65-70.
9 John M.Camp, The Athenian Agora, Excavations in the Heart of the Classical Athens, London

1992, S. 154.

35 Alois Riklin · Die Polis von Athen 35

ZfP 58. Jg. 1/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:24:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33


Die fünfzig Ratsherren einer Phyle führten während einem Zehntel des Jahres die Rats-
geschäfte. Diese geschäftsführende Phyle hiess Prytanie. Ein Drittel der Prytanen musste
ständig anwesend sein. Der Vorsitzende, Epistates genannt, wechselte täglich. Die ori-
ginelle Reform bezweckte die nochmalige Schwächung des Adels und der Reichen, die
politische Integration der Siedlungsräume, den Ausgleich zwischen Stadt und Land, den
Zusammenhalt der Bürgerschaft, die zeitliche und personelle Machtteilung durch Äm-
terrotation, die ständige Präsenz der Polisleitung und die Effizienz der Geschäftsfüh-
rung.

4. Vierter Reformschritt: Ephialtes

Im vierten Reformschritt von 462/1 v.Chr. wurde auf Initiative von Ephialtes der Areo-
pag entmachtet. Der Areopag war ein Rat mit rund 150 Mitgliedern, bestehend aus den
auf Lebenszeit ursprünglich gewählten, danach ausgelosten ehemaligen Archonten. Er
bildete sozusagen das »Oberhaus« neben dem »Unterhaus« des Rats der Fünfhundert.
Der Areopag besass politische, richterliche und sakrale Funktionen. Zu den politischen
Aufgaben zählte die Sorge um die Einhaltung der Gesetze. Auf Grund der langen Amts-
dauer, der politischen Erfahrung und der Bekanntheit genossen die Areopagiten hohes
Prestige, weckten aber auch das Misstrauen der einfachen Bürger und konkurrenzierten
die anderen Organe. Indirekt war der Areopag schon zuvor geschwächt worden, seitdem
auch Nichtadlige Archonten werden konnten und die Wahl durch Auslosung ersetzt
worden war.

Durch die Reform wurden dem Areopag die politischen Funktionen entzogen und die
richterlichen Kompetenzen auf die Blutgerichtsbarkeit beschränkt. Vermutlich verloren
die Archonten gleichzeitig auch den Vorsitz in der Bürgerversammlung. Die Entmach-
tung des Areopags stärkte die Bürgerversammlung, den Rat der Fünfhundert und die
Schwurgerichte. Die jüngste Reform bildete den Schlussstein in der Architektur der
athenischen Polis.

II. Höhepunkt der athenischen Polis

Als um die Mitte des 5.Jahrhunderts v.Chr. der innenpolitische Reformprozess abge-
schlossen, die aussenpolitische Unabhängigkeit gefestigt und die Vorherrschaft im aus-
senpolitischen Bündnis gesichert war, betrat eine charismatische Führungspersönlichkeit
die politische Bühne: Perikles. Die perikleische Ära umfasste den Zeitraum zwischen den
Perserkriegen (500-449 v.Chr.) und dem Peloponnesischen Krieg (431-404 v.Chr.). Diese
kurze Friedensperiode gilt als die Glanzzeit der athenischen Polis.

1. Strukturen

Vier Institutionen prägten die innere Struktur der athenischen Polis: Bürgerversamm-
lung, Rat der Fünfhundert, Geschworenengerichte und Beamtenschaft.

36 Alois Riklin · Die Polis von Athen 36

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:24:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33


a. Bürgerversammlung: Oberstes Organ war die Bürgerversammlung (ekklēsia). Sie
wird meist Volksversammlung genannt. Das ist irreführend. Denn zur Versammlung
waren nur Männer zugelassen, die mündig und im Besitz der bürgerlichen Rechte waren.
Ausgeschlossen blieben die Frauen, die Sklaven und die Fremden (Metöken). Die poli-
tischen Beteiligungsrechte waren mit der allgemeinen Wehrpflicht verbunden, die sich
vom 18. bis zum 60.Altersjahr erstreckte. Die Bürgerversammlung tagte in der Regel
vierzig Mal im Jahr. Die zeitliche Beanspruchung der Aktivbürger war also enorm hoch,
zumal wenn man bedenkt, dass die Land- und Küstenbewohner bis zu einem Tages-
marsch vom städtischen Versammlungsort entfernt waren. Die Bürgerversammlung tag-
te unter freiem Himmel auf der Pnyx. Diese lag am Nordhang des gleichnamigen Hügels
mit dem Blick zur höchsten Erhebung im Osten, auf der die Akropolis thront, dem
mittleren Hügel im Nordosten, wo der Areopag tagte (später der Apostel Paulus pre-
digte) und der Talsohle im Norden, wo sich die Agora, die Rathäuser und die Gerichts-
gebäude befanden. Die Versammlung begann jeweils bei Sonnenaufgang und endete spä-
testens bei Sonnenuntergang.

Die Bürgerversammlung entschied über alle wichtigen Geschäfte. Dazu gehörten die
Beschlussfassung über Krieg und Frieden, Bündnisse, Gesandtschaften, Gesetze, Staats-
ausgaben, Feste, Kulte, Einbürgerungen, Ehrungen und Verbannungen. Darüber hinaus
konnte sie gegenüber Beamten das Misstrauen aussprechen, was ein Verfahren vor einem
Geschworenengericht zur Folge hatte. Das Antragsrecht für Beschlüsse der Bürgerver-
sammlung lag primär beim Rat der Fünfhundert. Doch besass im Gegensatz zu Sparta
auch jeder Bürger das Initiativrecht. Er konnte die Initiative an den Rat oder direkt an
die Bürgerversammlung richten. In beiden Fällen musste sie im Rat vorberaten werden,
bevor die Bürgerversammlung definitiv entschied. Ebenfalls im Gegensatz zu Sparta
hatte jeder Bürger freies Rederecht. Er konnte Änderungen einbringen oder Ablehnung
beantragen. Doch wurden die Debatten meistens von bekannten Rednern bestritten. Sie
hiessen Demagogen, eine Bezeichnung, die erst später die pejorative Bedeutung von
Volksverführern erhielt. Während in der römischen Republik das Stimmgewicht der
Bürger entsprechend dem sozialen Status abgestuft war, besass in Athen jeder Bürger
eine gleich gewichtete Stimme (one man, one vote). Abgestimmt wurde mit offenem
Handmehr. War das Stimmenverhältnis zweifelhaft, wurde die Abstimmung wiederholt.

b. Rat der Fünfhundert: Die eigenartige Zusammensetzung und rasche Rotation des
Rats der Fünfhundert (boulē) wurde bereits im Rahmen der Kleisthenes-Reform behan-
delt. Jeder Aktivbürger ab dreissig Jahren, der Ratsherr werden wollte, konnte sich zur
Auslosung anmelden. Die Ausgelosten mussten sich vor Amtsantritt einer Prüfung un-
terziehen (dokimasia). Prüfungsinstanz war der noch amtierende Rat. Überprüft wurden
der Bürgerstatus, das Alter, die Erfüllung der Bürgerpflichten und der allgemeine Le-
benswandel. Jeder Bürger hatte das Recht, gegen einen Kandidaten Bedenken anzumel-
den. Gegen einen ablehnenden Entscheid konnte der Betroffene vor einem Geschwore-
nengericht Berufung einlegen. Die Auslosung aus allen sozialen Schichten, die einjährige
Amtsdauer, die Beschränkung auf höchstens zwei Amtszeiten und das Verbot einer un-
mittelbar anschliessenden Amtsperiode garantierten ein annähernd getreues Abbild der
Aktivbürgerschaft und verhinderte – dies im Gegensatz zu heutigen Parlamenten – das

37 Alois Riklin · Die Polis von Athen 37

ZfP 58. Jg. 1/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:24:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33


Aufkommen eines abgehobenen korporativen Bewusstseins. Der Rat war eine echte
Vertretung der Bürgerschaft, ein repräsentatives Organ. Es ist deshalb falsch, von einer
rein direkten Demokratie zu sprechen.

Die athenische Polis praktizierte also bereits eine Mischung von direkter und reprä-
sentativer Demokratie, allerdings mit Vorrang des ersten Elements. Denn die Befugnisse
des Rats waren begrenzt. Seine Hauptaufgabe bestand in der Vorbereitung der Bürger-
versammlungen. Der Rat erstellte die Tagesordnung, unterzog die einzelnen Traktanden
einer Vorberatung und unterbreitete der Bürgerversammlung entweder ausformulierte
Anträge (probouleumata) oder überliess ihr die Konkretisierung. Im übrigen führte der
Rat die Beschlüsse der Bürgerversammlung aus, überwachte die Finanzen und die Be-
amten, empfing fremde Gesandte und liess sich von den eigenen Gesandten Bericht er-
statten. Mit Ausnahme von Festtagen fanden täglich Ratssitzungen statt. In der Regel
waren sie öffentlich. Die Ratsherren erhielten ein bescheidenes Taggeld. Der Rat tagte in
einem eigenen Rathaus (bouleutērion) am Rande der Agora. Die geschäftsführende Pry-
tanie war nebenan in einem Rundbau (tholos) bei Tag und bei Nacht verfügbar. So wurde
die Präsenz des Gemeinwesens rund um die Uhr gewährleistet.

Jochen Bleicken schreibt, der Rat der Fünfhundert sei zwar das Zentrum der politi-
schen Tätigkeit gewesen, aber nicht das Zentrum der Macht.10 Das letzte Wort hatte die
Bürgerversammlung. Aber erst die Vor- und Nacharbeit des Rats machte die Bürger-
versammlung entscheidungs- und handlungsfähig. Verfehlt wäre es deshalb, den Einfluss
des Rats vor der Bürgerversammlung (Agenda-setting, Vorberatung, Antragstellung)
und nach der Entscheidung der Bürgerversammlung (Ausführung) zu unterschätzen.
Diese prozessuale Machtteilung (Vorberatung – Entscheidung – Ausführung) entsprach
präzis der späteren Theorie des Florentiner Staatsdenkers Donato Giannotti zur Zeit der
Renaissance.11 Abgesehen vom euphemistischen Volksbegriff, war die im 5.Jahrhundert
verwendete Formel zutreffend: »Rat und Volk haben beschlossen.« Aber im Vergleich
zur Formel »Senatus populusque« war in der römischen Republik der Senat und in Athen
die Bürgerversammlung wichtiger.

c. Geschworenengerichte: Mit Ausnahme der Zuständigkeit des Areopags für be-
stimmte, besonders schwere Verbrechen, auf denen die Todesstrafe stand (Mord, Kör-
perverletzung mit Tötungsabsicht, schwere Brandstiftung), war die Rechtsprechung den
Geschworenengerichten anvertraut. Die Übersetzung von dikastērion oder hēliaia mit
»Volksgericht« ist irreführend, aus dem gleichen Grund wie die von ekklēsia mit »Volks-
versammlung«. Aber auch die Bezeichnung »Geschworenengericht« könnte missver-
standen werden. Denn im Unterschied zu modernen Schwurgerichten waren die Ge-
schworenen der athenischen Polis zugleich auch Richter, d.h. sie urteilten nicht nur über
die Schuldfrage, sondern auch über die Strafe. Als Laienrichter ohne juristischen Sach-
verstand erhielten sie keine sachverständige Instruktion, auch nicht vom Vorsitzenden,
und sie waren nicht nur für Strafsachen zuständig, sondern auch für zivilrechtliche Strei-

10 Bleicken (FN 2), S. 162.
11 Riklin (FN 8), S. 166-171.

38 Alois Riklin · Die Polis von Athen 38

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:24:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33


tigkeiten. Damals war der Berufsrichter noch unbekannt; der sachverständige Richter ist
eine spätere Erfindung Platons.

Das Verfahren zur Bestellung der Geschworenen entsprach jener der Ratsherren. Jeder
über dreissig Jahre alte Bürger konnte sich für das kommende Gerichtsjahr als Kandidat
anmelden. Aus diesen Kandidaten wurden, gleichmässig verteilt auf die zehn Phylen,
6000 Geschworene für ein Jahr ausgelost und anschliessend vereidigt. Die Fälle wurden
auf etwa zehn, nach Sachgebieten unterschiedene Gerichtshöfe verteilt. Für jeden der
etwa zweihundert Gerichtstage eines Jahres konnten sich die Geschworenen wiederum
anmelden. Erneut wurde dann ausgelost, unter gleichmässiger Berücksichtigung der
Phylen. So waren Bestechungen und Seilschaften annähernd ausgeschlossen. In Anbe-
tracht des geringen Taggeldes und des höheren Prestiges des Rats der Fünfhundert re-
krutierten sich die Geschworenen überwiegend aus den unteren sozialen Schichten. Um
die häufigen Auslosungen zu managen, wurden spezielle Losapparate (klērotēria) erfun-
den. Archäologen haben Fragmente solcher Geräte ausgegraben und rekonstruiert.12 Die
zahlenmässige Grösse eines Tagesgerichts entsprach der Bedeutung des Prozessgegen-
standes und bestand aus 501, 1001, 1501 oder noch mehr Geschworenen; später wurden
für Privatprozesse auch kleinere Gerichte von 401 oder 201 Geschworenen zusammen-
gestellt.

Es gab zwei Prozessarten: private und politische. Privatklagen konnten nur angeblich
Geschädigte erheben, politische Popularklagen jeder Bürger. In beiden Prozessarten ging
die Initiative also von einem Bürger aus. Auch für politische Anklagen wegen Gesetz-
widrigkeit, Hochverrat, Täuschung des Volkes, Unterschlagung oder Bestechung gab es
keinen »Staatsanwalt«. Das Gerichtsverfahren entsprach einem reinen Parteienprozess.
Kläger und Beklagter trugen in eigener Sache ihre Plädoyers vor. »Anwälte« gab es noch
keine; wohl aber durften die Prozessgegner Ghostwriter engagieren, die das Geschäft
mitunter gewerbsmässig betrieben. Die Geschworenen verhielten sich passiv, hörten die
Parteivorträge an und urteilten gleichentags ohne Beratung. Die Abstimmung erfolgte
geheim. Es entschied das einfache Mehr. Stimmengleichheit bewirkte die Abweisung der
Klage. Eine Berufung war nicht möglich.

Die Prozessfreudigkeit der Athener ist oft kritisiert worden. Gegenüber dieser Kritik
gibt Wilfried Nippel zu bedenken, es könnte ja sein, dass die Athener in besonderem
Mass der rechtsförmigen, friedlichen Konfliktlösung vertrauten.13

d. Beamtenschaft: Die sehr ausdifferenzierte Beamtenschaft belief sich auf etwa 700
Personen. Im Folgenden werden zuerst die für die meisten Beamten geltenden Regeln
behandelt, anschliessend die Ausnahmen.

Der Bestellung der Ratsherren und Geschworenen entsprechend hatte jeder Bürger
das Recht, sich zur Auslosung der Beamtenstellen anzumelden. Ob auch für Beamte die
strikte Dreissig-Jahr-Grenze galt, ist unsicher. Die Amtsdauer betrug ein Jahr (Annui-
tätsprinzip). Das gleichzeitige Wahrnehmen einer Beamtenstelle und des Amts eines
Ratsherrn oder Geschworenen war ausgeschlossen (Kumulationsverbot). Nicht erlaubt

12 Camp (FN 9), S. 110.
13 Nippel (FN 1), S. 73.

39 Alois Riklin · Die Polis von Athen 39

ZfP 58. Jg. 1/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:24:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33


war zudem der unmittelbar anschliessende Wechsel vom Beamten zum Ratsherrn oder
Geschworenen und umgekehrt (Kontinuitätsverbot). Während für den Ratsherrn nach
einem zeitlichen Unterbruch eine zweite Amtsperiode zulässig war, konnten die Bürger
nur einmal im Verlauf ihres Lebens eine Beamtenstelle innehaben (Iterationsverbot). Die
meisten Beamtenstellen waren mit einem bescheidenen Sold ausgestattet.

Die Beamten hatten eine rein ausführende Funktion im Auftrag und gemäss den Wei-
sungen der Bürgerversammlung und des Rats. Sie unterstanden einer strengen Kontrolle.
Diese begann bereits vor Amtsantritt mit einer öffentlichen Anhörung jedes Kandidaten
vor einem Geschworenengericht. Dabei wurden der Bürgerstatus, die politische Pflich-
tenerfüllung, möglicherweise auch die charakterliche Eignung, nicht aber die Sachkennt-
nis geprüft (dokimasia). Während der Amtszeit wurden die Beamten von der Prytanie,
der Bürgerversammlung und im Fall einer Popularklage von einem Geschworenenge-
richt überwacht. Zudem wirkte die Kollegialität als Intra-Organ-Kontrolle, insoweit die
Mehrzahl der Beamten in gemeinsam handelnde Gremien eingebunden waren, mit in der
Regel zehn Mitgliedern (je eines aus jeder Phyle) und unter ständig wechselndem Vorsitz.
Es gab keine Ämterhierarchie; die verschiedenen Kollegien und Einzelbeamten wirkten
unabhängig nebeneinander. Nach Ablauf der Amtszeit waren die Beamten rechen-
schaftspflichtig, wobei die allgemeine Kontrolle durch die Euthynen, die Rechnungs-
prüfung durch die Logisten und die Verhandlung einer Popularklage durch ein Ge-
schworenengericht vorgenommen wurden.

Ausgenommen von diesen allgemeinen Regeln waren vor allem die Wahlämter, für die
eine fachliche Kompetenz geboten schien. Dazu gehörten wichtige Finanzbeamte, Ge-
sandte, Baufachleute und Ratsschreiber. Sie wurden von der Bürgerversammlung mit
offenem Handmehr gewählt. Für hohe Finanzämter waren nur Kandidaten aus den obe-
ren Vermögensklassen zugelassen, weil sie mit ihrem Vermögen hafteten. Sie konnten
für mehrere Jahre gewählt werden. Auch die Archonten, die nach einem Amtsjahr auf
Lebenszeit dem Areopag angehörten, wurden aus den oberen Vermögensklassen rekru-
tiert, allerdings nicht durch Wahl, sondern durch Auslosung. Für die Ratsschreiber war
die Wiederwahl möglich.

Das wichtigste, prestigeträchtigste Wahlamt war das des Strategen. Jede Phyle stellte
einen Strategen. Sie wurden von der Bürgerversammlung, d.h. von den Wehrmännern,
für ein Jahr gewählt. Die Wiederwahl war ohne zeitlichen Unterbruch beliebig oft mög-
lich. Perikles wurde während fünfzehn Jahren ununterbrochen wiedergewählt. Die Stra-
tegen verfügten, vergleichbar mit Generälen, über die militärische Kommandogewalt.
Darüber hinaus kam es vor, dass Strategen einen erheblichen sicherheitspolitischen und
allgemeinpolitischen Einfluss erlangten. Insbesondere wenn es um Fragen von Krieg und
Frieden ging, war ihre Meinung in der Bürgerversammlung gefragt. Das unbesoldete
Ehrenamt genoss hohes Ansehen. Aber es war zugleich auch äusserst riskant: Die Stra-
tegen mussten damit rechnen, wegen Täuschung der Bürger, Eigenmächtigkeit oder mi-
litärischem Misserfolg abgesetzt, verbannt oder sogar mit dem Tode bestraft zu werden.
Triumph und Fall konnten nah beisammen liegen. Miltiades, der Sieger von Marathon,
wurde zu einer hohen Geldstrafe verurteilt; Themistokles, der Sieger von Salamis, wurde
verbannt und Perikles, der berühmteste Staatsmann Athens, vorübergehend abgesetzt.

40 Alois Riklin · Die Polis von Athen 40

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:24:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33


2. Beurteilung

Wie wurde die Großtat der neu erfundenen Staatsform von der Nachwelt beurteilt? Dem
repräsentativen Element des Rats der Fünfhundert zum Trotz, wird die athenische Polis
bis heute überwiegend als reine, unmittelbare Demokratie wahrgenommen. Platon und
Aristoteles, zu deren Lebzeiten Athen den Zenit überschritten hatte, kritisierten die un-
gemischte Demokratie, der erste wegen der übermässigen Bürgerfreiheit, der zweite we-
gen der Diskriminierung der Reichen. Immerhin zählten beide die Demokratie im dritten
Rang nach der Monarchie und der Aristokratie zu den guten Verfassungsformen, sofern
sie an Gesetze gebunden14 oder am Gemeinwohl orientiert war.15 Auch die entartete
Form der Demokratie fanden sie immerhin weniger schlimm als die Oligarchie und die
Tyrannis. Polybios und Cicero übernahmen diese Staatsformenlehre und bemängelten
vor allem die Instabilität der einfachen Staatsformen.

Die späteren Generationen beurteilten die Demokratie überwiegend negativ als Pö-
belherrschaft in der Nähe der Anarchie. Die politischen Denker konnten sie sich zudem
nur als Versammlungsregime im Kleinstaat vorstellen. Als Favoriten galten entweder die
ungemischte Monarchie oder die Mischverfassung. Erst in jüngster Zeit erfuhr der De-
mokratiebegriff eine ungeahnte Wandlung ins Positive in Gestalt der repräsentativen
Urnendemokratie und dies auch im grossräumigen Staat – gegen Ende des 18.Jahrhun-
derts noch zögerlich, danach im 19. und 20.Jahrhundert zunehmend als vorherrschende
Idee des besten Staates. Die athenische Polis wies in ihrer Glanzzeit Stärken, Schwächen
und Ambivalenzen auf.

a. Ambivalenzen: Zu den ambivalent beurteilten Institutionen zählt der Ostrakismos.
Aufgrund der traumatischen Erfahrung der verdeckten Alleinherrschaft des Peisitratos
führten die Athener dieses sogenannte Scherbengericht ein, um zu verhindern, dass aus
der Demokratie eine neue Tyrannis hervorgehen könne. Zu diesem Zweck wurde der
Bürgerversammlung alljährlich an einem fixen Termin die Frage unterbreitet, ob ein Os-
trakismos durchgeführt werden solle. Sprach sich die Mehrheit dafür aus, fand nach einer
Bedenkzeit von einigen Wochen eine Bürgerversammlung statt, für die ein Mindestquo-
rum von 6000 Teilnehmern verlangt war. Jeder Teilnehmer konnte auf einer Keramik-
scherbe (ostrakon) den Namen eines aus seiner Sicht die Demokratie gefährdenden Bür-
gers einkratzen und zur Versammlung mitbringen.16 Derjenige Mitbürger, auf den die
grösste Zahl von Scherben entfiel, wurde verbannt. Kritiker monieren, dass sich der Be-
troffene nicht wehren konnte sowie dass der missbräuchlichen Austragung von persön-
lichen Fehden und Rivalitäten und von Manipulationen Tür und Tor geöffnet war. Die
Verteidiger machen geltend, es habe sich um eine relativ milde Präventivmassnahme ge-
gen das Aufkommen einer Tyrannis gehandelt, weil der Verbannte sein Vermögen be-
halten und nach zehn Jahren ohne Verlust der politischen Rechte in die Heimat zurück-

14 Platon, »Politikos«, in: Ders., Werke, Griechisch und Deutsch, 8 Bde., Darmstadt 1977, Bd.6,
302e-303 b.

15 Aristoteles (FN 7), 1279.
16 Camp (FN 9), S. 59. Bei Ausgrabungen sind solche Tonscherben mit den Namen u.a. von The-

mistokles und Perikles gefunden worden.

41 Alois Riklin · Die Polis von Athen 41

ZfP 58. Jg. 1/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:24:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33


kehren durfte. Zudem wurde vom Ostrakismos sparsamer Gebrauch gemacht, kaum
mehr als ein dutzend Mal.

Ebenfalls ambivalent beurteilt wird die niedrige Versammlungspräsenz. In der Regel
nahmen kaum mehr als jeder Vierte oder Fünfte der Stimmberechtigten an den Bürger-
versammlungen teil. Einerseits sind tiefe Beteiligungen wegen der mangelhaften Reprä-
sentativität problematisch. Anderseits ist politische Abstinenz an sich weder ein Zeichen
fauler Bürger, noch – wie Rousseau meinte17 – ein Indiz für einen »faulen« Staat. Denn
hohe Intensität und hohe Frequenz der direkten Demokratie bewirken im Normalfall
eine tiefe Beteiligung. Wir Schweizer haben darin Erfahrung: Bei uns nehmen im Durch-
schnitt weniger als die Hälfte der Stimmbürger an Wahlen und Abstimmungen teil, und
die Beteiligung ist in Folge der Intensivierung der direkten Demokratie gesunken. Dabei
ist für den Schweizer Stimmbürger im Vergleich zu Athen der Zeitaufwand sehr viel
geringer (erst recht seit Einführung der postalischen Stimmabgabe) und die Frequenz
sehr viel tiefer. Die Athener waren nicht nur sechs Mal pro Jahr aufgerufen, sondern
vierzig Mal und dies bei längeren Anmarschwegen und einer oft ganztägigen Versamm-
lungsdauer.

Ambivalent beurteilt wird schliesslich die Vorstellung, dass mit Ausnahme von mili-
tärischer Führung, Finanzverwaltung, Diplomatie, öffentlichem Bauen und Schreibfä-
higkeit jeder Bürger zu fast allem fähig sein sollte. Alkibiades sprach von »anerkanntem
Wahnsinn«.18 Aristoteles meinte dagegen, die kollektive Weisheit der Menge sei besser
oder mindestens nicht schlechter als jene der Sachverständigen.19 Im Sinne von Immanuel
Kant: Man muss die politische Mündigkeit der Bürger voraussetzen, damit sie mündig
werden können.

b. Schwächen: Gewiss gab es Schwächen. Man denke an den imperialistischen Hoch-
mut gegenüber Verbündeten oder an das rigorose, von Perikles eingebrachte Bürger-
rechtsgesetz aus dem Jahr 451. Es verlangte zur Erlangung des Aktivbürgerrechts ins-
künftig eine Art Arierausweis, wonach beide Elternteile bereits Athener sein mussten.
Zuvor hatte es genügt, wenn der Vater Athener war und den Sohn in rechtmässiger Ehe
gezeugt hatte. Kritiker sprechen von einem erschreckenden Gruppenegoismus. Tatsäch-
lich konnten Nichtbürger, so wie die Fremden mit ständigem Wohnsitz (Metöken), kein
Landeigentum erwerben.20 Letztere mussten zudem eine Kopfsteuer entrichten. Den
Vorwurf der Fremdenfeindlichkeit weist Christian Meier dennoch zurück, weil die Metö-
ken ansonsten völlig unbehelligt ihren Geschäften nachgehen konnten.21

Die Hauptschwächen der athenischen Polis sind aus heutiger Sicht der Ausschluss der
Bevölkerungsmehrheit von den politischen Rechten und die Absenz von Menschen-

17 Jean-Jacques Rousseau, Du contrat social ou principes du droit politique, Amsterdam 1762, III/
5.

18 So die etwas zugespitzte Übersetzung von Jones (FN 2), S. 219. Thukydides, Geschichte des
Peloponnesischen Krieges, übersetzt v.Georg Peter Landmann, Griechisch und Deutsch, 2 Bde.,
Darmstadt 1993, VI/89.

19 Aristoteles (FN 7), 1282 a 15.
20 Nippel (FN 1), S. 36 f.
21 Meier (FN 2), S. 399 f.

42 Alois Riklin · Die Polis von Athen 42

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:24:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33


rechten. Wer den Ausschluss der Frauen, Sklaven und Fremden von den politischen
Rechten aus heutiger Sicht kritisiert, überhaupt wer die Absenz von Menschenrechten
aus heutiger Sicht anprangert, sollte fairerweise nicht verschweigen, dass das allgemeine
Wahlrecht und die Menschenrechte bestenfalls Errungenschaften der letzten 250 Jahre
sind. Der Ausschluss der niedergelassenen und steuerpflichtigen Ausländer von den po-
litischen Rechten ist im übrigen in den heutigen Demokratien nach wie vor der Nor-
malfall.

Die Kritik treibt mitunter seltsame Blüten. Francis Fukuyama meint in stolzer Über-
heblichkeit, vor 1776 habe es keine Demokratie gegeben.22 Damit kolportiert er einmal
mehr das weit verbreitete Cliché der USA als erster Demokratie der Weltgeschichte.
Dagegen ist festzuhalten: Die Mehrheit der erwachsenen Bevölkerung war in Nordame-
rika trotz der schönen Formel der Unabhängigkeitserklärung von 1776 »that all men are
created equal« von den politischen Rechten ausgeschlossen. Die US-Verfassung von 1787
überliess die Regelung des Wahlrechts den Gliedstaaten. Diese verwehrten es den
Schwarzen, Indianern, Mulatten und Frauen. Auch die mittellosen »weissen« Männer
besassen in allen Gliedstaaten mit Ausnahme von Vermont kein Stimmrecht. Es galt das
Zensuswahlrecht, zum Teil abgestuft: das aktive Wahlrecht für den Mittelstand und das
passive für die Reichen.23 Grundlage zur Ermittlung des Repräsentationsschlüssels für
die Sitzverteilung im Repräsentantenhaus war die Einwohnerzahl der Gliedstaaten. Da-
bei wurde eine »freie Person« mit 1, ein Sklave mit 3/5 einer freien Person und ein »In-
dianer« mit 0 berechnet. Dieser im Verfassungskonvent umkämpfte Kompromiss be-
günstigte Gliedstaaten mit hohem Sklavenanteil.24

c. Stärken: Die positiven Leistungen der athenischen Polis fallen stärker ins Gewicht:
die Erfindung des Mehrheitsprinzips, die Erfindung der zeitlichen und personellen
Machtteilung, die Erfindung des politisch-militärischen Milizprinzips, die politische In-
tegration von Stadt und Land, von Reich und Arm, der Kulturstaat mit Glanzleistungen
in Dichtung (Aischylos, Sophokles), Bildhauerei (Phidias), Architektur (Parthenon) und
Geschichtsschreibung (Herodot, Thukydides) und – last but not least – die nie dagewe-
sene Breite der Bürgerbeteiligung. Jeder Bürger besass die gleichen politischen Rechte.
Jeder Bürger hatte, wenn er nur wollte, die gleichen Chancen, einmal oder mehrmals ein
politisches Amt zu bekleiden. Von den Strategen und den halbprofessionellen Rednern
abgesehen, war die Entpersönlichung der Politik und der Macht auf die Spitze getrieben.
Man kann nur staunen, was den Athenern alles eingefallen ist, um die grösstmögliche
Freiheit und politische Gleichheit der Bürger zu sichern. Berücksichtigt man bei alldem
auch die hier nicht behandelten Versammlungen und Ämter auf den unteren Ebenen der
Demen und Phylen, erreichte die politische Verfassung Athens ein Ausmass an Bürger-
beteiligung, das alles Bisherige in den Schatten stellte und bis tief in die Neuzeit unüber-
troffen blieb.

22 Francis Fukuyama, The End of the History and the Last Man, New York 1992, S. 48 f.
23 Willi Paul Adams, Republikanische Verfassung und bürgerliche Freiheit, Darmstadt 1973,

S. 197-215.
24 Art. 1, Abschnitt 2, Absatz 3 der Verfassung von 1787; aufgehoben 1868 durch den 14.Verfas-

sungszusatz.

43 Alois Riklin · Die Polis von Athen 43

ZfP 58. Jg. 1/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:24:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33


III. Niedergang der athenischen Polis

Der Niedergang der athenischen Polis begann mit dem Peloponnesischen Krieg (431
v.Chr.). Obwohl die Demokratie trotz den oligarchischen Zwischenakten von 411/10
und 404/3 bis zur makedonischen Vorherrschaft überlebte (322), erlangte sie nie mehr
den Glanz der perikleischen Ära. Drei für die Dekadenz Athens symptomatische Ereig-
nisse seien herausgegriffen: der Melier-Dialog, die Sizilien-Expedition und der Sokrates-
Prozess.

1. Melier-Dialog

Der Melier-Dialog (416/5 v.Chr.) steht für die imperialistische Arroganz Athens. Ma-
chiavelli unterschied expansive und nichtexpansive Republiken. Athen war eine expan-
sive Republik, die danach trachtete, ihre Macht über das eigene Territorium hinaus durch
eine mehr oder weniger erzwungene »Koalition der Willigen« auszuweiten. In der Mitte
des Peloponnesischen Krieges waren die Melier auf besonders schockierende Weise an
der Reihe. Wir halten uns an den Bericht von Thukydides.25

Melos ist eine Insel der Kykladen, die vor langer Zeit von den dorischen Spartanern
besiedelt worden war. Nachdem die Athener zur See und zu Lande eine mächtige mili-
tärische Drohkulisse in Stellung gebracht hatten, forderten sie die Melier zum Verhan-
deln auf. Die Ausgangsposition der Athener war, ihre eigene Sicherheit durch imperiale
Expansion zu erhöhen, jene der Melier, ihre bisherige Neutralität zu wahren, um Un-
abhängigkeit, Freiheit und Sicherheit zu behaupten.

Die Neutralität war den Athenern nicht der Rede wert, nach dem Muster »Wer nicht
für uns ist, ist gegen uns«. Die Melier appellierten deshalb an die Ideale von Recht, Ge-
rechtigkeit und Billigkeit. Diesen Appell wischten die Athener vom Tisch mit der Be-
gründung, das Recht sei nur bei Gleichheit der Kräfte anwendbar, andernfalls gelte die
Macht des Stärkeren; diese sei ein von den Göttern vorgegebenes Naturgesetz.

Nun wechselten die Melier von der idealistischen zur »realistischen« Sichtweise der
Politik: Die Freundschaft des Neutralen an Stelle von Feindschaft sei doch in beidseiti-
gem Interesse. Die Athener sollten bedenken, dass Sparta auf Grund der geographischen
Nähe und der Blutsverwandschaft zu Hilfe kommen könnte, wenn nicht wegen der
überlegenen Seemacht Athens direkt in Melos, so doch indirekt zu Lande im athenischen
Kernland Attikas. Zudem würde ein Krieg gegen Melos andere griechische Gemeinwesen
warnen und sie in die Arme Spartas treiben. Auch sollten die Athener im Blick auf mög-
licherweise einmal schlechtere Zeiten an die Rache der Gedemütigten denken.

Unbeeindruckt drehten die Athener den Spiess der Nutzenabwägung um und stellten
die Melier vor die brutale Alternative: entweder freiwillige Unterwerfung oder gewalt-
samer Untergang. Um das Übel der Unterwerfung kleiner erscheinen zu lassen, ver-
suchten sie die Melier mit der Zusicherung zu ködern, Athen werde ein massvoller,
wohlwollender Hegemon sein, der zwar Steuern (zur Mitfinanzierung des Krieges gegen

25 Thukydides (FN 18), V/84-116.

44 Alois Riklin · Die Polis von Athen 44

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:24:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33


Sparta –A.R) abverlange, dafür aber den Besitz der wohlhabenden Bürger und die Wei-
terexistenz der Polis garantiere.

Darauf zog sich die athenische Verhandlungsdelegation zurück, damit die Melier be-
raten und zur Vernunft kommen könnten. Doch die Melier blieben standhaft. Unter-
werfung wäre Feigheit, war ihre Antwort. Nun machten die Athener ihre Drohung wahr.
Nach zwei Wintern der Belagerung mussten die Melier kapitulieren. Grausamer hätte
die Strafaktion Athens nicht sein können: Es liess alle erwachsenen Männer töten, ver-
kaufte alle Frauen und Kinder als Sklaven und besiedelte Melos mit eigenen Kolonisten
aus Attika. Durch diesen Gewaltexzess verlor Athen in der Mit- und Nachwelt seine
moralische Reputation.

2. Sizilien-Expedition

Noch im gleichen annus horribilis 415 v.Chr. kam die Bürgerversammlung Athens zu-
sammen, um über eine neue Sizilien-Expedition zu beraten. Zehn Jahre zuvor waren ihre
Streitkräfte unverrichteter Dinge aus Sizilien abgezogen. Diesmal wollte man mit einer
grösseren Streitmacht den vollständigen Sieg erringen. In vieler Hinsicht liest sich der
Bericht von Thukydides26 wie die Blaupause des jüngsten Irak-Krieges der USA. Man
muss nur Athen durch USA, Sparta durch Afghanistan / Taliban / Al-Kaida, Sizilien
durch Irak und Hellas durch den Nahen und Mittleren Osten ersetzen.

Als erster Redner sprach der Stratege Nikias. Er hatte 421 v.Chr. den vorläufigen
Friedensvertrag mit Sparta ausgehandelt. Nikias argumentierte, dieser neue Krieg wi-
derspreche dem wohlverstandenen Eigeninteresse Athens. Es wäre töricht, einen zweiten
Krieg zu beginnen, solange der Friede nach dem ersten nicht gefestigt sei. Statt den ersten
Feind (Sparta) ernst zu nehmen, suchten die Kriegsbefürworter zur Unzeit bereits einen
neuen. Damit riskiere Athen, dass sich Sparta die Zersplitterung und Überdehnung der
militärischen Kräfte zu Nutze mache und ein Bündnis mit Syrakus eingehe. Darüber
hinaus sei es unsinnig, ein Land anzugreifen, wenn man es nach einem militärischen Sieg
nicht auf Dauer niederhalten könne. Klüger wäre, die eigene Macht friedlich zu nutzen,
statt sie im Krieg zu verbrauchen und dabei möglicherweise eine Niederlage zu kassieren.
Den Lügengeschichten sizilianischer Gesandten und Emigranten aus Segesta und Leon-
tini über einen angeblich leichten und lukrativen Sieg sei nicht zu trauen. Gegen den Krieg
zu stimmen, sei nur scheinbar feige, wenn man durch ein zur falschen Zeit am falschen
Ort provoziertes Kriegsabenteuer die Gefahr heraufbeschwöre, die Interessen des eige-
nen Vaterlandes aufs Spiel zu setzen. Schliesslich griff Nikias den Hardliner Alkibiades
persönlich an; dieser sei auf seinen eigenen Vorteil aus; es gehe ihm nur um Geld und
Ruhm. Ein gewichtiges Argument, das im Plädoyer von Nikias fehlte, schob Thukydides
nach: Die meisten Athener hätten keine Ahnung von Land und Leuten Siziliens gehabt.

Nach Nikias stieg der Stratege Alkibiades aufs Rednerpodest. Den persönlichen An-
griff seines Generalskollegen konterte er mit der wohlfeilen Ausrede, indem er sein Ei-
genwohl verfolge, fördere er zugleich das Gemeinwohl. Die Athener sollten die Macht

26 Ibid., VI/1-VIII/1.

45 Alois Riklin · Die Polis von Athen 45

ZfP 58. Jg. 1/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:24:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33


der Sizilianer nicht überschätzen; diese seien doch nur ein zusammengewürfelter, zer-
strittener Haufen. Der überlegenen Seemacht Athens sei Sizilien nicht gewachsen. Na-
türlich müsse und könne man an Ort Verbündete gewinnen. Den Versprechungen der
Segester und Leontiner dürfe man mit gutem Gewissen Vertrauen schenken. Indem
Athen ihrem Hilfsgesuch entspreche, erweitere es nach bewährtem Muster das eigene
Imperium. Wenn Athen Sizilien einnehme, werde es wahrscheinlich in der Lage sein, mit
der Zeit ganz Hellas zu beherrschen. Der äussere Machtgewinn stärke zudem den inneren
Zusammenhalt zu Hause. Ausdrücklich plädierte Alkibiades für den Präventivkrieg:
Man dürfe den feindlichen Angriff nicht zu Hause abwarten, sondern müsse ihm aus-
wärts zuvorkommen.

Obwohl Nikias spürte, dass er die Mehrheit der Bürger kaum zu überzeugen ver-
mochte, versuchte er es nochmals. In seiner Replik warnte er vor den hohen Kriegskosten
und der Unterschätzung des Gegners; dieser verfüge über reichlich Geld und Waffen.
Nikias bezweifelte die Bereitschaft der Sizilianer, die landeseigene Knechtschaft gegen
eine Fremdherrschaft einzutauschen. Aber wenn seine Mitbürger den Krieg partout wa-
gen wollten, benötigten sie mehr Bodentruppen: Reiter, Gepanzerte, Fussvolk, ein-
schliesslich Verbündete und Söldner; die Flotte und ein kleines Heer genügten nicht.
Denn man müsse fähig sein, nach erfolgreichem Einmarsch ohne Verzug die ganze Insel
zu beherrschen, und man müsse wissen, dass man alle gegen sich haben werde, wenn es
misslinge.

Die Kriegsbegeisterung der Athener war nicht zu bändigen. In einer leidenschaftlichen
patriotischen Aufwallung stimmten sie für den Krieg. Loyal übernahm Nikias dennoch
das Himmelfahrtskommando, zusammen mit Alkibiades und Lamachos.

Es kam so, wie Nikias vorausgesagt hatte. Nach Anfangserfolgen schlitterten die
Athener langsam aber sicher in das totale Debakel. Sie scheiterten vor allem am hartnä-
ckigen und wachsenden Widerstand der Syrakuser. Diese durchschauten den angeblichen
»Rechtsgrund« der Aggression als »Scheingrund«. In ihrer Wahrnehmung ging es Athen
um nichts anderes als um die Erweiterung seines Herrschaftsbereichs. Auch Thukydides
sah in der »Hilfe« für Segesta und Leontini nur einen Vorwand für imperiale Absichten.
Mit einer ähnlich patriotischen Rede wie der berühmten Lobrede von Perikles auf die
athenische Demokratie gelang es Athenagoras, dem »Vorsteher des Volkes«, den Syra-
kusern Mut zu machen, indem er die freiheitliche Aristodemokratie der Vaterstadt pries.
Je mehr sich die Fehlentscheide und Misserfolge der Athener häuften, desto mehr stieg
die Zuversicht der Syrakuser und vermehrten sich ihre Verbündeten. Die athenischen
Belagerer von Syrakus wurden selbst zu Belagerten in ihren Stützpunkten, aus denen sie
ohne Erfolg mit Ausfällen das Blatt zu wenden suchten.

Mitten im Krieg wurde Alkibiades abgesetzt und nach Athen zurückgerufen, um sich
der Anklage wegen Gotteslästerung (Hermen-Frevel) zu stellen. Der ehrgeizige Bellizist
zog es vor, zum Feind überzulaufen. Nicht genug damit! Sogleich bot er Sparta seine
Dienste als General an und hielt vor der Bürgerversammlung eine grosse Rede, in der er
zum Krieg gegen Athen aufrief. Die Strategie Athens beschränke sich nicht auf die Er-
oberung Siziliens; vielmehr sei der langfristige Plan, nach dem Sieg in Sizilien zuerst
Italien, dann Karthago, dann den Peloponnes und schliesslich ganz Griechenland zu un-

46 Alois Riklin · Die Polis von Athen 46

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:24:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33


terwerfen (Dominotheorie I). Um diesen Plan zu vereiteln, müsse Sparta die eigene Hei-
mat in Sizilien verteidigen. Alkibiades entwarf eine spiegelbildliche Gegenstrategie: Spar-
ta solle eine kleine Expedition nach Sizilien senden und gleichzeitig mit der Hauptmacht
Attika angreifen, um Athen zu besiegen und anschliessend eine wohlwollende Hegemo-
nie über ganz Hellas zu errichten (Dominotheorie II). Die Spartaner folgten seinem Rat,
schickten eine Streitmacht nach Sizilien und trafen Vorbereitungen für den Angriff auf
Attika.

Inzwischen war General Lamachos im Kampf gefallen. Der erkrankte Nikias war nun
der alleinige Feldherr des athenischen Expeditionskorps. Er schickte einen alarmierenden
Lagebericht nach Athen. Darin sparte er nicht mit Vorwürfen. Er kenne die Eigenart der
Athener, immer nur das Angenehme hören zu wollen und anschliessend nach Sünden-
böcken zu suchen. Es gebe realistischerweise nur die Alternative: Rückzug oder Ver-
stärkung. Die Bürgerversammlung entschied sich für die Verstärkung unter General De-
mosthenes (nicht zu verwechseln mit dem späteren berühmten Redner gleichen Na-
mens). Doch die Verstärkung kam zu spät. Unterstützt von Sparta, kämpfte jetzt fast
ganz Sizilien für Unabhängigkeit und Freiheit. Nach dem Totalverlust der Flotte wurden
die über Land flüchtenden Athener eingekesselt. Demosthenes und Nikias blieb nichts
anderes übrig, als bedingungslos zu kapitulieren. Danach wurden beide von den Syra-
kusern hingerichtet.

Die Athener wollten die Niederlage zuerst nicht glauben. Dann entluden sie ihren
Zorn auf die Redner, die sie verführt hatten, als ob sie dem Krieg nicht selbst zugestimmt
hätten. Die Sizilien-Expedition war der Anfang vom Ende des imperialen Traums und
der Demokratie Athens. Sparta aber ging als Sieger aus dem 27jährigen Peloponnesischen
Krieg hervor.

Tuchman erwähnt in ihrem Bestseller über politische Torheiten die Sizilien-Expedi-
tion der Athener als frühes historisches Beispiel.27

3. Sokrates-Prozess

399 v.Chr. fand der Prozess gegen Sokrates statt, der als einer der berüchtigsten Justiz-
morde in die Geschichte eingegangen ist. Ein Bürger hatte eine Popularklage gegen den
Philosophen wegen Gotteslästerung und Verführung der Jugend erhoben. Das Ge-
schworenengericht konnte gemäss der Prozessordnung nur zwischen dem Antrag des
Klägers auf Todesstrafe und dem Antrag der Verteidigung für eine milde Geldstrafe ent-
scheiden. In der geheimen Abstimmung siegten die Befürworter der Todesstrafe. Freun-
de wollten Sokrates zur Flucht verhelfen. Doch dieser lehnte den wohlgemeinten Rat ab,
weil er das Gesetz über das ungerechte Urteil stellte. So trank Sokrates aus dem Schier-
lingsbecher und starb.

Das Urteil wurde damals und später unterschiedlich eingeschätzt. Zu Gunsten des
Gerichts wurde geltend gemacht, Sokrates selbst habe durch seine hochmütige Vertei-

27 Barbara Tuchman, Torheit der Regierenden, Von Troja bis Vietnam, Frankfurt am Main 1984,
S. 12.

47 Alois Riklin · Die Polis von Athen 47

ZfP 58. Jg. 1/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:24:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33


digung und durch das lächerliche Angebot einer niedrigen Geldbusse das Verdikt mit-
verschuldet. Anders Platon. Ihn hat, wie er im Siebten Brief schrieb,28 die Hinrichtung
seines Lehrers und Freundes nicht nur an der athenischen Justiz, sondern überhaupt an
der damaligen Politik fundamental zweifeln lassen. Er nannte Sokrates den »Gerechtes-
ten seiner Zeit«. In der »Apologie« setzte er ihm ein bleibendes Denkmal. Und in den
»Nomoi« wollte er solch gravierenden Justizirrtümern von Geschworenengerichten
vorbeugen, indem er für Privatklagen den Letztentscheid einer sachverständigen Beru-
fungsinstanz anvertraute und für politische Prozesse wenigstens die Untersuchung des
Sachverhalts durch hohe Beamte vorsah.29

Die drei geschilderten Ereignisse sind besonders markante Tiefpunkte im Prozess des
Niedergangs der athenischen Polis während und nach dem Peloponnesischen Krieg.
Weitere Dekadenzerscheinungen waren die Willkür in anderen politischen Gerichtsver-
fahren, die Willkür auch von Entscheiden der Bürgerversammlung, die Relativierung des
früher hochgehaltenen Legalitätsprinzips, die Regimewechsel, die Verführbarkeit der
Bürger durch populistische Demagogen, die Wandlung der Bürger von Gestaltern zu
Kostgängern der Polis und der Verlust der Hälfte der Verbündeten nach dem Bundes-
genossenkrieg in der Mitte des 4.Jahrhunderts v.Chr. Entscheidend war aber vor allem
der Aufstieg der neuen Grossmacht Makedonien unter Philipp II. und Alexander dem
Grossen. Nach dem Sieg der Makedonen über die athenische Flotte 322 v.Chr. wurde
die Demokratie durch eine Oligarchie unter makedonischer Hegemonie abgelöst.

***
Kehren wir zum Erfreulicheren zurück, zum Höhepunkt der athenischen Polis. 431
v.Chr. hat Perikles in der berühmten Rede zu Ehren der Gefallenen im ersten Jahr des
Peloponnesischen Krieges diese Glanzzeit noch einmal aufleben lassen.30 Die Rede ist
viel mehr als nur eine der damals üblichen Grabreden (epitaphioi) für Bürger, die sich um
das Vaterland verdient gemacht hatten. Eine nüchterne Zusammenfassung wird der Rede
nicht gerecht. Man muss sie Wort für Wort lesen, noch besser sollte man sie von einem
wortgewaltigen Schauspieler in einer guten Űbersetzung vortragen lassen, um erahnen
zu können, wie sie auf den Verstand und die Herzen der grossen Trauergemeinde gewirkt
haben muss.

Wofür haben die Gefallenen in diesem Krieg ihr Leben geopfert? Die Antwort von
Perikles ist eine Lobeshymne auf die athenische Polis, ihre Geschichte, Verfassung, Le-
bensform und dahinter stehende Gesinnung. In einem Generationen übergreifenden
Gemeinschaftswerk hätten die Athener zunächst Freiheit, Unabhängigkeit und die De-
mokratie errungen, dann ein Reich geschaffen und schliesslich die Autarkie erlangt. Ohne
Vorbild hätten sie die neue Staatsform der Demokratie erfunden, die nunmehr Vorbild
für andere, ja zur Schule für ganz Hellas geworden sei. Die demokratische Verfassung
gewähre allen Bürgern die gleichen politischen Beteiligungsrechte, Chancengleichheit,
Leistungsgerechtigkeit und die Freiheit der Lebensgestaltung. Die Gesinnung der Bürger

28 Platon, »Siebenter Brief«, Ders., Werke (FN 14), Bd.2, 324d-325 c.
29 Platon, »Nomoi«, Ders., Werke (FN 14), Bd.8/1, 766d-768 c.
30 Thukydides (FN 18), II/35-46.

48 Alois Riklin · Die Polis von Athen 48

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:24:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33


sei geprägt durch Toleranz gegenüber den Mitbürgern, Gehorsam gegenüber den Amts-
trägern, Grossmut gegenüber den Besiegten und Untertanen, Gesetzestreue, Selbstver-
antwortung, Solidarität mit den Benachteiligten (besonders auch mit den Angehörigen
der Gefallenen), Arbeit und Musse, Weltoffenheit und Fremdenfreundlichkeit, indivi-
duelle Freiheit statt Sicherheitswahn, natürliche statt erzwungene Tapferkeit sowie Ver-
trauen in die durch Beratung gestärkte politische Urteilskraft der Bürger.

Ein Gedanke der Rede sei besonders herausgegriffen. Bei uns Athenern, rief Perikles
der Menge zu, heisst einer, der sich um die öffentlichen Angelegenheiten foutiert, »nicht
ein stiller, sondern ein schlechter Bürger«. Die Griechen nannten diesen schlechten Bür-
ger, den Egoisten, den homo oeconomicus, den Eigenbrötler ohne Gemeinsinn, den Pri-
vatmann ohne Bürgerbewusstsein idiōtēs. Ist einer, der sich nicht um die öffentlichen
Angelegenheiten kümmert, obwohl ihm die Möglichkeit in einem freiheitlichen Ge-
meinwesen gefahrlos offen steht, etwa kein Idiot?

Wie ist die Rede aufgenommen worden? Platon lässt Sokrates im Dialog »Menexenos«
Hohn und Spott darüber ausgiessen.31 Vermutlich habe Perikles die Ansprache gar nicht
selbst verfasst, sondern von seiner zweiten Gattin, der Rhetoriklehrerin Aspasia, aufset-
zen lassen. Zwar legt er Sokrates eine allgemeine Kritik am damaligen Brauch der öf-
fentlichen Abdankungsrede in den Mund, aber gewiss nicht ohne die berühmteste, eben
jene von Perikles, ins Visier zu nehmen. Da würden nicht nur die im Krieg Gefallenen
im Übermass gepriesen, sondern auch die Vorfahren und das eigene Vaterland bis zur
Unkenntlichkeit hochgejubelt, mit der Wirkung, dass er, Sokrates, einmal tagelang in
einem Zustand begeisterter Entrückung verharrte, bis er, nicht vor dem vierten oder
fünften Tag und nicht ohne Anstrengung, wieder zur Besinnung gekommen sei.

Im Gegensatz zu Platon versetzt die Perikles-Rede nach fast zweieinhalb Jahrtausen-
den den Philosophen Karl Popper noch immer in helle Begeisterung, wenn er
schreibt:32 »Diese Worte sind nicht bloss eine Lobrede auf Athen; sie drücken den wahren
Geist der grossen Generation aus. Sie formulieren das politische Programm eines Kämp-
fers für die Gleichheit, eines Individualisten, eines Demokraten, der wohl weiss, dass sich
die Demokratie durch das sinnlose Prinzip ,das Volk soll regieren’ nicht erschöpfen lässt,
sondern dass sie auf dem Glauben an die Vernunft und an humanitäre Prinzipien ge-
gründet werden muss. Sie sind zur gleichen Zeit der Ausdruck eines wahrhaftigen Pa-
triotismus, der Ausdruck eines gerechten Stolzes auf ein Staatswesen, das sich die Auf-
gabe gestellt hat, beispielgebend zu sein; und das, wie wir wissen, nicht nur die Schule
Griechenlands wurde, sondern die der Menschheit: für Jahrtausende, die vergangen sind
und die noch kommen mögen.«

Keine Frage: Die Perikles-Rede ist höchst eindrücklich, bewegend, aufrüttelnd; sie gilt
zu Recht als eine der grossen Reden in der Menschheitsgeschichte. Aber man muss sie
nehmen als das, was sie war: weniger eine wahrhaftige Zustandsbeschreibung als vielmehr
ein politisches Programm, ein patriotischer Aufruf zur geistigen Landesverteidigung
mitten im Krieg, eine beschönigende Beschwörung der Verteidigungsfähigkeit und Ver-

31 Platon, »Menexenos«, ders., Werke (FN 14), Bd.2, 234c-236 b.
32 Karl R.Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, 2 Bde., Bern 1957/58, Bd.1, S. 250 f.

49 Alois Riklin · Die Polis von Athen 49

ZfP 58. Jg. 1/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:24:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33


teidigungswürdigkeit der Heimat, eine bewusste Besinnung auf die eigenen Werte und
Ideale – auch die unerreichten. Jacob Burckhardt hat, fernab von Platons Sarkasmus und
Poppers Enthusiasmus, den richtigen Ton getroffen:33 »Der Mensch ist nicht bloss, was
er ist, sondern auch, was er sich zum Ideale gesetzt hat, und auch wenn er diesem nicht
völlig entspricht, wird durch das blosse Wollen auch ein Teil seines Wesens bezeichnet.«

Zurück zur Eingangsfrage: War die athenische Polis eine Demokratie oder eine Olig-
archie? Gemessen am heutigen Massstab des allgemeinen Wahlrechts aller erwachsenen
Staatsangehörigen, war die athenische Polis keine Demokratie. Deshalb aber gleich ab-
schätzig von Oligarchie zu sprechen, wäre ungerecht. Denn immerhin besassen bei einer
Gesamtbevölkerung von schätzungsweise 300'000 Einwohnern etwa 40'000 Männer das
Wahl- und Stimmrecht.34 Dieses Ausmass an Bürgerbeteiligung übertraf alles bisher Da-
gewesene und wurde in der westlichen Zivilisation nachhaltig erst ab dem 19.Jahrhundert
allmählich eingeholt und überholt. Die Verfassung der athenischen Polis ist zwischen
Demokratie und Oligarchie zu platzieren und zwar näher bei der Demokratie. Sie war
nicht eine Herrschaft weniger, sondern eine Herrschaft vieler: eine Polykratie.

Zusammenfassung

Der erste Teil schildert den dreihundert Jahre dauernden Entstehungsprozess der athe-
nischen Polis von der Einführung des Mehrheitsprinzips über die Reformen von Solon,
Kleisthenes und Ephialtes bis zu Perikles. Der zweite Teil behandelt die Polis-Strukturen
in der perikleischen Ära und ihre kontroversen Bewertungen, Der dritte Teil beschreibt
den Niedergang anhand von drei symptomatischen Ereignissen: Melier-Dialog, Sizilien-
Expedition und Sokrates-Prozess. Im Urteil des Verfassers ist die athenische Polis näher
bei der Demokratie als bei der Oligarchie zu platzieren. Sie war nicht eine Herrschaft
weniger, sondern eine Herrschaft vieler, also eine Polykratie.

Summary

The first part outlines the 300-year evolution of the Athenian polis from the introduction
of the majority rule and the reforms of Solon, Cleisthenes an Ephialtes through to the
time of Pericles. The second part deals with the polis structures of the Periclean era and
their controversial appraisals. The third part describes the decline on the basis of three
symptomatic events: The Melian Dialogue, the Sicilian Expedition and the Trial of
Socrates. In the author’s view, the Athenian polis is closer to a democracy than an oli-
garchy. It was not governed by a few but by many, i.e. it was a polycracy.

 
Alois Riklin, The Polis of Athens.

33 Jacob Burckhardt, Staat und Kultur, Eine Auswahl, hrsg. und mit einem Nachwort von Hanno
Helbling, Zürich 1972, S. 123.

34 Ehrenberg (FN 2), S. 38. – Tarkiainen (FN 2), S. 212. – Bleicken (FN 2), S. 129 (tiefere Schät-
zung: 30–35.000). – Detlef Lotze in: Kinzl (FN 2), S. 395.

50 Alois Riklin · Die Polis von Athen 50

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 15:24:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-33

