Grenzen - Schwellen - Neuland

mithin als Transformationsimpuls wahrnehmen wollen oder kénnen, liegt letztlich
nicht in der Hand der KiinstlerInnen. Performance-Kunst stellt konfrontativ eine
Forderung zu empathischer Stellungnahme und couragiertem Handeln an die
Teilnehmerlnnen und zeigt einerseits Handlungsspielriume auf, andererseits
verweist sie alle AkteurInnen auf ihre Verantwortlichkeit und fithrt ihnen ihre
eigenen, mitunter verdringten Seinsanteile vor Augen*.

3.5 ,lch”und ,Du”: Die Verschmelzung von Kiinstlerin und Betrachterin

Performance-Kunst macht, so wurde argumentiert, den Kérper in seiner aufier-
symbolischen, physischen Materialitit zum Ort, an dem ,Anstrengung, Gravita-

“293 gtattfinden, und artikuliert, mittels extremer

tion, Verletzung und Schmerz
Leiderfahrungen, die durch provokative Destruktion und Autodestruktion sowie
durch Intimitit erzeugt werden kénnen, eine ethische Forderung, die zu empa-
thischer Bezugnahme und einer direkten Handlungsmotivation anregen soll. Sie
verwandelt so nicht nur die Grenze zwischen Korper und Geist, sondern auch die
zwischen Emotionalitit und Rationalitit in Schwellen, zu deren Uberschreitung sie
ihre TeilnehmerInnen auffordert, und tritt den Wertzuschreibungen, die an jene
Dichotomien gekniipft sind, also der Abwertung des Leiblichen und Emotionalen
entgegen.

Gleichzeitig unterliuft sie die herkommliche Trennung von KiinstlerIn und Be-
trachterIn, denn eine Performance kann iiberhaupt erst im gemeinsamen Han-
deln aller Beteiligten entstehen, sodass sich bereits das Mit-Leid, das in Kapitel
3.4 als Handlungsmotivation bestimmt wurde, als jenes Moment erweist, das die-
se Trennung iberwindet. Die Verschmelzung von ,Ich“ und ,Du“ hat jedoch tiber
die Identifikation mit dem , Anderen“im Mit-Leiden noch weiter Dimensionen, de-
nen ich im Folgenden nachgehen méchte. Dazu sollen zunichst die Implikationen
des Handelns und der sich daraus ergebende spezifische Raum als Resultat und
als Basis der Begegnung von KiinstlerIn und BetrachterIn bestimmt werden, bevor
daran anschliefiend den jeweiligen Rollen beider und schlieflich dem transforma-
torischen Potenzial ihrer Verschmelzung nachgegangen wird.

Performance-Kunst fordert alle Beteiligten dazu auf, sich als ganze Personen
— leiblich und mit allen Leidenschaften, Vorurteilen, Sympathien, ihren Werte-
skalen und Maximen - auf die Situation einzulassen, aus eigener Freiheit heraus

202 ,In Gemafsheit desselben ist das ,Operari‘ [Handeln], beim Eintritt der Motive, durchweg
nothwendig: daher kann die ,Freiheit, welche sich allein durch die Verantwortlichkeit* an-
kindigt, nurim ,Esse‘ [Sein] liegen. Die Vorwiirfe des Gewissens betreffen zwar zunachst und
ostensibel Das, was wir ,gethan haben’, eigentlich und im Grunde aber Das, was wir ,sind’, als
worliber unsere Thaten allein vollgiiltiges Zeugnis ablegen” (Schopenhauer, 2014: 324).

203 Kramer, 2005:16.

https:/idol. 14.02.2026, 07:40:22.

257


https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

258

Asthetik der Autonomie

die Kunst mitzugestalten, mithin die eigene Verantwortung fiir die entstandene
Situation anzuerkennen und sich in ihr, aber auch wber sie hinaus zu engagie-

ren*®*. Da ihr Vermdgen, existenzielle Affekte auszulésen, gerade daraus zu re-

205

sultieren scheint, dass sie ihre TeilnehmerInnen kompromittiert*®, indem sie die

Auswirkungen von Unterdriickung und Leben im Status des abgewerteten ,Ande-
ren“ erlebbar macht und so jedem Einzelnen den eigenen Anteil an der gemein-

206

sam entworfenen Realitit der Performance zu Bewusstsein bringt*®®, verweist sie

204 Vgl. Sartre, 1981: 25, 29 u. 44. Freiheit meint hier nicht nur die Freiheit, die Situation der Per-
formance mitzugestalten, sondern die Handelnden wesentlich als jene zu begreifen, die sich
bewusst ,entwerfen” konnen, die eine ,Wahl“ treffen und folglich fiir das, was sie tun, fiih-
len und wollen die Verantwortung tragen. In Anlehnung an Sartre tragen sie die Verantwor-
tung jedoch nicht nur fiir sich, sondern fiir alle Menschen, da zu wahlen, d.h., der Handlung
Wert beizumessen, voraussetzt, etwas fiir gut zu befinden, das nicht nur fiir den Einzelnen,
sondern fiir alle als das Gute gilt. Die Performance-Kunst verkniipft also die Frage, wie ich
mich in der konkreten Situation verhalten soll, mit der, ,was geschihe, wenn alle so handel-
ten?’, sodass die Art und Weise, wie die Beteiligten die Performance gestalten, stellvertre-
tend fiir einen Entwurf der Zukunft steht. Das Engagement, welches die Performance for-
dert, beschrinkt sich folglich nicht nur auf die geschaffene Situation, sondern weist iiber sie
hinaus. Performance-Kunst stellt ein Experimentierfeld zu Verfiigung, in dem auch die ne-
gativen Auswirkung von Entscheidungen direkt sichtbar werden und die Beteiligten so die
Méglichkeit haben, zu erkennen, dass sie sich und ihre Handlungen dndern sollten, wenn sie
die Realitit, die sie durch ihre Wahl konstruieren, nicht fiir gut erachten kénnen (vgl. Sart-
re, Jean-Paul (2007): Der Existentialismus ist ein Humanismus. In: Wroblewsky, Vincent von
(Hrsg.): Jean-Paul Sartre. Der Existenzialismus ist ein Humanismus und andere philosophi-
sche Essays 1943-1948. Reinbek bei Hamburg, 150ff., 161ff.; hier152).

205 Vgl. Sartre, 1981: 43, 57f. u. 63ff. Das Verhiltnis von Autorln und Leserln im Sartre’schen Kon-
zeptder»Littérature engagée« kann auch fiir Interaktion in Performances fruchtbar gemacht
werden. ,Was mich, den Leser, angeht, so kann ich, wenn ich eine ungerechte Welt schaffen
und an der Existenz erhalte, nicht umhin, mich fiir sie verantwortlich zu machen. Und die
ganze Kunst des Autors besteht darin, daf er mich zwingt, zu ,schaffen’, was er ,enthallt’, also
mich zu kompromittieren. Jetzt tragen wir also beide die Verantwortung fiir das Universum*
(Sartre, 1981: 52).

206 Vgl. Sartre, 1981: 43, 57f. u. 63ff. Vor der Folie des Sartre’schen Konzepts der Littérature en-
gageé kann die Performance-Kunst als eine Kunstform begriffen werden, die dem stindigen
Selbstbetrug, in dem die meisten Menschen leben, entgegentritt, da sie Unterdriickungs-
mechanismen verhandelt, die sich nicht in der kiinstlerischen Thematisierung derselben er-
schopfen, sondern iiber die Situation des Gezeigten hinausreichen und auf ein grofReres Gan-
zes verweisen (vgl. Sartre, 1981: 33f. u. 62). Die Aufgabe der KiinstlerIn besteht darin, der Ge-
sellschaft einen Spiegel vorzuhalten und sie aufzufordern, das Bild entweder anzunehmen
oder zu verdndern. So nehmen die Kinstlerlnnen den Beteiligten die Moglichkeit der Un-
kenntnis und bringen die stabil geglaubten Vorstellungen, auch (iber die eigene Beteiligung
an der Aufrechterhaltung der Ungleichheitsfaktoren, ins Wanken, sodass es allein dadurch,
dass ,die Gesellschaft sich sieht und vor allem, [dass] sie sich ,gesehen’ sieht, [...] zu einer
Anfechtung der etablierten Werte und des Systems* kommt (vgl. Sartre, 1981: 62 u. 66; hier
66.).

https:/idol. 14.02.2026, 07:40:22.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

auch strukturell auf die individuelle Beteiligung an generellen Unterwerfungs- und
Ausschlusspraktiken, sodass es der Performance-Kunst letztlich darum geht, durch
die ,Enthiillung” politischer und zwischenmenschlicher Herrschaftsmechanismen
dieselben zu verindern, den TeilnehmerInnen die Chance zu nehmen, sich fiir un-
schuldig zu halten und sie dazu zu animieren, ihre Freiheit im Kontext der Frei-
heit der Anderen zu erkennen und zu nutzen*®. Die Performance-KiinstlerInnen
appellieren®® also an die TeilnehmerInnen, die Realitit der Performance mitzu-
entwerfen und fordern sie letztlich dazu auf, Verantwortung fiir die gemeinsam
kreierte Situation zu iibernehmen. Der Performance-Kunst liegt eine ,schopferi-
sche Handlung“ zugrunde, verstanden als Zusammenspiel von KinstlerInnen und
%% und die konstitutiv fiir die spe-
zifische Verbindung von KiinstlerInnen und RezipientInnen ist. Da die aktive Teil-

RezipientInnen, die Freiheit erst erlebbar macht

nahme der RezipientInnen einer Performance also grundlegend fiir deren Entste-
hen und deren Entwicklung ist, kommt zur Komponente des Mit-Leidens die des
Mit-Tuns hinzu, die elementar mit dem Gewahrwerden eigener Freiheit und Mit-
Verantwortlichkeit verkniipft ist.

Indem KinstlerInnen und TeilnehmerInnen durch ihr gemeinsames Involviert-
sein und Handeln die Performance schaffen, etablieren sie einen Handlungsraum
im Arendt’schen Sinne, der zum Experimentierfeld fiir die Erprobung von Hand-
lungen in Extremsituationen wird und der sich dadurch auszeichnet, dass hier
Freiheit im Sinne des weder Herrschens noch Beherrschtwerdens lokalisiert wer-
den kann, da hier Handelnde aufeinandertreffen, die nur in ihrer Mitweltlichkeit
die Méglichkeit des Handelns haben*°. Die AkteurInnen einer Performance kom-
men als Gleichwertige zusammen, treten durch ihr Handeln als Individuen in Er-
scheinung und offenbaren ihr wirkliches Sein, denn ,[a]llein die That ist der harte
Probierstein aller unserer Uberzeugungen*. Indem die Performance-Kunst also
zum Handeln aufruft, fordert sie einerseits zur Individuation, zur ,Selbstenthiil-
lung* sowie zur kritischen Reflexion des Selbst- und des Fremdbildes auf*?, ande-

207 Vgl. Sartre, 1981: 26f. In Anlehnung an Sarte kann man Performance-Kunst als eine Welt se-
hen, die immer ein Mehr an Freiheit durchscheinen lasst und in der selbst Ungerechtigkeit
dargestellt wird, damit die Menschen ihr gegeniiber ihre Freiheit empfinden. Indem sich hier
also die Freiheit der Kiinstlerinnen und der Rezipientlnnen manifestiert, wird auch die Frei-
heit jedes Anderen enthiillt (vgl. Sartre, 1981: 48 u. 53).

208 Mit Sartre gesprochen appelliert der Kiinstler an den Betrachter, die Enthiillung ,zur objek-
tiven Existenz iibergehen [zu] lassen” (vgl. Sartre, 1981: 40f.; hier 41).

209 Vgl. Sartre, 1981: 41ff.

210 Vgl. Arendt, 2002: 35, 246ff. u. 271ff.

211 Schopenhauer, 2014: 300.

212 Vgl. Arendt, 2002: 214ff., 226f., 240 u. 243. Arendt bestimmt das Handeln und das Sprechen
als selbstbewusstes In-Erscheinung-Treten, durch das sich die Menschen aktiv voneinander
unterscheiden, als diejenigen Modi, ,in denen sich das Menschsein selbst offenbart (Arendt,
2002: 214). Da die Resultate und Ereignisse des Handelns von den Handelnden niemals an-

https:/idol. 14.02.2026, 07:40:22.

259


https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

260

Asthetik der Autonomie

rerseits verweist sie durch das Handeln schon auf die fiir die Performance-Kunst
typische Unbestimmtheit der eigenen Position und Rolle innerhalb einer Perfor-

mance, da Handeln immer im Zwischenraum zwischen den Menschen stattfindet.

213

Handeln stellt die Beziige unter den Menschen her*” und ,[w]eil sich der Handeln-

de immer unter anderen, ebenfalls handelnden Menschen bewegt, ist er niemals

nur ein Titer, sondern immer auch zugleich einer, der erduldet**.

Das Handeln in der Performance-Kunst hat in diesem Sinne Schwellencharak-
ter, und der gemeinsam erschaffene Raum ist letztlich die Gemeinschaft der Be-

5 Die Agierenden kreieren gemeinsam einen ,Zwischenraum**,

teiligten selbst
in dem die Moglichkeit besteht, neue Seins- und Handlungsweisen zu erleben, zu
erproben und zu erlernen, und der — da Handeln im Kontrast zum blof3en an ge-
sellschaftliche Regeln und Normen gebundenen ,Sich-Verhalten im Kern politisch

217

ist und Pluralitit voraussetzt®” — einerseits, mit Foucault gesprochen, auf die Rea-

litit zuriickwirken, andererseits auf den Utopos vorausweisen kann®®. In diesem

tizipiert werden kénnen, ist Handeln immer ein Neuanfang und zeigt den Handelnden und
der Mitwelt ,wer-jemand-ist*, allerdings nur dort, wo Menschen miteinander und nicht fiir-
oder gegeneinander handeln oder sprechen (dort unterliegt Handeln dem blofen Nutzen
und wird zum Gewaltmittel). Und auch nur, wenn das Risiko eingegangen wird, im ,Mitein-
ander“als ,man selbst“in Erscheinung zu treten (vgl. Arendt, 2002: 217ff.).

213 Vgl. Arendt, 2002: 224, 234f. u. 250.

214 Arendt, 2002: 236.

215 In Analogie zur Polis, die erst durch die handelnden Biirger konstituiert wird — wihrend die
Stadtmauern und die Gesetze lediglich das ,hergestellte“ Gerust respektive den Topos bie-
ten, der dem Blrger die Freiheit des Handelns ermoglicht (vgl. Arendt, 2002: 41f. 78f.,, 244
u. 249) —, entsteht auch die Performance erst durch die Handlungen aller Beteiligten, wobei
die impulsgebenden Ideen der Kiinstlerinnen den Gesetzen und die 6ffentliche StraRe oder
der Galerie- oder Museumsraum den Stadtmauern dhneln.

216 Foucault, 2014: 9.

217 Das Handeln, das im Kern auf Pluralitat beruht, steht dem blofRen Sich-Verhalten diametral
entgegen, das insbesondere die heutige ,Massen-“ und ,Konsumentengesellschaft“ kenn-
zeichnet und wird, so Arendst, seit der Neuzeit von der Gesellschaft ebenso ausgeschlossen,
wie in der Antike der Bereich des Haushalts und der Familie (vgl. Arendt, 2002: 17, 51ff., 66ff.
u. 150ff.).

218 Vgl. Foucault, Michel (1991): Andere Raume. In: Barck, Karlheinz/Gente, Peter/Paris, Hei-
di/Richter, Stefan (Hrsg.): Aisthesis. Wahrnehmung heute oder Perspektiven einer ande-
ren Asthetik. Leipzig, 39 u. 44. Die Funktion des durch die Performance-Kunst erschaffenen
Raums besteht in Rekurs auf das Foucault'sche Konzept der »Heterotopie« darin, dass sie
ein Bindeglied zwischen Realitdt und Utopie ist und sich als ,tatsachlich realisierte Utopie“
(Foucault, 1991: 39) konstitutiv auf den realen Raum auswirkt. Als Heterotopien bezeichnet
Foucault jene Raume, die von der gesellschaftlichen Norm abweichendes Verhalten lokali-
sieren und deren Partizipation bestimmten Regeln unterworfen ist (beispielsweise Friedho-
fe, Bordelle, Gefingnisse und Musee). Heterotopien sind ,Gegenraume®, es sind ,tatsichlich
realisierte Utopien, in denen die wirklichen Platze innerhalb der Kultur gleichzeitig repra-
sentiert, bestritten und gewendet sind“ (Foucault, 1991: 39).

https:/idol. 14.02.2026, 07:40:22.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

so erschaffenen freien Raum der Kunst gelten die herkémmlichen Regeln des ge-
sellschaftlichen Miteinanders nicht, sodass hier die von der Performance ausge-
16sten Gefiihle in radikaler Form, in dionysischer Qualitit hervorbrechen kénnen,
da die Interaktion aller Beteiligten mehr oder weniger ungebunden von den Nor-
men und Werten der ,Man-Welt“ und also jenseits der gesellschaftlich erwiinsch-

29 Der durch die Performance-Kunst kreierte

ten Handlungsmuster ablaufen kann
Schwellenraum kann so als ,mythische oder reale Negation des Raumes, in dem
wir leben, begriffen werden, der die Notwendigkeit von Verinderungsprozessen
offenbart und als Heterotopie des Ubergangs und der Verwandlung erscheint®°.
Performance-Kunst ermoglicht ihren Akteurlnnen demnach, durch ihr ge-
meinsames Handeln einen Heterotopos zu kreieren, der zum einen als Schutzraum
das Handeln unter gleichberechtigten, freien Individuen moglich und lebbar be-
ziehungsweise wieder erlernbar macht und so eine Verbindung zwischen Realitit
und Utopie einrichtet. Zum anderen jedoch auch Verantwortungsiibernahme
fiir und Vertrauen in letztlich unkontrollierbare kreative, ethische und politische
Prozesse fordert, die sich — einmal angestofRen — in ihren Auswirkungen der Kon-
trolle der Initiierenden entziehen, die aber auch ermoglichen, dass jeder Einzelne
aus der Isolation seiner Subjektivitit ausbricht und sich durch die sich daraus
ergebende Perspektivenvielfalt eine gemeinsame Welt und Realitit etabliert®”.
Dieser durch die Handelnden eréffnete Raum bietet also die Basis fiir die sich
in Performances entladenden kreativen Dynamiken, in der sich alle Beteiligten ent-
wickeln konnen, ihre Identitit jedoch auch fraglich wird, da hier KiinstlerInnen
und RezipientInnen in einer Weise aufeinandertreffen, die die Performance in be-
sonderem Maf3e als Kunst der Transformation auszeichnet: als jene Kunstform, die
Ambivalenzen statt Eindeutigkeiten als Grundlage menschlichen Seins und Mit-
einanders erfahrbar macht und in der ,Ich* und , Du“ miteinander verschmelzen.
Denn sowohl die KiinstlerInnen als auch die TeilnehmerInnen befinden sich in ei-
nem Spannungsverhiltnis, das sich zum einen zwischen ihnen aufbaut, sich zum

anderen aber auch in jedem Einzelnen manifestiert, denn ,das Machen wird als

219 Die Performance-Kunst ist, in Anlehnung an Agamben, dhnlich wie die von ihm beschriebe-
nen Feste, die als dionysisch bezeichnet werden kénnen, charakterisiert ,durch [...] die Sus-
pendierung und Umwerfung der normalen rechtlichen und sozialen Hierarchien“ (Agamben,
2004: 85). Sie arbeitet an den politischen und ethischen Fragestellungen ihrer Zeit, um auf
die Strukturen des Ausnahmezustands aufmerksam zu machen, indem sie versucht, die so-
ziale Ordnung voriibergehend zu unterlaufen und so Grenzen in Schwellen zu verwandeln
(vgl. Agamben, 2004: 33 u. 85f.).

220 Vgl. Foucault, 2014: 17; hier 11. Die Funktion der von der Performance-Kunst erschaffene He-
terotopie scheintdarin zu bestehen, , [llusionsraume* zu erschaffen (vgl. Foucault, 2014:19f.),
die ,den gesamten Realraum, alle Platzierungen, in die das menschliche Leben gesperrt ist,
als noch illusorischer denunzier[en]“ (Foucault, 1991: 45).

221 Vgl. Arendt, 2002: 46, 71ff., 232 u. 250ff.

https:/idol. 14.02.2026, 07:40:22.

261


https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

262

Asthetik der Autonomie

Widerfahren, das Handeln als ein Erleiden, die Aktivitit als eine Passivitit erfahr-
bar gemacht“***. So verkérpern alle Beteiligten die fiir die Performance-Kunst im
Allgemeinen paradigmatische Mehrdeutigkeit, die als Anstof? fur das individuel-
le und kollektive Ausloten von Grenzen und deren Transformation in Schwellen
begriffen werden kann, da eben das Verhiltnis zwischen dem Selbst und dem An-
deren kritisch zur Disposition gestellt wird.

Der fiir die Performance-Kunst konstitutiven dionysischen Verschmelzung von
»lch* und ,Du“ liegt etwas vorher Getrenntes zugrunde und da die KiinstlerInnen
jene sind, die ein thematisches Anliegen haben, zu dessen Sichtbarmachung sie
die Rahmenbedingungen der Performance konzipieren, und durch ihren besonde-
ren Status innerhalb des Handlungsraumes den initiatorischen Impuls zur Um-
setzung der kiinstlerischen Idee durch alle Beteiligten liefern, soll im Folgenden
zunichst der Rolle der Kiinstlerin beziehungsweise des Kiinstlers in der Verschmel-
zung nachgegangen werden. Durch den Rahmen, in dem die KiinstlerInnen agie-
ren, gewihrleisten sie einerseits die allgemein erkennbare Situation, andererseits
die subjektive Erfahrung. So erzeugen sie eine Verbindlichkeit fiir die Teilnehme-
rInnen, die zwischen der allgemein erkennbaren Situation und dem individuellen
Erleben liegt**
mittlung® einer Botschaft, die iiber die konkrete Situation auf die itbergeordneten

Zusammenhinge verweist**.

. Das ,Engagement“ der KiinstlerInnen besteht folglich in der ,Ver-

Das Moment der Vermittlung greifen in ihrem Selbstverstindnis auch Kiinst-
lerInnen wie Joseph Beuys, der sich als Schamane bezeichnete, und Marina Ab-
ramovié, die sich als eine Briicke betrachtet, auf**>. Dabei gehen sie jedoch iiber
die neutrale Vermittlung zwischen differenten Systemen®*® hinaus, wie sie Sybil-
le Kramer im Kontext ihres Botenmodells fiir die Rolle der KiinstlerInnen in der
Performance-Kunst stark macht, da es ihnen letztlich darum geht — zumindest ar-
tikuliert Abramovi¢ dieses Anliegen in Bezug auf ihre Arbeit —, fir die Teilnehme-
rInnen die Funktion eines Spiegels zu itbernehmen und, indem sie sich bewusst Ri-
siken aussetzen und Leid auffithren, als Vorbild im Umgang mit den eigenen Angs-
ten und Leiderfahrungen zu fungieren®”. Gerade also die Neutralitit, die Krimer
dem Boten zuschreibt, scheint fiir das Verstindnis der Performance-KiinstlerInnen

222 Kramer, 2005: 16.

223 Vgl.Jappe, 1993: 10.

224 Vgl. Sartre, 1981: 33f. u. 62.

225 ,Beuys sah sich als Schamane, Malevitsch als eine Stufe, ich sehe mich als eine Briicke. Auf
der einen Seite empfange ich, auf der anderen Seite reiche ich weiter* (Abramovi¢, zit. nach
Drathen, 1992: 15).

226 Vgl. Krimer, 2008: 153ff. u. Krimer, Sybille (2011): Der Bote als Topos oder: Ubertragung
als eine medientheoretische Grundkonstellation. In: von der Heiden, Anne/Heilmann, Till
A.[Tuschling, Anna (Hrsg.): ,medias in res'. Bielefeld, 58ff.

227 Vgl. Abramovi¢, 2015 u. Timm, 2010: 2.

https:/idol. 14.02.2026, 07:40:22.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

nicht tragfihig zu sein®*®. Die ansteckende Wirkung der Performance-Kunst, wie
sie auch Krimer konstatiert*®, funktioniert eben nicht nur iiber die leibliche Ko-
Prisenz aller Beteiligten, sondern wird — so das hier vorgeschlagene Verstindnis
des Begriffs der »Kiinstlerlnnen« in der Performance-Kunst — vor allem dadurch
gewihrleistet, dass sie als Individuen ihre ureigensten Anliegen vermitteln, die sich
jedoch im Erleben der Beteiligten als tiberindividuell erweisen. Die Funktion der
KinstlerInnen als VermittlerInnen lisst sich eher mit dem Konzept des Schama-

39 fassen.

nischen denn mit dem Krimer’schen Modell des vorplatonischen Boten

Denn obwohl auch SchamanInnen MittlerInnen zwischen den Welten sind, tre-
ten sie doch gerade durch ihre Individualitit in Erscheinung. Durch ihre Initiation
wird ihre Existenz zu einer gefihrdeten und unterliegt fortan nicht mehr den her-
231

kommlichen gesellschaftlichen Erwartungen und Normen®'. Als spirituelle Beglei-

terlnnen und als KriegerInnen gefihrden sie sich selbst, sobald sie aktiv werden,

228 Den Boten im Krimer'schen Konzept kennzeichnet einerseits seine Neutralitdt, andererseits
seine Indifferenz, sodass seine Mittlerstellung von einer tiefen Ambivalenz zwischen Inkor-
poration und Exkorporation, zwischen Personalitat und Depersonalitit gekennzeichnet ist
(vgl. Kramer, 2011: 60ff.). Er ist nicht der Ursprung seines Tuns, sondern zugleich Empfan-
ger und Sender von etwas, das nicht von ihm erzeugt wurde (vgl. Kramer, 2011: 58f.), denn
L[mlitder Stimme eines anderen und fiir einen anderen zu sprechen, ist das Ethos des Boten-
gangs“ (Kramer, 2011: 60). Sein Spezifikum besteht darin, ,Fremdvergegenwartigung durch
,Selbstausblendung' zu ermoéglichen”. Dieses Absehen von der eigenen Personalitit ist, so
Kramer, notwendig, um zwischen dem Heterogenen einen Nexus zu stiften (vgl. Krdmer, Sy-
bille (2010): Selbstzuriicknahme. Reflexionen iiber eine medientheoretische Figur und ih-
re (moglichen) anthropologischen Dimensionen. In: Gronau, Barbara/Lagaay, Alice (Hrsg.):
Okonomie der Zuriickhaltung. Kulturelles Handeln zwischen Askese und Restriktion. Biele-
feld, 46f.). Als ,eine Figuration des Dritten zwischen heterogenen Seiten” steht er zwischen
Alteritat und Pluralitat und bringt die verschiedenen Seiten in einen Zusammenhang, ohne
sie dabei zu annullieren (vgl. Kraimer, 2011: 53ff.).

229 Inder Performance-Kunst wird, Kramer zufolge, Ansteckung zum elementaren Mittel dsthe-
tischer Erfahrung, die sich durch die Dimension der Korperlichkeit in der Performance-Kunst
realisiert. Die ansteckende Wirkung sieht sie darin, dass die Kiinstlerlnnen eine Botschaft
vermitteln, deren Urheberlnnen sie nicht sind, in Analogie zu Viren, Geld oder Engeln (vgl.
Kramer, 2008: 155f.).

230 Kramer zufolge rekurriert der Botengang der Performance-Kiinstlerinnen — da hier Handeln
als Geschehen und Vollzug als Entzug vergegenwartigt werden und etwas zur Darstellung,
nicht aber zur Herstellung kommt —auf einen ,Archetyp der Medialitiat*, der dem neuzeitli-
chenTopos des homo faber und homo generator entgegensteht und an die klassische griechi-
sche Vorstellung des Kiinstlers als Bote ankniipft, dem eine ,diskursivohnméachtige Position”
und die fremdbestimmte Vermittlung inharent ist und die Platon bereits zur Verbannung
des Dichters aus dem Staat bewogen habe (vgl. Krdmer, 2005: 16f. u. Krdmer, 2011: 60).

231 Auch die Kiinstlerlnnen kénnen beispielsweise mit Mitteln der Selbstverletzung arbeiten
oder gesellschaftliche Normen verletzen, ohne als psychisch krank oder als kriminell stig-
matisiert zu werden, weil ihre Handlungen durch die Rahmung als Kunst anderen Gesetz-
maRigkeiten unterworfen sind.

https:/idol. 14.02.2026, 07:40:22.

263


https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

264

Asthetik der Autonomie

und nehmen persénliche Mithen und Risiken auf sich, um die Existenzgrundlage
ihrer Gruppe zu sichern und in Krisenzeiten neue Wege aufzuzeigen. lhre Aufga-
be besteht darin, eine Heterotopie, eine Zwischenwelt, zu konstruieren, um einen
Weg zwischen den durchlissigen Grenzen von Realitit und Utopie zu finden und
zu nutzen?.

In Anlehnung an diesen Begriff des »Schamanischen« erscheinen auch die
Performance-KiinstlerInnen als KriegerInnen, die mit ihren individuellen Waf-
fen neue Wege erstreiten, diese ihren Mitmenschen aufzeigen und sie auf diesen
neuen Wegen begleiten. Ebenso wie die SchamanInnen stehen sie in einer konflikt-
haften Handlung fiir die Gesamtheit ihrer Taten mit ihrer ganzen Individualitit

ein®?® und verkérpern, so die hier vorgeschlagene Interpretation, den ,heroischen

Charakter«®**

, wie ihn Hegel in seiner Lesart der sophokleischen Antigone stark
macht. Die KinstlerInnen miissen, damit man ihre Performance als gelungen
betrachten kann, im Hegel’schen Sinne tragische Charaktere, gar HeldInnen sein
und die Konsequenzen ihrer Handlungen tragen — ebenso wie Antigone, die ist,
wie sie ist, und die sich ohne zu zoégern fir das ihr gemifRe Prinzip entscheidet,
also tut, was sie tun muss, und die Konsequenzen in vollem Umfang tragt.
Obwohl also beispielsweise Pawlenski sich explizit gegen die Bezeichnung als
Held, die er immer an die des Opfers gekniipft sieht, verwahrt**, soll hier He-
gels Terminus des ,heroischen Charakters* fiir den KiinstlerInnen-Begriff in der
Performance-Kunst stark gemacht werden, da gerade in der bedingungslosen Ver-
antwortungsitbernahme fiir das eigene Handeln, die auch die Arbeiten Pawlenskis

232 Zur gesellschaftlichen Rolle von Schamaninnen siehe beispielsweise Schroder, Dominik
(1964): Zur Struktur des Schamanismus. In: Schmitz, Carl August (Hrsg.): Religionsethnolo-
gie. Frankfurtam Main, 312ff., Cipolletti, Maria Susana (2008): The Jaguar’s Pineapple. Secoya
Shamanic Violence and the Dangers of Cannibalism in the Ecuadorian Amazon. In: Becker-
man, Stephen/Valentine, Paul (eds.): Revenge in the Cultures of Lowland South America. Gai-
nesville,188f. u. lllius, Bruno (2002): Schamanismus. Die Vorstellung von ,ablésbaren Seelen*.
In: Figl, Johann/Klein, Hans-Dieter (Hrsg.): Der Begriff der Seele in der Religionswissenschaft.
Wiirzburg, 92f.

233 Vgl. Hegel, VA I: 246.

234 Hegel, VA I: 246.

235 Pawlenskiweist darauf hin, dass mit dem Begriff»Held«einige Bedeutungen verkniipft sind,
die im Konzept des Kinstlers nicht mitschwingen sollten oder diirfen, wie beispielsweise
Dienst, Knecht, Opfer, Schuld, Leiden, Strafe, Pflicht oder Rolle. Weder der BegriffsHeld«, wie
er im militdrischen Jargon Verwendung findet, noch derjenige der griechischen Mythologie
trifft seines Erachtens auf politisch agierende Performance-Kinstlerinnen zu, insbesondere,
da immer auch das Opfer impliziert wird (vgl. Pawlenski, 2016: 95ff.). ,[...] [D]er Kiinstler ist
niemals ein Held, denn der ,Held" ist ein Opfer, das die Gesellschaft der unersittlichen Macht
zum Frafle vorwirft. Mir geht es um die Bestimmung der Grenzen und Formen politischer
Kunst. [...] Die Verwandlung des Lebens in die Sprache des Statements konnte als Ziel der
Kunst bezeichnet werden. [...] Mit Heldentum oder Opfer hat das nichts zu tun. Ich habe
mich nie geopfert und nichts geopfert. Ich opfere auch jetzt nichts“ (Pawlenski, 2016: 98).

https:/idol. 14.02.2026, 07:40:22.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

auszeichnet, das ,Heroische“begriindet ist. Wie Antigone nimmt auch er Konflikte,
Verletzungen und Repressionen in Kauf, um den Ideen, die er vermitteln mochte,
Nachdruck zu verleihen. Er kann also durchaus im Hegel'schen Sinne als ,heroi-
scher Charakter“ gelten, auch oder gerade, weil er sich nicht als solcher empfindet.

Den eigenen Korper als kiinstlerisches Mittel zu nutzen, um sich den Blicken
und Berithrungen des Publikums auszusetzen, sich hiufig nackt, insofern hiillen-
und somit schutzlos als Spiegel und Projektionsfliche anzubieten, ohne antizi-
pieren zu koénnen, was dies in den TeilnehmerInnen auslést, fordert ein aulerge-

236 Die KiinstlerIn-

wohnlich hohes Maf an Selbstkompetenz und Selbstgewissheit
nen machen sich selbst zur Zielscheibe von Erwartungen, Irritation, Abscheu, Ekel,
Zu- sowie Abneigung und mithin von physischen und psychischen Zu- und Angrif-
fen. Dadurch sind sie gerade durch ihren fir unsere Zeit untypischen Heroismus,
imstande, direkte und unmittelbare Gefithlsregungen und Reaktionen in den Be-
trachterInnen auszuldsen, die als Aufruf zur Selbsterkenntnis dadurch auch auf die
Gesellschaft zuriickwirken kénnen®”. Denn gerade indem sie sich den Teilnehme-
rInnen aussetzen, werden die Eigensinnigkeit und Wehrhaftigkeit des KiinstlerIn-
nenkorpers, die Selbstverstindlichkeit und -michtigkeit sowie die Autonomie des
Individuums fir die RezipientInnen spiirbar und als erstrebenswertes Ziel sicht-
bar, aber auch die fundamentale Abhingigkeit von anderen tritt als Dimension
zutage, die es als Bedingung der eigenen Existenz gemeinschaftlich zu gestalten
gilt.

Die KiinstlerInnen setzen sich mit heroischem Selbstverstindnis dem Publi-
kum aus, um es aufzuriitteln, es in einen emotionalen Zustand der Betroffenheit
oder in die Rolle der eigenen Taterschaft zu dringen und fordern dabei geradezu
eine Zerreiflung im dionysischen Sinne heraus. Denn indem sich die KiinsterInnen
Leiden und Schmerzen aussetzen, die exemplarisch fiir das Leid jedes Menschen
stehen und so Mit-Leid hervorrufen, forcieren sie emotional enthemmte und von
den Normen gesellschaftlichen Miteinanders entfesselte Reaktionen, denen eine
ekstatische, rauschhafte Qualitit zu eigen ist**®, sodass sich in der Bestimmung der

236 Wenn sich beispielsweise Ostojic in Personal Space (siehe S. 74f.) als Living Sculpture den Bli-
ckender Betrachterlnnen aussetzt, indemsie ihren nackten, regungslosen Kérper nutzt, dann
kann dies auch als Grenzerfahrung der Kiinstlerin betrachtet werden. Mit Korper, Seele und
Geistzu provozieren, fordert von den Kiinstlerinnen eine klare Haltung sich selbst gegeniiber
oder das unbedingte Bediirfnis, diese zu finden.

237 Hegel schreibt (iber die attische Tragddie, dass sie einen direkten Zugang zu den Emotionen
des Betrachters eroffnet, dem Publikum das ,an und fiir sich Verniinftige und Wahre* zu Be-
wusstsein bringt und sich auch dazu eignet ,neuen Zeitvorstellungen in Betreff auf Politik,
Sittlichkeit, Poesie und Religion usf. einen lebendigen Eingang zu verschaffen” (vgl. Hegel,
VA 11I: 502 u. 508f.; hier 503).

238 Zurdionysischen Qualitat der durch die Performance-Kunst ausgeldsten Gefiihle im Betrach-
ter siehe Kapitel 3.4.

https:/idol. 14.02.2026, 07:40:22.

265


https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

266

Asthetik der Autonomie

TeilnehmerInnen die Verwandtschaft zum Minadischen aufdringt®®. Die Kiinstle-
rInnen werden zu StellvertreterInnen der TeilnehmerInnen und erméglichen ihnen
so, den Untergang und die Wiedergeburt ihrer Gottheit mitzuerleben und trans-
formiert weiterzuleben.

Wahrend also die Performance-KinstlerInnen als Antigone zu Dionysos wer-
den, werden die Teilnehmenden zu Minaden; sie zerreif’en und fressen Antigo-
ne und sich selbst und werden so zum Subjekt und Objekt der Gewalt zugleich.
Die einen verwandeln sich in Satyre, die anderen — hiufig gebildete und abgeklar-
te Connoisseure — werden zu Opfern und TiterInnen gleichermafRen. Sowohl das
Dionysische als auch die Performance-Kunst zeichnen sich dadurch aus, dass ihre
RezipientInnen zum Medium einer Kunst werden, in der Kampf, Qual und Leid
unerlisslich sind*°.

Indem sie die Teilnehmenden zum integralen Bestandteil des Ereignisses
macht, hebt die Performance-Kunst — gerade iiber ihre spezifische Korperlichkeit
und Emotionalitit — die Grenzen zwischen Ich und Nicht-Ich auf und vermag so
die Teilnehmenden in eine ,dionysische Urlust“ zu reiffen, wie sie Nietzsche fiir ei-
ne Kunst, die Lebenspraxis sein will, fordert*'. Sie nimmt notwendigerweise und
insofern ,dionysischer* als die attische Tragddie den theoretischen Menschen, das
moderne Individuum zur Basis und wirft ihn bewusst und mit extremer Wucht
oder mit stiller Raffinesse auf seine ureigensten Emotionen zuriick, auf seine
Angste, Wiinsche und Begierden, auf das ,Dionysische* in ihm. Im Gegensatz zur

239 Insbesondere das Orgien-Mysterien-Theater, das von Hermann Nitsch, einem der bedeutends-
ten Vertreter des Wiener Aktionismus’, 1962 als Gesamtkunstwerk ins Leben gerufen wurde,
rekurriert explizit auf das dionysische Prinzip Nietzsches. Die sich (iber mehrere Tage entwi-
ckelnden Aktionen sind moderne Interpretationen dionysischer und christlicher Riten, die
durch Angst, Terror und Mitleid kathartische Wirkung entfalten sollen. Es sind ritualisier-
te Orgien, die mit lauter Musik und der Konfrontation mit Blut und Eingeweiden von ge-
schlachteten Opfertieren sowie mit Nacktheit und ekstatischen Zustanden konfrontieren.
Hier sollen unterdriickte Aggressionspotenziale und natiirliche Instinkte wieder freigelas-
sen werden und durch Leiden Reinigung und Erl6sung herbeigefiihrt werden (vgl. Goldberg,
1988: 163f.). Da die Abldufe jedoch einer strikten, vom ,Zeremonienmeister” Nitsch ausge-
arbeiteten Partitur folgen, erweist sich das Orgien-Mysterien-Theater letztlich eher als ,apol-
linisch durchgeformtes Projekt“ denn als Ort dionysischer Rauscherfahrung (Warstat, Mat-
thias (2013): Rausch und Rahmen. Liminale Erfahrungen im Theater. In: Liebau, Eckart/Zir-
fas, Jorg (Hrsg.): Lust, Rausch und Ekstase. Grenzginge der Asthetischen Bildung. Bielefeld,
122f).

240 Vgl. Nietzsche, GT, KSA1:109.

241 Nietzsches Tragédien-Schrift lasst sich als allgemeine Theorie der Verfithrung zum Leben le-
sen (vgl. Ddrmann, 2005: 137f.) und gerade die dionysische Kunst hebt, da sie Schrecken und
Leid erfahrbar macht, die Trennung zwischen Kunst und Leben auf (vgl. Szczepanski, Jens
(2007): Subjektivitit und Asthetik. Gegendiskurse zur Metaphysik des Subjekts im astheti-
schen Denken bei Schlegel, Nietzsche und de Man. Bielefeld, 197f.; Thorgeisdottir, 1996: 28
u. Wall, 2006: 73f).

https:/idol. 14.02.2026, 07:40:22.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

Betrachtung von Kunstwerken in Museen, wie Gemilden oder Skulpturen, die
den BetrachterInnen eine distanzierte Auseinandersetzung ermdoglichen, ist die
Performance-Kunst also ihrem Wesen nach eine dionysische Kunstform, in der
sich die KiinstlerInnen als StellvertreterInnen ,heroisch“ der Zerreiffung durch ihr
Publikum aussetzen und die sie zugleich zu Zerreiflenden macht. Umgekehrt gilt
dies auch - aufgrund der Verschmelzung beider Pole - fiir die TeilnehmerInnen.
Die KinstlerInnen funktionieren wie mythologische Gestalten, reiflen mittels
paradoxer Interventionen die herkémmliche Weltsicht der Beteiligten ein und
erdffnen in diesem Prozess die Erschaffung einer neuen.

Selbst wenn also die Performances von den KiinstlerInnen zuweilen vorstruk-
turiert werden (und also ,apollinisch” erscheinen kénnten), werden sie jedenfalls
durch die TeilnehmerInnen zum dionysisch rauschhaften Ereignis, in denen die-

*2_ Hier scheint die Urtragodie

se die Grenzen zu ihrem Gegeniiber iiberwinden
durch apollinische Trugbilder klar hervor, denn hier resultiert die dionysische Lust
aus der Aufgabe des Subjekt-Objekt-Schemas, das die Individualitit markiert. Wie
in der Musik der attischen Tragddie, scheint es auch in der Performance-Kunst
um Vielstimmigkeit statt Einstimmigkeit und damit um die unmittelbare Idee des
Lebens zu gehen®”. Indem die Performance-Kunst einen Raum schafft, innerhalb
dessen die TeilnehmerInnen am eigenen Leib die Vertiefung des Unertriglichen ins
Rauschhafte erleben kénnen und zu mit-leidenden PartnerInnen der zerrissenen
KinstlerInnen werden, erméglicht sie die Aufgabe des Bestehens auf das eigene Ich
und damit die Erfahrung des Eingehens in die All-Einheit, in das ,, Ur-Eine“***. Und
dieses von Nietzsche so bezeichnete , Ur-Eine“ scheint gerade das von Schopenhau-

er im Mitleid erfahrene ,tat-twam-asi‘**

zu sein, das sich in modifizierter Form
mit politischen Implikationen im , Mit-Sein‘**¢ Nancys widerspiegelt. Die Funktion

der KiinstlerInnen als Dionysos-Gestalten, die sich heroisch der ZerreifBung durch

242 Die nachtragliche kognitive Verarbeitung oder apollinische Verdringungs- und Verschleie-
rungsleistung bietet die Performance-Kunst zumeist nicht an, sondern iberldsst sie jedem
Einzelnen. Dennoch scheint sie eben diese von vornherein bereits einzukalkulieren und auch
zu fordern.

243 Vgl. Nietzsche, GT, KSA1:108.

244 Im Ur-Einen erfahren sich die Menschen nicht als Individuen, sondern als ,das ,eine‘ Leben-
dige“ (Nietzsche, GT, KSA 1:109).

245 DasFundamentallerechten guten und gerechten Handlungen sowie der Grundsatz der Men-
schenliebe (omnis quantum potes, juva), ist das metaphysische ,tat-twam-asi“ der vedischen
Upanishaden, also die Einheit aller im ,dies bist du (vgl. Schopenhauer, 2014: 277ff., 291ff,,
334 u. 339ff).

246 Das Auf-die-Welt-Kommen und Auf-der-Welt-Sein, d.h. die Existenz als solche, ist untrenn-
bar und ununterscheidbar vom ,cum®, vom ,Mit“ abhingig. Die ontologische Grundstruktur
des Menschen ist das ,Mit“ als die Pluralitat der Urspriinge (vgl. Nancy, 2012: 99 u. 126). Die
Struktur des Selbst ist also die Struktur des ,Mit“, denn jeder ist bei sich, insofern und weil
er ,bei anderen“ist.

https:/idol. 14.02.2026, 07:40:22.

267


https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

268

Asthetik der Autonomie

ihre minadischen ZuschauerInnen ausliefern, fithrt zu einer Verschmelzung von
KiinstlerInnen und TeilnehmerInnen®¥, in der, wie Frazer Ward konstatiert, keiner

248 und sich eine Dimension der Gemeinschaft

der Anwesenden unschuldig bleibt
offenbart, an die politische und ethische Forderungen ergehen.

So konnen sich also gerade durch die paradigmatische Aktivierung des Pu-
blikums neue Modelle des Miteinanders entwickeln, die durch Gefithle und
Interessen, durch eine gemeinsam geteilte Erfahrung existenziellen Leidens
bestimmt werden. Die KiinstlerInnen setzen die Teilnehmenden unter Druck,
erzwingen formlich ein Mit-Leiden, ein Mit-Tun und die Empfindung der Mit-
Verantwortlichkeit und betonen so die gemeinsame ethische Dimension der Per-
formance, in der das Potenzial liegt, das Publikum in eine ethische Gemeinschaft
zu transformieren, oder wie beispielsweise im Falle von Performances wie Rhythm
0¥ in eine unethische Gemeinschaft. Das, was die Performance-Kunst dionysisch
erfahrbar macht, ist weniger eine nostalgische essenzialistische Auffassung vom
,Ur-Einen* oder ,tat-twam-asi“, wie sie wohl Nietzsche und Schopenhauer vor-
schwebte, sondern eine Erfahrung des Miteinanders, die sich, mit dem Verweis
auf das gewaltsame und exkludierende Potenzial von Gemeinschaften, als sozio-
politischer Horizont und als Aufforderung zu Verantwortungsiibernahme und
Engagement erweist**°,

Die Performance-Kunst vollzieht zwar durch die Unméglichkeit einer klaren
Trennung von KiinstlerIn und ZuschauerlIn, von Subjekt und Objekt, von TiterIn
und Opfer etc. eine Fokusverschiebung auf ein ,Wir“, das den ,,Anderen“ nicht als
wesensmaflig Fremdes, sondern im Sinne einer gemeinsamen ,Ko-Existenz* der

251

Urspriinge®' begreift. Jedoch geht es in der Verschmelzung von KinstlerIn und

247 DaerstderProzess derintersubjektiven Begegnung das eigentliche Werk als die Entwicklung
des Geschehens schafft, fiir das Kiinstlerlnnen und Teilnehmerlnnen gleichsam die Verant-
wortung tragen, ist eine eindeutige Positionierung und Hierarchisierung nicht mehr mog-
lich (vgl. O'Reilly, 2012: 197ff.). Es ist also nicht klar definierbar, wer Kinstlerln und wer Re-
zipientln ist, denn: ,Man kann nicht fiir sich selbst performen, sondern nur fiir andere. Die
Arbeit des Kunstlers wird erst durch das Publikum vollendet. Ohne Publikum keine Kunst*
(Abramovi¢, zit. nach Tholl, Max (2014): Wir verdienen es, gut zu sterben. Gesprach mit Mari-
na Abramovi¢ am19.05.2014. In: The European 2/2014. <http://www.theeuropean.de/marina-
abramovic/8181-gesellschaftsgespraech#> (20.12.2016)). Diese Bewegung weg vom Ego des
Performers, die aus dem Bestreben resultiert, zum anderen zu werden, ist dabei, laut
Chukhrov, weniger eine mimetische denn eine ethische Verfahrensweise (vgl. Chukhrov,
2012: 40).

248 Ward, 2012: 4 u. 21.

249 Siehe S.101f.

250 Vgl. Ward, 2012: 4, 9, 19ff. 111ff., 123 u. 127. Um die gemeinschaftskonstitutive Dimension der
Performance-Kunst erfassbar machen zu konnen, rekurriert Ward explizit auf das Nancy’sche
Gemeinschaftskonzept und, in Bezug auf Performances wie Rhythm o, auf Agambens Figur
des »homo sacer« (vgl. Ward, 2012: 111f. u. 124).

251 Vgl. Nancy, 2012: 129.

https:/idol. 14.02.2026, 07:40:22.



http://www.theeuropean.de/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.theeuropean.de/

Grenzen - Schwellen - Neuland

BetrachterIn — mit Nancy gesprochen und iiber Schopenhauer und Nietzsche hin-
ausgehend — nicht darum, die Unterschiede zwischen den Singularititen zu nivel-
lieren, sondern eben eine dezidiert menschliche Ebene zu finden, auf der auch die
Schopenhauer’sche Empathie tragfihig gelebt und erfahren werden kann. Es geht
um die Kreation einer Basis fiir Berithrung und einer Erfahrung von Differenz, die
ohne Wertung auskommt. Denn die Spannung, die durch die ,irreduzible Struk-
tur der Nihe und des Abstands“ entsteht, macht gerade das Mit-einander-Sein als
sinnstiftenden Ursprung des eigenen Seins erkennbar®?.

Indem die Performance-Kunst also eine Fokusverschiebung von der Identitit
auf die Identifikation ermoglicht, lisst sie das Selbst und den Anderen im Raum
der Distanzregulation erscheinen und bestimmt das Sein wesentlich als ,Wir**%,
sodass fur die Beteiligten erfahrbar wird, dass die Intersubjektivitit dem Subjekt
vorausgeht™*. Hier wird die Erfahrung einer elementaren Nihe, der ,einfachste[n]
Bekundung der Solidaritit“ ermdglicht, sodass durch das Miteinander, das sich der
grundlegenden Anonymitit widersetzt, ein Verstindnis untereinander entsteht**,
das gerade der Neugierde auf den Anderen im Zustand des Aufgeriitteltseins be-
darf, die die Performance-Kunst all ihren Beteiligten abverlangt®*®. Die Erfahrung
des ,Mit-einander-Seins* tritt so der von Nancy konstatierten kapitalistischen Auf-
spaltung des Seins und der Unterbetonung des ,Mit“ entgegen, die das Zusammen-
Sein zum Ware-Sein macht und es als solches vermarktet®’. Performance-Kunst

252 Vgl. Nancy, 2012: 12, 121ff. u. 142.

253 Vgl. Nancy, 2012: 76, 98f., 105, 123ff., 139 u. 144. ,Das-da-sein [étre-le-1a] heif’t nicht, einen Ort
dem Sein als ,Anderem’ zu 6ffnen, sondern heifst 6ffnen/offen sein fiir/durch die Pluralitat
der singularen Offnung* (Nancy, 2012: 127). Das Selbst existiert nicht ex nihilo, ist nicht aut-
ark und singular, sondern istimmer ein opakes Mit-Selbst, ist opake , Ko-lIpsitit” (vgl. Nancy,
2012: 62 U. 76).

254 Vgl. Nancy, 2012: 62 u. 76. ,Die Seienden beriihren sich: sind in Kon-takt miteinander, dispo-
nieren und unterscheiden sich derart (Nancy, 2012: 144).

255 Vgl. Nancy, 2012: 54 u. 101ff.

256 Die Performance-Kunst scheint der grundlegenden Forderung Nancys kiinstlerisch Nach-
druck zu verleihen. Er fordert, dass dem Anderen mit Neugierde begegnet werden sollte,
da sich in ihm die aus der Pluralitit der Singularitiaten ergebenden Unterschiede eroffnen
und er dem eigenen Selbst einen Zugang zum Ursprung verschafft. Wird diese Neugierde
im Modus des Aufgeriitteltseins durch den Drang der Aneignung des Ursprungs im Anderen
ersetzt, schlagt die Neugierde in Destruktion um (vgl. Nancy, 2012: 42ff. u. 135).

257 Vgl. Nancy, 2012: 117f. Entgegen der Annahme Heideggers zeichnet sich die gegenwirtige La-
ge unserer Welt laut Nancy weniger durch eine ,Seinsvergessenheit* als vielmehr durch eine
JIntervergessenheit aus, wobei das ,inter“ der wahre Ort des ,Seins“ ist, denn: ,Ego sum =
ego cum*“ (vgl. Nancy, 2012: 10ff. u. 120; hier 60). Nancys Philosophie des ,Mit-einander-Seins“
erweist sich folglich nicht nur als Kapitalismuskritik, sondern insbesondere auch als Kritik
an den herkommlichen philosophischen Definitionen des Selbst und des Anderen, die sei-
nes Erachtens durch einen philosophischen Solipsismus gekennzeichnet sind und aus denen
heraus die Notwendigkeit erwichst, eine andere Ontologie zu denken, die das Sein wesent-

https:/idol. 14.02.2026, 07:40:22.

269


https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

270

Asthetik der Autonomie

zeigt — mit Nancy gesprochen —, dass es nicht darum gehen kann ,die Herrschaft
der einen durch die Herrschaft der anderen, [...] zu ersetzen. Es geht darum, Herr-
schaft im Allgemeinen durch eine geteilte Souverinitit zu ersetzen, die eine von
allen und dabei zugleich die eines jeden ist [...]“**.

Das ,Dionysische* der Performance-Kunst erscheint letztlich also, in Anleh-
nung an die von Nietzsche gedachte riickhaltlose Negation der Individuation, als
wertneutrales Gewahrwerden der eigenen Singularitit im Kontext von Pluralitit,
die Individualitit erst ermoglicht. Es wird zum notwendigen Moment von Kreati-
vitit, zur grundlegenden Erschiitterung, und ermdglicht eine Differenzerfahrung,
die radikal Anderes und Neues eréffnet®. Uber die Erfahrung des zerrissenen
Subjekts wird die Performance-Kunst wie die Kunst bei Nietzsche im individu-
ellen Nachvollzug der erlebten Ambivalenzen zum ,unerlissliche[n] Ingredienz in-
dividueller Selbsterfahrung und Selbstbehauptung, sofern die RezipientInnen die
Kraft besitzen, die inhirenten Gegensitzlichkeiten in sich aufzunehmen und aus-
zuhalten®°.

Das heroische Sich-Ausliefern der KiinstlerInnen provoziert ein minadisches
Mit-Leiden der TeilnehmerInnen und macht sie so zum Teil eines ,Mit-Seins“.
Schon das Mit-Leiden ist also die Verschmelzung von ,Ich“ und ,Du‘. Dariiber
hinaus wird die Heroizitit der Kiinstlerlnnen jedoch gerade zur Voraussetzung
der Mitgestaltung und letztlich der Mit-Titerschaft der TeilnehmerInnen, denn
es kommt zu einer dionysischen Verschmelzung von Opfer und Titer; einer Ver-
schmelzung von Dionysos und den Satyren. Zerrissenheit und ZerreifSung sind in
der Performance-Kunst nicht voneinander zu trennen. Diese Verschmelzung fithrt
sowohl durch die Erfahrung des ,Mit“ als auch durch die aufgrund der eigenen
Titerschaft erlebte Mit-Verantwortung zu einer Transformation der TeilnehmerIn-
nen.

Denn nicht nur die KiinstlerInnen miissen sich konsequent verhalten und zu
sich selbst stehen, sondern sie fordern auch von ihrem Publikum, sich wihrend der
Performance und iiber diese hinaus ihrer grundlegenden Haltung bewusst zu wer-
den und nach ihr zu handeln. Die heroisch handelnden KinstlerInnen rufen nicht

lich als ,Mit-Sein“ begreift und somit die ontologische Exposition zugunsten des Mit-Seins
verkehrt (vgl. Nancy, 2012: 591, 76f. u. 99).

258 Nancy, 2012: 73.

259 Vgl. Mersch, Dieter (2007): Asthetik des Rausches und der Differenz. Produktionsasthetik
nach Nietzsche. Amsterdamer Beitrdge zur neueren Germanistik 65(1), 38ff.

260 Vgl. Goedert, Georges (1991): Nietzsches dionysisches Theodizee. Hohepunkt seiner Abwen-
dung von Schopenhauer. In: Schirmacher, Wolfgang (Hrsg.): Schopenhauer, Nietzsche und
die Kunst. Wien, 47ff.; hier 48 u. Schifer, Rainer (2011): Die Wandlungen des Dionysischen
bei Nietzsche. In: Abel, Giinter/Simon, Josef/Stegmaier, Werner (Hrsg.): Nietzsche-Studien.
Internationales Jahrbuch fiir die Nietzsche-Forschung, Band 40. Berlin/New York, 180ff.

https:/idol. 14.02.2026, 07:40:22.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

nur dionysische Lust wach, sondern fordern auch zur Anderung der Haltungen ih-
rer RezipientInnen auf, da sie letztlich als Katalysatoren einer Transformation der
Beteiligten fungieren®*'. Die Teilnehmerinnen kommen als Individuen in die Per-
formance, machen dort die Erfahrung einer dionysischen Verschmelzung, durch
die sie sich selbst einerseits als verantwortliche empathisch Anteilnehmende, an-
dererseits aber auch als verantwortliche TiterInnen erleben und kénnen, und sol-
len vor dem Hintergrund dieser Erfahrungen — schliefilich wieder als Individuen -
in der Gesellschaft titig werden. Durch ihre Partizipation, die den gemeinsamen
Handlungs- und Erfahrungsraum erst konstituiert, werden auch die Teilnehme-
rlnnen letztlich zu Vermittlerlnnen der ethischen und politischen Erfahrung des
Mit-Seins aus dem Heterotopos der Performance in die Gesellschaft®®*. Es ist an
den RezipientInnen, den Appell der KiinstlerInnen zu vernehmen und fiir die ge-
meinsam kreierte Situation iiber die Erfahrung der schépferischen Dimension des
Handelns unter Gleichwertigen Verantwortung zu ibernehmen und ihre Freiheit
auch iber die Performance hinaus engagiert und ,heroisch® zu nutzen. So wird
in der Performance-Kunst die Mit-Verantwortung als konstitutiver Teil des Mit-
Leidens und des Mit-Tuns zum grundlegenden Moment der Transformation.

Die Performance-Kunst, die reale Handlungen ins Zentrum stellt und ihre
Teilnehmerlnnen zwingt, ,in die Schrecken der Individualexistenz hineinzu-

blicken“?

, erweist sich so auch vor der Folie der Hegel'schen Dramentheorie,
die ihrerseits als Handlungstheorie mit ethischen und politischen Dimensionen

begriffen werden kann, als eigene Form des Dramas, die im bedingungslosen und

261 Adrian Piper sieht ihre Funktion gerade darin, dass sie sich bewusst als Katalysator fiir eine
Transformation der Betrachtenden anbietet, die konkrete Auswirkungen auf ihr Verhalten
im Umgang mit ihren Mitmenschen nach sich ziehen soll (vgl. Zimbardo, 2008a: 119).

262 Mit Kramer lasst sich die Rolle des Teilnehmenden in der Performance-Kunst auch durch
seine Zeugenschaft — durchaus im juristischen Sinne — bestimmen. Auch wenn gerade der
Aspekt der Neutralitit des Zeugen, der sich einerseits ,zum neutralen Aufzeichnungsme-
dium, zum interessenlosen ,Seismographen’ eines vergangenen Geschehens yverdinglichen’
und depersonalisieren muss, zugleich jedoch —angesichts der faktischen Uniibertragbarkeit
personlicher Wahrnehmungen — allein durch die Authentizitit, Glaub- und Vertrauenswiir-
digkeit seiner Person fir die Wahrheit seiner Zeugenaussage biirgen kann“ (Kramer, 2011:
63f.), wie bereits die Neutralitit des Kramer'schen Botens als problematisch gedacht wer-
den muss, ermoglicht doch das Kramer'sche Modell in der Verantwortung des Zeugen, das
Erlebte zu diskursivieren und so selbst zum Vermittler zwischen dem Heterotopos der Per-
formance und dem Raum gesellschaftlichen Miteinanders zu werden, einen Briickenschlag
zwischen dem Kunstraum und der Realitit. Dies birgt weitreichende Konsequenzen fiir die
Betrachtung der politischen und ethischen Wirkméchtigkeit der Performance-Kunst, da ge-
rade in der Zeugenschaft eine signifikante Dialektik zwischen Beobachtung und Mitverant-
wortung entsteht (vgl. Kraimer, 2005: 17).

263 Nietzsche, GT, KSA1:109. Schrecken und Leid gehéren nicht nur wesentlich zur dionysischen
Kunst, wie sie Nietzsche bestimmt hat, sondern sind eben auch elementarer Bestanteil von
Performance-Kunst.

https:/idol. 14.02.2026, 07:40:22.

M


https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

272

Asthetik der Autonomie

individuellen Sich-Aussetzen, das allen hier Beteiligten zu eigen ist, das ,heroi-
sche“ Moment veranschaulicht und dadurch das Potenzial hat, auf die AkteurInnen
im politischen und ethischen Sinne ansteckend zu wirken.

3.6  Chronos und Kairos: Die Einmaligkeit als Chance

Das transformatorische Potenzial der Performance-Kunst, wie es sich durch die
Provokation der TeilnehmerInnen, durch den Aufruf zum Mit-Leiden und letztlich
durch die Verschmelzung von KiinstlerInnen und BetrachterInnen in dem fiir sie
typischen Raum des Handelns entwickeln kann, wird durch ein weiteres Wesens-
merkmal der Performance-Kunst noch verstirkt, denn die topologische Struktur
der Performance-Kunst geht mit der temporalen Spezifik der Einmaligkeit ein-
her*®*. Performance-Kunst ist ein ephemeres Ereignis, das die TeilnehmerInnen
dazu auffordert, zu einer bestimmten Zeit und fiir eine bestimmte Zeitdauer an
einem bestimmten Ort zu sein, um der Performance beizuwohnen, um sie mitge-
stalten zu konnen und sie so iiberhaupt erst zu erméglichen. Die Dimension der
Einmaligkeit, so wie sie die Performance-Kunst verhandelt, wirkt sich dabei ei-
nerseits auf den Status der Performance-Kunst im Rahmen des Betriebssystems
Kunst aus und vermag so letztlich die ethische, aber auch die politische Aussa-
ge und Wirkung der Performance-Kunst zu verstirken, andererseits wirkt sie sich
fundamental auf das individuelle Erleben der Situation aus.

Durch die ,werkimmanenten“ Konsequenzen der von der Performance-Kunst
erfahrbar gemachten Zeit unterscheidet sie sich signifikant sowohl von den bil-
denden als auch den auffithrenden Kiinsten. Da namlich das visuelle Ergebnis, das
im Zentrum fast jeder Performance steht, nicht darauf angelegt ist, ein dauerhaf-
tes materielles Produkt zu kreieren, sondern ein ephemeres Ereignis zu schaffen,

265 stellt die Performance-Kunst Lei-

das sinnlich wahrnehmbar und memorabel ist
derfahrung nicht in einer Momentaufnahme dar, die das Denken einer konkreten
Situation implizit voraussetzt, wie es die bildenden Kiinste beispielsweise in der
Bearbeitung der Passion Christi tun, sondern vollzieht den Leidensweg konkret

und in realitate®®. Gleichzeitig und damit zusammenhingend zeichnet sich die

264 ,Denn die Materialitit der Auffithrung ist [...] nicht einfach gegeben: Sie wird immer erstim
Verlauf der Auffiihrung hervor- und wieder zum Verschwinden gebracht. Sie stellt ein emer-
gentes Phanomen dar: Sie taucht auf, stabilisiert sich fiir eine je unterschiedliche Zeitdauer
und verschwindet wieder. Einzelne Subjekte sind an ihrer Hervorbringung beteiligt, ohne sie
doch bestimmen oder tber sie verfiigen zu kdnnen. Sie miissen vielmehr bereit sein, sich bis
zu einem gewissen Grade von ihr bestimmen zu lassen“ (Fischer-Lichte, 2004: 227).

265 Vgl.Jappe, 1993: 10.

266 Diesen Gedanken fithre ich niher aus in Heinrich, Hanna (2018): Aktion — Reaktion. Uber-
legungen zur Zeitwahrnehmung in der Performance-Kunst. In: Kortum, Ria/Wohler, Dag-

https:/idol. 14.02.2026, 07:40:22.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

