
Grenzen – Schwellen – Neuland 257

mithin als Transformationsimpuls wahrnehmen wollen oder können, liegt letztlich

nicht in der Hand der KünstlerInnen. Performance-Kunst stellt konfrontativ eine

Forderung zu empathischer Stellungnahme und couragiertem Handeln an die

TeilnehmerInnen und zeigt einerseits Handlungsspielräume auf, andererseits

verweist sie alle AkteurInnen auf ihre Verantwortlichkeit und führt ihnen ihre

eigenen, mitunter verdrängten Seinsanteile vor Augen202.

3.5 „Ich“ und „Du“: Die Verschmelzung von KünstlerIn und BetrachterIn

Performance-Kunst macht, so wurde argumentiert, den Körper in seiner außer-

symbolischen, physischen Materialität zum Ort, an dem „Anstrengung, Gravita-

tion, Verletzung und Schmerz“203 stattfinden, und artikuliert, mittels extremer

Leiderfahrungen, die durch provokative Destruktion und Autodestruktion sowie

durch Intimität erzeugt werden können, eine ethische Forderung, die zu empa-

thischer Bezugnahme und einer direkten Handlungsmotivation anregen soll. Sie

verwandelt so nicht nur die Grenze zwischen Körper und Geist, sondern auch die

zwischen Emotionalität und Rationalität in Schwellen, zu derenÜberschreitung sie

ihre TeilnehmerInnen auffordert, und tritt den Wertzuschreibungen, die an jene

Dichotomien geknüpft sind, also der Abwertung des Leiblichen und Emotionalen

entgegen.

Gleichzeitig unterläuft sie die herkömmliche Trennung von KünstlerIn und Be-

trachterIn, denn eine Performance kann überhaupt erst im gemeinsamen Han-

deln aller Beteiligten entstehen, sodass sich bereits das Mit-Leid, das in Kapitel

3.4 als Handlungsmotivation bestimmt wurde, als jenes Moment erweist, das die-

se Trennung überwindet. Die Verschmelzung von „Ich“ und „Du“ hat jedoch über

die Identifikationmit dem „Anderen“ imMit-Leiden noch weiter Dimensionen, de-

nen ich im Folgenden nachgehen möchte. Dazu sollen zunächst die Implikationen

des Handelns und der sich daraus ergebende spezifische Raum als Resultat und

als Basis der Begegnung von KünstlerIn und BetrachterIn bestimmt werden, bevor

daran anschließend den jeweiligen Rollen beider und schließlich dem transforma-

torischen Potenzial ihrer Verschmelzung nachgegangen wird.

Performance-Kunst fordert alle Beteiligten dazu auf, sich als ganze Personen

– leiblich und mit allen Leidenschaften, Vorurteilen, Sympathien, ihren Werte-

skalen und Maximen – auf die Situation einzulassen, aus eigener Freiheit heraus

202 „In Gemäßheit desselben ist das ‚Operari‘ [Handeln], beim Eintritt der Motive, durchweg

nothwendig: daher kann die ‚Freiheit‘, welche sich allein durch die ‚Verantwortlichkeit‘ an-

kündigt, nur im ‚Esse‘ [Sein] liegen. Die Vorwürfe des Gewissens betreffen zwar zunächst und

ostensibel Das, was wir ‚gethan haben‘, eigentlich und imGrunde aber Das, was wir ‚sind‘, als

worüber unsere Thaten allein vollgültiges Zeugnis ablegen“ (Schopenhauer, 2014: 324).

203 Krämer, 2005: 16.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009 - am 14.02.2026, 07:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


258 Ästhetik der Autonomie

die Kunst mitzugestalten, mithin die eigene Verantwortung für die entstandene

Situation anzuerkennen und sich in ihr, aber auch über sie hinaus zu engagie-

ren204. Da ihr Vermögen, existenzielle Affekte auszulösen, gerade daraus zu re-

sultieren scheint, dass sie ihre TeilnehmerInnen kompromittiert205, indem sie die

Auswirkungen von Unterdrückung und Leben im Status des abgewerteten „Ande-

ren“ erlebbar macht und so jedem Einzelnen den eigenen Anteil an der gemein-

sam entworfenen Realität der Performance zu Bewusstsein bringt206, verweist sie

204 Vgl. Sartre, 1981: 25, 29 u. 44. Freiheit meint hier nicht nur die Freiheit, die Situation der Per-

formancemitzugestalten, sondern dieHandelndenwesentlich als jene zu begreifen, die sich

bewusst „entwerfen“ können, die eine „Wahl“ treffen und folglich für das, was sie tun, füh-

len und wollen die Verantwortung tragen. In Anlehnung an Sartre tragen sie die Verantwor-

tung jedoch nicht nur für sich, sondern für alle Menschen, da zu wählen, d.h., der Handlung

Wert beizumessen, voraussetzt, etwas für gut zu befinden, das nicht nur für den Einzelnen,

sondern für alle als das Gute gilt. Die Performance-Kunst verknüpft also die Frage, wie ich

mich in der konkreten Situation verhalten soll, mit der, „was geschähe, wenn alle so handel-

ten?“, sodass die Art und Weise, wie die Beteiligten die Performance gestalten, stellvertre-

tend für einen Entwurf der Zukunft steht. Das Engagement, welches die Performance for-

dert, beschränkt sich folglich nicht nur auf die geschaffene Situation, sondern weist über sie

hinaus. Performance-Kunst stellt ein Experimentierfeld zu Verfügung, in dem auch die ne-

gativen Auswirkung von Entscheidungen direkt sichtbar werden und die Beteiligten so die

Möglichkeit haben, zu erkennen, dass sie sich und ihre Handlungen ändern sollten, wenn sie

die Realität, die sie durch ihre Wahl konstruieren, nicht für gut erachten können (vgl. Sart-

re, Jean-Paul (2007): Der Existentialismus ist ein Humanismus. In: Wroblewsky, Vincent von

(Hrsg.): Jean-Paul Sartre. Der Existenzialismus ist ein Humanismus und andere philosophi-

sche Essays 1943-1948. Reinbek bei Hamburg, 150ff., 161ff.; hier 152).

205 Vgl. Sartre, 1981: 43, 57f. u. 63ff. Das Verhältnis von AutorIn und LeserIn im Sartre’schen Kon-

zept der »Littérature engagée« kann auch für Interaktion in Performances fruchtbar gemacht

werden. „Was mich, den Leser, angeht, so kann ich, wenn ich eine ungerechte Welt schaffen

und an der Existenz erhalte, nicht umhin, mich für sie verantwortlich zu machen. Und die

ganze Kunst des Autors besteht darin, daß ermich zwingt, zu ‚schaffen‘, was er ‚enthüllt‘, also

mich zu kompromittieren. Jetzt tragen wir also beide die Verantwortung für das Universum“

(Sartre, 1981: 52).

206 Vgl. Sartre, 1981: 43, 57f. u. 63ff. Vor der Folie des Sartreʼschen Konzepts der Littérature en-

gageé kann die Performance-Kunst als eine Kunstform begriffen werden, die dem ständigen

Selbstbetrug, in dem die meisten Menschen leben, entgegentritt, da sie Unterdrückungs-

mechanismen verhandelt, die sich nicht in der künstlerischen Thematisierung derselben er-

schöpfen, sondern über die Situation des Gezeigten hinausreichen und auf ein größeres Gan-

zes verweisen (vgl. Sartre, 1981: 33f. u. 62). Die Aufgabe der KünstlerIn besteht darin, der Ge-

sellschaft einen Spiegel vorzuhalten und sie aufzufordern, das Bild entweder anzunehmen

oder zu verändern. So nehmen die KünstlerInnen den Beteiligten die Möglichkeit der Un-

kenntnis und bringen die stabil geglaubten Vorstellungen, auch über die eigene Beteiligung

an der Aufrechterhaltung der Ungleichheitsfaktoren, ins Wanken, sodass es allein dadurch,

dass „die Gesellschaft sich sieht und vor allem, [dass] sie sich ‚gesehen‘ sieht, [...] zu einer

Anfechtung der etablierten Werte und des Systems“ kommt (vgl. Sartre, 1981: 62 u. 66; hier

66.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009 - am 14.02.2026, 07:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 259

auch strukturell auf die individuelle Beteiligung an generellen Unterwerfungs- und

Ausschlusspraktiken, sodass es der Performance-Kunst letztlich darum geht, durch

die „Enthüllung“ politischer und zwischenmenschlicher Herrschaftsmechanismen

dieselben zu verändern, den TeilnehmerInnen die Chance zu nehmen, sich für un-

schuldig zu halten und sie dazu zu animieren, ihre Freiheit im Kontext der Frei-

heit der Anderen zu erkennen und zu nutzen207. Die Performance-KünstlerInnen

appellieren208 also an die TeilnehmerInnen, die Realität der Performance mitzu-

entwerfen und fordern sie letztlich dazu auf, Verantwortung für die gemeinsam

kreierte Situation zu übernehmen. Der Performance-Kunst liegt eine „schöpferi-

sche Handlung“ zugrunde, verstanden als Zusammenspiel von KünstlerInnen und

RezipientInnen, die Freiheit erst erlebbar macht209 und die konstitutiv für die spe-

zifische Verbindung von KünstlerInnen und RezipientInnen ist. Da die aktive Teil-

nahme der RezipientInnen einer Performance also grundlegend für deren Entste-

hen und deren Entwicklung ist, kommt zur Komponente des Mit-Leidens die des

Mit-Tuns hinzu, die elementar mit dem Gewahrwerden eigener Freiheit und Mit-

Verantwortlichkeit verknüpft ist.

IndemKünstlerInnen und TeilnehmerInnen durch ihr gemeinsames Involviert-

sein und Handeln die Performance schaffen, etablieren sie einen Handlungsraum

im Arendtʼschen Sinne, der zum Experimentierfeld für die Erprobung von Hand-

lungen in Extremsituationen wird und der sich dadurch auszeichnet, dass hier

Freiheit im Sinne des weder Herrschens noch Beherrschtwerdens lokalisiert wer-

den kann, da hier Handelnde aufeinandertreffen, die nur in ihrer Mitweltlichkeit

die Möglichkeit des Handelns haben210. Die AkteurInnen einer Performance kom-

men als Gleichwertige zusammen, treten durch ihr Handeln als Individuen in Er-

scheinung und offenbaren ihr wirkliches Sein, denn „[a]llein die That ist der harte

Probierstein aller unserer Überzeugungen“211. Indem die Performance-Kunst also

zum Handeln aufruft, fordert sie einerseits zur Individuation, zur „Selbstenthül-

lung“ sowie zur kritischen Reflexion des Selbst- und des Fremdbildes auf212, ande-

207 Vgl. Sartre, 1981: 26f. In Anlehnung an Sarte kann man Performance-Kunst als eine Welt se-

hen, die immer ein Mehr an Freiheit durchscheinen lässt und in der selbst Ungerechtigkeit

dargestellt wird, damit dieMenschen ihr gegenüber ihre Freiheit empfinden. Indem sich hier

also die Freiheit der KünstlerInnen und der RezipientInnen manifestiert, wird auch die Frei-

heit jedes Anderen enthüllt (vgl. Sartre, 1981: 48 u. 53).

208 Mit Sartre gesprochen appelliert der Künstler an den Betrachter, die Enthüllung „zur objek-

tiven Existenz übergehen [zu] lassen“ (vgl. Sartre, 1981: 40f.; hier 41).

209 Vgl. Sartre, 1981: 41ff.

210 Vgl. Arendt, 2002: 35, 246ff. u. 271ff.

211 Schopenhauer, 2014: 300.

212 Vgl. Arendt, 2002: 214ff., 226f., 240 u. 243. Arendt bestimmt das Handeln und das Sprechen

als selbstbewusstes In-Erscheinung-Treten, durch das sich die Menschen aktiv voneinander

unterscheiden, als diejenigenModi, „in denen sich dasMenschsein selbst offenbart“ (Arendt,

2002: 214). Da die Resultate und Ereignisse des Handelns von den Handelnden niemals an-

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009 - am 14.02.2026, 07:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


260 Ästhetik der Autonomie

rerseits verweist sie durch das Handeln schon auf die für die Performance-Kunst

typische Unbestimmtheit der eigenen Position und Rolle innerhalb einer Perfor-

mance, da Handeln immer im Zwischenraum zwischen den Menschen stattfindet.

Handeln stellt die Bezüge unter denMenschen her213 und „[w]eil sich der Handeln-

de immer unter anderen, ebenfalls handelnden Menschen bewegt, ist er niemals

nur ein Täter, sondern immer auch zugleich einer, der erduldet“214.

Das Handeln in der Performance-Kunst hat in diesem Sinne Schwellencharak-

ter, und der gemeinsam erschaffene Raum ist letztlich die Gemeinschaft der Be-

teiligten selbst215. Die Agierenden kreieren gemeinsam einen „Zwischenraum“216,

in dem die Möglichkeit besteht, neue Seins- und Handlungsweisen zu erleben, zu

erproben und zu erlernen, und der – da Handeln im Kontrast zum bloßen an ge-

sellschaftliche Regeln und Normen gebundenen „Sich-Verhalten“ im Kern politisch

ist und Pluralität voraussetzt217 – einerseits, mit Foucault gesprochen, auf die Rea-

lität zurückwirken, andererseits auf den Utopos vorausweisen kann218. In diesem

tizipiert werden können, ist Handeln immer ein Neuanfang und zeigt den Handelnden und

der Mitwelt „wer-jemand-ist“, allerdings nur dort, wo Menschen miteinander und nicht für-

oder gegeneinander handeln oder sprechen (dort unterliegt Handeln dem bloßen Nutzen

und wird zum Gewaltmittel). Und auch nur, wenn das Risiko eingegangen wird, im „Mitein-

ander“ als „man selbst“ in Erscheinung zu treten (vgl. Arendt, 2002: 217ff.).

213 Vgl. Arendt, 2002: 224, 234f. u. 250.

214 Arendt, 2002: 236.

215 In Analogie zur Polis, die erst durch die handelnden Bürger konstituiert wird – während die

Stadtmauern und die Gesetze lediglich das „hergestellte“ Gerüst respektive den Topos bie-

ten, der dem Bürger die Freiheit des Handelns ermöglicht (vgl. Arendt, 2002: 41f. 78f., 244

u. 249) –, entsteht auch die Performance erst durch die Handlungen aller Beteiligten, wobei

die impulsgebenden Ideen der KünstlerInnen den Gesetzen und die öffentliche Straße oder

der Galerie- oder Museumsraum den Stadtmauern ähneln.

216 Foucault, 2014: 9.

217 Das Handeln, das im Kern auf Pluralität beruht, steht dem bloßen Sich-Verhalten diametral

entgegen, das insbesondere die heutige „Massen-“ und „Konsumentengesellschaft“ kenn-

zeichnet und wird, so Arendt, seit der Neuzeit von der Gesellschaft ebenso ausgeschlossen,

wie in der Antike der Bereich des Haushalts und der Familie (vgl. Arendt, 2002: 17, 51ff., 66ff.

u. 150ff.).

218 Vgl. Foucault, Michel (1991): Andere Räume. In: Barck, Karlheinz/Gente, Peter/Paris, Hei-

di/Richter, Stefan (Hrsg.): Aisthesis. Wahrnehmung heute oder Perspektiven einer ande-

ren Ästhetik. Leipzig, 39 u. 44. Die Funktion des durch die Performance-Kunst erschaffenen

Raums besteht in Rekurs auf das Foucaultʼsche Konzept der »Heterotopie« darin, dass sie

ein Bindeglied zwischen Realität und Utopie ist und sich als „tatsächlich realisierte Utopie“

(Foucault, 1991: 39) konstitutiv auf den realen Raum auswirkt. Als Heterotopien bezeichnet

Foucault jene Räume, die von der gesellschaftlichen Norm abweichendes Verhalten lokali-

sieren und deren Partizipation bestimmten Regeln unterworfen ist (beispielsweise Friedhö-

fe, Bordelle, Gefängnisse und Musee). Heterotopien sind „Gegenräume“, es sind „tatsächlich

realisierte Utopien, in denen die wirklichen Plätze innerhalb der Kultur gleichzeitig reprä-

sentiert, bestritten und gewendet sind“ (Foucault, 1991: 39).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009 - am 14.02.2026, 07:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 261

so erschaffenen freien Raum der Kunst gelten die herkömmlichen Regeln des ge-

sellschaftlichen Miteinanders nicht, sodass hier die von der Performance ausge-

lösten Gefühle in radikaler Form, in dionysischer Qualität hervorbrechen können,

da die Interaktion aller Beteiligten mehr oder weniger ungebunden von den Nor-

men und Werten der „Man-Welt“ und also jenseits der gesellschaftlich erwünsch-

ten Handlungsmuster ablaufen kann219. Der durch die Performance-Kunst kreierte

Schwellenraum kann so als „mythische oder reale Negation des Raumes, in dem

wir leben“, begriffen werden, der die Notwendigkeit von Veränderungsprozessen

offenbart und als Heterotopie des Übergangs und der Verwandlung erscheint220.

Performance-Kunst ermöglicht ihren AkteurInnen demnach, durch ihr ge-

meinsamesHandeln einenHeterotopos zu kreieren, der zum einen als Schutzraum

das Handeln unter gleichberechtigten, freien Individuen möglich und lebbar be-

ziehungsweise wieder erlernbar macht und so eine Verbindung zwischen Realität

und Utopie einrichtet. Zum anderen jedoch auch Verantwortungsübernahme

für und Vertrauen in letztlich unkontrollierbare kreative, ethische und politische

Prozesse fordert, die sich – einmal angestoßen – in ihren Auswirkungen der Kon-

trolle der Initiierenden entziehen, die aber auch ermöglichen, dass jeder Einzelne

aus der Isolation seiner Subjektivität ausbricht und sich durch die sich daraus

ergebende Perspektivenvielfalt eine gemeinsame Welt und Realität etabliert221.

Dieser durch die Handelnden eröffnete Raum bietet also die Basis für die sich

in Performances entladenden kreativenDynamiken, in der sich alle Beteiligten ent-

wickeln können, ihre Identität jedoch auch fraglich wird, da hier KünstlerInnen

und RezipientInnen in einer Weise aufeinandertreffen, die die Performance in be-

sonderemMaße als Kunst der Transformation auszeichnet: als jene Kunstform, die

Ambivalenzen statt Eindeutigkeiten als Grundlage menschlichen Seins und Mit-

einanders erfahrbar macht und in der „Ich“ und „Du“ miteinander verschmelzen.

Denn sowohl die KünstlerInnen als auch die TeilnehmerInnen befinden sich in ei-

nem Spannungsverhältnis, das sich zum einen zwischen ihnen aufbaut, sich zum

anderen aber auch in jedem Einzelnen manifestiert, denn „das Machen wird als

219 Die Performance-Kunst ist, in Anlehnung an Agamben, ähnlich wie die von ihm beschriebe-

nen Feste, die als dionysisch bezeichnet werden können, charakterisiert „durch [...] die Sus-

pendierung undUmwerfung der normalen rechtlichen und sozialenHierarchien“ (Agamben,

2004: 85). Sie arbeitet an den politischen und ethischen Fragestellungen ihrer Zeit, um auf

die Strukturen des Ausnahmezustands aufmerksam zu machen, indem sie versucht, die so-

ziale Ordnung vorübergehend zu unterlaufen und so Grenzen in Schwellen zu verwandeln

(vgl. Agamben, 2004: 33 u. 85f.).

220 Vgl. Foucault, 2014: 17; hier 11. Die Funktion der von der Performance-Kunst erschaffene He-

terotopie scheint darin zu bestehen, „Illusionsräume“ zu erschaffen (vgl. Foucault, 2014: 19f.),

die „den gesamten Realraum, alle Platzierungen, in die das menschliche Leben gesperrt ist,

als noch illusorischer denunzier[en]“ (Foucault, 1991: 45).

221 Vgl. Arendt, 2002: 46, 71ff., 232 u. 250ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009 - am 14.02.2026, 07:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


262 Ästhetik der Autonomie

Widerfahren, das Handeln als ein Erleiden, die Aktivität als eine Passivität erfahr-

bar gemacht“222. So verkörpern alle Beteiligten die für die Performance-Kunst im

Allgemeinen paradigmatische Mehrdeutigkeit, die als Anstoß für das individuel-

le und kollektive Ausloten von Grenzen und deren Transformation in Schwellen

begriffen werden kann, da eben das Verhältnis zwischen dem Selbst und dem An-

deren kritisch zur Disposition gestellt wird.

Der für die Performance-Kunst konstitutiven dionysischen Verschmelzung von

„Ich“ und „Du“ liegt etwas vorher Getrenntes zugrunde und da die KünstlerInnen

jene sind, die ein thematisches Anliegen haben, zu dessen Sichtbarmachung sie

die Rahmenbedingungen der Performance konzipieren, und durch ihren besonde-

ren Status innerhalb des Handlungsraumes den initiatorischen Impuls zur Um-

setzung der künstlerischen Idee durch alle Beteiligten liefern, soll im Folgenden

zunächst der Rolle der Künstlerin beziehungsweise des Künstlers in der Verschmel-

zung nachgegangen werden. Durch den Rahmen, in dem die KünstlerInnen agie-

ren, gewährleisten sie einerseits die allgemein erkennbare Situation, andererseits

die subjektive Erfahrung. So erzeugen sie eine Verbindlichkeit für die Teilnehme-

rInnen, die zwischen der allgemein erkennbaren Situation und dem individuellen

Erleben liegt223. Das „Engagement“ der KünstlerInnen besteht folglich in der „Ver-

mittlung“ einer Botschaft, die über die konkrete Situation auf die übergeordneten

Zusammenhänge verweist224.

Das Moment der Vermittlung greifen in ihrem Selbstverständnis auch Künst-

lerInnen wie Joseph Beuys, der sich als Schamane bezeichnete, und Marina Ab-

ramović, die sich als eine Brücke betrachtet, auf225. Dabei gehen sie jedoch über

die neutrale Vermittlung zwischen differenten Systemen226 hinaus, wie sie Sybil-

le Krämer im Kontext ihres Botenmodells für die Rolle der KünstlerInnen in der

Performance-Kunst stark macht, da es ihnen letztlich darum geht – zumindest ar-

tikuliert Abramović dieses Anliegen in Bezug auf ihre Arbeit –, für die Teilnehme-

rInnen die Funktion eines Spiegels zu übernehmen und, indem sie sich bewusst Ri-

siken aussetzen und Leid aufführen, als Vorbild im Umgangmit den eigenen Ängs-

ten und Leiderfahrungen zu fungieren227. Gerade also die Neutralität, die Krämer

demBoten zuschreibt, scheint für das Verständnis der Performance-KünstlerInnen

222 Krämer, 2005: 16.

223 Vgl. Jappe, 1993: 10.

224 Vgl. Sartre, 1981: 33f. u. 62.

225 „Beuys sah sich als Schamane, Malevitsch als eine Stufe, ich sehe mich als eine Brücke. Auf

der einen Seite empfange ich, auf der anderen Seite reiche ich weiter“ (Abramović, zit. nach

Drathen, 1992: 15).

226 Vgl. Krämer, 2008: 153ff. u. Krämer, Sybille (2011): Der Bote als Topos oder: Übertragung

als eine medientheoretische Grundkonstellation. In: von der Heiden, Anne/Heilmann, Till

A./Tuschling, Anna (Hrsg.): ‚medias in res‘. Bielefeld, 58ff.

227 Vgl. Abramović, 2015 u. Timm, 2010: 2.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009 - am 14.02.2026, 07:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 263

nicht tragfähig zu sein228. Die ansteckende Wirkung der Performance-Kunst, wie

sie auch Krämer konstatiert229, funktioniert eben nicht nur über die leibliche Ko-

Präsenz aller Beteiligten, sondern wird – so das hier vorgeschlagene Verständnis

des Begriffs der »KünstlerInnen« in der Performance-Kunst – vor allem dadurch

gewährleistet, dass sie als Individuen ihre ureigensten Anliegen vermitteln, die sich

jedoch im Erleben der Beteiligten als überindividuell erweisen. Die Funktion der

KünstlerInnen als VermittlerInnen lässt sich eher mit dem Konzept des Schama-

nischen denn mit dem Krämerʼschen Modell des vorplatonischen Boten230 fassen.

Denn obwohl auch SchamanInnenMittlerInnen zwischen denWelten sind, tre-

ten sie doch gerade durch ihre Individualität in Erscheinung. Durch ihre Initiation

wird ihre Existenz zu einer gefährdeten und unterliegt fortan nicht mehr den her-

kömmlichen gesellschaftlichen Erwartungen und Normen231. Als spirituelle Beglei-

terInnen und als KriegerInnen gefährden sie sich selbst, sobald sie aktiv werden,

228 Den Boten im Krämerʼschen Konzept kennzeichnet einerseits seine Neutralität, andererseits

seine Indifferenz, sodass seine Mittlerstellung von einer tiefen Ambivalenz zwischen Inkor-

poration und Exkorporation, zwischen Personalität und Depersonalität gekennzeichnet ist

(vgl. Krämer, 2011: 60ff.). Er ist nicht der Ursprung seines Tuns, sondern zugleich Empfän-

ger und Sender von etwas, das nicht von ihm erzeugt wurde (vgl. Krämer, 2011: 58f.), denn

„[m]it der Stimme eines anderen und für einen anderen zu sprechen, ist das Ethos des Boten-

gangs“ (Krämer, 2011: 60). Sein Spezifikum besteht darin, „Fremdvergegenwärtigung durch

‚Selbstausblendung‘ zu ermöglichen“. Dieses Absehen von der eigenen Personalität ist, so

Krämer, notwendig, um zwischen dem Heterogenen einen Nexus zu stiften (vgl. Krämer, Sy-

bille (2010): Selbstzurücknahme. Reflexionen über eine medientheoretische Figur und ih-

re (möglichen) anthropologischen Dimensionen. In: Gronau, Barbara/Lagaay, Alice (Hrsg.):

Ökonomie der Zurückhaltung. Kulturelles Handeln zwischen Askese und Restriktion. Biele-

feld, 46f.). Als „eine Figuration des Dritten zwischen heterogenen Seiten“ steht er zwischen

Alterität und Pluralität und bringt die verschiedenen Seiten in einen Zusammenhang, ohne

sie dabei zu annullieren (vgl. Krämer, 2011: 53ff.).

229 In der Performance-Kunst wird, Krämer zufolge, Ansteckung zum elementaren Mittel ästhe-

tischer Erfahrung, die sich durch die Dimension der Körperlichkeit in der Performance-Kunst

realisiert. Die ansteckende Wirkung sieht sie darin, dass die KünstlerInnen eine Botschaft

vermitteln, deren UrheberInnen sie nicht sind, in Analogie zu Viren, Geld oder Engeln (vgl.

Krämer, 2008: 155f.).

230 Krämer zufolge rekurriert der Botengang der Performance-KünstlerInnen – da hier Handeln

als Geschehen und Vollzug als Entzug vergegenwärtigt werden und etwas zur Darstellung,

nicht aber zur Herstellung kommt – auf einen „Archetyp der Medialität“, der dem neuzeitli-

chenTopos des homo faber undhomogenerator entgegensteht undandie klassische griechi-

sche Vorstellung des Künstlers als Bote anknüpft, dem eine „diskursiv ohnmächtige Position“

und die fremdbestimmte Vermittlung inhärent ist und die Platon bereits zur Verbannung

des Dichters aus dem Staat bewogen habe (vgl. Krämer, 2005: 16f. u. Krämer, 2011: 60).

231 Auch die KünstlerInnen können beispielsweise mit Mitteln der Selbstverletzung arbeiten

oder gesellschaftliche Normen verletzen, ohne als psychisch krank oder als kriminell stig-

matisiert zu werden, weil ihre Handlungen durch die Rahmung als Kunst anderen Gesetz-

mäßigkeiten unterworfen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009 - am 14.02.2026, 07:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


264 Ästhetik der Autonomie

und nehmen persönliche Mühen und Risiken auf sich, um die Existenzgrundlage

ihrer Gruppe zu sichern und in Krisenzeiten neue Wege aufzuzeigen. Ihre Aufga-

be besteht darin, eine Heterotopie, eine Zwischenwelt, zu konstruieren, um einen

Weg zwischen den durchlässigen Grenzen von Realität und Utopie zu finden und

zu nutzen232.

In Anlehnung an diesen Begriff des »Schamanischen« erscheinen auch die

Performance-KünstlerInnen als KriegerInnen, die mit ihren individuellen Waf-

fen neue Wege erstreiten, diese ihren Mitmenschen aufzeigen und sie auf diesen

neuenWegen begleiten. Ebenso wie die SchamanInnen stehen sie in einer konflikt-

haften Handlung für die Gesamtheit ihrer Taten mit ihrer ganzen Individualität

ein233 und verkörpern, so die hier vorgeschlagene Interpretation, den „heroischen

Charakter“234, wie ihn Hegel in seiner Lesart der sophokleischen Antigone stark

macht. Die KünstlerInnen müssen, damit man ihre Performance als gelungen

betrachten kann, im Hegelʼschen Sinne tragische Charaktere, gar HeldInnen sein

und die Konsequenzen ihrer Handlungen tragen – ebenso wie Antigone, die ist,

wie sie ist, und die sich ohne zu zögern für das ihr gemäße Prinzip entscheidet,

also tut, was sie tun muss, und die Konsequenzen in vollem Umfang trägt.

Obwohl also beispielsweise Pawlenski sich explizit gegen die Bezeichnung als

Held, die er immer an die des Opfers geknüpft sieht, verwahrt235, soll hier He-

gels Terminus des „heroischen Charakters“ für den KünstlerInnen-Begriff in der

Performance-Kunst stark gemacht werden, da gerade in der bedingungslosen Ver-

antwortungsübernahme für das eigene Handeln, die auch die Arbeiten Pawlenskis

232 Zur gesellschaftlichen Rolle von SchamanInnen siehe beispielsweise Schröder, Dominik

(1964): Zur Struktur des Schamanismus. In: Schmitz, Carl August (Hrsg.): Religionsethnolo-

gie. Frankfurt amMain, 312ff., Cipolletti,María Susana (2008): The Jaguar’s Pineapple. Secoya

Shamanic Violence and the Dangers of Cannibalism in the Ecuadorian Amazon. In: Becker-

man, Stephen/Valentine, Paul (eds.): Revenge in the Cultures of Lowland South America. Gai-

nesville,188f. u. Illius, Bruno (2002): Schamanismus. Die Vorstellung von „ablösbaren Seelen“.

In: Figl, Johann/Klein,Hans-Dieter (Hrsg.): Der Begriff der Seele in der Religionswissenschaft.

Würzburg, 92f.

233 Vgl. Hegel, VÄ I: 246.

234 Hegel, VÄ I: 246.

235 Pawlenski weist darauf hin, dassmit demBegriff »Held« einige Bedeutungen verknüpft sind,

die im Konzept des Künstlers nicht mitschwingen sollten oder dürfen, wie beispielsweise

Dienst, Knecht, Opfer, Schuld, Leiden, Strafe, Pflicht oder Rolle.Weder der Begriff »Held«,wie

er im militärischen Jargon Verwendung findet, noch derjenige der griechischen Mythologie

trifft seines Erachtens auf politisch agierende Performance-KünstlerInnen zu, insbesondere,

da immer auch das Opfer impliziert wird (vgl. Pawlenski, 2016: 95ff.). „[...] [D]er Künstler ist

niemals einHeld, denn der ‚Held‘ ist ein Opfer, das die Gesellschaft der unersättlichenMacht

zum Fraße vorwirft. Mir geht es um die Bestimmung der Grenzen und Formen politischer

Kunst. [...] Die Verwandlung des Lebens in die Sprache des Statements könnte als Ziel der

Kunst bezeichnet werden. [...] Mit Heldentum oder Opfer hat das nichts zu tun. Ich habe

mich nie geopfert und nichts geopfert. Ich opfere auch jetzt nichts“ (Pawlenski, 2016: 98).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009 - am 14.02.2026, 07:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 265

auszeichnet, das „Heroische“ begründet ist.Wie Antigone nimmt auch er Konflikte,

Verletzungen und Repressionen in Kauf, um den Ideen, die er vermitteln möchte,

Nachdruck zu verleihen. Er kann also durchaus im Hegelʼschen Sinne als „heroi-

scher Charakter“ gelten, auch oder gerade, weil er sich nicht als solcher empfindet.

Den eigenen Körper als künstlerisches Mittel zu nutzen, um sich den Blicken

und Berührungen des Publikums auszusetzen, sich häufig nackt, insofern hüllen-

und somit schutzlos als Spiegel und Projektionsfläche anzubieten, ohne antizi-

pieren zu können, was dies in den TeilnehmerInnen auslöst, fordert ein außerge-

wöhnlich hohes Maß an Selbstkompetenz und Selbstgewissheit236. Die KünstlerIn-

nenmachen sich selbst zur Zielscheibe von Erwartungen, Irritation, Abscheu, Ekel,

Zu- sowie Abneigung und mithin von physischen und psychischen Zu- und Angrif-

fen. Dadurch sind sie gerade durch ihren für unsere Zeit untypischen Heroismus,

imstande, direkte und unmittelbare Gefühlsregungen und Reaktionen in den Be-

trachterInnen auszulösen, die als Aufruf zur Selbsterkenntnis dadurch auch auf die

Gesellschaft zurückwirken können237. Denn gerade indem sie sich den Teilnehme-

rInnen aussetzen, werden die Eigensinnigkeit und Wehrhaftigkeit des KünstlerIn-

nenkörpers, die Selbstverständlichkeit und -mächtigkeit sowie die Autonomie des

Individuums für die RezipientInnen spürbar und als erstrebenswertes Ziel sicht-

bar, aber auch die fundamentale Abhängigkeit von anderen tritt als Dimension

zutage, die es als Bedingung der eigenen Existenz gemeinschaftlich zu gestalten

gilt.

Die KünstlerInnen setzen sich mit heroischem Selbstverständnis dem Publi-

kum aus, um es aufzurütteln, es in einen emotionalen Zustand der Betroffenheit

oder in die Rolle der eigenen Täterschaft zu drängen und fordern dabei geradezu

eine Zerreißung im dionysischen Sinne heraus. Denn indem sich die KünsterInnen

Leiden und Schmerzen aussetzen, die exemplarisch für das Leid jedes Menschen

stehen und so Mit-Leid hervorrufen, forcieren sie emotional enthemmte und von

den Normen gesellschaftlichen Miteinanders entfesselte Reaktionen, denen eine

ekstatische, rauschhafte Qualität zu eigen ist238, sodass sich in der Bestimmung der

236 Wenn sich beispielsweise Ostojić in Personal Space (siehe S. 74f.) als Living Sculpture den Bli-

ckender BetrachterInnenaussetzt, indemsie ihrennackten, regungslosenKörper nutzt, dann

kann dies auch als Grenzerfahrung der Künstlerin betrachtet werden. Mit Körper, Seele und

Geist zu provozieren, fordert von denKünstlerInnen eine klareHaltung sich selbst gegenüber

oder das unbedingte Bedürfnis, diese zu finden.

237 Hegel schreibt über die attische Tragödie, dass sie einen direkten Zugang zu den Emotionen

des Betrachters eröffnet, dem Publikum das „an und für sich Vernünftige undWahre“ zu Be-

wusstsein bringt und sich auch dazu eignet „neuen Zeitvorstellungen in Betreff auf Politik,

Sittlichkeit, Poesie und Religion usf. einen lebendigen Eingang zu verschaffen“ (vgl. Hegel,

VÄ III: 502 u. 508f.; hier 503).

238 Zur dionysischenQualität der durch die Performance-Kunst ausgelösten Gefühle imBetrach-

ter siehe Kapitel 3.4.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009 - am 14.02.2026, 07:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


266 Ästhetik der Autonomie

TeilnehmerInnen die Verwandtschaft zum Mänadischen aufdrängt239. Die Künstle-

rInnenwerden zu StellvertreterInnen der TeilnehmerInnen und ermöglichen ihnen

so, den Untergang und die Wiedergeburt ihrer Gottheit mitzuerleben und trans-

formiert weiterzuleben.

Während also die Performance-KünstlerInnen als Antigone zu Dionysos wer-

den, werden die Teilnehmenden zu Mänaden; sie zerreißen und fressen Antigo-

ne und sich selbst und werden so zum Subjekt und Objekt der Gewalt zugleich.

Die einen verwandeln sich in Satyre, die anderen – häufig gebildete und abgeklär-

te Connoisseure – werden zu Opfern und TäterInnen gleichermaßen. Sowohl das

Dionysische als auch die Performance-Kunst zeichnen sich dadurch aus, dass ihre

RezipientInnen zum Medium einer Kunst werden, in der Kampf, Qual und Leid

unerlässlich sind240.

Indem sie die Teilnehmenden zum integralen Bestandteil des Ereignisses

macht, hebt die Performance-Kunst – gerade über ihre spezifische Körperlichkeit

und Emotionalität – die Grenzen zwischen Ich und Nicht-Ich auf und vermag so

die Teilnehmenden in eine „dionysische Urlust“ zu reißen, wie sie Nietzsche für ei-

ne Kunst, die Lebenspraxis sein will, fordert241. Sie nimmt notwendigerweise und

insofern „dionysischer“ als die attische Tragödie den theoretischen Menschen, das

moderne Individuum zur Basis und wirft ihn bewusst und mit extremer Wucht

oder mit stiller Raffinesse auf seine ureigensten Emotionen zurück, auf seine

Ängste, Wünsche und Begierden, auf das „Dionysische“ in ihm. Im Gegensatz zur

239 Insbesondere dasOrgien-Mysterien-Theater, das vonHermannNitsch, einemder bedeutends-

ten Vertreter des Wiener Aktionismus’, 1962 als Gesamtkunstwerk ins Leben gerufen wurde,

rekurriert explizit auf das dionysische Prinzip Nietzsches. Die sich über mehrere Tage entwi-

ckelnden Aktionen sind moderne Interpretationen dionysischer und christlicher Riten, die

durch Angst, Terror und Mitleid kathartische Wirkung entfalten sollen. Es sind ritualisier-

te Orgien, die mit lauter Musik und der Konfrontation mit Blut und Eingeweiden von ge-

schlachteten Opfertieren sowie mit Nacktheit und ekstatischen Zuständen konfrontieren.

Hier sollen unterdrückte Aggressionspotenziale und natürliche Instinkte wieder freigelas-

sen werden und durch Leiden Reinigung und Erlösung herbeigeführt werden (vgl. Goldberg,

1988: 163f.). Da die Abläufe jedoch einer strikten, vom „Zeremonienmeister“ Nitsch ausge-

arbeiteten Partitur folgen, erweist sich das Orgien-Mysterien-Theater letztlich eher als „apol-

linisch durchgeformtes Projekt“ denn als Ort dionysischer Rauscherfahrung (Warstat, Mat-

thias (2013): Rausch und Rahmen. Liminale Erfahrungen im Theater. In: Liebau, Eckart/Zir-

fas, Jörg (Hrsg.): Lust, Rausch und Ekstase. Grenzgänge der Ästhetischen Bildung. Bielefeld,

122f.).

240 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 109.

241 Nietzsches Tragödien-Schrift lässt sich als allgemeine Theorie der Verführung zum Leben le-

sen (vgl. Därmann, 2005: 137f.) und gerade die dionysische Kunst hebt, da sie Schrecken und

Leid erfahrbar macht, die Trennung zwischen Kunst und Leben auf (vgl. Szczepanski, Jens

(2007): Subjektivität und Ästhetik. Gegendiskurse zur Metaphysik des Subjekts im ästheti-

schen Denken bei Schlegel, Nietzsche und de Man. Bielefeld, 197f.; Thorgeisdottir, 1996: 28

u. Wall, 2006: 73f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009 - am 14.02.2026, 07:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 267

Betrachtung von Kunstwerken in Museen, wie Gemälden oder Skulpturen, die

den BetrachterInnen eine distanzierte Auseinandersetzung ermöglichen, ist die

Performance-Kunst also ihrem Wesen nach eine dionysische Kunstform, in der

sich die KünstlerInnen als StellvertreterInnen „heroisch“ der Zerreißung durch ihr

Publikum aussetzen und die sie zugleich zu Zerreißenden macht. Umgekehrt gilt

dies auch – aufgrund der Verschmelzung beider Pole – für die TeilnehmerInnen.

Die KünstlerInnen funktionieren wie mythologische Gestalten, reißen mittels

paradoxer Interventionen die herkömmliche Weltsicht der Beteiligten ein und

eröffnen in diesem Prozess die Erschaffung einer neuen.

Selbst wenn also die Performances von den KünstlerInnen zuweilen vorstruk-

turiert werden (und also „apollinisch“ erscheinen könnten), werden sie jedenfalls

durch die TeilnehmerInnen zum dionysisch rauschhaften Ereignis, in denen die-

se die Grenzen zu ihrem Gegenüber überwinden242. Hier scheint die Urtragödie

durch apollinische Trugbilder klar hervor, denn hier resultiert die dionysische Lust

aus der Aufgabe des Subjekt-Objekt-Schemas, das die Individualität markiert.Wie

in der Musik der attischen Tragödie, scheint es auch in der Performance-Kunst

um Vielstimmigkeit statt Einstimmigkeit und damit um die unmittelbare Idee des

Lebens zu gehen243. Indem die Performance-Kunst einen Raum schafft, innerhalb

dessen die TeilnehmerInnen am eigenen Leib die Vertiefung des Unerträglichen ins

Rauschhafte erleben können und zu mit-leidenden PartnerInnen der zerrissenen

KünstlerInnenwerden, ermöglicht sie die Aufgabe des Bestehens auf das eigene Ich

und damit die Erfahrung des Eingehens in die All-Einheit, in das „Ur-Eine“244. Und

dieses von Nietzsche so bezeichnete „Ur-Eine“ scheint gerade das von Schopenhau-

er im Mitleid erfahrene „tat-twam-asi“245 zu sein, das sich in modifizierter Form

mit politischen Implikationen im „Mit-Sein“246 Nancys widerspiegelt. Die Funktion

der KünstlerInnen als Dionysos-Gestalten, die sich heroisch der Zerreißung durch

242 Die nachträgliche kognitive Verarbeitung oder apollinische Verdrängungs- und Verschleie-

rungsleistung bietet die Performance-Kunst zumeist nicht an, sondern überlässt sie jedem

Einzelnen. Dennoch scheint sie eben diese von vornherein bereits einzukalkulieren und auch

zu fordern.

243 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 108.

244 Im Ur-Einen erfahren sich die Menschen nicht als Individuen, sondern als „das ‚eine‘ Leben-

dige“ (Nietzsche, GT, KSA 1: 109).

245 Das Fundament aller echten gutenundgerechtenHandlungen sowie derGrundsatz derMen-

schenliebe (omnis quantumpotes, juva), ist dasmetaphysische „tat-twam-asi“ der vedischen

Upanishaden, also die Einheit aller im „dies bist du“ (vgl. Schopenhauer, 2014: 277ff., 291ff.,

334 u. 339ff.).

246 Das Auf-die-Welt-Kommen und Auf-der-Welt-Sein, d.h. die Existenz als solche, ist untrenn-

bar und ununterscheidbar vom „cum“, vom „Mit“ abhängig. Die ontologische Grundstruktur

des Menschen ist das „Mit“ als die Pluralität der Ursprünge (vgl. Nancy, 2012: 99 u. 126). Die

Struktur des Selbst ist also die Struktur des „Mit“, denn jeder ist bei sich, insofern und weil

er „bei anderen“ ist.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009 - am 14.02.2026, 07:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


268 Ästhetik der Autonomie

ihre mänadischen ZuschauerInnen ausliefern, führt zu einer Verschmelzung von

KünstlerInnen und TeilnehmerInnen247, in der, wie FrazerWard konstatiert, keiner

der Anwesenden unschuldig bleibt248 und sich eine Dimension der Gemeinschaft

offenbart, an die politische und ethische Forderungen ergehen.

So können sich also gerade durch die paradigmatische Aktivierung des Pu-

blikums neue Modelle des Miteinanders entwickeln, die durch Gefühle und

Interessen, durch eine gemeinsam geteilte Erfahrung existenziellen Leidens

bestimmt werden. Die KünstlerInnen setzen die Teilnehmenden unter Druck,

erzwingen förmlich ein Mit-Leiden, ein Mit-Tun und die Empfindung der Mit-

Verantwortlichkeit und betonen so die gemeinsame ethische Dimension der Per-

formance, in der das Potenzial liegt, das Publikum in eine ethische Gemeinschaft

zu transformieren, oder wie beispielsweise im Falle von Performances wie Rhythm

0249 in eine unethische Gemeinschaft. Das, was die Performance-Kunst dionysisch

erfahrbar macht, ist weniger eine nostalgische essenzialistische Auffassung vom

„Ur-Einen“ oder „tat-twam-asi“, wie sie wohl Nietzsche und Schopenhauer vor-

schwebte, sondern eine Erfahrung des Miteinanders, die sich, mit dem Verweis

auf das gewaltsame und exkludierende Potenzial von Gemeinschaften, als sozio-

politischer Horizont und als Aufforderung zu Verantwortungsübernahme und

Engagement erweist250.

Die Performance-Kunst vollzieht zwar durch die Unmöglichkeit einer klaren

Trennung von KünstlerIn und ZuschauerIn, von Subjekt und Objekt, von TäterIn

und Opfer etc. eine Fokusverschiebung auf ein „Wir“, das den „Anderen“ nicht als

wesensmäßig Fremdes, sondern im Sinne einer gemeinsamen „Ko-Existenz“ der

Ursprünge251 begreift. Jedoch geht es in der Verschmelzung von KünstlerIn und

247 Da erst der Prozess der intersubjektivenBegegnungdas eigentlicheWerk als die Entwicklung

des Geschehens schafft, für das KünstlerInnen und TeilnehmerInnen gleichsam die Verant-

wortung tragen, ist eine eindeutige Positionierung und Hierarchisierung nicht mehr mög-

lich (vgl. O’Reilly, 2012: 197ff.). Es ist also nicht klar definierbar, wer KünstlerIn und wer Re-

zipientIn ist, denn: „Man kann nicht für sich selbst performen, sondern nur für andere. Die

Arbeit des Künstlers wird erst durch das Publikum vollendet. Ohne Publikum keine Kunst“

(Abramović, zit. nach Tholl, Max (2014):Wir verdienen es, gut zu sterben. Gesprächmit Mari-

naAbramović am 19.05.2014. In: The European 2/2014. <http://www.theeuropean.de/marina-

abramovic/8181-gesellschaftsgespraech#> (20.12.2016)). Diese Bewegung weg vom Ego des

Performers, die aus dem Bestreben resultiert, zum anderen zu werden, ist dabei, laut

Chukhrov, weniger eine mimetische denn eine ethische Verfahrensweise (vgl. Chukhrov,

2012: 40).

248 Ward, 2012: 4 u. 21.

249 Siehe S. 101f.

250 Vgl. Ward, 2012: 4, 9, 19ff. 111ff., 123 u. 127. Um die gemeinschaftskonstitutive Dimension der

Performance-Kunst erfassbarmachen zu können, rekurriertWard explizit auf dasNancyʼsche

Gemeinschaftskonzept und, in Bezug auf Performances wie Rhythm 0, auf Agambens Figur

des »homo sacer« (vgl. Ward, 2012: 111f. u. 124).

251 Vgl. Nancy, 2012: 129.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009 - am 14.02.2026, 07:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.theeuropean.de/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.theeuropean.de/


Grenzen – Schwellen – Neuland 269

BetrachterIn – mit Nancy gesprochen und über Schopenhauer und Nietzsche hin-

ausgehend – nicht darum, die Unterschiede zwischen den Singularitäten zu nivel-

lieren, sondern eben eine dezidiert menschliche Ebene zu finden, auf der auch die

Schopenhauerʼsche Empathie tragfähig gelebt und erfahren werden kann. Es geht

um die Kreation einer Basis für Berührung und einer Erfahrung von Differenz, die

ohne Wertung auskommt. Denn die Spannung, die durch die „irreduzible Struk-

tur der Nähe und des Abstands“ entsteht, macht gerade das Mit-einander-Sein als

sinnstiftenden Ursprung des eigenen Seins erkennbar252.

Indem die Performance-Kunst also eine Fokusverschiebung von der Identität

auf die Identifikation ermöglicht, lässt sie das Selbst und den Anderen im Raum

der Distanzregulation erscheinen und bestimmt das Sein wesentlich als „Wir“253,

sodass für die Beteiligten erfahrbar wird, dass die Intersubjektivität dem Subjekt

vorausgeht254. Hier wird die Erfahrung einer elementaren Nähe, der „einfachste[n]

Bekundung der Solidarität“ ermöglicht, sodass durch dasMiteinander, das sich der

grundlegenden Anonymität widersetzt, ein Verständnis untereinander entsteht255,

das gerade der Neugierde auf den Anderen im Zustand des Aufgerütteltseins be-

darf, die die Performance-Kunst all ihren Beteiligten abverlangt256. Die Erfahrung

des „Mit-einander-Seins“ tritt so der von Nancy konstatierten kapitalistischen Auf-

spaltung des Seins und der Unterbetonung des „Mit“ entgegen, die das Zusammen-

Sein zum Ware-Sein macht und es als solches vermarktet257. Performance-Kunst

252 Vgl. Nancy, 2012: 12, 121ff. u. 142.

253 Vgl. Nancy, 2012: 76, 98f., 105, 123ff., 139 u. 144. „Das-da-sein [être-le-là] heißt nicht, einenOrt

dem Sein als ‚Anderem‘ zu öffnen, sondern heißt öffnen/offen sein für/durch die Pluralität

der singulären Öffnung“ (Nancy, 2012: 127). Das Selbst existiert nicht ex nihilo, ist nicht aut-

ark und singulär, sondern ist immer ein opakes Mit-Selbst, ist opake „Ko-Ipsität“ (vgl. Nancy,

2012: 62 u. 76).

254 Vgl. Nancy, 2012: 62 u. 76. „Die Seienden berühren sich: sind in Kon-takt miteinander, dispo-

nieren und unterscheiden sich derart“ (Nancy, 2012: 144).

255 Vgl. Nancy, 2012: 54 u. 101ff.

256 Die Performance-Kunst scheint der grundlegenden Forderung Nancys künstlerisch Nach-

druck zu verleihen. Er fordert, dass dem Anderen mit Neugierde begegnet werden sollte,

da sich in ihm die aus der Pluralität der Singularitäten ergebenden Unterschiede eröffnen

und er dem eigenen Selbst einen Zugang zum Ursprung verschafft. Wird diese Neugierde

imModus des Aufgerütteltseins durch den Drang der Aneignung des Ursprungs im Anderen

ersetzt, schlägt die Neugierde in Destruktion um (vgl. Nancy, 2012: 42ff. u. 135).

257 Vgl. Nancy, 2012: 117f. Entgegen der AnnahmeHeideggers zeichnet sich die gegenwärtige La-

ge unsererWelt laut Nancy weniger durch eine „Seinsvergessenheit“ als vielmehr durch eine

„Intervergessenheit“ aus, wobei das „inter“ der wahre Ort des „Seins“ ist, denn: „Ego sum =

ego cum“ (vgl. Nancy, 2012: 10ff. u. 120; hier 60). Nancys Philosophie des „Mit-einander-Seins“

erweist sich folglich nicht nur als Kapitalismuskritik, sondern insbesondere auch als Kritik

an den herkömmlichen philosophischen Definitionen des Selbst und des Anderen, die sei-

nes Erachtens durch einen philosophischen Solipsismus gekennzeichnet sind und aus denen

heraus die Notwendigkeit erwächst, eine andere Ontologie zu denken, die das Sein wesent-

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009 - am 14.02.2026, 07:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


270 Ästhetik der Autonomie

zeigt – mit Nancy gesprochen –, dass es nicht darum gehen kann „die Herrschaft

der einen durch die Herrschaft der anderen, [...] zu ersetzen. Es geht darum,Herr-

schaft im Allgemeinen durch eine geteilte Souveränität zu ersetzen, die eine von

allen und dabei zugleich die eines jeden ist [...]“258.

Das „Dionysische“ der Performance-Kunst erscheint letztlich also, in Anleh-

nung an die von Nietzsche gedachte rückhaltlose Negation der Individuation, als

wertneutrales Gewahrwerden der eigenen Singularität im Kontext von Pluralität,

die Individualität erst ermöglicht. Es wird zum notwendigen Moment von Kreati-

vität, zur grundlegenden Erschütterung, und ermöglicht eine Differenzerfahrung,

die radikal Anderes und Neues eröffnet259. Über die Erfahrung des zerrissenen

Subjekts wird die Performance-Kunst wie die Kunst bei Nietzsche im individu-

ellen Nachvollzug der erlebten Ambivalenzen zum „unerlässliche[n] Ingredienz in-

dividueller Selbsterfahrung und Selbstbehauptung“, sofern die RezipientInnen die

Kraft besitzen, die inhärenten Gegensätzlichkeiten in sich aufzunehmen und aus-

zuhalten260.

Das heroische Sich-Ausliefern der KünstlerInnen provoziert ein mänadisches

Mit-Leiden der TeilnehmerInnen und macht sie so zum Teil eines „Mit-Seins“.

Schon das Mit-Leiden ist also die Verschmelzung von „Ich“ und „Du“. Darüber

hinaus wird die Heroizität der KünstlerInnen jedoch gerade zur Voraussetzung

der Mitgestaltung und letztlich der Mit-Täterschaft der TeilnehmerInnen, denn

es kommt zu einer dionysischen Verschmelzung von Opfer und Täter; einer Ver-

schmelzung von Dionysos und den Satyren. Zerrissenheit und Zerreißung sind in

der Performance-Kunst nicht voneinander zu trennen. Diese Verschmelzung führt

sowohl durch die Erfahrung des „Mit“ als auch durch die aufgrund der eigenen

Täterschaft erlebte Mit-Verantwortung zu einer Transformation der TeilnehmerIn-

nen.

Denn nicht nur die KünstlerInnen müssen sich konsequent verhalten und zu

sich selbst stehen, sondern sie fordern auch von ihrem Publikum, sich während der

Performance und über diese hinaus ihrer grundlegenden Haltung bewusst zu wer-

den und nach ihr zu handeln. Die heroisch handelnden KünstlerInnen rufen nicht

lich als „Mit-Sein“ begreift und somit die ontologische Exposition zugunsten des Mit-Seins

verkehrt (vgl. Nancy, 2012: 59f., 76f. u. 99).

258 Nancy, 2012: 73.

259 Vgl. Mersch, Dieter (2007): Ästhetik des Rausches und der Differenz. Produktionsästhetik

nach Nietzsche. Amsterdamer Beiträge zur neueren Germanistik 65(1), 38ff.

260 Vgl. Goedert, Georges (1991): Nietzsches dionysisches Theodizee. Höhepunkt seiner Abwen-

dung von Schopenhauer. In: Schirmacher, Wolfgang (Hrsg.): Schopenhauer, Nietzsche und

die Kunst. Wien, 47ff.; hier 48 u. Schäfer, Rainer (2011): Die Wandlungen des Dionysischen

bei Nietzsche. In: Abel, Günter/Simon, Josef/Stegmaier, Werner (Hrsg.): Nietzsche-Studien.

Internationales Jahrbuch für die Nietzsche-Forschung, Band 40. Berlin/New York, 180ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009 - am 14.02.2026, 07:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 271

nur dionysische Lust wach, sondern fordern auch zur Änderung der Haltungen ih-

rer RezipientInnen auf, da sie letztlich als Katalysatoren einer Transformation der

Beteiligten fungieren261. Die TeilnehmerInnen kommen als Individuen in die Per-

formance, machen dort die Erfahrung einer dionysischen Verschmelzung, durch

die sie sich selbst einerseits als verantwortliche empathisch Anteilnehmende, an-

dererseits aber auch als verantwortliche TäterInnen erleben und können, und sol-

len vor demHintergrund dieser Erfahrungen – schließlich wieder als Individuen –

in der Gesellschaft tätig werden. Durch ihre Partizipation, die den gemeinsamen

Handlungs- und Erfahrungsraum erst konstituiert, werden auch die Teilnehme-

rInnen letztlich zu VermittlerInnen der ethischen und politischen Erfahrung des

Mit-Seins aus dem Heterotopos der Performance in die Gesellschaft262. Es ist an

den RezipientInnen, den Appell der KünstlerInnen zu vernehmen und für die ge-

meinsam kreierte Situation über die Erfahrung der schöpferischen Dimension des

Handelns unter Gleichwertigen Verantwortung zu übernehmen und ihre Freiheit

auch über die Performance hinaus engagiert und „heroisch“ zu nutzen. So wird

in der Performance-Kunst die Mit-Verantwortung als konstitutiver Teil des Mit-

Leidens und des Mit-Tuns zum grundlegenden Moment der Transformation.

Die Performance-Kunst, die reale Handlungen ins Zentrum stellt und ihre

TeilnehmerInnen zwingt, „in die Schrecken der Individualexistenz hineinzu-

blicken“263, erweist sich so auch vor der Folie der Hegelʼschen Dramentheorie,

die ihrerseits als Handlungstheorie mit ethischen und politischen Dimensionen

begriffen werden kann, als eigene Form des Dramas, die im bedingungslosen und

261 Adrian Piper sieht ihre Funktion gerade darin, dass sie sich bewusst als Katalysator für eine

Transformation der Betrachtenden anbietet, die konkrete Auswirkungen auf ihr Verhalten

im Umgang mit ihren Mitmenschen nach sich ziehen soll (vgl. Zimbardo, 2008a: 119).

262 Mit Krämer lässt sich die Rolle des Teilnehmenden in der Performance-Kunst auch durch

seine Zeugenschaft – durchaus im juristischen Sinne – bestimmen. Auch wenn gerade der

Aspekt der Neutralität des Zeugen, der sich einerseits „zum neutralen Aufzeichnungsme-

dium, zum interessenlosen ‚Seismographen‘ eines vergangenen Geschehens ‚verdinglichen‘

und depersonalisierenmuss, zugleich jedoch – angesichts der faktischen Unübertragbarkeit

persönlicher Wahrnehmungen – allein durch die Authentizität, Glaub- und Vertrauenswür-

digkeit seiner Person für die Wahrheit seiner Zeugenaussage bürgen kann“ (Krämer, 2011:

63f.), wie bereits die Neutralität des Krämerʼschen Botens als problematisch gedacht wer-

den muss, ermöglicht doch das Krämerʼsche Modell in der Verantwortung des Zeugen, das

Erlebte zu diskursivieren und so selbst zum Vermittler zwischen dem Heterotopos der Per-

formance und dem Raum gesellschaftlichen Miteinanders zu werden, einen Brückenschlag

zwischen dem Kunstraum und der Realität. Dies birgt weitreichende Konsequenzen für die

Betrachtung der politischen und ethischen Wirkmächtigkeit der Performance-Kunst, da ge-

rade in der Zeugenschaft eine signifikante Dialektik zwischen Beobachtung und Mitverant-

wortung entsteht (vgl. Krämer, 2005: 17).

263 Nietzsche, GT, KSA 1: 109. Schrecken und Leid gehören nicht nur wesentlich zur dionysischen

Kunst, wie sie Nietzsche bestimmt hat, sondern sind eben auch elementarer Bestanteil von

Performance-Kunst.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009 - am 14.02.2026, 07:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


272 Ästhetik der Autonomie

individuellen Sich-Aussetzen, das allen hier Beteiligten zu eigen ist, das „heroi-

sche“Moment veranschaulicht und dadurch das Potenzial hat, auf die AkteurInnen

im politischen und ethischen Sinne ansteckend zu wirken.

3.6 Chronos und Kairos: Die Einmaligkeit als Chance

Das transformatorische Potenzial der Performance-Kunst, wie es sich durch die

Provokation der TeilnehmerInnen, durch den Aufruf zumMit-Leiden und letztlich

durch die Verschmelzung von KünstlerInnen und BetrachterInnen in dem für sie

typischen Raum des Handelns entwickeln kann, wird durch ein weiteres Wesens-

merkmal der Performance-Kunst noch verstärkt, denn die topologische Struktur

der Performance-Kunst geht mit der temporalen Spezifik der Einmaligkeit ein-

her264. Performance-Kunst ist ein ephemeres Ereignis, das die TeilnehmerInnen

dazu auffordert, zu einer bestimmten Zeit und für eine bestimmte Zeitdauer an

einem bestimmten Ort zu sein, um der Performance beizuwohnen, um sie mitge-

stalten zu können und sie so überhaupt erst zu ermöglichen. Die Dimension der

Einmaligkeit, so wie sie die Performance-Kunst verhandelt, wirkt sich dabei ei-

nerseits auf den Status der Performance-Kunst im Rahmen des Betriebssystems

Kunst aus und vermag so letztlich die ethische, aber auch die politische Aussa-

ge und Wirkung der Performance-Kunst zu verstärken, andererseits wirkt sie sich

fundamental auf das individuelle Erleben der Situation aus.

Durch die „werkimmanenten“ Konsequenzen der von der Performance-Kunst

erfahrbar gemachten Zeit unterscheidet sie sich signifikant sowohl von den bil-

denden als auch den aufführenden Künsten. Da nämlich das visuelle Ergebnis, das

im Zentrum fast jeder Performance steht, nicht darauf angelegt ist, ein dauerhaf-

tes materielles Produkt zu kreieren, sondern ein ephemeres Ereignis zu schaffen,

das sinnlich wahrnehmbar undmemorabel ist265, stellt die Performance-Kunst Lei-

derfahrung nicht in einer Momentaufnahme dar, die das Denken einer konkreten

Situation implizit voraussetzt, wie es die bildenden Künste beispielsweise in der

Bearbeitung der Passion Christi tun, sondern vollzieht den Leidensweg konkret

und in realitate266. Gleichzeitig und damit zusammenhängend zeichnet sich die

264 „Denn die Materialität der Aufführung ist [...] nicht einfach gegeben: Sie wird immer erst im

Verlauf der Aufführung hervor- und wieder zum Verschwinden gebracht. Sie stellt ein emer-

gentes Phänomen dar: Sie taucht auf, stabilisiert sich für eine je unterschiedliche Zeitdauer

und verschwindet wieder. Einzelne Subjekte sind an ihrer Hervorbringung beteiligt, ohne sie

doch bestimmen oder über sie verfügen zu können. Sie müssen vielmehr bereit sein, sich bis

zu einem gewissen Grade von ihr bestimmen zu lassen“ (Fischer-Lichte, 2004: 227).

265 Vgl. Jappe, 1993: 10.

266 Diesen Gedanken führe ich näher aus in Heinrich, Hanna (2018): Aktion – Reaktion. Über-

legungen zur Zeitwahrnehmung in der Performance-Kunst. In: Kortum, Ria/Wohler, Dag-

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009 - am 14.02.2026, 07:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

