
ZfP 54. Jg. 4/2007

Hans-Jörg Sigwart

Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft:
Eric Voegelins Auseinandersetzung mit Max Weber1

I. Einleitung

»Wirklichkeitswissenschaft« und »Ordnungswissenschaft«: Die beiden Begriffe,
die sich mit den Namen Max Weber im einen und Eric Voegelin im anderen Fall ver-
binden, scheinen einander diametral gegenüberzustehen. Und mit dieser Konstellati-
on scheint auf den ersten Blick auch das Verhältnis Eric Voegelins zum Werk Max
Webers zumindest im Kern beschrieben, besonders wenn dieser »erste Blick« auf Vo-
egelins berühmte Fundamentalkritik an Webers Wissenschaftsverständnis fällt, die er
in der New Science of Politics 1952 formuliert hat.2 Ich will im Folgenden gegen die-
ses vielleicht allzu klare Bild die These vertreten, dass das Verhältnis Voegelins zu
Weber komplizierter und ambivalenter ist, als die mittlerweile zu den »klassischen«
Gegenpositionen zählende Weber-Kritik Voegelins3 aus den 1950er Jahren vermuten
lässt. Dass Max Weber innerhalb von Voegelins intellektueller Biographie eine große
Rolle spielt, ist in der Forschung zu Voegelin weitgehend unumstritten.4 Für diese
ganz generelle Feststellung spricht schon allein die Tatsache, dass in Voegelins auto-
biographischen Reflexionen Max Weber zu den wenigen Denkern gehört, denen ein

1 Der vorliegende Aufsatz ist die erweiterte Fassung eines Vortrags, der im Rahmen des
Workshops »Max Weber und Eric Voegelin« zum 20. Todestag von Eric Voegelin am 29.
Januar 2005 am Geschwister-Scholl-Institut für Politische Wissenschaft der Ludwig-
Maximilian-Universität München gehalten wurde. Ich danke den Teilnehmern und
Besuchern der Tagung für die interessante und lebhafte Diskussion und für die hilfrei-
chen Hinweise und kritischen Anmerkungen.

2 Eric Voegelin, The New Science of Politics. An Introduction (1952), Chicago/London 31987,
S. 13-26; deutsche Übersetzung: Eric Voegelin, Die neue Wissenschaft der Politik. Eine Ein-
führung, München 1959, S. 33-44; erneut hrsg. mit einem Nachwort von Peter J. Opitz,
Freiburg/München 1991. Im Folgenden wird aus der deutschen Ausgabe von 1959 zitiert.

3 Als solche klassische Gegenposition ist Voegelins Weber-Kritik knapp und prägnant cha-
rakterisiert z.B. bei Gregor Fitzi, Max Webers politisches Denken, Konstanz 2004, S. 19 ff.

4 Vgl. zum Thema John Gunnell, »Reading Max Weber. Leo Strauss and Eric Voegelin«,
in: European Journal of Political Theory, Vol. 3, No. 2 (2004), p. 151-166; Peter J. Opitz,
»Max Weber und Eric Voegelin«, in: Eric Voegelin, Die Größe Max Webers, hrsg. von
Peter J. Opitz, München 1995, S. 105-133; Sandro Chignola, Fetishism with the Norm
and Symbols of Politics. Eric Voegelin between Sociology and Rechtswissenschaft, Occa-
sional Papers des Eric Voegelin Archiv Bd. X, München 1999, S. 29 ff.; Luigi Franco,
»Voegelin e Weber, ambiguitá e trasparenca«, in: Il Mulino 307 (1986), S. 775 ff.; Hans-
Jörg Sigwart, »Zwischen Abschluss und Neubeginn« – Eric Voegelin und Max Weber,
Occasional Papers, Bd. XLI, Eric Voegelin Archiv, München 2003.

02_Sigwart  Seite 379  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft380

eigenes Kapitel gewidmet ist.5 Dafür spricht auch, dass Voegelin Webers Werk nicht
weniger als vier Mal zum Gegenstand einer wissenschaftlichen Abhandlung gemacht
hat – und zwar in vier Aufsätzen, die innerhalb eines Zeitraums von vier Jahrzehnten
entstanden sind, was auch das bleibende Interesse Voegelins an Weber belegt.6 Auch
dass sich an anderen Stellen in Voegelins Arbeiten immer wieder Verweise auf Weber
finden, u.a. auch in einer Reihe interessanter unveröffentlichter Textfragmente und in
Voegelins Korrespondenz, beweist die Bedeutung Webers für Voegelin. 

Für diese Bedeutung spricht aber vor allem – über solche rein quantitativen Be-
funde hinaus – die Tatsache, dass sich in diesen Texten eine besonders engagierte,
wenn nicht sogar »leidenschaftliche« Auseinandersetzung mit dem Werk Webers
findet – das hat schon Wilhelm Hennis mit Bezug auf Eric Voegelins und Leo
Strauss´ Beziehung zu Weber einmal festgestellt.7 Voegelins anfänglich sehr affirma-
tive Rezeption des Weberschen Werks, wie sie sich in seinen Weber-Aufsätzen von
1925 und 1930 zeigt, wandelt sich im Laufe dieser Auseinandersetzung zu einer fun-
damentalen Kritik. Das deutet sich schon in der Mitte der 1930er Jahre an und wird
dann besonders deutlich in dem bekannten Weber-Kapitel in der New Science of Po-
litics von 1952. Voegelins Kritik kreist dabei um ein Thema, das auch für Weber
selbst von zentraler Bedeutung ist, das Problem der Moderne. Während aber Weber
seine Fragen nach der Genesis und den Bedingungen der modernen okzidentalen
Gesellschaft und Kultur aus einer wissenschaftlichen Position heraus stellt, die
selbst explizit auf dem Boden dieser modernen okzidentalen Kultur steht,8 versucht
Voegelin insbesondere gegenüber dem dieser modernen okzidentalen Kultur ent-
sprechenden Wissenschaftsverständnis eine dezidiert kritische, mitunter radikal-
kritische Position einzunehmen. Voegelins »Ordnungswissenschaft« hat insofern –
als eine sich an der klassischen Tradition der platonisch-aristotelischen episteme po-
litike orientierende philosophische Konzeption politischer Wissenschaft – in der Tat
grundsätzliche kritische Implikationen gegenüber zentralen Grundannahmen des
modernen, insbesondere des sozialwissenschaftlichen Wissenschaftsverständnisses.
Max Weber wird in der New Science of Politics konsequenterweise an prominenter
Stelle innerhalb von Voegelins allgemeiner Kritik des »pneumapathologischen« De-
generationsprozesses der Moderne verortet, eines Prozesses, dessen Endpunkt Voe-
gelin im Totalitarismus des 20. Jahrhunderts erkennt. Wenn Weber für Voegelin in
den 1950er Jahren damit zwar vordergründig zu einem Symptom unter vielen eines

5 Eric Voegelin, Autobiographical Reflections, edited with an introduction by Ellis San-
doz, Baton Rouge and London 1989, S. 11 ff.; deutsche Übersetzung: Eric Voegelin,
Autobiographische Reflexionen, hrsg., eingeleitet und mit einer Bibliographie der Schrif-
ten Eric Voegelins von Peter J. Opitz, München 1994, S. 29 ff.

6 Die vier Aufsätze sind in dem oben zitierten von Peter J. Opitz herausgegebenen Band:
Eric Voegelin, Die Größe Max Webers, München 1995 zusammen mit einigen Briefen
Voegelins an Leopold von Wiese und Marianne Weber veröffentlicht. 

7 Vgl. Wilhelm Hennis, »Die »Culturprobleme des Kapitalismus« – Umrisse zu einer
intellektuellen Biographie Max Webers«, in: ders., Max Webers Wissenschaft vom Men-
schen. Neue Studien zur Biographie des Werks, Tübingen 1996, S. 175-222; hier: S. 175.

8 Vgl. dazu Webers »Vorbemerkung« zu seinen religionssoziologischen Untersuchungen
in Max Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Tübingen 41947, S. 1-16.

02_Sigwart  Seite 380  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


ZfP 54. Jg. 4/2007

Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft 381

epochalen Prozesses wird, so behält er aber andererseits dennoch seine besondere
Bedeutung als herausragende Persönlichkeit, insbesondere als die exemplarische Fi-
gur des intellektuell rechtschaffenen Gelehrten, die er in den frühen Weber-Texten
Voegelins hatte. Der letzte Text Voegelins zu Weber, sein Aufsatz »Die Größe Max
Webers« von 1964, zeigt, bei aller Kritik, wieder deutlich die tiefe Wertschätzung,
die auch der späte Voegelin Max Weber entgegenbrachte.9

Die Rolle Webers in Voegelins intellektueller Biographie hat also gleichzeitig Züge
von Diskontinuität und Wandel wie auch solche von Kontinuität. Diese Rolle We-
bers für Voegelin nachzuvollziehen eröffnet nicht nur interessante und sehr originelle
Perspektiven auf Webers Werk, sondern gibt auch einigen Aufschluss über den Inter-
preten selbst. Denn in Voegelins Weber-Rezeption werden in besonders deutlicher
Weise die dynamischen Entwicklungslinien seiner eigenen intellektuellen Biographie
sichtbar. In der Wandlung seiner Weber-Interpretation spiegelt sich Voegelins intel-
lektuelle Verarbeitung der zentralen politisch-intellektuellen Erfahrungen, die sein
Denken der »Wiener Periode« (also bis zu seiner Emigration 1938) geprägt haben,
und es spiegelt sich darin der dynamische Prozess von Voegelins eigener, wie es Jür-
gen Gebhardt ausgedrückt hat, »keineswegs widerspruchsfrei(en) und bruchlos(en)«
intellektuellen Entwicklung.10 Es ist dies eine Entwicklung, in deren Verlauf sich
nicht nur seine Interpretation Webers, sondern auch seine eigene wissenschaftlich-
philosophische Position in einigen Punkten entscheidend wandelt. Auf die Rekonst-
ruktion dieser dynamischen Entwicklung von Voegelins Denken, wie sie sich in sei-
ner Weber-Rezeption zeigt, und auf seine Versuche, die intellektuelle Herausforde-
rung, die Weber für ihn darstellte, zu lösen, wird sich die folgende Untersuchung vor
allem konzentrieren. Neben dieser dynamischen Komponente gibt es aber wichtige
Aspekte – und dazu sollen im ersten Abschnitt zunächst einige Bemerkungen ge-
macht werden – in denen Webers Denken einen bleibenden, einen kontinuierlich prä-
genden Einfluss auf Voegelin ausgeübt hat, und man kann diese Aspekte durchaus in
einen Zusammenhang mit Webers Begriff der »Wirklichkeitswissenschaft« bringen.

II. Weberianische Aspekte von Voegelins Wissenschaftsverständnis

Der Begriff der »Wirklichkeitswissenschaft« drückt zunächst einmal den An-
spruch einer dezidiert »empirischen« Wissenschaft vom Menschen als Kulturwissen-
schaft aus. Der Begriff beschreibt in der spezifischen Bedeutung, die Weber ihm gege-
ben hat, eine Konzeption, die sich sowohl – nämlich als dezidiert »sinnverstehende«
Wissenschaft – von naturwissenschaftlich orientierter »Gesetzeswissenschaft« kri-
tisch abgrenzt, als auch – als »werturteilsfreie« Wissenschaft – metaphysik-kritische
Implikationen hat. Konzentriert man sich zunächst auf den erstgenannten Punkt, so

9 Eric Voegelin, »Die Größe Max Webers« (1964), in: ders., Die Größe Max Webers, aaO.
(FN 6), S. 85-103.

10 Vgl. Jürgen Gebhardt, »Zwischen Wissenschaft und Religion. Zur intellektuellen Bio-
graphie Eric Voegelins in den 30er Jahren«, in: Politisches Denken, Jahrbuch 1995/96, S.
283-304; hier: S. 284.

02_Sigwart  Seite 381  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft382

zeigt sich hier die erste grundsätzliche Parallele zwischen Webers und Voegelins Pers-
pektive. »Wirklichkeitswissenschaft« als »sinnverstehende Wissenschaft« ist in der
Tat auch Voegelins geisteswissenschaftliche und später philosophische Politikwissen-
schaft, insbesondere was den Anspruch der dezidiert empirisch-historischen Grund-
lage einer solchen Wissenschaft betrifft. Voegelin betont das in seinen Schriften im-
mer wieder und verwendet dabei zur Selbstbeschreibung allerdings den Begriff der
Erfahrungswissenschaft, der aber auch von Weber alternativ verwendet wird. Dieser
Anspruch ist in der Tat berechtigt, wie sich in Voegelins prinzipiell historisch-verglei-
chender Herangehensweise und in der »enzyklopädischen« Ausrichtung zeigt, die
seine Arbeiten mit Webers Werk teilen. Diese Gemeinsamkeit verweist letztlich auf
den größeren wissenschaftstheoretischen und -historischen Kontext, in dem sowohl
Weber als auch zumindest der frühe Voegelin zu verorten sind: nämlich der kultur-
und geisteswissenschaftliche Diskurs des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts. 

Dieser spezifische Kontext, dessen Einfluss auf Voegelins frühe Schriften sehr
deutlich ist, spielt auch für den späteren Voegelin eine nicht unbedeutende Rolle. 11

Voegelins bekannte Formulierung von der »Konkretisierung des Typischen in sinn-
voller Singularität«12 als eines der zentralen hermeneutisch-philosophischen Grund-
prinzipien seiner »geschichtsphilosophischen« Perspektive zeigt, um nur ein Beispiel
zu nennen, deutliche Anklänge an die »wirklichkeitswissenschaftliche« Problematik
im Weberschen Sinne. Nach Weber unterscheidet sich die »Wirklichkeitswissen-
schaft« von der naturwissenschaftlichen »Gesetzeswissenschaft« insofern prinzipiell,
als die zentrale Kategorie der »Bedeutung« etwas grundsätzlich anderes meint als eine
reine »Gesetzmäßigkeit«, da sie immer die sozio-historische Singularität bzw. »Indi-
vidualität« und Besonderheit jedes Phänomens betont und von hier aus nicht nach ei-
ner etwaigen »Gattungszugehörigkeit«, sondern nach der Kulturbedeutung, und da-
mit – auch das Webersche Terminologie – nach dem »Charakteristischen« bzw. nach
dem »Wesentlichen« des Phänomens fragt.13 Diese Frage der hermeneutischen Span-
nung zwischen Besonderheit und Allgemeinheit gehört also zu den zentralen Fragen
der wirklichkeitswissenschaftlichen Perspektive im Weberschen ebenso wie der ge-
schichtstheoretisch fundierten »ordnungswissenschaftlichen« Perspektive im Voege-
linschen Sinn. Allerdings orientiert sich Voegelin in diesem Punkt schon früh nicht
ausschließlich an Webers neukantianisch inspirierter wertbeziehenden Methode,14

11 Vgl. dazu und insbesondere zu den kulturwissenschaftlichen Aspekten von Voegelins Wissen-
schaftsverständnis Birgit Schwelling, »Kulturwissenschaftliche Traditionslinien in der Poli-
tikwissenschaft: Eric Voegelin revisited«, in: Zeitschrift für Politik 52, Nr. 1 (2005), S. 3-24.

12 Voegelin, Die Neue Wissenschaft der Politik, aaO. (FN 2), S. 19.
13 Vgl. Max Weber, »Roschers historische Methode«, in: Gesammelte Aufsätze zur Wis-

senschaftslehre, Tübingen 71988, S. 3-42; hier: S. 3 ff.; Max Weber, »Die Objektivität
sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis«, in: Gesammelte Aufsätze
zur Wissenschaftslehre, S. 170 f.

14 Vgl. zu Webers Verständnis von »Wirklichkeitswissenschaft« und zum neukantiani-
schen Hintergrund seiner Wissenschaftslehre die prägnante Darstellung bei Andrea
Germer, Wissenschaft und Leben. Max Webers Antwort auf eine Frage Friedrich Nietz-
sches, Göttingen 1994, S. 104-141 und Werner Gephart, »Max Weber als Philosoph?«,
in: Philosophische Rundschau 40 (1993), S. 34-56.

02_Sigwart  Seite 382  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


ZfP 54. Jg. 4/2007

Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft 383

sondern schon im Laufe der 1920er und 1930er Jahre stärker an geisteswissenschaftli-
chen und philosophisch-hermeneutischen Konzeptionen.15 Wenn die Parallele zwi-
schen Weber und Voegelin in diesem Punkt daher nicht überbetont werden sollte, so
ist sie dennoch vorhanden.16 

Diese grundsätzlichen Gemeinsamkeiten der »wirklichkeitswissenschaftlichen«
bzw. »erfahrungswissenschaftlichen« Perspektive einer »verstehenden« Wissen-
schaft setzen sich in generellen Ähnlichkeiten in der inhaltlichen Akzentsetzung
fort. So teilt Voegelin zum Beispiel den »idealistischen« bzw. »spiritualistischen«
Akzent von Webers Perspektive –  also die Grundannahme, dass »Ideen« reale sozi-
oökonomische und -politische Wirkungen entfalten – und das wissenschaftliche In-
teresse an der »Art«, »in der die Ideen in der Geschichte wirksam werden«, wie es
Weber in seiner Schrift zur Protestantischen Ethik ausdrückt.17 Auch für Voegelin ist
dieser Aspekt eine zentrale Fragestellung, der er in seinen Arbeiten der 1930er Jahre
vor allem gegen den positivistischen Formalismus der Staatslehre der Zeit neue Gel-
tung zu geben versucht. Voegelin hat diesen Aspekt im Konzept der »politischen
Idee« und in seiner politischen Theorie der Evokation über Weber hinaus weiter ent-
wickelt18 und sich dabei auch schon früh kritisch von Weber abgegrenzt. Dennoch
sieht sich Voegelin in diesem für seine frühe politiktheoretische Perspektive so
wichtigen »idealistischen«, tendenziell anti-materialistischen und anti-positivisti-
schen Akzent offenbar im Grundsatz einig mit Weber. »I prefer to work along the
lines set by Max Weber, and consequently attribute less importance to the economic
class factor«, schreibt Voegelin in diesem Sinn an einen amerikanischen Kollegen in

15 Vgl. Gebhardt, »Zwischen Wissenschaft und Religion«, aaO. (FN 10), und ders./Barry
Cooper, »Editors Introduction«, in: The Collected Works of Eric Voegelin, Vol. 1: On
the Form of the American Mind, Edited with an Introduction by Jürgen Gebhardt and
Barry Cooper, Baton Rouge and London 1995, S. ix-xliii. Im Folgenden wird aus den
Collected Works mit dem Kürzel CW und Angabe der Bandzahl zitiert.

16 Voegelins frühe Beschäftigung mit der Fragestellung der hermeneutischen Spannung
zwischen Besonderheit und Individualität einerseits und Allgemeinheit andererseits in
einem frühen Fragment zum Thema einer »Science of National Types of Mind« (in CW
32, S. 430-482) zum Beispiel zeigt, dass er sich hier durchaus an die spezifische Diskus-
sion der Zeit und auch recht nahe an die Diskussion des Problems anschließt, wie sie bei
Weber etwa in seinem Aufsatz zu Roschers historischer Methode entwickelt ist. Vgl.
Weber, »Roschers historische Methode«, aaO. (FN 13), besonders S. 22 ff., wo bei
Weber, wie in dem genannten frühen Text Voegelins, die Frage anhand des Problems
einer »Kulturmorphologie« bzw. einer vergleichenden Forschung zu verschiedenen
»Volkscharakteren« entwickelt wird.

17 Max Weber, »Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus«, in: Gesam-
melte Aufsätze zur Religionssoziologie, S. 82 f. und S. 205. Zum Wirkungsverhältnis
zwischen »Ideen« und »Interessen« bei Weber vgl. Friedrich Tenbruck, »Das Werk Max
Webers«, in: ders., Das Werk Max Webers. Gesammelte Aufsätze zu Max Weber, Tübin-
gen 1999, S. 59-98; hier: S. 80 ff. und Stephen Kalberg, »Ideen und Interessen: Max
Weber über den Ursprung außerweltlicher Erlösungsreligionen«, in: ZfR 8, 2000, S. 45-
70.

18 Vgl. dazu v.a. Voegelins Introduction zu seiner History of Political Ideas in CW 19, S.
225-237.

02_Sigwart  Seite 383  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft384

einem Brief aus dem Jahr 1940.19 Und schließlich, um einen letzten und besonders
wichtigen Punkt zu nennen, teilt schon der frühe Voegelin mit Weber das ausge-
prägte »religionswissenschaftliche« Interesse, wobei er sich allerdings statt auf den
Zusammenhang von »Wirtschaftsethik« und Religion dezidiert auf die Frage von
»Politik und Religion« konzentriert. Darauf wird noch zurückzukommen sein.

Der Begriff Wirklichkeitswissenschaft impliziert für Weber aber zweitens – ne-
ben dem bisher geschilderten Anspruch einer empirischen und verstehenden Wis-
senschaft – immer schon den komplexen Zusammenhang theoretischer und metho-
discher Überlegungen, der sich mit dem Schlagwort der Werturteilsfreiheit bzw.
Wertfreiheit der Wissenschaft verbindet. Und dieser zweite Punkt ist offensichtlich
der letztlich entscheidende, wenn man sich die Frage nach der Beziehung Voegelins
zu Webers Werk stellt. Denn an diesem Punkt wird deutlich, inwiefern sich Webers
»Wirklichkeitswissenschaft« und die Konzeption einer »Ordnungswissenschaft«,
wie sie Voegelin in den 1940er und 1950er Jahren zu entwickeln versucht,20 funda-
mental voneinander unterscheiden. Dem Weberschen Postulat vom wissenschaftlich
nicht weiter auflösbaren, letztlich unentscheidbaren »Polytheismus« gleichberech-
tigt nebeneinander stehender »letzter Werte«21 stellt Voegelins Ordnungswissen-
schaft den am klassischen Paradigma der aristotelischen »Episteme« orientierten
Versuch entgegen, »zu den Prinzipien« vorzustoßen22 und auf der Grundlage von
Überlegungen zu einer philosophischen Anthropologie, einer Theorie bzw. Philo-
sophie der Geschichte und einer Philosophie des Bewusstseins nicht nur die Mittel,
sondern auch die »Zwecke« menschlichen Handelns und gesellschaftlicher Praxis
einer rational formulierbaren Beurteilung und Kritik zu unterziehen.

Dennoch ist mit dieser klaren und fundamentalen Opposition der Begriffe auch in
diesem Punkt nicht alles über ihre Beziehung zueinander gesagt. Denn aus einer in-
tellektuell-biographischen Perspektive auf Voegelins Werk zeigt sich das einschlägige
Weber-Kapitel in der New Science of Politics erstens als der (allerdings nur vorläufige)
Endpunkt einer sehr dynamischen intellektuellen Entwicklung, in der Weber eine
größere und ambivalentere Rolle spielt, als es auf den ersten Blick der Fall zu sein
scheint. Und zweitens darf Voegelins Konzeption der »Ordnungswissenschaft« der
1950er Jahre vor dem Hintergrund dieser vorangegangenen Auseinandersetzung mit
Weber nicht einfach nur als Gegenposition, sondern dezidiert als das wissenschaft-
lich-philosophische Programm gerade der Überwindung der Weberschen Wertur-

19 Eric Voegelin an Frederick L. Schumann, 11.01.1940, in: Hoover Institution Archives,
Stanford University, Eric Voegelin Papers, Box 34, Folder 10. Im Folgenden wird aus
Voegelins Nachlass an der Hoover Institution mit dem Kürzel HI und mit Angabe der
Box- und der Folder-Nummer zitiert.

20 Zu Voegelins Verständnis von politischer Wissenschaft als Ordnungswissenschaft vgl.
Jürgen Gebhardt/Wolfgang Leidhold, »Eric Voegelin«, in: Karl Graf Ballestrem/Hen-
ning Ottmann (Hrsg.), Politische Philosophie des 20. Jahrhunderts, Oldenburg 1990, S.
123-145.

21 Vgl. die prägnante Beschreibung dieser spezifisch modernen Situation des Werteplura-
lismus in Max Weber, »Wissenschaft als Beruf«, in: Gesammelte Aufsätze zur Wissen-
schaftslehre, S. 582-613; hier: S. 605 ff.

22 Voegelin, Die neue Wissenschaft der Politik, aaO. (FN 2), S. 17.

02_Sigwart  Seite 384  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


ZfP 54. Jg. 4/2007

Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft 385

teilsproblematik verstanden werden. Dieses Programm ist daher viel unmittelbarer
auf die Webersche Problematik bezogen, als Voegelins so distanzierte und im Ton de-
monstrativ souveräne Kritik in der New Science of Politics vermuten lässt. Diese Kri-
tik zeigt sich mit Blick auf Voegelins frühe Arbeiten in der Tat als das Ergebnis eines
Prozesses der »Ablösung« von Weber, vielleicht sogar einer »Ablösung schmerzlichs-
ter Art«, um noch einmal Wilhelm Hennis zu zitieren,23 die für das Selbstverständnis
Voegelins weit reichende Konsequenzen hatte. Seine Rezeption Webers ist gerade
deshalb sowohl in Bezug auf sein eigenes Denken als auch hinsichtlich der Wirkungs-
geschichte des Weberschen Werks allgemein besonders interessant, weil sich in ihr ein
in der Tat mit einiger Leidenschaft verfolgter Versuch der intellektuellen Emanzipati-
on von dem für den frühen Voegelin in bestimmten Punkten – und auch in der Frage
der Werturteilsfreiheit – zutiefst prägenden Denken Max Webers vollzieht. 

III. Das Problem der Wertfreiheit

Eric Voegelins Aufsätze zu Weber von 1925 und 1930 zeigen, dass der frühe Voe-
gelin nicht nur zentrale Gedanken von Webers Wissenschaftsverständnis konstruktiv
und affirmativ rezipiert, sondern dass er auch die existentielle Stimmung, vor deren
Hintergrund Webers Wissenschaftsverständnis steht, sehr weitgehend teilt.24 »Das
Schicksal Max Webers«, so schreibt Voegelin 1930, »geht uns so nahe an, weil wir in
ihm, durch die Unerbittlichkeit seines bohrenden Verstandes und die Erlebnisstärke
seiner Leidenschaft zur Wucht und Größe gesteigert, unser aller Schicksal sehen.«25

Weber ist, so eine Formulierung aus dem 1925er Aufsatz, »der große Gelehrte und
der leidenschaftliche Denker, …in dem das Schicksal unserer Zeit sein gewaltigstes
Symbol fand.«26 In diese Zeit sieht Voegelin auch sich selbst gestellt, das ist besonders
in diesem frühsten Text zu Weber deutlich. Die Konsequenz der intellektuellen Ein-
sichten der Moderne ist für Voegelin 1925, wie für Weber, die Konzeption einer Wis-
senschaft vom Menschen, die zwar »verstehen«, aber gerade durch die entzaubernde
Wirkung dieses Verstehens nicht mehr »entscheiden« kann. Die moderne rationale
Wissenschaft halte sich »grundsätzlich an der Oberfläche« und verzichte »auf alle
Deutungen und Lehren vom tieferen Sinn der Welt«27 – und damit notwendigerweise
auf die Entwicklung rationaler Entscheidungskriterien, welche die letzten Zwecke
von Handlungen mit umfassen. Die Entscheidung für einen »Wert« liege außerhalb
wissenschaftlicher Rationalität und entspringe einem durch »Leidenschaft, Augen-
maß und Verantwortlichkeit« bestimmten Prozess, einer Kombination also aus »dä-

23 Wilhelm Hennis, »Max Webers Fragestellung«, in: ders., Max Webers Fragestellung.
Studien zur Biographie des Werks, Tübingen 1987, S. 3-58; hier: S. 3.

24 Der folgende Abschnitt fasst Überlegungen zusammen, die ich an anderer Stelle aus-
führlicher dargestellt habe. Vgl. Hans- Jörg Sigwart, Das Politische und die Wissen-
schaft. Intellektuell-biographische Studien zum Frühwerk Eric Voegelins, Würzburg
2005, S. 97-140; ders., Zwischen Abschluss und Neubeginn, aaO. (FN 4).

25 Voegelin, »Max Weber« (1930), aaO. (FN 6), S. 37.
26 Voegelin, »Über Max Weber« (1925), aaO. (FN 6), S. 28.
27 Ebd., S. 14.

02_Sigwart  Seite 385  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft386

monischer«, im Grunde willkürlicher Setzung, der intellektuellen »Distanz« zu die-
ser Setzung und der rationalen Abwägung ihrer Folgen.28 Aus dem Auseinanderfallen
von rationalem Verstehen und irrationaler Entscheidung ergebe sich der von Weber
paradigmatisch verkörperte »Lebensstil« des Gelehrten, »dessen auffallendes Merk-
mal ... seine Glaubenslosigkeit« sei, d.h. der Verzicht auf »die Orientierung des Ver-
haltens an einer rational formulierbaren Wertordnung«,29 eine Glaubenslosigkeit,
welche »die denkbar höchsten Anforderungen an die seelischen und geistigen Kräfte«
stelle, der man sich aber nur entziehen könne »durch das Opfer des Intellekts, d.h. die
Flucht aus der Sphäre autonomen rationalen Wissens und rationaler Verantwortung
in die Dogmen eines Bekenntnisses – sei es ein kirchlich- oder politisch-religiöses. «30 

Die Passagen skizzieren in gedrängter Weise die Grundprinzipien des Weberschen
Denkens, die für Voegelins eigene wissenschaftliche Konzeption von besonderer Be-
deutung sind: das Prinzip der »intellektuellen Rechtschaffenheit«, das Prinzip der
spezifisch Weberschen Trennung von Wissenschaft und Politik und das Prinzip der
Wertfreiheit der Wissenschaft. Voegelin interpretiert diese Prinzipien – diese Vorge-
hensweise ist übrigens eines der zentralen Charakteristika von Voegelins Hermeneu-
tik insgesamt31 – immer mit Bezug auf die historische und persönliche Grundproble-
matik, die sie bei Weber reflektieren. Dass Voegelin hier aber nicht einfach nur
Webers Position referiert, sondern in der Tat auch die von Weber geprägten Grund-
lagen seiner eigenen frühen Perspektive beschreibt, wird nicht nur aus den beiden
Aufsätzen deutlich, sondern bestätigt sich, vor allem was die Prinzipien der Wertfrei-
heit und der Trennung von Wissenschaft und Politik betrifft, in Voegelins anderen
frühen Arbeiten. Die Grundkonzeption von Voegelins 1933 veröffentlichter Studie
Rasse und Staat etwa zeigt, wie die Webersche Trennung von Wissenschaft und Poli-
tik und damit verbunden die Idee der Werturteilsfreiheit Voegelins Perspektive prä-
gen. Voegelin unterzieht einerseits – im ersten Teil seiner Studie – den Wissenschafts-
anspruch der zeitgenössischen Rassentheorien einer radikalen, zum Teil beißenden
Kritik, verzichtet auf eine solche substantielle Kritik aber im zweiten Teil bewusst,
wo es um die politische Rassen-Idee geht.32 »Ein Soziologe hat nicht zu richten, son-
dern zu verstehen«, schreibt Hellmut Plessner in seiner kongenialen Rezension von
Rasse und Staat über den zweiten Hauptteil der Studie,33 und er trifft damit sehr ge-
nau Voegelins Perspektive. Diese »weberianische« Neutralität und bewusst beachtete
Zurückhaltung bei der letztlichen »Beurteilung« bzw. Kritik politischer Phänomene
zeigt sich auch noch in Voegelins stark »staatstechnisch-funktional« ausgerichteter

28 Ebd., S. 16 f. Es ist bezeichnend, dass eben nicht der Wissenschaftler, sondern der Poli-
tiker für Weber immer wieder zur »Entscheidung« in diesem Sinne aufgerufen ist. Vgl.
dazu Max Weber, »Politik als Beruf«, in: Gesammelte Politische Schriften, hrsg. von
Johannes Winckelmann, Tübingen5 1988, S. 505-560, hier: S. 546. 

29 Voegelin, »Über Max Weber« (1925), aaO. (FN 6), S. 18.
30 Ebd., S. 19.
31 Vgl. dazu CW 23, aaO. (FN 15), S. 182 ff.
32 Vgl. Eric Voegelin, Rasse und Staat, Tübingen 1933, besonders die konzeptionellen

Bemerkungen auf S. 8, 12, 14.
33 Helmuth Plessner, »Rezension zu Rasse und Staat«, in: Zeitschrift für öffentliches Recht

XIV, Heft 3 (1933), S. 407-414; hier: S. 411.

02_Sigwart  Seite 386  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


ZfP 54. Jg. 4/2007

Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft 387

Monographie Der autoritäre Staat. Das österreichische Staatsproblem von 1936, in
der sich nur an einigen Stellen erste (und sehr vorsichtige) substantiell-kritische Stel-
lungnahmen Voegelins gegenüber den kollektivistisch-totalitären Tendenzen der po-
litischen Entwicklung der Zeit in Zentraleuropa finden. Diesen Eindruck der Neu-
tralität und Zurückhaltung hinterließ auch noch Voegelins Studie über Die
politischen Religionen, zumindest bei einigen »verständnisvollen Lesern«, wie es Vo-
egelin selbst in seinem Vorwort zu der Studie ausgedrückt hat.34 Dazu gleich mehr.

Die Mitte der 1930er Jahre ist nun allerdings die Zeit, in der sich Voegelins Position in
diesen Fragen und damit auch seine Perspektive auf Max Weber zu verändern beginnt –
und es ist Voegelins intellektuelle Auseinandersetzung mit der krisenhaften Entwicklung
der Zeit, seine Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus, die sich in dieser Ver-
änderung seiner Perspektive spiegelt. Vor dem Hintergrund der sich mehr und mehr zu-
spitzenden politischen Entwicklung werden das Postulat der Wertfreiheit der Wissen-
schaft und die spezifisch Webersche Trennung von Wissenschaft und Politik für Voegelin
zunehmend problematisch, und damit verändert sich zugleich auch Voegelins Verständ-
nis des Prinzips der »intellektuellen Rechtschaffenheit«. In einem Textfragment aus Voe-
gelins Nachlass aus dem Jahr 1936 findet sich die erste deutlich kritische Stellungnahme
Voegelins zu Weber. Voegelin spricht hier über den auch für ihn weiterhin wichtigen Ge-
gensatz bzw. Konflikt zwischen Wissenschaft und Politik und bemerkt dazu:

»Ich verstehe unter diesem Konflikt nicht jene Einmischung in die Politik, die Max
Weber wertfreie Wissenschaft genannt hat. In der Atmosphäre des Vereins für Sozi-
alpolitik und der Zeit, in der man Weltanschauungen hatte, geboren, wollte dieser
Terminus eine Wissenschaft vom politischen Handeln bezeichnen, die dem Han-
delnden die Mittel für seine Ziele zeigte, ihn über die Wirkungen eines Handelns in
einer gegebenen Situation bis in alle Verzweigungen informierte, vor den Zielen
aber einhielt und ihre Wahl dem Handelnden überließ. Die Sozialwissenschaft und
als eine ihrer Disziplinen die Wissenschaft vom Staat sollte ancilla politices sein; …
(…) Aus dem für die Persönlichkeit Max Webers eigentümlichen Nebeneinander
zweier starker Triebe, eines Triebes zum Handeln und eines nicht minder starken
zur Kontemplation, entstand der für Weber eigentümliche Konflikt von Wissen-
schaft und Politik in der Form des Konfliktes der Gewissenhaftigkeit des Denkend-
Überlegenden mit der Gewissenlosigkeit des Handelnden. Wie hell auch die Über-
legung sein mag, der Sprung in die Tat ist dunkel und setzt der Überlegung Gren-
zen …; der Tatwille bricht den Gang des Denkens ab und zuviel Helligkeit zerstört
die Tat. – Ich sehe also den Konflikt, wo Weber Frieden stiften wollte, indem er
dem Gelehrten einen bescheidenen Tummelplatz anwies, dessen Kontur durch die
Punkte bestimmt war, auf deren jedem drohend ein Handelnder stand. Für Weber
war die Sozialwissenschaft eine Hilfswissenschaft der Politik; ihre Problemauswahl
war bestimmt durch die Zielsetzungen des Politikers; der Gelehrte und der Politi-
ker waren arbeitsteilig in der gleichen Interessenrichtung engagiert.«35

34 Vgl. Eric Voegelin, Die politischen Religionen, hrsg. und mit einem Nachwort versehen
von Peter J. Opitz, München 1993, S. 5.

35 Eric Voegelin, »Fragment zu Max Weber« (1936), in: HI. 55.11, S. 1c-d.

02_Sigwart  Seite 387  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft388

In der Erfahrung der Krise der Zeit erweist sich Webers »Wertfreiheit« der Wis-
senschaft, gerade weil Voegelin Webers Maxime der »intellektuellen Rechtschaffen-
heit« weiterhin radikal ernst nimmt, in ihrer Konsequenz als Unterordnung der Wis-
senschaft unter die konkreten Sinnvorgaben der nationalen Politik.36 Die wertfreie
Wissenschaft wird zur »ancilla politices«, weil sie stillschweigend von der Politik
überhaupt erst ihre inhaltliche Substanz bezieht.37 Die spezifisch Webersche Form
der Trennung von Wissenschaft und Politik führt letztlich dazu, dass das vitale Inte-
resse der eigenen »Nation«38 den letzten sinnhaften Bezugspunkt auch des wissen-

36 Vgl. zu dieser Frage die klassische Arbeit von Wolfgang J. Mommsen, Max Weber und die
deutsche Politik 1890 – 1920, Tübingen 1959, wo diese Zusammenhänge ausführlich und
überzeugend dargestellt sind. Weber setzt das politische Kollektiv, letztlich die »deutsche
Nation« als die fundamentale Bezugsgröße, von der Politik und politisches Handeln erst Sinn
und innere Logik erhält (ebd., S. 39 ff.). Für Weber ist die Nation dabei in einen notwendigen,
gleichsam naturhaft gegebenen Existenzkampf verwickelt, und das Bestehen dieses Kampfes
erscheint als die eigentliche, wenn nicht einzige Aufgabe des Staates: »(D)ie Volksvermehrung
ist es, was den Kampf ums Dasein, den Kampf des Menschen mit dem Menschen, in Zukunft
wieder schwerer und härter gestalten wird, und wir leiten daraus das Evangelium des Kamp-
fes ab als einer Pflicht der Nation, als ökonomisch unvermeidliche Aufgabe wie des Einzel-
nen so der Gesamtheit, und wir schämen uns dieses Kampfes, des einzigen Weges zur Größe,
nicht.« Weber bei den Verhandlungen des 8.evangelisch-sozialen Kongresses 1897, S. 113
(ebd., S. 82). Vgl. besonders auch Max Weber, »Der Nationalstaat und die Volkswirtschafts-
politik. Akademische Antrittsrede«, in: Gesammelte politische Schriften, S. 1-25; hier: S. 13 ff.;
vgl. außerdem Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, 2. Halbband, Tübingen 1956, S. 684,
wo Weber, entgegen seiner sonstigen Betonung des spezifischen Mittels als des Charakteristi-
kums politischer Vergemeinschaftung, gerade das Bestehen im Kampf zwischen Kollektiven
als den eigentlichen, charakteristischen Zweck politischer Verbände zu beschreiben scheint.
In einer gleichsam anti-aristotelischen Wendung schreibt Weber hier en passant, das Spezifi-
sche einer »politischen Herrschaft« liege in ihrer Eigentümlichkeit als »einer über die Haus-
gewalt hinausreichenden, von ihr prinzipiell zu scheidenden, weil nicht in erster Linie der
Leitung des friedlichen Ringens des Menschen mit der Natur gewidmeten, sondern den
gewaltsamen Kampf einer Menschengemeinschaft mit anderen leitenden Gewalt.«

37 In der New Science allerdings räumt Voegelin ein, dass Weber dieser »Degradierung« der
Wissenschaft letztlich dadurch entgangen sei, dass er sich bei der Auswahl des Materials
und der Probleme stillschweigend an »den authentischen Ordnungsprinzipien, wie sie
in der Menschheitsgeschichte entdeckt und erarbeitet waren« leiten ließ, ohne sich aller-
dings »um die theoretischen Schwierigkeiten, in die sein Vorgehen ihn verwickelte« wei-
ter zu kümmern. Vgl. Voegelin, Die neue Wissenschaft der Politik, aaO. (FN 2), S. 37 ff.

38  Vgl. Weber, »Der Nationalstaat und die Volkswirtschaftspolitik«, aaO. (FN 36), S. 14:
»Nicht in erster Linie für die Art der volkswirtschaftlichen Organisation, die wir ihnen
überliefern, werden unsere Nachfahren uns vor der Geschichte verantwortlich machen,
sondern für das Maß des Ellenbogenraums, den wir ihnen in der Welt erringen und hin-
terlassen. Machtkämpfe sind in letzter Linie auch die ökonomischen Entwicklungspro-
zesse, die Machtinteressen der Nation sind, wo sie in Frage gestellt sind, die letzten und
entscheidenden Interessen, in deren Dienst ihre Wirtschaftspolitik sich zu stellen hat;
die Wissenschaft von der Volkswirtschaftspolitik ist eine politische Wissenschaft. Sie ist
eine Dienerin der Politik, nicht der Tagespolitik der jeweils herrschenden Machthaber
und Klassen, sondern der dauernden machtpolitischen Interessen der Nation. Und der
Nationalstaat ist uns nicht ein unbestimmtes Etwas, welches man um so höher zu stel-
len glaubt, je mehr man sein Wesen in mystisches Dunkel hüllt, sondern die weltliche
Machtorganisation der Nation, und in diesem Nationalstaat ist für uns der letzte Wert-
maßstab auch der volkswirtschaftlichen Betrachtung die ›Staatsraison‹.«

02_Sigwart  Seite 388  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


ZfP 54. Jg. 4/2007

Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft 389

schaftlichen Denkens bildet, als solcher jedoch der wissenschaftlichen, kritischen
Reflexion entzogen ist. Die Webersche Trennung von Wissenschaft und Politik er-
weist sich zugleich als eine Trennung zwischen dem »Wissenschaftler« und dem
»Politiker« Max Weber, in welcher letzterer sozusagen das den sinnhaften Bezugs-
punkt setzende letzte Wort hat.39 Dem »Lebensstil« des Gelehrten, dessen »auffal-
lendes Merkmal … seine Glaubenslosigkeit« (siehe oben) und das mit Leidenschaft
vertretene Ethos der intellektuellen Rechtschaffenheit ist, steht die Lebenshaltung
des Politikers gegenüber, der seinerseits mit Leidenschaft »seiner Sache« lebt. Und
seine Sache ist die Vertretung von Überzeugungen, die öffentliche Wirkung und die
Organisation von Gefolgschaft – und das bedeutet zugleich: die entschlossene Ent-
scheidung, die Hingabe an sein persönliches politisches Bekenntnis. Beide Lebenssti-
le, so Voegelins Kritik, stehen sich bei Weber vielleicht nicht nur gegenüber, sondern
ermöglichen und bedingen einander, sind »arbeitsteilig in der gleichen Interessen-
richtung engagiert«. Der Wissenschaftler Weber ist nicht der ganze Weber. Die eine
Person Max Weber kann beide Rollen spielen, solange beide Rollen strikt getrennt

39 Wenn man Webers politische Schriften und seine »politische Soziologie« nebeneinander
stellt, drängt sich in der Tat die Frage auf, ob die wissenschaftlichen und als solche wert-
freien Kategorien seiner Herrschafts- und Staatssoziologie nicht doch zumindest teil-
weise von seinen politischen, seinen nationalen »Überzeugungen« her ihren
eigentlichen Sinn beziehen. Diese Frage kann m. E. durch das bloße Bestehen auf die
Werturteilsfreiheit Webers ebenso wenig erledigt werden wie durch den Hinweis auf die
bewusste, weil unumgängliche »Wertgebundenheit« der Weberschen Wissenschaft.
Denn auch im letzteren Fall bleibt die Frage nach dem konkreten Inhalt, der Plausibili-
tät und besonders auch die Frage nach der konzeptionellen Funktion der spezifischen
Wertgebundenheit von Webers Wissenschaft. (Vgl. die anschauliche Darstellung der
diesbezüglichen Kontroverse in der Weber-Forschung und die ausführliche Analyse des
konkreten Inhalts der Wertgebundenheit von Webers Staatstheorie bei Andreas Anter,
Max Webers Theorie des modernen Staates. Herkunft, Struktur und Bedeutung, Berlin
21996, S. 115 ff.) Vor diesem Hintergrund ist etwa Webers Betonung der »Führeraus-
lese« in seiner Behandlung innen- und verfassungspolitischer Fragen zu sehen (vgl. Max
Weber, »Parlament und Regierung im neugeordneten Deutschland«, in: ders., Gesam-
melte politische Schriften, S. 306-443), ebenso wie die zentrale Bedeutung seines sozi-
aldarwinistisch konnotierten Begriffs des »Kampfes«, der implizit Webers
machtorientiertem Politikverständnis zugrunde liegt (vgl. Weber, Wirtschaft und
Gesellschaft, aaO. (FN 36), S. 20 f.); zu Webers Begriff des Kampfes im Kontext der
wissenschaftlichen Debatte seiner Zeit vgl. Gandolf Hübinger, »Politische Wissenschaft
um 1900 und Max Webers soziologischer Grundbegriff des ›Kampfes‹«, in: Edith
Hanke/Wolfgang J. Mommsen (Hrsg.), Max Webers Herrschaftssoziologie. Studien zur
Entstehung und Wirkung, Tübingen 2001, S. 101-120). Vgl. dazu auch Dolf Sternberger,
Drei Wurzeln der Politik, Anmerkungen und Anhänge, Schriften 2,2, Frankfurt a.M.
1978, S. 357. Sternberger hat die eigentümliche Konstellation, in der bei Weber die
Begriffe Wissenschaft und Politik zueinander stehen, plastisch beschrieben und kriti-
siert: »Wissenschaftlich wird das Politische als wertfreies Machtphänomen aufgefasst,
werden alle Legitimitätsfragen daher in den Bereich des bloßen Fürwahrhaltens verwie-
sen, außerwissenschaftlich wird Ethik mit Nachdruck wieder geltend gemacht oder der
nackten soziologischen Tatsächlichkeit übergeworfen ... . Die Erkenntnis und das
Bekenntnis hat Weber in zwei verschiedenen Kammern des Geistes versperrt, aber diese
Kammern liegen dicht nebeneinander und die Wand ist hellhörig.«

02_Sigwart  Seite 389  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft390

bleiben. Webers Glaubenslosigkeit lässt sich insofern weniger als »Lebensstil« der
Person denn als Berufsethos verstehen, als eine Rolle, die zwar für Weber mit aller
Leidenschaft für ihre spezifische »Sache« auszufüllen ist, die aber letztlich dennoch
eine Rolle bleibt, ein »Beruf«, der auch andere Berufe neben sich duldet, vielleicht
sogar erfordert, um die ganze Person zu fassen.40 Denn wissenschaftliche Rationali-
tät und intellektuelle Rechtschaffenheit binden und verpflichten zwar den Gelehr-
ten, nicht aber den ganzen Menschen: Der »denkende Forscher«, mit Weber gespro-
chen, findet seine Grenze da, wo der »wollende Mensch anfängt zu sprechen«.41 

Die Konsequenz aus diesem kritischen Befund, der für Voegelin im Laufe der
1930er Jahre in den Vordergrund rückt, ist zunächst – das deutet sich schon in sei-
nem 1930er-Aufsatz an – der Versuch einer den »Wissenschaftler Weber« radikal
ernst nehmenden Neuformulierung des Problems von Wissenschaft und Politik.
Die Tugenden der »intellektuellen Rechtschaffenheit« und der »Verantwortung«,
die bei Weber »arbeitsteilig« vom Gelehrten einerseits und vom Politiker anderer-
seits vertreten werden, werden von Voegelin nunmehr gleichsam zu der einen dia-
lektischen Grundfrage von Wissenschaft und Politik zusammengezogen, die er ins
Zentrum seiner Überlegungen stellt.42 »Intellektuelle Rechtschaffenheit« und »poli-
tische Verantwortung« stehen sich dabei als die beiden Pole eines grundsätzlichen
Spannungsverhältnisses gegenüber, und Voegelin verortet die genuine Position des
politischen Denkers nun gerade im Zwischen dieser beiden Pole. Der politische
Denker steht in der Spannung zwischen Wissenschaft und Politik, aber er ist dabei
vor allem Wissenschaftler, nicht Politiker. Politische Wissenschaft muss versuchen,
sich nicht nur außerhalb der, sondern auch weitestgehend unabhängig von den sinn-
haften Gesetzmäßigkeiten des Politischen, außerhalb der Koordinaten von Evokati-

40 »Person« und »Beruf« sind auch für Weber selbst unmittelbar aufeinander bezogene und
allerdings gerade deshalb strikt zu trennende Begriffe. Webers sehr kritische Haltung
gegenüber dem »Persönlichkeitskult« seiner Zeit etwa ist eng verbunden mit seinem spe-
zifischen Verständnis des Berufsbegriffs. Vgl. Max Weber, »Der Sinn der Wertfreitheit
der soziologischen und ökonomischen Wissenschaften«, in: Gesammelte Aufsätze zur
Wissenschaftslehre, S. 489-540; hier: S. 494: »Es ist ja nicht wahr – wie man behauptet hat
– dass die ›Persönlichkeit‹ in dem Sinn eine ›Einheit‹ sei und sein solle, dass sie sozusagen
in Verlust geraten müsste, wenn man ihrer nicht bei jeder Gelegenheit ansichtig wird. Bei
jeder beruflichen Aufgabe verlangt die Sache als solche ihr Recht und will nach ihren
eigenen Gesetzen erledigt sein. Bei jeder beruflichen Aufgabe hat der, welchem sie gestellt
ist, sich zu beschränken und das auszuscheiden, was nicht streng zur Sache gehört, am
meisten aber: eigene Liebe und Hass. (…) ›(E)ine Persönlichkeit zu sein‹ (ist) etwas, was
man nicht absichtlich wollen kann, und es (gibt) nur einen Weg, um es (vielleicht!) zu
werden: die rückhaltlose Hingabe an eine ›Sache‹ (…). Es ist stilwidrig, in sachliche
Facherörterungen persönliche Angelegenheiten zu mischen. Und es heißt, den ›Beruf‹
seines einzigen heute wirklich noch bedeutsam gebliebenen Sinnes zu entkleiden, wenn
man diejenige spezifische Art von Selbstbegrenzung, die er verlangt, nicht vollzieht.«

41 Weber, »Die Objektivität sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis«,
aaO. (FN 13), S. 157.

42 Vgl. dazu und zum folgenden auch den wichtigen Aufsatz: Eric Voegelin, »Volksbil-
dung, Wissenschaft und Politik«, in: Monatsschrift für Kultur und Politik, 1. Jahrgang,
Heft 7 (1936), S. 594-603; vgl. auch Sigwart, Das Politische und die Wissenschaft, aaO.
(FN 24), S. 228 ff.

02_Sigwart  Seite 390  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


ZfP 54. Jg. 4/2007

Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft 391

on, Kampf, Gemeinschaftskreation zu stellen – und prinzipiell auch möglichst un-
abhängig zu sein vom gesellschaftlich-politischen Common Sense einer bestimmten
Gesellschaft. Kritische politische Wissenschaft setzt nicht nur die möglichst weitge-
hende Emanzipation von der kulturell, historisch, national gefärbten »Wertgebun-
denheit« der eigenen Perspektive voraus, sondern sie erfordert darüber hinaus ins-
besondere auch motivational eine grundsätzlich distanzierte Haltung gegenüber den
politischen Vorgaben des eigenen kulturellen Umfelds. Die wissenschaftliche Hal-
tung erfordert vom Einzelnen gleichsam das bewusste Opfer des Glaubens an die
»Götter seiner Stadt«.43 Grundlage dieser wissenschaftlichen Haltung ist für Voege-
lin eine spezifische Form der »Kontemplation«:

»Mit den so ungemein empfindlichen und das Selbstgefühl so tief erregenden poli-
tischen Beziehungen und mit ihrem gesamten Befestigungswerk von Ideen und
Theorien … gerät die Wissenschaft vom Staat in Konflikt. (...) Der Konflikt ... ent-
steht aber nicht durch die allzu nahe Berührung der Wissenschaft mit der Politik,
sondern gerade dadurch, dass sie die Distanz der Kontemplation zwischen sich
und ihrem Gegenstand schafft. (…) Die Kontemplation zieht ihrem Wesen nach
den Menschen aus seinen Verstrickungen in Natur und Gesellschaft zurück; er
nimmt an ihnen als kontemplativer nicht den aktiven Anteil des naiv in diesen
Medien dahinlebenden, sondern er stellt sich bewusst außerhalb des Werdens,an
seinen Rand, um es an sich vorbeiziehen zu lassen und im Anschauen versunken
seine Ursprünge, Gründe und Formen, sein Woher, Warum und Wie zu finden. «44

Das Fragment zeigt den wachsenden Einfluss klassisch-philosophischer Konzepte
auf Voegelin, die im weiteren Verlauf zu entscheidenden Bezugspunkten seiner sich
neu entwickelnden Perspektive werden. Der Text zeigt aber auch weiterhin deutliche
Anklänge an Webers Verständnis davon, was die spezifisch wissenschaftliche Haltung
der »Wertfreiheit« ausmacht. Es ist kein Zufall, dass Voegelin mit dem gleichen Begriff
– dem der »Kontemplation« – in demselben Textfragment auch die spezifische Pers-
pektive des »Wissenschaftlers« Weber kennzeichnet. Webers »Ethos des Gelehrten«
wird aber nun bei Voegelin zunehmend zu dem existentiellen Pflichtethos des »politi-
schen Denkers«, das die Person insgesamt bestimmt – indem es möglichst weitgehend
gereinigt und gelöst wird von den wissenschaftlich-kritisch unreflektierten Selbstver-
ständlichkeiten des kollektiven nationalen Sinns, die dem »Politiker Weber« offenbar
fraglos zur Verfügung stehen. Die Bedeutung des Wertfreiheitspostulats bei Weber
selbst als des zentralen Topos, der weniger die Methode als vielmehr das »Ethos« des
Wissenschaftlers bestimmt,45 hat Wilhelm Hennis besonders treffend beschrieben:

43 Vgl. Weber, »Wissenschaft als Beruf«, aaO. (FN 21), S. 604.
44 Voegelin, Fragment zu Max Weber, aaO. (FN 35), S. 1 d f.
45 Vgl. Wilhelm Hennis, »Der Sinn der Wertfreiheit. Zu Anlass und Motiven von Max

Webers ›Postulat‹«, in: Oskar W. Gabriel/Ulrich Sarcinelli/Bernhard Sutor/Bernhard
Vogel (Hrsg.), Der demokratische Verfassungsstaat. Theorie, Geschichte, Probleme.
Festschrift für Hans Buchheim zum 70. Geburtstag, München 1992, S. 97-114; hier: 104:
»Intellektuelle Rechtschaffenheit, Klarheit, Wissen um die Verantwortung des Han-
delnden, das sind die eigentlichen Kernfragen, um die sich die sogenannten methodolo-
gischen Probleme, soweit sie überhaupt erkennbar sind, herumranken.« 

02_Sigwart  Seite 391  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft392

»Wertfrei, mit Betonung auf frei, mit offenem Visier, ungeschützt durch die beru-
higenden Gewissheiten der Tradition oder die Optimismen der modernen Ideen,
mit einem dünnen Panzer der Hoffnung angetan, auf Distanz bedacht gegenü-
ber allen Illusionen und Wünschbarkeiten der Zeit, dem ›bunten Strauß der
Werte‹ im Massenangebot der Modernität, will Weber die uns umgebende Wirk-
lichkeit, in die wir ›hineingestellt‹ sind, in ihrem So-und-nicht-anders-Sein, also
dem ›Schicksal‹, das diese ›Wirklichkeit‹ uns bereitet, verstehen. «46

Es ist diese existentielle Problematik des Denkens in der Moderne, die den Aus-
gangspunkt von Voegelins frühen Weber-Aufsätzen bildet. Gerade in diesem Punkt
ist Weber für Voegelin die paradigmatische Figur, in der sich die »Problematik der
Zeit« verdichtet. Aber die »Radikalität der Haltung, der lebenspraktische, um Dis-
ziplin bemühte Ernst, mit dem Weber sein Postulat vertritt«,47 wie Hennis es for-
muliert, drückt bei Weber, so Voegelins Kritik, letztlich keine Haltung der Person
insgesamt aus, sondern sie bezieht sich und konzentriert sich – und beschränkt sich
damit auch – auf die beruflich betriebene Wissenschaft. Auch dieses Ethos ist in sei-
ner Bedeutung und Reichweite der Trennung von Wissenschaft und Politik unter-
worfen, und es ist dezidiert auf der wissenschaftlichen Seite dieser Trennungslinie
verortet. Webers »ernste« und »lebenspraktische« Haltung der Wertfreiheit ist ein
Ethos des »Berufs«. Voegelin dagegen versteht das Postulat der Wertfreiheit dezi-
diert personalistisch, als Ethos der Person. An die Stelle von Webers Frage, »wo der
denkende Forscher aufhört und der wollende Mensch anfängt zu sprechen«,48 tritt
für Voegelin die Vorstellung von der exzeptionellen und ambivalenten Stellung des
politischen Denkers als Person. »Wissenschaft«« steht für Voegelin nicht mehr nur
für eine Erkenntnisform bzw. ein spezifisches Berufsethos, das mit der Entschlos-
senheit konkreter politischer Überzeugungen mehr oder weniger komfortabel
kombiniert werden kann, sondern für eine »Existenzform« (siehe oben), die sich
schlechthin von der des »politisch gläubigen« Menschen unterscheidet. Die Tren-
nungslinie zwischen Wissenschaft und Politik, die bei Weber durch die einzelne
Person hindurch verläuft und diese gleichsam in die Persons-Torsi des »denkenden
Forschers« und des »wollenden Menschen« zerteilt, wird von Voegelin nun zwi-
schen den beiden einander grundsätzlich gegenüberstehenden »Existenzformen«
der Wissenschaft und der Politik gezogen: 

»(D)ie kontemplative Handlung (muss) durch ihr bloßes Vorhandensein den
Kontemplierenden mit seiner Umgebung, die naiv sich von ihrem élan vital zu
Taten der Selbstbehauptung und -expansion tragen lässt, in Konflikt bringen.
Denn obgleich ihrer ontischen Klasse nach eine Handlung in einer sozialen Um-
welt, eine Erscheinungsweise menschlicher Aktivität wie das politische Handeln,
ist sie ihrem existentiellen Gehalt nach gleichbedeutend mit einer Verneinung der
Politik. Indem der kontemplative Mensch für seine Person die Betrachtung übt,

46 Ebd., S. 99.
47 Ebd.
48 Weber, »Die Objektivität sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis«,

aaO. (FN 13), S. 157.

02_Sigwart  Seite 392  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


ZfP 54. Jg. 4/2007

Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft 393

und die Anteilnahme am Machtkampf verschmäht, ist er das wandelnde Beispiel
einer anderen Existenzmöglichkeit als der politischen. Er ist in einer politischen
Gemeinschaft eine Beunruhigung, eine Störung des Seelenfriedens, eine Minde-
rung der vom Zweifel ungelähmten Stoßkraft des politischen Handelns;«49

Das Postulat der Wertfreiheit und mit ihm das Gebot der intellektuellen Recht-
schaffenheit – d.h. (mit Webers Worten) die Bereitschaft, »unbequeme Tatsachen
und die Realitäten des Lebens in ihrer Härte«50 zu sehen, wie sie sind, ungeachtet
der Frage, ob »das Resultat die Chancen der persönlichen Ideale: die Möglichkeit
etwas Bestimmtes zu wollen, mindert oder steigert«51 – wird von Voegelin nicht
mehr als spezifisches Berufsethos, sondern als die existentielle Grundproblematik
des politischen Denkers als Person insgesamt verstanden. Die »wissenschaftliche
Pflicht, die Wahrheit der Tatsachen zu sehen«, ist für Voegelin im Gegensatz zu We-
ber nicht zu trennen von der »praktischen, für die eigenen Ideale einzutreten«.52 Das
Ethos der Wissenschaft und das Ethos der Person sind in Voegelins paradigmati-
scher Figur des politischen Denkers deckungsgleich.

Diese Akzentverschiebung, die für das jeweilige Selbstverständnis des Wissen-
schaftlers von erheblicher Bedeutung ist, hat weit reichende Implikationen, insbe-
sondere hinsichtlich des Problems der Moderne, wie der frühe Voegelin es paradig-
matisch bei Weber formuliert gefunden hatte. Die »Spezialisierung der Ethik«53 in
verschiedene, voneinander getrennte Berufsethiken, die den verschiedenen, zum
Teil sich offen widersprechenden »Lebensordnungen« entsprechen, denen der mo-
derne Mensch unterworfen ist – das ist für Weber die unausweichliche Konsequenz
aus der modernen »Erfahrung von der Irrationalität der Welt«.54 Und das daraus für
den Einzelnen, für die Person resultierende Gebot der »Ritterlichkeit« ist es, sich
der speziellen »Sache« und dem speziellen »Ethos« eines Berufs zu unterwerfen.
Das Problem der »Irrationalität der Welt«, des »Polytheismus« letzter Werte lässt
sich auf der individuellen, personalen Ebene für Weber nur lösen durch die bewuss-
te Hingabe an den einen »Beruf«, den der eine der widerstreitenden »Götter« gebie-
tet – oder aber, und so könnte man in der Tat die Haltung umschreiben, die Weber
selbst zu verwirklichen versuchte: die bewusste Haltung des »Polytheisten«, der
Politiker und Gelehrter, nationaler Patriot und Wissenschaftler, wertfreier Analyti-

49 Voegelin, »Fragment zu Max Weber«; aaO. (FN 35), , S. 1e f.
50 Weber, »Die Objektivität sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis«,

aaO. (FN 13), S. 154 f.
51 Ebd., S. 151. Vgl. auch Webers Beschreibung der » »intellektuellen Rechtschaffenheit«

in Weber, »Wissenschaft als Beruf«, aaO. (FN 21), S. 601 f. als die der »Politik« geradezu
entgegen gesetzte Einsicht, »dass Tatsachenfeststellung, Feststellung mathematischer
oder logischer Sachverhalte oder der inneren Struktur von Kulturgütern einerseits, und
andererseits die Beantwortung der Frage nach dem Wert der Kultur und ihrer einzelnen
Inhalte und danach: wie man innerhalb der Kulturgemeinschaft und der politischen
Verbände handeln solle, – dass dies beides ganz und gar heterogene Probleme sind.«

52 Weber, »Die Objektivität sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis«,
aaO. (FN 13), S. 155.

53 Weber, »Politik als Beruf«, S. 555.
54 Ebd., S. 554.

02_Sigwart  Seite 393  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft394

ker und politischer Publizist ist und dabei »der Aphrodite ebenso wie der Hera (op-
fert), dem Dionysos wie dem Apollon und (weiß): sie (liegen) untereinander nicht
selten im Streit.«55 Es ist diese »polytheistische« Haltung Webers, die für Voegelin
Mitte der 30er Jahre fragwürdig wird, weil durch sie gerade der »Streit der Götter«,
der Konflikt zwischen Wissenschaft und Politik (also die Frage, auf die es aus Voe-
gelins Sicht ankommt) die Person als Ganze, überspitzt formuliert, ethisch nichts
mehr angeht. Die Webersche Haltung einer Ethik der Berufe, die als individuelle
Haltung die unmittelbare Entsprechung des objektiven »Polytheismus« letzter
Werte ist, wird fragwürdig, weil sie faktisch zu einem »arbeitsteiligen« Ethos der
Person führt, das, indem es politische »Verantwortlichkeit« und intellektuelle
»Rechtschaffenheit« getrennten »Lebensordnungen« (und den entsprechenden »Be-
rufen«) zuordnet, letztlich einer von der Pflicht intellektueller Rechtschaffenheit
graduell entlasteten politischen Verantwortungsethik und entsprechend einer zu-
mindest tendenziell politisch verantwortungsfreien bzw. sich zur »ancilla politices«
degradierenden Wissenschaftsethik Vorschub leistet, gegen die es sich eigentlich
wenden will.56 Voegelins personalistisches Ethos des politischen Denkers versucht
dagegen, beides kompromisslos zusammen zu denken und, wenn man so will, den
»Streit der Götter«, die Spannung zwischen politischer Verantwortung und intellek-
tueller Rechtschaffenheit wieder zum zentralen Problem des Denkens und Han-
delns – und vor allem: der politischen Wissenschaft zu machen. 

55 Ebd. Vgl.  auch die berühmte Passage in Weber, »Wissenschaft als Beruf«, aaO (FN 21),
S. 604: »Es ist wie in der alten, noch nicht von ihren Göttern und Dämonen entzauber-
ten Welt, nur in anderem Sinne: wie der Hellene einmal der Aphrodite opferte und dann
dem Apollon und vor allem jeder den Göttern seiner Stadt, so ist es, entzaubert und ent-
kleidet der mythischen, aber innerlich wahren Plastik jenes Verhaltens, noch heute. Und
über diesen Göttern und in ihrem Kampf waltet das Schicksal, aber ganz gewiß keine
›Wissenschaft‹. Es lässt sich nur verstehen, was das Göttliche für die eine und für die
andere oder: in der einen und der anderen Ordnung ist.« Eine in diesem Sinne »polythe-
istische« Haltung, welche die Berufe der Politik und der Wissenschaft in einer Person
verbindet, ist für Weber offenbar »intellektuell rechtschaffen« möglich. Dass diese
»arbeitsteilige« Kompatibilität von Wissenschaft und Politik nicht eigens begründet
wird, erscheint in der Tat insofern problematisch, als Weber selbst eine solche Kompati-
bilität zwischen anderen Wertsphären explizit ausschließt, etwa wenn er feststellt, dass
»die Spannung zwischen der Wertsphäre der ›Wissenschaft‹ und der des religiösen Heils
unüberbrückbar ist.« (Ebd., S. 611) Wer Wissenschaftler ist, so offenbar Webers Posi-
tion, der kann daneben auch Politiker sein, nicht jedoch religiös. Es ist gerade auch diese
implizite These Webers von der eigentümlichen Beziehung zwischen Wissenschaft,
Politik und Religion, die Voegelin kritisch in Frage stellt, unter anderem deshalb, weil
für ihn insbesondere die Politik an einem bestimmten Punkt (und in bestimmten Fällen
vielleicht sogar mehr als die Religion) den »Opfer des Intellekts« erfordert (siehe oben). 

56 Man könnte – wiederum mit Webers Worten – den Sachverhalt auch so ausdrücken: Die
arbeitsteilige Ethik der Berufe ermöglicht es dem Einzelnen, je nach Anlass immer wie-
der anders – und unter Umständen jeweils diametral entgegen gesetzt – zu entscheiden,
»welches für ihn der Gott, und welches der Teufel ist«, also »bildlich geredet«, je nach
Problem jeweils »diesem Gott« zu dienen, ohne dabei »jenen anderen« zu kränken.
(Weber, »Wissenschaft als Beruf«, aaO. (FN 21), S. 604 und 608.)

02_Sigwart  Seite 394  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


ZfP 54. Jg. 4/2007

Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft 395

IV. Das Problem des Totalitarismus

Die durchaus ambivalenten Konsequenzen dieses eigentümlichen existentiellen
Wissenschafts- und Selbstverständnisses Voegelins zeigen sich in aller Deutlichkeit
in den Arbeiten aus den späten 1930er Jahren und in seiner intellektuellen Ausein-
andersetzung mit dem Totalitarismus. Voegelins existentielles Wissenschaftsethos
bestimmt auch seine Haltung gegenüber den krisenhaften politischen Entwicklun-
gen der Zeit, eine Haltung, die zunächst bis in die Mitte der 30er Jahre hinein durch
weitgehende Neutralität und Distanziertheit geprägt ist.57 Wenn eine substantielle
Kritik politischer Phänomene auf wissenschaftlicher Basis nicht möglich war, dann
gebot es die intellektuelle Rechtschaffenheit des politischen Denkers, sich einer Kri-
tik zu enthalten – und zwar auch einer solchen Kritik, die der »Politiker« Weber
vielleicht formuliert hätte. Das bedeutete aber zugleich: Wenn die Möglichkeit der
Kritik zur existentiellen Notwendigkeit wurde, musste der Versuch gemacht wer-
den, die Basis für eine wissenschaftlich-substantielle Kritik zu finden und dabei
auch zur grundsätzlichen Infragestellung der eigenen wissenschaftlichen Position
bereit zu sein. Diese Konsequenzen, die Voegelin mit seinem Essay über Die Politi-
schen Religionen von 1938 gezogen hat, bestimmen auch seine kurze, aber auf-
schlussreiche Auseinandersetzung mit Thomas Mann aus demselben Jahr. In einem
Brief an Voegelin im Dezember 1938 bedankt sich Mann für die Zusendung eines
Exemplars der Politischen Religionen und gibt die folgende kritische Beurteilung
von Voegelins Studie:

»Es ist eine sehr anregende, lehr- und aufschlussreiche Arbeit und fasst auf knap-
pem Raum viel von der gedankenreichen Experimental-Welt unserer bedenkli-
chen Epoche zusammen. Ihr Nachteil scheint mir zu sein, dass Ihre Objektivität
zuweilen einen so unkritischen, positiv interessierten Akzent gewinnt und an-
fängt als Apologie des Schand-Pragmatismus zu wirken, um den es sich überall
handelt. Man wartet auf moralischen Widerstand und auf einige Verstärkung
der ethischen Fronde, die sich denn doch, wie mir scheint, in aller Welt gegen die
›Revolution des Nihilismus‹ herauszubilden beginnt.«58

Voegelin hat – als unmittelbare Reaktion auf diese Kritik Manns – im Dezember
1938 einige Überlegungen zur Frage des ethischen und moralischen Widerstands
gegen den Nationalsozialismus formuliert, die er dann 1939 der zweiten Auflage
den Politischen Religionen in leicht abgeänderter Form als Vorwort vorangestellt
hat.59 Die Arbeit habe, so schreibt Voegelin dort in Anspielung auf Manns Kritik,
»bei verständnisvollen Lesern ähnlich kritische Antwort (gefunden) wie meine frü-
heren Schriften«. Die Darstellung, so der Vorwurf der Kritiker, sei so »objektiv, dass
sie geradezu für jene Weltbilder und Bewegungen, im besonderen für den National-

57 Vgl. dazu ausführlicher Sigwart, Das Politische und die Wissenschaft, aaO. (FN 24), S.
187 ff. 

58 Thomas Mann an Eric Voegelin, 18. Dezember 1938, in: HI 24.11.
59 Vgl. dazu Jürgen Gebhardt, »Wie vorpolitisch ist Religion?« in: Herfried Münkler

(Hrsg.), Bürgerreligion und Bürgertugend, Baden-Baden 1996, S. 81-102.

02_Sigwart  Seite 395  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft396

sozialismus, werbe, die zu bekämpfen sie bestimmt sei; es fehle die Entschiedenheit
des Urteils und der Verurteilung, die meine eigene Haltung außer Zweifel stellen
würde.« Diese Kritik, so Voegelins Entgegnung, rühre »an Grundfragen der gegen-
wärtigen Weltlage und der Haltung des Einzelnen zu ihr.« Die Forderung nach ei-
ner »Entschiedenheit des Urteils und des Urteilens« präferiere die Haltung des
»politisierenden Intellektuellen, ... der seine tiefe Abneigung gegen den Nationalso-
zialismus in kräftigen ethischen Urteilen« und »politisierenden Ergüssen« kundge-
be. Dieser »literarische Kampf als Gegenpropaganda«, der auf der Grundlage eines
gemeinsamen »sittlichen Kodex« geführt werde, sei grundsätzlich legitim, aber er
werde, so Voegelin, »bedenklich, wenn er das Wesentliche verdeckt. Doppelt be-
denklich: denn er lenkt die Aufmerksamkeit davon ab, dass sich hinter den ethisch
verwerflichen Handlungen ein tieferes und gefährlicheres Übel verbirgt (…). Ich
will (...) nicht sagen, dass der Kampf gegen den Nationalsozialismus nicht auch als
ethischer geführt werden soll; er wird nur – nach meiner Ansicht – nicht radikal ge-
führt, weil die radix, die Wurzel in der Religiosität fehlt.«60 

Voegelins Reaktion auf Manns Kritik zeigt, dass die Webersche Idee der intellek-
tuellen Rechtschaffenheit weiterhin von zentraler Bedeutung für ihn ist. Voegelins
Erwiderung macht andererseits deutlich, dass er in der Forderung nach einer klare-
ren »ethischen« Positionierung eben jene Haltung Webers zum Problem von Wis-
senschaft und Politik erkennt, die für ihn selbst angesichts der politischen Krise ge-
rade fragwürdig geworden ist. Eine rein »ethische« Kritik – sofern Ethik, wie
Voegelin es hier tut, als der politisch-kulturelle Common Sense einer konkreten po-
litischen Gemeinschaft verstanden wird – setzt dem politischen Glauben der ideolo-
gischen Bewegungen lediglich einen anderen politischen Glauben entgegen. Eine
solche immanent-politisch, letzten Endes durch die persönliche Entscheidung für
einen Wert begründete Kritik aber, und so verstand Voegelin offenbar gut weberia-
nisch die eingeforderte entschlossene »ethische Fronde«, wurde für ihn der Krise
der Zeit nicht gerecht.61 Zudem verbot das Ethos des politischen Denkers diese Op-

60 Voegelin, Die politischen Religionen, aaO. (FN 34), S. 5 f.
61 Diese Einschränkung gilt für Voegelin übrigens grundsätzlich auch für die angelsächsi-

sche Common-Sense-Philosophie. In einem Brief an Robert Heilman von 1969 schreibt
Voegelin zur Frage des philosophischen Stellenwertes reiner Common-Sense-Philoso-
phie: »The common sense man of the Scottish philosophers is a man who holds the
same truths with regard to man and his ethical conduct as a philosopher but without the
philosophical apparatus. It is a regression to what one might call a pre-philosophic
»wisdom« literature which, however, has absorbed the results of the philosophers. On
this level, of course, one can think only as long as the substance of the wisdom holds
out. It cannot be renewed actively from the philosopher´s movement in intellectual
meditation. Still, it holds out for quite a while. John Dewey´s Human Nature and Con-
duct, of 1925, is still a pure product of this Common Sense thinking. But it becomes
extremely vulnerable, when the social scene is dominated by ideologists who think inci-
sively, however wrong their thought may be.« (Eric Voegelin an Robert Heilman,
30.12.1969, in: HI 17.9) Vgl. diese Bemerkung Voegelins zur »Verletzlichkeit« reiner
Common-Sense-Philosophie mit der Beschreibung von Max Webers »precarious posi-
tion« und intellektuellen Schwäche im Moment der existentiellen Krise in Voegelin,
Autobiographical Reflexions, aaO. (FN 5), S. 12.)

02_Sigwart  Seite 396  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


ZfP 54. Jg. 4/2007

Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft 397

tion der Aufgabe der wissenschaftlichen Position zugunsten eines intellektuellen
Rückzugs auf einen rational letztlich nicht begründbaren Standpunkt persönlicher,
»dämonischer« Wertentscheidung. Das aber wäre für Voegelin die Voraussetzung
dafür gewesen, sich an den politischen Parteikämpfen als intellektueller Kombattant
zu beteiligen und dabei das Prinzip der intellektuellen Rechtschaffenheit, wie Voe-
gelin es verstand, für diesen Moment politisch-existentiellen Ernstes einstweilen –
und zugunsten des Prinzips politischer Verantwortung – in den Hintergrund zu
stellen. Eine wissenschaftliche Kritik dagegen, die in der Lage sein will, die »Wur-
zel« des Problems freizulegen, müsse sich, so Voegelins Argument im Vorwort, ge-
rade von diesem »politischen Abwehrkampf« und den »entschiedenen Urteilen« der
»politisierenden Intellektuellen« emanzipieren. Denn der Rückzug auf einen gleich-
sam a priori gesetzten »sittlichen Kodex« verdecke die eigentliche Problematik und
verstelle gerade die Möglichkeit eines kritischen wissenschaftlichen Zugangs. Das
Ethos des politischen Denkers, so also Voegelins Argument, fordert gerade die Sus-
pension des nahe liegenden ethischen Urteils. Und diese Suspension ist zugleich Be-
dingung der Möglichkeit einer wissenschaftlichen Kritik. Die intellektuelle Reakti-
on auf den Nationalsozialismus darf für Voegelin daher nicht bei politischer
Gegenpolemik, egal welcher Couleur, stehen bleiben, will sie zu einer substantiellen
wissenschaftlichen Kritik kommen, die das Problem bis zu seiner Wurzel in der
Grundproblematik menschlicher Existenz zurückverfolgt. Mit dem Begriff der
»Religiosität« gibt Voegelin in seinem Vorwort auch die Richtung an, in welche die-
se »radikale« Kritik zu zielen habe.

Die Auseinandersetzung zwischen Voegelin und Mann aus dem Jahr 1938 ist in
mehrfacher Hinsicht bemerkenswert. Bemerkenswert ist erstens, dass die Frage der
Religion, die wie gesagt von Anfang an Voegelins besonderes Interesse findet, hier
eine neue, veränderte Bedeutung gewinnt, insofern als sie sich hier nun unmittelbar
mit Voegelins Versuch einer substantiellen Ideologiekritik verbindet. Dazu gleich
mehr. Bemerkenswert ist zweitens, dass der Vorwurf Thomas Manns einer allzu
verhaltenen Objektivität und Neutralität sich gerade gegen diejenige Schrift Voege-
lins richtet, in der er überhaupt erstmals den Versuch einer solchen substantiellen
Ideologiekritik des Nationalsozialismus macht. Dass Voegelin damit in der Tat
durchaus eine deutliche Umorientierung vollzieht und dass dabei der Begriff der
Religion eine wichtige, allerdings nicht leicht festzumachende und durchaus ambi-
valente Rolle spielt, ist anderen sozusagen persönlich näher stehenden zeitgenössi-
schen Beobachtern durchaus aufgefallen. In Voegelins Nachlass – und im Archiv
Frauennachlässe an der Universität Wien – findet sich eine diesbezüglich interessan-
te Korrespondenz, die Voegelin 1938 und 1939 mit dem befreundeten Ehepaar Rut-
hild und Karsten Lemche geführt hat. Die Lemches, die Voegelins Arbeit aus ge-
meinsamer Wiener Zeit offenbar sehr gut kannten, reagieren auf Voegelins Vorwort,
das er ihnen vor der Veröffentlichung (zusammen mit dem Brief Manns) geschickt
hatte, mit einiger Überraschung und auch durchaus mit deutlicher Skepsis. Voege-
lins Position hat sich hier, so scheint es etwa Karsten Lemche, fundamental verän-
dert. Lemche schreibt Voegelin im Februar 1939 mit Bezug auf das Vorwort:

02_Sigwart  Seite 397  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft398

»Ich habe Sie, Herr Doktor, muss ich gestehen, immer für einen Relativisten ge-
halten, der den historischen Ablauf möglichst vorurteilslos schilderte, wenngleich
sich für ihn dabei aus dem Stoff eine zeitliche Ordnung und eine Bewertung von
Blüte und Verfall wie für einen Biologen ergibt. Auch Ihre Religionenbetrach-
tung hat, wie ich sie lese diese Haltung, obwohl man bei der Erkenntnis auch die
lebendige Anteilnahme spürt. Diesen Eindruck von Ihnen habe ich jetzt mit ei-
nem Schlag als im Wesentlichen unvollständig ergänzen müssen; ich sehe erst
jetzt den ›Absolutisten‹.

Es kommt mir aber vor, dass im Vorwort der Sprung vom Zusehen und Schildern
vom Abgelaufenen zum prophetischen Wertesetzen genommen wird, vom Histo-
riker zum Missionar, ohne als solcher klar hervorgehoben zu werden; Erkenntnis
und Glaube werden sogar … vermischt.«62

Die Anklänge an die Weberschen Prinzipien der Wissenschaftlichkeit in Lemches
kritischer Bemerkung sind unverkennbar. Lemches Kritik zielt unmittelbar auf den
Kern von Voegelins eigenem Wissenschaftsverständnis, indem sie den Vorwurf er-
hebt, Voegelin habe hier – zugunsten einer entschiedenen kritischen Position – seine
objektiv-wissenschaftliche Position aufgegeben. Denn die entschiedene, aus Lem-
ches Perspektive »absolutistische« Position Voegelins gegen den Nationalsozialis-
mus ist erkauft durch eine Vermischung wissenschaftlicher Erkenntnis mit subjek-
tiv-irrationaler Wertsetzung, ohne dies allerdings deutlich zu sagen. Kurz, und mit
Weber gesprochen: Lemche bezichtigt Voegelin der intellektuellen Todsünde der
»Katheder-« bzw. »Professoren-Prophetie«.63 

Die Bemerkung ist insofern in der Tat zutreffend, als Voegelin hier erstmals seine
»weberianische« Zurückhaltung zugunsten einer klaren Kritik des Nationalsozialis-
mus aufgibt, sie ist aber insofern unzutreffend, als Voegelin eben gerade versucht,
dabei trotzdem die wissenschaftliche Perspektive auf die Probleme beizubehalten.
Voegelin äußert sich dem eigenen Anspruch nach eben nicht als Politiker oder Bür-
ger oder »Kulturmensch« im Weberschen Sinn, sondern dem eigenen Selbstver-
ständnis nach als Wissenschaftler. Voegelins Reaktion in seinem Antwort-Brief
macht das deutlich, zeigt aber auch, dass er sich zwar einerseits von Webers Position
abgrenzt, sich andererseits aber gegen den Vorwurf der Katheder-Prophetie in einer
Sprache verteidigt, die der Weberschen Terminologie weiterhin sehr nahe steht. Ich
will aus dem insgesamt sehr interessanten Brief nur eine kurze Passage zitieren:

»Was wollte ich nun mit dem Vorwort? Gewiss niemanden bekehren oder missi-
onieren. Es ist das erste mal, dass ich etwas über meine persönlichen Ansichten zu
gewissen Fragen in der Öffentlichkeit (sage). Ich habe bisher immer nur neutral
geschildert, aber diese Neutralität, die nicht einem Relativismus, sondern einer
an der Realität anteilnehmenden Kontemplation entspringt, ist so oft und in so

62 Karsten Lemche an Eric Voegelin, 11. Februar 1939, in: HI 23.3.
63 Vgl. dazu bei Weber, »Der Sinn der Wertfreiheit der soziologischen und ökonomischen

Wissenschaften«, aaO. (FN 40), S. 492 f.

02_Sigwart  Seite 398  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


ZfP 54. Jg. 4/2007

Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft 399

peinlicher Weise als Parteinahme für den NS (Nationalsozialismus) missverstan-
den worden, dass es mir geraten schien, diese Missverständnisse zu beseitigen.«64

Die Reaktion auf Lemches Kritik ist sehr vorsichtig, und auf den ersten Blick be-
schränkt sich Voegelin hier auf den Hinweis auf Probleme der politisierenden, ver-
fälschenden Rezeption seiner bisherigen Schriften und damit auf gewisse Zwänge
und Notwendigkeiten öffentlicher Kommunikation. Aber mit dieser Selbstbe-
schreibung ist Voegelins Intention nur oberflächlich und nicht erschöpfend erfasst.
Neben dem Versuch, »Missverständnisse« auszuräumen, geht es Voegelin zu dieser
Zeit doch auch – und primär – um die Suche nach einer substantiell-kritischen Posi-
tion gegenüber einer Entwicklung, die sich für ihn zusehends als eine Krise zivilisa-
torischen Ausmaßes darstellt, als eine »Auflösung, die sich auf die gesamte abend-
ländische nationalstaatliche Welt erstreckt«.65 Diese Position muss insbesondere
auch dem eigenen kulturellen Hintergrund, der »deutschen Nation« und der sozial-
dominant werdenden »völkischen« Ideen der Zeit gegenüber nicht nur eine distan-
zierte, sondern eine dezidiert kritische Perspektive ermöglichen. Auf eine diesbe-
züglich skeptische Bemerkung Ruthild Lemches hin betont Voegelin die
Notwendigkeit und die Möglichkeit einer solchen Position:

»Santayana hat einmal gesagt: die Nation, in die man hineingeboren wird, ist ein
Zufall. Es scheint mir, diesem Zufall würde zu viel Bedeutung zugemessen, wenn
man daraus für den Einzelnen die Konsequenz ableiten würde, seine geistige Exis-
tenz nur mit den Mitteln zu führen, die gerade diese Nation zur Geschichte bei-
trägt – wie immer bedeutend sie sind. Und es ist eine sehr wichtige kulturpolitische
Frage, ob alle Fähigkeiten und Möglichkeiten, die in einer Nation spezifisch gege-
ben sind, um jeden Preis voll entfaltet werden sollen. Nicht alles, was ist, ist gut.
Und ich könnte mir denken, dass nationale Eigentümlichkeiten, wenn sie mit dem
europäischen Kulturbestand, wie er nun einmal geworden ist, bei voller Entfal-
tung inkompatibel sind, besser nicht voll entfaltet werden. Der Mensch ist fähig,
Verbrecher zu sein: soll er darum Verbrecher sein? Der Mensch ist fähig krebs-
krank zu sein, soll er darum krebskrank sein? Der Mensch ist fähig Deutscher zu
sein (im ›völkischen‹ Sinn): soll er es sein? Oder wäre es nicht denkbar, dass gewis-
se spezifisch deutsche Entfaltungsmöglichkeiten besser unterdrückt würden?«66

Die Krise der Zeit drängt als die entscheidenden Fragen solche in den Vordergrund,
die für eine Weberianische Wissenschaft außerhalb ihres Kompetenzbereichs liegen,
Fragen, die für Weber in letzter Konsequenz nur der »wollende Mensch«, der Politi-
ker beantworten kann.67 Eine Weberianische Wissenschaft, die vorherrschenden zeit-

64 Institut für Geschichte – Wien (IfG), Sammlung Frauennachlässe, NL III A/3, Eric
Voegelin an Karsten Lemche, ohne Datum.

65 Ebd., Eric Voegelin an Ruthild Lemche, 26. Januar 1939.
66 Ebd., Eric Voegelin an Ruthild Lemche, 6. März 1939.
67 Vgl. nochmals die dichte Passage bei Weber, »Wissenschaft als Beruf«, aaO. (FN 21), S.

604: »Wie man es machen will, ›wissenschaftlich‹ zu entscheiden zwischen dem Wert
der französischen und deutschen Kultur, weiß ich nicht. Hier streiten eben auch ver-
schiedene Götter miteinander, und zwar für alle Zeit.«

02_Sigwart  Seite 399  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft400

genössischen Wissenschaftskonzeptionen in Deutschland insgesamt, und damit auch
Voegelins eigene Konzeption einer »Staatslehre als Geisteswissenschaft«68 können aus
Voegelins Sicht die gesuchte kritische Position nicht bieten. Nicht nur die politische
Entwicklung, auch die spezifisch deutschen Wissenschaftstraditionen werden für Vo-
egelin deshalb zusehends fragwürdig und selbst zum Symptom der Krise. Diese Situa-
tion zwingt dazu, gerade die Frage der Religion neu zu stellen, und zwar erstens in ei-
nem »sozialtechnischen« und zweitens in einem theoretischen Sinn. Voegelin schreibt
an Ruthild Lemche zum »sozialtechnischen« Problem von Religion und Politik: 

»Die Bewegung der deutschen Geisteswissenschaft seit der Romantik hat – so wie
ich es sehe – mit Max Weber im Nihilismus geendet. Eine neue Glaubenshaltung,
die auch gesellschaftsbildend wirken könnte, ist nur in schwächeren Ansätzen in
Einzelnen zu bemerken, und die etablierten Kirchen scheinen – trotz der heroi-
schen Haltung Einzelner (wie Niemoellers) – nicht mehr über entscheidende Kräfte
zu verfügen. (…) Wir leben in einer Zeit der Disintegration, die vielleicht noch ein
Jahrhundert oder länger andauern wird, und ich bezweifle, dass selbst eine gewalti-
ge religiöse Persönlichkeit, wenn sie heute auftritt, etwas Bedeutendes bewirken
könnte, weil die große Masse der Menschen phantasielos ist und an ein Ende erst
glaubt, wenn es für jedermann unüberschaubare Dimensionen des physischen
Elends und der sittlichen Verrottung angenommen hat. Die Zeit ist nicht ›reif‹ im
sozialtechnischen Sinn für eine Erneuerung, die an Höheres appelliert als an aggres-
sive Instinkte und kollektive Verherrlichung wie es der Nationalsozialismus tut.«69

Das Schicksal der Gesellschaft in der, mit Weber gesprochen: »prophetenlosen
Zeit« ist nicht notwendigerweise die »mechanisierte Versteinerung« zum »stahlharten
Gehäuse« des kapitalistisch-bürokratischen »Triebwerks«,70 sondern stattdessen der
Kollaps der Politik in pseudoreligiöser »kollektiver Verherrlichung«, der Zusammen-
bruch – oder man könnte mit Blick auf Webers Modernisierungstheorie71 auch sagen:
die Selbstaufhebung – der modernen säkularen Kultur im politisch-religiösen Totali-
tarismus. Das ist im Kern Voegelins These der Politischen Religionen, und die zitierte
Passage skizziert die unmittelbar politischen bzw. »sozialtechnischen« Folgen dieser
Entwicklung, wie sie sich Voegelin Ende der 1930er Jahre darstellen. Der wissen-
schaftlich entscheidende Punkt für Voegelin ist aber, über diese »sozialtechnische«
Analyse der Folgen der Entwicklung hinaus, der Versuch einer politisch-theoreti-
schen Neuformulierung des religiösen Problems. Denn hier setzt Voegelins Versuch
einer Kritik des Nationalsozialismus und damit zugleich sein Versuch der Überwin-
dung des Weberschen Wertfreiheitspostulats zunächst an.72 Die Neubestimmung des

68 Vgl. zu dieser dezidiert »geisteswissenschaftlichen« staatstheoretischen Konzeption des
frühen Voegelin vor allem die Texte und Fragmente in CW 32, aaO. (FN 15).

69 Eric Voegelin an Ruthild Lemche, 26. Januar 1939, aaO. (FN 65). 
70 Weber, »Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus«, aaO. (FN 17), S. 203 f.
71 Zu der prominenten Interpretation von Webers Theorie der Modernisierung als der

letzten, säkularen Phase eines universalen Rationalisierungsprozesses vgl. Tenbruck,
»Das Werk Max Webers«, aaO. (FN 17), S. 66 f. und S. 76 ff.

72 Vgl. Voegelin, Die politischen Religionen, aaO. (FN 34), S. 11 ff.

02_Sigwart  Seite 400  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


ZfP 54. Jg. 4/2007

Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft 401

Politik- und des Religionsbegriffs in den Politischen Religionen, in der die durchge-
hend religiöse Metaphorik von Webers Beschreibung des ethischen Problems der
Moderne konsequent in eine politik- und religionswissenschaftliche Neubestimmung
dieses Problems überführt wird, hängt also unmittelbar zusammen mit der Erfahrung
der politischen Krise, und sie ist motiviert durch die Suche nach einer substantiell-
kritischen wissenschaftlichen Position gegenüber dem Nationalsozialismus. Von die-
sem Punkt aus entwickelt sich Voegelins Projekt einer »Ordnungswissenschaft«, die
also insofern eine unmittelbare Antwort ist auf die persönliche Erfahrung des Schei-
terns einer »wertfreien Wissenschaft« im Angesicht der politischen Katastrophe. 

V. Ausblick: Lösungsversuche

Wie ist von hier aus Voegelins weiterer Weg? Sucht er die Lösung tatsächlich in
der Rückkehr zu einer »vormodernen« Wissenschaftskonzeption, die auf der dog-
matischen Rezeption klassisch-griechischer und christlich-philosophischer Kon-
zepte beruht – wie es etwa Hans Kelsen in seiner Kritik der New Science of Politics
dargestellt hat?73 Auch hier ergibt sich bei genauerer Betrachtung ein ambivalenteres
als dieses allzu starre Bild. Voegelins »Ordnungswissenschaft« ist meines Erachtens
gerade nicht die (womöglich resignierte) Rückkehr zu einer epistemologisch vorkri-
tischen Konzeption, sondern der Versuch einer »erfahrungswissenschaftlichen«
Überwindung der Wertfreiheitsproblematik. In dieser Problematik, nämlich Webers
bewusster Ausklammerung der »Analyse der Erfahrungen, die Maßstäbe für die
existentielle Ordnung und verantwortungsvolles Handeln liefern«, sah Voegelin
nicht nur die entscheidende »Lücke in Max Webers Werk«, sondern »zugleich auch
das große Problem, mit dem ich mich in den letzten fünfzig Jahren beschäftigt habe,
seit ich auf seine Ideen gestoßen bin.«74 Dieser Versuch einer erfahrungswissen-
schaftlichen Überwindung der Wertfreiheitsproblematik implizierte für Voegelin
den Rückgriff auf die Tradition der griechischen und christlichen Philosophie, aber
er implizierte zugleich den Versuch einer »erfahrungswissenschaftlichen« Neufor-
mulierung der klassischen Einsichten. Und er implizierte, wenn er »intellektuell
rechtschaffen« bewältigt werden sollte, zunächst die Voraussetzung, einen »erfah-
rungswissenschaftlichen« Zugang zu den klassischen Konzepten zu finden.

Die komplexe Frage nach der Bedeutung von Voegelins Begriff von »Erfahrung«
kann im Rahmen dieses Aufsatzes nicht beantwortet werden.75 Ich will aber ab-

73 Vgl. Hans Kelsen, A New Science of Politics. Hans Kelsen’s Reply to Eric Voegelin’s
»New Science of Politics«. A Contribution to the Critique of Ideology, hrsg. von Eck-
hard Arnold, Frankfurt-Lancaster 2004.

74 Voegelin, Autobiographische Reflexionen, aaO. (FN 5), S. 30 f.
75 Vgl. dazu zuletzt Schwelling, »Kulturwissenschaftliche Traditionslinien«, aaO. (FN 11),

S. 14 ff., Matthias Riedl, »Der Erfahrungsbegriff in den politischen Philosophien von
Michael Oakeshott und Eric Voegelin«, in: André Brodocz (Hrsg.), Erfahrung als
Argument. Zur Relevanz von Erfahrungen für die politische Theorie, Baden-Baden
2006 und Hans-Jörg Sigwart, »Modes of Experience – On Eric Voegelin’s Theory of
Governance«, in: The Review of Politics 68, No. 2 (2006), S. 259-286, S. 105–119.

02_Sigwart  Seite 401  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft402

schließend einige der diesbezüglich wichtigen Fragen zumindest kurz skizzieren.
Denn in diesem Zusammenhang wird noch einmal die ganze Ambivalenz der Be-
deutung Webers für Voegelin deutlich: Der Weg aus der Krise musste über Weber
hinausführen und war »methodisch« dennoch an dem Vorbild Weber orientiert. Vo-
egelins Versuch der intellektuellen Emanzipation vollzog sich nicht als Rückzug in
vorkritische philosophische Dogmatik, sondern als groß angelegte »erfahrungswis-
senschaftliche« Untersuchung der Ordnungs- und Unordnungserfahrungen der
westlichen Zivilisationsgeschichte, nämlich im Zuge seiner weberianisch anmuten-
den, enzyklopädisch angelegten historisch-empirischen Studien der 1940er Jahre.76

Voegelin versuchte also, wenn man so will, das Problem der Weberschen Wertfrei-
heit im konsequenten Nachvollzug des Weberschen Wissenschaftsethos zu über-
winden. Zwei Punkte sind dabei für Voegelin entscheidend wichtig. Erstens rückt
die Erfahrung der existentiellen, epochalen Krise der modernen Gesellschaft, die für
Voegelin der Nationalsozialismus bedeutete, jene Fragen und Probleme unerbittlich
ins Zentrum seines Denkens, die bei Weber noch relevanztheoretische Aporien blei-
ben konnten, die für Weber erkenntnistheoretisch als unvermeidlich hinzunehmen
waren und die sich praktisch durch die Webersche Ethik der Berufe lösen ließen.
Und zweitens lieferten die empirischen ideengeschichtlichen Studien aus Voegelins
Sicht mit der Erfahrung des »Faktums der Ordnungswissenschaft« in der klassi-
schen griechischen (und z. T. auch in der klassisch-christlichen) Philosophie die in-
tellektuelle Basis eines neuen, kritischen Wissenschaftsverständnisses, eine Basis, in
deren Fehlen Voegelin schließlich den Grund für das Scheitern der Weberschen
Wissenschaft sah.77

Voraussetzung dieser »neoklassischen« Position, die für Voegelin zum Funda-
ment seiner neuen kritischen Perspektive wurde, war wie gesagt ein »erfahrungs-
wissenschaftlicher« Zugang zum klassischen philosophischen Diskurs und ein Be-
griff von Erfahrung, der eine substantiell-kritische politikwissenschaftliche
Perspektive ermöglichte. Hinsichtlich dieser Frage spielte ein Denker für Voegelin
eine zentrale Rolle, der offenbar auch für Max Weber von einiger Bedeutung war:78

William James. Es ist kein Zufall, dass sich Voegelins »erfahrungswissenschaftli-
cher« Religionsbegriff in den »Politischen Religionen« explizit an James’ »Varieties

76 Das Protokoll dieser Studien ist Voegelins History of Political Ideas, die erst posthum
veröffentlicht wurde. Vgl. CW 19-26. Vgl. dazu auch Arpad Szakolczai, Stages of a
Quest. Reconstructing the Outline Structure of Eric Voegelin’s History of Political Ideas,
Occasional Papers, Bd. XXV, Eric Voegelin Archiv, München 2001 und Jürgen Geb-
hardt, »Politische Ideengeschichte als Theorie der politischen Evokation«, in: Dirk
Berg-Schlosser/Gisela Riescher/Arno Waschkuhn (Hrsg.), Politikwissenschaftliche
Spiegelungen. Festschrift für Theo Stammen, Opladen 1998, S. 15 ff.

77 Voegelin, Die neue Wissenschaft der Politik, aaO. (FN 2), S. 40 f.
78 Vgl. Wilhelm Hennis, »Die spiritualistische Grundlegung der verstehenden Soziologie

Max Webers. Ernst Troeltsch, Max Weber und William James’ Varieties of Religious
Experience«, in: Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in Göttingen aus dem
Jahre 1996, Göttingen 1996, S. 1-25. Zum Verhältnis der Weberschen Wissenschaft zum
amerikanischen Pragmatismus vgl. auch Eduard Baumgarten, Max Weber. Werk und
Person, Tübingen 1964, S. 560 f.

02_Sigwart  Seite 402  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


ZfP 54. Jg. 4/2007

Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft 403

of Religious Experience« orientiert.79 Und es ist vielleicht auch kein Zufall, dass
Max Weber »seine eigenen Fragen, noch mehr aber Rückendeckung für seine Art zu
fragen in James’ Varieties«80 finden konnte, wobei sich allerdings andererseits James’
pragmatistische Position an vielen Stellen seines Werkes wie die direkte erfahrungs-
wissenschaftliche Gegenposition zu Webers Idee der Wertfreiheit liest.81 In einem
Brief von 1974 hat Voegelin – zumindest zwischen den Zeilen – die zentrale Bedeu-
tung von James’ Epistemologie und seines Erfahrungsbegriffs angedeutet, allerdings
ohne auf die intellektuell-biographische Bedeutung seiner eigenen James-Rezeption
Ende der 1930er Jahre zu sprechen zu kommen:

»I believe indeed that (William James´) essay on ›Radical Empiricism’ which de-
velops the concept of Pure Experience is an important philosophical study. The
concept of Pure Experience is in fact resuming the Classic and Christian problem
of participation. The ›experience‹ does neither belong to the external world nor to
the psyche, but arises in the In-Between of participatory action, and that In-Bet-
ween, the metaxy, is a fundamental Platonic concept.

I am not sure that William James knew about the Classic precedent, since at the
beginning of the century an excellent knowledge of Classic philosophy, or of pro-
blems of Christian philosophy, was still practically nonexistent. All the more is his
philosophical insight to be admired.«82

Der Ton und auch der Akzent ist hier anders als in den frühen Schriften, aber auch
hier geht es um die »erfahrungswissenschaftliche« Problematik und den damit verbun-
denen erkenntnistheoretischen Bruch zwischen philosophischer Tradition und Mo-
derne – und in der Tat geht es Voegelins Ordnungswissenschaft in gewissem Sinn um
eine wissenschaftstheoretische Überwindung dieses Bruchs. Sowohl die geschichts- als
auch die bewusstseinsphilosophischen Entwürfe seiner Hauptwerke seit den 1950er
Jahren können in diesem Zusammenhang gesehen werden. Für den späteren Voegelin
scheint dieser Bruch offenbar, das legt zumindest die zitierte Briefstelle nahe, weniger
auf eine epistemologisch naive Perspektive der klassischen Philosophie, sondern eher
auf eine epistemologisch naive moderne Rezeption der Klassiker zurückzuführen zu

79 Voegelin, Die politischen Religionen, aaO. (FN34), S. 67.
80 Hennis, »Die spiritualistische Grundlegung der verstehenden Soziologie Max Webers«,

aaO. (FN 78), S. 21.
81 Vgl. zum Beispiel William James, »Der Wille zum Glauben«, in: Ekkehard Martens

(Hrsg.), Pragmatismus. Ausgewählte Texte von Charles Sanders Peirce, William James,
F. C. S. Schiller, John Dewey, Stuttgart 22002, S. 128-160. James’ pragmatistisches Pro-
gramm zur Begründung einer normativen »Tatsachenwissenschaft« impliziert außerdem
ein dezidiert personalistisches, und d.h. am Kriterium der Integrität und Kongruenz der
intellektuellen und ethischen Orientierung der Gesamtperson ausgerichtetes Verständ-
nis von intellektueller Rechtschaffenheit, das der Weberschen Idee des Berufsethos
geradezu direkt entgegengestellt werden kann. Vgl. dazu zum Beispiel James´ erste
Pragmatismus-Vorlesung über »The Present Dilemma in Philosophy« (William James,
Pragmatism, Cambridge 1975, S. 9-26).

82 Eric Voegelin an Kenneth N. Adamson, 22. Januar 1974, in: HI 6.3.

02_Sigwart  Seite 403  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft404

sein. Aber ungeachtet dieses veränderten Akzents geht es Voegelin auch hier um die
»erfahrungswissenschaftliche« Überwindung dieser klaren Trennungslinie. Schon sein
Versuch der politiktheoretischen Neuformulierung der religiösen Fragestellung seit
Ende der 1930er Jahre wird von Voegelin dezidiert auf eine in diesem Sinne »erfah-
rungswissenschaftliche« Grundlage gestellt. Dazu ein weiteres Zitat aus einem Brief
Voegelins von 1953. Voegelin reagiert hier auf eine kritische Bemerkung bezüglich der
»theologischen Prämissen« seiner wissenschaftlichen Arbeit folgendermaßen:

»The question whether anybody is an agnostic, or religiously inclined, or whether
he is both at the same time, as it seems to be your predicament, has, in my opini-
on, nothing to [do] whatsoever with theoretical issues. I feel even unable to re-
turn your confidences in this point, for the good reason that I am not clear myself
about my own state of sentiments in such matters. Metaphysics is not a ›premise‹
of anything, as far as I am familiar with the works of philosophers, but the result
of a process in which a philosopher explicates in rational symbols his various expe-
riences, especially the experiences of transcendence. And the same goes for Chris-
tianity: theology is not a premise, but a result of experiences. As far as political sci-
ence is concerned, we are faced with the fact that such experiences are constituent
elements in social order. Insofar they are facts of political history. A theory of po-
litics, therefore, must take cognizance of these facts and interpret them on there
own terms, that is, as experiences of transcendent order, whatever my personal
opinions about them should be. Their classification, not as facts of order, but as
›metaphysical premises‹ etc., seems to me to express not a judgment in science, but
a dogmatic misconstruction from the position of some ideology.

Hence, I am not operating with a theological ›premise‹, but with a proposition
which certainly is empirically tenable, that is, the proposition that experiences of
transcendence and their rational articulation in metaphysics and theology are or-
dering facts in history. In order to recognize this fact, to theorize it, and so forth,
you don´t have to be a theologian yourself anymore than you have to be a great
artist in order to write a competent study on Rembrandt.«83

Die Passage zeigt nicht nur Voegelins Anspruch einer »erfahrungswissenschaftli-
chen« Herangehensweise an »theologische« Fragen und an das »theoretische« Pro-
blem der »Religion«, sondern auch sein spezifisch politikwissenschaftliches Interes-
se an diesen Fragen. Und sie zeigt den Einfluss von Williams James, wenn man ihr
James‹ Charakterisierung seiner eigenen wissenschaftlichen Position zur Seite stellt.
Im »Postscript« zu den Varieties of Religious Experience gibt James eine Skizze sei-
ner Perspektive, die er als eine »science of religion« beschreibt, deren Grundlage
eine Philosophie des »piecemeal supernaturalism« sei. Dieses James‹ Vorliebe für
undogmatische Begrifflichkeiten verratende Label soll eine Position bezeichnen, die

83 Eric Voegelin an Thomas I. Cook, 30. Dezember 1953, in: HI 9.28. Ebenfalls zitiert bei
Jürgen Gebhardt, »Voegelin und das Politische«, in: Ders., Politik – Hermeneutik –
Humanität. Gesammelte Aufsätze, hrsg. von Clemens Kauffmann/Helmut Klumpjan/
Matthias Riedl/Hans-Jörg Sigwart, Berlin 2004, S. 337-347; hier: S. 342.

02_Sigwart  Seite 404  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


ZfP 54. Jg. 4/2007

Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft 405

sich in bestimmter Hinsicht von moderner kantianischer Epistemologie (»refined
supernaturalism« in James‹ Begrifflichkeit) unterscheidet.84 Während »transcenden-
tal idealists … bar out ideal entities from interfering causally in the course of pheno-
menal events«, zeichne sich »piecemeal supernaturalism«, so James, durch einen
pragmatischen und »universalistic way of taking the ideal world« aus:

»It admits miracles and providential leadings, and finds no intellectual difficulty
in mixing the ideal and the real worlds together by interpolating influences from
the ideal region among the forces that causally determine the real world’s details.
In this the refined supernaturalists determine think that it muddles disparate di-
mensions of existence. For them the world of the ideal has no efficient causality,
and never bursts into the world of phenomena at particular points. The ideal
world, for them, is not a world of facts, but only of the meaning of facts; it is a
point of view for judging facts. It appertains to a different ›-ology‹, and inhabits a
different dimension of being altogether from that in which existential propositi-
ons obtain. It cannot get down upon the flat level of experience and interpolate
ifself piecemeal between distinct portions of nature, as those who believe, for ex-
ample, in divine aid coming in response to prayer, are bound to think it must.«85

Die Passage impliziert den komplexen Hintergrund von James‹ Begriff der »Erfah-
rung«, den er hier nicht weiter ausführt.86 Aber der Punkt, auf den es hier ankommt,
wird von James in den Varieties deutlich herausgestrichen. Die Grundprämisse seiner
philosophischen Position, bzw. die fundamentale Erfahrung, auf der sie beruht, sei
die empirische Tatsache, dass religiöse Erfahrungen und Überzeugungen von Men-
schen einen äußeren Einfluss auf die Bedingungen gesellschaftlichen menschlichen
Lebens haben, dass sie »effects in this world« haben und »regenerative effects unattai-
nable in other ways« produzieren.87 In diesem Sinne und aufgrund dieser Prämisse –
mit Webers Worten: der Prämisse, dass »Ideen in der Geschichte wirksam werden« –
erkenne eine »science of religion« religiöse Erfahrungen als empirische Tatsachen an. 

Es ist also zunächst einmal nicht so sehr eine eventuelle persönliche religiöse Er-
fahrung – berücksichtigt man die unterschiedlichen Kontexte, dann steht James’
Selbstbeschreibung in diesem Punkt der »religiösen Unmusikalität« Webers an Zu-
rückhaltung nur um weniges nach88 – sondern es ist die empirische, hermeneutisch-
wissenschaftliche Erfahrung religiöser Erfahrungen und ihrer psychologischen, so-
ziokulturellen und -politischen Auswirkungen, welche die Basis für James’ philoso-

84 William James, The Varieties of Religious Experience, New York 1999, S. 565 ff.
85 ebd.
86 Vgl. dazu vor allem William James, Essays in Radical Empiricism, Lincoln/London 1996.

Wie die oben zitierte Passage aus Voegelins Brief von 1974 zeigt, ist es wohl James‹ gleich-
sam epistemo-ontologischer Entwurf eines »Radical Empiricism« und weniger James`
»Pragmatismus« im engeren Sinne – also etwa die Maxime pragmatischer Methode (vgl.
James, Pragmatism, aaO. (FN 81), S. 29 ff.) – für den sich Voegelin vor allem interessiert. 

87 James, The Varieties of Religious Experience, aaO. (FN 84), S. 560 und 569.
88 Vgl. ebd., S. 560 ff., wo James seinen persönlichen »over-belief« skizziert, »though I

know it will appear a sorry under-belief to some of you«.

02_Sigwart  Seite 405  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft406

phisch-empirische Untersuchungen liefert. Mir scheint, auf einer ähnlichen erfah-
rungswissenschaftlichen und hermeneutischen Basis hat Eric Voegelin versucht,89

eine politikwissenschaftliche »Ordnungswissenschaft« zu begründen, die durch die
hermeneutische Interpretation der sozio-historischen menschlichen Erfahrungs-
Realität zu substantiell-kritischen und normativen Aussagen über Gesellschaft und
Politik zu kommen versucht. »Theorie« sei der Versuch, so bestimmt Voegelin die-
sen zentralen, aristotelisch orientierten Begriff seiner ordnungswissenschaftlichen
Konzeption in der New Science, »den Sinn der Existenz durch die Auslegung einer
bestimmten Klasse von Erfahrungen zu gewinnen. Ihr Argument ist nicht willkür-
lich, sondern leitet seine Gültigkeit von dem Aggregat von Erfahrungen her, auf das
sie sich ständig zur empirischen Kontrolle beziehen muss.«90 Eine auf diese Frage
zielende Analyse von Voegelins Hauptwerken seit den 1950er Jahren müsste versu-
chen, trotz seiner fundamentalen Kritik an der Moderne und ungeachtet seiner zum
Teil bewusst zugespitzten anti-modernen Polemik, diesen »wirklichkeitswissen-
schaftlichen« Kern seiner Konzeption einer »Ordnungswissenschaft« deutlicher he-
rauszuarbeiten. 

Zusammenfassung

Die Kritik an Max Weber, die Eric Voegelin im Rahmen seines Versuchs der Neu-
begründung einer neoklassisch orientierten kritischen »Ordnungswissenschaft« in
seiner New Science of Politics 1952 formuliert hat, gehört zu den klassischen Gegen-
positionen zu Webers Konzeption einer wertfreien Wirklichkeitswissenschaft. Eine
genauere Untersuchung von Voegelins Auseinandersetzung mit dem Weberschen
Werk vor allem in den 1930er Jahren, die seiner Kritik in der New Science voraus
geht, ergibt allerdings ein ambivalenteres und vielschichtigeres Bild von der Bezie-
hung zwischen Wirklichkeits- und Ordnungswissenschaft. Dieser Artikel konzent-
riert sich auf diese Auseinandersetzung Voegelins mit Weber in den 1930er Jahren
und kommt zu den folgenden Ergebnissen: 1. Voegelins Wissenschaftsverständnis
steht hinsichtlich wichtiger Aspekte der Weberschen Perspektive näher als seine
Fundamentalkritik in der New Science erwarten lässt (Kapitel II.). 2. Seine seit Mitte
der 1930er Jahre einsetzende kritische Auseinandersetzung mit Weber, insbesondere
mit dem Postulat der Wertfreiheit und Webers spezifischer Trennung von Wissen-
schaft und Politik, implizierte nicht nur eine weit reichende Änderung von Voege-

89 Wie weit Voegelin der James’schen Konzeption eines »radical empiricism« letztlich
folgt, ist allerdings eine Frage, deren Beantwortung weiterer Untersuchungen bedarf.
Insbesondere die Vorstellung der »Person« als Seins- bzw. Erfahrungstatsache, deren
Status sich in James’ empiricism zuweilen im Kontinuum reiner Erfahrung eher aufzu-
lösen scheint (vgl. James, Essays in Radical Empiricism, aaO. (FN 86), S. 36 ff.), ist bei
Voegelin deutlich stärker betont.

90 Voegelin, Die neue Wissenschaft der Politik, aaO. (FN 2), S. 96. Für die erfahrungswis-
senschaftlichen und hermeneutischen, gleichsam epistemo-ontologischen Implikatio-
nen von Voegelins späterer Perspektive vgl. z. B. auch die prägnanten Bemerkungen in
Eric Voegelin, »On Debate and Existence«, in: CW 12, S. 36-51.

02_Sigwart  Seite 406  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379


ZfP 54. Jg. 4/2007

Hans-Jörg Sigwart · Wirklichkeitswissenschaft und Ordnungswissenschaft 407

lins eigenem Wissenschaftsverständnis, sondern bleibt noch in der kritischen Wen-
dung gegen Weber in wichtigen Punkten dem Vorbild Weber verpflichtet (Kapitel
III.). 3. Diese kritische Auseinandersetzung hängt unmittelbar mit der Erfahrung
des Totalitarismus und Voegelins intellektueller Auseinandersetzung mit dieser Er-
fahrung zusammen (Kapitel IV.). In einem Ausblick (Kapitel V.) wird abschließend
die These skizziert, dass auch Voegelins spätere Konzeption einer »Ordnungswis-
senschaft«, die schließlich die Antwort auf diese Erfahrung zu geben versucht, den
Anspruch erhebt, auf einer wirklichkeits- bzw. erfahrungswissenschaftlichen
Grundlage zu stehen. Dabei spielt die konstruktive Rezeption von Grundgedanken
William James’ für Voegelin eine große Rolle.

Summary

In attempting to found anew a critical, neo-classically oriented «science of order,”
Eric Voegelin formulated a critique of Max Weber in his 1952 work, The New Sci-
ence of Politics. This critique would mark one of the classical counter-positions to
Weber’s conception of value-free science.  Yet Voegelin’s analysis of Weber’s work
preceded his critique of The New Science. As more precise investigation, primarily
of his analyses of the 1930s, reveals, Voegelin’s image of the relationship between the
sciences of reality and of order was more ambivalent and multilayered. Concentra-
ting on Voegelin’s discussions of Weber in the 1930s, this article attains the follo-
wing results: 1. In significant aspects, Voegelin’s conception of science lies closer to
the Weberian perspective than his critique of fundamentals in The New Science
would lead us to expect (II).  2.  Beginning in the mid thirties, his increasingly criti-
cal analysis of Weber—particularly of Weber’s postulate of value-freedom and his
separation of science and politics—indeed would imply a far-reaching change of Vo-
egelin’s own understanding of science.  Yet it would still remain indebted to Weber
as a role model, even in criticizing him on important points (III).  3. Voegelin’s dis-
cussion is directly linked both to the experience of totalitarianism and to his intel-
lectual analysis of this experience (IV). In a concluding preview (V), the following
thesis is sketched: Voegelin’s later conception of a «science of order,” ultimately
attempting to respond to the totalitarian experience, also claims to be founded on a
science of reality or experience.  Here, Voegelin’s constructive reception of certain
basic ideas of William James plays a large role.

Hans-Jörg Sigwart, Science of Reality and Science of Order – Eric Voegelin’s Rea-
ding of Max Weber

02_Sigwart  Seite 407  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:19 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:26:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-379

