Theoretische und methodische Grundlagen

Eine rassismuskritische Perspektive

Rassismus als Analyseperspektive

Mecheril (2004a, 179) folgend, verstehe ich »Rassismus als Perspektive der Analyse
von Phinomenen sozialer Unterscheidungc, bei der eine machtvolle Unterschei-
dung zwischen Uns und den Anderen (ebd. 185) in den Blick genommen wird. Dies
ist eine stellungnehmende, bewertende und normative Perspektive in dem Sin-
ne, dass sie Rassismus ablehnt und dagegen vorgehen will (ebd. 179). Die Perspek-
tive Rassismus unterscheidet sich von anderen machtkritischen Untersuchungs-
perspektiven durch die spezifische Konstruktion von Wir und Nicht-Wir, die Aus-
gangspunkt der Analyse ist. Im Rassismus wird diese Dichotomie in Hinblick auf
natio-ethno-kulturelle Zuschreibungen getroffen. Dabei erfolgt die Rassifizierung
von Menschen auf Basis bestimmter (willkiirlicher, aber nicht beliebiger) physio-
gnomischer und sozialer Attribute (vgl. ebd. 193). Die Konstruktion von Differenz
wird in der Rassismustheorie als Mittel zur Machterlangung und -sicherung ver-
standen. Erst die machtvolle Unterscheidung konstruiert und positioniert nicht
nur die Anderen, sondern auch das Wir (vgl. ebd. 187).

Rassismus produziert Wissen, das die konstruierte Differenz plausibilisiert,
naturalisiert, legitimiert und (re)produziert (vgl. ebd. 187-188). Dabei wird der zu-
geschriebenen Differenz von physiognomischen und sozialen Merkmalen auch ei-
ne Differenz von Mentalititen zugeordnet (vgl. ebd. 193-194). Der Prozess der Ras-
sifizierung ist dabei immer ein historisch-spezifischer (vgl. ebd. 191), sodass von je-
weils spezifischen Rassismen gesprochen werden kann (vgl. Rommelspacher 1998,
40-51). Mecheril und Rigelsky (2010) sprechen fiir den deutschsprachigen Kontext
von einem Auslinderdispositiv, das flexibel festschreibt, wer die Anderen sind und
wie sie zu behandeln sind. Das Konstrukt der Anderen ist dabei kein unschuldiges,
wertfreies, mit dem Wir gleichwertiges (vgl. Hall 2004). Die Konstruktion von Uns
und den Anderen ist in eine hierarchisierende soziale Ordnung eingebunden (vgl.
Mecheril 2004a, 186). Sie ist verbunden mit der Abwertung der Anderen (vgl. ebd.
194) und gewaltvollen Ausgrenzungspraxen (vgl. Terkessidis 2004, 99). Die Diffe-
renz ermdglicht, plausibilisiert und legitimiert die Deprivilegierung der Anderen

hittps://dol.org/10.14361/6783839450093-007 - am 14.02.2028, 18:51:08.



https://doi.org/10.14361/9783839450093-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Das Indernet

und die Privilegierung des Wir (vgl. Mecheril 2004a, 193). Rassismus hat damit
nicht in erster Linie mit den Anderen und schon gar nicht mit ihrem Wesen zu
tun, sondern mit dem Wir. Zentrales Element des Rassismus ist es, das Wir zur
Norm zu erkliren und zu privilegieren und gleichzeitig diese Position der Privile-
gierung moglichst weitgehend zu verschleiern (vgl. Eggers et al. 2005; Tiberger
et al. 2009). Die rassistische Unterscheidung bestitigt und (re)produziert die Ver-
hiltnisse der Dominanz (vgl. Mecheril 2004a, 187), macht sie durch eine internali-
sierte Norm akzeptabel (vgl. Rommelspacher 1998, 36) und stabilisiert so die Domi-
nanzkultur (Rommelspacher 1998). Die Dethematisierung der machtvollen Position
ist Bestandteil der Wirkungsweise von rassistischen Dominanzverhiltnissen (Me-
cheril 2004a, 199). Jene, die dem Wir zugehoren, konnen diese Machtverhiltnisse
ignorieren, die Anderen jedoch miissen die ausgrenzenden Konsequenzen fir sich
tragen, machen alltidglich Rassismuserfahrungen und miissen eine Form des Um-
gangs damit finden (vgl. Terkessidis 2004; Mecheril 2003; Paske 2006). Eine Art des
Umgangs kann sein, negative Rassismuserfahrungen zu negieren. Es muss daher
zwischen den Erklirungsmustern der von Rassismus Betroffenen und der Analyse
aus einer rassismustheoretischen Perspektive differenziert werden.

Letztere versteht Rassismus als allgemeine strukturelle Ordnung der Gesell-
schaft (vgl. Mecheril 2004a, 193) und nicht primir als Einstellung von Individuen.
Rassismus wird wirksam, wenn die notige gesellschaftliche Macht vorhanden ist,
um die Unterscheidungspraxis umzusetzen (vgl. ebd. 194). Fiir die (Re)produktion
von Rassismus ist es zudem nicht notwendig, dass diese intentional und bewusst
erfolgt (vgl. ebd. 187). Die Naturalisierung der Differenz zwischen Wir und Nicht-
Wir, das produzierte Wissen iiber diese Differenz sowie das Auslinderdispositiv
sorgen dafiir, dass die Unterscheidungspraxen legitim und plausibel erscheinen,
und damit permanent als selbstverstindlich (re)produziert werden. Die Rassis-
muserfahrungen der Rassifizierten sind trotzdem allgegenwirtig. Sie konnen Me-
cheril (2003, 69-71) folgend massiv oder subtil sein, sie konnen institutionell oder
individuell vermittelt werden, sie kdnnen kommunikativ, imaginativ oder medial
erfahren werden, sie konnen die eigene Person, jemand Nahestehendes, die ge-
samte zugeschriebene Gruppe oder eine Stellvertretende derselben betreffen.

Natio-ethno-kulturelle (Mehrfach-)Zugehdrigkeit

Bei dieser Unterscheidung zwischen Wir und den Anderen geht es um die Frage,
wer fraglos zu einem natio-ethno-kulturellem Kontext zugehért und wer nicht.
Dabei basiert sowohl die Logik des Rassismus als auch jene der Nationalstaaten,
wie Mecheril (2004a, 195-196) ausfithrt, auf der Schaffung von Eindeutigkeit, also
der klaren und zweifellosen Dichotomie von Wir und den Anderen. Die Logiken
gehen von eindeutigen Zugehorigkeiten und Identititen aus. Jede Vermischung
bzw. Uneindeutigkeit widerspricht ihnen (vgl. ebd. 212; Hall 2004, 119-120).

hittps://dol.org/10.14361/6783839450093-007 - am 14.02.2028, 18:51:08.



https://doi.org/10.14361/9783839450093-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theoretische und methodische Grundlagen

Mecheril (2003) analysiert im Detail, wie in einer durch Rassismus geprigten
Gesellschaft natio-ethno-kulturelle Zugehorigkeit als eindeutig definiert ist (vgl.
ebd. 118-251) und was dies fiir Menschen bedeutet, die nicht der Logik der Eindeu-
tigkeit entsprechen. Das Wir wird durch einen fiktiven Prototyp imaginiert:

»Die prototypische Vorstellung etwa, was es heifdt, ein Deutscher zu sein (und
das heifdt: wie ein Deutscher aussieht, wie er sich gebardet, welche Vorlieben
und Empfindsamkeiten er hat und was ihm Wohlbehagen bereitet), existiert als
unwirkliche, nicht benennbare, gleichwohl praktisch wirksame, phantasmatische
Struktur, die die Leerstelle zwischen Symbol und Bezeichneten fiillt. Der Prototyp
bewohnt den Zugehérigkeitskontext als geteilte, aber unexplizierbare Phantasie
dariiber, was es heifdt, swie wir<zu sein.« (ebd. 211-212)

Diese Idee eines Prototyps, der in der kollektiven Vorstellung existiert, auch wenn
er nicht wirklich beschreibbar ist und den Mecheril (ebd. 10) auch als fiktive/n
Standard-Deutsche/n bezeichnet, ist fiir meine Analyse zentral. Mecheril (ebd. 212)
fithrt zu der Beschaffenheit des Prototyps aus:

»Diese prototypische Vorstellung entsteht vor dem Hintergrund von kontextu-
ell spezifischen Lebensbedingungen und einer Geschichte des kollektiven Umge-
hens mit diesen Bedingungen; er mag auch — ohne dass dies freilich notwendig
wire —mit Beobachtungen durchschnittlicher Handlungsindikatoren korrelieren,
er ist aber beides nicht, weder verdichtetes Abbild der Lebensbedingungen noch
Reprasentation eines mittleren, durchschnittlichen, also unwirklichen Handelns
der Gruppe.«

Der Prototyp des Wir ist zwar kontextspezifisch, er ist aber kein Abbild eines real
existierenden Wirs. Er ist zwar eine normierende Vorstellung, aber nicht die Nor-
malitit des Einzelnen. Mecheril fasst dies wie folgt zusammen:

»Das Maf3, das anzeigt, dass wir einander dhnlich und diese uns unihnlich sind, ist
kein konkretes Maf, sondern die aus einer unendlich erscheinen wollenden Reihe
von Vergleichen gebildete, zu einem Mythos auf hohem Niveau der Abstraktion
festgezurrte, zugleich diffuse Vorstellung dessen, was und wer wir sind.« (ebd.
212)

Mecheril (ebd. 195-196) argumentiert, dass gerade diese Unbestimmtheit den Pro-
totyp so wirksam sein lisst, denn sie lisst die Imagination eines Wir zu, ohne durch
Nachfragen und Zweifel in Frage gestellt werden zu konnen. Jene aber, die als signi-
fikant vom Prototyp abweichend angesehen werden, werden als Andere definiert.
Sie konnen nach der Logik der Eindeutigkeit nicht zum Wir geh6ren und miis-
sen damit zumindest diskursiv aus Deutschland verwiesen werden (vgl. Terkessidis
2004, 180-185). Fiir jene, deren Lebensmittelpunkt Deutschland ist, die sich dem
deutschen Kontext verbunden fithlen (vgl. Mecheril 2003, 218-251), dort wirksam

hittps://dol.org/10.14361/6783839450093-007 - am 14.02.2028, 18:51:08.

39


https://doi.org/10.14361/9783839450093-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Das Indernet

sein wollen (vgl. ebd. 161-217), dort als Mitglied anerkannt werden wollen (vgl. ebd.
138-160) und keinen anderen Zugehorigkeitskontext haben, in dem sie sich die-
se Privilegien sichern konnen, ist die Verweisung besonders gewaltvoll. Mecheril
(2003) widmet sich in seiner Analyse daher gerade diesen, die er als natio-ethno-
kulturelle (Mehrfach-)Zugehorige bezeichnet. Mehrfachzugehorig sind sie, weil sie
nicht nur mit einem, sondern mit mehreren natio-ethno-kulturellen Kontexten as-
soziiert werden (vgl. ebd. 26). Fiir die Indernet-Redaktion und -Nutzenden wiren
dies neben Deutschland auch Indien und vielleicht noch die Schweiz, Osterreich,
Pakistan, Grof$britannien oder ein anderes Land aus dem britischen Kolonialreich.
Die verschiedenen Zugehdorigkeitskontexte sind allerdings nicht gleichbedeutend,
wie Mecheril mit der Klammer in (Mehrfach-)Zugehorige deutlich macht:

»Hierbei ist es jedoch so, dass fiir (die meisten) in Deutschland lebende(n) natio-
ethno-kulturelle(n) Andere(n) sDeutschland< der Alltagszusammenhang und in-
sofern der praktisch bedeutsame Kontext ihres Aufenthalts und Lebensist. [...] Die
Einklammerung zeigt an, dass die vorliegende Arbeit sich weniger mit einem von
einem Aufdenstandpunkt als gleichgewichtig und gleichbedeutend bezeichenba-
ren Aufenthalt in zwei (oder mehr) natio-ethno-kulturellen Kontexten beschaf-
tigt, sondern mit Zugehorigkeitswirklichkeiten in einem Handlungs- und Aufent-
haltsraum, der>Deutschland< genannt wird.« (ebd. 27)

Der oder die anderen natio-ethno-kulturellen Zugehorigkeitskontexte sind, wie
Mecheril weiter ausfithrt, von anderer Bedeutung:

»Der je andere natio-ethno-kulturelle Kontext ist fiir Andere Deutsche hierbei
aufgrund von Zuschreibungen, aufgrund von genealogischen Wissen um Her-
kunft und Abstammung, kraft Erzahlungen (etwa der Eltern), durch Phantasmen
und Auffiillungen von Leerstellen, aufgrund von Besuchen und zuriickliegenden,
aber auch geplanten Aufenthalten, kraft des Umstandes, eine prinzipielle Per-
spektive (etwa der Zuflucht) zu sein, bedeutsam. Er ist gegenwartig aufgrund
physiognomischer Zeichen und kultureller Fertigkeiten, aufgrund eines Habitus
und einer Disponiertheit, die fiir alle ersichtlich sAnderssein< indizieren.« (ebd.
27)

Mecheril argumentiert ausgehend von der Annahme, dass das Leben vor allem
an einem Ort stattfindet. Deutschland wird als Alltagskontext angenommen. Der
oder die anderen natio-ethno-kulturellen Zugehorigkeitskontexte sind weniger
prasent, spielen im Alltag aber eine Rolle, insbesondere indem sie die natio-ethno-
kulturellen (Mehrfach-)Zugehorigen in Deutschland zu natio-ethno-kulturellen
Anderen werden lassen. Zudem nimmt Mecheril auf das von ihm zusammen
mit Thomas Teo (vgl. Mecheril und Teo 1994) entwickelte Konzept der Anderen
Deutschen Bezug und grenzt damit weiter ein, wen er unter natio-ethno-kulturell
(Mehrfach-)Zugehorigen versteht:

hittps://dol.org/10.14361/6783839450093-007 - am 14.02.2028, 18:51:08.



https://doi.org/10.14361/9783839450093-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theoretische und methodische Grundlagen

»Mit der Bezeichnung wollten wir Erfahrungen und Lebenssituationen von Men-
schen in den Blick nehmen, die in Deutschland leben, aber keine konventionel-
le sdeutsche Geschichte< aufweisen, weil sie zwar in Deutschland aufgewachsen
sind, jedoch als Fremde angesehen werden. Andere Deutsche sind Menschen, die
ihre Lebensmitte in Deutschland haben [..] die aber soweit von einem fiktiven,
prototypischen Bild des oder der Standard-Deutschen abweichen, dass sie als zu
weit abweichend und folglich nicht legitim zugehérig wahrgenommen und be-
handelt werden.« (Mecheril 2003, 10)

Im Zentrum von Mecherils Analyse natio-ethno-kultureller (Mehrfach-)Zugeho-
rigkeit stehen also nicht jene Menschen, die als Erwachsene von einem natio-
ethno-kulturellen Zugehérigkeitskontext in einen anderen migriert sind und
damit eine eigene Erinnerung an das Leben im anderen Kontext haben und dort
auch sozialisiert wurden, sondern Menschen, fiir die der deutsche Zugehdorigkeits-
kontext prigend war. Mecheril versteht dabei das Konzept Andere Deutsche als
forschungsparadigmatischen Begriff und nicht als Beschreibung einer Identitit
(vgl. Mecheril 2004b). Wie mir unter anderem die Reaktionen der Top-Posterin G
(vgl. Prolog 2) gezeigt hat, ist der Begriff Andere Deutsche in mehrfacher Hinsicht
problematisch. Zum einen rekurriert er auf einen natio-ethno-kulturellen Begrift
und (re)produziert so dessen Logik, zum anderen (re)produziert er durch den Be-
griff Andere das alltigliche Othering (vgl. Castro Varela und Dhawan 2004, 66-69).
Als politische Positionierung und zur Irritation der Vorstellung des Prototyps ist
die Nutzung des Begriffes Deutsche unabhingig von Staatsbiirger innenschaft,
zugeschriebener Herkunft und Kultur allerdings wirksam. Natio-ethno-kulturelle
(Mehrfach-)Zugehorige als Deutsche zu bezeichnen, widerspricht der rassistischen
Logik der Eindeutigkeit.

Obwohl bzw. gerade weil sich Andere Deutsche mit Deutschland verbunden
fihlen, dort wirksam und anerkannt werden wollen, machen sie aufgrund von Ver-
weisungen negative Zugehorigkeitserfahrungen (vgl. Mecheril 2003, 130-131), die
rassistisch begriindet sind. Eine positive Zugehorigkeitserfahrung kann nur jene
machen, die sich sowohl zugehorig fihlt als auch als zugehoérig anerkannt wird.
Die Gefithle von Verbundenheit und die Bemithungen der Rassifizierten, dazuzu-
gehoren, kénnen also niemals ausreichen, um Zugehérigkeit herzustellen. Solan-
ge sie als Andere konstruiert werden, wird ihnen fraglose Zugehorigkeit verwehrt
bleiben. Auch wenn die alltiglichen, banalen, subtilen Rassismuserfahrungen die
Existenz der Rassifizierten in der Regel nicht gefihrden, fithren sie doch zu einem
prekiren Status, der eine Verunsicherung, eine Bedrohung und die Méglichkeit von
existenziellen Konsequenzen in sich trigt. Natio-ethno-kulturelle (Mehrfach-)Zu-
gehorige wissen (auch wenn sie es verdringen konnen), dass sie unabhingig von
formellen Mitgliedschaften wie der Staatsbiirger_innenschaft (vgl. ebd. 148-151)
»keine >eigentlichen« Mitglieder sind« (ebd. 299), dass sie unabhingig von ihren

hittps://dol.org/10.14361/6783839450093-007 - am 14.02.2028, 18:51:08.

4


https://doi.org/10.14361/9783839450093-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Das Indernet

Bemithungen »maskierte Fremde« (ebd. 300) und »natio-ethno-kulturelle Bittstel-
ler« (ebd.) bleiben. Ihre prekire Situation fithrt dazu, dass sie sich immer wieder
mit natio-ethno-kulturellen Zugehorigkeitsfragen beschiftigen missen, dass sie
Zugehorigkeitsarbeit (vgl. ebd. 335) leisten miissen. Die Analyse dieser Zugehérig-
keitsarbeit stellt die zentrale Perspektive dieses Buches dar.

Verflochtene Machtverhiltnisse

In ihren Analysen zu Zugehorigkeit und Identitit von Kindern von Migrant_innen
in Grof’britannien warnt Anthias (2008; 2009) davor, sie stabilen Gruppen zuzu-
schreiben. Sie argumentiert, dass bei der Analyse immer das Zusammenspiel ver-
schiedener Machtverhiltnisse bzw. Intersektionalitit (vgl. Binder und Hess 2011)
bedacht werden muss. Das bedeutet fiir Anthias (2008; 2009), dass nicht nur na-
tio-ethno-kulturelle Zuschreibungen untersucht werden diirfen, sondern auch ih-
re Verbindungen mit anderen machtvollen Konstruktionen (z.B. Geschlecht, Klas-
se, Behinderung) beriicksichtigt werden miissen. Rommelspacher (1998) hat zur
Analyse verflochtener Machtverhiltnisse das Konzept der Dominanzkultur entwi-
ckelt, die »als ein Geflecht verschiedener Machtdimensionen zu begreifen [ist, ug],
die in Wechselwirkung zueinander stehen« (ebd. 23). Machtverhiltnisse wie Ras-
sismus, Heteronormativitit (vgl. Hartmann et al. 2007), Klassismus (vgl. Kemper
und Weinbach 2009), Ableismus (vgl. Kébsell 2015) oder Ossifizierung (vgl. Heft
2020) bedingen sich gegenseitig, konnen sich gegenseitig verstirken oder gegen-
einander ausgespielt werden (vgl. Rommelspacher 1998, 102-114). Der Blick auf das
Geflecht der Machtverhiltnisse ldsst erst die komplexe Interdependenz verschie-
dener Privilegierungen und Deprivilegierungen sichtbar werden, die jede Einzelne
positioniert. Es gibt keine einfache Dichotomie der Machtlosen auf der einen und
der Machtvollen auf der anderen Seite (vgl. ebd. 26), jede Einzelne kann beides
gleichzeitig sein.

Anthias (2009, 11) weist darauf hin, dass auch intersektionale Ansitze dazu nei-
gen, Menschen in festgeschriebene und dauerhafte Gruppen einzuteilen. Sie pli-
diert daher dafir, Intersektionalitit als heuristisches Mittel fiir die Analyse zu nut-
zen und sich dabei den spezifischen Kontext genau anzusehen. Hierfir entwickelt
sie die Analyseperspektive der »translocational positionality«:

»The concept of translocational positionality addresses issues of identity in terms
of locations which are not fixed but are context, meaning and time related and
which therefore involve shifts and contradictions. As an intersectional frame it
moves away from the idea of given >groups« or >categories< of gender, ethnicity
and class, which thenintersect[..], and instead pays much more attention to social
locations and processes which are broader than those signaled by this.« Anthias
(2008, 5)

hittps://dol.org/10.14361/6783839450093-007 - am 14.02.2028, 18:51:08.



https://doi.org/10.14361/9783839450093-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theoretische und methodische Grundlagen

Mit meiner Analyse des Indernets versuche ich etwas Ahnliches. Ausgehend vom
sozialen Raum Indernet will ich mir kontextspezifisch anschauen, wie junge Men-
schen Fragen von Zugehdrigkeit verhandeln. Aufgrund meiner rassismustheoreti-
schen Perspektive fokussiere ich dabei zwar auf natio-ethno-kulturelle Zuschrei-
bungen, versuche diese aber in ihrer Verbindung mit anderen Machtverhiltnissen
zu analysieren und schaue mir explizit den riumlichen und zeitlichen Kontext an.

Produktive Bezeichnungen

Bezeichnungen konnen sowohl Kategorisierungen durch Andere als auch Selbst-
bezeichnungen sein. Sie beeinflussen sich gegenseitig (vgl. Jenkins 1994), wobei
die Kategorisierungen den Selbstbezeichnungen vorausgehen (vgl. Mecheril 2004a,
187). In Bezeichnungen spiegeln sich Machtverhiltnisse wider.

Dies geschieht auch im Forschungsprozess, da dieser Bezeichnungen entwi-
ckelt, (re)produziert und festschreibt (vgl. Mecheril et al. 2003). Wahrend ich ver-
sucht habe, in den Interviews fiir dieses Buch zuschreibende Fragen moglichst zu
vermeiden, komme ich beim Schreiben zum Problem der Bezeichnung. Wie be-
zeichne ich jene, iiber die ich hier schreibe? Bisher habe ich versucht, auf natio-
ethno-kulturelle Begriffe zu verzichten, und auf den Rassifizierungsprozess hinge-
wiesen, wenn ich von als indisch wahrgenommenen Menschen geschrieben habe.
Damit war ich allerdings weit weg von den Selbstbezeichnungen der Interview-
ten. In den Interviews und auf dem Indernet dominierten sowohl in den Selbst-
wie Fremdbezeichnungen ganz klar natio-ethno-kulturelle Bezeichnungen wie In-
der/innen, Deutsche oder Kombinationen von diesen. Wenn ich diese Selbstbe-
zeichnungen tibernehme, (re)produziere ich natio-ethno-kulturelle Logiken. Wenn
ich hingegen andere Bezeichnungspraxen nutze, entferne ich mich von jenen, itber
die ich schreibe. Aus diesem Dilemma gibt es kein Entkommen, denn »[jlede Be-
zeichnung [ist, ug] in ihrer Art (un)angemessen, weil sie (nur) bestimmte Aspekte
fokussiert« (Mecheril 2003, 9). Es ist unmdoglich, die richtige kontextunabhingi-
ge Bezeichnung zu finden. Die Herausforderung ist daher, eine dem jeweiligen
Kontext angemessene zu wihlen und sich gleichzeitig ihrer Beschrinktheit und
Produktivitit bewusst zu sein.

In diesem Buch wechsle ich zwischen Bezeichnungspraxen bzw. zwischen Ka-
tegorien der Praxis und jenen der Analyse (vgl. Brubaker 2004, 31-33). Mein Den-
ken und Schreiben ist durch meinen theoretischen Zugang geprigt. Aus diesem
entspringen Kategorien der Analyse, die normalisierte Lesegewohnheiten irritie-
ren konnen. Hierzu gehort auch, dass ich mich fiir eine Form von heteronorma-
tivitdtskritischem Schreiben entschieden habe'. Gleichzeitig nutze ich aber auch

1 Mit dem Gender Gap wie in Inder_innen sollen nicht nur alle denkbaren Geschlechtsidenti-
taten (wie Mann und Frau) sondern auch jene, die wir nicht denken kénnen oder wollen (die
Liicke in unserem Denken), eingeschlossen werden. Ich nutze diese Schreibweise um Lese-

hittps://dol.org/10.14361/6783839450093-007 - am 14.02.2028, 18:51:08.

43


https://doi.org/10.14361/9783839450093-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Das Indernet

Kategorien der Praxis, um mit deren Relevanz im Feld umzugehen. Dabei gehe
ich nicht davon aus, dass es zum Beispiel Inder_innen (der zweiten Generation)
als Gruppe gibt, wohl aber davon, dass diese imaginiert und als solche angerufen
werden® und diese Praxis analysiert werden muss (vgl. ebd. 10).

gewohnheiten zu irritieren und bin dabei bewusst inkonsequent (vgl. Abschnitt »Gendernc,
S.16).

2 Dabei stellt sich die Frage, wie diese Anrufung zu gendern ist. Obwohl ich davon ausgehe,
dass sie meist zweigeschlechtlich gedacht wird, werde ich meist den Gender-Gap nutzen, um
drauf hinzuweisen, dass zu den Angerufenen auch solche jenseits der Zweigeschlechtlichkeit
gehoren (vgl. Abschnitt »Gendern, S.16).

hittps://dol.org/10.14361/6783839450093-007 - am 14.02.2028, 18:51:08.



https://doi.org/10.14361/9783839450093-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

