
Theoretische und methodische Grundlagen

Eine rassismuskritische Perspektive

Rassismus als Analyseperspektive

Mecheril (2004a, 179) folgend, verstehe ich »Rassismus als Perspektive der Analyse

von Phänomenen sozialer Unterscheidung«, bei der eine machtvolle Unterschei-

dung zwischen Uns und den Anderen (ebd. 185) in den Blick genommen wird. Dies

ist eine stellungnehmende, bewertende und normative Perspektive in dem Sin-

ne, dass sie Rassismus ablehnt und dagegen vorgehen will (ebd. 179). Die Perspek-

tive Rassismus unterscheidet sich von anderen machtkritischen Untersuchungs-

perspektiven durch die spezifische Konstruktion von Wir und Nicht-Wir, die Aus-

gangspunkt der Analyse ist. Im Rassismus wird diese Dichotomie in Hinblick auf

natio-ethno-kulturelle Zuschreibungen getroffen. Dabei erfolgt die Rassifizierung

von Menschen auf Basis bestimmter (willkürlicher, aber nicht beliebiger) physio-

gnomischer und sozialer Attribute (vgl. ebd. 193). Die Konstruktion von Differenz

wird in der Rassismustheorie als Mittel zur Machterlangung und -sicherung ver-

standen. Erst die machtvolle Unterscheidung konstruiert und positioniert nicht

nur die Anderen, sondern auch das Wir (vgl. ebd. 187).

Rassismus produziert Wissen, das die konstruierte Differenz plausibilisiert,

naturalisiert, legitimiert und (re)produziert (vgl. ebd. 187-188). Dabei wird der zu-

geschriebenen Differenz von physiognomischen und sozialen Merkmalen auch ei-

ne Differenz von Mentalitäten zugeordnet (vgl. ebd. 193-194). Der Prozess der Ras-

sifizierung ist dabei immer ein historisch-spezifischer (vgl. ebd. 191), sodass von je-

weils spezifischen Rassismen gesprochen werden kann (vgl. Rommelspacher 1998,

40-51). Mecheril und Rigelsky (2010) sprechen für den deutschsprachigen Kontext

von einem Ausländerdispositiv, das flexibel festschreibt, wer die Anderen sind und

wie sie zu behandeln sind. Das Konstrukt der Anderen ist dabei kein unschuldiges,

wertfreies, mit demWir gleichwertiges (vgl. Hall 2004). Die Konstruktion von Uns

und den Anderen ist in eine hierarchisierende soziale Ordnung eingebunden (vgl.

Mecheril 2004a, 186). Sie ist verbunden mit der Abwertung der Anderen (vgl. ebd.

194) und gewaltvollen Ausgrenzungspraxen (vgl. Terkessidis 2004, 99). Die Diffe-

renz ermöglicht, plausibilisiert und legitimiert die Deprivilegierung der Anderen

https://doi.org/10.14361/9783839450093-007 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Das Indernet

und die Privilegierung des Wir (vgl. Mecheril 2004a, 193). Rassismus hat damit

nicht in erster Linie mit den Anderen und schon gar nicht mit ihrem Wesen zu

tun, sondern mit dem Wir. Zentrales Element des Rassismus ist es, das Wir zur

Norm zu erklären und zu privilegieren und gleichzeitig diese Position der Privile-

gierung möglichst weitgehend zu verschleiern (vgl. Eggers et al. 2005; Tißberger

et al. 2009). Die rassistische Unterscheidung bestätigt und (re)produziert die Ver-

hältnisse der Dominanz (vgl. Mecheril 2004a, 187), macht sie durch eine internali-

sierte Norm akzeptabel (vgl. Rommelspacher 1998, 36) und stabilisiert so die Domi-

nanzkultur (Rommelspacher 1998).Die Dethematisierung dermachtvollen Position

ist Bestandteil der Wirkungsweise von rassistischen Dominanzverhältnissen (Me-

cheril 2004a, 199). Jene, die dem Wir zugehören, können diese Machtverhältnisse

ignorieren, die Anderen jedoch müssen die ausgrenzenden Konsequenzen für sich

tragen, machen alltäglich Rassismuserfahrungen und müssen eine Form des Um-

gangs damit finden (vgl. Terkessidis 2004; Mecheril 2003; Paske 2006). Eine Art des

Umgangs kann sein, negative Rassismuserfahrungen zu negieren. Es muss daher

zwischen den Erklärungsmustern der von Rassismus Betroffenen und der Analyse

aus einer rassismustheoretischen Perspektive differenziert werden.

Letztere versteht Rassismus als allgemeine strukturelle Ordnung der Gesell-

schaft (vgl. Mecheril 2004a, 193) und nicht primär als Einstellung von Individuen.

Rassismus wird wirksam, wenn die nötige gesellschaftliche Macht vorhanden ist,

um die Unterscheidungspraxis umzusetzen (vgl. ebd. 194). Für die (Re)produktion

von Rassismus ist es zudem nicht notwendig, dass diese intentional und bewusst

erfolgt (vgl. ebd. 187). Die Naturalisierung der Differenz zwischen Wir und Nicht-

Wir, das produzierte Wissen über diese Differenz sowie das Ausländerdispositiv

sorgen dafür, dass die Unterscheidungspraxen legitim und plausibel erscheinen,

und damit permanent als selbstverständlich (re)produziert werden. Die Rassis-

muserfahrungen der Rassifizierten sind trotzdem allgegenwärtig. Sie können Me-

cheril (2003, 69-71) folgend massiv oder subtil sein, sie können institutionell oder

individuell vermittelt werden, sie können kommunikativ, imaginativ oder medial

erfahren werden, sie können die eigene Person, jemand Nahestehendes, die ge-

samte zugeschriebene Gruppe oder eine Stellvertretende derselben betreffen.

Natio-ethno-kulturelle (Mehrfach-)Zugehörigkeit

Bei dieser Unterscheidung zwischen Wir und den Anderen geht es um die Frage,

wer fraglos zu einem natio-ethno-kulturellem Kontext zugehört und wer nicht.

Dabei basiert sowohl die Logik des Rassismus als auch jene der Nationalstaaten,

wie Mecheril (2004a, 195-196) ausführt, auf der Schaffung von Eindeutigkeit, also

der klaren und zweifellosen Dichotomie von Wir und den Anderen. Die Logiken

gehen von eindeutigen Zugehörigkeiten und Identitäten aus. Jede Vermischung

bzw. Uneindeutigkeit widerspricht ihnen (vgl. ebd. 212; Hall 2004, 119-120).

https://doi.org/10.14361/9783839450093-007 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 39

Mecheril (2003) analysiert im Detail, wie in einer durch Rassismus geprägten

Gesellschaft natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeit als eindeutig definiert ist (vgl.

ebd. 118-251) und was dies für Menschen bedeutet, die nicht der Logik der Eindeu-

tigkeit entsprechen. Das Wir wird durch einen fiktiven Prototyp imaginiert:

»Die prototypische Vorstellung etwa, was es heißt, ein Deutscher zu sein (und

das heißt: wie ein Deutscher aussieht, wie er sich gebärdet, welche Vorlieben

und Empfindsamkeiten er hat und was ihm Wohlbehagen bereitet), existiert als

unwirkliche, nicht benennbare, gleichwohl praktisch wirksame, phantasmatische

Struktur, die die Leerstelle zwischen Symbol und Bezeichneten füllt. Der Prototyp

bewohnt den Zugehörigkeitskontext als geteilte, aber unexplizierbare Phantasie

darüber, was es heißt, ›wie wir‹ zu sein.« (ebd. 211-212)

Diese Idee eines Prototyps, der in der kollektiven Vorstellung existiert, auch wenn

er nicht wirklich beschreibbar ist und den Mecheril (ebd. 10) auch als fiktive/n

Standard-Deutsche/n bezeichnet, ist für meine Analyse zentral.Mecheril (ebd. 212)

führt zu der Beschaffenheit des Prototyps aus:

»Diese prototypische Vorstellung entsteht vor dem Hintergrund von kontextu-

ell spezifischen Lebensbedingungen und einer Geschichte des kollektiven Umge-

hens mit diesen Bedingungen; er mag auch – ohne dass dies freilich notwendig

wäre –mit Beobachtungen durchschnittlicher Handlungsindikatoren korrelieren,

er ist aber beides nicht, weder verdichtetes Abbild der Lebensbedingungen noch

Repräsentation eines mittleren, durchschnittlichen, also unwirklichen Handelns

der Gruppe.«

Der Prototyp des Wir ist zwar kontextspezifisch, er ist aber kein Abbild eines real

existierenden Wirs. Er ist zwar eine normierende Vorstellung, aber nicht die Nor-

malität des Einzelnen. Mecheril fasst dies wie folgt zusammen:

»DasMaß, das anzeigt, dass wir einander ähnlich und diese uns unähnlich sind, ist

kein konkretesMaß, sondern die aus einer unendlich erscheinenwollenden Reihe

von Vergleichen gebildete, zu einem Mythos auf hohem Niveau der Abstraktion

festgezurrte, zugleich diffuse Vorstellung dessen, was und wer wir sind.« (ebd.

212)

Mecheril (ebd. 195-196) argumentiert, dass gerade diese Unbestimmtheit den Pro-

totyp sowirksam sein lässt, denn sie lässt die Imagination einesWir zu, ohne durch

Nachfragen und Zweifel in Frage gestellt werden zu können. Jene aber, die als signi-

fikant vom Prototyp abweichend angesehen werden, werden als Andere definiert.

Sie können nach der Logik der Eindeutigkeit nicht zum Wir gehören und müs-

sen damit zumindest diskursiv aus Deutschland verwiesenwerden (vgl. Terkessidis

2004, 180-185). Für jene, deren Lebensmittelpunkt Deutschland ist, die sich dem

deutschen Kontext verbunden fühlen (vgl. Mecheril 2003, 218-251), dort wirksam

https://doi.org/10.14361/9783839450093-007 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Das Indernet

sein wollen (vgl. ebd. 161-217), dort als Mitglied anerkannt werden wollen (vgl. ebd.

138-160) und keinen anderen Zugehörigkeitskontext haben, in dem sie sich die-

se Privilegien sichern können, ist die Verweisung besonders gewaltvoll. Mecheril

(2003) widmet sich in seiner Analyse daher gerade diesen, die er als natio-ethno-

kulturelle (Mehrfach-)Zugehörige bezeichnet.Mehrfachzugehörig sind sie, weil sie

nicht nur mit einem, sondernmit mehreren natio-ethno-kulturellen Kontexten as-

soziiert werden (vgl. ebd. 26). Für die Indernet-Redaktion und -Nutzenden wären

dies neben Deutschland auch Indien und vielleicht noch die Schweiz, Österreich,

Pakistan, Großbritannien oder ein anderes Land aus dem britischen Kolonialreich.

Die verschiedenen Zugehörigkeitskontexte sind allerdings nicht gleichbedeutend,

wie Mecheril mit der Klammer in (Mehrfach-)Zugehörige deutlich macht:

»Hierbei ist es jedoch so, dass für (die meisten) in Deutschland lebende(n) natio-

ethno-kulturelle(n) Andere(n) ›Deutschland‹ der Alltagszusammenhang und in-

sofern der praktisch bedeutsame Kontext ihres Aufenthalts und Lebens ist. […] Die

Einklammerung zeigt an, dass die vorliegende Arbeit sich weniger mit einem von

einem Außenstandpunkt als gleichgewichtig und gleichbedeutend bezeichenba-

ren Aufenthalt in zwei (oder mehr) natio-ethno-kulturellen Kontexten beschäf-

tigt, sondern mit Zugehörigkeitswirklichkeiten in einemHandlungs- und Aufent-

haltsraum, der ›Deutschland‹ genannt wird.« (ebd. 27)

Der oder die anderen natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeitskontexte sind, wie

Mecheril weiter ausführt, von anderer Bedeutung:

»Der je andere natio-ethno-kulturelle Kontext ist für Andere Deutsche hierbei

aufgrund von Zuschreibungen, aufgrund von genealogischen Wissen um Her-

kunft und Abstammung, kraft Erzählungen (etwa der Eltern), durch Phantasmen

und Auffüllungen von Leerstellen, aufgrund von Besuchen und zurückliegenden,

aber auch geplanten Aufenthalten, kraft des Umstandes, eine prinzipielle Per-

spektive (etwa der Zuflucht) zu sein, bedeutsam. Er ist gegenwärtig aufgrund

physiognomischer Zeichen und kultureller Fertigkeiten, aufgrund eines Habitus

und einer Disponiertheit, die für alle ersichtlich ›Anderssein‹ indizieren.« (ebd.

27)

Mecheril argumentiert ausgehend von der Annahme, dass das Leben vor allem

an einem Ort stattfindet. Deutschland wird als Alltagskontext angenommen. Der

oder die anderen natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeitskontexte sind weniger

präsent, spielen im Alltag aber eine Rolle, insbesondere indem sie die natio-ethno-

kulturellen (Mehrfach-)Zugehörigen in Deutschland zu natio-ethno-kulturellen

Anderen werden lassen. Zudem nimmt Mecheril auf das von ihm zusammen

mit Thomas Teo (vgl. Mecheril und Teo 1994) entwickelte Konzept der Anderen

Deutschen Bezug und grenzt damit weiter ein, wen er unter natio-ethno-kulturell

(Mehrfach-)Zugehörigen versteht:

https://doi.org/10.14361/9783839450093-007 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 41

»Mit der Bezeichnung wollten wir Erfahrungen und Lebenssituationen von Men-

schen in den Blick nehmen, die in Deutschland leben, aber keine konventionel-

le ›deutsche Geschichte‹ aufweisen, weil sie zwar in Deutschland aufgewachsen

sind, jedoch als Fremde angesehen werden. Andere Deutsche sindMenschen, die

ihre Lebensmitte in Deutschland haben […] die aber soweit von einem fiktiven,

prototypischen Bild des oder der Standard-Deutschen abweichen, dass sie als zu

weit abweichend und folglich nicht legitim zugehörig wahrgenommen und be-

handelt werden.« (Mecheril 2003, 10)

Im Zentrum von Mecherils Analyse natio-ethno-kultureller (Mehrfach-)Zugehö-

rigkeit stehen also nicht jene Menschen, die als Erwachsene von einem natio-

ethno-kulturellen Zugehörigkeitskontext in einen anderen migriert sind und

damit eine eigene Erinnerung an das Leben im anderen Kontext haben und dort

auch sozialisiert wurden, sondernMenschen, für die der deutsche Zugehörigkeits-

kontext prägend war. Mecheril versteht dabei das Konzept Andere Deutsche als

forschungsparadigmatischen Begriff und nicht als Beschreibung einer Identität

(vgl. Mecheril 2004b). Wie mir unter anderem die Reaktionen der Top-Posterin G

(vgl. Prolog 2) gezeigt hat, ist der Begriff Andere Deutsche in mehrfacher Hinsicht

problematisch. Zum einen rekurriert er auf einen natio-ethno-kulturellen Begriff

und (re)produziert so dessen Logik, zum anderen (re)produziert er durch den Be-

griff Andere das alltägliche Othering (vgl. Castro Varela und Dhawan 2004, 66-69).

Als politische Positionierung und zur Irritation der Vorstellung des Prototyps ist

die Nutzung des Begriffes Deutsche unabhängig von Staatsbürger_innenschaft,

zugeschriebener Herkunft und Kultur allerdings wirksam. Natio-ethno-kulturelle

(Mehrfach-)Zugehörige als Deutsche zu bezeichnen,widerspricht der rassistischen

Logik der Eindeutigkeit.

Obwohl bzw. gerade weil sich Andere Deutsche mit Deutschland verbunden

fühlen, dort wirksam und anerkannt werden wollen,machen sie aufgrund von Ver-

weisungen negative Zugehörigkeitserfahrungen (vgl. Mecheril 2003, 130-131), die

rassistisch begründet sind. Eine positive Zugehörigkeitserfahrung kann nur jene

machen, die sich sowohl zugehörig fühlt als auch als zugehörig anerkannt wird.

Die Gefühle von Verbundenheit und die Bemühungen der Rassifizierten, dazuzu-

gehören, können also niemals ausreichen, um Zugehörigkeit herzustellen. Solan-

ge sie als Andere konstruiert werden, wird ihnen fraglose Zugehörigkeit verwehrt

bleiben. Auch wenn die alltäglichen, banalen, subtilen Rassismuserfahrungen die

Existenz der Rassifizierten in der Regel nicht gefährden, führen sie doch zu einem

prekären Status, der eine Verunsicherung, eine Bedrohung und dieMöglichkeit von

existenziellen Konsequenzen in sich trägt. Natio-ethno-kulturelle (Mehrfach-)Zu-

gehörige wissen (auch wenn sie es verdrängen können), dass sie unabhängig von

formellen Mitgliedschaften wie der Staatsbürger_innenschaft (vgl. ebd. 148-151)

»keine ›eigentlichen‹ Mitglieder sind« (ebd. 299), dass sie unabhängig von ihren

https://doi.org/10.14361/9783839450093-007 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Das Indernet

Bemühungen »maskierte Fremde« (ebd. 300) und »natio-ethno-kulturelle Bittstel-

ler« (ebd.) bleiben. Ihre prekäre Situation führt dazu, dass sie sich immer wieder

mit natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeitsfragen beschäftigen müssen, dass sie

Zugehörigkeitsarbeit (vgl. ebd. 335) leisten müssen. Die Analyse dieser Zugehörig-

keitsarbeit stellt die zentrale Perspektive dieses Buches dar.

Verflochtene Machtverhältnisse

In ihren Analysen zu Zugehörigkeit und Identität von Kindern von Migrant_innen

in Großbritannien warnt Anthias (2008; 2009) davor, sie stabilen Gruppen zuzu-

schreiben. Sie argumentiert, dass bei der Analyse immer das Zusammenspiel ver-

schiedener Machtverhältnisse bzw. Intersektionalität (vgl. Binder und Hess 2011)

bedacht werden muss. Das bedeutet für Anthias (2008; 2009), dass nicht nur na-

tio-ethno-kulturelle Zuschreibungen untersucht werden dürfen, sondern auch ih-

re Verbindungen mit anderen machtvollen Konstruktionen (z.B. Geschlecht, Klas-

se, Behinderung) berücksichtigt werden müssen. Rommelspacher (1998) hat zur

Analyse verflochtener Machtverhältnisse das Konzept der Dominanzkultur entwi-

ckelt, die »als ein Geflecht verschiedener Machtdimensionen zu begreifen [ist, ug],

die in Wechselwirkung zueinander stehen« (ebd. 23). Machtverhältnisse wie Ras-

sismus, Heteronormativität (vgl. Hartmann et al. 2007), Klassismus (vgl. Kemper

und Weinbach 2009), Ableismus (vgl. Köbsell 2015) oder Ossifizierung (vgl. Heft

2020) bedingen sich gegenseitig, können sich gegenseitig verstärken oder gegen-

einander ausgespielt werden (vgl. Rommelspacher 1998, 102-114). Der Blick auf das

Geflecht der Machtverhältnisse lässt erst die komplexe Interdependenz verschie-

dener Privilegierungen und Deprivilegierungen sichtbar werden, die jede Einzelne

positioniert. Es gibt keine einfache Dichotomie der Machtlosen auf der einen und

der Machtvollen auf der anderen Seite (vgl. ebd. 26), jede Einzelne kann beides

gleichzeitig sein.

Anthias (2009, 11) weist darauf hin, dass auch intersektionale Ansätze dazu nei-

gen, Menschen in festgeschriebene und dauerhafte Gruppen einzuteilen. Sie plä-

diert daher dafür, Intersektionalität als heuristisches Mittel für die Analyse zu nut-

zen und sich dabei den spezifischen Kontext genau anzusehen. Hierfür entwickelt

sie die Analyseperspektive der »translocational positionality«:

»The concept of translocational positionality addresses issues of identity in terms

of locations which are not fixed but are context, meaning and time related and

which therefore involve shifts and contradictions. As an intersectional frame it

moves away from the idea of given ›groups‹ or ›categories‹ of gender, ethnicity

and class,which then intersect […], and insteadpaysmuchmore attention to social

locations and processes which are broader than those signaled by this.« Anthias

(2008, 5)

https://doi.org/10.14361/9783839450093-007 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 43

Mit meiner Analyse des Indernets versuche ich etwas Ähnliches. Ausgehend vom

sozialen Raum Indernet will ich mir kontextspezifisch anschauen, wie junge Men-

schen Fragen von Zugehörigkeit verhandeln. Aufgrund meiner rassismustheoreti-

schen Perspektive fokussiere ich dabei zwar auf natio-ethno-kulturelle Zuschrei-

bungen, versuche diese aber in ihrer Verbindung mit anderen Machtverhältnissen

zu analysieren und schaue mir explizit den räumlichen und zeitlichen Kontext an.

Produktive Bezeichnungen

Bezeichnungen können sowohl Kategorisierungen durch Andere als auch Selbst-

bezeichnungen sein. Sie beeinflussen sich gegenseitig (vgl. Jenkins 1994), wobei

die Kategorisierungen den Selbstbezeichnungen vorausgehen (vgl.Mecheril 2004a,

187). In Bezeichnungen spiegeln sich Machtverhältnisse wider.

Dies geschieht auch im Forschungsprozess, da dieser Bezeichnungen entwi-

ckelt, (re)produziert und festschreibt (vgl. Mecheril et al. 2003). Während ich ver-

sucht habe, in den Interviews für dieses Buch zuschreibende Fragen möglichst zu

vermeiden, komme ich beim Schreiben zum Problem der Bezeichnung. Wie be-

zeichne ich jene, über die ich hier schreibe? Bisher habe ich versucht, auf natio-

ethno-kulturelle Begriffe zu verzichten, und auf den Rassifizierungsprozess hinge-

wiesen, wenn ich von als indisch wahrgenommenen Menschen geschrieben habe.

Damit war ich allerdings weit weg von den Selbstbezeichnungen der Interview-

ten. In den Interviews und auf dem Indernet dominierten sowohl in den Selbst-

wie Fremdbezeichnungen ganz klar natio-ethno-kulturelle Bezeichnungen wie In-

der/innen, Deutsche oder Kombinationen von diesen. Wenn ich diese Selbstbe-

zeichnungen übernehme, (re)produziere ich natio-ethno-kulturelle Logiken.Wenn

ich hingegen andere Bezeichnungspraxen nutze, entferne ich mich von jenen, über

die ich schreibe. Aus diesem Dilemma gibt es kein Entkommen, denn »[j]ede Be-

zeichnung [ist, ug] in ihrer Art (un)angemessen, weil sie (nur) bestimmte Aspekte

fokussiert« (Mecheril 2003, 9). Es ist unmöglich, die richtige kontextunabhängi-

ge Bezeichnung zu finden. Die Herausforderung ist daher, eine dem jeweiligen

Kontext angemessene zu wählen und sich gleichzeitig ihrer Beschränktheit und

Produktivität bewusst zu sein.

In diesem Buch wechsle ich zwischen Bezeichnungspraxen bzw. zwischen Ka-

tegorien der Praxis und jenen der Analyse (vgl. Brubaker 2004, 31-33). Mein Den-

ken und Schreiben ist durch meinen theoretischen Zugang geprägt. Aus diesem

entspringen Kategorien der Analyse, die normalisierte Lesegewohnheiten irritie-

ren können. Hierzu gehört auch, dass ich mich für eine Form von heteronorma-

tivitätskritischem Schreiben entschieden habe1. Gleichzeitig nutze ich aber auch

1 Mit dem Gender Gap wie in Inder_innen sollen nicht nur alle denkbaren Geschlechtsidenti-

täten (wie Mann und Frau) sondern auch jene, die wir nicht denken können oder wollen (die

Lücke in unserem Denken), eingeschlossen werden. Ich nutze diese Schreibweise um Lese-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-007 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Das Indernet

Kategorien der Praxis, um mit deren Relevanz im Feld umzugehen. Dabei gehe

ich nicht davon aus, dass es zum Beispiel Inder_innen (der zweiten Generation)

als Gruppe gibt, wohl aber davon, dass diese imaginiert und als solche angerufen

werden2 und diese Praxis analysiert werden muss (vgl. ebd. 10).

gewohnheiten zu irritieren und bin dabei bewusst inkonsequent (vgl. Abschnitt »Gendern«,

S. 16).

2 Dabei stellt sich die Frage, wie diese Anrufung zu gendern ist. Obwohl ich davon ausgehe,

dass siemeist zweigeschlechtlich gedachtwird, werde ichmeist denGender-Gap nutzen, um

drauf hinzuweisen, dass zu denAngerufenen auch solche jenseits der Zweigeschlechtlichkeit

gehören (vgl. Abschnitt »Gendern«, S. 16).

https://doi.org/10.14361/9783839450093-007 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

