
2.4 Konvivialität als politische Kategorie 81

du savoir est un processus de domination patriarcale plus élargi qui s’est réalisé 
à travers la colonisation de la planète et, au même moment, en Europe, à travers 
la soumission des populations aux hiérarchies coloniales de sexe, d’ethnicité, de 
travail, de culture, de religion etc.“ (Martins 2013: 405)

Martins argumentiert weiter, dass die Dekonstruktion des Eurozentrismus so-
wohl einer dekolonialen als auch einer anti-utilitaristischen Kritik bedürfe: „que 
la déconstruction de l’eurocentrisme nécessite une critique à la fois décoloniale 
et anti-utilitariste“ (Martins 2013: 405, Hervorh. i.O.). Es braucht also eine Deko-
lonisierung des Imaginären (s. Kap. 1), wie sie Latouche als ganz entscheidende 
Grundlage einer Degrowth-Gesellschaft fordert (Latouche 2009).25 Dass ich Kom-
posttoiletten und Lastenfahrräder zu den zentralen Protagonisten dieser Arbeit 
mache, folgt diesem Anliegen der Dekolonisierung des Imaginären; denn klassi-
scherweise werden beide als minderwertige Technologien betrachtet, bestenfalls 
als appropriate technologies für Länder des Globalen Südens. Im Sinne eines pluri-
versalistischen Blickes ist es höchste Zeit, nach dem Nutzen angepasster Technik 
für den Globalen Norden zu fragen. 

2.4 Konvivialität als politische Kategorie

So wie aus einer relationalen Erkenntnistheorie heraus Normativität unaus-
weichlich ist, ist aus dem Blickwinkel einer normativen und kritischen Theorie 
politische Einmischung notwendig. Dabei gibt es zwei unterschiedliche Vorschlä-
ge, wie Konvivialität politisch gedacht werden kann: 1. das Konzept des Konvi-
vialismus, 2. das der konvivialen Keimform. Bei Ersterem wird eine Ideologie, 
also eine Zielvorstellung, für eine Postwachstumsgesellschaft entworfen, in Ab-
grenzung zu den politischen Ideologien des Liberalismus, des Sozialismus, des 
Kommunismus und des Anarchismus. Letzterer Vorschlag, das Konzept der kon-
vivialen Keimform, fokussiert auf die Transformation hin zu einer konvivialen 
Gesellschaft und darauf, wie sich durch Fürsorgearbeit konviviale Nischen aus-
breiten können. 

2.4.1 Konvivialismus als politische Ideologie einer 
         Postwachstumsgesellschaft

Konvivialismus ist das Nachdenken darüber, welche gesellschaftlichen Rahmen-
bedingen Konvivialität befördern (vgl. Adloff / Heins 2015). Das konvivialistische 
Manifest macht sich auf die Suche nach diesen Bedingungen, und dafür beschäf-

https://doi.org/10.14361/9783839453544-009 - am 13.02.2026, 01:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Konvivialität82

tigt es sich mit den vier großen ideologischen Konzepten des 19. und 20. Jahrhun-
derts: „Auf theoretischer Ebene strebt der Konvivialismus eine Synthese verschie-
dener einf lussreicher politischer Ideologien an: eine Synthese von Liberalismus, 
Sozialismus, Kommunismus und Anarchismus.“ (Adloff 2014: 23) All diese Ideolo-
gien, und etliche Religionen, befragt das Manifest darauf hin, inwiefern in ihnen 
Momente angelegt sind, die Konvivialität befördern: 

„Konvivialismus ist der Name, der allem gegeben wurde, was in den bestehenden 
weltlichen oder religiösen Lehren zur Suche nach Prinzipien beiträgt, die es den 
Menschen ermöglichen, sowohl zu rivalisieren wie zu kooperieren, und zwar im 
vollen Bewusstsein der Endlichkeit der natürlichen Ressourcen und in der geteil-
ten Sorge um den Schutz der Welt. Und im Bewusstsein unserer Zugehörigkeit zu 
dieser Welt.“ (Les Convivialistes 2014: 59)

Als notwendig erachten die Verfasser*innen diese Befragung, und damit das Ma-
nifest als solches, aufgrund einer konstatierten Krise des sozialen Imaginären, 
das sich an Wachstum und technischem Fortschritt orientiere: 

„Doch keiner möchte das Rad zurückdrehen, denn jedermann fühlt, dass jeder 
Tag neue Möglichkeiten der persönlichen und kollektiven Verwirklichung eröf f-
net. Umgekehrt aber glaubt auch niemand, dass diese Anhäufung an Macht sich 
in einer Logik des unveränderten technischen Fortschritts endlos fortsetzen kann, 
ohne sich gegen sich selbst zu wenden und ohne das physische und geistige Über-
leben der Menschheit zu bedrohen. Jeden Tag werden die Anzeichen einer mög-
lichen Katastrophe deutlicher und beunruhigender.“ (Les Convivialistes 2014: 39)

Das Manifest verabschiedet sich demnach nicht vom Fortschrittsbegriff als sol-
chem (jeder Tag bringe neue Möglichkeiten der Verwirklichung), wohl aber von 
dessen Kopplung an technischen Fortschritt. An obigem Zitat, der ersten Seite des 
Manifests entnommen, wird deutlich, dass Konvivialismus/Konvivialität Ant-
worten sucht auf ein Grundproblem der ref lexiven Moderne, das Ulrich Beck be-
reits vor 30 Jahren beschrieben hat (s. Kap. 1):

„Die technisch-ökonomische Entwicklung verliert ihren kulturellen Konsens, und 
das zu einem Zeitpunkt, wo die Beschleunigung des technischen Wandels und die 
Reichweite seiner gesellschaf tlichen Veränderung ein historisch bislang beispiel-
loses Ausmaß annehmen. Dieser Verlust des bisher geltenden Fortschrittsver-
trauens ändert aber nichts am Vollzug des technischen Wandels.“ (Beck 1986: 328 f., 
Hervorh. i.O.)

https://doi.org/10.14361/9783839453544-009 - am 13.02.2026, 01:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Konvivialität als politische Kategorie 83

Wie kann dieser politische Impuls in ein Konzept des Konvivialismus umgesetzt 
werden? Das konvivialistische Manifest geht dazu von fünf Grundfragen aus, wo-
bei die fünfte optional sei: 

„–	 Die moralische Frage: Was dürfen die Individuen erhof fen und was müssen 
sie sich untersagen? 

	– Die politische Frage: Welche Gemeinschaf ten sind politisch legitim? 
	– Die ökologische Frage: Was dürfen wir der Natur entnehmen und was müs-

sen wir ihr zurückgeben? 
	– Die ökonomische Frage: Wie viel Reichtum dürfen wir produzieren und auf 

welche Weise, um in Einklang mit den Antworten zu bleiben, die auf die mo-
ralische, politische und ökologische Frage gegeben wurden? 

	– Jedem steht es frei, diesen vier Fragen eine weitere hinzuzufügen, nämlich 
die nach dem Verhältnis zum Übernatürlichen oder Unsichtbaren: die religiö-
se oder spirituelle Frage.“ (Les Convivialistes 2014: 50 f.)

Darauf auf bauend werden vier Prinzipien als gerechtfertigte Grundlage von Poli-
tik identifiziert: 

„Die einzige legitime Politik ist diejenige, die sich auf das Prinzip [1.] einer gemein-
samen Menschheit, [2.] einer gemeinsamen Sozialität, [3.] der Individuation und 
[4.] der Konfliktbeherrschung beruf t. […] Die richtige Politik ist also diejenige, die 
es den Menschen ermöglicht, sich zu unterscheiden und dabei den Konflikt zu ak-
zeptieren und zu beherrschen.“ (Les Convivialistes 2014: 61 f.)

Ein ganz entscheidendes Moment des konvivialistischen Manifests ist sein öko-
logischer Horizont. Gefordert wird eine Rücknahme des Extraktivismus an 
Rohstoffen, eine Absage an Kernkraft und fossile Energien und ein geändertes 
Verhältnis zu Tieren (Les Convivialistes 2014: 68). An dieser Stelle – indem die 
Wechselwirkungen von Gesellschaft mit allem Lebendigen als wichtig erachtet 
werden – bricht die Idee der Konvivialität mit traditionellen Vorstellungen der 
Moderne und ebenso mit ihren beiden ökonomischen Systemen, dem Sozialismus 
und dem Kapitalismus: 

„Umgekehrt schweigen die modernen politischen Ideologien als solche – Liberalis-
mus, Sozialismus, Kommunismus oder Anarchismus – meist zu der moralischen 
und der ökologischen Frage. Alle haben vorausgesetzt, dass die Konflikte zwi-
schen den Menschen von der materiellen Knappheit und von der Schwierigkeit 
herrühren, die materiellen Bedürfnisse zu befriedigen. Sie halten die Menschen 
für bedürf tige, nicht für begehrende Wesen. Folglich setzten sie ihre Hof fnungen 
auf ein unendliches ökonomisches Wachstum, von dem sie annahmen, es könnte 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-009 - am 13.02.2026, 01:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Konvivialität84

auf der Erde den ewigen Frieden bringen. Doch dieses Postulat ist nicht (oder nicht 
mehr) haltbar. Das Streben nach unendlichem ökonomischen Wachstum schürt 
ebenso viele oder noch mehr Konflikte zwischen den Menschen, als es beilegt. 
Und vor allem berücksichtigt es nicht die heute of fenkundige Endlichkeit des Pla-
neten und seiner natürlichen Ressourcen.“ (Les Convivialistes 2014: 51)

In diesem Zitat steckt natürlich sehr viel Verallgemeinerung – schließlich gibt 
auch eine liberale ökologische Ökonomik (Muradian 2015), den Ökosozialismus 
(Sakar 1999) und die anarchistische Sozialökologie (Bookchin 1989), die alle den 
Wachstumsimperativ infrage stellen und die Notwendigkeit, sich innerhalb öko-
logischer Grenzen zu bewegen, betonen. Doch interessant und weiterführend ist 
die Unterscheidung zwischen Bedürfnis und Begehren, die auch für Illich eine 
zentrale war. Bedürfnisse werden Illich zufolge durch statistische Messungen 
universalisiert (Illich 1993), wohingegen das Begehren eine persönliche Kategorie 
sei. Hier finden sich Anschlüsse an das ABC des guten Lebens der feministischen 
Denker*innen um Ina Praetorius, die das gute Leben von einer Konzeption der 
Fülle und des Begehrens her denken (Knecht et al. 2012). 

Die Hoffnung auf einen Weg jenseits von Kapitalismus und Sozialismus 
zur Lösung der ökologischen Probleme gründet in anarchistischen Artikeln der 
1960er Jahre, darauf weist Murray Bookchin, einer der Begründer der Sozialöko-
logie, hin. Diese Artikel, so Bookchin, hätten die sowohl in liberalen als auch in 
sozialistischen Theorien feststehende Verknüpfung von menschlicher Freiheit 
mit Herrschaft über die Natur radikal infrage gestellt; auch seien sie über den 
damals – im Grunde seit Rousseau und der Romantik – etablierten Diskurs des 
Umweltschutzes und der Naturmystik, wie er sich auch in Organisationen wie 
dem US-amerikanischen Sierra Club oder dem Vogelschutzbund Deutschland ma-
nifestierten, hinausgegangen. Die neu entstandene anarchistische sozial-ökolo-
gische Strömung sei davon ausgegangen, dass die Herrschaft von Menschen über 
Menschen die Ursache für die Herrschaft über die Natur und die damit verbun-
denen Umweltprobleme sei (Bookchin 1989: 154 f.). Folglich könnten diese Proble-
me nicht innerhalb sozialistischer und kapitalistischer Strukturen gelöst werden, 
sondern nur im Zuge der Transformation in eine ökologische Gesellschaft, „based 
on nonhierarchical relationships, decentralized communities, eco-technologies 
like solar power, organic agriculture, and humanly scaled industries – in short, 
by face-to-face democratic forms of settlement economically and structurally 
tailored to the ecosystems in which they were located“ (Bookchin 1989: 155). Das 
konvivialistische Manifest ergänzt diese Lösungsvorschläge Bookchins, die auf 
Selbstverwaltung setzen, um den Schutz digitaler Commons. Gefordert wird 
darin die Unterstützung gemeinschaftlicher Selbstverwaltung auf verschiede-
nen Ebenen (Les Convivialistes 2014: 66), digitale Netze als Gemeineigentum zu 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-009 - am 13.02.2026, 01:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Konvivialität als politische Kategorie 85

behandeln und Zugang zu diesen sowie Netzneutralität zu fördern (ebd.) sowie 
generell Schutz und Förderung traditioneller und neuer Gemeingütern (ebd.: 67). 

Das konvivialistische Manifest kritisiert zwar den Neoliberalismus, kann sich 
jedoch nicht zu einer umfassenden Kapitalismuskritik durchringen. Zu lesen ist 
darin Folgendes: „Markt und das Streben nach monetärer Rentabilität sind völ-
lig legitim, solange sie […] die Postulate der gemeinsamen Menschheit und der 
gemeinsamen Sozialität beachten und mit den genannten ökologischen Überle-
gungen in Einklang stehen.“ (Les Convivialistes 2014: 69) Ob ein solcher Markt ka-
pitalistisch sein könne, sei unklar. Als „Hauptursache der kapitalistischen Maß-
losigkeit“ wird die „Finanzwirtschaft“ genannt (ebd.), eine Annahme, die sich 
klar sowohl von marxistischer Kapitalismus- und Wachstumskritik (Schmelzer/
Vetter 2019: 100-110) als auch von Illichs Überlegungen zur Konvivialität unter-
scheidet: Dieser sah die Produktivität im Industrialismus – also die „Realwirt-
schaft“ – als Problem an, nicht (nur) die Finanzwirtschaft. Dass die Frage nach 
der grundsätzlichen Un-/Vereinbarkeit von Konvivialismus und Kapitalismus im 
Manifest ungeklärt bleibt, ist möglicherweise auch der Tatsache geschuldet, dass 
es sich dabei um ein Konsensprodukt handelt – vielleicht wäre eine deutlichere 
Kapitalismuskritik von einigen Mitunterzeichnenden nicht mitgetragen worden. 
Die diesbezügliche Vagheit hat durchaus Folgen für die politischen Forderungen 
des Manifests, die nämlich ebenfalls relativ vage bleiben: Zwar enthalten sie ei-
nige konkrete Ziele wie Mindest- und Maximaleinkommen, eine überzeugende 
Transformationsstrategie für ein konvivialeres Miteinander liefern sie nicht; zu-
dem bleibt unklar, wer – neben einer nicht näher bezeichneten Zivilgesellschaft 

– Träger einer solchen Transformation sein könnte (Lessenich 2016). Dennoch hat 
das Manifest Potenzial als fruchtbarer Ausgangspunkt, um verschiedene politi-
sche Praxen und Kämpfe theoretisch zusammenzuführen, eventuell auch in der 
Auseinandersetzung und Abgrenzung bezüglich des Konzeptes der Commons 
(Helfrich / Bollier 2016; Habermann 2016). 

2.4.2 Die konviviale Keimform als Transformationsperspektive  
          für eine Postwachstumsgesellschaft 				  

Konvivialität ist in vielen Nischen bereits präsent. Darauf weist auch der Soziolo-
ge und Mitherausgeber Frank Adloff im Vorwort zur deutschsprachigen Ausgabe 
des konvivialistischen Manifests hin: 

„Praktisch wird der Konvivialismus schon in einer Vielzahl von sozialen Konstel-
lationen gelebt: sowieso im familiären und freundschaf tlichen Rahmen, in dem 
nach wie vor die Logik der Gabe und nicht die des utilitaristischen Kalküls zählt. 
Dann in hunderttausenden von assoziativen Projekten der Zivilgesellschaf t welt-

https://doi.org/10.14361/9783839453544-009 - am 13.02.2026, 01:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Konvivialität86

weit, im freiwilligen Engagement, im Dritten Sektor, in der solidarischen Ökono-
mie, in Kooperativen und Genossenschaf ten, im moralischen Konsum, in NGOs, in 
peer to peer-Netzwerken, Wikipedia, sozialen Bewegungen, Fair Trade, der Com-
mons-Bewegung und vielem mehr.“ (Adlof f 2014: 24 f.) 

Solche Nischen, wie sie Adloff beschreibt, gibt es nicht nur trotz des Kapitalismus, 
ganz im Gegenteil: Feministische Wissenschaftler*innen weisen seit Jahrzehnten 
darauf hin, dass Subsistenzproduktion und Reproduktionsarbeit (übrigens von 
Adloff nicht erwähnt), die ja ebenfalls nicht dem utilitaristischen Kalkül folgen, 
die Basis und das Rückgrat kapitalistischen Wirtschaftens bilden, ohne sie wäre 
dieses überhaupt nicht möglich (Kratzwald 2014; Mies / Bennholdt-Thomsen 1997). 
Die eigentliche kapitalistische Produktion im Rahmen der Lohnarbeit macht 
selbst in einem frühindustrialisierten Land wie Deutschland, in dem ein Groß-
teil der produktiven Arbeit im Rahmen formalisierten Arbeitsverhältnisse erfolgt, 
nicht die Mehrheit der geleisteten Arbeitsstunden aus (Madörin 2010). Diese Pro-
duktion bildet lediglich die Spitze des Eisbergs, sie wäre ohne die Tätigkeiten, die 
weitgehend einer Logik der Gabe folgen, nicht möglich. 

Die Artefakte, die ich in diesem Buch vorstelle (v.a. Kap. 5 und 6), und die 
Kontexte, in den sie entstehen, können als Vorformen einer konvivialen Gesell-
schaft gelesen werden. Gerade in der Peer-to-Peer-Produktion sehen einige Theo-
retiker*innen eine „Keimform“ zur Überwindung des Kapitalismus (Meretz 2012; 
Sief kes 2008; Kratzwald 2014; Habermann 2016). Die Argumentation, wie die 
Keimform den Kapitalismus überwinden kann, funktioniert im Wesentlichen so:

 
„1.	 Entstehen der Keimform, die die spätere Entwicklung bestimmen wird
2.	 Entstehen einer Krise, da der dominante Gesamtprozess nicht mehr angemes-

sen auf Veränderungen reagieren kann
3.	 Funktionswechsel der Keimform zur wichtigen Entwicklungsdimension inner-

halb des dominanten Gesamtprozesses
4.	 Dominanzwechsel der neuen Entwicklungsdimension zur den Gesamtprozess 

bestimmenden Funktion
5.	 Umstrukturierung des Gesamtprozesses auf die Logik der neuen bestimmen-

den Entwicklungsdimension“ (Meretz 2012)

Sutterlüti und Meretz machen deutlich, dass es für die Keimformtheorie – so wie 
für jede Auf hebungstheorie, die eine Gesellschaft jenseits des Kapitalismus an-
strebt – wichtig ist, „Vorformen“ zu identifizieren, die in Nischen die neue Lo-
gik vorwegnehmen (Meretz/Sutterlüti 2020, 91ff.) Sie gehen davon aus, dass eine 
Gesellschaftsform immer ein Hybrid sei, in dem es verschiedene Logiken in ver-
schiedenen Bereichen gebe, aber eine Logik sei die hegemoniale. Im Fall der ka-
pitalistischen Marktwirtschaft ist das die Tauschlogik (ebd.). Dies könne jedoch 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-009 - am 13.02.2026, 01:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.5 Rekapitulation: Was ich mit Konvivialität meine 87

verändert werden, in dem eine andere Logik, zum Beispiel die commonische, 
hegemonial werde. Dafür sei es wichtig, auch die Qualität der Vorformen zu be-
stimmen, welche Nischenlogiken tatsächlich Vorformen einer emanzipatorischen 
Gesellschaft seien. Sie schreiben über das Verhältnis von Vorformen und Utopie 

– also Ziel einer Transformation: 
Erst wer die freie Gesellschaft allgemein bestimmt und den Zusammenhang 

zwischen befreiender Vorform und freier Gesellschaft erforscht, kann feststellen, 
ob die Vorform die befreiende Potenz wirklich besitzt. Eine Utopie, die das Ende 
von Knappheit im Zentrum hat, wird die Vorform in technischen Entwicklungen 
sehen. Eine Utopie, die an zentrale Planung glaubt, wird politisch-staatliche Vor-
formen suchen. Unsere Utopie [die auf commonischen Beziehungen basiert, Anm. 
A.V.] findet ihre Vorform in neuen Beziehungen zwischen Menschen. (Meretz/
Sutterlüti 2020: 93f.)

Um also konviviale Technik als Vorform einer Postwachstumsgesellschaft 
zu betrachten, ist es nach Meretz und Sutterlüti wichtig zu bestimmen, was die 
Utopie einer solchen Gesellschaft ausmacht. Zunächst ist zu konstatieren, wie es 
Meretz und Sutterlüti oben beschreiben, dass die hegemoniale Art, Technik zu 
denken, eine ist, die Knappheit ins Zentrum setzt. Die Utopie einer konvivialen 
Postwachstumsgesellschaft ist eine, in der die Beziehungen sowohl zwischen 
Menschen als auch zwischen menschlichen und nicht-menschlichen Wesen kon-
vivial statt ausbeuterisch gestaltet sind. Die Vorform der konvivialen Technik 
macht also Beziehungsqualitäten in Kollektiven sichtbar, die für eine konviviale 
Postwachstumsgesellschaft wichtig sind bzw. sein könnten. 

2.5 Rekapitulation: Was ich mit Konvivialität meine

Was genau meine ich nun, wenn ich im weiteren Verlauf dieses Buches von Konvi-
vialität spreche? Ich meine damit dreierlei: 1. eine erkenntnistheoretische Grund-
lage, die davon ausgeht, dass alle menschlichen und nicht-menschlichen Wesen 
und Dinge durch ihre spezifischen Verbindungen konstituiert sind; 2. ein norma-
tives Konzept, das die Freiheit bedeutet, den Zyklus der positiven Gabe in einem 
bestimmten Kollektiv durch Fürsorge zu stabilisieren; 3. ein politisches Konzept, 
das eine Transformationsperspektive hin zu einer konvivialen Postwachstums-
gesellschaft anreißt.

Konvivialität im ersten (erkenntnistheoretischen) Sinne bildet die Basis dieser 
Untersuchung, als solche wird Konvivialität – als konviviale Forschung – im me-
thodologischen Kapitel 3 eine Rolle spielen. In den darauffolgenden empirischen 
Kapiteln 4, 5 und 6 wird Konvivialität vor allem im 5. und 6. Kapitel im zweiten 
Sinne von Bedeutung sein: Gemeinsam mit den Akteur*innen der Technikpro-

https://doi.org/10.14361/9783839453544-009 - am 13.02.2026, 01:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

