2.4 Konvivialitat als politische Kategorie

du savoir est un processus de domination patriarcale plus élargi qui s’est réalisé
a travers la colonisation de la planéte et, au méme moment, en Europe, a travers
la soumission des populations aux hiérarchies coloniales de sexe, d’ethnicité, de
travail, de culture, de religion etc.“ (Martins 2013: 405)

Martins argumentiert weiter, dass die Dekonstruktion des Eurozentrismus so-
wohl einer dekolonialen als auch einer anti-utilitaristischen Kritik bediirfe: ,que
la déconstruction de l'eurocentrisme nécessite une critique d la fois décoloniale
et anti-utilitariste“ (Martins 2013: 405, Hervorh. i.0.). Es braucht also eine Deko-
lonisierung des Imagindren (s. Kap. 1), wie sie Latouche als ganz entscheidende
Grundlage einer Degrowth-Gesellschaft fordert (Latouche 2009).”* Dass ich Kom-
posttoiletten und Lastenfahrrider zu den zentralen Protagonisten dieser Arbeit
mache, folgt diesem Anliegen der Dekolonisierung des Imaginiren; denn klassi-
scherweise werden beide als minderwertige Technologien betrachtet, bestenfalls
als appropriate technologies fiir Linder des Globalen Siidens. Im Sinne eines pluri-
versalistischen Blickes ist es hochste Zeit, nach dem Nutzen angepasster Technik
fiir den Globalen Norden zu fragen.

2.4 Konvivialitat als politische Kategorie

So wie aus einer relationalen Erkenntnistheorie heraus Normativitit unaus-
weichlich ist, ist aus dem Blickwinkel einer normativen und kritischen Theorie
politische Einmischung notwendig. Dabei gibt es zwei unterschiedliche Vorschli-
ge, wie Konvivialitit politisch gedacht werden kann: 1. das Konzept des Konvi-
vialismus, 2. das der konvivialen Keimform. Bei Ersterem wird eine Ideologie,
also eine Zielvorstellung, fiir eine Postwachstumsgesellschaft entworfen, in Ab-
grenzung zu den politischen Ideologien des Liberalismus, des Sozialismus, des
Kommunismus und des Anarchismus. Letzterer Vorschlag, das Konzept der kon-
vivialen Keimform, fokussiert auf die Transformation hin zu einer konvivialen
Gesellschaft und darauf, wie sich durch Firsorgearbeit konviviale Nischen aus-
breiten kénnen.

2.4.1 Konvivialismus als politische Ideologie einer
Postwachstumsgesellschaft

Konvivialismus ist das Nachdenken dariiber, welche gesellschaftlichen Rahmen-
bedingen Konvivialitit beférdern (vgl. Adloff / Heins 2015). Das konvivialistische
Manifest macht sich auf die Suche nach diesen Bedingungen, und dafiir beschaf-

- 8 13.02.2026, 01:40:47.

81


https://doi.org/10.14361/9783839453544-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

2. Konvivialitat

tigt es sich mit den vier grof3en ideologischen Konzepten des 19. und 20. Jahrhun-
derts: ,Auf theoretischer Ebene strebt der Konvivialismus eine Synthese verschie-
dener einflussreicher politischer Ideologien an: eine Synthese von Liberalismus,
Sozialismus, Kommunismus und Anarchismus.“ (Adloff 2014: 23) All diese Ideolo-
gien, und etliche Religionen, befragt das Manifest daraufhin, inwiefern in ihnen
Momente angelegt sind, die Konvivialitit beférdern:

,Konvivialismus ist der Name, der allem gegeben wurde, was in den bestehenden
weltlichen oder religiésen Lehren zur Suche nach Prinzipien beitragt, die es den
Menschen ermdglichen, sowohl zu rivalisieren wie zu kooperieren, und zwar im
vollen Bewusstsein der Endlichkeit der natiirlichen Ressourcen und in der geteil-
ten Sorge um den Schutz der Welt. Und im Bewusstsein unserer Zugehorigkeit zu
dieser Welt.“ (Les Convivialistes 2014: 59)

Als notwendig erachten die Verfasser*innen diese Befragung, und damit das Ma-
nifest als solches, aufgrund einer konstatierten Krise des sozialen Imaginiren,
das sich an Wachstum und technischem Fortschritt orientiere:

,Doch keiner méchte das Rad zuriickdrehen, denn jedermann fiihlt, dass jeder
Tag neue Moglichkeiten der persénlichen und kollektiven Verwirklichung er6ff-
net. Umgekehrt aber glaubt auch niemand, dass diese Anhdufung an Macht sich
in einer Logik des unveranderten technischen Fortschritts endlos fortsetzen kann,
ohne sich gegen sich selbst zu wenden und ohne das physische und geistige Uber-
leben der Menschheit zu bedrohen. Jeden Tag werden die Anzeichen einer mog-
lichen Katastrophe deutlicher und beunruhigender.“ (Les Convivialistes 2014: 39)

Das Manifest verabschiedet sich demnach nicht vom Fortschrittsbegriff als sol-
chem (jeder Tag bringe neue Moglichkeiten der Verwirklichung), wohl aber von
dessen Kopplung an technischen Fortschritt. An obigem Zitat, der ersten Seite des
Manifests entnommen, wird deutlich, dass Konvivialismus/Konvivialitit Ant-
worten sucht auf ein Grundproblem der reflexiven Moderne, das Ulrich Beck be-
reits vor 30 Jahren beschrieben hat (s. Kap. 1):

,Die technisch-6konomische Entwicklung verliert ihren kulturellen Konsens, und
das zu einem Zeitpunkt, wo die Beschleunigung des technischen Wandels und die
Reichweite seiner gesellschaftlichen Veranderung ein historisch bislang beispiel-
loses Ausmafl annehmen. Dieser Verlust des bisher geltenden Fortschrittsver-

trauens dndert aber nichts am Vollzug des technischen Wandels.“ (Beck 1986: 328 f.,
Hervorh.i.0.)

- 8 13.02.2026, 01:40:47.


https://doi.org/10.14361/9783839453544-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Konvivialitat als politische Kategorie

Wie kann dieser politische Impuls in ein Konzept des Konvivialismus umgesetzt
werden? Das konvivialistische Manifest geht dazu von fiinf Grundfragen aus, wo-
bei die fiinfte optional sei:

,— Die moralische Frage: Was diirfen die Individuen erhoffen und was miissen
sie sich untersagen?

— Die politische Frage: Welche Gemeinschaften sind politisch legitim?

— Die 6kologische Frage: Was diirfen wir der Natur entnehmen und was miis-
sen wir ihr zuriickgeben?

— Die 6konomische Frage: Wie viel Reichtum durfen wir produzieren und auf
welche Weise, um in Einklang mit den Antworten zu bleiben, die auf die mo-
ralische, politische und 6kologische Frage gegeben wurden?

— Jedem steht es frei, diesen vier Fragen eine weitere hinzuzufiigen, ndmlich
die nach dem Verhiltnis zum Ubernatiirlichen oder Unsichtbaren: die religio-
se oder spirituelle Frage.“ (Les Convivialistes 2014: 50 f))

Darauf aufbauend werden vier Prinzipien als gerechtfertigte Grundlage von Poli-
tik identifiziert:

,Die einzige legitime Politik ist diejenige, die sich auf das Prinzip [1.] einer gemein-

samen Menschheit, [2.] einer gemeinsamen Sozialitit, [3.] der Individuation und
[4.] der Konfliktbeherrschung beruft. [..] Die richtige Politik ist also diejenige, die
es den Menschen erméglicht, sich zu unterscheiden und dabei den Konflikt zu ak-
zeptieren und zu beherrschen . (Les Convivialistes 2014: 61f)

Ein ganz entscheidendes Moment des konvivialistischen Manifests ist sein 6ko-
logischer Horizont. Gefordert wird eine Riicknahme des Extraktivismus an
Rohstoffen, eine Absage an Kernkraft und fossile Energien und ein geindertes
Verhiltnis zu Tieren (Les Convivialistes 2014: 68). An dieser Stelle — indem die
Wechselwirkungen von Gesellschaft mit allem Lebendigen als wichtig erachtet
werden — bricht die Idee der Konvivialitit mit traditionellen Vorstellungen der
Moderne und ebenso mit ihren beiden 6konomischen Systemen, dem Sozialismus
und dem Kapitalismus:

L,LUmgekehrt schweigen die modernen politischen Ideologien als solche — Liberalis-
mus, Sozialismus, Kommunismus oder Anarchismus — meist zu der moralischen
und der ékologischen Frage. Alle haben vorausgesetzt, dass die Konflikte zwi-
schen den Menschen von der materiellen Knappheit und von der Schwierigkeit
herriihren, die materiellen Bediirfnisse zu befriedigen. Sie halten die Menschen
fiir bediirftige, nicht fir begehrende Wesen. Folglich setzten sie ihre Hoffnungen
auf ein unendliches 6konomisches Wachstum, von dem sie annahmen, es konnte

- 8 13.02.2026, 01:40:47.

83


https://doi.org/10.14361/9783839453544-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

2. Konvivialitat

aufder Erde den ewigen Frieden bringen. Doch dieses Postulat ist nicht (oder nicht
mehr) haltbar. Das Streben nach unendlichem 6konomischen Wachstum schiirt
ebenso viele oder noch mehr Konflikte zwischen den Menschen, als es beilegt.
Und vor allem beriicksichtigt es nicht die heute offenkundige Endlichkeit des Pla-
neten und seiner natiirlichen Ressourcen.“ (Les Convivialistes 2014: 51)

In diesem Zitat steckt natiirlich sehr viel Verallgemeinerung — schliefilich gibt
auch eine liberale dkologische Okonomik (Muradian 2015), den Okosozialismus
(Sakar 1999) und die anarchistische Sozialokologie (Bookchin 1989), die alle den
Wachstumsimperativ infrage stellen und die Notwendigkeit, sich innerhalb éko-
logischer Grenzen zu bewegen, betonen. Doch interessant und weiterfithrend ist
die Unterscheidung zwischen Bediirfnis und Begehren, die auch fiir Illich eine
zentrale war. Bediirfnisse werden Illich zufolge durch statistische Messungen
universalisiert (Illich 1993), wohingegen das Begehren eine personliche Kategorie
sei. Hier finden sich Anschliisse an das ABC des guten Lebens der feministischen
Denker*innen um Ina Praetorius, die das gute Leben von einer Konzeption der
Fillle und des Begehrens her denken (Knecht et al. 2012).

Die Hoffnung auf einen Weg jenseits von Kapitalismus und Sozialismus
zur Losung der 6kologischen Probleme griindet in anarchistischen Artikeln der
1960er Jahre, darauf weist Murray Bookchin, einer der Begriinder der Sozialoko-
logie, hin. Diese Artikel, so Bookchin, hitten die sowohl in liberalen als auch in
sozialistischen Theorien feststehende Verkniipfung von menschlicher Freiheit
mit Herrschaft tiber die Natur radikal infrage gestellt; auch seien sie iiber den
damals — im Grunde seit Rousseau und der Romantik — etablierten Diskurs des
Umweltschutzes und der Naturmystik, wie er sich auch in Organisationen wie
dem US-amerikanischen Sierra Club oder dem Vogelschutzbund Deutschland ma-
nifestierten, hinausgegangen. Die neu entstandene anarchistische sozial-6kolo-
gische Stromung sei davon ausgegangen, dass die Herrschaft von Menschen iiber
Menschen die Ursache fiir die Herrschaft tiber die Natur und die damit verbun-
denen Umweltprobleme sei (Bookchin 1989: 154 f.). Folglich kénnten diese Proble-
me nicht innerhalb sozialistischer und kapitalistischer Strukturen gelost werden,
sondern nur im Zuge der Transformation in eine 6kologische Gesellschaft, ,based
on nonhierarchical relationships, decentralized communities, eco-technologies
like solar power, organic agriculture, and humanly scaled industries — in short,
by face-to-face democratic forms of settlement economically and structurally
tailored to the ecosystems in which they were located* (Bookchin 1989: 155). Das
konvivialistische Manifest erginzt diese Losungsvorschlige Bookchins, die auf
Selbstverwaltung setzen, um den Schutz digitaler Commons. Gefordert wird
darin die Unterstittzung gemeinschaftlicher Selbstverwaltung auf verschiede-
nen Ebenen (Les Convivialistes 2014: 66), digitale Netze als Gemeineigentum zu

- 8 13.02.2026, 01:40:47.


https://doi.org/10.14361/9783839453544-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Konvivialitat als politische Kategorie

behandeln und Zugang zu diesen sowie Netzneutralitit zu férdern (ebd.) sowie
generell Schutz und Férderung traditioneller und neuer Gemeingiitern (ebd.: 67).

Das konvivialistische Manifest kritisiert zwar den Neoliberalismus, kann sich
jedoch nicht zu einer umfassenden Kapitalismuskritik durchringen. Zu lesen ist
darin Folgendes: ,Markt und das Streben nach monetirer Rentabilitit sind vol-
lig legitim, solange sie [...] die Postulate der gemeinsamen Menschheit und der
gemeinsamen Sozialitit beachten und mit den genannten 8kologischen Uberle-
gungen in Einklang stehen.“ (Les Convivialistes 2014: 69) Ob ein solcher Markt ka-
pitalistisch sein konne, sei unklar. Als ,Hauptursache der kapitalistischen MaR3-
losigkeit“ wird die ,Finanzwirtschaft“ genannt (ebd.), eine Annahme, die sich
klar sowohl von marxistischer Kapitalismus- und Wachstumskritik (Schmelzer/
Vetter 2019: 100-110) als auch von Illichs Uberlegungen zur Konvivialitit unter-
scheidet: Dieser sah die Produktivitit im Industrialismus - also die ,Realwirt-
schaft“ — als Problem an, nicht (nur) die Finanzwirtschaft. Dass die Frage nach
der grundsitzlichen Un-/Vereinbarkeit von Konvivialismus und Kapitalismus im
Manifest ungeklirt bleibt, ist méglicherweise auch der Tatsache geschuldet, dass
es sich dabei um ein Konsensprodukt handelt - vielleicht wire eine deutlichere
Kapitalismuskritik von einigen Mitunterzeichnenden nicht mitgetragen worden.
Die diesbeziigliche Vagheit hat durchaus Folgen fiir die politischen Forderungen
des Manifests, die namlich ebenfalls relativ vage bleiben: Zwar enthalten sie ei-
nige konkrete Ziele wie Mindest- und Maximaleinkommen, eine iiberzeugende
Transformationsstrategie fiir ein konvivialeres Miteinander liefern sie nicht; zu-
dem bleibt unklar, wer — neben einer nicht niher bezeichneten Zivilgesellschaft
— Tréger einer solchen Transformation sein kénnte (Lessenich 2016). Dennoch hat
das Manifest Potenzial als fruchtbarer Ausgangspunkt, um verschiedene politi-
sche Praxen und Kampfe theoretisch zusammenzufihren, eventuell auch in der
Auseinandersetzung und Abgrenzung beziiglich des Konzeptes der Commons
(Helfrich / Bollier 2016; Habermann 2016).

2.4.2 Die konviviale Keimform als Transformationsperspektive
fiir eine Postwachstumsgesellschaft

Konvivialitit ist in vielen Nischen bereits prasent. Darauf weist auch der Soziolo-
ge und Mitherausgeber Frank Adloff im Vorwort zur deutschsprachigen Ausgabe
des konvivialistischen Manifests hin:

,Praktisch wird der Konvivialismus schon in einer Vielzahl von sozialen Konstel-
lationen gelebt: sowieso im familidren und freundschaftlichen Rahmen, in dem
nach wie vor die Logik der Gabe und nicht die des utilitaristischen Kalkls z&hlt.
Dann in hunderttausenden von assoziativen Projekten der Zivilgesellschaft welt-

- 8 13.02.2026, 01:40:47.

85


https://doi.org/10.14361/9783839453544-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

2. Konvivialitat

weit, im freiwilligen Engagement, im Dritten Sektor, in der solidarischen Okono-
mie, in Kooperativen und Genossenschaften, im moralischen Konsum, in NGOs, in
peer to peer-Netzwerken, Wikipedia, sozialen Bewegungen, Fair Trade, der Com-
mons-Bewegung und vielem mehr. (Adloff 2014: 24 )

Solche Nischen, wie sie Adloff beschreibt, gibt es nicht nur trotz des Kapitalismus,
ganz im Gegenteil: Feministische Wissenschaftler*innen weisen seit Jahrzehnten
darauf hin, dass Subsistenzproduktion und Reproduktionsarbeit (iibrigens von
Adloff nicht erwihnt), die ja ebenfalls nicht dem utilitaristischen Kalkiil folgen,
die Basis und das Riickgrat kapitalistischen Wirtschaftens bilden, ohne sie wire
dieses ttberhaupt nicht méglich (Kratzwald 2014; Mies / Bennholdt-Thomsen 1997).
Die eigentliche kapitalistische Produktion im Rahmen der Lohnarbeit macht
selbst in einem frithindustrialisierten Land wie Deutschland, in dem ein Grof3-
teil der produktiven Arbeit im Rahmen formalisierten Arbeitsverhiltnisse erfolgt,
nicht die Mehrheit der geleisteten Arbeitsstunden aus (Madorin 2010). Diese Pro-
duktion bildet lediglich die Spitze des Eisbergs, sie wire ohne die Titigkeiten, die
weitgehend einer Logik der Gabe folgen, nicht moglich.

Die Artefakte, die ich in diesem Buch vorstelle (v.a. Kap. 5 und 6), und die
Kontexte, in den sie entstehen, kénnen als Vorformen einer konvivialen Gesell-
schaft gelesen werden. Gerade in der Peer-to-Peer-Produktion sehen einige Theo-
retiker*innen eine , Keimform* zur Uberwindung des Kapitalismus (Meretz 2012;
Siefkes 2008; Kratzwald 2014; Habermann 2016). Die Argumentation, wie die
Keimform den Kapitalismus itberwinden kann, funktioniert im Wesentlichen so:

1. Entstehen der Keimform, die die spatere Entwicklung bestimmen wird

2. Entstehen einer Krise, da der dominante Gesamtprozess nicht mehr angemes-
sen auf Verdnderungen reagieren kann

3. Funktionswechsel der Keimform zur wichtigen Entwicklungsdimension inner-
halb des dominanten Gesamtprozesses

4. Dominanzwechsel der neuen Entwicklungsdimension zur den Gesamtprozess
bestimmenden Funktion

5. Umstrukturierung des Gesamtprozesses auf die Logik der neuen bestimmen-
den Entwicklungsdimension“ (Meretz 2012)

Sutterliiti und Meretz machen deutlich, dass es fiir die Keimformtheorie — so wie
fur jede Aufhebungstheorie, die eine Gesellschaft jenseits des Kapitalismus an-
strebt — wichtig ist, ,Vorformen“ zu identifizieren, die in Nischen die neue Lo-
gik vorwegnehmen (Meretz/Sutterliiti 2020, 91ff.) Sie gehen davon aus, dass eine
Gesellschaftsform immer ein Hybrid sei, in dem es verschiedene Logiken in ver-
schiedenen Bereichen gebe, aber eine Logik sei die hegemoniale. Im Fall der ka-
pitalistischen Marktwirtschaft ist das die Tauschlogik (ebd.). Dies konne jedoch

- 8 13.02.2026, 01:40:47.


https://doi.org/10.14361/9783839453544-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.5 Rekapitulation: Was ich mit Konvivialitat meine

verindert werden, in dem eine andere Logik, zum Beispiel die commonische,
hegemonial werde. Dafiir sei es wichtig, auch die Qualitit der Vorformen zu be-
stimmen, welche Nischenlogiken tatsichlich Vorformen einer emanzipatorischen
Gesellschaft seien. Sie schreiben iiber das Verhiltnis von Vorformen und Utopie
— also Ziel einer Transformation:

Erst wer die freie Gesellschaft allgemein bestimmt und den Zusammenhang
zwischen befreiender Vorform und freier Gesellschaft erforscht, kann feststellen,
ob die Vorform die befreiende Potenz wirklich besitzt. Eine Utopie, die das Ende
von Knappheit im Zentrum hat, wird die Vorform in technischen Entwicklungen
sehen. Eine Utopie, die an zentrale Planung glaubt, wird politisch-staatliche Vor-
formen suchen. Unsere Utopie [die auf commonischen Beziehungen basiert, Anm.
AV] findet ihre Vorform in neuen Beziehungen zwischen Menschen. (Meretz/
Sutterliiti 2020: 93f.)

Um also konviviale Technik als Vorform einer Postwachstumsgesellschaft
zu betrachten, ist es nach Meretz und Sutterliiti wichtig zu bestimmen, was die
Utopie einer solchen Gesellschaft ausmacht. Zunichst ist zu konstatieren, wie es
Meretz und Sutterliiti oben beschreiben, dass die hegemoniale Art, Technik zu
denken, eine ist, die Knappheit ins Zentrum setzt. Die Utopie einer konvivialen
Postwachstumsgesellschaft ist eine, in der die Beziehungen sowohl zwischen
Menschen als auch zwischen menschlichen und nicht-menschlichen Wesen kon-
vivial statt ausbeuterisch gestaltet sind. Die Vorform der konvivialen Technik
macht also Beziehungsqualititen in Kollektiven sichtbar, die fur eine konviviale
Postwachstumsgesellschaft wichtig sind bzw. sein kénnten.

2.5 Rekapitulation: Was ich mit Konvivialitat meine

Was genau meine ich nun, wenn ich im weiteren Verlauf dieses Buches von Konvi-
vialitit spreche? Ich meine damit dreierlei: 1. eine erkenntnistheoretische Grund-
lage, die davon ausgeht, dass alle menschlichen und nicht-menschlichen Wesen
und Dinge durch ihre spezifischen Verbindungen konstituiert sind; 2. ein norma-
tives Konzept, das die Freiheit bedeutet, den Zyklus der positiven Gabe in einem
bestimmten Kollektiv durch Fiirsorge zu stabilisieren; 3. ein politisches Konzept,
das eine Transformationsperspektive hin zu einer konvivialen Postwachstums-
gesellschaft anreifit.

Konvivialitit im ersten (erkenntnistheoretischen) Sinne bildet die Basis dieser
Untersuchung, als solche wird Konvivialitit — als konviviale Forschung — im me-
thodologischen Kapitel 3 eine Rolle spielen. In den darauffolgenden empirischen
Kapiteln 4, 5 und 6 wird Konvivialitit vor allem im 5. und 6. Kapitel im zweiten
Sinne von Bedeutung sein: Gemeinsam mit den Akteur*innen der Technikpro-

- 8 13.02.2026, 01:40:47.

87


https://doi.org/10.14361/9783839453544-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

