
Die Popularklage zur Verteidigung der " Rechte Gottes" :  
Hisba im heutigen Ägypten 

Von Kilian Bälz 

Wohl noch nie ist in der deutschen Presse über einen ägypti schen Prozeß so ausführlich 
berichtet worden wie über den "Fall Abu Zayd" .  Abu Zayd, Professor für arabische Litera­
tur an der Kairo Universität, hatte mit seiner modernistischen Interpretation des Koran die 
erbitterte Kritik der ägyptischen Islamisten auf sich gezogen . Mit einer beim Familienge­
richt Giza im Jahr 1 993 erhobenen Klage begehrte daraufhin eine Gruppe kairener Rechts­
anwälte die Feststellung der Nichtigkeit seiner Ehe. Denn, so trugen die Kläger vor, die 
Ehe eines Apostaten mit einer Muslima sei nach islamischem Recht nichtig. Wer vom 
Glauben abgefallen sei, dürfe nicht mit einer Muslima verheiratet sein. Das Recht, in solch 
einem Fall die Unwirksamkeit der Ehe im Wege der Popularklage geltend zu machen, 
ergebe sich aus dem islamischen Prinzip der hisba. Denn die hisba gebiete einem jeden 
Muslim, "das Gute zu befördern und das Schlechte zu verhindern. "  Nachdem die Klage in 
der ersten Instanz als unzulässig abgewiesen worden war, gab das Appellationsgericht 
Kairo der Klage statt. Der ägyptische Kassationshof hat diese Entscheidung im August 
1 996 bestätigt. 

1 

Der "Fall Abu Zayd" berührt eine ganze Reihe juristisch interessanter Fragen? Zum Bei­
spiel , wie ein staatliches Gericht überhaupt darüber entscheiden kann, ob jemand vom 
Glauben abgefallen ist .  Des weiteren die Frage der Eheauflösung aufgrund von Apostasie. 
Oder die Problematik der Rechtsstellung des Apostaten im allgemeinen und, damit in 
engem Zusammenhang stehend, das Problem von Meinungs- ,  Wissenschafts- und Reli­
gionsfreiheit. 

In diesem Beitrag soll jedoch der Fall Abu Zayd zum Anlaß genommen werden , einer 
anderen Frage nachzugehen, und zwar dem islamischen Prinzip der hisba. Dieses Prinzip 

2 

60 

Ägyptischer Kassationshof, Urt. v. 5 . 8 . 1 996, E. 475 ,  478 ,  48 1 / 65.  Vorinstanzen : Gericht der 

ersten Instanz Giza, Un. v .  27 . 1 . 1 994, E. 59 ! !  1 993 ;  Appellationsgericht Kairo, Urt. v .  14 .6 . 1 995, 
E. 287/ 1 1 1 . 

Ausführlich zum "Fall Abu Zayd " :  Baudouin Duprer I Jean-Noel Ferrie, For interieur et ordre 

public. Ou comment la problematique de l'Aufklärung peut permettre de decrire un debat egyp-
. tien, in: Gilfes Boersch I Baudouin Dupret I Jean,Noe! Ferrie (eds. ), Droits et societes dans le 

monde arabe, Aix-en-Provence 1 997, S. 1 93 -2 1 5 ;  Kilian Bälz, Submitting Faith to ludicial 
Scrutiny Through the Family Trial : The "Abu Zayd Case" ,  Welt des Islams 37 ( 1 997), S. 1 35- 1 55 .  

Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 3 1  ( 1 998) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60 - am 18.01.2026, 17:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat überhaupt erst die Grundlage dafür geschaffen, die Rechtgläubigkeit des ägyptischen 
Literaturwissenschaftlers im Wege einer Popularklage von einem staatlichen Gericht nach­
prüfen zu lassen. Das Institut der hisba ist dabei seit langem ein beliebter Gegenstand 
islamwissenschaftlicher und historischer Untersuchungen.

3 
Im folgenden sollen daher auch 

nicht dessen Ursprung oder seine Ausgestaltung im traditionellen i slamischen Recht im 
Vordergrund stehen. Untersucht wird vielmehr der Funktionswandel der hisba, den diese in 
der heutigen ägyptischen Rechtsprechung erfahren hat. 

I. 

Was ist hisba? Der islamische Jurist al-Mawardf (gest . 1 058 n. Chr. ) ,  dessen Kitab al­

ahkiim al-sultaniyya (frei übersetzt : Handbuch des Staatsrechts) zu den anerkannten Klas­
sikern der islamischen Staatsrechtslehre zählt, hat der hisba ein ganzes Kapitel gewidmet. 
Hisba, definiert al-Mawardf, ist die Pflicht, "das Gute zu befördern, sollte bekannt werden , 
daß von ihm abgewichen wird und das Schlechte zu verhindern, sollte bekannt werden, daß 
es begangen wird . , ,4 Diese Pflicht obliege zunächst einmal einem jeden Muslim: Jeder hat 
die Pflicht und das Recht zur hisba. Neben dieser "Jedermanns-hisba" ,  so al-Mawardf 

weiter, gibt es jedoch auch eine staatliche Institution, die mit der Aufgabe der hisba betraut 
ist .  Dies ist der muhtasib ,5 ein öffentliches Amt in der islamischen Stadt, das üblicherweise 
als "Marktaufseher" bezeichnet wird. 

Dem muhtasib oblagen eine Vielzahl von Aufgaben,6 die nach heutigem Verständni s  
Gegenstand des Polizei- und Ordnungsrechts sind: Er  kontrollierte d i e  Gewichte auf dem 
saq und die Zuverlässigkeit der Gewerbetreibenden; ihm oblag die Überwachung des Frei­
tagsgebetes und die Aufrechterhaltung der öffentlichen Moral. Der muhtasib schritt ein bei 
betrügerischem Geschäftsgebaren, öffentlicher Trunkenheit sowie bei unmoralischen Zu­
ständen in den öffentlichen B ädern. Die Vorschriften, über deren Einhaltung der muhtasib 
wachte, werden dabei von den Juristen den "Rechtsansprüchen Gottes "  [huqaq Allah] 

4 

6 

Z.B . Cahen / Talbi, Artikel "Hisba", in :  The Encyclopaedia of Islam, 2. Aufl . ,  Leiden / London, 

1 960 ff. ; Yassine Essid, A Cri tique of the Origins of Islamic Economic Thought, Leiden / New 
York / Köln, 1 995,  S. 1 1 1 - 1 77 ;  Benjamin R. Foster, Agoranomos and Muhtasib,  Journal of the 
Economic and Social History of the Olient 13 ( 1 970), S .  1 24- 1 44; Emst Klingmiiller, Agorano­
mos und Muhtasib . Zum Funktionswandel eines Amtes in Islamischer Zeit, in :  Festschrift für 
Erwin Seidel, Köln, 1 975,  S. 88-98 ;  Ann K. S. Lambton, State and Government in Medieval Islam, 
Oxford / New York, 1 98 1 ,  S. 3 1 0-3 1 3 ;  Emile Tyan, Histoire de J 'organisation judicaire en pays 
d'Islam, 2. Aufl . ,  Leiden, 1 960, S. 6 1 7-650. 

Al-Mawardf, Al-ahkam al-sultaniyya, zit . n. Ausgabe Dar al-Kutub al-'Ilmi, Beirut, o.D., S .  299. 

A.a.O. 

Ausführlich zu den Aufgaben des mtthtasib : Essid (Anm. 3) S .  1 37- 1 72 ;  Tyan (Anm. 3) ,  S .  63 1 -

650. 

6 1  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60 - am 18.01.2026, 17:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zugeordnet.7 Darunter werden die Bestimmungen des islamischen Rechts verstanden, die 
im Interesse der Allgemeinheit bestehen und der Disposition des einzelnen von daher ent­

. d 8 zogen Sill . 

Wie verhält sich nun das Recht des einzelnen, aufgrund der hisba einzuschreiten, zum Amt 
des muhtasib, der mit der Ausübung der hisba hoheitlich betraut ist? Das Verhältni s von 
Jedermanns-hisba und dem staatlichen Amt wird von al-Mawardf nicht ausdrücklich 
behandelt. Daß diese Frage dennoch auch die Juristen seiner Zeit beschäftigt hat, zeigt der 
"Leitfaden für die gottgefällige Ausübung der hisba" des Ägypters Ibn al- Ukhuwwa (gest. 
1 3 29 n.Chr.) .

9 
Bei diesem Buch handelt es sich - im Gegensatz zu der eher theoretisch 

ausgerichteten Monographie al-Mawardfs - um eine Darstellung für die Praxis .  Der Autor, 
selbst langjähriger muhtasib, wollte hier seine praktischen Erfahrungen an die Nachwelt 
weitergeben. Der frühere muhtasib stand dabei der Jedermanns-hisba zumindest kritisch 
gegenüber: Zwar seien alle Muslime zur hisba berufen, konzediert auch Ibn al- Ukhuwwa. 

Doch sollten sie nicht selbst einschreiten , sondern diese nur mit Worten ausüben, indem sie 
auf Verstöße aufmerksam machen und diese der Obrigkeit anzeigen. 

1 0  

Dies läßt den Willen erkennen, die Jedermanns-hisba zugunsten des staatlichen Amts 
zurücktreten zu lassen. Die Aufrechterhaltung der öffentlichen Sicherheit und Ordnung ist 
eine originär staatliche Aufgabe. Vieles spricht daher dafür, daß die hisba im traditionellen 
islamischen Recht als eine öffentliche Aufgabe verstanden wurde, die einer staatlichen 
Institution, dem muhtasib , übertragen war. Die individuelle Pflicht eines jeden Muslim zur 
Ausübung der hisba hat zwar in der Theorie fortbestanden, praktisch spielte sie aber keine 
Rolle. 

11. 

Ein genau entgegengesetztes Bild bietet die Rolle der hisba in der ägyptischen Rechtspre­
chung der letzten Jahre : Hier steht - das hat der eingangs erwähnte Fall Abu Zayd gezeigt -

7 

8 

Daneben konnte der l1l11htasib in bestimmten Fällen jedoch auch zum "Schutz privater Rechte" 

tätig werden, so zum Beispiel als eine Art Mahngericht; vgl . Tyan (Anm. 3), S. 632, 645-648 .  

Hierzu ausführlich: Babel' Johansen, Eigentum, Familie und Obrigkeit im hanafitischen Straf­

recht. Das Verhältnis der privaten Rechte zu den Forderungen der Allgemeinheit in hanafitischen 
Rechtskommentaren, Welt des Islams 19 ( 1 979), S. 1 -73 .  

9 
Ibn al- Ukhllwwa, 

Cambridge, 1 938 .  
1 0  

A.a .O.  S .  22. 

Ma'älim al-qurba fi ahkäm al-hisba, zit. n .  d .  Ausgabe von Reuben Levy, 

62 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 3 1  ( 1 998) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60 - am 18.01.2026, 17:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die ledermanns-hisba im Vordergrund. Denn das Amt des muhtasib ist bereits im Zuge der � 1 1  
Verwaltungsreformen in der ersten Hälfte des 1 9 .  Jahrhunderts abgeschafft worden. 

Die Abschaffung des muhtasibs war dabei nur ein Aspekt der umfassenden Reformen von 
Recht und Verwaltung im Ägypten des 1 9 .  Jahrhunderts ; 1 2 mit Ausnahme des Familien­
rechts sind heute Kodifikationen nach europäischem Vorbild an die Stelle des islamischen 
Rechts getreten. Dies gi lt auch für das Verwaltungsrecht. Die Ausführungsverordnung des 
"Gesetzes über die Lokalverwaltung" (Verordnung des Ministerpräsidenten 707/ 1 979) 
bestimmt dabei in Art. 27:  "Der Gouverneur [mululjizl ist für die Aufrechterhaltung der 
Sicherheit und der öffentlichen Moral zuständig. " 

In Anbetracht der in dieser Vorschrift zum Ausdruck kommenden Kompetenzverteilung 
stellt sich die Frage, ob es daneben noch ein Recht des einzelnen geben kann, das "Gute zu 
befördern und das Schlechte zu verhindern, "  das auf das islamische Recht gestützt wird. 
Dies hat die ägyptische Rechtsprechung wiederholt beschäftigt, und zwar schon lange, 
bevor die hisba durch den Fall Abü Zayd in das Blickfeld der Öffentlichkeit geriet. Die 
Grundsatzentscheidung des ägyptischen Kassationshofes zu dieser Frage stammt aus dem 
Jahr 1 966. 1 3  Hier ging es um folgenden Sachverhalt: 

Eine Muslima hatte den chri stlichen Glauben angenommen, um einen Kopten kirchlich 
heiraten zu können. Nachfolgend lebten die Eheleute in einer Mietwohnung in Mansura. 
Der Vermieter wollte die Wohnung anderweitig vermieten und deshalb den Eheleuten 
kündigen. Mit diesem Begehren war er in allen Instanzen an dem sehr mieterfreundlichen 
ägyptischen Wohnraummietrecht gescheitert. Da erhob er eine Klage vor dem Familienge­
richt, mit der er begehrte festzustellen, daß die Ehe der Mieter nichtig ist .  Denn die Frau 
war ursprünglich Muslima. Eine Muslima darf nach islamischem Recht keinen Christen 
heiraten. Auch darf sie nicht zum Christentum übertreten. Die Ehe sei aus diesem Grund 
unwirksam. Und ein nichteheliches Zusammenleben verstößt gegen die in Ägypten herr­
schenden Moralvorstellungen. 

1 1 

1 2 

1 3 

Vgl. lan Brugmall, De betekenis van het mohammedaanse recht in het hedendaagse Egypte, 

's  Gravenhage, 1 960, S. 1 9 -20. 

Hierzu im Überblick z.B. J.N. D. Andersoll, Law Reform in Egypt 1 850- 1 950, in :  P.l. Vatikiotis, 

Revolution in the Middle East and Other Case Studies, London, 1 972, S. 1 46- 1 73 ;  Bernard Boti­
veau, Loi i slamique et droit dans les societes arabes : Mutations des systemes juridiques du 
Moyen-Orient, Paris/ Aix-en-Provence, 1 993 ;  Brugman (Anm. 1 1 ) ;  Chafik Chehata, Le Droit 
Modeme de I'Egypte, in: Handbuch der Orientalistik, Ergänzungsbd.  3, Orientalisches Recht, 
S. 360-3 86 ;  Farhat l. Ziadeh, Lawyers, the Ru1e of Law and Liberalism in Modem Egypt, Stan­
ford, 1 968 .  

Urt.  vom 30.3 . 1 966, Majmü 'at mahkamat al-naqd 1 7 ,  S .  782-79 1 .  

63 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60 - am 18.01.2026, 17:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der ägyptische Kassationshof gab dem Vermieter Recht. Was die familienrechtliche Seite 
des Falles angeht ,  ist die Rechtslage dabei weitestgehend vorgezeichnet. Wie zuvor er­
wähnt, richtet sich das Familienrecht in Ägypten weiterhin im Grundsatz nach islamischem 
Recht.

1 4  
Das "Ehehindernis der Religionsverschiedenheit" , das - unter anderem - einer 

Muslima verbietet, einen Christen zu heiraten , ist ein allgemeiner Grundsatz des i slami­
schen Familienrechts, der auch heute noch in der ägypti schen Rechtsprechung Anwendung 
findet. 1 5  Dies gilt gleichermaßen für das Verbot des Religionswechsels :  einem Muslim ist 
verwehrt, seinen Glauben aufzugeben. 1 6 Was hier aus juristischer Sicht daher weitaus 
interessanter ist, ist die Frage der Zulässigkeit der Klage: Wie kann es dem Vermieter 
gestattet sein, auf Feststellung der Nichtigkeit der Ehe seiner Mieter zu klagen? Denn das 
Prozeßrecht richtet sich auch in familienrechtlichen Streitigkeiten nach der Zivilprozeßord­
nung (die sich am französischen Vorbild orientiert) .  Art. 3 der ägyptischen Zivilprozeßord­
nung (Gesetz Nr. 1 3/ 1 968) bestimmt wiederum: "Eine Klage ist nur dann zulässig . . .  wenn 
der Kläger mit ihr ein rechtlich anerkanntes Interesse verfolgt . "  

Das von der Zivilprozeßordnung geforderte Rechtsschutz- oder Feststellungsinteresse, so 
der Kassationshof, folge hier jedoch aus dem islamischen Prinzip der hisba: Das allgemeine 
Rechtsschutzinteresse als Sachurteilsvoraussetzung, so das Gericht, sei eine Frage des 
Prozeßrechts. Insoweit finde die Zivilprozeßordnung Anwendung. Ob hingegen ein "Inter­
esse" vorliege, sei eine Frage, die mit dem klagweise geltend gemachten Anspruch zusam­
menhinge. Dies sei daher eine Frage des materiellen Rechts, die - bei einer familienrechtli­
chen Streitigkeit - nach islamischem Recht zu beurteilen sei . Das Prinzip der hisba sei ein 
anerkannter Grundsatz des islamischen Rechts. Das i slamische Recht gestatte einem jeden 
Muslim Klage zu erheben, wenn die "Rechte Gottes" verletzt würden. Zu diesen im Inter­
esse der Allgemeinheit bestehenden Vorschriften, so das Gericht weiter, gehöre insbeson­
dere auch das Ehehindernis der Religionsverschiedenheit . 1 7 

1 4  

1 5  

1 6 

1 7 

64 

Dies folgt aus Art. 280 Gesetz Nr. 78/ 1 93 1  i .V .m.  Art. 6 Abs .  I Gesetz Nr. 462/ 1 955 .  Danach 

unterliegen familienrechtliche Streitigkeiten unter Muslimen dem islamischen Recht der hanafiti­
schen Schule, soweit diese nicht spezialgesetzlich geregelt sind. 

Z.B.  Kassationshof, Urt. v. 24. 1 2 . 1 975, in :  M. 'Abd al-Tmvwab, AI-mustahdath fi qada' al-ahwal 

al-shakhsiyya, Alexandria, 1 99 1 ,  S. 50-5 1 ;  vg1 . a. Muhammad 'Azmf al-Bakrf, Mawsii'at al-fiqh 
wa'l-qadä' fi'l-ahwäl al-shakhsiyya, Kairo, 1 994, Bd. I, S. 232-233 (Rn. 1 24). 

Z.B. Kassationshof, Urt. vom 29.5 . 1 968, Majmu'at Mahkamat al-Naqd 1 9, 1 034- 1 037 ;  Oberstes 

Verwaltungsgericht, Urt. vom 25. 1 . 1 97 1 ,  E.  599/ 1 9 ,  in :  Na'fm 'Auiyya / Hasan al-Fakahänl, AI­
mawsii'a al-idäriyya al-haditha, Kairo, 1 986- 1 987,  Bd.  1 3 ,  S. 395-397;  Appellationsgericht Kairo, 
Urt. vom 7 .2 . 1 992, in: Dawoud Sudqi EI Alami, The Marriage Contract in Islamic  Law - in the 
Shariah and the Personal Status Laws of Egypt and Morocco, London el a1 . ,  1 992, S. 45-46. 

Kassationshof, Urt. vom 29 .5 . 1 968 (Anm. 1 6) ,  S. 788-789 .  

Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 3 1  ( 1 998) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60 - am 18.01.2026, 17:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. 

Bei dieser von dem ägyptischen Kassationshof entwickelten "hisba-Rechtsprechung" han­
delte es sich um einen anerkannten,

1 8 wenn auch nicht vollkommen unangefochtenen 
Grundsatz des ägyptischen Zivilprozeßrechts. 1 9  Bis Anfang der 90er Jahre hatte dieses 
Institut jedoch keine nennenswerte praktische Bedeutung. In das Blickfeld der Öffentlich­
keit geriet die hisba erst, als diese Popularklage als Instrument in der politischen Auseinan­
dersetzung zwischen der islamistischen Opposition und dem Staat entdeckt wurde, eine 
Auseinandersetzung, die gerade in den letzten Jahren vermehrt mit juristischen Mitteln 
geführt wurde. Diese Entwicklung ist insbesondere mit zwei Fällen verbunden: Dem bereits 
genannten Fall Abu Zayd und der Auseinandersetzung um den Film "al-Muhajir"  [der 
Emigrant] des Regisseurs Youssef Chahine. 

Der Fall Abu Zayd hatte dabei den folgenden Hintergrund?O Bekannt geworden ist der 
ägyptische Koranwissenschaftler mit seinem 1 990 erschienenen Buch "Mafhum al-Nass"  
[Der Begriff Text] . Hierbei handelt es s ich um einen Versuch , d ie  Methoden der  modernen 
Sprachwissenschaft für die Interpretation des Korans fruchtbar zu machen. Die zentrale 
These des (für ein Nichtfachpublikum nur schwer zugänglichen) Buches ist, daß auch 
koranische Interpretation vom jeweiligen historischen und sozialen Kontext geprägt ist. Der 
Autor beließ es aber nicht bei wissenschaftlichen Thesen. Vielmehr lei tete er aus seinem 
Plädoyer für eine "dynami sche" ,  den heutigen Verhältnissen entsprechende Koraninterpre­
tation auch pointierte politische Aussagen ab und kritisierte insbesondere das von Ortho­
doxie und Islamisten gleichermaßen beanspruchte "Auslegungsmonopol " in religiösen 
Fragen. Seine Thesen entfachten in der ägypti schen Öffentlichkeit eine an Polemik schwer 
zu überbietende Auseinandersetzung, in deren V erlauf von seinen Gegnern der Vorwurf der 

1 8 

1 9  

20 

Vgl. z.B . Mustafa Majd� AI-mawsu'a al-qada'iyya fi'l-muräfa'at al-madaniyya wa'l-tij äriyya, 

Alexandria, 1 995,  Bd. I ,  S. 53 ;  A/lwar Tulba, MawsG'at al-muräfa'at al-madaniyya wa'l-tijäriyya, 
Alexandria, 1 993 ,  Bd. I ,  S. 50.  

Im Gegensatz zum Kassationshof, der in der hisba ein Institut des materiellen Rechts sieht, das 
daher auch von der Verweisungsvorschrift Art. 280 Gesetz Nr. 78/ 1 93 1  i. V .m. Art. 6 Abs. I 
Gesetz Nr. 462/ 1 955 umfaßt wird, stellt die Gegenansicht darauf ab, hierbei handele es sich um 
ein Institut des Prozeßrechts. In der Zivilprozeßordnung (Gesetz Nr. 1 3/ 1 968) sei dieses Institut -
im Gegensatz zur früheren Zivilprozeßordnung - nicht geregelt. Der Gesetzgeber habe daher mit 
der neuen Zivilprozeßordnung die hisba-Klage abschaffen wollen . Zum Meinungsstand ausführ­
lich z .B.  Muhamnwd Shita ' Abü Sa 'd, AI-daf bi-'adam al-qabGl, Alexandria, 1 997, S .  237-250. 

Zu den Hintergründen des Falls ausführlich z .B .  All/lette HeilnUl/l/l, Die Affäre Abu Zayd und der 

Begriff der "Ethik der Toleranz" in der heutigen politischen Diskussion in Ägypten, in: Ferhad 
Ibrahim (Hrsg. ), Staat und Zivilgesellschaft in Ägypten, Hamburg, 1 995,  S. 1 45- 1 6 8 ;  Navid Ker­
nwni, Die Affare Abu Zayd : Eine Kritik am religiösen Diskurs und ihre Folgen, Orient 35 ( 1 994), 
S .  25-49 ; Nasr Abu Zaid, "The Case of Abu Zaid", Index on Censorship, Nr. 4/ 1 996, S .  30-39.  
Zu den vom Fall aufgeworfenen juristischen Fragen ausführlich vgl . die Nachweise oben 
(Anm. 2). 

65 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60 - am 18.01.2026, 17:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Häresie erhoben wurde. Daß Koranauslegung mit modernen Methoden auf erbitterten 
Widerstand stoßen kann, hat sich in Ägypten auch in der Vergangenheit schon mehrfach 
gezeigt; der Kairener Literaturwissenschaftler war nicht der erste, dessen modernistische 
Koraninterpretation heftig angefeindet wurde.2 1  Das besondere am Fall Abu Zayd war nun: 
Unter Berufung auf das Prinzip der hisba erhob eine Gruppe islamistischer Rechtsanwälte 
Klage beim Familiengericht. Wie bereits im zuvor geschilderten Fall des Kassationshofs 
aus dem Jahr 1 966 hatte sich dieses bei der Klage auf Feststellung der Nichtigkeit der Ehe 
inzident mit Fragen der Apostasie auseinanderzusetzen, diesmal anhand der wissenschaftli ­
chen Veröffentlichungen Abü Zayds .  Hierbei handelte es s ich auch um das eigentliche Ziel 
der Kläger, wie diese gegenüber der Presse freimütig einräumten.22 

Der Fall Abu Zayd war dabei nicht der einzige Fall seiner Art. 23 Auch Youssef Chahine, 
Ägyptens bekanntester Regisseur und 1 997 bei dem Festival von Cannes für sein Lebens­
werk ausgezeichnet, sah sich mit einer ähnlich gelagerten gerichtlichen Auseinandersetzung 
konfrontiert?4 Hier begehrte der Kläger ein Verbot des Films "al-Muhajir" ,  der im Herbst 
1 994 mit großem Erfolg in den ägyptischen Kinos angelaufen war. Zur Begründung trug er 
vor, der Protagonist des dreistündigen Epos aus der Pharaonenzeit porträtiere den Prophe­
ten Joseph. Dies verstoße gegen das i slamische Bilderverbot. Der Film verletze daher die 
religiösen Gefühle der Ägypter. Das Gericht gab der Klage statt, und der Film durfte in  
ägyptischen Kinos nicht mehr gezeigt werden?5 Auch in diesem Fall wurde das  Rechts­
schutzinteresse des Klägers mit dem Prinzip der hisba begründet : "Die Klage betrifft einen 
Propheten Gottes ,  von daher ist sie als hisba-Klage zulässig. , ,

26 Dies, obgleich in Ägypten 
Filme in morali scher, politischer und religiöser Hinsicht auch staatlicherseits einer umfas­
senden Kontrolle unterliegen?7 

21 

22 
23 

24 

Dies zeigen die Auseinandersetzungen um die Werke von Taha Husayn, Amin al-Khilll, Muham-

mad Ahmad Khalafalliih und, in den letzten Jahren, Muhammad Sa'ld al-'Ashmiiwi und Hassan 
Hanafi (hierzu vgl. Donald Malcolm Reid, Cairo University and the Making of Modern Egypt, 
Cambridge et al . ,  1 990, S. 1 20- 1 25, 1 54 f, Bemard Botiveau, Penser, dire et interdire: logiques et 
enjeux de la censure des ecrits en Egypte, Egypte / monde arabe, Nr. 14 ( 1 993),  S .  1 3 3 - 1 62) .  

Vgl.  Middle East Times Eg)'pt, 6 . - 1 2 .7 . 1 993 .  

Von ähnlichen Verfahren war eine ganze Reihe von ägyptischen Intellektuellen betroffen, u .a. 

auch der Literaturnobelpreisträger Nagib Mahfuz. Diese Verfahren haben sich jedoch sämtlich 
aufgrund einer Gesetzesänderung im Januar 1 996 erledigt (zum neuen hisba-Gesetz ausführlich 
unter IV.).  
Hierzu ausführlich NathaUe Bernard-Maugiron, Anatomie sociologique d 'une affaire egyptienne: 

le proces de "I  EIIligre" ,  de Youssef Chahine, in :  BoUsch I Dupret I Ferrie (Anm. 2), S. 1 62- 1 92 .  
25 Inzwischen ist das Verbot Zeitungsberichten zufolge jedoch aufgehoben worden (vgl. A l-Ahram 

Hebdo, 6.- 1 2 . August 1 997). 
26 

Zit. n .  Bernard-Maugiron (Anm. 24), S .  1 75 .  

27 Vgl. Bernard-Maugiron (Anm. 24), S . 1 85 - 1 90. 

66 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 3 1  ( 1 998) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60 - am 18.01.2026, 17:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. 

Die Beispiele aus der neueren ägyptischen Rechtsprechung zeigen, daß das prozessuale 
Institut der hisba ausgesprochen mißbrauchs anfällig ist. Ob angeblich häretische Koran­
interpretation oder ein vermeintlicher Verstoß gegen das islamische Bilderverbot: Hier 
zeichnet sich eine Tendenz ab, daß Gerichte für politische Zwecke in Anspruch genommen 
werden, indem die Rechtgläubigkeit einzelner einer gerichtlichen Nachprüfung unterzogen 
wird. 

Vom ägyptischen Parlament wurde daher im Januar 1 996 in aller Eile ein neues Gesetz zur 
"Regelung des Verfahrens der hisba-Klage in  Personalstatutsangelegenheiten , ,28 erlassen. 

Der Zweck dieses Gesetzes, so die Stellungnahme des Parlaments, bestand darin,  "geistigen 
Terrorismus [al-irhCib al-fikril zu bekämpfen. , , 29 Hierdurch sollten, "Extremisten, die für 
sich in Anspruch nehmen, die einzigen rechtgläubigen Muslime zu sein"  davon abgehalten 
werden, "Intellektuelle zu beschädigen. , ,

30 

Im einzelnen enthält das Gesetz die folgenden Regelungen: 

1 .  Die B efugnis zur Erhebung der hisba-Klage wird auf die niyaba, die Staatsanwalt­
schaft, übertragen. Dieser sind vermeintliche Verstöße gegen die "Rechte Gottes" anzu­
zeigen. Die Staatsanwaltschaft ermittelt den Sachverhalt von Amts wegen und ent­
scheidet dann über die Klageerhebung (Artt. 1 ,  2) .  

2 .  Wird eine hisba-Klage erhoben, tritt die Staatsanwaltschaft im Prozeß als Kläger auf. 
Derjenige, der die Anzeige erstattet hat, ist nicht Beteiligter des Verfahrens (Artt. 3 , 4) . 

Darüber hinaus wurde der Art. 3 der Zivilprozeßordnung folgendermaßen geändert.
3 1  

1 .  Eine Klage ist nur dann zulässig, wenn der Kläger mit ihr ein "eigenes und unmittelba­
res "  Interesse verfolgt (Art . 3 Abs .  1 ) .  

2.  I m  Falle einer mißbräuchlichen Klageerhebung kann ein Ordnungsgeld in Höhe von bis 
zu 500 ägypti schen Pfund

32 verhängt werden (Art. 3 Abs. 4) .  

Damit wurde die hisba als eine Art der Popularklage, die dem "engagierten Bürger und 
Gläubigen " ermöglicht "unisIamisches Verhalten " vor Gericht zu bringen, abgeschafft. Die 

28 Gesetz Nr. 3/ 1 996, A l-jarfda al-rasmiyya [Gesetzesblatt) Nr. 4 vom 29. Januar 1 996.  

29 
A l-Ahrdm, 30. 1 . 1 996.  

30 
A.a.O. 

3 1  
Gesetz Nr. 8 1 1  1 996, A l-jarfda al-rasmi)'ya Nr. 1 9  vom 22.  Mai 1 996. 

32 Ungefähr 250,- DM. 

67 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60 - am 18.01.2026, 17:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Befugnis der hisba steht fortan ausschließlich der Staatsanwaltschaft zu. Diese wird zum 
modernen muhtasib. Damit wird jedoch nicht nur eine Institution des modernen Terri torial­
staates durch die Rückführung auf eine Institution des traditionellen islamischen Rechts mit 
einer islamischen Legitimation versehen.

33  
Vielmehr wird auch die Definition der durch die 

hisba zu wahrenden islamischen Ordnung einer unmittelbaren staatlichen Kontrolle unter­
worfen. Denn welche Verstöße gegen die islamische Ordnung Anlaß zum Einschreiten 
gebieten, bestimmt fortan die Staatsanwaltschaft. 

V. 

Bei der Auseinandersetzung um die hisba geht es daher um mehr als nur um Feinheiten des 
ägypti schen Zivilprozeßrechts. Im Kern geht es hier vielmehr um die Frage, wer im moder­
nen Territorialstaat die Kompetenz besitzt zu definieren, was unter "Islam" und "islami­
scher Ordnung" zu verstehen ist .  Daß diese Frage dabei älter ist als der moderne Territorial­
staat, hat der histori sche Rückblick zu Anfang gezeigt: Bereits der frühere muhtasib Ibn al­

Ukhuwwa hat sich mit dem Problem beschäftigt, wer denn nun eigentlich dazu berufen i st, 
das "Gute zu befördern und das S chlechte zu verhindern. "  Die bis heute fortbestehende 
Aktualität dieser Frage zeigen die Beispiele aus der jüngeren ägyptischen Rechtsprechung. 

Mit dem ägyptischen hisba-Gesetz von 1 996 ist hierauf nun - zumindest vordergründig -
eine eindeutige Antwort gefunden worden : Was unter "Islam" und " islamischer Ordnung" 
zu verstehen ist, wird von den Institutionen des modernen Terri torialstaates verbindlich 
festgelegt. Nicht der einzelne und auch nicht die i slamischen Juristen, herkömmlicherweise 
mit der Auslegung des islamischen Rechts betraut, sondern der Staat ist zu dessen autorita­
tiver Auslegung berufen. 

Dies ist eine Tendenz, die sich im übrigen nicht auf die Frage der hisba beschränkt. Auch 
auf verfassungsrechtlichem Gebiet läßt sich in Ägypten eine ähnliche Entwicklung konsta­
tieren. Art. 2 der ägyptischen Verfassung von 1 9 7 1  ( i .d .F. v. 1 9 80) bestimmt: "Die Grund­
sätze des islamischen Rechts sind die Hauptquelle der Gesetzgebung. " Ausgehend von 

diesem Verfassungsgrundsatz hat der ägyptische Verfassungsgerichtshof seit Mitte der 80er 
Jahre eine differenzierte Rechtsprechung entwickelt, unter welchen Voraussetzungen vom 
Staat erlassene Gesetze verfassungswidrig sind, weil sie gegen die "Grundsätze des islami-

33 

68 

Diese Tendenz zeigt s ich hingegen z .B .  in dem marokkanischen "Loi no .  02-82 relative aux 

attributions du muhtasib et des llInand ' des eorporations " ,  Dahir no. 1 -82-70 vom 2 1 .  Juni 1 982 
(hierzu ausführlich Michete Zirari-Devif, La h isba au Maroe: hier et aujourd'hui, in :  Herve 
Blellchot (ed. ), Les institutions traditionelles dans le monde arabe, Paris I Aix-en-Provenee, 1 996, 
S . 7 1 -85) .  

Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 31  ( 1 998) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60 - am 18.01.2026, 17:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Rechts verstoßen. , ,
34 

In diesem Zusammenhang nimmt das oberste ägyptische Ge­
richt für sich in Anspruch, selbst die einschlägigen Bestimmungen von Koran und Sunna 
auszulegen und deren autoritative Lesart verbindlich festzuschreiben. 

Diesem Aspekt der Kontrolle religiöser Tradition durch die Institutionen des modernen 
Territorialstaats ist gerade bei der B ewertung des neuen hisba-Gesetzes bislang viel zu 
wenig Rechnung getragen worden. B assam Tibi , zum Beispiel, bezeichnete dieses als 
"Gesetz zur Bekämpfung des Unglaubens , "  das die Handhabe biete, "die Scharia einzufüh­
ren , , 35 . Dabei geht Tibi offensichtlich davon aus ,  hier würden die Institutionen des moder­
nen Territorialstaats im Zuge einer "Reislamisierung" grundsätzlich in Frage gestellt .  Das 
Gegenteil ist der Fall :  Denn das hisba-Gesetz ist ein Instrument des Staates, eine einheitli­
che Vorstellung von i slamischer Ordnung verbindlich vorzuschreiben. Also keine "Islami­
sierung der ägyptischen Rechtsordnung, "  wie dies oft zu lesen ist ,

36 sondern gewisser­
maßen eine "Verstaatlichung des islamischen Rechts . "  

34 

35 

36 

Hierzu ausführlich Baudouin Dupret, A propos de la constitutionnalite de la sharf'a. Presentation 

et traduction de l'arn�t de 26 mars 1 994 ( 1 4  Shawwäl 1 4 1 4) de la Haute Cour Constitutionelle (al­
mahkama al-dustüriyya al- 'ulya) egyptienne, Islamic Law and Society, 4 ( 1 997), S . 9 1 - 1 1 3 ;  
Kilian Bälz, Islamisches Recht, staatliche Rechtsetzung und verfassungsgerichtliche Kontrolle. 
Der ägyptische Verfassungsgerichtshof und der Schleier in staatlichen Schulen (Urt .  8/ 17 vom 
1 8 .5 . 1 996), Zeitschrift für ausländisches öffentliches Recht und Völkerrecht 57 ( 1 997), S. 229-
242, jeweils mit Nachweisen der Rechtsprechung. 

"Demokratie ist Unglaube. In Ägypten bietet ein Gesetz zur Bekämpfung des Unglaubens die 

Handhabe, die ,Scharia ' "  einzuführen, Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 3. Juli 1 996 .  

Z .B .  Karim el-Gawhal)', "Tue Gutes und vermeide das Böse" . Die Islamisierung des ägyptischen 

Rechtssystems, Süddeutsche Zeitung, 8. Februar 1 996 (die dortige Darstellung der Diskussion ist  
jedoch differenzierter als  der Titel nahelegt). 

69 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60 - am 18.01.2026, 17:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vival by covering themselves of the support of important interest groups and at the same 

time of deterring others from taking over power. 

Personalization of political decisions and politicization of economy and administration as 

weil as personalization and privatization of the juridical sector are necessary political 

elements to maintain power in authoritarian regimes leading all to and requiring widespread 

juridical insecurity. As economic and political development can hardly be expected in such 

authoritarian regimes , the introduction of more democratic and constitution based elements 

and the i mplementation of market economic structures are necessary. 

Constitutional Jurisdiction in Guatemala 

By Francisco Fernandez Segado 

In Guatemala, the peace treaty signed on December 29, 1 996 by President Alvaro Arzu, 

heading the peace-commission COPAZ, and by the leaders of the URNG, merging four 

major  guerilla-groups, ended a six-year peace marathon which followed 36 years of armed 

conflict, the last contemporary armed conflict to be solved in Central America. 

Nevertheless,  12 years ago, on July 1 ,  1 984, general , fair and free e1ections for a constitu­

tional assembly took place. Thi s  constituante managed to draw up a new constitution within 

10 months ,  which was then promulgated on May 3 1 ,  1 985 .  The paper focuses on the newly 

created constitutional court of Guatemala and, in compari son with the preceding constitu­

tion of 1 966, on the legal framework attributing this court the powers to protect both 

human rights and the constitutionality of the political process in general . 

The author gives an extensive overview which may serve as a solid base for the upcoming 

discussion, whether or not democratically legitimated constitutional jurisprudence is able to 

play an important role in enforcing the peace treaty imp1ementation process within the 

country. 

Popular Action in defense of "Divine Law": Hisba in contemporary Egypt 

By Kilian Bälz 

The paper investigates the Islamic principle of hisba in contemporary Egypt. In examining 

recent Egyptian case-Iaw, the paper argues that the traditional concept of hisba, the Islamic 

duty to "promote good and prevent evi l " ,  underwent a fundamental transformation: tradi­

tionally, the duty of hisba rested upon the public function of the muhtasib [ "market super­

visor"] . Today, in contrast, the principle is employed to enti tle a third party to an action in 

4 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 3 1  ( 1 998) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60 - am 18.01.2026, 17:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cases related to religion and public morality. In early 1 996,  however, the Egyptian govern­

ment enacted a new "Law Regulating the hisba-Action". Through this legislative enactment 

the individual's right to raise an action based on hisba was abolished and the public attor­

ney was installed as modern muhtasib. Thi s  law, therefore, conforms to the general ten­

dency of submitting the definition of religious traditions und er the control of the nation 

state in contemporary Egypt. 

5 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60 - am 18.01.2026, 17:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

