Die Popularklage zur Verteidigung der "Rechte Gottes":
Hisba im heutigen Agypten

Von Kilian Bdlz

Wohl noch nie ist in der deutschen Presse tiber einen dgyptischen Prozef so ausfiihrlich
berichtet worden wie iiber den "Fall Abl Zayd". Abid Zayd, Professor fiir arabische Litera-
tur an der Kairo Universitit, hatte mit seiner modernistischen Interpretation des Koran die
erbitterte Kritik der dgyptischen Islamisten auf sich gezogen. Mit einer beim Familienge-
richt Giza im Jahr 1993 erhobenen Klage begehrte daraufhin eine Gruppe kairener Rechts-
anwilte die Feststellung der Nichtigkeit seiner Ehe. Denn, so trugen die Kldger vor, die
Ehe eines Apostaten mit einer Muslima sei nach islamischem Recht nichtig. Wer vom
Glauben abgefallen sei, diirfe nicht mit einer Muslima verheiratet sein. Das Recht, in solch
einem Fall die Unwirksamkeit der Ehe im Wege der Popularklage geltend zu machen,
ergebe sich aus dem islamischen Prinzip der hisba. Denn die hisba gebiete einem jeden
Muslim, "das Gute zu befordern und das Schlechte zu verhindern." Nachdem die Klage in
der ersten Instanz als unzuldssig abgewiesen worden war, gab das Appellationsgericht
Kairo der Klage statt. Der dgyptische Kassationshof hat diese Entscheidung im August
1996 bestitigt.'

Der "Fall Abli Zayd" beriihrt eine ganze Reihe juristisch interessanter Fragen:2 Zum Bei-
spiel, wie ein staatliches Gericht iiberhaupt dariiber entscheiden kann, ob jemand vom
Glauben abgefallen ist. Des weiteren die Frage der Eheauflosung aufgrund von Apostasie.
Oder die Problematik der Rechtsstellung des Apostaten im allgemeinen und, damit in
engem Zusammenhang stehend, das Problem von Meinungs-, Wissenschafts- und Reli-
gionsfreiheit.

In diesem Beitrag soll jedoch der Fall Abli Zayd zum Anla8 genommen werden, einer
anderen Frage nachzugehen, und zwar dem islamischen Prinzip der hisba. Dieses Prinzip

Agyptischer Kassationshof, Urt. v. 5.8.1996, E. 475, 478, 481 / 65. Vorinstanzen: Gericht der
ersten Instanz Giza, Urt. v. 27.1.1994, E. 591/ 1993; Appellationsgericht Kairo, Urt. v. 14.6.1995,
E. 287/ 111.
Ausfiihrlich zum "Fall Abi Zayd": Baudouin Dupret / Jean-Noél Ferrié, For intérieur et ordre
public. Ou comment la problématique de 1'Aufklirung peut permettre de décrire un débat égyp-
_tien, in: Gilles Boétsch / Baudouin Dupret / Jean-Noél Ferrié (eds.), Droits et sociétes dans le
monde arabe, Aix-en-Provence 1997, S. 193-215; Kilian Bdlz, Submitting Faith to Judicial
Scrutiny Through the Family Trial: The "Abl Zayd Case", Welt des Islams 37 (1997), S. 135-155.

~

60 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 31 (1998)

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1988-1-80 - am 18.01.2026, 17:28:31. Acce


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hat iiberhaupt erst die Grundlage dafiir geschaffen, die Rechtgldubigkeit des dgyptischen
Literaturwissenschaftlers im Wege einer Popularklage von einem staatlichen Gericht nach-
priiffen zu lassen. Das Institut der hisba ist dabei seit langem ein beliebter Gegenstand
islamwissenschaftlicher und historischer Untersuchungen.3 Im folgenden sollen daher auch
nicht dessen Ursprung oder seine Ausgestaltung im traditionellen islamischen Recht im
Vordergrund stehen. Untersucht wird vielmehr der Funktionswandel der hisba, den diese in
der heutigen dgyptischen Rechtsprechung erfahren hat.

L

Was ist hisba? Der islamische Jurist al-Méawardi (gest. 1058 n. Chr.), dessen Kitdb al-
ahkdam al-sultaniyya (frei ibersetzt: Handbuch des Staatsrechts) zu den anerkannten Klas-
sikern der islamischen Staatsrechtslehre zahlt, hat der hisba ein ganzes Kapitel gewidmet.
Hisba, definiert al-Méwardi, ist die Pflicht, "das Gute zu befordern, sollte bekannt werden,
daB von ihm abgewichen wird und das Schlechte zu verhindern, sollte bekannt werden, daf3
es begangen wird."* Diese Pflicht obliege zundchst einmal einem jeden Muslim: Jeder hat
die Pflicht und das Recht zur hisba. Neben dieser "Jedermanns-hisba", so al-Mdawardi
weiter, gibt es jedoch auch eine staatliche Institution, die mit der Aufgabe der hisba betraut
ist. Dies ist der muhtasib,5 ein offentliches Amt in der islamischen Stadt, das iiblicherweise
als "Marktaufseher" bezeichnet wird.

Dem muhtasib oblagen eine Vielzahl von Aufgaben,6 die nach heutigem Verstidndnis
Gegenstand des Polizei- und Ordnungsrechts sind: Er kontrollierte die Gewichte auf dem
siig und die Zuverldssigkeit der Gewerbetreibenden; ihm oblag die Uberwachung des Frei-
tagsgebetes und die Aufrechterhaltung der 6ffentlichen Moral. Der muhtasib schritt ein bei
betriigerischem Geschéftsgebaren, offentlicher Trunkenheit sowie bei unmoralischen Zu-
stinden in den o6ffentlichen Biadern. Die Vorschriften, tiber deren Einhaltung der muhtasib
wachte, werden dabei von den Juristen den "Rechtsanspriichen Gottes" [hugiig Allah]

3 Z.B. Cahen | Talbi, Artikel "Hisba", in: The Encyclopaedia of Islam, 2. Aufl., Leiden / London,

1960 ff.; Yassine Essid, A Critique of the Origins of Islamic Economic Thought, Leiden / New
York / Kéln, 1995, S. 111-177; Benjamin R. Foster, Agoranomos and Muhtasib, Journal of the
Economic and Social History of the Orient 13 (1970), S. 124-144; Eynst Klingmiiller, Agorano-
mos und Muhtasib. Zum Funktionswandel eines Amtes in Islamischer Zeit, in: Festschrift fiir
Erwin Seidel, Koln, 1975, S. 88-98; Ann K.S. Lambton, State and Government in Medieval Islam,
Oxford / New York, 1981, S. 310-313; Emile Tyan, Histoire de I'organisation judicaire en pays
d'Islam, 2. Aufl.,, Leiden, 1960, S. 617-650.

Al-Mawardi, Al-ahkam al-sultiniyya, zit. n. Ausgabe Dér al-Kutub al-'Ilmi, Beirut, 0.D., S. 299.
A.a.O.

Ausfiihrlich zu den Aufgaben des muhtasib: Essid (Anm. 3) S. 137-172; Tyan (Anm. 3), S. 631-
650.

61

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1988-1-80 - am 18.01.2026, 17:28:31. Acce


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 . . . . .
zugeordnet.” Darunter werden die Bestimmungen des islamischen Rechts verstanden, die
im Interesse der Allgemeinheit bestehen und der Disposition des einzelnen von daher ent-
zogen sind.

Wie verhilt sich nun das Recht des einzelnen, aufgrund der hisba einzuschreiten, zum Amt
des muhtasib, der mit der Auslibung der hisba hoheitlich betraut ist? Das Verhéltnis von
Jedermanns-hisba und dem staatlichen Amt wird von al-Méawardi nicht ausdriicklich
behandelt. Daf3 diese Frage dennoch auch die Juristen seiner Zeit beschiftigt hat, zeigt der
"Leitfaden fiir die gottgefillige Ausiibung der hisba" des Agypters Ibn al-Ukhuwwa (gest.
1329 n.Chr.).9 Bei diesem Buch handelt es sich — im Gegensatz zu der eher theoretisch
ausgerichteten Monographie al-Mdwardis — um eine Darstellung fiir die Praxis. Der Autor,
selbst langjahriger muhtasib, wollte hier seine praktischen Erfahrungen an die Nachwelt
weitergeben. Der frithere muhtasib stand dabei der Jedermanns-hisba zumindest kritisch
gegeniiber: Zwar seien alle Muslime zur hisba berufen, konzediert auch /bn al-Ukhuwwa.
Doch sollten sie nicht selbst einschreiten, sondern diese nur mit Worten ausiiben, indem sie
auf Verstofe aufmerksam machen und diese der Obrigkeit anzeigen.l

Dies 148t den Willen erkennen, die Jedermanns-hisba zugunsten des staatlichen Amts
zuriicktreten zu lassen. Die Aufrechterhaltung der offentlichen Sicherheit und Ordnung ist
eine origindr staatliche Aufgabe. Vieles spricht daher dafiir, daB3 die hisba im traditionellen
islamischen Recht als eine offentliche Aufgabe verstanden wurde, die einer staatlichen
Institution, dem muhtrasib, iibertragen war. Die individuelle Pflicht eines jeden Muslim zur
Ausiibung der hisba hat zwar in der Theorie fortbestanden, praktisch spielte sie aber keine
Rolle.

II.

Ein genau entgegengesetztes Bild bietet die Rolle der hisba in der dgyptischen Rechtspre-
chung der letzten Jahre: Hier steht — das hat der eingangs erwéhnte Fall Abl Zayd gezeigt —

’ Daneben konnte der muhtasib in bestimmten Fillen jedoch auch zum "Schutz privater Rechte"
titig werden, so zum Beispiel als eine Art Mahngericht; vgl. Tyan (Anm. 3), S. 632, 645-648.

8 Hierzu ausfiihrlich: Baber Johansen, Eigentum, Familie und Obrigkeit im hanafitischen Straf-
recht. Das Verhiltnis der privaten Rechte zu den Forderungen der Allgemeinheit in hanafitischen
Rechtskommentaren, Welt des Islams 19 (1979), S. 1-73.

? Ibn al-Ukhuwwa, Ma'dlim al-qurba fi ahkdm al-hisba, zit. n. d. Ausgabe von Reuben Levy,
Cambridge, 1938.

10 Aa.O.S.22.

62 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 31 (1998)

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1988-1-80 - am 18.01.2026, 17:28:31. Acce


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Jedermanns-hisba im Vordergrund. Denn das Amt des muhtasib ist bereits im Zuge der
. 11
Verwaltungsreformen in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts abgeschafft worden.

Die Abschaffung des muhtasibs war dabei nur ein Aspekt der umfassenden Reformen von
Recht und Verwaltung im Agypten des 19. Jahrhunderts;12 mit Ausnahme des Familien-
rechts sind heute Kodifikationen nach européischem Vorbild an die Stelle des islamischen
Rechts getreten. Dies gilt auch fiir das Verwaltungsrecht. Die Ausfithrungsverordnung des
"Gesetzes iber die Lokalverwaltung" (Verordnung des Ministerprasidenten 707/ 1979)
bestimmt dabei in Art. 27: "Der Gouverneur [muhdfiz] ist fir die Aufrechterhaltung der
Sicherheit und der 6ffentlichen Moral zustandig."

In Anbetracht der in dieser Vorschrift zum Ausdruck kommenden Kompetenzverteilung
stellt sich die Frage, ob es daneben noch ein Recht des einzelnen geben kann, das "Gute zu
befordern und das Schlechte zu verhindern," das auf das islamische Recht gestiitzt wird.
Dies hat die dgyptische Rechtsprechung wiederholt beschiftigt, und zwar schon lange,
bevor die hisba durch den Fall Abi Zayd in das Blickfeld der Offentlichkeit geriet. Die
Grundsatzentscheidung des dgyptischen Kassationshofes zu dieser Frage stammt aus dem
Jahr 1966." Hier ging es um folgenden Sachverhalt:

Eine Muslima hatte den christlichen Glauben angenommen, um einen Kopten kirchlich
heiraten zu konnen. Nachfolgend lebten die Eheleute in einer Mietwohnung in Mansura.
Der Vermieter wollte die Wohnung anderweitig vermieten und deshalb den Eheleuten
kiindigen. Mit diesem Begehren war er in allen Instanzen an dem sehr mieterfreundlichen
agyptischen Wohnraummietrecht gescheitert. Da erhob er eine Klage vor dem Familienge-
richt, mit der er begehrte festzustellen, dafl die Ehe der Mieter nichtig ist. Denn die Frau
war urspriinglich Muslima. Eine Muslima darf nach islamischem Recht keinen Christen
heiraten. Auch darf sie nicht zum Christentum tibertreten. Die Ehe sei aus diesem Grund
unwirksam. Und ein nichteheliches Zusammenleben verstoBt gegen die in Agypten herr-
schenden Moralvorstellungen.

Vgl. Jan Brugman, De betekenis van het mohammedaanse recht in het hedendaagse Egypte,
's Gravenhage, 1960, S. 19-20.

“ Hierzu im Uberblick z.B. J.N.D. Anderson, Law Reform in Egypt 1850-1950, in: P.J. Vatikiotis,
Revolution in the Middle East and Other Case Studies, London, 1972, S. 146-173; Bernard Boti-
veau, Loi islamique et droit dans les sociétés arabes: Mutations des systtmes juridiques du
Moyen-Orient, Paris/ Aix-en-Provence, 1993; Brugman (Anm. 11); Chafik Chehata, Le Droit
Modeme de 'Egypte, in: Handbuch der Orientalistik, Ergéinzungsbd. 3, Orientalisches Recht,
S. 360-386; Farhat J. Ziadeh, Lawyers, the Rule of Law and Liberalism in Modem Egypt, Stan-
ford, 1968.

Urt. vom 30.3.1966, Majmit'at mahkamat al-nagd 17, S. 782-791.

63

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1988-1-80 - am 18.01.2026, 17:28:31. Acce


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der édgyptische Kassationshof gab dem Vermieter Recht. Was die familienrechtliche Seite
des Falles angeht, ist die Rechtslage dabei weitestgehend vorgezeichnet. Wie zuvor er-
wihnt, richtet sich das Familienrecht in Agypten weiterhin im Grundsatz nach islamischem
Recht.14 Das "Ehehindernis der Religionsverschiedenheit", das — unter anderem — einer
Muslima verbietet, einen Christen zu heiraten, ist ein allgemeiner Grundsatz des islami-
schen Familienrechts, der auch heute noch in der dgyptischen Rechtsprechung Anwendung
findet."® Dies gilt gleichermaBen fiir das Verbot des Religionswechsels: einem Muslim ist
verwehrt, seinen Glauben aufzugeben.16 Was hier aus juristischer Sicht daher weitaus
interessanter ist, ist die Frage der Zuldssigkeit der Klage: Wie kann es dem Vermieter
gestattet sein, auf Feststellung der Nichtigkeit der Ehe seiner Mieter zu klagen? Denn das
Prozefrecht richtet sich auch in familienrechtlichen Streitigkeiten nach der ZivilprozeBord-
nung (die sich am franzosischen Vorbild orientiert). Art. 3 der dgyptischen ZivilprozeBord-
nung (Gesetz Nr. 13/ 1968) bestimmt wiederum: "Eine Klage ist nur dann zuléssig ... wenn
der Kldger mit ihr ein rechtlich anerkanntes Interesse verfolgt."

Das von der ZivilprozeBordnung geforderte Rechtsschutz- oder Feststellungsinteresse, so
der Kassationshof, folge hier jedoch aus dem islamischen Prinzip der hisba: Das allgemeine
Rechtsschutzinteresse als Sachurteilsvoraussetzung, so das Gericht, sei eine Frage des
Prozefirechts. Insoweit finde die ZivilprozeBordnung Anwendung. Ob hingegen ein "Inter-
esse" vorliege, sei eine Frage, die mit dem klagweise geltend gemachten Anspruch zusam-
menhinge. Dies sei daher eine Frage des materiellen Rechts, die — bei einer familienrechtli-
chen Streitigkeit — nach islamischem Recht zu beurteilen sei. Das Prinzip der hisba sei ein
anerkannter Grundsatz des islamischen Rechts. Das islamische Recht gestatte einem jeden
Muslim Klage zu erheben, wenn die "Rechte Gottes" verletzt wiirden. Zu diesen im Inter-
esse der Allgemeinheit bestehenden Vorschriften, so das Gericht weiter, gehore insbeson-
dere auch das Ehehindernis der Reli gionsverschiedenheit.17

Dies folgt aus Art. 280 Gesetz Nr. 78/ 1931 i.V.m. Art. 6 Abs. 1 Gesetz Nr. 462/ 1955. Danach
unterliegen familienrechtliche Streitigkeiten unter Muslimen dem islamischen Recht der hanafiti-
schen Schule, soweit diese nicht spezialgesetzlich geregelt sind.

Z.B. Kassationshof, Urt. v. 24.12.1975, in: M. ‘Abd al-Tawwdb, Al-mustahdath fi qada’ al-ahwal
al-shakhsiyya, Alexandria, 1991, S. 50-51; vgl. a. Muhammad 'Azmi al-Bakri, Mawsi'at al-figh
wa'l-qada’ fi'l-ahwil al-shakhsiyya, Kairo, 1994, Bd. 1, S. 232-233 (Rn. 124).

Z.B. Kassationshof, Urt. vom 29.5.1968, Majmi'at Mahkamat al-Naqd 19, 1034-1037; Oberstes
Verwaltungsgericht, Urt. vom 25.1.1971, E. 599/ 19, in: Naim 'Attiyya / Hasan al-Fakahdni, Al-
mawsil'a al-idariyya al-haditha, Kairo, 1986-1987, Bd. 13, S. 395-397; Appellationsgericht Kairo,
Urt. vom 7.2.1992, in: Dawoud Sudqi El Alami, The Marriage Contract in Islamic Law — in the
Shariah and the Personal Status Laws of Egypt and Morocco, London et al., 1992, S. 45-46.

Kassationshof, Urt. vom 29.5.1968 (Anm. 16), S. 788-789.

64 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 31 (1998)

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1988-1-80 - am 18.01.2026, 17:28:31. Acce


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIIL.

Bei dieser von dem agyptischen Kassationshof entwickelten "hisba-Rechtsprechung" han-
delte es sich um einen anerkanmen,18 wenn auch nicht vollkommen unangefochtenen
Grundsatz des dgyptischen ZivilprozeBrechts.19 Bis Anfang der 90er Jahre hatte dieses
Institut jedoch keine nennenswerte praktische Bedeutung. In das Blickfeld der Offentlich-
keit geriet die hisba erst, als diese Popularklage als Instrument in der politischen Auseinan-
dersetzung zwischen der islamistischen Opposition und dem Staat entdeckt wurde, eine
Auseinandersetzung, die gerade in den letzten Jahren vermehrt mit juristischen Mitteln
gefiihrt wurde. Diese Entwicklung ist insbesondere mit zwei Féllen verbunden: Dem bereits
genannten Fall Abll Zayd und der Auseinandersetzung um den Film "al-Muhgjir" [der
Emigrant] des Regisseurs Youssef Chahine.

Der Fall Abl Zayd hatte dabei den folgenden Hintergrund:20 Bekannt geworden ist der
agyptische Koranwissenschaftler mit seinem 1990 erschienenen Buch "Mafhim al-Nass"
[Der Begriff Text]. Hierbei handelt es sich um einen Versuch, die Methoden der modernen
Sprachwissenschaft fiir die Interpretation des Korans fruchtbar zu machen. Die zentrale
These des (fiir ein Nichtfachpublikum nur schwer zugéinglichen) Buches ist, daff auch
koranische Interpretation vom jeweiligen historischen und sozialen Kontext geprégt ist. Der
Autor belieB es aber nicht bei wissenschaftlichen Thesen. Vielmehr leitete er aus seinem
Pladoyer fiir eine "dynamische", den heutigen Verhéltnissen entsprechende Koraninterpre-
tation auch pointierte politische Aussagen ab und kritisierte insbesondere das von Ortho-
doxie und Islamisten gleichermaflen beanspruchte "Auslegungsmonopol” in religidsen
Fragen. Seine Thesen entfachten in der dgyptischen Offentlichkeit eine an Polemik schwer
zu liberbietende Auseinandersetzung, in deren Verlauf von seinen Gegnern der Vorwurf der

1
8 Vgl z.B. Mustafd Majdi, Al-mawsi'a al-qadi'iyya fi'l-murdfa'dt al-madaniyya wa'l-tijiriyya,

Alexandria, 1995, Bd. 1, S. 53; Anwar Tulba, Maws{'at al-murifa'dt al-madaniyya wa'l-tijariyya,
Alexandria, 1993, Bd. 1, S. 50.

Im Gegensatz zum Kassationshof, der in der hisba ein Institut des materiellen Rechts sieht, das
daher auch von der Verweisungsvorschrift Art. 280 Gesetz Nr. 78/ 1931 i.V.m. Art. 6 Abs. 1
Gesetz Nr. 462/ 1955 umfafit wird, stellt die Gegenansicht darauf ab, hierbei handele es sich um
ein Institut des ProzeBrechts. In der ZivilprozeBordnung (Gesetz Nr. 13/ 1968) sei dieses Institut —
im Gegensatz zur friiheren ZivilprozeBordnung — nicht geregelt. Der Gesetzgeber habe daher mit
der neuen ZivilprozeBordnung die hisba-Klage abschaffen wollen. Zum Meinungsstand ausfiihr-
lich z.B. Muhammad Shitd' Abii Sa'd, Al-daf bi-'adam al-qabil, Alexandria, 1997, S. 237-250.

Zu den Hintergriinden des Falls ausfiihrlich z.B. Annette Heilimann, Die Affire Abu Zayd und der
Begriff der "Ethik der Toleranz" in der heutigen politischen Diskussion in Agypten, in: Ferhad
Ibrahim (Hrsg.), Staat und Zivilgesellschaft in Agypten, Hamburg, 1995, S. 145-168; Navid Ker-
mani, Die Affare Abl Zayd: Eine Kritik am religiésen Diskurs und ihre Folgen, Orient 35 (1994),
S. 25-49; Nasr Abu Zaid, "The Case of Abu Zaid”, Index on Censorship, Nr. 4/ 1996, S. 30-39.
Zu den vom Fall aufgeworfenen juristischen Fragen ausfiihrlich vgl. die Nachweise oben
(Anm. 2).

65

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1988-1-80 - am 18.01.2026, 17:28:31. Acce


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Haresie erhoben wurde. DaBl Koranauslegung mit modernen Methoden auf erbitterten
Widerstand stoBen kann, hat sich in Agypten auch in der Vergangenheit schon mehrfach
gezeigt; der Kairener Literaturwissenschaftler war nicht der erste, dessen modernistische
Koraninterpretation heftig angefeindet wurde.”! Das besondere am Fall Abli Zayd war nun:
Unter Berufung auf das Prinzip der hisba erhob eine Gruppe islamistischer Rechtsanwélte
Klage beim Familiengericht. Wie bereits im zuvor geschilderten Fall des Kassationshofs
aus dem Jahr 1966 hatte sich dieses bei der Klage auf Feststellung der Nichtigkeit der Ehe
inzident mit Fragen der Apostasie auseinanderzusetzen, diesmal anhand der wissenschaftli-
chen Veroffentlichungen Abl Zayds. Hierbei handelte es sich augh um das eigentliche Ziel
der Kldger, wie diese gegeniiber der Presse freimiitig einrdumten.”

Der Fall Abl Zayd war dabei nicht der einzige Fall seiner Art.23 Auch Youssef Chahine,
Agyptens bekanntester Regisseur und 1997 bei dem Festival von Cannes fiir sein Lebens-
werk ausgezeichnet, sah sich mit einer dhnlich gelagerten gerichtlichen Auseinandersetzung
konfrontiert.24 Hier begehrte der Kldger ein Verbot des Films "al-Muh4jir", der im Herbst
1994 mit groflem Erfolg in den dgyptischen Kinos angelaufen war. Zur Begriindung trug er
vor, der Protagonist des dreistiindigen Epos aus der Pharaonenzeit portritiere den Prophe-
ten Joseph. Dies verstoe gegen das islamische Bilderverbot. Der Film verletze daher die
religiosen Gefithle der Agypter. Das Gericht g%b der Klage statt, und der Film durfte in
dgyptischen Kinos nicht mehr gezeigt werden.”” Auch in diesem Fall wurde das Rechts-
schutzinteresse des Klagers mit dem Prinzip der hisba begriingg:t: "Die Klage betrif“ft einen
Propheten Gottes, von daher ist sie als hisba-Klage zuldssig."” Dies, obgleich in Agypten
Filme in moralischer, politisc7h7€r und religidser Hinsicht auch staatlicherseits einer umfas-
senden Kontrolle unterliegen.”

21 . . . . . N Ala
Dies zeigen die Auseinandersetzungen um die Werke von Taha Husayn, Amin al-Khili, Muham-

mad Ahmad Khalafalldh und, in den letzten Jahren, Muhammad Sa'ld al-'Ashmawi und Hassan
Hanafi (hierzu vgl. Donald Malcolm Reid, Cairo University and the Making of Modern Egypt,
Cambridge et al., 1990, S. 120-125, 154 f,, Bernard Botiveau, Penser, dire et interdire: logiques et
enjeux de la censure des écrits en Egypte, Egypte / monde arabe, Nr. 14 (1993), S. 133-162).

Vgl. Middle East Times Egypt, 6.-12.7.1993.

Von dhnlichen Verfahren war eine ganze Reihe von dgyptischen Intellektuellen betroffen, u.a.
auch der Literaturnobelpreistriger Nagib Mahfuz. Diese Verfahren haben sich jedoch simtlich
aufgrund einer Gesetzesinderung im Januar 1996 erledigt (zum neuen hisba-Gesetz ausfiihrlich
unter IV.).

Hierzu ausfithrlich Nathalie Bernard-Maugiron, Anatomie sociologique d'une affaire égyptienne:
le procés de "1 Emigré", de Youssef Chahine, in: Boétsch / Dupret / Ferrié (Anm. 2), S. 162-192.

Inzwischen ist das Verbot Zeitungsberichten zufolge jedoch aufgehoben worden (vgl. Al-Ahram
Hebdo, 6.-12. August 1997).

Zit. n. Bernard-Maugiron (Anm. 24), S. 175.
Vgl. Bernard-Maugiron (Anm. 24), S.185-190.

66 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 31 (1998)

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1988-1-80 - am 18.01.2026, 17:28:31. Acce


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Iv.

Die Beispiele aus der neueren dgyptischen Rechtsprechung zeigen, da das prozessuale
Institut der hisba ausgesprochen mifbrauchsanfillig ist. Ob angeblich hiretische Koran-
interpretation oder ein vermeintlicher Versto3 gegen das islamische Bilderverbot: Hier
zeichnet sich eine Tendenz ab, da8 Gerichte fiir politische Zwecke in Anspruch genommen
werden, indem die Rechtgldubigkeit einzelner einer gerichtlichen Nachpriifung unterzogen
wird.

Vom &dgyptischen Parlament wurde daher im Januar 1996 in aller Eile ein neues Gesetz zur
"Regelung des Verfahrens der hisba-Klage in Personalstatutsangelegenheiten"28 erlassen.
Der Zweck dieses Gesetzes, so die Stellungnahme des Parlaments, bestand darin, "geistigen
Terrorismus [al-irhdb al-fikri] zu bekéimpfen."29 Hierdurch sollten, "Extremisten, die fiir
sich in Anspruch nehmen, die einzigen rechtglaubigen Muslime zu sein" davon abgehalten
werden, "Intellektuelle zu beschéidigen."30

Im einzelnen enthilt das Gesetz die folgenden Regelungen:

1. Die Befugnis zur Erhebung der hisba-Klage wird auf die niyaba, die Staatsanwalt-
schaft, ibertragen. Dieser sind vermeintliche Verstofe gegen die "Rechte Gottes" anzu-
zeigen. Die Staatsanwaltschaft ermittelt den Sachverhalt von Amts wegen und ent-
scheidet dann tiber die Klageerhebung (Artt. 1, 2).

2. Wird eine hisba-Klage erhoben, tritt die Staatsanwaltschaft im Prozef als Kldger auf.
Derjenige, der die Anzeige erstattet hat, ist nicht Beteiligter des Verfahrens (Artt. 3, 4).

Dariiber hinaus wurde der Art. 3 der ZivilprozeBordnung folgendermafien ge'andert.m

1. Eine Klage ist nur dann zuldssig, wenn der Kldger mit ihr ein "eigenes und unmittelba-
res" Interesse verfolgt (Art. 3 Abs. 1).

2. ImFalle einer mi3brauchlichen Klageerhebung kann ein Ordnungsgeld in Hohe von bis
zu 500 dgyptischen Pfund’> verhidngt werden (Art. 3 Abs. 4).

Damit wurde die hisba als eine Art der Popularklage, die dem "engagierten Biirger und
Gldubigen" ermoglicht "unislamisches Verhalten" vor Gericht zu bringen, abgeschafft. Die

Gesetz Nr. 3/ 1996, Al-jarida al-rasmiyya [Gesetzesblatt] Nr. 4 vom 29. Januar 1996.
Al-Ahrdm, 30.1.1996.

Aa.O.

Gesetz Nr. 81/ 1996, Al-jarida al-rasmiyya Nr. 19 vom 22. Mai 1996.

Ungefihr 250,- DM.

67

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1988-1-80 - am 18.01.2026, 17:28:31. Acce


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Befugnis der hisba steht fortan ausschlieBlich der Staatsanwaltschaft zu. Diese wird zum
modernen muhtasib. Damit wird jedoch nicht nur eine Institution des modernen Territorial-
staates durch die Riickfithrung auf eine Institution des traditionellen islamischen Rechts mit
einer islamischen Legitimation versehen.”” Vielmehr wird auch die Definition der durch die
hisba zu wahrenden islamischen Ordnung einer unmittelbaren staatlichen Kontrolle unter-
worfen. Denn welche Verstofle gegen die islamische Ordnung Anlal zum Einschreiten
gebieten, bestimmt fortan die Staatsanwaltschaft.

V.

Bei der Auseinandersetzung um die hisba geht es daher um mehr als nur um Feinheiten des
agyptischen Zivilprozefrechts. Im Kern geht es hier vielmehr um die Frage, wer im moder-
nen Territorialstaat die Kompetenz besitzt zu definieren, was unter "Islam" und "islami-
scher Ordnung” zu verstehen ist. Dal} diese Frage dabei dlter ist als der moderne Territorial-
staat, hat der historische Riickblick zu Anfang gezeigt: Bereits der frithere muhtasib Ibn al-
Ukhuwwa hat sich mit dem Problem beschiftigt, wer denn nun eigentlich dazu berufen ist,
das "Gute zu befordern und das Schlechte zu verhindern." Die bis heute fortbestehende
Aktualitét dieser Frage zeigen die Beispiele aus der jlingeren dgyptischen Rechtsprechung.

Mit dem &dgyptischen hisba-Gesetz von 1996 ist hierauf nun — zumindest vordergriindig —
eine eindeutige Antwort gefunden worden: Was unter "Islam" und "islamischer Ordnung"
zu verstehen ist, wird von den Institutionen des modernen Territorialstaates verbindlich
festgelegt. Nicht der einzelne und auch nicht die islamischen Juristen, herkdmmlicherweise
mit der Auslegung des islamischen Rechts betraut, sondern der Staat ist zu dessen autorita-
tiver Auslegung berufen.

Dies ist eine Tendenz, die sich im tbrigen nicht auf die Frage der hisba beschrinkt. Auch
auf verfassungsrechtlichem Gebiet 148t sich in Agypten eine dhnliche Entwicklung konsta-
tieren. Art. 2 der dgyptischen Verfassung von 1971 (i.d.F. v. 1980) bestimmt: "Die Grund-
sdtze des islamischen Rechts sind die Hauptquelle der Gesetzgebung." Ausgehend von
diesem Verfassungsgrundsatz hat der dgyptische Verfassungsgerichtshof seit Mitte der 80er
Jahre eine differenzierte Rechtsprechung entwickelt, unter welchen Voraussetzungen vom
Staat erlassene Gesetze verfassungswidrig sind, weil sie gegen die "Grundsitze des islami-

33 . . . . . . . .
Diese Tendenz zeigt sich hingegen z.B. in dem marokkanischen "Loi no. 02-82 relative aux

attributions du muhtasib et des wmand' des corporations”, Dahir no. 1-82-70 vom 21. Juni 1982
(hierzu ausfiihrlich Michéle Zirari-Devif, La hisba au Maroc: hier et aujourd'hui, in: Hervé
Bleuchot (ed.), Les institutions traditionelles dans le monde arabe, Paris / Aix-en-Provence, 1996,
S. 71-85).

68 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 31 (1998)

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1988-1-80 - am 18.01.2026, 17:28:31. Acce


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

w34 : . . .
schen Rechts verstofien."” " In diesem Zusammenhang nimmt das oberste dgyptische Ge-
richt fiir sich in Anspruch, selbst die einschldgigen Bestimmungen von Koran und Sunna
auszulegen und deren autoritative Lesart verbindlich festzuschreiben.

Diesem Aspekt der Kontrolle religioser Tradition durch die Institutionen des modernen
Territorialstaats ist gerade bei der Bewertung des neuen hisba-Gesetzes bislang viel zu
wenig Rechnung getragen worden. Bassam Tibi, zum Beispiel, bezeichnete dieses als
"Gesetz zur Bekdmpfung des Unglaubens," das die Handhabe biete, "die Scharia einzufiih-
ren">>. Dabei geht Tibi offensichtlich davon aus, hier wiirden die Institutionen des moder-
nen Territorialstaats im Zuge einer "Reislamisierung” grundsitzlich in Frage gestellt. Das
Gegenteil ist der Fall: Denn das hisba-Gesetz ist ein Instrument des Staates, eine einheitli-
che Vorstellung von islamischer Ordnung verbindlich vorzuschreiben. Also keine "Islami-
sierung der dgyptischen Rechtsordnung,” wie dies oft zu lesen ist,36 sondern gewisser-
maflen eine "Verstaatlichung des islamischen Rechts."

Hierzu ausfiihrlich Baudouin Dupret, A propos de la constitutionnalité de la shari'a. Présentation
et traduction de l'arrét de 26 mars 1994 (14 Shawwadl 1414) de la Haute Cour Constitutionelle (al-
mahkama al-dustiriyya al-'ulyd) égyptienne, Islamic Law and Society, 4 (1997), S.91-113;
Kilian Bdlz, Islamisches Recht, staatliche Rechtsetzung und verfassungsgerichtliche Kontrolle.
Der adgyptische Verfassungsgerichtshof und der Schleier in staatlichen Schulen (Urt. 8/ 17 vom
18.5.1996), Zeitschrift fiir ausldndisches offentliches Recht und Volkerrecht 57 (1997), S. 229-
242, jeweils mit Nachweisen der Rechtsprechung.

"Demokratie ist Unglaube. In Agypten bietet ein Gesetz zur Bekimpfung des Unglaubens die
Handhabe, die ,Scharia‘" einzufiihren, Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 3. Juli 1996.

Z.B. Karim el-Gawhary, "Tue Gutes und vermeide das Bose". Die Islamisierung des dgyptischen
Rechtssystems, Siiddeutsche Zeitung, 8. Februar 1996 (die dortige Darstellung der Diskussion ist
jedoch differenzierter als der Titel nahelegt).

35

36

69

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1988-1-80 - am 18.01.2026, 17:28:31. Acce


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vival by covering themselves of the support of important interest groups and at the same
time of deterring others from taking over power.

Personalization of political decisions and politicization of economy and administration as
well as personalization and privatization of the juridical sector are necessary political
elements to maintain power in authoritarian regimes leading all to and requiring widespread
juridical insecurity. As economic and political development can hardly be expected in such
authoritarian regimes, the introduction of more democratic and constitution based elements
and the implementation of market economic structures are necessary.

Constitutional Jurisdiction in Guatemala
By Francisco Ferndndez Segado

In Guatemala, the peace treaty signed on December 29, 1996 by President Alvaro Arzd,
heading the peace-commission COPAZ, and by the leaders of the URNG, merging four
major guerilla-groups, ended a six-year peace marathon which followed 36 years of armed
conflict, the last contemporary armed conflict to be solved in Central America.
Nevertheless, 12 years ago, on July 1, 1984, general, fair and free elections for a constitu-
tional assembly took place. This constituante managed to draw up a new constitution within
10 months, which was then promulgated on May 31, 1985. The paper focuses on the newly
created constitutional court of Guatemala and, in comparison with the preceding constitu-
tion of 1966, on the legal framework attributing this court the powers to protect both
human rights and the constitutionality of the political process in general.

The author gives an extensive overview which may serve as a solid base for the upcoming
discussion, whether or not democratically legitimated constitutional jurisprudence is able to
play an important role in enforcing the peace treaty implementation process within the
country.

Popular Action in defense of ''Divine Law'': Hisba in contemporary Egypt
By Kilian Biilz

The paper investigates the Islamic principle of hisba in contemporary Egypt. In examining
recent Egyptian case-law, the paper argues that the traditional concept of hisba, the Islamic
duty to "promote good and prevent evil", underwent a fundamental transformation: tradi-
tionally, the duty of hisba rested upon the public function of the muhtasib ["market super-
visor"]. Today, in contrast, the principle is employed to entitle a third party to an action in

4 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 31 (1998)

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1988-1-80 - am 18.01.2026, 17:28:31. Acce


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

cases related to religion and public morality. In early 1996, however, the Egyptian govern-
ment enacted a new "Law Regulating the hisba-Action". Through this legislative enactment
the individual's right to raise an action based on hisba was abolished and the public attor-
ney was installed as modern muhtasib. This law, therefore, conforms to the general ten-
dency of submitting the definition of religious traditions under the control of the nation
state in contemporary Egypt.

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1988-1-80 - am 18.01.2026, 17:28:31. Acce


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1998-1-60
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

