
Lawrence, ein Etrusker 
Tuberkulose und Vitalität

Christoph Dittrich

»In Charlie Chaplins schiefem Gesicht 

steckte mehr wesentliche Schönheit 

als es je sie in dem Valentinos gab.«

D. H. Lawrence1

Wenn Gilles Deleuze eine Scholie aus Baruch de Spinozas Ethik zur kurzen 
Frage »Was kann ein Körper?« kontrahiert, setzt er einen seiner Akzente auf 
die wesentliche Bestimmung der Modi als Vermögensgrade. Pioniercharakter 
bei deren Vermessung kommt, laut Deleuze, den Stoikern zu, die in einer Ab-
weichung vom griechischen Gleichgewicht der »Umrissgrenze« und »Guss-
form« ihr Augenmerk weg vom Rand einer Form auf sich ausbreitende Körper 
und Handlungen, auf die Vermögensgrenze legen. Sie definieren jedwedes 
durch eine »kontrahierte Anstrengung«, die sie tonos nennen, durch eine bidi-
rektionale Spannung des alles durchziehenden Lebensprinzips, welche die als 
dynamische Einheiten verstandenen Einzeldinge zusammenhält.2 Eben diese 
pneumatische Spannung gilt es zu sehen: »Wenn ihr diese Art Kontraktion, 

1 | Lawrence, David Herbert: Sex, Literature and Censorship, hg. von Harry Moore, Lon-

don 1955, S. 123.

2 | Vgl. Jedan, Christoph: »Tonos«, in: Horn, Christoph und Rapp, Christof (Hg.): Wör-

terbuch der antiken Philosophie, München 2002, S. 450; Trappe, Tobias und Mainber-

ger, Sabine und Kaiser-El-Safti, Margret: »Spannung«, in: Ritter, Joachim und Gründer, 

Karlfried (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Darmstadt 1995, S.  1282-

1300; weiterhin Deleuze, Gilles: »Vorlesung zu Spinoza am 17.02.1981«, http://www2.

univ-paris8.fr/deleuze (letzter Zugrif f: 23.03.2016). Sämtliche mit Datum angegebe-

nen Zitate stammen aus Deleuzes Vorlesungen zu Spinoza (2.  Dez. 1980  – 24.  März 

1981) und zur Malerei La peinture et la question des concepts (März  – Juni 1981) an 

der Universität Paris VIII. Sie werden nach den in den französischen Transkriptionen 

genannten Seiten zitier t. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016 - am 14.02.2026, 13:46:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 Christoph Dit tr ich

die embryonale Kraft, die in dem Ding steckt, nicht findet, so kennt ihr das 
Ding nicht. Dies wird Spinoza mit dem Ausdruck ›Was kann ein Körper?‹ wie-
der aufgreifen.«3 Wie verschieden von einer Gussform oder einer Umrissgren-
ze diese Auffassung ist, erläutert Deleuze anhand der Reichweite, der Kraft 
und Handlung eines Samens: »Ein in eine Mauer gefallener Sonnenblumen-
same ist fähig, diese Mauer zu sprengen.«4 Zu dieser Konzeption einer dyna-
mischen, mitunter explosiven Grenze gelangten die stoischen Denker durch 
eine Fokussierung auf das Leben, das sich in seiner Bewegtheit gerade nicht 
durch Umrisse und Gussformen fassen lasse. Bestimmend für die Reichweite 
eines Individuums ist die Vitalität in ihm, nicht seine Form oder Funktion. 
»Was kann ein Körper?«, heißt somit auch: Wie viel Lebenskraft steckt in ihm 
bzw. durchströmt ihn? In der Ontologie Spinozas fungiert der Vermögensgrad, 
sobald ein Modus zur Existenz gelangt, als conatus, als Bestreben in der Exis-
tenz zu verharren. Das Vermögen weist aufgrund der nach außen geöffneten 
Verfasstheit der endlichen Modi eine gewisse, begrenzte, Dehnbarkeit auf, die 
sich unweigerlich in stärkenden oder schwächenden Wirkungen von Begeg-
nungen ausdrückt, so dass der conatus zur Erhaltung der eigenen Existenz 
und zur Vermögenssteigerung hinstrebt. Aus dieser Elastizität, der Tendenz 
und dem Zustand des Vermögens leiten sich zwei ethische Intuitionen ab: eine 
wesentliche Enteignung und Entfremdung der Modi, die von dem getrennt 
sind, was sie können, sowie die Aufgabe »[b]is zur Grenze dessen zu gehen, 
was man kann«.5 Das Projekt der Ethik besteht aus einer Gewinnung und aus 
einer maximalen Ausschöpfung von Lebenskraft.

Entsprechend steht für Deleuze das ganze Unterfangen des Schreibens in 
einem Zusammenhang von Gesundheit und Krankheit. Ihm gilt der Schrift-
steller nicht als Patient, sondern als Arzt, auch seiner selbst, da er meist eine 
eher kleine statt üppige Gesundheit besitzt, die jedoch besondere Visionen 
des Lebens gestattet und über das Vermögen verfügt, das Leben aus seinen 
menschlichen Einschließungen ausbrechen zu lassen. Die kleine Gesundheit 
der tuberkulösen Trinität: Spinoza, Deleuze und D. H. Lawrence. Gerade Law
rence kann dieses befreite, befreiende Leben sehen. Er entwirft organisch de-
fekte Körper jenseits von Schönheitsidealen, die »aber dennoch von der intensi-
ven Vitalität durchströmt werden, die den Organen trotzt und den Organismus 
auflöst«.6 Und wer entspräche dem, was Deleuze zum Miserabilismus Bacons 

3 | Deleuze: »Vorlesung zu Spinoza am 17.02.1981«, a.a.O.

4 | Ebd.

5 | Deleuze, Gilles: Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der Philosophie [Spino-

za et le problème de l’expression, 1969], übers. von Ulrich Johannes Schneider, Mün-

chen 1993, S. 238.

6 | Deleuze, Gilles: Kritik und Klinik [Critique et clinique, 1993], übers. von Joseph 

Vogl und K.  D. Schacht, Frankfur t a.M. 2000, besonders Kapitel 6, S.  178; vgl. ebd., 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016 - am 14.02.2026, 13:46:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


307Lawrence, ein Etrusker 

geschrieben hat, besser als Lawrence? Von der Idee einer diesseitigen Aufer-
stehung im Fleisch heimgesucht, spricht er mehr als jeder andere »im Namen 
eines höchst intensiven Lebens, für ein noch intensiveres Leben«,7 schreibt um 
sein Leben. Und er lebt auch so, berichtet Aldous Huxley: »Für Lawrence war 
die Existenz eine unaufhörliche Genesungszeit: es war, als würde er jeden Tag 
seines Lebens wie nach einer tödlichen Krankheit wiedergeboren.«8 

Zur möglichen Stärkung des Lebens gehört die Diagnostik seiner Schwä-
chung, seiner Einschließungen. Eine spinozistische Typologie9 etwa unter-
scheidet trotz der Konstante äußerer Auslösung Krankheiten, die äußere 
Verhältnisse eines Körpers lädieren, von solchen, die innere beschädigen. Im 
Fall der Reaktionskrankheiten ist die äußere Unterscheidungsfähigkeit beein-
trächtigt, der Umgang mit dem Außen gelingt nicht mehr. Dies gilt ebenso im 
Fall der Stoffwechsel- oder Kommunikationskrankheiten, die zwar weniger die 
Distinktion von Äußerem beeinträchtigen, dafür die Verarbeitung von Auf-
genommenem verhindern, da die einzelnen Verhältnisse eines Körpers sich 
untereinander nicht mehr verständigen können. Die Welt ist entzogen. Spi-
nozas therapeutische Intuition, das Vermögen maximal zu steigern und aus-
zuüben, führt, wie Friedrich Nietzsches Kritik des Nihilismus, zum Versuch 
einer Rückgewinnung der Welt.10 Deren vorgängigen Verlust, einen Diebstahl, 
beklagt Deleuze, denn das Band zwischen Mensch und Welt sei in der Moder-
ne gerissen. Am meisten fehle ein Glaube an die Welt, um die Trennung vom 
eigenen Vermögen durch den Menschen zu überwinden. Zu seiner Charak-
terisierung zieht Deleuze exakt jene stoischen Begriffe heran, die bereits zur 
Bestimmung einer dynamischen Grenze dienten: »Wir müssen an den Körper 
glauben, jedoch im Sinne eines Lebenskeims, eines Samenkorns, das die Pflas-
tersteine aufsprengt, das sich unter dem heiligen Grabtuch […] bewahrt hat.«11 
Genau diese Diagnostik einer Trennung von der Welt sowie dem Projekt ihrer 
Wiedergewinnung widmet sich Lawrence, über den Deleuze zwar kein eigenes 

S. 14. Zur Besonderheit von Deleuzes Vitalismus, zum anorganischen Leben und zu des-

sen Bildlosigkeit vgl. Zourabichvili, François: Le vocabulaire de Deleuze, Paris 2003, 

S. 84-89.

7 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon, Logik der Sensation [Francis Bacon –  Logique de la 

sensation, 1981], übers. von Joseph Vogl, München 1995, S. 42.

8 | Huxley, Aldous: »Einleitung«, in: Lawrence, David Herbert, Briefe [Letters, 1932], 

übers. von Elisabeth Schnack, Zürich 1979, S. 9-50, hier S. 44.

9 | Vgl. Deleuze: »Vorlesung zu Spinoza am 06.01.1981, a.a.O.

10 | Vgl. Deleuze, Gilles: Die einsame Insel. Texte und Gespräche von 1953-1974 [L’île 

déserte et autres textes. Textes et entretiens 1953-1974, 2002], hg. von David Lapou-

jade, übers. von Eva Moldenhauer, Frankfur t a.M. 2003, S. 175.

11 | Deleuze, Gilles: Das Zeit-Bild. Kino 2 [L’image-temps. Cinéma 2, 1985], übers. von 

Klaus Engler t, Frankfur t a.M. 1997, S. 226.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016 - am 14.02.2026, 13:46:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 Christoph Dit tr ich

Buch geschrieben, jedoch Fanny Deleuzes Übersetzung von Apocalypse her-
ausgegeben und eingeleitet hat – ein später zentraler Text von Kritik und Klinik 
(1993).12 Doch nicht nur dieser verleiht René Schérers Befund, Lawrence sei für 
Deleuze einer der großen Denker seiner Zeit gewesen, seine Berechtigung.13 
Deleuze selbst rät zur Lektüre Lawrences, denn diese erlaube ein besonderes 
Verständnis Spinozas. Sie kann zu verstehen und zu fühlen geben, weshalb 
die Trennung vom Vermögen ein »Verrat am Universum«14 ist. Praktisch gibt 
Lawrence auf der entscheidenden Ebene der Existenzweisen Antwort auf die 
Frage, mit der Deleuze seine Spinoza-Vorlesungen abschließt: »Wie leben die 
Menschen, die sich Pantheisten nennen?«15 Wie knüpft Lawrence welches 
Band zur Welt?

Kreuzigung

Neben dem Kommentar zur Johannesoffenbarung bezieht sich Deleuze, der 
Lawrence in seinem Werk sehr häufig, doch meist in kurzen Andeutungen, 
heranzieht, bevorzugt auf einen zweiten, verwandten Text, dem er Pracht und 
Größe bescheinigt: Introduction to these paintings (1929). Obwohl Vincent van 
Gogh als derjenige Maler angesehen wird, der ihn als Schriftsteller am Nach-
haltigsten beeinflusste, ist dieser Essay, den Lawrence als Einführung in die 
Malerei und in eigene Gemälde verfasste, Paul Cézanne zugeeignet, welchen 
er zur interessantesten Gestalt der modernen Malerei kürt. Entscheidend für 
diese Wertschätzung ist der Grund, der Lawrence hierzu bewog: Cézannes 
Ausnahmestellung gründet weniger in seinen Errungenschaften als in sei-
nem Weg und Kampf. Sein Ringen richtet sich auf die Rückgewinnung von 

12 | Lawrence, David Herbert: Apocalypse [Apocalypse, 1929], übers. von Fanny De-

leuze, Paris 1978. Die erste Veröffentlichung nennt Gilles und Fanny Deleuze als Au-

toren der Einleitung. Spätere Versionen nennen nur Gilles Deleuze. Für den 2006 ver-

öffentlichten Film Lady Chatterley et l’homme des bois von Pascale Ferran hat Fanny 

Deleuze zusammen mit ihrem Sohn Julien Lawrences Dialoge neu übersetzt und ist in 

der Rolle der Tante Eva für einen Moment im Bild zu sehen.

13 | Zur Bedeutung Lawrences für Deleuze vgl. Schérer, René: »Homo tantum. Das Un-

persönliche: Eine Politik«, in: Nancy, Jean-Luc und Schérer, René: Ouvertüren. Texte 

zu Gilles Deleuze, zusammengestellt und übers. von Christoph Dittrich, Berlin 2008, 

S.  7-29, hier S.  27; sowie Deleuze, Gilles: Schizophrenie und Gesellschaft. Texte und 

Gespräche von 1975-1995 [Deux régimes de fous. Textes et entretiens 1975-1995], 

hg. von Daniel Lapoujade, übers. von Eva Moldenhauer, Frankfur t a.M. 2005, S. 126.

14 | Gilles Deleuze: Spinoza. Praktische Philosophie [Spinoza. Philosophie pratique, 

1981], übers. von Hedwig Linden, Berlin 1988, S. 21.

15 | Deleuze: »Vorlesung zu Spinoza am 24.03.1981«, a.a.O.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016 - am 14.02.2026, 13:46:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


309Lawrence, ein Etrusker 

lebendigem Kontakt und Austausch, er wollte die »Substanz einmal mehr mit 
intuitivem Tastsinn berühren«.16 Diese Berührung fällt so schwer, da sie dem 
Verlauf der Kulturgeschichte und der Verfassung von Cézannes wie Lawrences 
Gegenwart widerstrebt.

So starke  – instinktive  – Abneigung Lawrence der Bibel gegenüber be-
kundet, so sehr ist er andererseits ihren Bildern verpflichtet, die er benützt, 
um das Unerträgliche seiner Zeit zu begreifen. Die Geschichte, in deren Lauf  
der Mensch zur Berührung der Welt unfähig geworden sei, ist »die Ekel er-
regende, abstoßende Geschichte der Kreuzigung des zeugenden Körpers zur 
Verherrlichung des Geistes, des mentalen Bewusstseins«.17 Diese Kreuzigung 
kennt einen Zeremonienmeister, Platon. So verwundert es nicht, dass Lawren-
ce immer wieder an vorsokratische Motive anknüpft und Deleuze ihn mit 
Nietzsche zu einem, nur durch einen Bindestrich getrennten, Doppelautoren 
verschmilzt.18 Die Erkrankung des Körpers kommt bei Lawrence einer lang-
wierigen Exekution gleich. Ist der zeugende Körper ans Kreuz geschlagen,  
beraubt sich der Mensch selbst und bringt sich um einen elementaren Bereich 
seines Daseins und seines Vermögens, denn nach Lawrence »hängen viele 
seiner tiefsten Instinkte und der Fluss seiner Intuition von seinem sexuellen 
und zeugenden Sein ab«.19 Die Kreuzigung verstümmelt somit die sinnhaften 
Austauschbeziehungen und die menschlichen Seelenvermögen durch eine 
Organisation des Körpers, deren Vorgehen in Begriffen der Amputation, Kast-
ration und Blockierung aber auch der Kanalisation und Kontrolle beschrieben 
wird. Die Beeinträchtigung des Welt-Bezugs zeigt sich als Schwächung der 
Intuition und der Instinkte, derer wir jedoch zutiefst bedürften. Denn für 
Lawrence ist das wahre Bewusstsein nicht mental, sondern intuitiv. Doch das 
Intuitionsvermögen, das alleine befähigt, mit Physischem, Substanziellem 
und Lebendigem in unmittelbare Verbindung zu treten, verortet er auf dem 
Hügel Golgota. Folglich wissen wir nicht, welche emotionalen Reaktionen un-
seren Begegnungen adäquat sind, woraus die »große Beklemmung, die Ner-
vosität der Menschheit«,20 herrührt. Unsere Fähigkeit zu physischer Kommu-
nikation liegt siechend danieder. Stattdessen werden wir von mentalen Ideen 

16 | Lawrence, David Herbert: »Introduction to these paintings«, in: ders.: D. H. Law

rence’s Paintings, hg. von Keith Sagar, London 2003, S. 83-136, hier S. 125.

17 | Ebd., S. 114.

18 | Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.O., S. 62.

19 | Lawrence: »Introduction to these paintings«, a.a.O., S. 91. Vgl. Lawrence: Sex, Li-

terature and Censorship, a.a.O., S. 122: »Sex ist die Wurzel, deren Blattwerk Intuition 

und deren Blüte Schönheit ist. […] Was könnte, beispielsweise, einen gif tigeren Hass 

auf Sex aufweisen als die Freud’sche Psychoanalyse?« Die Verkümmerung dieser drei-

fältigen Pflanze zeigt die »ungesunde Verfassung der Körperpolitik«. Ebd., S. 206.

20 | Lawrence: »Introduction to these paintings«, a.a.O., S. 92.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016 - am 14.02.2026, 13:46:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 Christoph Dit tr ich

beherrscht und begegnen uns gegenseitig wie Ideen, nicht wie Lebewesen aus 
Fleisch und Blut. Durch die metaphysische Verneinung der Instinkte werden 
die intuitiven Bezüge durchtrennt, der Mensch isoliert. Die menschlichen Be-
gegnungen werden zu Zombie-Treffen, denn »wir sind alle kalt geworden«.21 
So sehr ermangelt der Mensch in dieser Diagnose der Vitalität, dass er – einer 
leeren Hülle gleich – leblos geboren wird und von den anderen wie von sich 
selbst als irreal erlebt wird. Wenn auch nicht ohne Hoffnung, so stellt Law
rence den Totenschein aus: Die Kreuzigung des instinktiv-intuitiven Körpers 
ist vollbracht. 

Seine jahrhundertelange Zerstörung arbeitet mit Schrecken: Der Körper 
ist Objekt und Auslöser von Angst. Aus Furcht wird er ebenso unterdrückt 
wie physisches Gewahrsein. Auf lange Sicht prangert Lawrence das Christen-
tum und die sokratische Philosophie an. Im engeren Raster diagnostiziert er, 
der vergiftende Tumor der lähmenden Angst sei im elisabethanischen Eng-
land durch das Auftreten der Syphilis verstärkt und die Hatz auf Instinkte 
und Intuitionen intensiviert worden. Untermalt wird diese stets von ernsten 
Worten der Moral, die für die Unterdrückung der Instinkte eine Belohnung in 
Aussicht stellen: »Lasst uns niemals vergessen, dass die moderne Moralität in 
Hassgefühlen wurzelt, in einem tiefen, bösen Hass auf den instinktiven, intu-
itiven, zeugenden Körper.«22 Die entsprechende Aushöhlung der Körper und 
die Schematisierung ihrer Bewegungen hielt Lawrence für sehr erfolgreich 
und für die ihm zeitgenössischen Lebens- und Produktionsweisen äußerst 
nützlich, denn so »wurden die Massen gefangen und zum Industrialismus 
versklavt, bevor sie es überhaupt merkten«.23

Statt physisch zu kommunizieren, ist der so zugerichtete Körper nur zu in-
adäquaten Verhältnissen fähig. Seine Reaktionen bestehen aus vorgefertigten, 
mentalen Konzepten oder sie bleiben aus, denn er ist entweder in Unempfind-
lichkeit erstarrt, bleibt unbeteiligt oder aber er wird in Ermangelung der Intu-
ition mit geistigen Vorstellungen zu nervösen Reaktionen stimuliert. Die ais-
thesis ist jedenfalls beschädigt, vor allem auch in den Spielarten des Genusses, 
denen Lawrence masturbatorisches Vorgehen vorhält. Die Verkümmerung der 
physischen Wahrnehmung der Welt untergräbt geradezu die Voraussetzun-
gen jeder kreativen wie künstlerischen Tätigkeit, insofern jeder Schöpfungs-
akt das volle Bewusstsein beansprucht. Große Werke verdanken sich in allen 

21 | Ebd.

22 | Ebd., S. 95.

23 | Ebd., S. 96. Lawrences Verhältnis zu industrieller Arbeitsorganisation war immer 

ein deutliches: »Millionen von Hamstern, die in Millionen Hamsterrädern im Kreis ren-

nen. Die reinste Farce ist das.« Lawrence, David Herbert: Der Untergang der Pequod. 

Studien zur klassischen amerikanischen Literatur [Studies in Classic American Litera-

ture, 1923], übers. von Werner Richter, Wien 1992, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016 - am 14.02.2026, 13:46:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


311Lawrence, ein Etrusker 

Bereichen einem gelungenen Zusammenspiel  – keiner Gleichheit  – von In
stinkten, Intuitionen, Geist und Intellekt. Im Fall der von der Wahrnehmung 
substanzieller Körper bestimmten bildenden Künste bedarf es in erster Linie 
der Imagination. Gerade diese aber ist laut Lawrences Diagnose seiner Umwelt 
vergiftet, ist sie doch jenes Bewusstsein, in dem der intuitive Weltzugang vor-
herrscht. Wer diesen verleugnet, auf ihn verzichtet und seiner entbehrt, ver-
zichtet darauf, die Welt zu berühren. Was bleibt etwa dem Kunstkritiker, der 
von seinen Intuitionen und seiner Imagination abgetrennt ist? Es bleibt ein 
mentales Ego, das sich in der Erkenntnis signifikanter Formen so sehr an sich 
selbst erfreuen kann, dass es angesichts von Wiedererkanntem in ästhetische 
Ekstase auszubrechen vermag. Gelten Lawrences signifikante Formen bereits 
als Verfehlung im Bereich der Kunst, so sind von ihnen ausgelöste ästhetische 
Ekstasen doppelt verfehlte Versuche der Selbsterhöhung der Kritiker, die den 
Körper mit zerebralen Formeln stimulieren. Letztlich trifft das Ego so nur auf 
sich selbst, was nicht verwundert, denn es »schließt sich selbst ab und streicht 
das Innere der Wände himmelblau, und denkt es wäre im Himmel«.24 

Vom physischen Leben der Dinge abgeschnitten und ins mentale, selbst-
bewusste Ich eingeschlossen, steht der Künstler unweigerlich vor einer über-
vollen, nicht vor einer leeren Leinwand. Gefüllt ist sie mit Bildern aus seinem 
Kopf, mit subjektiven wie objektiven Klischees. Bevor der Malakt beginnen 
kann, muss folglich die Leinwand gereinigt werden. Lawrence bestimmt ein 
Klischee dabei als »abgenützte Erinnerung, die keine emotionale oder intuiti-
ve Wurzel mehr hat, und eine Gewohnheit geworden ist«.25 Cézannes wahre 
Größe besteht demzufolge gerade in seinem Kampf gegen die Klischees, gegen 
jene »Pest der Kunst«,26 die sich ihm in Form vorgefertigter Ausdrücke per-
manent aufdrängt. Diese erschwert es ihm, in Kontakt mit seinem Motiv zu 
kommen, und lässt ihn stattdessen die Wirklichkeit meist nach Schablonen 
und vorgefassten Stereotypen formen.

Diese Problematik der Klischees und der mentalen Verstellung der Welt hat 
sich seit Cézannes und Lawrences Zeiten sicherlich verschärft, ihre Analyse 
nimmt an Aktualität nicht ab. Die Bilder um und in uns vervielfältigen sich, 
sie existieren nicht nur auf Bildschirmen und Leinwänden, sondern schwirren 
durch die Lüfte, nisten sich in Köpfen wie Werken ein. Selbst eine Befreiung 
von den Klischees kann durch Wiederholungen, Schulbildungen und die Ar-
beit der Kritiker wieder ins Klischee zurückfallen. Doch in tiefster Hinsicht ist 
in der Malerei jede zerebrale Idee bereits ein übergestülptes Klischee. Es ist, 

24 | Lawrence: »Introduction to these paintings«, a.a.O., S. 109.

25 | Ebd., S. 122.

26 | Cézanne, Paul: Über die Kunst. Gespräche mit Gasquet und Briefe [Gasquet, Jo-

achim: Cézanne – Ce qu’il m’a dit, 1926], hg. von Walter Hess, übers. von Elsa Glaser, 

Hamburg 1957, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016 - am 14.02.2026, 13:46:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 Christoph Dit tr ich

als wäre mit der Alleinherrschaft der mentalen Begriffe und des entsprechen-
den Bewusstseins eine Leinwand zwischen Mensch und Welt, Mensch und 
Leben errichtet, die von unzähligen vorgefertigten Klischees bevölkert wird. 
Der Kampf Cézannes gegen die Pest der Malerei ist ein Ringen um intuitive 
Wahrnehmung und lebendige Imagination. Häufig gelingt ihm das eine trotz 
des anderen nicht, er richtet die Klischees zwar übel zu, befreien kann er sich 
allein dadurch jedoch nicht.27 Insofern die Reinigung der Leinwand und die 
Eröffnung eines Zugangs zu Intuitionen und zur Imagination eine Öffnung 
der Welt bedeutet, richtet sich Cézannes Auseinandersetzung mit Stereotypen 
nicht nur auf das Verhältnis zu seinen Motiven, sondern betrifft seinen Be-
zug zum Leben, zu den Körpern und zu seinem Körper. Einerseits möchte 
er sich selbst aus der kleinen himmelblauen Zelle seines Egos entlassen und 
zu intuitiver Erkenntnis der Dinge gelangen. Hierzu gehört jedoch auch, dass 
Cézanne sein Körper in vollem Vermögen sein möchte: zeugender Körper. Die 
wirkliche Existenz substanzieller Körper wollte er malerisch erfassen – und 
dies war ihm nicht völlig verwehrt. Seinem Versuch jedoch, er selbst in sei-
nem Zeugungskörper zu sein und die Welt zu berühren, bescheinigt Lawrence 
außerhalb der Kunst weitgehendes Scheitern. Doch das schmälert Cézannes 
Eroberung nicht: »Nach einem verzweifelten Kampf von 40 Jahren gelang es 
ihm […] einen Apfel zu erkennen; und […] eine oder zwei Vasen. Das war alles, 
was er erreichte. Es sieht nach wenig aus, und er starb verbittert. Es zählt aber 
der erste Schritt, und Cézannes Apfel ist […] wichtiger als Platons Idee.«28

Die Tragweite dieses Schritts hin zur physischen Welt ist für Lawrence 
deshalb kaum zu ermessen, da er als Annäherung an die wirkliche, objektive 
Substanz das erste ernsthafte Anzeichen seit Jahrtausenden dafür sei, dass 
jemand der Materie tätige Existenz zuspricht. Jemand Ebenbürtiges sieht er 
nicht. Dennoch blieb Cézanne von vielem getrennt, getrennter als er es wollte. 
Malte er Frauen, so erkannte er exklusiv ihr Apfelelement, eine etwas inte
gralere Schau auf sie war ihm verwehrt. Die emotionale Verbitterung konnte 
nicht ausbleiben, da er, was sein Leben betraf, niemals »zur tätigen Berührung« 
gelangte. Das Klischee behielt die Überhand: »Wie nicht misanthropisch sein, 
wenn Männer und Frauen für dich einfach nur Klischees sind, und du Kli-
schees hasst?«29 Obwohl das Unterfangen, im Fleisch wiederzuerstehen, also 
auch scheitert, ein entscheidender Schritt ist getan, der Apfel rollt den Stein 
vom Grabtor, und Cézanne überschreitet die vorherrschende Organisation der 

27 | Vgl. Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 56; Deleuze: »Vorlesung zu La peinture 

et la question des concepts am 07.04.1981«, a.a.O. und Lawrence: »Introduction to 

these paintings«, a.a.O., S. 123.

28 | Lawrence, »Introduction to these paintings«, a.a.O., S.  113 [Übersetzung dieses 

Zitats aus: Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 55].

29 | Ebd., S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016 - am 14.02.2026, 13:46:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


313Lawrence, ein Etrusker 

Wahrnehmung. Den Kunstkritikern nach Cézanne mag es zwar gelungen 
sein, seine Äpfel an institutionellen Altären als Klischees zu verehren – die 
Auferstehung auszusetzen –, in seinen Stillleben fand er zur physischen Kom-
munikation und zur intuitiv-instinktiven Berührung des Lebens und war so 
als Maler in seinem zeugenden Körper er selbst. Mindestens im Fall mancher 
Stillleben sowie der Apfelseite seiner Frau ist ihm nicht weniger gelungen als 
sich »in der Natur [zu] verlieren, mit ihr wieder zu keimen«.30

Apok alypse

Die Verkümmerung des sinnlichen Weltbezugs, der ›Merk- und Wirkzeuge‹, 
prangert Lawrence auch in seiner letzten Schrift zur Offenbarung des Johan-
nes von Patmos an. Deleuze findet in diesem Kommentar zur prototypischen 
Schrift der Moral und des Gerichtssystems eine Bestätigung: Die Apokalypse 
ist ebenso aktuell wie Lawrence, dessen Kommentar mit Spinoza und Nietz-
sche in eine explizite, wenn auch offene, genealogische Linie gestellt wird. Die 
Trennung des Menschen von der Welt und damit auch von seinem Vermögen 
steht erneut im Fokus, da eben sie Sinn und Zweck der biblischen Prophezei-
ung darstellt.31 Dabei ist diese gleichzeitig Produkt einer bereits begonnenen 
Trennung, ist ein Werkzeug, das diese auf eine neue Ebene hebt, und auf ge-
wisse Weise ist sie selbst Beschreibung dieser Trennung. Denn für Lawrence 
besteht die Sonderstellung der Johannesoffenbarung darin, dass sie sowohl 
aus heidnischen, jüdischen als auch christlichen Schichten besteht, wobei frü-
here Schichten der spätesten instrumentell dienen. Die heidnische Welt wird 
nicht stillschweigend verabschiedet, sondern sie wird nochmals zusammen-
gerufen, um sie letztmalig zur Erzeugung von Effekten zu gebrauchen. Denn 
der ganze Kosmos muss zerstört werden, damit die letzte und endgültige Herr-
schaft des Neuen Jerusalems erstehen kann. Um Rom restlos untergehen zu 
lassen, wird aus Gründen der Nachhaltigkeit die ganze Welt gerichtet und zer-
stört. Johannes von Patmos bringt die heidnischen Lebenssymbole und damit 
die lebendigen Verbindungen der kosmischen Lebenskräfte zur Aufführung, 
um sie zur Erzeugung von Plagen und als meteorologisch-astronomische Ge-
schosse zu gebrauchen, deren Überbleibsel im Schwefelsee der Hölle verrotten 
werden. Damit inszeniert er die Trennung von der Welt als Zerstörung des 
Kosmos. Seine Offenbarung schreibt sich aber auch in ein bereits weit fortge-
schrittenes Projekt der Trennung ein: die Verleugnung und Verstümmelung 
des fleischlichen Menschen und seines sinnlichen Bewusstseins, die später 
Cézanne eine intuitive Erkenntnis weitgehend verbauen sollte. Wie gesehen, 

30 | Cézanne: Über die Kunst, a.a.O., S. 27.

31 | Vgl. Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.O., S. 69 und S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016 - am 14.02.2026, 13:46:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 Christoph Dit tr ich

attestiert Lawrence dieser Unternehmung großen Erfolg: Die modernen Men-
schen seien alle halbtot, ihre Körper unversorgte Hungerleider. Das Attest wird 
nun jedoch erweitert: Mit der Beschneidung der Empfänglichkeit ist die Ver-
bindung der Menschen zu den kosmischen Lebenskräften abgebrochen. Uns 
ist der Kosmos verlorengegangen, »weil wir die kommunizierende Verbindung 
mit ihm aufgegeben haben«,32 weil unser Solarplexus nicht mehr reagiert. Das 
sinnliche Gewahren und Sinnes-Bewusstsein, dessen Verlust auch anlässlich 
Cézannes beklagt wurde, wird somit als tiefe Wissensform der altertümlichen, 
heidnischen Kulturen charakterisiert. Lawrence datiert den Anfang vom Ende: 
Mit dem Auftritt Sokrates’ wird aus dem Leben eine Idee und aus dem Kos-
mos Mechanik. Zeitgleich mit der auf Naturbeherrschung und -kontrolle ab-
zielenden Philosophie gewinnen neue Bilder eines Lebens und einer Strafe 
nach dem Tod an Bedeutung. Das Leben spielt sich in einem toten Kosmos 
ab und die Hoffnung richtet sich nun auf jenseitiges Zuckerbrot. Alle neuen 
»Religionen waren Religionen des toten Körpers und der hinausgeschobenen 
Belohnung: eschatologisch, um ein Lieblingswort der Philosophen zu gebrau-
chen«.33 Widmete sich die Religion vor dem Judenchristentum der Huldigung 
und der Erkenntnis von Vitalität, so richtet sie sich nun auf den Tod, auf post-
mortale Belohnungen und Strafen. Religion wird zur Wissenschaft der aufge-
schobenen Bestimmung – und der Beschränkung im Leben, der Verarmung 
des Diesseits. Der Mensch ist nur tot göttlich: »Er darf keine Göttlichkeit im 
Fleische erlangen.«34

Für Lawrence ist dies zweifellos ein Verrat am Menschen, insofern dessen 
Aufgabe darin besteht, im Fleisch göttlich zu sein. Soweit zu gehen, wie man 
kann, so viel Lebenskraft wie möglich in sich zu sammeln, gilt als Richtlinie 
aller Lebewesen, doch kommt dem Menschen das Privileg ihres Vergessens 
zu, der Verrat am Universum: »[F]ür den Menschen, genau wie für Blume, 
Tier und Vogel, ist es der größte Triumph, höchste Lebendigkeit zu erlangen 
[…]. Was immer die Ungeborenen und die Toten auch wissen mögen, sie ken-
nen nicht die Schönheit und das Wunder, im Fleische lebendig zu sein.«35 
Das aktuelle, wenn auch zeitlich begrenzte, und möglichst prächtige Leben 
im Fleisch ist der eigentliche, doch verdrängte Bereich menschlicher Existenz. 
Weshalb aber wird der Vitalität nicht mehr die frühere Verehrung zuteil, und 
sie selbst misstrauenswürdig? Dies geschieht, weil die neue Ordnung eine 
Herrschaft der Ohnmächtigen ist. Die Schwachen, vor denen Nietzsche die 
Starken beschützen wollte, misstrauen jeder Kraft, eben weil sie schwach sind. 

32 | Lawrence, David Herbert: Die Apokalypse [Apocalypse, 1929], übers. von Axel 

Monte, Düsseldorf 2000, S. 51.

33 | Ebd. [Übersetzung durch den Verfasser verändert].

34 | Ebd., S. 93.

35 | Ebd., S. 156.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016 - am 14.02.2026, 13:46:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


315Lawrence, ein Etrusker 

Babylon, die Große möchte Johannes von Patmos zerstört sehen, weil er ihr 
Schönheit und Genüsse neidet. Selbst zu diesen unfähig, sollen sie auch nie-
mandem sonst zukommen. Dies sichert die Zerstörung ab. Lawrence zeichnet 
ein Porträt von Neidhammeln: »Wie liebend gerne hätten die Apokalyptiker 
aus ihrem Becher getrunken! Da sie es nicht vermochten, zerschlugen sie ihn 
mit Freuden!«36 Trotz aller Superlative in seinem Werk schwebt Johannes da-
mit eine Angleichung auf niedrigem Niveau vor. Wozu er unfähig ist, soll auch 
niemand anderem möglich sein. Eben das entlarvt Lawrence, Kenner und Ob-
jekt vieler Spielarten des Klassenhasses, als Regel der Mediokren. Niemand 
soll mehr haben als sie. Aus Sorge um den persönlichen Rang und aus der 
geheimen Gewissheit schwach zu sein, sind wir »fest entschlossen, daß kein 
Mensch wie die Sonne voller Kraft strahlen soll, da er uns sicherlich überstrah-
len würde«.37 Dieses re-aktive Ressentiment bei gleichzeitiger Selbstverherr-
lichung der Schwachen, findet in der Apokalypse ein Ventil: das Projekt des 
letzten Gerichts und der Bestrafung. Zumindest diesen sadistischen Freuden 
können die Erlösten frönen. Ihnen wird es gegönnt, die Schrecken der Strafen 
zu schauen, und seltsame Freuden zu empfinden, die sie ethologisch typologi-
sieren. So denkt etwa auch Thomas von Aquin, dass die Schau der Strafen die 
himmlischen Freuden vergrößert, die Dankbarkeit gegenüber Gott steigert.38 
Einer derartigen leid- und neidgenährten Freude kann Lawrence nichts Po-
sitives abgewinnen. Der Neid liegt auch dem Rachefeldzug der Offenbarung 
zugrunde, nicht nur als Verstärkung der Freude, sondern als deren unum-
gängliche Voraussetzung. Die Erlösten können »nicht glücklich sein, ohne 
zu wissen, daß ihre Feinde in der Hölle unglücklich sind«, sie müssen »ihre 

36 | Ebd., S. 117.

37 | Ebd., S. 50.

38 | Vgl. Thomas von Aquin: Summa Theologiae, III, 94, 1 (Supplementum). Diese 

quaestio ist aufgenommen in Agambens Angelologie des Thomas von Aquin (Agamben, 

Giorgio: Die Beamten des Himmels. Über Engel, gefolgt von der Angelologie des Tho-

mas von Aquin, hg. und übers. von Andreas Hiepko, Frankfur t a.M. 2007, S. 148) und 

wird von Nietzsche in der Genealogie der Moral, I, §15 zitier t. Vgl. Nietzsche, Friedrich: 

Zur Genealogie der Moral, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin 1968, 

S.  299. Es ist äußerst wahrscheinlich, dass Nietzsche diese Stelle nicht bei Thomas 

selbst gefunden hat, sondern in einer Studie zur europäischen Aufklärung, denn sein 

Zitat entspricht der dortigen Paraphrasierung. Vgl. Hartpole Lecky, William Edward: Ge-

schichte des Ursprungs und Einflusses der Aufklärung in Europa [History of the Rise and 

Influence of the Spirit of Rationalism in Europe, 1865], übers. von Heimann Jolowicz, 

1. Bd., Leipzig 1868, S. 248f. inkl. Fn. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016 - am 14.02.2026, 13:46:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316 Christoph Dit tr ich

Selbstherrlichkeit am Unglück der anderen messen«.39 Die Rache, nach der 
die Schwachen unterm Altar lechzen, soll als ultimatives Gericht durchgesetzt 
werden. 

Darin zeigt sich Johannes’ mehrdeutiges Verhältnis zur Macht: Einerseits 
verabscheut er sie in Form des römischen Reichs und Kaisers zutiefst und wird 
von dieser Wut getrieben, andererseits erträumt er eine endgültige Übernah-
me der Herrschaft durch die Seinen. Seine Strategie gegen die Macht läuft 
auf ihre Vervielfältigung hinaus, die sämtliche Flecken des Universums um-
fassen soll: ein Gerichtssystem mit unbeschränkter Befugnis. Johannes wirft 
dem verhassten Rom nicht den sehr wohl zu kritisierenden Despotismus vor, 
den Lawrence für nicht weniger lebensverneinend hält als die Religionen des 
Todes. Die Römer raubten ja den von Lawrence verehrten Etruskern die Vita-
lität. Ihr Imperium und die Apokalypse sind eigentlich verwandte Projekte, 
die Lawrence, was den Schutz der Starken vor den Schwachen angeht, pessi-
mistisch stimmen: »Es scheint fast, als ob es der Widersetzlichkeit gegen das 
Leben, der Anmaßung und Überheblichkeit, wie die Römer sie kannten – ei-
ner Kraft, die notwendig moralisch ist oder die Moral als Deckmantel für ihre 
innere Verwerflichkeit mit sich führt –, immer gelänge das natürliche Blühen 
des Lebens zu zerstören.«40 Nicht diese Zerstörungen beanstandet Johannes, 
nicht sie werden Rom angekreidet; »man wirft Rom-Babylon vor, eine Rebel-
lin zu sein […] und Aufständische […] zu beherbergen! Vernichten, und zwar 
einen anonymen, auswechselbaren Feind«.41 Die Zerstörung kann dann als 
Werkzeug der Gerechtigkeit gelten, was sich die Apokalypse, bedacht darauf 
eine endlose Herrschaft zu gründen, nachhaltig zu Herzen nimmt. Damit der 
Fall Babylons endgültig ist, muss die Zerstörung total sein. Dies ist der tiefere 
Grund, weshalb Johannes von Patmos auf heidnische Schichten zurückkommt 
und, im Gegensatz zum Schweigen anderer biblischer Schriften, deren Kos-
mos zur Aufführung bringt. Er tut dies auf instrumentelle Weise, auf dass die-
ser Rom unter seinem Schutt begrabe. So kann die neue Herrschaft die letzte 
sein und ihre Festung himmlisch. Der Kosmos ist hier nur Mittel zum Zweck 
der endgültigen Vernichtung und deren Unumkehrbarkeit. 

Das letzte Gericht verabscheut Lawrence jedoch nicht nur seiner Gewalt 
wegen. Das Heim der Seeligen scheint ihm nicht attraktiver oder nicht weni-
ger abstoßend als die Höllenqualen. Beide, Plage und Ruhm, plant die Lehre 
der letzten Dinge bis ins Kleinste voraus. Sie legt jeden Schritt des Endes fest, 

39 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.O., S.  105 und Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.O., 

S. 58. Spinoza definier t Neid als Hass, der sich als Freude am Leid und Trauer über das 

Glück der anderen zeigt.

40 | Lawrence, David Herbert: Etruskische Orte [Etruscan Places, 1932], übers. von 

Oswald von Nostitz, Berlin 2009, S. 86f.

41 | Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.O., S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016 - am 14.02.2026, 13:46:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


317Lawrence, ein Etrusker 

nichts Neues mehr am Horizont, der keiner mehr ist. In diesem lückenlosen 
Plan des neuen Jerusalems sah Deleuze die Modernität der Apokalypse, eine 
wenig anziehende Moderne, solange man ein wenig bei Verstand sei: Hinter 
jedem Programm einer »strahlende[n] Festung« wie »der militärisch-indust-
riellen Planung des absoluten Weltstaates« könne man eine Vernichtung der 
Welt »und die Jagd auf einen beliebigen Feind«42 erahnen. Wie groß Lawrences 
Widerwille und Ekel angesichts der Lebensfeindlichkeit der apokalyptischen 
Erlösungsstrategie ausfällt, wird deutlich, wenn er die botanischen Freuden 
entlarvt, die den Erlösten nach der restlosen Zerstörung der Tiere und Pflan-
zen der Welt zukommen: »Wie abscheulich ist ihr Neues Jerusalem, wo die 
Blumen niemals welken, sondern in ewiger Gleichheit blühen! Wie spießig das 
ist, nichtwelkende Blumen zu haben!«43

Etruskisch leben

Lawrences Kommentar bezieht sich nicht weniger auf die Zukunft als Kaf-
ka, der die anklopfenden Kräfte aufzuspüren suchte. Sein Unzeitgemäßes be-
steht gleichzeitig in einem Rückgriff auf Vergangenes und Vergessenes. Die 
Offenbarung fasziniert ihn gerade dann, wenn sie die alten kosmischen Le-
benssymbole gebraucht. In diesen Momenten zeigt sie, dass die Trennung des 
Menschen von der Welt und sich selbst eine Trennung vom Vermögen leben-
digen Austauschs ist, welches Lawrence kosmisch versteht. Die Lebenskräf-
te des Kosmos werden zum letzten Mal zusammengerufen, um zerstört zu 
werden. Die in der Offenbarung inszenierte Exekution übersetzt, dass der 
Mensch in einem toten Kosmos zu leben hat, insofern er seine Beziehungen 
zu ihm selbst abgebrochen hat und im Augenblick weiter abbricht. Damit steht 
die Apokalypse symptomatisch für Lawrences Diagnose mehrtausendjähri-
ger Kulturentwicklung. Hinter der modernen Arroganz, sämtliche Kulturen 
außer Griechen, Römern, Juden und sich selbst als rückständig zu bezeich-
nen, steht eine »Welt der *Neufrechheit«,44 in der der fröhlich empfindsame 
Verstand und das Wissen der Naturreligionen verlorenen gegangen sei, auch 
die Kultur der Etrusker um 700-300 v. Chr. Dieser brachte Lawrence tiefste 
Ehrfurcht entgegen, da »sie die Strömung eines starken andersartigen Lebens 
überflutete, die sich von der seichten Strömung unserer Gegenwart unterschei-
det«.45 Der Mensch irrt, wenn er selbstverherrlichend glaubt, er sei selbst nicht 
Teil der Natur. Für Lawrence wie die Etrusker steht fest, dass der Kosmos ein 

42 | Ebd., S. 64.

43 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.O., S. 148.

44 | Ebd., S. 69.

45 | Lawrence: Etruskische Orte, a.a.O., S. 86.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016 - am 14.02.2026, 13:46:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318 Christoph Dit tr ich

lebendiger und beseelter Körper ist, dessen Teil wir sind, und zu dem und des-
sen anderen Teilen wir lebenswichtige Beziehungen unterhalten. Genau diese 
würden geleugnet und gekappt – zu einem hohen Preis, der mit Lebensinten-
sität zu bezahlen ist. Verschüttet ist der lebendige Kontakt von Blut und Sonne, 
Mond und Nerven. Lawrence war überzeugt, dass jenseits des neuronalen und 
persönlichen Bewusstseins, jenseits »des Mülls der persönlichen Gefühle und 
Ideen« eine Kommunikation als »lodernder Austausch«46 von Licht und Leben 
zwischen ihm und der göttlichen Sonne möglich ist. 

Deleuze nähert Lawrences Verhältnis zur Sonne in seiner letzten Lehrver-
anstaltung zu Spinoza an dessen Gottes- und Wesenserkenntnis in der dritten 
Gattung an. Beide hätten zu einer intrinsischen Distinktion zwischen sich 
selbst, der Sonne und den Dingen gefunden, und beide könnten, da sie sich 
als Teil der Substanz begreifen – als Vermögensgrad und als Teil des belebten 
Kosmos – behaupten, sie und die Sonne seien Gott.47 Doch des Menschen An-
bindung an die Lebenskräfte ist erkaltet und unterbrochen, weshalb Lawrence 
zu seiner Rückgewinnung neue Sensibilität fordert, damit der Mensch sich 
der und die Welt zu öffnen vermag: »Das weite Feld des Widerhalls, das in 
uns brachliegt, muß wiederbelebt werden. […] Uns fehlt […] die Sonne in uns 
und der Mond in uns. Wir können die Sonne in uns nicht erlangen, indem 
wir wie Schweine nackt am Strand liegen.«48 Das mechanische Empfangen 
determinierender Wirkungen genügt nicht, ebenso wenig wie Spinozas erste 
Erkenntnisgattung der Sinneseindrücke, Vorstellungen und Meinungen. Die 
intuitive Erkenntnis impliziert ein praktisches Verständnis von Verhältnis-
komposition und Rhythmik49 und nur über dieses kann die intrinsische Dis-
tinktion erreicht werden. Auch Lawrence besteht bei aller Feindschaft zur mo-
dernen Wissenschaft darauf, dass das ›Sonnen-Selbst‹ nicht voraussetzungslos 
zu erwecken sei. Zur Orientierung dienen die Etrusker, die Spinozas ethische 
Intuitionen scheinbar bereits geahnt hatten: »Hinter all dem Tanz stand eine 
Schau und eine Wissenschaft vom Leben, eine Auffassung vom Kosmos, die 

46 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.O., S.  51. Vgl. die Erzählung »Sonne [Sun]«, in: 

ders.: Die Frau, die davonritt. Erzählungen, übers. von Elisabeth Schnack, Zürich 1975, 

S. 28-57.

47 | Vgl. Deleuze: »Vorlesung zu Spinoza am 24.03.1981«, a.a.O.

48 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.O., S. 54. Man kann Lawrence in Anlehnung an Félix 

Guattari sicherlich als Ökosophen bezeichnen, insofern er sich um die mentale, soziale 

und kosmische Ökologie sorgt. Vgl. Guattari, Félix: Die drei Ökologien [Les trois éco-

logies, 1989], hg. von Peter Engelmann, übers. von Alec A. Schaerer, Wien 1994 und 

Schérer, René: L’écosophie de Charles Fourier. Deux textes inédits, Paris 2001.

49 | Zum Rhythmus zwischen Musik und Ethologie vgl. Borghi, Simone: La casa e il cos-

mo. Il ritornello e la musica nel pensiero di Deleuze e Guattari, Verona 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016 - am 14.02.2026, 13:46:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


319Lawrence, ein Etrusker 

bewirkte, daß Menschen ihre Fähigkeiten ausschöpften.«50 Ihre Aufgabe, sich 
inmitten der Lebenskräfte um mehr Vitalität zu bemühen, bedarf der Feinfüh-
ligkeit, Aufmerksamkeit und sicherlich auch eines Wissens um Ströme und 
Kompositionen.

Die Neugestaltung eines adäquaten Weltbezugs kann nur gelingen, wenn 
die moderne Marotte, sich als Ich und Ego zu denken, abgelegt würde. Die 
Menschen sperren sich in ihr vermeintliches Selbst, und sie sperren sich auch 
gegenseitig ein, durch ihre auf Identifikation hinauslaufende Liebe. Ohne le-
bendige Beziehung zur Sonne kennen die blutleeren Gespenster der Moder-
ne nichts als ihr persönliches Ego: »[m]ickrige kleine persönliche Errettung, 
mickrige Moral statt kosmischer Pracht.«51 Das Ich steht somit den Beziehun-
gen entgegen, seine Liebe läuft auf Identifikation und Verschmelzung hinaus. 
So sehr Lawrence die Dichtung Walt Whitmans und dessen Konzeption der 
Seele als »Wanderer auf der endlosen Straße«52 schätzte, er wirft ihm eine Ver-
wechslung vor. Wären Whitman Mitgefühl und christliche Liebe nicht durch-
einander geraten, hätte er erkannt, dass die Überschreitung des Egos durch 
Sympathien und Antipathien geschieht, nicht durch Verschmelzung und Auf-
opferung. Die christliche Liebe gilt nicht als Gegenmittel zur Zerstörungswut, 
beide schließen das Leben im Ich ein, Jesus und Johannes von Patmos »sind 
zwei Seiten einer Medaille«.53 Während der eine gibt, ohne zu nehmen, nimmt 
der andere, ohne zu geben. Beide gemeinsam stehen der fleischlichen Aufer-
stehung des Mannes, der gestorben war, als doppeltes Hindernis entgegen, 
dem er in der Szene des noli me tangere zu entgehen sucht.54 Die Kritik an der 
Offenbarung führt somit nicht zu einer pazifistischen Alternative, sondern 
zu einer doppelten Entkopplung von einer vermeintlich exklusiven Dualität. 
Zwar weist die Seele »die Kriegstreiber ab, weil sie den Krieg mit dem Kampf 
verwechseln, sie weist aber auch diejenigen ab, die auf den Kampf verzichten, 
weil sie ihn mit dem Krieg verwechseln«.55 Beide bleiben im Ich eingeschlos-
sen, schließen sich gegenseitig ein, und was für Lawrence entscheidend ist, 
sie beenden den Kampf, und er schließt sie durch ein Weder-noch aus. Sie 
verzichten einerseits auf ihr Vermögen, andererseits verwechseln sie es mit der 
Möglichkeit der Vernichtung. Johannes von Patmos wird trotz all seiner rohen 

50 | Lawrence: Etruskische Orte, a.a.O., S. 87.

51 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.O., S. 49.

52 | Lawrence: Der Untergang der Pequod, a.a.O., S. 236.

53 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.O., S. 149.

54 | Vgl. Lawrence, David Herbert: »Der Mann, der gestorben war« [»The Man Who 

Died«, 1929], in: ders.: Gesammelte Erzählungen und Kurzromane, Bd. II, hg. von Dani-

el Keel und Daniel Kampa, übers. von Elisabeth Schnack, Zürich 2007, S. 446-521, hier 

S. 462-467; sowie Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.O., S. 70.

55 | Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.O., S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016 - am 14.02.2026, 13:46:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320 Christoph Dit tr ich

Gewalt in Lawrences Typologie als schwach verortet. Wie die Figur des Tyran-
nen bei Nietzsche und Spinoza glaubt er, »dass der Wille die Macht als ein Ma-
ximum an Herrschaft oder Gewalt will. Nietzsche und Lawrence werden hierin 
den niedrigsten Grad des Willens zur Macht sehen, seine Krankheit«.56 An 
beiden vorbei, an Kriegstreibern und Pazifisten gleichermaßen, müsste eine 
Fluchtlinie führen, der es gelingen könnte, die lebendigen Verbindungen des 
Menschen neu zu knüpfen, und somit die Trennung von sich und der Welt zu 
überwinden, so dass er sein Vermögen ausschöpfen kann. Zwar gibt es auch 
für Lawrence keine Möglichkeit, rückwärts zu gehen, aber der zu erkunden-
de Weg, der ihm vorschwebt und an den falschen Alternativen vorbeiführen 
müsste, orientiert sich doch am Leben der Etrusker, die, obwohl sie von den 
Römern zerstört wurden, diesen an Vitalität überlegen waren. An ihrer Freude 
und Affirmation richtet sich Lawrence aus: »Wir sollten vor Verzückung tan-
zen, da wir lebendig und im Fleische sind und Teil des lebendigen und leib-
haftigen Kosmos. Ich bin Teil der Sonne.«57 Für diese Verzückung wäre nötig, 
den Lebenskeim unter den Mumien der Moderne wiederzuentdecken. Eben 
dies ist Lawrences Projekt und es ist der Grund, weshalb ihm die Kunst der 
Etrusker so außergewöhnlich erschien. Ihm sind Ethik und Ästhetik, Leben 
und Kunst so sehr verwoben, dass ein Werk, das im Stile der Römer auf ewige 
Dauer zielt, unmenschlich ist. In dieser Bescheidenheit kam die etruskische 
Kunst weiter als die römische, insofern es ihr auf malerische Weise gelang, die 
Kräfte des Lebens, die bewegte, bewegende dynamis spermatikê einzufangen. 
Für Lawrence, der sie jenseits des Ichs zu sehen wusste, stand fest, dass die 
Zukunft etruskisch tanzen solle:

»Die Feinheit der etruskischen Malerei beruht […] auf dem wunderbar suggestiven Rand 

ihrer Figuren. Er ist nicht umrissen. Er ist nicht, was wir ›Zeichnung‹ nennen. Er besteht 

aus den fließenden Konturen, in denen der Körper plötzlich aufhört und in die Atmo-

sphäre übergeht. Der etruskische Künstler scheint lebende Dinge gesehen zu haben, die 

[…] zu ihrer eigenen Oberfläche ausströmten.«58

56 | Deleuze: Die einsame Insel, a.a.O., S.  181. Eine Verbindung zur Machtkritik der 

beiden Imperative, die das Rhizom und Foucaults Vorwort zum Anti-Ödipus abschlie-

ßen, scheint jedoch von Lawrences Machtverständnis aus nicht möglich, auch wenn er 

den Bezug zur Macht in und außer uns problematisier t und 1928 zur Einsicht gelangt, 

die »Führer-cum-Gefolgsmann-Beziehung« sei langweilig, er habe sie gründlich satt. 

Vgl. Lawrence: Briefe, a.a.O., S. 284. 

57 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.O., S. 156.

58 | Lawrence: Etruskische Orte, a.a.O., S.  114. Vgl. auch Lawrence: Sex, Literature 

and Censorship, a.a.O., S. 112ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016 - am 14.02.2026, 13:46:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

