Lawrence, ein Etrusker

Tuberkulose und Vitalitat

Christoph Dittrich

»In Charlie Chaplins schiefem Gesicht
steckte mehr wesentliche Schénheit
als es je sie in dem Valentinos gab.«
D. H. Lawrence?!

Wenn Gilles Deleuze eine Scholie aus Baruch de Spinozas Ethik zur kurzen
Frage »Was kann ein Koérper?« kontrahiert, setzt er einen seiner Akzente auf
die wesentliche Bestimmung der Modi als Vermégensgrade. Pioniercharakter
bei deren Vermessung kommt, laut Deleuze, den Stoikern zu, die in einer Ab-
weichung vom griechischen Gleichgewicht der »Umrissgrenze« und »Guss-
form« ihr Augenmerk weg vom Rand einer Form auf sich ausbreitende Korper
und Handlungen, auf die Vermogensgrenze legen. Sie definieren jedwedes
durch eine »kontrahierte Anstrengung, die sie tonos nennen, durch eine bidi-
rektionale Spannung des alles durchziehenden Lebensprinzips, welche die als
dynamische Einheiten verstandenen Einzeldinge zusammenhilt.? Eben diese
pneumatische Spannung gilt es zu sehen: »Wenn ihr diese Art Kontraktion,

1 | Lawrence, David Herbert: Sex, Literature and Censorship, hg. von Harry Moore, Lon-
don 1955, S. 123.

2 | Vgl. Jedan, Christoph: »Tonos, in: Horn, Christoph und Rapp, Christof (Hg.): Wér-
terbuch der antiken Philosophie, Miinchen 2002, S. 450; Trappe, Tobias und Mainber-
ger, Sabine und Kaiser-EI-Safti, Margret: »Spannung, in: Ritter, Joachim und Griinder,
Karlfried (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Darmstadt 1995, S. 1282-
1300; weiterhin Deleuze, Gilles: »Vorlesung zu Spinoza am 17.02.1981«, http://www2.
univ-paris8.fr/deleuze (letzter Zugriff: 23.03.2016). Sédmtliche mit Datum angegebe-
nen Zitate stammen aus Deleuzes Vorlesungen zu Spinoza (2. Dez. 1980 - 24. Mérz
1981) und zur Malerei La peinture et la question des concepts (Marz - Juni 1981) an
der Universitat Paris VIIl. Sie werden nach den in den franzdsischen Transkriptionen
genannten Seiten zitiert.

14.02.2026, 13:46:41,


https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306

Christoph Dittrich

die embryonale Kraft, die in dem Ding steckt, nicht findet, so kennt ihr das
Ding nicht. Dies wird Spinoza mit dem Ausdruck >Was kann ein Kérper?« wie-
der aufgreifen.«* Wie verschieden von einer Gussform oder einer Umrissgren-
ze diese Auffassung ist, erliutert Deleuze anhand der Reichweite, der Kraft
und Handlung eines Samens: »Ein in eine Mauer gefallener Sonnenblumen-
same ist fihig, diese Mauer zu sprengen.«* Zu dieser Konzeption einer dyna-
mischen, mitunter explosiven Grenze gelangten die stoischen Denker durch
eine Fokussierung auf das Leben, das sich in seiner Bewegtheit gerade nicht
durch Umrisse und Gussformen fassen lasse. Bestimmend fiir die Reichweite
eines Individuums ist die Vitalitit in ihm, nicht seine Form oder Funktion.
»Was kann ein Korper?«, heiflt somit auch: Wie viel Lebenskraft steckt in ihm
bzw. durchstrémt ihn? In der Ontologie Spinozas fungiert der Vermdgensgrad,
sobald ein Modus zur Existenz gelangt, als conatus, als Bestreben in der Exis-
tenz zu verharren. Das Vermogen weist aufgrund der nach auflen gesfineten
Verfasstheit der endlichen Modi eine gewisse, begrenzte, Dehnbarkeit auf, die
sich unweigerlich in stirkenden oder schwichenden Wirkungen von Begeg-
nungen ausdriickt, so dass der conatus zur Erhaltung der eigenen Existenz
und zur Vermdgenssteigerung hinstrebt. Aus dieser Elastizitit, der Tendenz
und dem Zustand des Vermogens leiten sich zwei ethische Intuitionen ab: eine
wesentliche Enteignung und Entfremdung der Modi, die von dem getrennt
sind, was sie konnen, sowie die Aufgabe »[b]is zur Grenze dessen zu gehen,
was man kann«.’ Das Projekt der Ethik besteht aus einer Gewinnung und aus
einer maximalen Ausschépfung von Lebenskraft.

Entsprechend steht fiir Deleuze das ganze Unterfangen des Schreibens in
einem Zusammenhang von Gesundheit und Krankheit. Thm gilt der Schrift-
steller nicht als Patient, sondern als Arzt, auch seiner selbst, da er meist eine
eher kleine statt {ippige Gesundheit besitzt, die jedoch besondere Visionen
des Lebens gestattet und iiber das Vermogen verfiigt, das Leben aus seinen
menschlichen Einschliefungen ausbrechen zu lassen. Die kleine Gesundheit
der tuberkul6sen Trinitit: Spinoza, Deleuze und D. H. Lawrence. Gerade Law-
rence kann dieses befreite, befreiende Leben sehen. Er entwirft organisch de-
fekte Korper jenseits von Schonheitsidealen, die »aber dennoch von der intensi-
ven Vitalitit durchstromt werden, die den Organen trotzt und den Organismus
auflgst«.® Und wer entspriche dem, was Deleuze zum Miserabilismus Bacons

3 | Deleuze: »Vorlesung zu Spinoza am 17.02.1981«, a.a.0.

4 | Ebd.

5 | Deleuze, Gilles: Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der Philosophie [Spino-
za et le probléme de I'expression, 1969], iibers. von Ulrich Johannes Schneider, Miin-
chen 1993, S. 238.

6 | Deleuze, Gilles: Kritik und Klinik [Critique et clinique, 1993], libers. von Joseph
Vogl und K. D. Schacht, Frankfurt a.M. 2000, besonders Kapitel 6, S. 178; vgl. ebd.,

14.02.2026, 13:46:41,


https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lawrence, ein Etrusker

geschrieben hat, besser als Lawrence? Von der Idee einer diesseitigen Aufer-
stehung im Fleisch heimgesucht, spricht er mehr als jeder andere »im Namen
eines hochst intensiven Lebens, fiir ein noch intensiveres Leben«,” schreibt um
sein Leben. Und er lebt auch so, berichtet Aldous Huxley: »Fiir Lawrence war
die Existenz eine unaufhérliche Genesungszeit: es war, als wiirde er jeden Tag
seines Lebens wie nach einer tédlichen Krankheit wiedergeboren.«®

Zur moglichen Stirkung des Lebens gehort die Diagnostik seiner Schwi-
chung, seiner Einschliefungen. Eine spinozistische Typologie® etwa unter-
scheidet trotz der Konstante duflerer Auslésung Krankheiten, die duflere
Verhiltnisse eines Kérpers lidieren, von solchen, die innere beschidigen. Im
Fall der Reaktionskrankheiten ist die duflere Unterscheidungsfihigkeit beein-
trichtigt, der Umgang mit dem Auflen gelingt nicht mehr. Dies gilt ebenso im
Fall der Stoffwechsel- oder Kommunikationskrankheiten, die zwar weniger die
Distinktion von Auflerem beeintrichtigen, dafiir die Verarbeitung von Auf-
genommenem verhindern, da die einzelnen Verhiltnisse eines Kérpers sich
untereinander nicht mehr verstindigen konnen. Die Welt ist entzogen. Spi-
nozas therapeutische Intuition, das Vermégen maximal zu steigern und aus-
zutiben, fiihrt, wie Friedrich Nietzsches Kritik des Nihilismus, zum Versuch
einer Riickgewinnung der Welt.'® Deren vorgingigen Verlust, einen Diebstahl,
beklagt Deleuze, denn das Band zwischen Mensch und Welt sei in der Moder-
ne gerissen. Am meisten fehle ein Glaube an die Welt, um die Trennung vom
eigenen Vermogen durch den Menschen zu iiberwinden. Zu seiner Charak-
terisierung zieht Deleuze exakt jene stoischen Begriffe heran, die bereits zur
Bestimmung einer dynamischen Grenze dienten: »Wir miissen an den Korper
glauben, jedoch im Sinne eines Lebenskeims, eines Samenkorns, das die Pflas-
tersteine aufsprengt, das sich unter dem heiligen Grabtuch [...] bewahrt hat.«!
Genau diese Diagnostik einer Trennung von der Welt sowie dem Projekt ihrer
Wiedergewinnung widmet sich Lawrence, {iber den Deleuze zwar kein eigenes

S. 14. ZurBesonderheit von Deleuzes Vitalismus, zum anorganischen Leben und zu des-
sen Bildlosigkeit vgl. Zourabichvili, Francois: Le vocabulaire de Deleuze, Paris 2003,
S. 84-89.

7 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon, Logik der Sensation [Francis Bacon - Logique de la
sensation, 1981], ibers. von Joseph Vogl, Miinchen 1995, S. 42.

8 | Huxley, Aldous: »Einleitungs, in: Lawrence, David Herbert, Briefe [Letters, 1932],
libers. von Elisabeth Schnack, Ziirich 1979, S. 9-50, hier S. 44.

9 | Vgl. Deleuze: »Vorlesung zu Spinoza am 06.01.1981, a.a.0.

10 | Vgl. Deleuze, Gilles: Die einsame Insel. Texte und Gesprache von 1953-1974 [L’ile
déserte et autres textes. Textes et entretiens 1953-1974, 2002], hg. von David Lapou-
jade, Ubers. von Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 2003, S. 175.

11 | Deleuze, Gilles: Das Zeit-Bild. Kino 2 [L'image-temps. Cinéma 2, 1985], iibers. von
Klaus Englert, Frankfurt a.M. 1997, S. 226.

14.02.2026, 13:46:41,

307


https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308

Christoph Dittrich

Buch geschrieben, jedoch Fanny Deleuzes Ubersetzung von Apocalypse her-
ausgegeben und eingeleitet hat — ein spiter zentraler Text von Kritik und Klinik
(1993).12 Doch nicht nur dieser verleiht René Schérers Befund, Lawrence sei fiir
Deleuze einer der groRen Denker seiner Zeit gewesen, seine Berechtigung.!®
Deleuze selbst rit zur Lektiire Lawrences, denn diese erlaube ein besonderes
Verstindnis Spinozas. Sie kann zu verstehen und zu fithlen geben, weshalb
die Trennung vom Vermégen ein »Verrat am Universum«™ ist. Praktisch gibt
Lawrence auf der entscheidenden Ebene der Existenzweisen Antwort auf die
Frage, mit der Deleuze seine Spinoza-Vorlesungen abschliefit: »Wie leben die
Menschen, die sich Pantheisten nennen?«® Wie kniipft Lawrence welches
Band zur Welt?

KREUZIGUNG

Neben dem Kommentar zur Johannesoffenbarung bezieht sich Deleuze, der
Lawrence in seinem Werk sehr hiufig, doch meist in kurzen Andeutungen,
heranzieht, bevorzugt auf einen zweiten, verwandten Text, dem er Pracht und
Grofle bescheinigt: Introduction to these paintings (1929). Obwohl Vincent van
Gogh als derjenige Maler angesehen wird, der ihn als Schriftsteller am Nach-
haltigsten beeinflusste, ist dieser Essay, den Lawrence als Einfithrung in die
Malerei und in eigene Gemailde verfasste, Paul Cézanne zugeeignet, welchen
er zur interessantesten Gestalt der modernen Malerei kiirt. Entscheidend fiir
diese Wertschitzung ist der Grund, der Lawrence hierzu bewog: Cézannes
Ausnahmestellung griindet weniger in seinen Errungenschaften als in sei-
nem Weg und Kampf. Sein Ringen richtet sich auf die Riickgewinnung von

12 | Lawrence, David Herbert: Apocalypse [Apocalypse, 1929], iibers. von Fanny De-
leuze, Paris 1978. Die erste Verdffentlichung nennt Gilles und Fanny Deleuze als Au-
toren der Einleitung. Spétere Versionen nennen nur Gilles Deleuze. Fir den 2006 ver-
offentlichten Film Lady Chatterley et ’'homme des bois von Pascale Ferran hat Fanny
Deleuze zusammen mit ihrem Sohn Julien Lawrences Dialoge neu lUbersetzt und ist in
der Rolle der Tante Eva fiir einen Moment im Bild zu sehen.

13 | Zur Bedeutung Lawrences fiir Deleuze vgl. Schérer, René: »Homo tantum. Das Un-
personliche: Eine Politik«, in: Nancy, Jean-Luc und Schérer, René: Quvertiiren. Texte
zu Gilles Deleuze, zusammengestellt und {ibers. von Christoph Dittrich, Berlin 2008,
S. 7-29, hier S. 27; sowie Deleuze, Gilles: Schizophrenie und Gesellschaft. Texte und
Gespradche von 1975-1995 [Deux régimes de fous. Textes et entretiens 1975-1995],
hg. von Daniel Lapoujade, Ubers. von Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 2005, S. 126.
14 | Gilles Deleuze: Spinoza. Praktische Philosophie [Spinoza. Philosophie pratique,
1981], Ubers. von Hedwig Linden, Berlin 1988, S. 21.

15 | Deleuze: »Vorlesung zu Spinoza am 24.03.1981«, a.a.0.

14.02.2026, 13:46:41,



https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lawrence, ein Etrusker

lebendigem Kontakt und Austausch, er wollte die »Substanz einmal mehr mit
intuitivem Tastsinn beriihren«.’® Diese Beriithrung fillt so schwer, da sie dem
Verlauf der Kulturgeschichte und der Verfassung von Cézannes wie Lawrences
Gegenwart widerstrebt.

So starke — instinktive — Abneigung Lawrence der Bibel gegeniiber be-
kundet, so sehr ist er andererseits ihren Bildern verpflichtet, die er bentitzt,
um das Unertrigliche seiner Zeit zu begreifen. Die Geschichte, in deren Lauf
der Mensch zur Berithrung der Welt unfihig geworden sei, ist »die Ekel er-
regende, abstoende Geschichte der Kreuzigung des zeugenden Kérpers zur
Verherrlichung des Geistes, des mentalen Bewusstseins«.”” Diese Kreuzigung
kennt einen Zeremonienmeister, Platon. So verwundert es nicht, dass Lawren-
ce immer wieder an vorsokratische Motive ankniipft und Deleuze ihn mit
Nietzsche zu einem, nur durch einen Bindestrich getrennten, Doppelautoren
verschmilzt.”® Die Erkrankung des Kérpers kommt bei Lawrence einer lang-
wierigen Exekution gleich. Ist der zeugende Korper ans Kreuz geschlagen,
beraubt sich der Mensch selbst und bringt sich um einen elementaren Bereich
seines Daseins und seines Vermogens, denn nach Lawrence »hdngen viele
seiner tiefsten Instinkte und der Fluss seiner Intuition von seinem sexuellen
und zeugenden Sein ab«.” Die Kreuzigung verstiimmelt somit die sinnhaften
Austauschbeziehungen und die menschlichen Seelenvermégen durch eine
Organisation des Korpers, deren Vorgehen in Begriffen der Amputation, Kast-
ration und Blockierung aber auch der Kanalisation und Kontrolle beschrieben
wird. Die Beeintrichtigung des Welt-Bezugs zeigt sich als Schwichung der
Intuition und der Instinkte, derer wir jedoch zutiefst bediirften. Denn fiir
Lawrence ist das wahre Bewusstsein nicht mental, sondern intuitiv. Doch das
Intuitionsvermdgen, das alleine befihigt, mit Physischem, Substanziellem
und Lebendigem in unmittelbare Verbindung zu treten, verortet er auf dem
Hiigel Golgota. Folglich wissen wir nicht, welche emotionalen Reaktionen un-
seren Begegnungen adidquat sind, woraus die »grofle Beklemmung, die Ner-
vositit der Menschheit«,? herriihrt. Unsere Fihigkeit zu physischer Kommu-
nikation liegt siechend danieder. Stattdessen werden wir von mentalen Ideen

16 | Lawrence, David Herbert: »Introduction to these paintings«, in: ders.: D. H. Law-
rence’s Paintings, hg. von Keith Sagar, London 2003, S. 83-136, hier S. 125.

17 | Ebd., S. 114.

18 | Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.0., S. 62.

19 | Lawrence: »Introduction to these paintings«, a.a.0., S. 91. Vgl. Lawrence: Sex, Li-
terature and Censorship, a.a.0., S. 122: »Sex ist die Wurzel, deren Blattwerk Intuition
und deren Blite Schonheit ist. [...] Was kdnnte, beispielsweise, einen giftigeren Hass
auf Sex aufweisen als die Freud’sche Psychoanalyse?« Die Verkimmerung dieser drei-
faltigen Pflanze zeigt die »ungesunde Verfassung der Korperpolitik«. Ebd., S. 206.

20 | Lawrence: »Introduction to these paintings«, a.a.0., S. 92.

14.02.2026, 13:46:41,

309


https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310

Christoph Dittrich

beherrscht und begegnen uns gegenseitig wie Ideen, nicht wie Lebewesen aus
Fleisch und Blut. Durch die metaphysische Verneinung der Instinkte werden
die intuitiven Beziige durchtrennt, der Mensch isoliert. Die menschlichen Be-
gegnungen werden zu Zombie-Treffen, denn »wir sind alle kalt geworden«.?!
So sehr ermangelt der Mensch in dieser Diagnose der Vitalitit, dass er — einer
leeren Hiille gleich — leblos geboren wird und von den anderen wie von sich
selbst als irreal erlebt wird. Wenn auch nicht ohne Hoffnung, so stellt Law-
rence den Totenschein aus: Die Kreuzigung des instinktiv-intuitiven Korpers
ist vollbracht.

Seine jahrhundertelange Zerstérung arbeitet mit Schrecken: Der Kérper
ist Objekt und Ausléser von Angst. Aus Furcht wird er ebenso unterdriickt
wie physisches Gewahrsein. Auf lange Sicht prangert Lawrence das Christen-
tum und die sokratische Philosophie an. Im engeren Raster diagnostiziert er,
der vergiftende Tumor der lihmenden Angst sei im elisabethanischen Eng-
land durch das Auftreten der Syphilis verstirkt und die Hatz auf Instinkte
und Intuitionen intensiviert worden. Untermalt wird diese stets von ernsten
Worten der Moral, die fiir die Unterdriickung der Instinkte eine Belohnung in
Aussicht stellen: »Lasst uns niemals vergessen, dass die moderne Moralitit in
Hassgefiihlen wurzelt, in einem tiefen, bésen Hass auf den instinktiven, intu-
itiven, zeugenden Koérper.«*? Die entsprechende Aushshlung der Kérper und
die Schematisierung ihrer Bewegungen hielt Lawrence fiir sehr erfolgreich
und fir die ihm zeitgendssischen Lebens- und Produktionsweisen duflerst
niitzlich, denn so »wurden die Massen gefangen und zum Industrialismus
versklavt, bevor sie es iiberhaupt merkten«.?

Statt physisch zu kommunizieren, ist der so zugerichtete Kérper nur zu in-
adiquaten Verhiltnissen fihig. Seine Reaktionen bestehen aus vorgefertigten,
mentalen Konzepten oder sie bleiben aus, denn er ist entweder in Unempfind-
lichkeit erstarrt, bleibt unbeteiligt oder aber er wird in Ermangelung der Intu-
ition mit geistigen Vorstellungen zu nervésen Reaktionen stimuliert. Die ais-
thesis ist jedenfalls beschidigt, vor allem auch in den Spielarten des Genusses,
denen Lawrence masturbatorisches Vorgehen vorhilt. Die Verkiimmerung der
physischen Wahrnehmung der Welt untergribt geradezu die Voraussetzun-
gen jeder kreativen wie kiinstlerischen Titigkeit, insofern jeder Schépfungs-
akt das volle Bewusstsein beansprucht. Grofle Werke verdanken sich in allen

21 | Ebd.

22 | Ebd., S. 95.

23 | Ebd., S. 96. Lawrences Verhéltnis zu industrieller Arbeitsorganisation war immer
ein deutliches: »Millionen von Hamstern, die in Millionen Hamsterrddern im Kreis ren-
nen. Die reinste Farce ist das.« Lawrence, David Herbert: Der Untergang der Pequod.
Studien zur klassischen amerikanischen Literatur [Studies in Classic American Litera-
ture, 1923], ibers. von Werner Richter, Wien 1992, S. 36.

14.02.2026, 13:46:41,


https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lawrence, ein Etrusker

Bereichen einem gelungenen Zusammenspiel — keiner Gleichheit — von In-
stinkten, Intuitionen, Geist und Intellekt. Im Fall der von der Wahrnehmung
substanzieller Kérper bestimmten bildenden Kiinste bedarf es in erster Linie
der Imagination. Gerade diese aber ist laut Lawrences Diagnose seiner Umwelt
vergiftet, ist sie doch jenes Bewusstsein, in dem der intuitive Weltzugang vor-
herrscht. Wer diesen verleugnet, auf ihn verzichtet und seiner entbehrt, ver-
zichtet darauf, die Welt zu berithren. Was bleibt etwa dem Kunstkritiker, der
von seinen Intuitionen und seiner Imagination abgetrennt ist? Es bleibt ein
mentales Ego, das sich in der Erkenntnis signifikanter Formen so sehr an sich
selbst erfreuen kann, dass es angesichts von Wiedererkanntem in dsthetische
Ekstase auszubrechen vermag. Gelten Lawrences signifikante Formen bereits
als Verfehlung im Bereich der Kunst, so sind von ihnen ausgeldste dsthetische
Ekstasen doppelt verfehlte Versuche der Selbsterhchung der Kritiker, die den
Korper mit zerebralen Formeln stimulieren. Letztlich trifft das Ego so nur auf
sich selbst, was nicht verwundert, denn es »schliefét sich selbst ab und streicht
das Innere der Winde himmelblau, und denkt es wire im Himmel«.?*

Vom physischen Leben der Dinge abgeschnitten und ins mentale, selbst-
bewusste Ich eingeschlossen, steht der Kiinstler unweigerlich vor einer tiber-
vollen, nicht vor einer leeren Leinwand. Gefiillt ist sie mit Bildern aus seinem
Kopf, mit subjektiven wie objektiven Klischees. Bevor der Malakt beginnen
kann, muss folglich die Leinwand gereinigt werden. Lawrence bestimmt ein
Klischee dabei als »abgeniitzte Erinnerung, die keine emotionale oder intuiti-
ve Wurzel mehr hat, und eine Gewohnheit geworden ist«.”® Cézannes wahre
GrofRe besteht demzufolge gerade in seinem Kampf gegen die Klischees, gegen
jene »Pest der Kunst«,?® die sich ihm in Form vorgefertigter Ausdriicke per-
manent aufdringt. Diese erschwert es ihm, in Kontakt mit seinem Motiv zu
kommen, und lisst ihn stattdessen die Wirklichkeit meist nach Schablonen
und vorgefassten Stereotypen formen.

Diese Problematik der Klischees und der mentalen Verstellung der Welt hat
sich seit Cézannes und Lawrences Zeiten sicherlich verschirft, ihre Analyse
nimmt an Aktualitit nicht ab. Die Bilder um und in uns vervielfiltigen sich,
sie existieren nicht nur auf Bildschirmen und Leinwinden, sondern schwirren
durch die Liifte, nisten sich in Képfen wie Werken ein. Selbst eine Befreiung
von den Klischees kann durch Wiederholungen, Schulbildungen und die Ar-
beit der Kritiker wieder ins Klischee zuriickfallen. Doch in tiefster Hinsicht ist
in der Malerei jede zerebrale Idee bereits ein iibergestiilptes Klischee. Es ist,

24 | Lawrence: »Introduction to these paintings«, a.a.0., S. 109.

25 | Ebd., S. 122.

26 | Cézanne, Paul: Uber die Kunst. Gespréche mit Gasquet und Briefe [Gasquet, Jo-
achim: Cézanne - Ce qu’il m'a dit, 1926], hg. von Walter Hess, iibers. von Elsa Glaser,
Hamburg 1957, S. 15.

14.02.2026, 13:46:41,

31


https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312

Christoph Dittrich

als wire mit der Alleinherrschaft der mentalen Begriffe und des entsprechen-
den Bewusstseins eine Leinwand zwischen Mensch und Welt, Mensch und
Leben errichtet, die von unzihligen vorgefertigten Klischees bevolkert wird.
Der Kampf Cézannes gegen die Pest der Malerei ist ein Ringen um intuitive
Wahrnehmung und lebendige Imagination. Hiufig gelingt ihm das eine trotz
des anderen nicht, er richtet die Klischees zwar {ibel zu, befreien kann er sich
allein dadurch jedoch nicht.” Insofern die Reinigung der Leinwand und die
Eréffnung eines Zugangs zu Intuitionen und zur Imagination eine Offnung
der Welt bedeutet, richtet sich Cézannes Auseinandersetzung mit Stereotypen
nicht nur auf das Verhiltnis zu seinen Motiven, sondern betrifft seinen Be-
zug zum Leben, zu den Korpern und zu seinem Koérper. Einerseits mochte
er sich selbst aus der kleinen himmelblauen Zelle seines Egos entlassen und
zu intuitiver Erkenntnis der Dinge gelangen. Hierzu gehdort jedoch auch, dass
Cézanne sein Kérper in vollem Vermogen sein mochte: zeugender Kérper. Die
wirkliche Existenz substanzieller Korper wollte er malerisch erfassen — und
dies war ihm nicht vollig verwehrt. Seinem Versuch jedoch, er selbst in sei-
nem Zeugungskorper zu sein und die Welt zu bertihren, bescheinigt Lawrence
auferhalb der Kunst weitgehendes Scheitern. Doch das schmilert Cézannes
Eroberung nicht: »Nach einem verzweifelten Kampf von 40 Jahren gelang es
ihm [...] einen Apfel zu erkennen; und [...] eine oder zwei Vasen. Das war alles,
was er erreichte. Es sieht nach wenig aus, und er starb verbittert. Es zdhlt aber
der erste Schritt, und Cézannes Apfel ist [...] wichtiger als Platons Idee.«?

Die Tragweite dieses Schritts hin zur physischen Welt ist fiir Lawrence
deshalb kaum zu ermessen, da er als Anniherung an die wirkliche, objektive
Substanz das erste ernsthafte Anzeichen seit Jahrtausenden dafiir sei, dass
jemand der Materie titige Existenz zuspricht. Jemand Ebenbiirtiges sieht er
nicht. Dennoch blieb Cézanne von vielem getrennt, getrennter als er es wollte.
Malte er Frauen, so erkannte er exklusiv ihr Apfelelement, eine etwas inte-
gralere Schau auf sie war ihm verwehrt. Die emotionale Verbitterung konnte
nicht ausbleiben, da er, was sein Leben betraf, niemals »zur titigen Beriihrung«
gelangte. Das Klischee behielt die Uberhand: »Wie nicht misanthropisch sein,
wenn Minner und Frauen fir dich einfach nur Klischees sind, und du Kli-
schees hasst?«** Obwohl das Unterfangen, im Fleisch wiederzuerstehen, also
auch scheitert, ein entscheidender Schritt ist getan, der Apfel rollt den Stein
vom Grabtor, und Cézanne tiberschreitet die vorherrschende Organisation der

27 | Vgl. Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 56; Deleuze: »Vorlesung zu La peinture
et la question des concepts am 07.04.1981«, a.a.0. und Lawrence: »Introduction to
these paintings«, a.a.0., S. 123.

28 | Lawrence, »Introduction to these paintings«, a.a.0., S. 113 [Ubersetzung dieses
Zitats aus: Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 55].

29 | Ebd., S. 130.

14.02.2026, 13:46:41,


https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lawrence, ein Etrusker

Wahrnehmung. Den Kunstkritikern nach Cézanne mag es zwar gelungen
sein, seine Apfel an institutionellen Altiren als Klischees zu verehren — die
Auferstehung auszusetzen —, in seinen Stillleben fand er zur physischen Kom-
munikation und zur intuitiv-instinktiven Bertthrung des Lebens und war so
als Maler in seinem zeugenden Korper er selbst. Mindestens im Fall mancher
Stillleben sowie der Apfelseite seiner Frau ist ihm nicht weniger gelungen als
sich »in der Natur [zu] verlieren, mit ihr wieder zu keimen«.*

APOKALYPSE

Die Verkiimmerung des sinnlichen Weltbezugs, der >Merk- und Wirkzeuges,
prangert Lawrence auch in seiner letzten Schrift zur Offenbarung des Johan-
nes von Patmos an. Deleuze findet in diesem Kommentar zur prototypischen
Schrift der Moral und des Gerichtssystems eine Bestitigung: Die Apokalypse
ist ebenso aktuell wie Lawrence, dessen Kommentar mit Spinoza und Nietz-
sche in eine explizite, wenn auch offene, genealogische Linie gestellt wird. Die
Trennung des Menschen von der Welt und damit auch von seinem Vermogen
steht erneut im Fokus, da eben sie Sinn und Zweck der biblischen Prophezei-
ung darstellt.’! Dabei ist diese gleichzeitig Produkt einer bereits begonnenen
Trennung, ist ein Werkzeug, das diese auf eine neue Ebene hebt, und auf ge-
wisse Weise ist sie selbst Beschreibung dieser Trennung. Denn fiir Lawrence
besteht die Sonderstellung der Johannesoffenbarung darin, dass sie sowohl
aus heidnischen, jiidischen als auch christlichen Schichten besteht, wobei frii-
here Schichten der spitesten instrumentell dienen. Die heidnische Welt wird
nicht stillschweigend verabschiedet, sondern sie wird nochmals zusammen-
gerufen, um sie letztmalig zur Erzeugung von Effekten zu gebrauchen. Denn
der ganze Kosmos muss zerstort werden, damit die letzte und endgiiltige Herr-
schaft des Neuen Jerusalems erstehen kann. Um Rom restlos untergehen zu
lassen, wird aus Griinden der Nachhaltigkeit die ganze Welt gerichtet und zer-
stort. Johannes von Patmos bringt die heidnischen Lebenssymbole und damit
die lebendigen Verbindungen der kosmischen Lebenskrifte zur Auffithrung,
um sie zur Erzeugung von Plagen und als meteorologisch-astronomische Ge-
schosse zu gebrauchen, deren Uberbleibsel im Schwefelsee der Holle verrotten
werden. Damit inszeniert er die Trennung von der Welt als Zerstérung des
Kosmos. Seine Offenbarung schreibt sich aber auch in ein bereits weit fortge-
schrittenes Projekt der Trennung ein: die Verleugnung und Verstiimmelung
des fleischlichen Menschen und seines sinnlichen Bewusstseins, die spiter
Cézanne eine intuitive Erkenntnis weitgehend verbauen sollte. Wie gesehen,

30 | Cézanne: Uber die Kunst, a.a.0., S. 27.
31 | Vgl. Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.0., S. 69 und S. 53.

14.02.2026, 13:46:41,

313


https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314

Christoph Dittrich

attestiert Lawrence dieser Unternehmung groflen Erfolg: Die modernen Men-
schen seien alle halbtot, ihre Kérper unversorgte Hungerleider. Das Attest wird
nun jedoch erweitert: Mit der Beschneidung der Empfinglichkeit ist die Ver-
bindung der Menschen zu den kosmischen Lebenskriften abgebrochen. Uns
ist der Kosmos verlorengegangen, »weil wir die kommunizierende Verbindung
mit ihm aufgegeben haben«,** weil unser Solarplexus nicht mehr reagiert. Das
sinnliche Gewahren und Sinnes-Bewusstsein, dessen Verlust auch anlisslich
Cézannes beklagt wurde, wird somit als tiefe Wissensform der altertiimlichen,
heidnischen Kulturen charakterisiert. Lawrence datiert den Anfang vom Ende:
Mit dem Auftritt Sokrates” wird aus dem Leben eine Idee und aus dem Kos-
mos Mechanik. Zeitgleich mit der auf Naturbeherrschung und -kontrolle ab-
zielenden Philosophie gewinnen neue Bilder eines Lebens und einer Strafe
nach dem Tod an Bedeutung. Das Leben spielt sich in einem toten Kosmos
ab und die Hoffnung richtet sich nun auf jenseitiges Zuckerbrot. Alle neuen
»Religionen waren Religionen des toten Korpers und der hinausgeschobenen
Belohnung: eschatologisch, um ein Lieblingswort der Philosophen zu gebrau-
chen«.** Widmete sich die Religion vor dem Judenchristentum der Huldigung
und der Erkenntnis von Vitalitit, so richtet sie sich nun auf den Tod, auf post-
mortale Belohnungen und Strafen. Religion wird zur Wissenschaft der aufge-
schobenen Bestimmung — und der Beschrinkung im Leben, der Verarmung
des Diesseits. Der Mensch ist nur tot géttlich: »Er darf keine Goéttlichkeit im
Fleische erlangen.«**

Fiir Lawrence ist dies zweifellos ein Verrat am Menschen, insofern dessen
Aufgabe darin besteht, im Fleisch gottlich zu sein. Soweit zu gehen, wie man
kann, so viel Lebenskraft wie moglich in sich zu sammeln, gilt als Richtlinie
aller Lebewesen, doch kommt dem Menschen das Privileg ihres Vergessens
zu, der Verrat am Universum: »[FJiir den Menschen, genau wie fiir Blume,
Tier und Vogel, ist es der grofdte Triumph, hochste Lebendigkeit zu erlangen
[...]- Was immer die Ungeborenen und die Toten auch wissen mdgen, sie ken-
nen nicht die Schénheit und das Wunder, im Fleische lebendig zu sein.«*
Das aktuelle, wenn auch zeitlich begrenzte, und méglichst prichtige Leben
im Fleisch ist der eigentliche, doch verdringte Bereich menschlicher Existenz.
Weshalb aber wird der Vitalitit nicht mehr die frithere Verehrung zuteil, und
sie selbst misstrauenswiirdig? Dies geschieht, weil die neue Ordnung eine
Herrschaft der Ohnmichtigen ist. Die Schwachen, vor denen Nietzsche die
Starken beschiitzen wollte, misstrauen jeder Kraft, eben weil sie schwach sind.

32 | Lawrence, David Herbert: Die Apokalypse [Apocalypse, 1929], libers. von Axel
Monte, Disseldorf 2000, S. 51.

33 | Ebd. [Ubersetzung durch den Verfasser verandert].

34 | Ebd., S.93.

35 | Ebd., S. 156.

14.02.2026, 13:46:41,


https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lawrence, ein Etrusker

Babylon, die Grofle mdchte Johannes von Patmos zerstort sehen, weil er ihr
Schoénheit und Geniisse neidet. Selbst zu diesen unfihig, sollen sie auch nie-
mandem sonst zukommen. Dies sichert die Zerstérung ab. Lawrence zeichnet
ein Portrit von Neidhammeln: »Wie liebend gerne hitten die Apokalyptiker
aus ihrem Becher getrunken! Da sie es nicht vermochten, zerschlugen sie ihn
mit Freuden!«*® Trotz aller Superlative in seinem Werk schwebt Johannes da-
mit eine Angleichung auf niedrigem Niveau vor. Wozu er unfihig ist, soll auch
niemand anderem moglich sein. Eben das entlarvt Lawrence, Kenner und Ob-
jekt vieler Spielarten des Klassenhasses, als Regel der Mediokren. Niemand
soll mehr haben als sie. Aus Sorge um den personlichen Rang und aus der
geheimen Gewissheit schwach zu sein, sind wir »fest entschlossen, dafl kein
Mensch wie die Sonne voller Kraft strahlen soll, da er uns sicherlich iiberstrah-
len wiirde«.” Dieses re-aktive Ressentiment bei gleichzeitiger Selbstverherr-
lichung der Schwachen, findet in der Apokalypse ein Ventil: das Projekt des
letzten Gerichts und der Bestrafung. Zumindest diesen sadistischen Freuden
konnen die Erlosten fronen. Ihnen wird es gegénnt, die Schrecken der Strafen
zu schauen, und seltsame Freuden zu empfinden, die sie ethologisch typologi-
sieren. So denkt etwa auch Thomas von Aquin, dass die Schau der Strafen die
himmlischen Freuden vergréfert, die Dankbarkeit gegeniiber Gott steigert.*®
Einer derartigen leid- und neidgenihrten Freude kann Lawrence nichts Po-
sitives abgewinnen. Der Neid liegt auch dem Rachefeldzug der Offenbarung
zugrunde, nicht nur als Verstirkung der Freude, sondern als deren unum-
gingliche Voraussetzung. Die Erldsten kénnen »nicht gliicklich sein, ohne
zu wissen, dafl ihre Feinde in der Hoélle ungliicklich sind«, sie miissen »ihre

36 | Ebd., S. 117.

37 | Ebd., S. 50.

38 | Vgl. Thomas von Aquin: Summa Theologiae, 1ll, 94, 1 (Supplementum). Diese
quaestio ist aufgenommen in Agambens Angelologie des Thomas von Aquin (Agamben,
Giorgio: Die Beamten des Himmels. Uber Engel, gefolgt von der Angelologie des Tho-
mas von Aquin, hg. und iibers. von Andreas Hiepko, Frankfurt a.M. 2007, S. 148) und
wird von Nietzsche in der Genealogie der Moral, |, §15 zitiert. Vgl. Nietzsche, Friedrich:
Zur Genealogie der Moral, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin 1968,
S. 299. Es ist duferst wahrscheinlich, dass Nietzsche diese Stelle nicht bei Thomas
selbst gefunden hat, sondern in einer Studie zur europdischen Aufklarung, denn sein
Zitat entspricht der dortigen Paraphrasierung. Vgl. Hartpole Lecky, William Edward: Ge-
schichte des Ursprungs und Einflusses der Aufkldrung in Europa [History of the Rise and
Influence of the Spirit of Rationalism in Europe, 1865], ibers. von Heimann Jolowicz,
1. Bd., Leipzig 1868, S. 248f. inkl. Fn. 2.

14.02.2026, 13:46:41,

315


https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christoph Dittrich

Selbstherrlichkeit am Ungliick der anderen messen«.* Die Rache, nach der
die Schwachen unterm Altar lechzen, soll als ultimatives Gericht durchgesetzt
werden.

Darin zeigt sich Johannes’ mehrdeutiges Verhiltnis zur Macht: Einerseits
verabscheut er sie in Form des rémischen Reichs und Kaisers zutiefst und wird
von dieser Wut getrieben, andererseits ertriumt er eine endgiiltige Ubernah-
me der Herrschaft durch die Seinen. Seine Strategie gegen die Macht liuft
auf ihre Vervielfiltigung hinaus, die simtliche Flecken des Universums um-
fassen soll: ein Gerichtssystem mit unbeschrinkter Befugnis. Johannes wirft
dem verhassten Rom nicht den sehr wohl zu kritisierenden Despotismus vor,
den Lawrence fiir nicht weniger lebensverneinend hilt als die Religionen des
Todes. Die Rémer raubten ja den von Lawrence verehrten Etruskern die Vita-
litat. Thr Imperium und die Apokalypse sind eigentlich verwandte Projekte,
die Lawrence, was den Schutz der Starken vor den Schwachen angeht, pessi-
mistisch stimmen: »Es scheint fast, als ob es der Widersetzlichkeit gegen das
Leben, der Anmaflung und Uberheblichkeit, wie die Rémer sie kannten — ei-
ner Kraft, die notwendig moralisch ist oder die Moral als Deckmantel fiir ihre
innere Verwerflichkeit mit sich fithrt —, immer gelidnge das natiirliche Blithen
des Lebens zu zerstéren.«*® Nicht diese Zerstérungen beanstandet Johannes,
nicht sie werden Rom angekreidet; »man wirft Rom-Babylon vor, eine Rebel-
lin zu sein [..] und Aufstindische [...] zu beherbergen! Vernichten, und zwar
einen anonymen, auswechselbaren Feind«.” Die Zerstérung kann dann als
Werkzeug der Gerechtigkeit gelten, was sich die Apokalypse, bedacht darauf
eine endlose Herrschaft zu griinden, nachhaltig zu Herzen nimmt. Damit der
Fall Babylons endgtiltig ist, muss die Zerstérung total sein. Dies ist der tiefere
Grund, weshalb Johannes von Patmos auf heidnische Schichten zuriickkommt
und, im Gegensatz zum Schweigen anderer biblischer Schriften, deren Kos-
mos zur Auffithrung bringt. Er tut dies auf instrumentelle Weise, auf dass die-
ser Rom unter seinem Schutt begrabe. So kann die neue Herrschaft die letzte
sein und ihre Festung himmlisch. Der Kosmos ist hier nur Mittel zum Zweck
der endgiiltigen Vernichtung und deren Unumkehrbarkeit.

Das letzte Gericht verabscheut Lawrence jedoch nicht nur seiner Gewalt
wegen. Das Heim der Seeligen scheint ihm nicht attraktiver oder nicht weni-
ger abstoflend als die Hollenqualen. Beide, Plage und Ruhm, plant die Lehre
der letzten Dinge bis ins Kleinste voraus. Sie legt jeden Schritt des Endes fest,

39 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.0., S. 105 und Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.0.,
S. 58. Spinoza definiert Neid als Hass, der sich als Freude am Leid und Trauer liber das
Gliick der anderen zeigt.

40 | Lawrence, David Herbert: Etruskische Orte [Etruscan Places, 1932], libers. von
Oswald von Nostitz, Berlin 2009, S. 86f.

41 | Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.0., S. 63.

14.02.2026, 13:46:41,


https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lawrence, ein Etrusker

nichts Neues mehr am Horizont, der keiner mehr ist. In diesem liickenlosen
Plan des neuen Jerusalems sah Deleuze die Modernitit der Apokalypse, eine
wenig anziehende Moderne, solange man ein wenig bei Verstand sei: Hinter
jedem Programm einer »strahlende[n] Festung« wie »der militidrisch-indust-
riellen Planung des absoluten Weltstaates« konne man eine Vernichtung der
Welt »und die Jagd auf einen beliebigen Feind«** erahnen. Wie grofl Lawrences
Widerwille und Ekel angesichts der Lebensfeindlichkeit der apokalyptischen
Erlosungsstrategie ausfillt, wird deutlich, wenn er die botanischen Freuden
entlarvt, die den Erlésten nach der restlosen Zerstérung der Tiere und Pflan-
zen der Welt zukommen: »Wie abscheulich ist ihr Neues Jerusalem, wo die
Blumen niemals welken, sondern in ewiger Gleichheit blithen! Wie spiefig das
ist, nichtwelkende Blumen zu haben!«*®

ETRUSKISCH LEBEN

Lawrences Kommentar bezieht sich nicht weniger auf die Zukunft als Kaf-
ka, der die anklopfenden Krifte aufzuspiiren suchte. Sein Unzeitgemifes be-
steht gleichzeitig in einem Riickgriff auf Vergangenes und Vergessenes. Die
Offenbarung fasziniert ihn gerade dann, wenn sie die alten kosmischen Le-
benssymbole gebraucht. In diesen Momenten zeigt sie, dass die Trennung des
Menschen von der Welt und sich selbst eine Trennung vom Verméogen leben-
digen Austauschs ist, welches Lawrence kosmisch versteht. Die Lebenskrif-
te des Kosmos werden zum letzten Mal zusammengerufen, um zerstort zu
werden. Die in der Offenbarung inszenierte Exekution iibersetzt, dass der
Mensch in einem toten Kosmos zu leben hat, insofern er seine Beziehungen
zu ihm selbst abgebrochen hat und im Augenblick weiter abbricht. Damit steht
die Apokalypse symptomatisch fiir Lawrences Diagnose mehrtausendjihri-
ger Kulturentwicklung. Hinter der modernen Arroganz, simtliche Kulturen
aufler Griechen, Rémern, Juden und sich selbst als riickstindig zu bezeich-
nen, steht eine »Welt der *Neufrechheit«,** in der der frohlich empfindsame
Verstand und das Wissen der Naturreligionen verlorenen gegangen sei, auch
die Kultur der Etrusker um 700-300 v. Chr. Dieser brachte Lawrence tiefste
Ehrfurcht entgegen, da »sie die Strémung eines starken andersartigen Lebens
uiberflutete, die sich von der seichten Stromung unserer Gegenwart unterschei-
det«.® Der Mensch irrt, wenn er selbstverherrlichend glaubt, er sei selbst nicht
Teil der Natur. Fiir Lawrence wie die Etrusker steht fest, dass der Kosmos ein

42 | Ebd., S. 64.
43 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.0., S. 148.
44 | Ebd., S. 69.

45 | Lawrence: Etruskische Orte, a.a.0., S. 86.

14.02.2026, 13:46:41,

317


https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christoph Dittrich

lebendiger und beseelter Korper ist, dessen Teil wir sind, und zu dem und des-
sen anderen Teilen wir lebenswichtige Beziehungen unterhalten. Genau diese
wiirden geleugnet und gekappt — zu einem hohen Preis, der mit Lebensinten-
sitit zu bezahlen ist. Verschiittet ist der lebendige Kontakt von Blut und Sonne,
Mond und Nerven. Lawrence war iiberzeugt, dass jenseits des neuronalen und
personlichen Bewusstseins, jenseits »des Miills der persénlichen Gefiihle und
Ideen« eine Kommunikation als »lodernder Austausch«* von Licht und Leben
zwischen ihm und der géttlichen Sonne mdoglich ist.

Deleuze nihert Lawrences Verhiltnis zur Sonne in seiner letzten Lehrver-
anstaltung zu Spinoza an dessen Gottes- und Wesenserkenntnis in der dritten
Gattung an. Beide hitten zu einer intrinsischen Distinktion zwischen sich
selbst, der Sonne und den Dingen gefunden, und beide konnten, da sie sich
als Teil der Substanz begreifen — als Vermdgensgrad und als Teil des belebten
Kosmos — behaupten, sie und die Sonne seien Gott.” Doch des Menschen An-
bindung an die Lebenskrifte ist erkaltet und unterbrochen, weshalb Lawrence
zu seiner Riickgewinnung neue Sensibilitit fordert, damit der Mensch sich
der und die Welt zu 6ffnen vermag: »Das weite Feld des Widerhalls, das in
uns brachliegt, muf wiederbelebt werden. [...] Uns fehlt [...] die Sonne in uns
und der Mond in uns. Wir kénnen die Sonne in uns nicht erlangen, indem
wir wie Schweine nackt am Strand liegen.«*® Das mechanische Empfangen
determinierender Wirkungen geniigt nicht, ebenso wenig wie Spinozas erste
Erkenntnisgattung der Sinneseindriicke, Vorstellungen und Meinungen. Die
intuitive Erkenntnis impliziert ein praktisches Verstindnis von Verhiltnis-
komposition und Rhythmik* und nur iiber dieses kann die intrinsische Dis-
tinktion erreicht werden. Auch Lawrence besteht bei aller Feindschaft zur mo-
dernen Wissenschaft darauf, dass das >Sonnen-Selbst« nicht voraussetzungslos
zu erwecken sei. Zur Orientierung dienen die Etrusker, die Spinozas ethische
Intuitionen scheinbar bereits geahnt hatten: »Hinter all dem Tanz stand eine
Schau und eine Wissenschaft vom Leben, eine Auffassung vom Kosmos, die

46 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.0., S. 51. Vgl. die Erzahlung »Sonne [Sun]«, in:
ders.: Die Frau, die davonritt. Erzdhlungen, ibers. von Elisabeth Schnack, Zirich 1975,
S. 28-57.

47 | Vgl. Deleuze: »Vorlesung zu Spinoza am 24.03.1981«, a.a.0.

48 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.0., S. 54. Man kann Lawrence in Anlehnung an Félix
Guattari sicherlich als Okosophen bezeichnen, insofern er sich um die mentale, soziale
und kosmische Okologie sorgt. Vgl. Guattari, Félix: Die drei Okologien [Les trois éco-
logies, 1989], hg. von Peter Engelmann, tbers. von Alec A. Schaerer, Wien 1994 und
Schérer, René: L'écosophie de Charles Fourier. Deux textes inédits, Paris 2001.

49 | Zum Rhythmus zwischen Musik und Ethologie vgl. Borghi, Simone: La casa e il cos-
mo. Il ritornello e la musica nel pensiero di Deleuze e Guattari, Verona 2008.

14.02.2026, 13:46:41,


https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lawrence, ein Etrusker

bewirkte, daff Menschen ihre Fihigkeiten ausschépften.«*® Thre Aufgabe, sich
inmitten der Lebenskrifte um mehr Vitalitit zu bemiihen, bedarf der Feinfiih-
ligkeit, Aufmerksamkeit und sicherlich auch eines Wissens um Stréme und
Kompositionen.

Die Neugestaltung eines adiquaten Weltbezugs kann nur gelingen, wenn
die moderne Marotte, sich als Ich und Ego zu denken, abgelegt wiirde. Die
Menschen sperren sich in ihr vermeintliches Selbst, und sie sperren sich auch
gegenseitig ein, durch ihre auf Identifikation hinauslaufende Liebe. Ohne le-
bendige Beziehung zur Sonne kennen die blutleeren Gespenster der Moder-
ne nichts als ihr persénliches Ego: »[m]ickrige kleine personliche Errettung,
mickrige Moral statt kosmischer Pracht.«’' Das Ich steht somit den Beziehun-
gen entgegen, seine Liebe lauft auf Identifikation und Verschmelzung hinaus.
So sehr Lawrence die Dichtung Walt Whitmans und dessen Konzeption der
Seele als »Wanderer auf der endlosen Strafe«® schitzte, er wirft ihm eine Ver-
wechslung vor. Wiren Whitman Mitgefiithl und christliche Liebe nicht durch-
einander geraten, hitte er erkannt, dass die Uberschreitung des Egos durch
Sympathien und Antipathien geschieht, nicht durch Verschmelzung und Auf-
opferung. Die christliche Liebe gilt nicht als Gegenmittel zur Zerstérungswut,
beide schliefden das Leben im Ich ein, Jesus und Johannes von Patmos »sind
zwei Seiten einer Medaille«.”* Wihrend der eine gibt, ohne zu nehmen, nimmt
der andere, ohne zu geben. Beide gemeinsam stehen der fleischlichen Aufer-
stehung des Mannes, der gestorben war, als doppeltes Hindernis entgegen,
dem er in der Szene des noli me tangere zu entgehen sucht.> Die Kritik an der
Offenbarung fithrt somit nicht zu einer pazifistischen Alternative, sondern
zu einer doppelten Entkopplung von einer vermeintlich exklusiven Dualitit.
Zwar weist die Seele »die Kriegstreiber ab, weil sie den Krieg mit dem Kampf
verwechseln, sie weist aber auch diejenigen ab, die auf den Kampf verzichten,
weil sie ihn mit dem Krieg verwechseln«.> Beide bleiben im Ich eingeschlos-
sen, schlieffen sich gegenseitig ein, und was fiir Lawrence entscheidend ist,
sie beenden den Kampf, und er schlieft sie durch ein Weder-noch aus. Sie
verzichten einerseits auf ihr Vermdgen, andererseits verwechseln sie es mit der
Moglichkeit der Vernichtung. Johannes von Patmos wird trotz all seiner rohen

50 | Lawrence: Etruskische Orte, a.a.0., S. 87.

51 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.0., S. 49.

52 | Lawrence: Der Untergang der Pequod, a.a.0., S. 236.

53 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.0., S. 149.

54 | Vgl. Lawrence, David Herbert: »Der Mann, der gestorben war« [»The Man Who
Died«, 1929], in: ders.: Gesammelte Erzdhlungen und Kurzromane, Bd. Il, hg. von Dani-
el Keel und Daniel Kampa, iibers. von Elisabeth Schnack, Ziirich 2007, S. 446-521, hier
S. 462-467; sowie Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.0., S. 70.

55 | Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.0., S. 72.

14.02.2026, 13:46:41,

319


https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320

Christoph Dittrich

Gewalt in Lawrences Typologie als schwach verortet. Wie die Figur des Tyran-
nen bei Nietzsche und Spinoza glaubt er, »dass der Wille die Macht als ein Ma-
ximum an Herrschaft oder Gewalt will. Nietzsche und Lawrence werden hierin
den niedrigsten Grad des Willens zur Macht sehen, seine Krankheit«.’® An
beiden vorbei, an Kriegstreibern und Pazifisten gleichermaflen, miisste eine
Fluchtlinie fithren, der es gelingen konnte, die lebendigen Verbindungen des
Menschen neu zu kniipfen, und somit die Trennung von sich und der Welt zu
iiberwinden, so dass er sein Vermdgen ausschopfen kann. Zwar gibt es auch
fur Lawrence keine Moglichkeit, riickwirts zu gehen, aber der zu erkunden-
de Weg, der ihm vorschwebt und an den falschen Alternativen vorbeifithren
miisste, orientiert sich doch am Leben der Etrusker, die, obwohl sie von den
Rémern zerstort wurden, diesen an Vitalitit iiberlegen waren. An ihrer Freude
und Affirmation richtet sich Lawrence aus: »Wir sollten vor Verziickung tan-
zen, da wir lebendig und im Fleische sind und Teil des lebendigen und leib-
haftigen Kosmos. Ich bin Teil der Sonne.«*” Fiir diese Verziickung wire nétig,
den Lebenskeim unter den Mumien der Moderne wiederzuentdecken. Eben
dies ist Lawrences Projekt und es ist der Grund, weshalb ihm die Kunst der
Etrusker so aufergewshnlich erschien. Thm sind Ethik und Asthetik, Leben
und Kunst so sehr verwoben, dass ein Werk, das im Stile der Rémer auf ewige
Dauer zielt, unmenschlich ist. In dieser Bescheidenheit kam die etruskische
Kunst weiter als die romische, insofern es ihr auf malerische Weise gelang, die
Krifte des Lebens, die bewegte, bewegende dynamis spermatiké einzufangen.
Fiir Lawrence, der sie jenseits des Ichs zu sehen wusste, stand fest, dass die
Zukunft etruskisch tanzen solle:

»Die Feinheit der etruskischen Malerei beruht [...] auf dem wunderbar suggestiven Rand
ihrer Figuren. Er ist nicht umrissen. Erist nicht, was wir»Zeichnung«nennen. Er besteht
aus den flieRenden Konturen, in denen der Kdrper pldtzlich aufhért und in die Atmo-
sphére libergeht. Der etruskische Kiinstler scheintlebende Dinge gesehen zu haben, die
[...] zu ihrer eigenen Oberflache ausstromten.«58

56 | Deleuze: Die einsame Insel, a.a.0., S. 181. Eine Verbindung zur Machtkritik der
beiden Imperative, die das Rhizom und Foucaults Vorwort zum Anti-Odipus abschlie-
Ren, scheint jedoch von Lawrences Machtverstandnis aus nicht méglich, auch wenn er
den Bezug zur Macht in und auer uns problematisiert und 1928 zur Einsicht gelangt,
die »Fiihrer-cum-Gefolgsmann-Beziehung« sei langweilig, er habe sie grindlich satt.
Vgl. Lawrence: Briefe, a.a.0., S. 284.

57 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.0., S. 156.

58 | Lawrence: Etruskische Orte, a.a.0., S. 114. Vgl. auch Lawrence: Sex, Literature
and Censorship, a.a.0., S. 112ff.

14.02.2026, 13:46:41,


https://doi.org/10.14361/9783839435755-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

