1. Das wilde Tier in uns
oder die klassische Diatmoral

VORBEMERKUNG

Von Anfang an hat die westliche Philosophie die Menschen an eine Denkwei-
se gewohnt, die das Essen als eine ethische Angelegenheit entwertet. Diese pro-
grammatische Entwertung lasst sich anhand der platonischen und aristotelischen
Philosophie des Essens studieren. Thre Ernihrungslehre ist von zwei Grundbe-
wegungen gekennzeichnet. Einerseits degradiert sie das kulinarisch Gute und
die gastrosophische Weisheit zu angeblich unwichtigen und unphilosophischen
Dingen. Auf diese Weise verdriangt die klassische Philosophie das Essen aus dem
Zentrum des Wissens und der Lebenspraxis. Andererseits aber vermag sie sich
nicht des existenziellen Sachverhaltes zu entziehen, dass man essen muss — dass
Mensch zu sein auch wesentlich bedeutet, ein sich erndhrender Leib zu sein, der
sich durch mehr oder weniger Gutes zu erfiillen hat und dieses Sein wohl oder
tibel verkorpert.

Die herkémmliche Verachtung des Kulinarischen im >Kanon des philosophi-
schen Denkens< gilt, wie wir sehen werden, vor allem der moralischen Problema-
tisierung einer unbeherrschten Esslust. Die verbreitete Lust eines ungeziigelten
Appetits wird mit einer philosophischen Verachtung des Essens bekimpft — mit
dem Ziel einer tugendhaften Selbstbeherrschung gegeniiber den sinnlichen Ge-
niissen im Besonderen und dem kulinarischen Genussleben im Allgemeinen.
Die von Platon und Aristoteles vorgetragene Kritik an den gesellschaftlich vor-
herrschenden Ernihrungsverhiltnissen richtet sich vor allem gegen eine Véllerei
als dem falsch erfiillten Leben eines unersittlichen Konsums. Statt aber diese
Kritik durch das gastrosophische Ideal eines ethisch guten Essens zu beantwor-
ten, formuliert die platonische und aristotelische Ernihrungsphilosophie das
Didtprogramm einer Moral der mifligen Kiiche: Einer fundamentalen Reduktion

1 | Als Kanon des philosophischen Denkens bezeichne ich die vorherrschende Rezepti-
onsgeschichte des platonisch und aristotelisch gepragten Mainstreams der westlichen
Philosophie.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

64

Ethik des Essens

der gastrosophischen Moglichkeit und der Vernunftidee eines guten Essens auf
eine >richtige Diit.

Das asketische Ideal dieser Didtmoral spricht dem Nahrungsgeschehen jeg-
lichen philosophischen Eigenwert und jeden alltagskulturellen Selbstzweck ab.
Die metaphysischen Primissen der klassischen Ernihrungslehre erkliren die
Sache des guten Geschmacks zur Nebensache einer blof animalischen Bediirf-
nisbefriedigung. Das Essen wird in diesem Denken zum Inbegriff einer biologi-
schen Notwendigkeit: Einer Unfreiheit des Menschen, die die >wahre«, geistige
Bestimmung seines Vernunftwesens in Frage stellt. Aus dieser geistmetaphysi-
schen oder rationalistischen Anthropologie geht eine Diitmoral hervor, die den
Zusammenhang von Kiiche und Vernunft, Wissen und Essen vergessen macht.

In Platon und Aristoteles findet diese gastrosophische Essensvergessenheit
ihre vielleicht einflussreichsten Vordenker. Wer sich mit der antiken Erndhrungs-
lehre beschiftigt, widmet sich daher nicht irgendeinem beliebigen Detailgegen-
stand der klassischen Philosophie. Vielmehr beruht »die kritische Arbeit des
Denkens« bei der Hinwendung zur platonisch-aristotelischen Diidtmoral darin,
die eigene Geschichte zu problematisieren, um — wie Michel Foucault zu den Mo-
tiven seiner Auseinandersetzung mit der antiken Sexualmoral ausfiithrt — »seine
Sichtweise zu verindern, um den Horizont des Bekannten zu modifizieren und
um nach Mdéglichkeit etwas Abstand zu gewinnen.«? Diese Selbstkritik der west-
lichen Philosophie ist zu unternehmen, um herauszuarbeiten, ob und wie weit es
moglich ist, das Essen anders zu denken, um es verniinftiger zu leben.

PLATONS VERKENNUNG DER KOCHKUNST

Obschon auf wenige Sitze beschrinkt, handelt es sich bei den Reflexionen, die
Platon iiber die Kochkunst vortrigt, um die einschligigsten theoretischen Erorte-
rungen zur kulinarischen Praxis innerhalb des Kanons des philosophischen Den-
kens bis heute. Er vertritt die Auffassung, dass so etwas wie Essenmachen »keine
Kunst sei, sondern eine Geschicklichkeit; dartiber hinaus sei diese Titigkeit auch
»ganz vernunftlos«.® Bevor wir uns der kritischen Analyse dieser Behauptungen

2 | Foucault, Gebrauch der Liiste, 16.

3 | Platon, Gorgias 465a. Dass Platon iiber das Essenmachen iiberhaupt nachdenkt,
h&ngt vermutlich damit zusammen, dass sein bewunderter Freund und Lehrer Sokrates
der kulinarischen Praxis (wie wir zu Beginn des zweiten Hauptgangs sehen werden) eine
ethische Bedeutung beimisst. So lenkt Platon im Gorgias das Gespréch nur deswegen auf
das - seiner eigenen Meinung nach eigentlich abwegige und unbedeutende - Thema der
Nahrungszubereitung, weil Sokrates ausdrticklich darauf drdngt, dass darliber gesprochen
werden soll: »Willst du wohl, da du auf das Gefélligsein so viel Wert legst, mirauch in einer
Kleinigkeit geféllig sein? Polos: Sehr gern. Sokrates: So frage mich doch, welche Kunst die
Kochkunst mir zu sein scheint.« Ebd., 462d.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

widmen, sind ihre folgenreichen Konsequenzen vorauszuschicken: Platons bei-
ldufige AuRerungen zur Kunstlosigkeit und Unvernunft der Kiiche stehen am
genealogischen Ursprung der Geschichte eines ernihrungsphilosophischen
Denkens, das die westliche Esskultur bis in die Gegenwart hinein beherrschit.
Platons unhaltbare Behauptung, das Essenmachen wiirde ganz ohne Kunst und
Vernunft sein, ist in diesen groflen und verhingnisvollen Zusammenhang zu
stellen: Sie dient der programmatischen Absicht, das Essen, die Kiiche und ku-
linarische Praxis den unwichtigen und nebensichlichen Dingen des menschli-
chen Lebens zuordnen zu kénnen. In welchem Mafle ein »unbefangenes und
ernsthaftes Nachdenken iiber die Vernunft in der Kiiche«, wie es der Freigeist
Nietzsche fordert (siehe Kap. II.5), weder in der aktuellen Platon-Rezeption noch
in der Gegenwartsphilosophie insgesamt zu finden ist, geben die Ausfithrungen
von Klaus Michael Meyer-Abich fast schon tragisch zu erkennen. Entgegen des
eigenen Anspruchs, dass »jede Philosophie sich in der Kiiche zu bewihren ha-
be«* versiumt er in seiner Bezugnahme auf den Gorgias dennoch, die platonische
Abwertung der Kochkunst kritisch zu hinterfragen.> Die amerikanische Philoso-
phin Lisa Heldke, eine der wenigen Stimmen zu diesem vermeintlich abwegigen
Thema der Philosophie, ist der Meinung, Platons Verkennung der Vernunft der
kulinarischen Praxis zeige schlicht, »dass er in Wahrheit das Essenmachen nicht
ernst genommen hat.«®

Vor diesem Hintergrund wagt sie die »freche Spekulation« anzustellen, was
gewesen wire, wenn Platon die Zubereitung des Essens als eine zentrale Quelle
der philosophischen Erkenntnis angesehen hitte? Ob in diesem Fall die Dialek-
tik, als letzte Stufe in der Erziehung des Philosophen-Kénigs, durch den Acker-
bau ersetzt worden wire? Wire die Geometrie nicht als ein leerer Kunstgriff im
Vergleich zur Kunst des Brotbackens angesehen worden? Hitten jene Hohlen-
bewohner in Platons berithmtem Gleichnis von der conditio humana den Aus-
gang (ihrer Unmiindigkeit) erklommen, um zu entdecken, dass die Sonne die
Ursache aller Wiarme wire, einschliefflich der Warme fiir das Wachstum ihrer
Nahrungsmittel? Wiirde die Erfahrung wahrer Seinsfiille in sittigendem Essen
kulminieren? Heldke geht diesen abtriinnigen Spekulationen nicht weiter nach.
Stattdessen weist sie auf die gravierendste Folge von Platons Geringschitzung der
Kochkunst und des Nahrungsgeschehens fiir die Geschichte des philosophischen
Denkens hin. »Hitten die nachfolgenden Philosophen sich solchen Titigkeiten
wie das Anbauen und Kochen zu widmen fortgesetzt, ist wahrscheinlich, dass die
Theorie-Praxis-Dichotomie, die sich wie ein Faden durch Vieles der westlichen
Philosophie zieht, sich nicht derart entwickelt hitte, wie sie es tat.« (Heldke, ebd.)
— Aber greifen wir den Dingen nicht vor.

4 | Meyer-Abich, Was sind wir schuldig, 227.
5 | Vgl. Meyer-Abich, Praktische Naturphilosophie, 13-28.
6 | Heldke, Foodmaking as a Thoughtful Practice, 203.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,

65


https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

66

Ethik des Essens

Hoéren wir Platon selbst, der erliutert, dass die Essenszubereitung »keine
Kunst sei, sondern eine Geschicklichkeit, weil sie kein Wissen hat von dem, was sie
anwendet, was es wohl seiner Natur nach ist, und also den Grund von einem jeden
nicht anzugeben weifd.« Weil aber keine Tatigkeit als Kunst bezeichnet zu werden
verdient, die »eine unverstindige Sache«’ sei, kann die kulinarische Praxis nicht
als eine Kunst und Wissenschaft betrachtet werden. Daher meint Platon, dass sie
»an die Lust, auf welche ihre ganze Sorge gerichtet ist, offenbar ganz kunstlos
herangeht, ohne weder die Natur der Lust erforscht zu haben noch ihren Grund,
indem sie ganz vernunftlos, dass ich es geradeheraus sage, gar nichts berechnet,
sondern nur durch Ubung und Geschicklichkeit eine Erinnerung dessen erhilt,
was zu geschehen pflegt, wodurch sie eben die Lust herbeischafft.« (Ebd., 501a)

Der Verlauf des Gorgias-Dialogs zeigt indes, dass Platon zur Begriindung
seines Urteils keine kulinarisch-technische Erérterung der verschiedenen Zube-
reitungsmethoden oder des sachkundigen Umgangs mit den Nahrungsmitteln,
ihren geschmacklichen Wirkstoffe und Eigenschaften unternimmt, wie eigent-
lich zu erwarten wire. Man erfihrt kaum ein Wort dariiber, warum ein solches
Konnen — entgegen aller Evidenzen der real existierenden Kochkiinste und kuli-
narischen Wissenschaften im klassischen Griechenland —, nur eine Art Geschick-
lichkeit sein soll. Letztlich leitet Platon den angeblichen Mangel an Vernunft in
der Kiiche nicht iiber eine Kritik an der kulinarischen Asthetik her. Es wird fiir
die vermeintliche Unkenntnis der Koche vielmehr der Grund angefiihrt, diese
wiissten nicht, was »das Zutrigliche« und »die besten Speisen fiir den Leib« sei.
(Ebd., 464d) Der platonischen Theorie der Kiiche geht es folglich nicht um die
besten Speisen in geschmacklicher (kulinarischer) Hinsicht, sondern um das Es-
sen in einem physisch-gesundheitlichen (diitetischen) Sinn.®

Man hat hier zu Recht eingewendet, dass Platon »falsch darin liegt, zu sagen,
dass die Kulinarik darauf abzielt, gesundes Essen zu bieten.«’ Indem er das fiir
den Leib Zutrigliche als die eigentliche Lust bestimmt, die das Essen bewirken
sollte, wird das denkbare kulinarische Gute, nimlich eine auf den méglichst gu-
ten Geschmack ausgerichtete Kochkunst, nicht zum konzeptuellen Bezugspunkt
einer philosophischen Problematisierung der Kiiche gemacht. Stattdessen wird
der Zweck des Essens tiber dessen gesundheitliche (lebenserhaltende) Funktion

7 | Platon, Gorgias 465a.

8 | Platons Interesse (Gorgias, 465¢-e) an einer schematischen Zuordnung der verschie-
denen Lebenskiinste bildet den theoretischen Hintergrund seiner entsprechend schemati-
schen Auseinandersetzung mit der Kochkunst: »Um nun nicht weitldufig zu werden, will ich
es dir ausdriicken wie die MeBkiinstler, [...] namlich dass, wie die Putzkunst zur Turnkunst,
so die Kochkunst zur Heilkunst, oder vielmehr so, wie die Putzkunst zur Turnkunst, so die
Sophistik zur Gesetzgebung, und wie die Kochkunst zur Heilkunst, so die Redekunst zur
Rechtspflege. [...] Was ich nun meine, dass die Redekunst sei, hast du gehdért, némlich das
Gegenstiick zur Kochkunst, fiir die Seele, was diese fiir den Leib.«

9 | Irwin, Plato’s Gorgias, 134.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

bestimmt. Der (essistenz-)philosophische Reduktionismus, der kulinarisch gutes
Essen mit gesunder Diit gleichsetzt und das kulinarische Genussleben auf funk-
tionelle Sittigung und physische Reproduktion der Kérperkrifte verengt, bildet
den didtetischen Grundgedanken der platonischen Diidtmoral — und mithin die
Grundformel eines ungastrosophischen Denkens. Daher bezieht sich die philo-
sophische Problematisierung der Kochkunst auf das genussasketische Kriterium,
ob eine allgemeine Versorgung durch gesundheitlich richtige Kost gewihrleistet
ist. Die wesentliche Unvernunft des Kulinarischen beruht dann darin, das diite-
tisch Beste zu verkennen und das gesundheitlich Zutrégliche zu verfehlen.

Zur Veranschaulichung dieser Theorie kontrastiert Platon die Kiiche mit der
Medizin als dem positiven Gegenmodell einer Kunst, die der physischen Gesund-
heit dient. Im Gegensatz zum Koch verstehe sich der Arzt auf das, was fiir den
Leib gut ist; anders als das kulinarische Tun basiere die medizinische Kunst auf
der Kenntnis dessen, was »heilsame und schidliche Speisen« sind. Platon ver-
traut auf die Wissenschaft des Arztes, weil diese »die Natur dessen erforscht hat,
was sie besorgt, und den Grund dessen, was sie tut, und von jedem einzelnen
Rechenschaft geben kann«.' Nicht die Kochkunst, sondern alleine die Heilkunst
»bringt den Leib in Ordnung und Form«. In dieser Anerkennung der naturwis-
senschaftlichen Fundiertheit des drztlichen Wissens um das fiir den Leib Beste
spiegelt sich Platons Aneignung der hippokratischen Gesundheitslehre wider."

Gleichzeitig besteht die entscheidende Uminterpretation, die Platon an der
diaitetike techne seines Zeitgenossen Hippokrates (auf die noch ausfiihrlich einzu-
gehen sein wird) vornimmt darin, dass Platon die Kochkunst als eine Art triigeri-
sches »Schattenbild« der Heilkunde (ebd., 463d) abwertet, wihrend Hippokrates
die naturwissenschaftlich begriindete Heilkunst und Lehre einer gesunden Dit
im Gegenteil geradewegs aus der Kochkunst und ihrem Wissen um das physische
Wohl des Menschen hervorgehen lisst: Hippokrates verbindet Erndhrung und
Medizin (Diitetik); Platon hingegen verschrinkt seine Kritik einer ungesunden
Ernihrung mit dem pauschalen Urteil, dass die Kochkunst, die mageirike tech-
ne, keine Kenntnis des leiblichen Wohls zeige und daher auch keiner philosophi-
schen Betrachtung wiirdig sei.

Die Lust und Gaumenfreuden, die das Kiichenwerk gleichwohl bereitet, erzeu-
ge daher lediglich scheinbar Angenehmes und Schmeichelhaftes, das in Wahrheit

10 | Platon, Gorgias 501a.

11 | Im Timaios (82a; 86b) wiirdigt Platon unter Berufung auf die hippokratischen Schrif-
ten Elemente, Qualitdten und Sé&fte, auch in ihrer Bedeutung fiir Gesundheit und Kérper.
Ebenso hat Aristoteles, worauf im Kontext der hippokratischen Erndhrungslehre naher
eingegangen wird, an der konzeptuellen Weiterentwicklung der philosophischen Grundla-
gen der antiken Medizin, insbesondere der so genannten Humoralpathologie, gearbeitet,
indem er unter anderem die vier Qualitdtenpaare den vier Elementen zuordnet. Bei ihm
wird auch an vielen Stellen auf die S&fte Bezug genommen. Vgl. Rothschuh, Konzepte der
Medizin in Vergangenheit und Gegenwart, 187.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,

67


https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

68

Ethik des Essens

aber dem korperlichen Wohl unzutriglich sei. Platon lisst Sokrates dazu ausfiih-
ren: »Auf das Beste aber gar nicht denkend, fingt sie [die Kochkunst] durch das je-
desmal Angenehmste den Unverstand und hintergeht ihn so, dass sie ihm scheint,
iiberaus viel wert zu sein. In die Heilkunst nun verkleidet sich die Kochkunst und
stellt sich an zu wissen, welches die besten Speisen sind fiir den Leib. [...] Schmei-
chelei nun nenne ich das und behaupte, es sei etwas Schlechtes, weil es das Ange-
nehme zu treffen sucht ohne das Beste.« (Ebd., 464d-465a) In dieser prinzipiellen
Verfehlung des wahren Guten, freilich aus Platons Sicht, ist die Kochkunst keine
ernst zunehmende Kunst eines guten Lebens (des physischen Wohls), weil sie zu
solchen moralisch schlechten und verwerflichen Verrichtungen gehére, die »nur
bis zur Lust« gehen und diese allein bewirken, »vom Besseren und Schlechteren
aber nichts wissen«, wihrend andere, wie beispielsweise die Heilkunst, durchaus
erkennen, was gut sei und was schlecht — »und so setzte ich unter die auf die Lust
gehenden, die leibliche, des Kochs Geschicklichkeit, nicht Kunst, unter die aber
auf das Gute gehenden ebenso die Kunst des Arztes.« (Ebd., 500Db)

Die platonische Theorie des Guten schitzt die Kiiche gering, weil mit ihren
angenehmen Speisen und appetitlichen Geniissen das >wahre Gute«< gerade ver-
deckt werde und stattdessen ein ebenso reizvolles wie bedenkliches Gut in Form
von schmeichelhaften, aber gesundheitlich unheilvollen Mahlzeiten auf den
Tisch komme. Indessen stiitzt seine rein diitetische Argumentation letztlich
nicht die pauschale Behauptung, wonach die kulinarische Praxis an sich, also
auch in asthetischer Hinsicht, kein Kénnen (techne) sei, welches ein Wissen und
Sachverstand von dem hat, was es tut und bewirkt. Denn man darf sich fragen:
»Warum sollte es keine techne des Kochens geben, dessen Ziel das Vergniigen ist?
Ein solches Ziel wiirde sich von dem der Medizin sicherlich unterschieden, aber
warum sollte der Koch fiir die Betitigung der betreffenden Aufgaben kein reales
Wissen anwenden?«'2

Mit Sicherheit muss der Koch nicht nur geschickt sein, sondern sich auch dar-
auf verstehen, wie er es schafft, dass seine Produkte Lust hervorrufen, also Appe-
tit anregen und den Konsumenten gefallen; er muss tiber die Kunst und Wissen-
schaft verfiigen, Leckereien kreieren zu kénnen, deren angenehmer Geschmack
ihrem Gaumen schmeichelt. Dazu kommt er nicht umhin, das Wesen jener kuli-
narisch-dsthetischen Liiste und Begierden, die er bereitet, bestens zu kennen, um
zu wissen, welche Dinge angenehm schmecken und welche Zubereitungsmetho-
den die Genusslust befriedigen und welche nicht. Freilich kann eine Kochkunst,
die kulinarisch-isthetisch Gutes hervorbringt, in einer rein diitetischen Hinsicht
auch schlecht sein, wenn ihre Speisen physisch unzutraglich sind — und nur fiir
diesen speziellen Fall trifft Platon pauschale Negation der Kochkunst zu. Hin-
gegen erweist sich eine generelle philosophische Abwertung der kulinarischen
Praxis zu einer kunstlosen und vernunftlosen Titigkeit als unbegriindet.

12 | Roochnik, Of Art and Wisdom, 185.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

VoLLEREI UND UBERFULLE: EIN FALSCH ERFULLTES WOHLLEBEN

Der Grund fiir Platons pauschale Degradierung der kulinarischen Praxis und
Lustquellen wird erst nachvollziehbar, wenn man sich die gesellschaftlichen Hin-
tergriinde seiner radikalen Kritik der kulinarischen Unvernunft vergegenwirtigt.
Der Staatsphilosoph Platon hebt angesichts »einer {ippigen Polis, wie man sie
jetzt hat«®, die allgemeinen Folgen der unter seinen Mitbiirgern grassierenden
Véllerei hervor. Selbstverstindlich gehoren zu dem gehobenen Lebensstandard
einer Wohlstandsgesellschaft insbesondere Delikatessen im Uberfluss und lukul-
lische Uppigkeit raffinierter Gaumenkitzel. Dementsprechend erziirnt sich der
Sittenkritiker iiber »Gewiirze«, »SiiRigkeiten«, tiberhaupt tiber die »Mannigfal-
tigkeit von Speisen« und »auslindischen Leckereien« (ebd., 559b); allen voran er-
regt ihn »der gerithmte Wohlgeschmack des attischen Backwerks« (ebd., 404¢-d),
der mitunter wohl auch seinen eigenen Appetit iitber den Hunger hinaus aufreizt,
wie verschiedene Bemerkungen erahnen lassen.

All diese Kostlichkeiten und Produkte eines raffinierten und tippigen Nah-
rungsangebotes gehoren zu einer aufwindigen Stilisierung und duflerlicher Ver-
schénerung der Dinge, die Platon auch in allen anderen Lebensbereichen einer
demokratischen Wohlstandsgesellschaft, wie beispielsweise bei der prichtigen
und luxuriésen Gestaltung der »Hiuser, Kleider und Schuhe« wahrnimmt und
problematisiert. Zu einem solchen tippigen Lebensstil und einer allgemeinen Ge-
fraRigkeit zihlt nicht zuletzt ein entsprechender Fleischkonsum, weshalb Platon
die massenhafte Tierproduktion beklagt und in Anbetracht dieses unersittlichen
Konsums die Befiirchtung duflert, dass »wir von anderen zahmen Vieh auch sehr
viel brauchen werden, was einer nur essen kann«. (Ebd., 404c¢)

In dem bereits erwdhnten Dialog Gorgias lisst Platon den Kallikles zu Worte
kommen, der als Reprasentant der gesellschaftlichen Oberschicht den Hedonis-
mus eines Lebens im materiellen Uberfluss als das beste Leben feiert. Kallik-
les erldutert: »Uppigkeit und Unbefangenheit und Freiziigigkeit, wenn sie nur
Riickhalt haben, sind eben Tugend und Gliickseligkeit; jenes andere aber sind
Zierereien, widernatiirliche Satzungen, leeres Geschwitz.«"* Diese populire
Gliicksvorstellung eines >guten Lebens« zehrt von den mythischen Bildern eines
Schlaraffenlandes, wie sie insbesondere von den griechischen Komddiendichtern
prachtvoll ausgemalt werden. In allen Komédien des Aristophanes wird viel ge-
gessen und getrunken: Jeder Anlass, ob gut oder schlecht, wird vom Volk zum
willkommenen Anlass genommen, ein paar Gliser zu trinken oder einen Lecker-
bissen auf den Herd zu stellen. Aristophanes’ Werk Frauen in der Volksversamm-
lungen ergeht sich in der Hoffnung auf die nie versiegende Uberfiille von Speisen,

13 | Platon, Politeia 372e.
14 | Platon, Gorgias 492c; ahnlich: Platon, Politeia 561b-562a.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,

69


https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

70

Ethik des Essens

die sich schlieflich in die Phantasie eines Pastetengebildes auswichst, welches
mit einem 77 Silben langen Wortungestiim lobgepriesen wird.

Die karikaturesk tiberladenen Meniifolgen des romischen Satirikers Petroni-
us und die endlosen Auflistungen von Schlemmereien beim griechischen Rhetor
Athenaios haben ihre sehr viel lebensniheren und oft derben Vorliufer in Aristo-
phanes und anderen Komédiendichtern des klassischen Griechenlands. Gekochte
Schweinsfiile, warme, weifle Semmel, Nudelsuppe mit Zwiebeln, Sardellen aus
der Pfanne, die hausgemachte Schlachtplatte mit Leberwurst, Blutwurst, Fleisch-
brithe und Siilze oder Hiilsenfriichte, Fische und Muscheln, verschiedene Brot-
und Kuchensorten, Desserts und Obst von Mandeln bis zu Weintrauben kreisen
um den utopischen Hedonismus des guten Lebens als Uppigkeit und Gliick der
unbegrenzten Fiille. (Ebd.)!

In der Unterweltszene in Aristophanes’ Die Frosche wird der als Herakles ver-
kleidete Xanthias von der Magd der Persephone zum Gastmahl eingeladen: »Die
Gottin, wie sie horte, du seist hier,/buk Kuchen, kochte Bohnenbrei fiir dich:/
ein, zwei, drei Topfe! Briet snen ganzen Stier,/Pasteten machte sie und Striezeln.
Komm!/Sie hat auch junge Hiithner/gebraten, Zuckerwerk und Eingemachtes/
und honigsiifie Weine stehn parat./Du musst herein! Ein Flstenmidchen auch/ist
drinnen, wunderschon, und T4nzerinnen [...] Komm rein! Die Fische wollte schon
der Koch/auftragen. Komm, die Tafel ist gedeckt!«” Die attischen Komédien ver-
lagern das Schlaraffenland - in einer unrealistisch-utopischen Uberzeichnung
des Gliicks gastrosophischer Wohllebens — oft in den Bereich der mythischen
Unterwelt und bringen es mit den dort beheimateten Gottheiten in Verbindung.'®

Bei dem griechischen Dichter Pherekrates spielt eine Szene im Totenreich des
in die Unterwelt verbannten Kronos. »In Reichtums Fiille sah ich alles darunten
stehn,/und alles war aufs allerbeste dort beschickt./Da zogen murmelnd Fliis-
se aus schwarzer Suppe lings/der Stadtquartiere, andre fiihrten Weizenbrei./Es
schwammen Kracherle auch und Kuchenbrocken drin,/so dass die fetten Bissen
bequem und ganz von selbst/hineingerieten in der Toten offnen Mund./Am Ufer

15 | Aristophanes, Ekkles. 1169ff.

16 | In den Acharnern portrétiert Aristophanes, wie der Kochkunsthistoriker Revel in Er-
innerung ruft, »einen Landmann, den guten Dikaiopolis, der, des Kriegsfiihrens miide, be-
schliefit, mit dem Feind seinen Privatfrieden zu machen und aus diesem guten Grunde zu
einem Mahl riistet, das den Mund der Athener Theaterbesucher um so wafriger machen
mufte, als diese im Jahre 424 gerade jenes Krieges wegen grausam unter Hunger litten:
»Ha, Burschen, habt ihr nicht geh6rt?/Was treibt ihr? Hort ihr nicht des Herolds Ruf?/
Marsch, siedet, bratet, dreht den Spief}, zieht ab die Hasen, hurtig, hangt die Kranze aus,/
bringt Gabeln her, die Schnepfen dran zu stecken.« Vgl. Aristophanes, Acharnern, VI. Sze-
ne, in: Revel, Erlesene Mahlzeiten, 29.

17 | Aristophanes, in: Klinghardt, Gemeinschaftsmahl, 163f.; vgl. Dohm, Die Rolle des
Kochs in der griechisch-romischen Komadie.

18 | Vgl. Fauth, Kulinarisches und Utopisches in der griechischen Komdodie.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

fand man ausgestreut — statt Scherbenschutt —/warmen Leberkis und brutzelnde
Scheiben Knoblauchwurst./Auch saftige Bratenstiicke lagen da herum,/gewiirzt
in Kriuterbrith< und mannigfach garniert./Auf Anrichtbrettern sah man gan-
ze Schinken stehn,/wie Butter zart, und abgekochtes Pokelfleisch,/und lieblich
duftete Kuttelfleck und Kalbskros./Auf Fladen feinsten Weizenmehles lagen da/
Schweinsrippchen griffbereit, aufs leckerste gebriunt./Und Kannen gab’s mit
Graupenbrei, der reich mit Milch/begossen war, und Brieschenschnitten oben-
auf.«?

Auch Hesiod gibt die Zeiten des Kronos als dem verlorenen Urzustand einer
paradiesischen Welt des Uberflusses und géttlichen Fiille an, in dem die Men-
schen »gleich wie Gétter lebten ohne Betriibnis unbehelligt und frei von Miithsal
und Leid«, ohne zu altern und »fern von jeglichem Ubel«. In diesem Goldenen
Zeitalter gab auch die Natur {iberreich und biodivers: »Frucht bescherte die nah-
rungsspendende Erde/Immer von selbst, unendlich und vielfach.« Platon bringt
das Zeitalter schlaraffischer Lebensverhiltnisse ebenfalls mit Kronos in Zusam-
menhang.? Die Komédiendichter, die Platon deswegen am liebsten aus dem Staat
verbannen will, inszenieren diesen Traum in voller Pracht. Bei Pherekrates findet
sich folgendes Fragment: »Von selbe ja werden den Dreiweg entlang sich rau-
schende Strome ergiefen/von schwarzer Suppe mit Kracherln und Speck und
reichlichen Gerstenmehlnockerln./Von den Quellen des Plutos flieRen sie her,
dass jeder, der mag, draus schopfe./Wie mit Kiibeln regnet uns Zeus edlen Wein
auf die Dachziegel unserer Hiuser.«

Des Weiteren klingt bei Pherekrates eine fiir das Schlaraffenland-Motiv be-
kannte Formulierung an. »Recht knusprig gebraten, mit Myrtenzweigen bestreut
und mit/Anemonen, flogen einem die Drosseln um den Mund/herum und fleh-
ten, dass man sie verspeisen soll.« (Ebd.) Die von den attischen Theaterdichtern
in Szene gesetzten kulinarischen Welten spiegeln auf komisch-parodistische
Weise das tippige Leben und die unersittliche Véllerei wider, denen Platons Ge-
sellschaftskritik gilt. Gleichzeitig popularisieren die griechischen Komédien my-
thische Phantasien von einem Paradies oder Goldenen Zeitalter: Thre abstrakte
Utopie von einem Guten Leben wird als kulinarische Utopie konkretisiert bezie-
hungsweise durch die mythogastrosophische Vorstellung des Gliicks eines wohl-
voll erfiillten Lebens als Véllerei veranschaulicht.?!

19 | Pherekrates, in Klinghardt, Gemeinschaftsmahl, 164.

20 | Vgl. Platon, Politeia 271e-272a.

21 | Insofern es sich bei der populdren Schlaraffenlandutopie eines»Goldenen Zeitalters«
um einen mythisch-phantastisch {iberhdhten und totalisierten, gewissermafien krypto-
gastrosophischen Begriff eines »guten Lebens« handelt, setzt sich das gastrosophische
Denken mit dieser allgemeinen Wertvorstellung (als normativen Bezugspunkt ihrer philo-
sophisch-ethischen Theorie des guten Lebens) kritisch in Beziehung. Auf die allgemein-
menschliche Wertvorstellung vom guten Leben als kulinarischem Genussleben - das sei

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,

71


https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

72

Ethik des Essens

Angesichts dieser Hintergriinde ist fiir die Genese des didtmoralischen Den-
kens zentral, dass Platon und Aristoteles, der ihm darin folgen wird, das Ideal
dieser populir-hedonistischen Gliicksvorstellung des Guten, das wesentlich tiber
den Weg des Essens und dessen Genussfiille gelebt und erstrebt wird, als unwahr
und falsch kritisieren. Diese antigastrosophische Haltung bewegt Aristoteles
schlieflich dazu, ohne seinen deutlichen Widerwillen zu verheimlichen, diese
sgute< Lebensweise seiner Mitbiirger vom Standpunkt seiner ethischen Theorie
zu verurteilen. »Die Mehrzahl der Leute und die rohesten wihlen die Lust. Dar-
um frénen sie auch dem Genussleben (bios apolaustikos).«** Und Platon dramati-
siert die materialistische Unersittlichkeit »einer tippigen Polis, wie man sie jetzt
hat«, mit dem Bild von seinen Mitmenschen als »lecken Fissern«, deren Kon-
sumhunger stindig eine Leere erzeugt, in die Neues hineinflieflen muss, um sie
wieder iibervoll aufzufiillen - ein dekadentes, lasterhaftes Leben >im Uberfluss<.*

GESUNDHEITLICHE SCHADEN DURCH FEHLERNAHRUNG
UND SCHLECHTES ESSEN

Platon wendet sich gegen den gesellschaftlich vorherrschenden Saus und Braus
aus der Erkenntnis der damit verbundenen Wohlstandskrankheiten als einem all-
gemeinen Schlechten und dabei als eines selbst verschuldeten Ubels. Schon da-
mals steht die moralische Problematisierung einer tibermifigen, fleischlastigen
und tiberstifiten Erndhrungsweise, die — in Verbindung mit einem Mangel an
Bewegung oder »Turnkunst«, wie Platon sagt — kérperliche Leiden verursacht, im
Mittelpunkt. Denn eine solche Lebensweise wiirde den ganzen Lebenszustand
verschlechtern, weil, »wer in einem jimmerlichen Zustand des Leibes lebt, not-
wendig ein jammerliches Leben fithrt«. (Ebd., 504€)

Die gesundheitlichen Folgen dieser grassierenden Fehlernihrung und fal-
schen Lebensweise machen Platons kritischer Gesellschaftsdiagnose zufolge
viele Arzte, Krankenhiuser und ein komplexes Gesundheitssystem notwendig,
»nicht etwa, weil man verwundet ist oder von solchen Krankheiten befallen, wie
die Jahreszeiten sie bringen, sondern aus Faulheit oder wegen einer Lebenswei-
se wie die beschriebene, mit Feuchtigkeit und bosen Diinsten angefiillt wie ein
Sumpf«. (Ebd., 405d) Diese sozialpathologischen Zusammenhinge liefern erst
die philosophische Begriindung dafiir, worin das Schlechte einer bloff schmei-
chelhaften Kiiche besteht: Sie tischt deftige und raffinierte Kost auf, die den fal-
schen Bediirfnissen einer angenehmen Erndhrungsweise gefillig ist und so die
bequemen Gewohnheiten einer, genauer bedacht, schidlichen Selbsterfillung

an dieser Stelle vorausgeschickt - kniipft, wie wir im zweiten Hauptteil und im Kontrast zu
Platons und Aristoteles’ Didtphilosophie sehen werden, die sokratische Gastrosophie an.
22 | Aristoteles, NE 1095b15.
23 | Vgl. Platon, Gorgias 493d.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

mit zu verantworten hat. Im Zentrum der platonischen (und aristotelischen) Kri-
tik der gesellschaftlichen Erndhrungsverhiltnisse steht eine quantitative Kritik
am zu vielen (ungesunden) Essen. Deshalb zihlt zur Grunderkenntnis einer phi-
losophischen Diitmoral des falschen Essens, dass man »nicht nach dem meisten
streben muss, wenn man nicht Schaden leiden wollte«, wie es bei Platon heift.
(Ebd., 490¢)

Mit anderen Worten: Scheinbar angenehmes, in Wahrheit aber gesundheit-
lich unverniinftiges Essen ist das, was die meisten Menschen fiir die Tugend und
Glickseligkeit des Kulinarischen ansehen. Die ernihrungsphilosophische Pro-
blematisierung der vorherrschenden Esskultur richtet sich gegen die freiwillige
Selbstbeschiddigung aus mafloser Voéllerei, gegen schlechte Ernihrungsgewohn-
heiten aus geistlosem Konsum, der das Gute auf das Viele und das Vielerlei von
blof Lustvollen und Bequemen reduziert und sich so, statt dem Besten, blof% ge-
sundheitlich Bedenkliches schmecken ldsst.

Platons pauschale Geringschitzung der Kochkunst gilt konkret einer didtetisch
vernunftwidrigen Volkskiiche. Fiir diese im wahrsten Sinne des Wortes unheil-
volle Kochkunst trifft zu, dass aus Unkenntnis und Unverstand gegeniiber dem
leiblichen Wohlleben unzutrigliche Speisen und Leckereien produziert und kon-
sumiert werden, die zu »Unersittlichkeit« und »Uberfiillung« animieren und
»lange hernach Krankheiten« zur Folge haben. (Ebd., 518d) Die philosophische
Verurteilung einer ungesunden Ernihrungsweise richtet sich allerdings nicht nur
allgemein gegen die kérperlichen Beeintrichtigungen und Beschidigungen des
eigenen Lebens. Thr geht es auch darum, dass der sich Fehlernihrende sich selbst
negiert, indem er durch diesen Lebenswandel andere Lebensmoglichkeiten be-
schrinkt. Denn er tendiere, neben Erkrankungen vielfiltigster Art, zu Trigheit,
Erschépfung, beeintrichtigter Leistungsfihigkeit und geschwichten Widerstands-
kriften. Platon beunruhigt die Sachverhalt, dass sich physische Folgen mitunter
auf die psychische Gemiitslage und auch auf den geistigen Zustand des Menschen
auswirken, so dass seelische Verwirrungen oder (wie sich spitestens bei Nietz-
sche besonders dramatisch zeigt) geistiger Wahnsinn, der Verlust eines gesunden
Menschenverstandes, die moralische Folge einer falschen Ernihrung sein kénnen.
»Denn«, wie die platonische Didtmoral in tippigen Worten ausmalt, »wo die im
Korper umbherirrenden, von sauren und salzigen Verschleimungen herrithrenden
sowie dtzenden und galligen Sifte nach auRen keinen Ausweg finden, sondern, im
Innern sich umhertreibend, mit den Bewegungen der Seele, denen ihre Ausdiins-
tungen sich beimischt, sich vereinigen, da erzeugen sie mehr oder minder heftige,
hiufiger oder seltener eintretende mannigfaltige Krankheiten der Seele und er-
wecken, indem sie zu den drei Wohnsitzen der Seele gelangen, je nachdem wohin
eine jede von ihnen kommt, alle Arten der Unzufriedenheit und des Mifdmuts,
der Verwegenheit und Verzagtheit, dazu der Vergeflichkeit und Ungelehrigkeit.«**

24 | Platon, Tim. 86e. Wie sehr Platon die physischen Wirkungen des Essens auf den gei-
stigen Zustand beunruhigen, wie sehr er einen direkten Einfluss der leiblichen Existenz auf

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,

73


https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

74

Ethik des Essens

Mit anderen Worten, nicht nur das allgemeine kérperliche und seelische
Wohlbefinden, sogar das Erkenntnisvermdégen und die Denkkraft stehen — was
fiir den Stolz der Philosophie keine kleine Blasphemie birgt — in einem unmittel-
baren Zusammenhang mit der Kochkunst und den angenehmen, aber riskanten
Reizen des Essens. Vielleicht (ich werde auf diesen >Verdacht« zuriickkommen)
steckt in einer solchen, noch das geistig-philosophische Denken tiberragenden
und die menschliche Vernunftseele beeinflussenden Macht des Kulinarischen
der verborgene Grund dafiir, warum Platons vernichtende Kritik die Kiiche, ohne
jegliche grundbegriffliche Differenzierung zwischen besserer und schlechterer
Kochkunst, zwischen gesunden und ungesunden Ernihrungsweisen, in toto zu
ihrem Feind erklirt.

EXTRABEILAGE: SCHLECHTE HEILKUNST

Trotz seiner programmatischen Gegeniiberstellung der Heilkunst als
einem Tun, das auf der objektiven Erkenntnis des fiir den Leib Besten
basiere, und der Kochkunst, deren Unvernunft darin bestehe, zwangs-
ldufig zu Uberfiillung und Unersittlichkeit zu verfiihren, ist sich Pla-
ton letztlich bewusst, dass es vielmehr auch gute und schlechte Heil-
kunst gibt (wie es umgekehrt eben auch gute und schlechte Kochkunst
gibt). Entsprechend vertritt die platonische Gesundheitstheorie die Auf-
fassung, dass ein guter Arzt das Gesundsein als Resultat und Aufgabe
einer entsprechenden gesunden Lebensweise lehre. »Wenn einer einem
kranken Menschen, der gesundheitswidrig lebt, zu raten hat, was darfer
anderes tun, als zuerst dessen Lebenshaltung zu indern und dann erst,
wenn jener ihm darin gehorchen will, ihm weitere Anweisungen geben.«
In diesem Sinne fiihrt Platon diejenigen »Kranken, die aus Unméfligkeit
nicht Lust haben, von ihrer schidlichen Lebensweise abzulassen«”, vor
Augen, dass nur eine grundlegende Verinderung ihrer Lebenspraxis zu
einer Besserung beitragen kann. Fiir den (wahrscheinlichen) Fall, dass
der Patient den irztlichen Rat nicht befolgt und stattdessen seine unge-
sunde Lebenshaltung unverindert fortsetzt, zieht der Gesundheitspoliti-
ker Platon rigorose Konsequenzen: »Will er aber nicht gehorchen, so wer-

das geistige Wesen des Menschen beflirchtet, zeigt sich darin, dass er wiederholt auf diese
unheimliche« Geist-Kérper-Einheit zu sprechen kommt. So heifit es im Phaidon (66b-c):
»Denn der Leib macht uns tausenderlei zu schaffen wegen der notwendigen Nahrung, dann
auch, wenn uns Krankheiten zustoen, verhindern uns diese, das Wahre zu erjagen, und
auch mit Geliisten und Begierden, Furcht und mancherlei Schattenbildern und vielen Kin-
dereien erfiillt er uns; so dass recht in Wahrheit, wie man auch zu sagen pflegt, wir um
seinetwillen nicht einmal dazu kommen, auch nur irgend etwas richtig einzusehen.«

25 | Platon, Politeia 426¢.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

de ich nur den, der auf weitere Behandlung verzichtet, als wahren Arzt
und als rechten Menschen bezeichnen und dafiir den, der sich das bieten
laf3t, als schwachen Menschen und schlechten Arzt.« (Ebd.) Denn blof}
oberflichliche Reparaturen und Symptombehandlungen kénnen bei den
betreffenden Patienten weiter »nichts ausrichten, als dass sie ihre Krank-
heit immer bunter und gréfer machen.

Im Gegenteil sieht Platon, dass diese Symptommedizin bei ihren Konsu-
menten zwangsliufig die irrtiimliche Hoffnung entstehen lisst, »sooft
ihnen einer ein neues Mittel anrit, durch dieses gesund zu werden.«
(Ebd.) Genauso wie eine schlechte Kulinarik geschmacklich angenehme
Dinge produziert, die gesundheitlich bedenklich sind und deren Kon-
sum fiir eine permanente Verschlechterung des physischen und geisti-
gen Zustandes sorgt, so repariert ein schlechter Arzt lediglich die Sym-
ptome, ohne an den eigentlichen Ursachen des Ubels zu rithren. (Vgl.
ebd., 406d-e) So konnen sich schlechte Kochkunst und schlechte Heil-
kunst gegenseitig bestirken; die kulinarischen und medizinischen Ver-
sorgungsverhiltnisse bringen dann, statt das fiir den Leib Beste, einen
schlechten physischen Zustand der Kérper hervor. Entsprechend zeitigt
eine rein iatrotechnische Behandlung von durch schlechtes Erndhrungs-
verhalten verursachten Krankheiten und leiblichen Ubeln geradezu den
gegenteiligen Effekt: Sie fithrt zur bloen Verlingerung der schidlichen
Lebensgewohnheiten und der verbreiteten Morbiditit einer Wohlstands-
gesellschaft.

Mit anderen Worten, auch die Medizin kann mit heilloser Kunst und
Wissenschaft verfahren und verantwortungslos zu Schmeicheleien
und kurzfristigen Annehmlichkeiten verhelfen, die jedoch eine gesell-
schaftliche Hilfestellung zur Fehlernihrung und Fehlentwicklung des
physischen Wohlergehens der Individuen bedeuten und letztlich zur
Verschlimmerung und zu mehr Ubel fiithren. Gleichzeitig fillt es dem
sozialkritischen Moraltheoretiker Platon leicht, das Rezept und Allheil-
mittel gegen den lasterhaften Lebensstil der Meisten zu verschreiben:
»Ehe sie nicht aufhéren, im Ubermaf zu trinken und zu essen und der
Liebe zu pflegen und faul zu sein, weder Arznei noch Brennen noch
Schneiden noch auch Besprechungen und Amulette oder irgend etwas
dergleichen das mindeste helfen kénnte.« (Ebd., 426a-b)

Angesichts des allgemeinen Sittenverfalls wird das traditionalistische
und wertekonservative Argument vorgebracht, dass man sich in der
Vergangenheit nicht um die Gesundheit hatte kiimmern miissen, weil
die von den Menschen kultivierte Lebenspraxis, ihre traditionelle Er-
nihrungsweise und korperlichen Betitigungen, der Natur entsprachen
und ihre Gesundheit erhielten. (Ebd., 407¢c) Im Unterschied zu der von
Hippokrates konzipierten Diitetik ist fiir Platon eine gesundheitlich gute
Lebensfithrung letztlich kein Gutes an sich, keine eigenstindige Lebens-

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,

75


https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

76

Ethik des Essens

kunst, zu der man mit guten Griinden raten kann; fiir Platon hat die Er-
nihrung lediglich fiir die physischen Grundlagen der geistigen Existenz
des Menschen zu sorgen.

Auch Aristoteles zdhlt das héchste Gut eines Gesund-lebens nicht zu
einer ethischen Praxis, sondern die Gesundheit lediglich zu den »dufle-
ren Giitern«. Es gehére zu den unentbehrlichen Voraussetzungen fiir ein
erst jenseits davon beginnendes Gut-Leben und nicht zu dessen konsti-
tutiver Betdtigung. Entsprechend erliutert Aristoteles: »Der Gliickselige
wird als Mensch auch in guten dufleren Verhiltnissen leben miissen. [...]
Dazu bedarf es der leiblichen Gesundheit, der Nahrung und alles ande-
ren, was zur Notdurft des Lebens gehort.«*® Die Maxime der philosophi-
schen Diitetik der klassischen Diitmoralisten — nicht gesundheitswidrig
zu leben und zu essen — hat folglich den rein instrumentellen Sinn, fiir
das Funktionieren des Kérpers zu sorgen, um die physische Arbeits- und
Leistungsfihigkeit sicher zu stellen, die fiir die »eigentlich wichtigenc
Aktivititen eines gliicklichen Lebens des Menschen gebraucht wird.

GEBURT DES KRIEGES AUS UNERSATTLICHEM WELTHUNGER

Die platonische Ernihrungsphilosophie begriindet ihre Kritik des schlechten Es-
sens nicht nur mit den gesundheitlichen Folgen. Schlecht sind die von den meisten
praktizierten Essgewohnheiten auch unter dem Gesichtspunkt ihrer wirtschaftli-
chen Voraussetzungen und Konsequenzen. Wie kaum ein anderes menschliches
Bediirfnis entsteht gerade wegen des Bedarfs an Nahrungsmitteln der grofite Teil
des gesellschaftlichen Produktionsprozesses und Ressourcenhungers. Fiir eine
»lippige Polis« besagt dies: Einer der gefrifigsten Faktoren der globalen Wirt-
schaftsabldufe ist die alltigliche Befriedigung eines unersittlichen Konsums und
Welthungers der Ubersatten. Dem entsprechend fiihrt die platonische Staatsphi-
losophie den Ursprung des Politischen, des gemeinsamen Lebens in einer Polis,
auf die Befriedigung materieller und vor allem essistenzieller Bediirfnisse zurtick.
Eine in Uberfluss schwelgende und gefriRRige Gesellschaft oder, in Platons ausge-

suchten Worten, eine »Polis von Schweinen«?

muss zwangsliufig ein permanen-
tes Wirtschaftswachstum forcieren und daftir gegebenenfalls aus geostrategischen
Erwigungen heraus auch »den Nachbarn Land abschneiden, wenn wir genug ha-

ben wollen zur Viehweide und zu Ackerbau«. (Ebd., 373d)

26 | Aristoteles, Nikomachische Ethik 1178b33.

27 | Platon, Politeia 372d. Es ist davon auszugehen, dass Platon bei dieser Schmahung
bewusst auf Sokrates’ Bezugnahme auf Odysseus und das Schicksal seiner Gefdhrten,
namlich der Gefahr der Menschen, durch falsches Essen zu Schweinen zu mutieren, an-
spielt. Auf diese Geschichte wird gleich zuriickzukommen sein.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

So ist die erforderliche Markterweiterung und der 6konomische Wachstums-
zwang nicht nur der Grund fiir eine wirtschaftliche Konkurrenzsituation zwi-
schen den Vélkern, sondern zwingt zur Kriegsfithrung, um Ressourcen und
Geld zu erbeuten. »Denn tiber den Besitz von Geld und Gut entstehen alle Kriege,
und dieses miissen wir haben des Leibes wegen, weil wir seiner Pflege dienst-
bar sind«.” Eine Vielzahl falscher und kriegsschiirender Bediirfnisse wird durch
einen unersittlichen Konsumhunger und dessen Erfiillungsappetit geweckt, so
dass diese GefriRigkeit und Vollerei die Habgier und Geldsucht anregt, »weil vor-
ziiglich durch Geld die Begierden dieser Art befriedigt werden«.?

Platons Kritik an der materialistischen Uberflussgesellschaft und deren ge-
sundheitlich, alltagskulturell wie wirtschaftlich bedenklicher Esskultur gelangt
zu einem drastischen Ergebnis: Viele Ubel eines maRlosen Wohlstands werden
in der leidvollen Tatsache wuchernder Zivilisationskrankheiten individualisiert
und in schlechten Lebensweisen verkorpert; durch das Konsumsystem falscher
Bediirfnisse wird eine iiberfliissige Produktion unnétiger Giiter angeheizt, deren
Umweltfrafl und Welthunger an natiirlichen Ressourcen und Rohstoffen kriege-
rische Konflikte unter die Menschheit bringt.*® Platon kommt zu dem bis heute

28 | Platon, Phaidon 66¢-d.

29 | Platon, Politeia 580e.

30 | Auf die Aktualitat dieser Dinge macht Ulrike Kleemeier aufmerksam: »Gerade im Ver-
gleich zu gewissen neuzeitlichen Entwicklungen ist es augenfallig, dass in der Politeia Be-
sitzstreben und Erwerbsgeist und die damit zusammenhéngende Dekadenz als mit dem
Krieg untrennbar verkniipft gedacht werden. Genau in entgegengesetzte Richtung denkt
der um etwa 1800 aufkommende europdische Bellizismus. Bellizistisch inspirierte Auto-
ren teilen Uberaus hdufig mit Platons Sokrates die Auffassung, dass Erwerbsstreben zur
Dekadenz fiihre, wobei letztere dann aber deshalb als schlecht und verderblich bewertet
wird, weil sie langfristig kriegsverhindernd wirkt. Sehr @hnlich haben auch manche Gegner
des Bellizismus die Lage analysiert, wenn auch unter umgekehrten normativen Vorzeichen.
Folgt man letzteren, so ist die kollektive Erwerbsmentalitat ebenfalls friedensférdernd
und wird darum eben als etwas Positives begriffen. Was fiir die Bellizisten Dekadenz ist,
erscheint hier als Erhéhung und Verfeinerung der Sitten. Bei Kant lassen sich beide Denk-
strange bzw. Perspektiven nachweisen. In der Kritik der Urteilskraft fasst er den »Handels-
geist« als Forderer von Eigennutz und Feigheit auf und kontrastiert ihn mit dem kriegeri-
schen Geist, der die Mentalitat eines Volkes »erhabenerc mache. Auch im beriihmten Trak-
tat zum ewigen Frieden bleibt der Gegensatz zwischen Handelsgeist und Krieg bestehen,
doch wird der Handelsgeist hier gerade deshalb von Kant hochgeschéatzt. Aus der Sicht
der Politeia gehen beide Positionen, sowohl der Bellizismus als auch dessen Gegenstro-
mung, von der falschen Voraussetzung aus, dass Erwerbsstreben und Krieg einander ent-
gegengesetzt sind. Vielmehr erscheint ersteres, zumindest in seiner iibersteigerten Form,
als vordringliche Kriegsursache. Auf dieser Ebene der allgemeinen Kriegsursachentheorie
weist die Politeia gewisse systematische Ahnlichkeiten mit den spateren marxistischen
und sozialistischen Kriegstheorien auf, die grundséatzlich davon ausgehen, dass die ka-

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,

77


https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Ethik des Essens

aktuellen Ergebnis, dass sich in einer materialistischen Lebensweise, die ihr vul-
gir-hedonistisches Gliick bloR in Uppigkeit und Uberfiille sucht, vor allem eines
zeigt — der unphilosophische Geist dieser Gesellschaft: »Daher fehlt es uns an
MuRe, der Weisheit nachzutrachten, um aller dieser Dinge willen.«*!

TUGENDLEHRE DER KULINARISCHEN MASSIGKEIT

Aristoteles folgt der platonischen Verachtung des Essens. Das Denken des Arzt-
sohnes stellt zwar eine systematische Beziehung zwischen der Philosophie und
der Heilkunst der Medizin her (worauf zuriickzukommen sein wird), einer in-
haltlichen Beschiftigung mit so etwas wie der Kochkunst verweigert sich Aristo-
teles aber ginzlich. Nahezu alle Phinomene der Welt hat dieser verdienstreiche
Wissenschaftler untersucht — indessen bleibt ihm diese Kulturtechnik und gute
Lebenspraxis eine Angelegenheit der menschlichen Unterwelt: Eine unterhalb
des Geistes liegende, ferne und fremde Welt, die kaum eine Erwihnung wert ist.
Diese gastrosophische Selbstentfremdung erstaunt umso mehr, als Aristoteles
das Feuerbachsche Diktum >der Mensch ist, was er isst< in seiner — selbstver-
stindlich fliichtigen — Einsicht des Zusammenhangs zwischen Ernihrung und
Lebensweise (bios) vorwegnimmt. »Es gibt«, heifdt es in der Politik, »indessen viele
Arten der Erndhrung, weshalb es denn auch viele Lebensformen von Tieren und
Menschen gibt. Denn ohne Nahrung kann man nicht leben, und so verindern
die Unterschiede in der Erndhrung auch die gesamten Lebensformen der Lebe-
wesen.«* Aristoteles’ opulentes Werk bereitet den Gelehrten iiber Jahrhunderte
den feinsten Genuss und stillt ihren Wissenshunger; doch von dessen eigenen
Ernihrungsgewohnheiten weifl niemand etwas. Abgesehen von einigen Uber-
legungen zur politischen Ernihrungsgerechtigkeit und Wahrnehmungstheorie
des Geschmackssinns schweigt sich die aristotelische Philosophie tiber das Essen
svornehmc« aus. Dennoch bemiiht sich Hartmut Béhme, bei Aristoteles Ansitze
zu einer Gastrosophie auszumachen. Béhme sieht zwar, dass sich das aristoteli-
sche Denken fiir dsthetische Geschmacksfragen nicht weiter interessiert, dafiir
aber das Nahrungsgeschehen rein naturwissenschaftlich betrachtet. Insofern
wird einschrinkend festgestellt: »Ausdriicklich sagt Aristoteles, dass es fiir das
Erkennen der Nahrung als Nahrung nicht darauf ankommt, was man sieht oder
riecht, auch wenn er weif}, dass diese sinnlichen Akte bei der Suche, Identifika-
tion und Bereitung von Nahrung eine, fiir ihn beildufige, Rolle spielen.« Unter
Verwendung eines weit gefassten, biochemischen Begriffs der Gastrosophie ge-

pitalistischen Eigentumsverhdltnisse notorisch kriegstreibend wirken, auch wenn Platon
selbstversténdlich der »Kapitalismus« noch unbekannt war.« Vgl. Kleemeier, Grundfragen
einer philosophischen Theorie des Krieges, 62f.

31 | Platon, Phaidon 66d.

32 | Aristoteles, Politik 1256a19.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

langt Bohme zu der Einschitzung, die aristotelische »Elementenlehre wird zur
Stoffwechselchemie und im weitesten Sinne zur Gastrosophie. Aristotelische
Chemie ist die Lehre von der im Tastsinn fundierten, zur Kunst entwickelten
Fihigkeit zur zutriglichen Ernihrung des Korpers aus der Welt der Stoffe.«*

Was demzufolge die aristotelische Ernihrungsphysiologie hergibt, sei eine
Wahrnehmungstheorie des »Nahrungssinns«, insofern das Essen in den »Quali-
titen« von feucht/trocken, kalt/warm, diinn/dick >beurteilt« wiirde. »Die Begriin-
dung von Aristoteles ist«, so Bshme (ebd.), »dass tiber die genannten Qualititen
die Nahrung charakterisiert wird: Unser Korper, der selbst durch die Qualititen-
paare gebildet und in Hunger und Durst nach Feuchtem und Trockenem, War-
mem und Kaltem getrieben wird, erspiirt an den Dingen und Stoffen dasjenige,
was ihm mangelt.«

Der hier angesprochene Zusammenhang zwischen Wahrnehmen (Wissen)
und Schmecken (Nahrung), zwischen kulinarischem Sachverstand und Ge-
schmackssinn, bietet Bchme zufolge immerhin den theoretischen (naturwissen-
schaftlichen) Ausgangspunkt einer gastrosophischen Aisthetik. Hier verstanden
in dem urspriinglichen Sinne der Asthetik als Wahrnehmungslehre (aisthesis)
im Unterschied zur Asthetik des Geschmacksurteils. Tatsichlich registriert der
Wahrnehmungsphinomenologe Aristoteles durchaus den erkenntnistheoreti-
schen Sachverhalt, dass »zum Schmecken die Unterscheidung« gehére, »etwa bei
jenen, die die Weine priifen und die Speisen zubereiten.«**

In einer zentralen Passage, in der Aristoteles tiber Weisheit und Klugheit re-
det, kommt er beildufig auf Fragen der richtigen Erndhrung zu sprechen. Fiir die
Definition, dass klug sei, wer in jeder Situation das Richtige zu tun erkenne, wird
folgendes Beispiel angegeben: »Wenn man namlich weifs, dass leichtes Fleisch gut
verdaulich und gesund ist, nicht aber weif3, welches Fleisch leicht ist, so wird er
nicht die Gesundheit schaffen konnen; das wird eher jener konnen, der weif3, dass
das Gefliigelfleisch leicht ist.«*® Weil Aristoteles unter Klugsein kein beliebiges
Bescheidwissen meint, sondern ein Denken und Leben-wissen, das »das hochste
dem Menschen durch Handeln erreichbare Gute zu treffen« (ebd.) versteht, steckt
ein praktischer Beweis der eigenen Weisheit mitunter in der klugen Ernihrung.
Abgesehen von diesen Hinweisen besteht kein Zweifel daran, dass Aristoteles die
Kiiche von innen schlechterdings nicht kennt — ganz im Unterschied zum weisen
Heraklit, der den Herd als einen heiligen Ort wertschitzt (wie wir in II.1 genau-
er sehen werden). Bezeichnenderweise behauptet Aristoteles hingegen, Heraklit

33 | H. Bohme, Elemente - Feuer Wasser Erde Luft, 25.

34 | Aristoteles, NE 1118a28.

35 | Ebd., 1141b18. Vermutlich stiitzt er sich hier auf das 2. Buch der hippokratischen
Diatschrift (siehe 1.2) mit dessen ausfiihrlichen Verzeichnissen zu »leichtem« und »schwe-
rem Fleisch¢, wobei Hilhner und andere Vogel dem leichten Fleisch zugeordnet werden.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,

79


https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

8o

Ethik des Essens

habe sich in der Kiiche nicht aufgehalten, um zu kochen und kulinarisch titig zu
sein, sondern lediglich um sich dort »am Kiichenofen zu wirmen«.*

Gemessen an einer solchen Ignoranz und Unkenntnis gegentiiber den Kiichen-
angelegenheiten erweist sich Platons Denken noch als vergleichsweise liistern,
wenn es Reden (und nicht nur Reden) im Munde fiihrt, die voll sind von »Oliven,
Kise, Feigen, Erbsen, Bohnen, Zwiebeln, Myrtenbeeren, in Asche gerosteten Kas-
tanien«¥, von »Siiigkeiten«, »Gewiirzen«, »syrakusischen Tafelleckereienc, »si-
zilianischen Delikatessen«, »Wohlgeriichen« wie jede Menge »gutem Wein« und
dem gepriesenen »Wohlgeschmack« des attischen Backwerks (vgl. ebd., 404c-d).
Einmal ganz abgesehen von Platons obgleich in der Sache wenig erfahrenen, aber
vergleichsweise ausfithrlichen Reflexionen zur Kochkunst. Von alledem ist bei
Aristoteles keine Rede. Zur kulinarischen Praxis fillt dem tiefgriindigen Praxis-
philosophen nur ein (ochnehin bei Platon blof} abgeschriebener) Satz ein, den er in
der Nikomachischen Ethik notiert: »Immerhin scheinen die Geruchskunst und die
Kochkunst auf die Lust zu gehen.«*®

Aristoteles’ ganz offenkundig ungastrosophischer Geist scheint sich nicht zu-
letzt in der historischen Tatsache zu bestitigen, dass sein Zogling Alexander der
Grofie spiter im Feldzug gegen die asiatische Kultur jede Form von Kochkunst
und besserem Essen unter seiner Truppe verbietet. Ein Chronist vermittelt die
Hintergriinde: »So wollte auch der groffe Monarch und Weltbezwinger Alexander
keinen Koch in seinem Lager dulden, damit seine Soldaten nicht wolliistig und
verwohnt wiirden; da doch sonst in Asien von der Kochkunst sehr viel gehalten
und sich die Einwohner auf niedliche BiRlein trefflich wohl verstanden.«*

ARISTOTELISCHER ANTIVEGETARISMUS

Bemerkenswerterweise prisentiert sich Aristoteles allerdings als ein bekennen-
der Gegner des ethischen Vegetarismus. Wir haben gerade gesehen, dass er
beispielsweise mageres (Gefliigel-)Fleisch als gesunde Kost in seiner Ethik aus-
driicklich empfiehlt. In seinen tierkundlichen Studien vertritt er dariiber hinaus
eine »verdinglichende Auffassung« gegeniiber den Tieren.*® Insgesamt folgt die
aristotelische Hierarchie der Lebewesen einem unverbliimt anthropozentrischen

36 | Aristoteles, Part. an. A5, 645a17. Ernst Cassirer erweist sich vor diesem Hintergrund
als echter Aristoteliker: »Als seine Frau einmal krank zu Bett lag, bat sie ihn um ein Glas
warme Milch. Der Philosoph betrat zum ersten Mal in seinem Leben die Kiiche, in der Ab-
sicht, sie zweckméagfig zu beniitzen, stellte die Flasche Milch direkt auf die Herdplatte und
verursachte damit eine kleine Katastrophe.« Vgl. Rigotti, Philosophie in der Kiiche, 42

37 | Vgl. Platon, Pol. 372c.

38 | Aristoteles, NE 1153a26.

39 | Heckmann, Die Freud des Essens, 180.

40 | Vgl. Dombrowski, Philosophy of Vegetarianism, 66.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

Spezieismus, demzufolge »die Pflanzen der Tiere wegen da sind und die Tiere
der Menschen wegen, die zahmen zur Verwendung und zur Nahrung, von den
wilden, wenn nicht alle, so doch die meisten zur Nahrung und sonstigem Nutzen,
sofern Kleider und andere Ausriistungsgegenstinde aus ihnen verfertigt werden.
Wenn nun die Natur nichts unvollkommen und nichts zwecklos macht, so muf
die Natur all dies um der Menschen willen gemacht haben.«*

SchliefRlich geht Aristoteles noch einen Schritt weiter, indem er im Duktus
sreiner Wissenschaftlichkeit« ein natiirliches Herrschaftsverhiltnis nicht nur der
Seele iiber den Leib und der Menschen iiber die anderen Lebewesen, sondern da-
ritber hinaus ein natiirliches Herrschaftsverhiltnis auch »des Ménnlichen« tiber
»das Weibliche« und schlieRlich der »von Natur Freien« iiber die »natiirlichen
Sklaven« postuliert. (Ebd., 1256b23-27) Fiir ein derart skrupelloses Hierarchie-
denken muss aufler Zweifel stehen, dass es gerecht sei, »gegen die Tiere und
gegen jene Menschen, die von Natur zum Dienen bestimmt sind und dies doch
nicht wollen« (ebd.), gewaltsame Ausbeutung zu betreiben. Angesichts einer der-
artigen Position spricht alles dagegen, bei im aristotelischen Denken irgendeine
argumentative Unterstiitzung fiir den tierethischen Vegetarismus der (von Platon
gelobten) »pythagoreischen Lebensweise« finden zu kénnen.

Daher erstaunt es umso mehr, wenn Aristoteles zu Beginn seiner Tierstu-
dien doch eine dhnlich grundlegende Umwertung des allgemeinen moraltheo-
retischen Stellenwertes der Tiere bzw. die Tierreiches in Betracht zieht, wie He-
raklit dies fiir das Reich der Kiiche tut. Bei beiden soll demjenigen, welchem das
vorherrschende Denken und Moralsystem nur einen untergeordneten oder gar
keinen eigenen Wert zuerkennt — nimlich den >unverniinftigen< Tieren wie der
>weiblichen« Kiichenarbeit — endlich Eigenwert und Wiirde gezollt werden. Aristo-
teles schreibt: »Denn in allen natiirlichen Dingen ist etwas Wunderbares. Und ge-
rade so wie von Heraklit erzdhlt wird, zu Gisten, die ihn einen Besuch abstatten
wollten, sich aber nicht trauten niher zu kommen, als sie sahen, wie er sich am
Ofen wirmte, habe er gesagt, sie mogen nur hereintreten und sich nicht zieren,
»denn auch hier sind Gétterls, ebenso sollten wir uns der Untersuchung jedes
einzelnen Lebewesens ohne Vorbehalt nihern, wissentlich, dass in ihnen allen
etwas Natiirliches und Schénes ist.«*

Es lige nahe, aus diesen Uberlegungen eine Rechtfertigung des ethischen
Vegetarismus abzuleiten; Aristoteles geht diesen Schritt nicht.*® Vielleicht des-
halb nicht, weil seine Bewunderung fiir die natiirliche Schonheit und Biodiversi-

41 | Aristoteles, Politik 1256b16-22.

42 | Aristoteles, Part an 645al7.

43 | Freilich istin Erinnerung zu rufen, dass das klassische Griechenland, wie die meisten
traditionellen Gesellschaften, sich von wenig Fleisch und liberwiegend lakto-vegetarisch
ernadhrte (hier insbesondere der von Hippokrates oft erwahnte Kése), weil die Nutztiere
vorrangig als Arbeitskrafte, Wolllieferanten etc. gehalten wurden. Vgl. Montanari, Hunger
und UberfluR; 18; Macho, Lust auf Fleisch, 165.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20, A

81


https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

82

Ethik des Essens

tat der Lebewesen einer abstrakten Naturbetrachtung entspringt, deren schein-
bar naturwissenschaftlich wertfreie (aber in Wahrheit metaphysisch wertende)
Haltung keine praktische Verwurzelung im Alltagsleben hat.** Letztlich bleibt es
dabei, dass die aristotelische Ethik den Tieren das mogliche Gliick, gut zu leben,
verwehrt mithilfe des anthropozentrischen Argumentes, dass diese Lebewesen
im Gegensatz zu der menschlichen Gattung nicht denken kénnten und das beste
und genussreichste Dasein ausschlieflich in dieser gottihnlichen Lebenstitigkeit
beruhe, weshalb »die tibrigen Lebewesen an der Gliickseligkeit (eudaimonia) kei-
nen Anteil haben, weil sie einer solchen Tétigkeit vollstindig ermangeln.« Dem
wird hinzugefiigt: »Das Leben der Gétter ist seiner Totalitit nach selig, das der
Menschen soweit, als ihnen eine Ahnlichkeit mit dieser T4tigkeit zukommt. Von
den andern Lebewesen ist aber keines gliickselig, da sie am Denken (theorein) in
keiner Weise teilhaben.«*

Wie schon bei Platon, so steht auch bei Aristoteles ein falsch verstandener
Vernunftbegrift einer wirklich verniinftigen (gastrosophischen) Beschiftigung
mit der Welt eines Essens entgegen: Bei beiden scheitert eine mogliche Ethik des
Genusslebens, des bios apolaustikos, am vermeintlichen Vorrang einer Ethik des
bios theoretikos; beiden bleibt der gastrosophische Gedanke eines guten Lebens
von Mensch (und Tier) aufgrund eines guten Essens fremd.

EXTRABEILAGE: PYTHAGOREISCHE ERNAHRUNGSLEHRE

Im grundsitzlichen Widerspruch zum aristotelischen Antivegetaris-
mus reflektiert Pythagoras mit dem Gebot einer fleischlosen Kost eine
duflerst aktuelle erndhrungsphilosophische Position. Die ebenso alltig-
liche wie moralische Frage, die sich heute immer mehr Konsumenten
stellen, ob die Menschen auf den Verzehr von Tieren verzichten sollen
oder nicht, fithrt uns also ohnehin direkt in das antike Griechenland
zuriick.*® Dieser Sachverhalt bestitigt (und rechtfertigt seinerseits) die
Notwendigkeit, dass ein moraltheoretisches Nachdenken tiber die gegen-
wirtig vorherrschenden Esssitten — wie hier unternommen — auf die An-
finge der westlichen Philosophie zuriick zu gehen hat.

Heute gilt Pythagoras allgemein als der Griinder eines tierethischen
Vegetarismus.” Noch bis in die zweite Hilfte des 19. Jahrhunderts wer-
den, beispielsweise von Nietzsche, Vegetarier selbstverstindlich als Py-

44 | Dombrowski vermutet in dieser »naturwissenschaftlichen«< Haltung eines der groften
Hindernisse fiir ein vegetarisches Denken bei Aristoteles; vgl. Dombrowski, Philosophy of
Vegetarianism

45 | Aristoteles, NE 1178b23-28.

46 | Vgl. Haussleiter, Vegetarismus in der Antike.

47 | Vgl. Dombrowski, Philosophy of Vegetarianism, 35.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierinuns 83

thagoreer bezeichnet. Mit der moralischen Pflicht einer vegetarischen
Lebensweise setzt der Vorsokratiker die in der abendlindischen (Ess-)
Kulturgeschichte ilteste philosophische Problematisierung einer richti-
gen Ernihrungsweise in Gang. Die philosophische Begriindung dieser
folgenreichen Essmoral entspringt der pythagoreische Glauben an die
Seelenwanderung unter allen Lebewesen und der damit verbundenen
Behauptung, dass die Seele unsterblich sei und alles Beseelte — wozu
Pythagoras eben nicht ausschlieRlich die Menschen, sondern ebenso Tie-
re und Pflanzen (wie alles Entstehende) zdhlt — als verwandt betrachtet
werden sollte.

Diese mythische Annahme findet auch heute Befiirworter, um die phy-
siozentrische Moral eines Respektes gegeniiber den Tieren zu rechtferti-
gen. Um die mythische Vorstellungswelt zeitgemifer zu reformulieren,
schlagt Meyer-Abich vor, das Fairness-Prinzip der in jiingster Zeit viel
beachteten Theorie der Gerechtigkeit des amerikanischen Philosophen
John Rawls naturphilosophisch zu erweitern. »Dazu braucht nur die
Seelenwanderungslehre mit unter den >Schleier des Nichtwissens< ge-
nommen zu werden.« Zur Erlduterung fithrt Meyer-Abich indes ein eher
absurdes Beispiel an, das sich die eigentlich erforderliche, moralische
Zuspitzung auf den Vegetarismus erspart (aber diesbeziiglich anwend-
bar wire). »Die Frage wire z.B., was ich mir von Menschen gefallen zu
lassen bereit wire, wenn ich als Rotkehlchen wiedergeboren wiirde, wel-
che Vorbereitungen von Seiten der Menschen ich also in einem Garten
fur angemessen hielte, damit die Hauskatze sich nicht an meinem Nach-
wuchs vergreift.«*® Die moralisch verstandene Verwandtschaft zwischen
Mensch und Tier sowie das naturethische Gebot, keine beseelten Lebe-
wesen zu téten (weil man nie wissen kann und es fiir immer verschleiert
bleibt, wen man da téten wiirde), beinhaltet fiir Pythagoras einen gene-
rellen Respekt vor jedem Tier, dem kein Schaden zugefiigt werden darf,
»wenn es den Menschen nicht schadet«.

So bedeutet das Vermeiden des Té6tens von Tieren, als einer tierethischen
Erweiterung des anthropozentrischen Ideals der Gerechtigkeit, die Ver-
meidung von unnétigem Unrecht. Freilich muss sich der vegetarische
Mensch notwendig von Pflanzen ernihren, weshalb Pythagoras kein gas-
trosophisches Problem und keinen Widerspruch zur eigenen Reinkarna-
tionslehre in seiner Aussage gesehen haben soll, »einer Kulturpflanze
fiige man keinen Schaden zu«.*

In Anbetracht des historischen Sachverhaltes, dass das klassische Grie-
chenland eine dezidiert karnivore Erndhrungsweise kultivierte, nimmt
sich die pythagoreische Lebensweise als radikale Widerstandshaltung

48 | Meyer-Abich, Praktische Naturphilosophie, 366.
49 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen VIII, 23.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

84

Ethik des Essens

einer moralisch (tierethisch) korrekten Gegenkiiche aus.’® Die gesell-
schaftliche Sonderstellung der Vegetarier zeigt sich darin, dass sie den
in den griechischen Stadtstaaten {iblichen kultischen Opferpraktiken wi-
dersprachen. Ein Sachverhalt, der wieder bei den frithen Christen um
Jesus auftauchen wird. (Siehe 1.3) So berichtet Diogenes Laertius iiber
Pythagoras: »Er verbot, Opfertiere zu schlachten fiir die Gotter, die nur
am unblutigen Altar zu verehren seien.« (Ebd., VIII, 22) Die vegetarische
Bewegung gegen das TieretSten setzt an die Stelle des blutigen Opfer-
mahls die friedliche Gemeinschaft derer, die kein Fleisch essen. Daher
erscheint es wenig verwunderlich, wenn Pythagoras ausschliellich am
Altar des Lebensspenders Apollon in Delos seine religiésen Reverenzen
erwies, weil dort nur Weizen, Gerste und Opferkuchen dargebracht und
weder Feuer noch Opfertiere verwendet wurden. (Ebd., VIII, 13)

Der enorme Einfluss und die ruhmreiche Wirkung der Person Pythago-
ras wurden mitunter auf die Tatsache zuriickgefiihrt, dass er seine Er-
nihrungsphilosophie nicht nur zeitlebens unbeirrt lehrte, sondern selbst
auch (vor)lebte. Bisweilen, berichtet der Pythagoras-Biograph Diogenes
Laertius (ebd., VIII, 19), habe er sich blo mit Honig oder Honigwaben
bzw. Brot begniigt, tagsiiber keinen Wein getrunken. Ansonsten af er
gekochtes oder rohes Griinzeug, selten Fisch (!). Durch das eigene ethi-
sche Beispiel soll er viele davon tiberzeugt haben, sich von einer solchen
Gesundheitskiiche zu ernihren. Tatsichlich berichtet Aristoxenos, ein
Schiiler des Aristoteles, Pythagoras habe auf eine solche kulinarisch an-
spruchslose Diit bestanden, »weil diejenigen, die ausschliellich diese
als Mahlzeit zu sich nehmen, stets frei von Krankheiten blieben«.*!

Die Ermahnung »Meide Fleischesfiillel« hat daher sowohl den morali-
schen Sinn, kein Fleisch zu verzehren, als auch die diitetische Bedeu-
tung einer Pflicht, sich gegeniiber der Uberfiille und Dickleibigkeit in
MifRigung zu iiben. Fiir die Tatsache, dass sich Pythagoras guter Ge-
sundheit erfreute und lang lebte, wird als evidenter Grund seine ein-
fache Ernihrung und fleischlose Didt angefiihrt: »So behielt sein Kor-
per gleichmiRig denselben Zustand«, berichtet Porphyrios, »ohne bald
gesund und bald krank zu sein, ohne einmal fett und dick zu werden
und dann wieder diinn und mager, und sein Blick verriet immer den
gleichen Charakter seiner Seele.«** Dazu passt die Bemerkung von Eu-
doxos, einem Freund Platons, wonach Pythagoras »eine solche kultische
Enthaltsamkeit iibte und derart sich von Morden und Mérdern fernhielt,
dass er nicht nur sich der beseelten Lebewesen enthielt, sondern auch nie
in die Nihe von Kéchen und Jigern kam.« (Ebd., 185)

50 | Vgl. Detienne, La Cuisine de Pythagore.
51 | Aristoxenos, zitiertin Bergdolt, Leib und Seele, 35.
52 | Porphyrios, Vita Pythagorae, 34 in: Diels, Vorsokratiker, 189.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

In welchem Mafle Pythagoras allerdings den eigenen Vegetarismus als
blof} einen asketischen Aspekt unter zahlreichen anderen Speisevor-
schriften begriff, die auf eine von kulinarischer Enthaltung und essis-
tenzieller Selbstentsagung geprigten Diitmoral abzielte, geht auch deut-
lich aus der Beschreibung des Diogenes Laertius hervor. »Tatsichlich
verbot er den Fleischgenuss, um die Menschen durch Ubung an eine
anspruchslose Lebensweise zu gewdhnen, so dass sie mit ungekochten
Speisen und einfachem Wasser eine leicht verfiigbare Nahrung hitten,
die dem Kérper Gesundheit und der Seele Scharfsinn verleihe.«** Letzt-
lich geht es auch der pythagoreischen Ernihrungslehre im Kern nicht
um die ethische Frage nach einer gastrosophisch guten Kiiche und nicht
um die philosophische Beschiftigung mit dem Essen im Sinne einer
verniinftigen Lebenskunst. Bereits Pythagoras lehrt eine asketische Hal-
tung gegeniiber dem Kulinarischen, die den Verzicht als das Gute ins
Zentrum der moralischen Lebenspraxis stellt. Von daher setzt sich das
didtmoralische Denken der Pythagoreer — abgesehen von ihrem vegetari-
schen Motiv — direkt in Platons und Aristoteles’ Philosophie der mifigen
Kiiche fort.

THEORIE DER ESSSTORUNGEN UND VORARBEITEN
ZUR GASTROPATHOLOGIE

Analog zur Platons diitetischer Problematisierung des gesellschaftlich vorherr-
schenden Geschmacks und dessen Vergniigen an unverniinftiger Véllerei ana-
lysiert Aristoteles die psychologischen Ursachen dieser falschen Esspraxis. Er ent-
wirft eine eigene Theorie der Essstérungen. Diese fithrt als wesentliche Ursache
eines unmifigen Appetits einen Mangel an Selbstbeherrschung an. So bestehe
die Unbeherrschtheit im Bereich der »kérperlichen Geniisse« darin, »ein Uber-
mafl des Angenehmen« zu wollen.> Diese Akrasie zeigt sich, neben der Wahl-
losigkeit hinsichtlich der Qualitit der Speisen, vor allem in der quantitativen Un-
mifigkeit des Appetits, als deren normativen Mafistab Aristoteles ein nicht weiter
begriindetes »>natiirliches Maf3« angibt. »Beliebiges zu essen oder zu trinken, bis
man iberfillt ist, bedeutet an Menge das natiirliche MaR iiberschreiten. Denn
die nattirliche Begierde ist lediglich die Erginzung des Mangels. Darum heiflen
jene gefriRig, weil sie sich iiber das Gehdérige hinaus anfiillen.« (Ebd., 1118b16)
Eine sozialpsychologische Hauptursache fiir die grassierende Gefrifligkeit und
Unersittlichkeit macht Aristoteles folglich in der ungeziigelten Konsumlust der
Meisten aus. »Deshalb wiinschte ein Schlemmer einmal darum, es méchte ihm

53 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen VIII, 13.
54 | Aristoteles, NE 1147al.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,

8s


https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

86

Ethik des Essens

sein Hals linger werden als die eines Kranichs, nur um das Vergniigen der Be-
rithrung linger genieflen zu kénnen.« (Ebd., 1118a32)

Die aristotelische Ursachenanalyse der allgemeine Schlemmerei und Véllerei
behandelt didtetische Unvernunft nicht als ein Schicksal oder als eine erb- oder
organbedingte Krankheit. Der Arzt-Sohn zieht die moralische Selbstverantwor-
tung des Einzelnen fiir den eigenen ernihrungsbedingten Gesundheitszustand
heran.” Eine unbeherrschte Esslust zeigt sich nicht nur in einer (hypertrophen)
Fettleibigkeit und (adipésen) Fresssucht. Auch am entgegengesetzten Extrem
eines gestorten Essverhaltens, der Magersucht, also bei »solchen, die sich weni-
ger, als sie sollen, am Koérperlichen freuen«®, wird eine dhnliche UnmiRigkeit
und Esspathologie festgestellt. Der heute geldufige Terminus fiir Magersucht,
Anorexie, hat seinen griechischen Ursprung in dem von Aristoteles geprigten
Begrift der orexis.

Mit Orexie beschreibt die aristotelische Psychologie eine Disposition des
freien Willens der menschlichen Vernunft: Ein Streben oder Begehrungsvermo-
gen, etwas Erstrebens- oder Begehrenswertes (im Sinne einer Bediirfnisbefriedi-
gung) wollen zu kénnen.” Dementsprechend bringt die psychotische Anorexie
dem Begriff nach zutreffend die willentliche Negation der Orexis einer gesunden
Sittigung und Nahrungsaufnahme zum Ausdruck. Neben der Anorexie und der
Hypertrophie ist ein weiterer Grundbegriff der heutigen Gastropsychologie ein-
deutig griechischer Herkunft: namlich Bulimie oder die Fress-Brechsucht. Aller-
dings bezeichnet der griechischen Arzt Hippokrates boulimos nur als kranken
Hunger, im Kontrast zum richtigen, gesunden Hunger.>®

Eine dhnliche Verwendung, die den Aspekt des Brechens (Vomitierens) eben-
falls noch nicht erwihnt, fithrt Plutarch an, wenn er in seinen Tischgesprichen
nicht ohne Selbstironie sagt, »dass das Wort Bulimos eine grofle, allgemeine
Hungersnot anzeige, besonders bei uns Aoliern, die wir gern P fiir B gebrau-
chen. Wir sprechen das Wort nicht Bulimos, sondern Polimos aus, welches so-
viel als Polylimos sein kann.«* Hintergrund dieses Sprachspiels ist die Tatsache,
dass Bulimos und Bulimia nach der gewthnlichen Herleitung zusammengesetzt
ist aus bu, einer vermehrenden und verstirkenden Silbe, und limos, dem Hun-
ger. Nach der in Biotien tiblichen dolischen Mundart und Aussprache wiirde es,

55 | Insofern trifft die Behauptung nicht zu, »dass heute, anders als friiher, Krankheiten in
vermehrtem Mafie als vermeidbar und als Folge von individuellem Fehlverhalten dargestellt
werden.« Vgl. Wirz, Essen und Reden vom Essen als Formen sozialer Gewalt, 293.

56 | Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1147a.

57 | Nussbaum erldutert zum Neologismus der Orexie: »Viele Arbeiten beschéftigen sich
mit dem Sinn und Ursprung anderer Wortschépfungen der aristotelischen Terminologie.
Aberin welchem Mafe dieses Wort eine Erfindung des Aristoteles ist, wird gewdhnlich ver-
kannt.« Vgl. Nussbaum, The Fragility of Goodness, 273

58 | Vgl. Ba4r Métzner, Eating and Feeding, 136.

59 | Plutarch, Tischgesprache, 226.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

worauf Plutarch anspielt, mit polys, d.h. viel, grof3, stark zusammengesetzt sein.
Demnach bezeichnet Bulimie im eigentlichen Sinne einen (krankhaft) heftigen
Hunger oder Heiffhunger; im iibertragenen Sinne ist die Polylimie das starke und
vielgefrifige Tafelvergniigen.

DER ARISTOTELISCHE DIATRATGEBER:
NICHT ZU VIEL UND NICHT ZU WENIG

»Zu viels, >zu wenigs, >zu wahllos, >zu gierigs, sunmiflig« — fiir Aristoteles ge-
hen die verschiedenen Varianten symptomatischer Essstérungen allesamt auf die
Unbeherrschtheit gegeniiber der Esslust zuriick. Freilich ist er sich dariiber im
Klaren, einen nachvollziehbaren Mafistab zu einer allgemeinen Bestimmung des
Unmifligen, woran gemessen wird, dass etwas zu viel, zu wenig, zu gierig etc.
ist, bieten zu miissen. Deshalb gehen seine erndhrungstheoretische Reflexionen
unmittelbar in die Konzeption seiner Moraltheorie ein.

Der aristotelischen Ethik zufolge liegt das moralisch gute Verhalten »zwi-
schen zwei Schlechtigkeiten, dem Ubermaf und dem Mangel«.®® Wihrend die
Schlechtigkeiten in den Leidenschaften und Handlungen hinter dem Gesollten
zuriickbleiben oder tiber es hinausgehen, so der Begriinder der ersten ausgearbei-
teten Morallehre der westlichen Kultur, besteht die Tugend darin, »die Mitte zu
finden und zu wihlen.« (Ebd.)

Demnach ist das moralisch Richtige »ein Mittelmaf, sofern sie auf die Mitte
zielt« (ebd., 1106a17) und weil »die Mitte das Richtige trifft« (ebd., no6azs).

Tatsédchlich erldutert Aristoteles seine Ethik der tugendhaften Mitte am Bei-
spiel des Essens und des Sportes: »Denn iibermifiges Turnen vernichtet die Kraft
und ebenso zu wenig Turnen. Ebenso zerstéren ein Zuviel oder Zuwenig an Spei-
se die Gesundheit, das Angemessene dagegen schafft die Gesundheit, mehrt sie
und erhilt sie.« (Ebd., 1104a15) Mit dieser mifligungstheoretischen Begriindung
der Mitte, des Mafthaltens und des mifligen Appetits bzw. des mifigen Essens
formuliert Aristoteles den allgemeinen Grundsatz einer diitischen Selbstbeherr-
schung (eukrasie) im Sinne eines nicht ungesunden und — in der Besonnenheit
(sophrosyne) auf das gesundheitlich Mafvolle — angemessenen Umgangs mit der
Genussgier und den kulinarischen Geliisten. Er bietet mit diesen Speisevorschrif-
ten den allgemeinen Tugendbegriff einer richtigen Diit, eines mifligen Essens,
dessen Giiltigkeit bis zu den aktuellen ernihrungswissenschaftlichen Ratschli-
gen fortbesteht.

Freilich vermag diese Didtlehre nichts dartiber zu sagen, worin dieses unbe-
stimmte Maf des didtisch Richtigen bzw. die Unmifigkeit und das Falsche prak-
tisch besteht. Wihrend die medizinische Diitetik durch empirische Mafistibe
genau anzugeben weif}, worin das richtige Maf fiir eine gesundheitliche Ernih-

60 | Aristoteles, Nikomachische Ethik 1107a1.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

88

Ethik des Essens

rung liegt, bleibt die von der philosophischen Didtmoral des Aristoteles formu-
lierte Maxime einer mifligen Diit eine Leerformel: Sie besagt nichts weiter, als
dass eine selbstbeherrschte Ernihrungsweise, bei der »nicht zu viel< und >nicht zu
wenig« gegessen wird, >richtig« ist. Folglich versteht diese Philosophie unter einer
falschen Ernihrung und unter einem moralisch schlechten Essen nicht anders
als eine unbeherrschte Véllerei und ein diitisch vernunftloses Genussleben, wih-
rend die kulinarische Selbstbeherrschung im Sinne einer pauschalen Mifligung
zu einem Guten an sich erklirt wird — zur Tugendpflicht und Didtmoral eines
mittelmifigen Essens.

Wer also »in allem, was das Schmecken und Fithlen angeht«, entweder zuwe-
nig will und in diesem Sinne unmifig isst oder zuviel und iibermifig (ziigellos,
unenthaltsam) ist, erndhrt sich sicherlich gesundheitlich falsch, auf alle Fille aber
verhilt sich moralisch schlecht. »Die eigentliche Unbeherrschtheit wird nicht nur
als ein Fehler, sondern auch als eine Schlechtigkeit getadelt.« (Ebd., 11477a1) Wenn
Aristoteles mit den »Vielfrafen« im gleichen Atemzug auch »Leckermiuler«
und »Weinschlemmer« tadelt®!, dann macht diese pauschale Gleichsetzung deut-
lich, dass ihm die mogliche Differenzierung zwischen einem gesundheitlichen
schlechten und unverniinftigen Essen von schmeichelhaft Angenehmen, wie es
Vielfrafle und Leckermiuler goutieren, und dem mafvollen und sachverstindi-
gen Genuss von Wohlschmeckendem, den Feinschmecker und Weinliebhaber als
das hochste kulinarische Gut wollen, nicht weiter beschiftigt.

Fur Aristoteles ist jedes iiber die gebotene Mittelmifigkeit hinausgehende In-
teresse am Essen unmoralisch, weil ihm ein selbstbeherrschter und selbstzweck-
licher Genuss von Leckerem als mogliches Begehr einer gastrosophischen Ver-
nunft undenkbar erscheint. Das asketische Ideal der platonisch-aristotelischen
Didtmoral attackiert nicht nur die ungesunde Lust, der darin besteht, sich zu viel
oder zu wenig Nahrungsmittel einzuverleiben; es richtet sich dartiber hinaus
gegen einen Hedonismus, der dem Essen zu viel Wert in der alltiglichen Lebens-
praxis beimisst und diesem Lebensbereich zu wenig Geringschitzung entgegen-
bringt. Zwar wird erst einige Jahrhunderte spiter das christliche Denken den
kulinarischen Lebensgenuss und die menschliche Essistenz pauschal als Stinde
verteufeln, aber die asketische Moral einer mifligen Didt geht auf den antiken
Kanon der platonisch-aristotelischen Philosophie zurtick.

61 | Aristoteles, Eudemische Ethik 1221b16.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

DAs PLATONISCHE DIATPROGRAMM EINER SPARTANISCHEN KUCHE

Mit dem Programm einer mifigen Kiiche ist die Pflicht und Tugend einer kulina-
rischen Asketik bezeichnet und zum Ideal einer philosophischen Auffassung des
Essens erhoben. Diese fragt nicht, woher das Essen kommt, woraus es besteht, von
welcher Qualitit die Speisen sind, wie ihr Geschmack und welche Zubereitung
gewihlt wurde oder mit wem das Essen geteilt wird und so weiter. Alle diese Frage
bleiben bei Platon und Aristoteles unberticksichtigt. In der klassischen Diitmoral
heiflt das Motto lediglich: Alles in allem miRig essen und mit mifligem kulina-
rischen Anspruch. Die aus diesem Ideal abgeleitete Selbstbeherrschung und das
daraus begriindete essistenzielle Selbstverhiltnis des Menschen miinden in den
Moral einer funktionellen Sittigung: Gut ist Essen, sofern es vor allem der Be-
friedigung nutritiver Bediirfnisse dient. Diese Didt-Kiiche, die sich als kritisches
Regulativ zu den gesellschaftlich vorherrschenden Esspraktiken versteht, wird
von Platon als kreativem Ernihrungsratgeber mit entsprechenden Rezepten und
Speisevorschriften versehen.

Insbesondere in der Politeia, seinem sozialphilosophischen Entwurf einer
besseren Gesellschaft, wird das Programm einer asketischen Kiiche skizziert.
Unter funktionellen Gesichtspunkten stellt die platonische Utopie die staatliche
Nahrungsmittelversorgung an oberster Stelle der politischen Priorititen. Es wird
erklirt: »Das erste und grofite aller Bediirfnisse ist die Herbeischaffung der Nah-
rung des Bestehens und Lebens wegen.«% Wie das zweieinhalbtausend Jahre spi-
ter proklamierte Menschenrecht auf Nahrung, so formuliert auch Platons Idee
einer politischen Ernihrungsgerechtigkeit einen negativen Freiheitsbegriff des
Essens: Das minimale Recht auf ein hungerfreies Leben und auf die Gewihrleis-
tung einer funktionellen (lebenserhaltenden) Grundversorgung.

Gleichwohl werden bei Platon an dieses sozialpolitische Programm duferst
konkrete (positive) MaRnahmen fiir eine ideale Plankiiche gekntipft. Diese legen
fur die Zukunft der Menschheit folgende kollektive Kostform und Tischsitten
fest. »Nihren werden [die Menschen] sich, indem sie aus der Gerste Graupen be-
reiten und aus dem Weizen Mehl und dies kneten und backen und so die schons-
ten Kuchen und Brot auf Rohr und reinen Baumblittern vorlegen und selbst mit
ihren Kindern schmausen, auf Streu von Taxus und Myrten gelagert, Wein dazu
trinkend und bekrinzt den Géttern lobsingend.« (Ebd., 372b-c) Uber Grundnah-
rungsmittel wie Brot, Kuchen und Wein hinaus sollen die kollektiven Mahlzeiten
als »Zukost« durch einige, sehr bedacht ausgewihlte Gewiirz- und Genussmittel
erginzt werden. »Salz ja gewif und Oliven und Kise und Zwiebeln und Kohl,
und was vom Felde eingekocht werden kann, werden sie sich einkochen. Auch
Nachtisch wollen wir ihnen aufsetzen von Feigen, Erbsen und Bohnen, und Myr-
tenbeeren und Kastanien werden sie sich in der Asche rosten und mifig dazu

62 | Platon, Politeia 369d.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,

89


https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

90

Ethik des Essens

trinken.« (Ebd.) Wer sich diese plan-mifige Kostform angewohnt, dem verspricht
Platon ein gesundes, langes Leben.

Der Staatstheoretiker sieht fiir die ideale Gesellschaft auflerdem eine vegeta-
rische Ernihrungsweise vor, die der vorherrschenden karnivoren Esskultur mit
dem religiés-biozentrisch begriindeten Verzicht auf Fleischgenuss und Tieropfer
eine friedfertige Kiiche entgegenhilt. (Vgl. ebd., 373¢c) Der platonische Vegetaris-
mus kann als ein Indiz fiir die Tatsache genommen werden, dass er in einigen
grundlegenden Dingen, wie diesen, eine deutlich andere Philosophie vertritt als
Sokrates oder Aristoteles, die beide auf Fleischgenuss nicht verzichten wollten. So
mahnt Platon seine Mitmenschen an jene unlingst vergangene Zeit frommer Ess-
sitten, welche »noch nicht einmal vom Fleische des Stieres zu kosten wagte und
nicht Tiere den Gétter opferte, sondern Opferkuchen und mit Honig befeuchtete
Friichte und andere reine Opfer der Art, und wo sie des Fleisches sich enthielten,
als sei davon zu essen und mit Blut die Altire der Gotter zu besudeln unfromm.«*
Entsprechend setzt sich dieser utopische Vegetarismus mit der »pythagoreische
Lebensweise« in Beziehung.** Gleichwohl scheint, trotz der angefiihrten eindeu-
tigen Auferungen, auch Platons Denken letztlich (wie bei Sokrates und Nietz-
sche) nur einem inkonsequenten Vegetarismus verpflichtet zu sein, wenn er das
Jagen und Schlachten von Tieren erwihnt, ohne ein kritisches Wort dariiber zu
verlieren® oder ein gelegentliches Fleischessen zumindest toleriert, »sofern es
etwas zur Leibesstirke beitragt«. (Ebd., 559b) Deshalb erweckt die Tatsache, dass
sich der Vegetarismus Platon als ein »fortgesetztes Problem stellte«®, den Ver-
dacht einer gewissen Selbstwiderspriichlichkeit.

Neben dem mutmaflichen pythagoreischen Vegetarismus gehen weitere
weltanschauliche Einfliisse in die platonische Diidtkiiche ein. So verarbeitet er
beispielsweise seine personlichen Reiseerfahrungen nach Italien und Sizilien in
der rigorosen Ablehnung einer ausgeprigten Esskultur und eines kulinarischen
Genusslebens. »Als ich dorthin kam, sagte mir das, was man dort bei reichlichen
italischen und sizilischen Leckereien ein gliickliches Leben nennt, keineswegs
und in keiner Weise zu, dahinzuleben, indem man zweimal des Tags sich voll-
pfropft und keine einzige Nacht allein schlift und welche Gewohnheiten sonst an
ein solches Leben sich kniipfen.«®

Dass dieser angewiderte Ton etwas unglaubwiirdig ist, vermutet sein Zeit-
genosse Diogenes. Der berithmte Philosoph, der in der Tonne lebt, Diogenes, der

63 | Platon, Nomoi 782c.

64 | Platon, Politeia 600b. In den Gesetzen (Nomoi 782c) deutet Platon den pythagore-
isch-orphischen Hintergrund seines holistischen Vegetarismus an: »Vielleicht fihrten die
damals lebenden Menschen eine sogenannte orphische Lebensweise, indem sie an alles
Unbeseelte sich hielten, alles Lebendigen dagegen sich enthielten.«

65 | Vgl. Platon, Politikos 288e.

66 | Dombrowski, Philosophy of Vegetarianism, 61.

67 | Platon, Siebenter Brief 326¢.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

Extremist des >einfachens, jedem Luxus und {iberfliissigen Konsum abholden
Lebens verwickelt Platon in eine typische Streitszene, in der er die persénliche
Glaubwiirdigkeit und den normativen Relativismus von Platons Moral der kuli-
narischen Mifigkeit vorfiihrt — nicht ohne dabei die méglicherweise wahren Be-
weggriinde dessen legendiren Sizilien-Reise zu enthiillen. Der Anekdote zufolge
soll Diogenes, als Platon sich mit dem Verzehr von einigen Oliven begniigte, die
Bemerkung fallen gelassen haben: »Was denn, der Weise ist nach Sizilien gereist
wegen der guten Gastronomie, nun hast du sie vor dir und geniefit sie nicht?«
Woraufhin Platon grimmig erwidert habe: »Laf} dir bei den Géttern gesagt sein,
dass ich mich auch dort meist mit Oliven und dergleichen ernihrt habe.« Dioge-
nes spiirt den tiefen Sinn dieses Bekenntnisses auf, indem er zuriickfragt: »Und
wozu mufdtest du dann nach Sizilien reisen? Oder gab es damals in Attika viel-
leicht keine Oliven?«*® Man weifl — oder weifs man es nicht? —, dass Platon nicht
der diinnste war...

Dennoch gelten ihm die ruhmreichen Spartaner als Vorbild und Urbild sei-
ner Idee einer mifligen Kiiche. Aufs Entschiedendste lobt er deren asketische
Haltung auch im Kulinarischen. »Die Lebensweise der Lakeddmonier, lisst er
seinen Onkel Kritias zu deren mifligen Kiiche kommentieren, »ist vom Gleich-
maf bestimmt: Essen und Trinken, wie es dem rechten Maf entspricht, um zum
Denken und Arbeiten fihig zu sein«.*® Die Vorliebe fiir die spartanische Lebens-
weise als Ideal einer sprichwortlich gewordenen Anspruchslosigkeit liegt Platons
diitmoralischem Denken zugrunde. Insofern muss einen der Bericht eines friih-
neuzeitlichen Chronisten nicht wundern, der ausfithrt: »Unter anderen Nationen
hatten die Laceddmonier die iibermifige Kochkunst nicht geachtet. Sie verlangen
nichts mehr, als nur, dass ein Koch das Fleisch wohlschmeckend zu kochen wiifi-
te. Die andern, als Diener des Uberflusses, wollten sie sogar in ihrer Stadt nicht
dulden, damit ihre Biirgerschaft nicht liistern und wolliistig wiirde. Als deswegen
Mithaikos von Syracus (welcher seiner Kochkunst halber sich hoher als der welt-
bertihmte Bildkiinstler Phydias achtete) daselbst anlangte und einige Probestii-
cke leisten wollte, befahl ihm der Rat, sich von Stund an fort zu packen mit den
beigefiigten Worten: >Wir halten mit unsern Einwohnern diesen Gebrauch, dass
wir eher und mehr durch Arbeit als vermittels Schleckereien ihnen einen Appetit
machen.«”® (Im Ubrigen 16ffeln die erwachsenen Spartaner bei ihren gemeinsa-
men Mahlzeiten die bertichtigte schwarze Suppe, die besser gewesen sein soll als
ihr Ruf))

Entsprechend rigoros verfahren die Spartaner mit fettleibigen Menschen.
Uber eine allgemeine Missbilligung und moralische Verurteilung hinaus werden
>Dicke« mit Geldstrafen belegt oder des Landes verwiesen. Entsetzt tiber diese
brachialen Sitten gibt auch Antonius Anthus in seinen Vorlesungen zur Esskunst

68 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, VI, 25.
69 | Platon, Phaidon 270c.
70 | Weigel, in: Heckmann, Die Freud des Essens, 180.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,

o1


https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

92

Ethik des Essens

zu bedenken, dass die Spartaner »so roh, unwissend und ohne Sinn fiir den ER-
genius [waren], dass sie den Nauklides des Landes verweisen wollten, weil der
Treffliche in seinem wohlgemaisteten Bauchlein ein Dokument ausgebildeteren
Geschmacks nicht verhehlen konnte.«” Das lakedimonische Gesundheitsdis-
positiv geht so weit, dass adipése Leckermiuler der 6ffentlichen Auspeitschung
ausgeliefert werden.”? An diesem Punkt schwichelt der Spartaner Platon: Um in
der eigenen Gesellschaft fettleibige, aber auch moralisch gewichtige Menschen
wie Sokrates (und erst recht ihn selber) vor diesem Schicksal zu schiitzen, er-
findet Platon die >Idee der inneren Werte<, die auch das Dicksein — trotz dessen
offenkundigen Unmifligkeit und an sich verachtenswerten diitmoralischen
Schlechtigkeit — ehrwiirdig machen und schon erscheinen lassen. Diese ideell be-
schénigende und wahrlich erleichternde Rechtfertigung der >tieferen Wahrheit«
eines unsichtbaren Seins wird von der platonischen Ideenlehre trefflich gesttitzt,
wenn nicht, wie sich zeigen wird, sogar rationalisiert.

Das asketische Ideal einer spartanisch mifiigen Kiiche, welches Platon
letztlich entwirft, bewegt sich weit entfernt von einer Gedankenwelt, in der die
menschliche Ernihrung eine eigenstindige philosophische Lebenskunst ist und
eine gute Esskultur als ethischer Selbstzweck einer praktischen Vernunft gewiir-
digt wird. Vielmehr wird das alimentire Lebensgeschehen darauf reduziert, blofd
fur die physische Reproduktion der Arbeits- und Leistungsfihigkeit zu sorgen.
Gemif dieser philosophischen Diitmoral dient das Essen lediglich der Selbst-
erhaltung. Bis in die letzte Konsequenz radikalisiert, wird das asketische Ideal
dieser moglichst unkomplizierten, funktionellen, schnellen Bediirfnisbefriedi-
gung von Platons ewigen Antipode Diogenes parodiert, wenn der Kyniker auf
dem Marktplatz Athens masturbiert und dazu lakonisch bemerkt: »Wenn man
doch auch so den Bauch reiben kénnte, um den Hunger zu stillen.«”

Wie wenig Diogenes freilich von der platonischen Pflichtlehre eines kulinari-
schen Asketismus hilt, verdeutlicht der alles andere als spartanisch-bediirfnislose
Speiseplan des Kynikers. Dessen lebensfrohe und unbefangene Feinschmeckerei
stand offenbar in bester Ubereinstimmung mit der von ihm selbst praktizierten
Ethik einer (ansonsten) bescheidenen Lebensweise: »Die Nahrung war so einfach
wie moglich. Man ernihrte sich in der Regel von Brot, Gemiise und Friichten,
etwa von Feigen und den billigsten Apfeln vom Markt, nur gelegentlich von Fisch
oder Fleisch. Kise und Oliven waren nicht verboten. Man a8 das, was gerade zur
Hand war, aber nie etwas Teures oder Delikates, wenn Einfacheres erhiltlich
war. >Hunger als Zukost« ist ein kynisches Motto. Als Getrink war Wasser prak-
tisch vorgeschrieben, aber Milch war erlaubt und auch Wein wurde nicht immer
verschmiht. Der Kyniker [...] sittigte sich auch an den Hekate-Mahlzeiten, den
Speiseopfern, die Glaubige am letzten Mondtag an den StrafRenecken hinstellten.

71 | Anthus, Vorlesungen zur ERkunst, 28.
72 | Vgl. Klotter, Machtiges Fressen.
73 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, VI, 46.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

Diese Mahlzeiten bestanden aus Kuchen, Fischen, Eiern, Kise und Portionen von
Ferkeln und Hiindchen — den Uberresten der Reinigungsopfer.«’

Anders als die kynische Gourmet-Philosophie macht die spartanisch-platoni-
sche Erndhrungslehre ernst mit der Idee einer ebenso sittenstrengen wie simplen
Bediirfnisbefriedigung; sie entwirft gleichsam den klassischen Prototyp einer
philosophischen Diitkiiche. Plutarch berichtet von einer signifikanten Begeben-
heit, der zufolge Plato eines Tages den Timotheus von den prichtigen, unter Feld-
herrn allerdings gewthnlichen Gastmahlen mit sich genommen haben soll, um
»ihn in der Akademie ganz einfach und philosophisch«, mit einer reizlosen Tafel
bewirten zu lassen, »die, weil der Korper ruhig und heiter bleibt, von sanftem
Schlafe und leichten angenehmen Triumen begleitet ist.« Den anderen Morgen,
da Timotheus den Unterschied fiihlt, sagt er: »Wer beim Plato speist, befindet
sich auch am folgenden Tage wohl! Und in der Tat, ein herrliches Mittel, den Tag
angenehm hinzubringen, ist die Leichtigkeit und gleiche Mischung des Koérpers,
der, wenn er nicht durch iibermifliigen Genuss zu Boden gedriickt wird, ohne
Widerwillen zu jedem Geschiifte bereitwillig ist.«”

PoLITISCHE REGELUNGEN DES SYMPOSIENWESENS UND DIE
BEISPIELHAFTIGKEIT DES SYMPOSIONS

Diesen Grundsitzen entsprechend entwirft Platons Staatsutopie weitere Details
einer Ernihrungspolitik, die Richtlinien und Gesetzgebungen vorsieht, um bei-
spielsweise die ordnungsgemifle Durchfithrung von dionysischen Festivititen
und das in der antiken Welt populdre Brauchtum der Symposien und Syssitien
neu zu regeln.’® Im Einzelnen werden dazu Fragen des angemessenen Weinkon-
sums, insbesondere des ordentlichen Rausches, mit dem Ziel erortert, fiir die
»Speisevereine« und »gemeinschaftlichen Mahle« das richtige philosophische
Maf} festzulegen. Die platonische Ernihrungspolitik wiirde das Ideal einer as-
ketisch gesitteten Esskultur durchsetzen: »Wenn ein Staat, so restimiert Platon
seine didtetische Doktrin, »die eben erwihnte Einrichtung als etwas Ernstes ge-
setzmiflig und mit Ordnung anwendet, indem zur Eintibung der Mifigkeit sie
benutzt, und auch anderer Geniisse in derselben Weise und in demselben Ver-
hiltnisse sich nicht enthilt, indem er Einrichtungen trifft, um den Biirgern die
Herrschaft iiber sie zu verleihen, dann steht es allen zu, ihnen in dieser Weise
sich hinzugeben.« (Ebd., 674a)

Mit anderen Worten: Ein nicht unbeachtlicher Teil des politischen Platonis-
mus umbkreist die ideale Organisation des Symposienwesens als einer zentralen
Form der alltagskulturellen Vergemeinschaftung. Mit der sittlichen Wechselbe-

74 | Luck, Die Weisheit der Hunde, 9.
75 | Plutarch, Tischgespréche, 207.
76 | Vgl. Platon, Nomoi 635b-674c.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,

93


https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

94

Ethik des Essens

ziehung von Polis und Symposion, Zusammenleben und Mahlpraxis, prasentiert
Platon die Tafelrunde direkt als Schule fiir politische Werte: »Mafshalten wird im
Symposion fiir das Leben in der Polis gelernt und eingeiibt.«”” So kommt es, dass
eine der bekanntesten Darstellungen einer heiteren Tischgesellschaft in der west-
lichen Kultur — Platons Symposion — dem, was es dabei zu essen und zu trinken
gibt, keine Beachtung schenkt. Die Kochkunst und der Wohlgeschmack der ge-
nossenen Speisen werden zu einer Nebensache degradiert; fiir Platon sind an dem
Gastmahl nur das Tischgesprich und der geistige Genuss wichtig.”®

Der Platon-Kritiker und Autor einer einschligigen Abhandlung iiber die Ess-
kunst aus der ersten Hilfe des 19. Jahrhunderts, der bereits erwihnte Antonius
Anthus, kommentiert diese ungastrosophische Erbschaft entsprechend (wenn-
gleich unzutreffend generalisierend). »Vor philosophischen Gastmihlern bewah-
re uns der Himmel! Was die Griechen so nannten, war ein ziemlich verniinftiges
Gesprich. Nicht zu vergessen, dass man dabei viel und méglich gut sprach, aber
um so weniger und schlechter zu essen bekam, wie’s auch in Wieland’s Aristipp
heif’t: >Wobei eine freie muntere Unterhaltung die bessere Hilfte der Bewirthung
machte««’® Ahnlich fillt das Urteil bei Michel Serres aus, das noch einmal be-
stitigt, wie fern dem platonischen Denken eine Heiligkeit der Kiiche und genuss-
volle Erfullung des kulinarischen Selbst ist: »Platon hat darauf geachtet, dass das
Fest nicht stattfindet. [...] Sokrates, Agathon, Alkibiades reden iiber die Liebe,
ohne sie jemals zu machen; sie setzen sich zu Tisch, ohne zu speisen; sie trinken,
ohne den Geschmack zu genieflen; und so eilen sie von der Tiir oder Schwelle
sogleich in den Gastraum und auf die Liegestatt, ohne der Kiiche einen Besuch
abzustatten.«?

77 | Klinghardt, Gemeinschaftsmahl, 159.

78 | Neumann weist auf folgende Stationen der Gastmahl-Literatur hin: Platons Sympo-
sion entsteht um 380 v. Chr. Es verkniipft Sinnenfreude und Gedankenspiel im Freundes-
mahl, nimmt die Feier eines Sieges zum Anlaf eines Festes, in dem Trinken und Lobreden
aufden Eros sich in komplizierter Weise verflechten; Xenophons Symposion (zwischen 430
und 350 v.u.Z.), wiederum zu Ehren eines Siegers abgehalten, schildert die Abwendung
von geistloser Zecherei zu einem Lob von Eros und Freundschaft; eine Tanzpantomine der
Liebesnacht von Dionysos und Ariadne bildet den Abschluss; Lukians Symposion oder die
Lapithen (160-165) zeigt (nach dem Vorbild Platons und Xenophons) ein Symposion aus
Anlass einer Hochzeit, das Gelage lberflihrend in einen Streit der Philosophenschulen;
Plutarchs Symposion der Sieben Weisen (46-120) verkniipft die iberlieferten Motive er-
neut, und Petronius’ Cena Trimalchionis, als Teilstiick seines Satyrikon, exponiert -mithilfe
der traditionellen Verbindung von Essen und Reden - die problematische (parodistische)
Erorterung des Kiinstlertums in der Welt der sozialen Aufsteiger. Vgl. Neumann, Gastmahl-
Inszenierungen, 426.

79 | Anthus, Vorlesungen Uber die Esskunst, 94f.

80 | Serres, Die fiinf Sinne, 209, 223.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

Immerhin fithlt sich Plutarch genétigt, tiber die méglichen Griinde nachzu-
denken, worum Platons Symposion das Essen vergisst. »Die Freuden der Tafel
selbst«, so Plutarchs Rechtfertigung, »gewihren nur eine sehr unedle und bald
verschwindende Erinnerung, die dem vom vorigen Abend ubrig gebliebenen
Geruch von Speisen und Riucherwerk gleicht; hingegen die Fragen und Unter-
suchungen der philosophischen Materien bleiben immer in frischem Anden-
ken.«®! Der Gelehrte scheint durchaus um die Schwiche seiner Argumentation
zu wissen, weshalb er einen zweiten Anlauf unternimmt. Dabei wird sogleich
eingerdumt, dass eine >Frischhaltung«< von kulinarischen Werken durchaus mit-
hilfe entsprechender Konservierungstechniken (beispielsweise des theoretischen
Andenkens und literarischen Erinnerns) méglich wire. Letztlich liege, wie wir
erfahren, der wahre Grunde fiir den sagenhaften Sachverhalt, dass bei den Mih-
lern der Philosophen die Kochkunst und der Geschmack des Genossenen un-
erwihnt bleiben, schlichtweg darin, dass sie lieber einseitig und ausschliefllich
dem Labsal des Logos fronen, anstatt — auch — gutes Essen zu goutieren: »Wire
nun hier das Vergniigen blof3 sinnlich und kérperlich gewesen, so hitten auch
Plato und Xenophon nicht die bei Kallias und Agathons Gastmahlen gehaltenen
Unterredungen, sondern die damals vorgesetzten Gerichte und Leckerbissen auf-
gezeichnet hinterlassen miissen. Allein beide Schriftsteller haben diese«, wie
Plutarch zugesteht, »ob sie gleich aller Vermutung nach auf das beste und kost-
barste zubereitet gewesen, gar keiner Erwihnung gewiirdigt, sondern dafiir die
philosophischen Unterredungen nebst den eingemischten Scherzreden sorgfiltig
beschrieben und uns durch ihr Beispiel belehrt, dass man nicht nur iiber die Ti-
sche niitzliche Gespriche fithren, sondern auch das Andenken derselben erhalten
miisse.« (Ebd., 208)

RATIONALISTISCHE ANTHROPOLOGIE ALS URSPRUNG
DER FASTFOOD-MENTALITAT

In Platons und Aristoteles’ moralphilosophischen Problematisierungen des Es-
sens driicken sich zuletzt die Primissen ihres logozentrischen Menschenbildes
aus. Diese rationalistische Anthropologie konstruiert einen rigorosen Dualismus,
der den Menschen in zwei Welten zertrennt und in zwei Wesen »schichtet«.®? Pla-
ton und Aristoteles betreiben eine anthropologische Entzweiung des Menschen
in zwei ungleiche Welten: In die Hohe einer Welt der Vernunft, die kategorisch
von der Unterwelt des Essens abgesetzt wird. Es entsteht eine strikte Polaritit
zwischen Philosophie und Kiiche.

Die platonische Anthropologie steuert diese Polarisierung in der Bestim-
mung der wahren Erfullung oder Anfiillung der Menschheit ohne Umwege an:

81 | Plutarch, Tischgespréche, 207.
82 | Vgl. Schmitz, Anthropologie ohne Schichten.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,

95


https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

96

Ethik des Essens

»Welches ist aber die wahrhaftere Anfuillung, die mit einem minder oder die mit
einem mehr Seienden? — Offenbar die mit einem mehr. — Welches von beiden
Gattungen nun, glaubst du wohl, habe mehr Anteil am reinen Sein, die, wozu
Brot und Getrink und Gekochtes und alle Nahrungsmittel insgesamt gehéoren,
oder die Gattung der richtigen Vorstellung und des Wissens und des Verstandes
und alles dessen insgesamt, was Tugend ist?«®* Die platonische Antwort ist uns
vertraut: Nicht im Kulinarischen, nicht im Brot, in Getrinken, im Gekochten und
allen Nahrungsmitteln ist die einzig wahrhafte Lebensfiille zu suchen; den alles
entscheidenden Anteil am reinen Sein bietet ausschliefllich der iibervolle Logos.
Diese idealistische, rationalistische oder klassisch philosophische Vorstellung
vom eigentlichen Wesen des Menschen liegt dem — in der westlichen Tradition
seither tief verwurzelten — Geist-Kérper-Dualismus zugrunde. »Uberhaupt also
wird das zur Pflege des Leibes Gehorige in seinen verschiedenen Arten minder
als die Arten des zur Pflege der Seele Gehorigen an der Wahrheit und dem Sein
Anteil haben«, wie es bei Platon heift. (Ebd.)

Sein Phaidon liefert das Gedankengut einer rationalistischen Anthropologie,
die kein Hehl aus ihrer Genuss- und Leibfeindlichkeit und ihrer kategorischen
Verachtung des Kulinarischen macht. An den opportunen Gesprichspartner
Simmias gewendet, legt Platon seinem Sokrates die entsprechenden Worte in
den Mund. »Scheint dir, dass es sich fiir einen philosophischen Mann gehére,
sich Miithe zu geben um die sogenannten Liiste, wie um die am Essen und Trin-
ken? — Nichts weniger wohl, sprach Simmias. [...] - Und die iibrige Besorgung des
Leibes, glaubst du, dass ein solcher sie grof§ achte? [...] — Verachten, diinkt mich
wenigstens, wird es der wahrhafte Philosoph.«®* Der philosophische Mensch, wie
ihn sich die rationalistische Anthropologie wiinscht, befreit sich von den Liis-
ten und Bediirfnissen des Trinkens, Essens und anderer »>leiblicher< Dinge. Der
wahrhafte Philosoph stellt seine Liebe zur Weisheit dadurch unter Beweis, dass
er solche Angelegenheiten durch Verachtung abtut. Aus dieser Verachtung nihrt
der didtmoralische Diskurs die Idee einer Fastfood-Philosophie, die das Essen zur
Nebensache der menschlichen Lebenspraxis degradiert. Das menschliche Selbst-
verstindnis, von dem diese Philosophie lebt und das bis heute das kollektive Be-
wusstsein beherrscht, wird von der Eschatologie einer dereinstigen »Erlésung
und Absonderung der Seele von dem Leibe« umkreist: Vom anti-gastrosophi-
schen Phantasma einer Menschheit als einer Lebensform, die am besten ohne
Essen wire. Das didtmoralische Menschenbild glaubt an eine Art Autophagie der
Vernunft, an eine ipse alimenta sibi, wonach der vermeintlich leiblose Geist keiner
Nahrung von auflerhalb bedarf, weil er sich selbst nihrt.

83 | Platon, Politeia 585b.
84 | Phaidon 64d.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

DAs wILDE TIER IN UNS

Einstweilen hingt aber am Geist noch ein Bauch, lebt die Menschheit durch die
Mahlzeit, bleibt das Vernunftwesen ein menschliches Lebewesen, mithin ein
unphilosophisches Tier, das sich ernihrt. Wegen dieses Umstandes droht dem
Menschsein fortwihrend die Gefahr, an der Unvernunft des Essens und seines
essistenziellen Wesens zugrunde zu gehen. Eine tiefe Beunruhigung lisst den
philosophischen Kanon im kulinarischen Selbstgenuss die Gefihrdung eines ide-
ellen Selbstverzehrs ihres geistigen Wesens befiirchten. Fiir Aristoteles ist daher
»die Sinnesempfindung, die mit der UnmifRigkeit zusammengehort«, nicht nur
»die vulgirste«. Sie scheint auch »mit Recht besonders verwerflich zu sein, weil
wir sie nicht besitzen, sofern wir Menschen sind, sondern sofern wir Lebewesen
sind. Solche Dinge zu schitzen und vorzuziehen ist tierisch.«®

Eine Menschheit, die das Essen zu einem wesentlichen Lebensinhalt macht
und ihm zu viel Bedeutung beimisst und lebt, um zu essen, reduziert sich selbst
auf ihre Animalitit. Mit diesem Szenario anthropologisiert die klassische Phi-
losophie ihre kritische Analyse der gesellschaftlich vorherrschenden schlechten
Erndhrungsverhiltnisse. Ausdriicklich verschrinkt Aristoteles die eigene Sozial-
kritik mit der anthropologisierenden Rede vom Tier-Werden des Menschen: »Die
grofse Menge erweist sich als vollig sklavenartig, da sie das Leben des Viehs vor-
ziehen.« (Ebd., 1095b15) Auch der Poet Platon macht intensiven Gebrauch von
dem Bild der Anthropophagie: Der Vorstellung vom Menschen als einem men-
schenfressenden Tier, als einem sich selbst aufzehrenden, nimlich das eigene
gottlichen Vernunft-Selbst zugunsten einer bloff animalischen Bediirfnisbefrie-
digung negierenden Wesens. In seinem Dialog Politeia heifdt es zur »Lebensweise
der grofRen Menge«: »Nach Art des Viehes immer auf den Boden sehend und zur
Erde und den Tischen gebiickt, nihren sie sich und bespringen sich einander mit
eisernen Hérnern und Hufen aus Unersittlichkeit.«®

An anderer Stelle portritiert Platon den begehrlichen (>vegetativen<) Seelenteil
des Menschen als ein vielgestaltiges wildes Tier, welchem die Schépfer unseres
Geschlechts anwiesen, tief unten in den Eingeweiden und weit entfernt vom ed-
len Haupt zu wohnen. Im Timaios findet sich dazu die Passage, die dem weit be-
kannteren Hohlengleichnis an Phantasie und kulturgeschichtlicher Bedeutung
in nichts nachsteht. »Dem nach Speise und Trank begierigen Teil unserer Seele
und nach dem, wonach er sonst vermoge der Natur des Korpers ein Bediirfnis
bekommt, dem wiesen sie [die Gotter] seinen Wohnsitz zwischen dem Zwerch-
fell und der in der Gegend des Nabels gezogenen Grenze an, indem sie in diesem
ganzen Raume eine Art von Krippe fiir die Erndhrung des Korpers herrichteten,
und fesselten an diese Stelle«, phantasiert Platon weiter, »den so beschaffenen
Teil, wie ein wildes Tier, das aber doch, fest mit uns verbunden, ernidhrt werden

85 | Aristoteles, NE 1118a32.
86 | Platon, Politeia 586b.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,

97


https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Ethik des Essens

miisse, wenn irgend das sterbliche Geschlecht bestehen solle. Damit es also nun
stets an der Krippe sich nihre und soweit wie moglich von dem beratenden Teil
[unseres Selbst] entfernt wohne, Lirm und Geschrei moglichst wenig erhebe und
den besten Teil in Ruhe iiber das fiir alle gemeinsam und auch einzeln Niitzliche
bedenken lasse, darum wiesen sie ihm hier seine Stelle.«®

Denn die Gétter, so fiigt Platon seiner mythischen Anatomie hinzu, wussten,
dass dieses wilde Tier in uns keinen »Vernunftgriinden« zuginglich ist und »soll-
te je davon etwas irgendwie an dasselbe gelangen, seine Natur nicht so beschaffen
sei, um irgend um Vernunftgriinde sich zu kiimmern, sondern dass es bei Tag
und bei Nacht stets durch Trugbilder und Schattengestalten sich leiten lasse«.
(Ebd.) Diese vernunftwidrige und ungestiime Animalitit wildert und wiitet in
unserem Inneren, briillt immerfort nach Fiille, will alles unter seine Herrschaft
zwingen und nagt an uns. Platon schitzt die gefdhrliche Kraft dieser in unserer
natiirlichen Innerlichkeit so geschickt verborgenen Wildnis fiir derart groft ein,
weil sie es vermag, »jenes vielgestaltige Tier nebst dem Lowen [dem zornartigen,
affektiven Seelenteil] und was ihm angehort durch Wohlleben stark zu machen«
und dadurch gleichzeitig den Menschen, d.h. die Vernunftseele, die das Mensch-
liche im Menschen ausmache, »Hungers sterben zu lassen und abzuschwichen,
so dass er sich muss schleppen lassen, wohin eines von jenen beiden ihn zieht,
und nicht etwa aneinander gewdhnt und eines mit dem andern befreundet, son-
dern sie sich untereinander beiflen und im Streite verzehren lisst«.®®

In diesem bizarren Bild bannt Platon das Phantasma eines falschen Lebens,
welches das Schlechte in sich hineinfrisst, das Beste seiner selbst aushungern
lisst und, als spitere Folge dieses Irrsinns, sich selbst zerfleischt — hitten die
Schépfer uns nicht extra einen labyrinthischen Verdauungstrakt eingepflanzt,
der es uns ermdoglicht, dieses drohende Selbstopfer aufzuschieben und fiir eine
Weile das Essen zu unterbrechen, um den eigentlichen Dingen eines wahrhaft
erfiillten Menschseins doch noch nachgehen zu kénnen. »Diejenigen, welche
unser Geschlecht bildeten, wuften, welche Unmifigkeit im Essen und Trinken
bei uns stattfinden werde und dass wir aus Schlemmerei das rechte und notwen-
dige Maf? bei weitem tiberschreiten wiirden. Damit nun nicht durch Krankheiten
ein schnelles Dahinsterben eintrete und das sterbliche Geschlecht alsbald, vor sei-
ner Entwicklung, untergehe, diesem vorzubeugen, bereiteten sie den sogenann-

87 | Platon, Timaios, 72c¢-d.

88 | Platon, Politeia 589a. Platons Konzept von den drei Seelen des Leibes, seiner vege-
tativen, affektiven und rationalen Funktion (dem wilden Tier, dem Lowen und dem Men-
schen) wird von Aristoteles libernommen. Zwar bereinigt Aristoteles diese hypothetische
Philosophie der Natur des Menschen von ihren mythisch-erzéhlerischen Beschreibungen
und préasentiert sie in einer fiir ihn typisch niichternen Wissenschaftlichkeit. Aber auch
Aristoteles’ spekulative Anthropologie vertritt unveréndert eine frei erfundene, metaphy-
isch postulierte Hierarchisierung der Seelenteile als normatives Fundament seiner ganzen
Moralphilosophie - »selbstversténdlich« mit der Erndhrungsseele am untersten Ende.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20, A



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

ten Unterleib durch seine Einrichtung zur Aufnahme des von den Speisen und
Getrinken Auszuscheidenden vor und umwanden denselben mit dem Erzeug-
nis der ineinander verschlungenen Gedirme, damit nicht der Nahrungsmittel
schneller Durchgang fir den Kérper einen schnellen Ersatz derselben nétig und,
durch eine aus Unersittlichkeit hervorgehende Gefrifligkeit, die ganze Gattung
zu einer dem Weisheitsstreben und den Musen abholden mache, ungehorsam
dem géttlichsten Teile unseres Selbst.« (Ebd., 72e-73b)

Das Fassungsvermdgen des Verdauungsapparats, der am wenigsten gewiir-
digte Teil unseres Selbst, gewdhrleistet der platonischen Metaphysik der Natur
des Menschen zufolge eine lebenspraktische Verzégerung zwischen den kurzen
Intervallen einer ewigen Wiederkehr des gleichen Hungers. Die wirren Darm-
ginge der menschlichen Eingeweide verlingern — gleichsam als die natiirliche
Entsprechung zum Fastenkénnen und Hungern aus freiem Willen — die mog-
liche Freiheit ihrer kulturellen Selbstbestimmung: Der Verdauungstrakt entlastet
die Menschheit vom kontinuierlichen Esszwang und stellt sie fiir geistige Tatig-
keit frei. Zwar ist an Platons rhetorischer Strategie einer metaphysischen Verdrin-
gung des Erndhrungsgeschehens ins Gastrointestinale bereits jene Logik einer
gastrosophischen Selbstentfremdung am Werk, die die Kirchenviter oder Hegel
dazu bringen wird, bei dem verdauenden Kérper nur noch an den Ekel seiner
Ausscheidungsprodukten zu denken. Aber Platons philosophische Betrachtung
des Essens zielt eher auf eine programmatische Depotenzierung einer >tierischen
Lusts, die mit einem gefihrlich verfithrerischen Gliick der Fiille reizt und nur
oberflichlich, aber mit viel asketischer Selbstdisziplinierung doch beherrschbar
und bezwingbar scheint. Die platonische Didt setzt bei dem moralischen Willen
an, sich die Dinge des Essens moglichst vom Hals zu halten.

Kurz: Um eine Verfehlung des wahren Menschseins zu verhindern, die Platon
zufolge darin besteht, eine gute Selbsterfiillung in dem Uberfiilltsein von »Brot
und Getrink und Gekochtem und allen Nahrungsmitteln insgesamt« zu suchen,
wird ein philosophisches Gegenmittel erdacht. Mittels seiner (didtmoralischen)
Philosophie will Platon das Wesen des Menschen, weil es nun einmal ein »lee-
res Gefifi« ist, mit »strengem und gesundem Wasser« abfiillen und ihnen als
Genussmittel »die ganz niichterne und unberauschende Quelle der Vernunft«
schmackhaft machen.® Mit Platons heilwissrigem Vernunftbegriff befindet man
sich (wie wir sehen werden) denkbar fern zu der sokratischen Ethik eines Wohler-
tulltseins, dessen praktische Vernunft auch durch eine gute Kiiche gelebt wird...

Allein, ganz ohne Essen und der damit verbundenen Lustfiille mag sich Sokra-
tes’ Schiiler und Freund dem Gliick eines wahrhaft philosophischen Menschseins
doch nicht anfreunden. Die Hohen dieses Gliicks kann Platon nur in Verbindung

89 | Platon, Philebos 61c. Der Platonismus, dass der verniinftige Mensch am besten von
Wasser lebt, wird - was vielleicht verwundert - gerade nicht vom Vernunftfanatiker Kant be-
fiirwortet, dessen Denken eine ausgeprégte Liebe zum Wein auf die Beine hilft - dafiir aber
wird ihn der Antiplatoniker Nietzsche iibernehmen.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,

99


https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

100

Ethik des Essens

eines Wohlgefiihls der Fiille, die aus der Erfahrungswelt des Kulinarischen her-
rithrt, als eine Anfiillung mit wahrem Sein und dem Geschmack einer reinen
Lust denken: »Die also der Einsicht und Tugend bar sind, in Schmausereien aber
und dergleichen sich immer pflegen, bewegen sich, wie es uns vorkam, [...] bis zur
Mitte und schweben hier zeitlebens, tiber dieses aber hinaus zu dem wahrhaften
Oben haben sie niemals weder hinaufgesehen noch einen Anlauf dorthin genom-
men und sind also auch mit Seiendem nie wahrhaft angefiillt worden, noch haben
sie je eine dauernde und reine Lust geschmeckt«.?® Im Phaidros spricht Platon
davon, dass die menschliche Seele sich einst zum Himmel erhob, um sich von der
dort geschauten Wahrheit zu nihren. Dort >Obenc erreicht die Seele die Seinsfiille
eines gegeniiber jeder wiederkehrenden Leere erhabenen, himmlischen Geistwe-
sens.” Ganz oben auf Platons Einkaufszettel steht deshalb der Erwerb von reich-
lich tugendhaltigem Wissen und voller Seinserkenntnis als wichtigste Lebensmit-
tel: Eben als Reiz- und Genussmittel einer {ippigen Seelennahrung, fiir die »reine
Lust« einer »wahrhaften Selbsterfullung«.

Bei dieser Seelenspeisung gewinnt das Denken als eine »anfiillende Titig-
keit« den philosophischen Wert, diejenige allein gliicklich machende Lebens-
praxis zu sein, welches wir zu unserem Besten kultivieren sollten. Platon — und
sein Freund Aristoteles folgt ihm in dieser Wahrheit getreu — prisentiert sein ex-
plizites Gegenmodell zum filschlich guten Leben der gesellschaftlichen Véllerei
als das Vergniigen einer Feinschmeckerei der besonderen Art. »Wer, auf Erwei-
terung seiner Kenntnisse und Erlangung wahrer Einsichten ernstlich bedacht,
diesen Teil seiner selbst vorziiglich iibt [und] stindig das Géttliche in sich pflegt
und den ihm innewohnenden Schutzgeist im besten Zustande erhilt, muss [...]
notwendig vor allen andern gliickselig sein. Aber fiir jegliches gibt es gewiss nur

90 | Platon, Politeia 586a.

91 | »Fir Platon ist«, kommentiert Baudy diese Passage, »alles Wissen Wiedererinnern je-
ner Ideennahrung, die der Wagenlenker des Seelengespanns af, solange er den Kopf liber
den Himmelsrand hinausstreckte.« (Baudy, Metaphorik der Erfiillung, 65) Diesen Drang
nach einem Zustand der erfiillten Bediirfnislosigkeit dank eines himmlischen dort »Oben«
schldagt Baudy vor, als eine Projektion des Goldenen Zeitalters der friihkindlichen bzw. em-
bryonalen Urerfahrung zu interpretieren: »Das vertikale Verschieben des Paradieses nach
oben gibt halbbewusst einer Zeit Ausdruck, als alle Geborgenheit tatsachlich oben lag:
Im himmlischen Dasein des ungeborenen Menschen, im Essen gottlicher Nahrung, die der
Philosoph spéter in hdchst lustvoller Weise wiedererinnert, spiegelt sich die ins Prénatale
verschobene Urszene des von der Mutter hochgehobenen und gesdugten Kleinkinds, zu-
gleich aber auch der intrauterine Heilszustand volliger Bedirfnislosigkeit, der dann mit der
Geburt, dem Fall auf den Erdboden, ein dramatisches Ende findet.« (Ebd.) Man kann diese
Interpretation als einen Versuch verstehen, den »historischen« Ursprung eines Goldenen
Zeitalters, das von einem paradiesischen Zustand erfiillt gewesen zu sein scheint, nicht
gastromythologisch, wie iblich, sondern gastropsychoanalytisch zu rekonstruieren.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

eine und dieselbe Pflege, ihm die demselben angemessene Nahrung und Bewe-
gung zuzuerteilen.«*?

Mit anderen Worten, eine angemessene Nahrung und Betitigung findet die
philosophische Tugend und Vernunfterkenntnis nicht etwa in der kulinarischen
Praxis, sondern Philosophie soll sich ausschlielich in der Praxis des Denkens
erfiillen konnen. Anstatt der Vernunft einer philosophischen Kiiche verlangt das
Gliick einer géttlichen, wahren Seinsfiille bei Platon (und Aristoteles) lediglich
das Weisheitsstreben nach einer geistvollen Ernihrung der Seele. Platons Ideal
einer Vollerei des geistigen Menschseins weiterfithrend, systematisiert die aristo-
telische Ethik diese Vorstellung vom guten Leben. »Was einem Wesen von Natur
eigentlimlich ist, ist auch fiir es das beste und genufreichste. Fiir den Menschen
ist dies das Leben gemifl dem Geiste, da ja dieses am meisten der Mensch ist.
Also ist dieses Leben auch das gliickseligste.«” Auch Aristoteles erfihrt die er-
lesene und erfiillte Feinschmeckerei des bios theoretikos als das klassische philo-
sophische Ideal eines am besten gegliickten Menschseins. Und dieses rundum
gliickliche Genussleben zeige, so die Vorstellung der Philosophen, einen »Ge-
schmack fir reine und edle Freuden«. Dementsprechend haben die klassischen
Diittheoretiker eine klare Vorliebe fiir diesen Geschmack. Nicht nur Platon, auch
Aristoteles weifd: »In der Tat bietet die Philosophie Geniisse von wunderbarer
Reinheit und Bestdndigkeit«. (Ebd., 1177a20)

NACHGESCHMACK DER KLASSISCHEN PHILOSOPHISCHEN DIATETIK

In der auffilligen Begierde, das Gliick lediglich in dem Genussleben geistiger
Selbsterfiilllung sehen zu wollen und das hochste Gut im Denken und Vernunft-
dasein zu suchen, erweist sich die von Platon und Aristoteles vertretene Philo-
sophie auf paradoxe Weise als weiteres gesellschaftliches Beispiel einer unbe-
herrschten UbermifRigkeit und reiner Véllerei, die sie gerade problematisiert.
Das vulgir-hedonistische Gliick des guten Lebens, welches die Diitmoralisten
und Geistidealisten empfehlen, ist in seiner Wissbegierde nach sittigenden Er-
kenntnissen seinerseits eine Form der Anthropophagie: Thre sich selbst gegen-
tiber uneingestandene Sucht nach geistiger Selbsterfiillung zehrt andere Seins-
weisen und Wertinhalte méglichen Menschseins, wie etwa die gastrosophische
Verwirklichung eines verniinftigen Genusslebens und guter Ernidhrungsverhilt-
nisse, auf. In dieser mentalen, philosophisch motivierten Magersucht gegeniiber
der moglichen Fiille von Praxisformen guten Lebens zeigt sich nicht zuletzt eine
Art Essstérung des didtmoralischen Geistes: Die autophage Anorexie einer meta-
physischen Vergeistigung des Menschen, die letztlich das im klassischen Denken

92 | Platon, Tim. 90d.
93 | Aristoteles, NE 1178ab.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,

101


https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

102

Ethik des Essens

fundamental gestérte Zusammenspiel zwischen Essen und Philosophie wider-
spiegelt.

So ziehen Platon und Aristoteles aus ihrer richtigen Kritik an der verantwor-
tungslosen Véllerei einer Wohlstandsgesellschaft, die in Form eines unersittli-
chen Konsumlebens und einer freiwilligen Fehlernihrung ein filschlich gutes
Leben geniefdt, moralisch widerspriichliche Konsequenzen. In der Erndhrungs-
frage lehren sie das asketische Ideale einer spartanischen Kiiche und Fastfood-
Mentalitit, die kulinarische Dinge aus dem theoretischen und praktischen Be-
zugsfeld eines ethisch guten Lebens verdringen. Dem schlechten Essen des
gesellschaftlich vorherrschenden vulgiren Hedonismus wird weder die Ethik der
Kochkunst als einer philosophischer Tugend noch die Weisheit einer besseren
Mabhlpraxis als Inbegriff des menschlichen Wohllebens gegeniibergestellt. Statt-
dessen betreibt die klassische philosophische Didtetik eine Degradierung des Es-
sens zu einer ethisch irrelevanten Nebensache — einer funktionellen Sittigung
und einer physischen Reproduktion der Arbeits- und Leistungsfihigkeit. Gleich-
zeitig aber setzt ihr Rationalismus die Verwirklichung eines guten Lebens mit
dem Glick des Geistes, der denkenden (>philosophischen«) Titigkeit, und mit
dem Weisheitsstreben der Vernunftseele gleich. Dieses logozentrische Weltbild
konstruiert einen anthropologischen Dualismus zwischen Philosophie und Kii-
che — Denken versus Essen.

Und doch kommt die philosophische Rede vom guten Leben, dem eu zen und der
eudaimonia, weder ganzlich ohne Essen und dessen lustvoller Lebensfiille noch
ohne Nahrungsmetaphern aus. Zwar versucht sich der Geist (und sein didtmorali-
scher Idealismus) mit mifliger Kost und einem mifiigen Interesse gegeniiber den
kulinarischen Dingen zu begniigen, doch oder vielleicht gerade wegen der sich
selbst auferlegten Disziplinierung der Gaumenfreuden steigt Platon das Essen zu
Kopfe. Sein Denken ist voll von Nahrungsmetaphern, seine Reden dringt es, un-
unterbrochen Kulinarisches in den Mund zu nehmen.

Eine solche Wiederkehr des Verdriangten (aber vorher Verspeisten) zeigt sich
allenthalben, wenn er den politisch-sittlichen Verfall der Demokratie in eine Ty-
rannei damit beschreibt, dass »einer demokratischen, nach Freiheit durstigen
Stadt schlechte Mundschenke vorstehen und sie sich tiber die Gebithr mit ihrem
starken Wein berauscht«.”* Oder wenn er in verschiedenen Nuancen von der »Er-
nihrung der Seele« spricht und Gesprichspartner sich gegenseitig mit Reden
wie mit Festessen bewirten lisst. Gerhard Baudy, der die platonische Nahrungs-
metaphorik aus einer psychoanalytischen Sicht im Detail nachgeht, findet es auf-
fillig, »dass Platon zwar eine ausfithrliche Sublimationstheorie des Eros, aber
keine gleichwertige fiir den Hunger entwickelt, obwohl er sich der Nahrung als
Gleichnis und Metapher stindig bedient.«*> Was Baudy nicht auffillt, ist die Tat-

94 | Platon, Pol. 562d.
95 | Baudy, Metaphorik der Erfiillung, 43.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

sache, dass Platon den Hunger durchaus sublimiert. Freilich findet diese philo-
sophische Sublimierung bei Platon nicht so sehr durch die metaphorische Uber-
tragung eines unersittlichen Appetits in die Sprache und eigene Rede statt.”® Dies
geschieht durch die vergeistigte Form einer rationalistischen Anthropologie, die
an die Stelle einer wirklichen, kulinarischen Genussfiille den idealisierten Ge-
nuss rein »geistiger Anfiillung« (Platon) setzt.

Doch zentraler als diese Differenzierung festzustellen, ist es, sich des {iber-
tragenen Sinns bewusst zu werden und zu verstehen, dass wir »eine Metapher
verwenden, wenn wir von erfiilltem Leben reden«.”” Sensibilisieren wir uns also
fur diese platonische oder diitmoralische Sublimierung des Gastrosophisches
im philosophischen Sprachgebrauch: Beim Nachdenken iiber das Gliick redet
gleichsam der Bauch mit; die gastrosophische Selbstentfremdung des didtmora-
lischen Denkens spricht sich in der sich selbst undurchsichtigen und unbewus-
sten, bauchrednerischen Sublimierung des Zustandes einer wohligen Erfiilltheit
aus. Der tibertragene Sinn dieser Gastrologie der menschlichen Gliickseligkeit als
lustvoller Seinsfiille, dieser Gastrorhetorik vom guten Leben als einem erfiillten
Leben bewegt, wie sich zeigte, Platons und Aristoteles’ metaphysische Sittenlehre
in ihrer ausgesprochenen Sorge um die wahre »Seelennahrung«, um die »reine
Lust« und den »géttlichen Genuss« des gliicklichen Zustandes eines unverging-
lichen »Erfiilltseins« durch »das Philosophische«. (Spiter wird in verwandtem
Geiste die augustinische Theologie zur Beschreibung ihrer Lehre des seligen Le-
bens vom Gliick einer wunderherrlichen »Sittigung« und einer »géttlichen Fiil-
le« reden; siehe 1.2)

Bei der bauchrednerischen Sublimierung des >guten Lebens«< durch die Kryp-
togastrosophie einer rein geistigen Selbsterfiillung der Menschheit wird dem
ideell degradierten Essgenuss auf diskursive Weise gleichsam ein vollmundiger
Ausdruck verschafft. Die kulinarisch mifRige Selbsterfiillung driangt sich in der
sprachlichen Realitit verkehrt und gebrochen auf, in deren (metaphorischen,
indirekten, sublimierenden) Begrifflichkeit die moralisch zum Schweigen ver-
pflichtete, nur schwer gebindigte Essbegierde wiederkehrt. In der gastrologischen
Metaphorik des guten Lebens einer rein geistigen Selbsterfiillung der Mensch-
heit spukt das verleugnete Gliick eines guten Essens als einem Guten an sich des
menschlichen Wohls. Die diidtmoralische Nahrungsmetaphorik ist der orale Er-
satz eines vergeistigten Genusslebens, ist die ibertragene, vom Geschmack zum

96 | Diese Variante einer»philosophischen Metaphorik der Erfillung«findet sich in der me-
taphorischen Rede vom»Geschmack, die die unterdriickte kulinarische (Selbst-)Erfahrung
unbewusst ins Denken und Bewusstsein ibertragt, um wenigstens auf diese Weise Ge-
schmack (*Geschmack« als Urteil, Kunst-geschmack« etc.) zu geniessen und lustvoll in den
Mund nehmen zu kénnen. Diese Art von diskursiver Akrasie und Hypertrophie findet sich,
wie wir sehen werden, in unterschiedlicher Ausprédgung bei den Didtmoralisten Augustinus
und Kant.

97 | Baudy, Metaphorik der Erfiillung, 7.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,

103


https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

104

Ethik des Essens

Wort verschobene, >versprochene Gastrosophie< — einer falsch ausgesprochenen wie
unerfiillten Philosophie des guten Essens.

In der bauchrednerischen Metaphorik verhiillt sich gleichsam ein kryptischer
Sinn, der in der gastrosophischen Selbstentfremdung noch das Versprechen sei-
ner Wahrheit aufbewahrt. Wahrend das mythopoetische Wunschbild eines Gol-
den Zeitalters die konkrete Utopie einer gastrosophischen Selbsterfilllung der
Menschheit zwar iiberzeichnet, aber unverfilscht ausspricht, wird sie in der von
Platon und Aristoteles geprigten >klassischen Philosophie< mental-begrifflich
verfilscht und nur noch indirekt ausgesprochen. Doch auch diese bauchredneri-
sche Verfilschung gibt den Verweis auf das ethisch Gute einer nicht nur geistigen
(-philosophischens), sondern auch kulinarischen (>gastrosophischen<) Lebenspra-
xis zu erkennen. Daher lisst Nietzsche seinen Feldzug gegen die Moral von der
aufklirerischen Einsicht leiten, dass die philosophische Leibverachtung und die
traditionelle Herabwiirdigung der Kiichendinge auch als zu Kopf gestiegene, blof8
rationalisierte, >Geist«siichtige Auslegungen einer vernunftlosen Erndhrung und
entsprechender geistloser Lebensgewohnheiten der Philosophen verstanden wer-
den kénnen.

ORGANLOSES DENKEN UND LEIBLOSER GEIST

Nun dringt sich die Frage auf: »Warum hat das Essen, dieses unvergleichliche
Volksvergniigen, es stets so schwer, von den Sittenrichtern, Geistesheroen und
sonstigen Ideologen als vollwertiges, unverdichtiges Gliick akzeptiert zu werden?
Vielleicht deswegen, weil die Mdnner des Geistes, manche Religionsstifter und
alle Propheten vorab, dem Typ Mensch angehéren, der sich eher miihselig zu
Tisch schleppt. Offenbar begiinstigt der leere Magen die volle Vision, und daher
schmihen Visionire die Biuche besonders ausgiebig.«*® Der anti-idealistische
Leibtheoretiker Ludwig Feuerbach bietet eine andere Erklirung: Eine Metapsy-
chologie des Gliickswahns vom organlosen und leiblosen Denken, die sogar bei
den vielen Gelehrten und Denkern mit vollem Bauch Anwendung findet. Feuer-
bach, und Jean-Francois Lyotard unterstiitzt ihn darin®, gibt zu bedenken, der
Philosoph als solcher habe zu seiner Voraussetzung, dass das Denkorgan in dem
gesunden, normalen Zustand denkt.'” Nur der gesunde Menschenverstand ver-
korpere ein »gliickliches Denken, das Denken, das, von keinen organischen Lei-
den unterbrochen, nur an seinen Gegenstand oder, wenn auch an sich, nur an
sich in diesem seinem leidlosen Zustande denkt«. (Ebd.)

Wird indessen der Mensch in dieser Titigkeit von seinem Leib unterbrochen,
so geschieht es in der Regel nicht vom Denkorgan, sondern von anderen Leibes-

98 | Herrmann, Schlemmermahl und Schlangenfrass, 141.
99 | Vgl. Lyotard, Ob man ohne Kdrper denken kann.
100 | Vgl. Feuerbach, Uber Spiritualismus und Materialismus, 119f.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das wilde Tierin uns

organen, die ihm wider Willen den Zusammenhang seines Denkens mit dem
Leib in Erinnerung bringen. Diese leidige Priasenz, so Feuerbach, macht den Leib
daher in den Augen des Denkenden »zu einem denkfeindlichen, geistwidrigen
Ballast des Menschen«. Der Philosoph, als Denker, sondert sich wihrend des
Denkens von allen unmittelbar sinnlichen Beschiftigungen und Vergniigungen
ab. Der Philosoph macht daher »das Denkende zu einem abstrakten, vom Leibe,
von der Materie getrennten Wesen — o nous chorisos (der Geist ist abtrennbar) —,
macht das, was das Denken fiir ihn ist, eine organlose Titigkeit, zu seinem Wesen
an sich.« (Ebd.) Tatsichlich versucht Aristoteles, der eigentlich ein grofler Beob-
achter und Entdecker der Anatomie der Lebewesen ist, das menschliche Denken
ganz frei und »gottlich rein< vom Kérper zu halten und auch noch unabhingig
vom cerebralen Organ (als einer bloRen Innerei der Blutkithlung) zu machen.
»Nach Aristoteles ist das Hirn das blutloseste und kilteste Eingeweide des Kor-
pers und hat daher keine andere Bestimmung, als die Hitze des Herzens |[...] zu
mifRigen«. (Ebd., 121)

Anders als sein Schiiler Aristoteles und insofern noch stirker unter dem di-
rekten Eindruck der ganzheitlichen Lebensphilosophie von Sokrates stehend,
scheint der Genussmensch Platon bei diesen Dingen mehr Leibtheoretiker und
weniger Idealist zu sein. Denn wiederholt kommt er auf die physische Einheit von
Leib und Seele zu sprechen, sogar auch auf die organische Bedingtheit unseres
Denkens, die uns in unserem ewig wiederkehrenden Hunger spiirbar zu Kopfe
steigt, unser Bewusstsein belagert und stort. In dieser Macht des hungrigen und
des Essens bediirftigen Leibes gegeniiber der Vernunftseele und deren physisch
voraussetzungsvollen Denktitigkeit erkennt Platon den eigentlichen Skandal
unseres geistigen Wesens. — Lange bevor René Descartes (woran eingangs erin-
nert wurde) diese Ubermacht als eine unbezweifelbare Wahrheit registriert.

Es ist gerade diese metaphyische Einheit von Kérper und Geist, diese anthro-
pologische Nihe von Kiiche und Vernunft, die die Philosophen stort, weil es das
reine Denken stort. Diese unertrigliche Blasphemie gegeniiber dem gottlichen
Wesen eines rein geistigen Menschseins ruft das Ressentiment einer rationalis-
tischen Metaphysik hervor. Gequilt spricht Platon das Argernis einer unentweg-
ten Erniedrigung des Geistes durch den Storenfried der groffen Unvernunft des
Hungers aus: »Und endlich noch, wenn er [der hungrige Leib] uns auch einmal
Mufle 14t und wir uns anschicken, etwas zu untersuchen: So fillt er uns wieder
bei den Untersuchungen selbst beschwerlich, macht uns Unruhe und Stérung
und verwirrt uns, so dass wir seinetwegen nicht das Wahre sehen kénnen.«*! Die
metaphysischen Vorginge der Wirklichkeit, nicht der dufleren, sondern der inne-
ren Wirklichkeit, nimlich das leidige Hungergeschehen und die organischen Pro-
zesse unseres sich der eigenen Seinssubstanz unaufhaltsam entleerenden Selbst,
dringen tief in das fragile Erkenntnisvermégen unserer Hirntitigkeiten ein. Die-
se in der philosophischen Erkenntnistheorie wenig berticksichtigte Meta-Physik

101 | Platon, Phaidon 66d.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,

105


https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

106

Ethik des Essens

eines verkorperten Denkens riickt der menschlichen Vernunft zu Leibe, weil sie
an der Produktion von Wahrheit beteiligt ist — statt sich in der Dunkelheit tiefer
Eingeweide zu verlieren, der wir in dieser Hinsicht so viel zu verdanken haben.

Am Beispiel des Rausches, des Fiebers oder der Traume, bei denen der Leib ins
Denken hineinspielt und dort »Wahnbilder, also reale Vorstellungen und Ein-
bildungen gebiert, beschreibt Platon diese Meta-Physik und liefert damit die aus-
nahmsweise unspekulative und philosophische Erkenntnis einer tibersinnlichen
Wirklichkeit, nimlich die sinnlich wahrgenommene, metabolisch aufgenomme-
ne Wirksamkeit des Physischen im Geistigen. Anders als der Rausch oder der
Traum iibt aber der Hunger eine wirkliche metaphysische (ndmlich die metaboli-
sche) Macht tiber den Geist und dessen Erkenntniskrifte aus. An dieser bewusst-
seinsstérenden Metaphysik des hungrigen Leibes richt sich der Geist mit seinen
Mitteln: Er denkt sich das Geistwesen des Menschen aus, er erfindet die metaphy-
sische Spekulation einer rationalistischen Anthropologie, die die leibliche Selbst-
erfiillung verachtet und zu den philosophisch unwiirdigen, unwichtigen, ja ver-
nunftwidrigen Dingen im Leben der Menschheit erklirt. Dieses Ressentiment
des >philosophischen Geistes< gegeniiber dem sich >ernihrenden Korper, wel-
ches die platonisch-aristotelische Kulturgeschichte der westlichen Welt bis heute
prigt, liegt unserer gastrosophischen Selbstentfremdung zugrunde. Die beiden
Begriinder dieses heute selbstverstindlichen Menschenbildes haben mit ihrer as-
ketischen Diitlehre, welche die gegliickte Lebensfiille in anderen, vorrangig in
geistigen Dingen sucht, die philosophischen Grundlagen fiir die vorherrschende
Geringschitzung der kulinarischen Praxis vorgekaut und durch ihre Moral sogar
die verbreitete Vollerei genihrt.

https://dol.org/10:14361/9783839434369-003 - am 14.02.2028, 08:55:20,



https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

