
1.	 Das wilde Tier in uns					   
	 oder die klassische Diätmoral

Vorbemerkung

Von Anfang an hat die westliche Philosophie die Menschen an eine Denkwei-
se gewöhnt, die das Essen als eine ethische Angelegenheit entwertet. Diese pro-
grammatische Entwertung lässt sich anhand der platonischen und aristotelischen 
Philosophie des Essens studieren. Ihre Ernährungslehre ist von zwei Grundbe-
wegungen gekennzeichnet. Einerseits degradiert sie das kulinarisch Gute und 
die gastrosophische Weisheit zu angeblich unwichtigen und unphilosophischen 
Dingen. Auf diese Weise verdrängt die klassische Philosophie das Essen aus dem 
Zentrum des Wissens und der Lebenspraxis. Andererseits aber vermag sie sich 
nicht des existenziellen Sachverhaltes zu entziehen, dass man essen muss – dass 
Mensch zu sein auch wesentlich bedeutet, ein sich ernährender Leib zu sein, der 
sich durch mehr oder weniger Gutes zu erfüllen hat und dieses Sein wohl oder 
übel verkörpert. 

Die herkömmliche Verachtung des Kulinarischen im ›Kanon des philosophi-
schen Denkens‹1 gilt, wie wir sehen werden, vor allem der moralischen Problema-
tisierung einer unbeherrschten Esslust. Die verbreitete Lust eines ungezügelten 
Appetits wird mit einer philosophischen Verachtung des Essens bekämpft – mit 
dem Ziel einer tugendhaften Selbstbeherrschung gegenüber den sinnlichen Ge-
nüssen im Besonderen und dem kulinarischen Genussleben im Allgemeinen. 
Die von Platon und Aristoteles vorgetragene Kritik an den gesellschaftlich vor-
herrschenden Ernährungsverhältnissen richtet sich vor allem gegen eine Völlerei 
als dem falsch erfüllten Leben eines unersättlichen Konsums. Statt aber diese 
Kritik durch das gastrosophische Ideal eines ethisch guten Essens zu beantwor-
ten, formuliert die platonische und aristotelische Ernährungsphilosophie das 
Diätprogramm einer Moral der mäßigen Küche: Einer fundamentalen Reduktion 

1 | Als Kanon des philosophischen Denkens bezeichne ich die vorherrschende Rezepti-

onsgeschichte des platonisch und aristotelisch geprägten Mainstreams der westlichen 

Philosophie. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens64

der gastrosophischen Möglichkeit und der Vernunftidee eines guten Essens auf 
eine ›richtige Diät‹. 

Das asketische Ideal dieser Diätmoral spricht dem Nahrungsgeschehen jeg-
lichen philosophischen Eigenwert und jeden alltagskulturellen Selbstzweck ab. 
Die metaphysischen Prämissen der klassischen Ernährungslehre erklären die 
Sache des guten Geschmacks zur Nebensache einer bloß animalischen Bedürf-
nisbefriedigung. Das Essen wird in diesem Denken zum Inbegriff einer biologi-
schen Notwendigkeit: Einer Unfreiheit des Menschen, die die ›wahre‹, geistige 
Bestimmung seines Vernunftwesens in Frage stellt. Aus dieser geistmetaphysi-
schen oder rationalistischen Anthropologie geht eine Diätmoral hervor, die den 
Zusammenhang von Küche und Vernunft, Wissen und Essen vergessen macht. 

In Platon und Aristoteles findet diese gastrosophische Essensvergessenheit 
ihre vielleicht einflussreichsten Vordenker. Wer sich mit der antiken Ernährungs-
lehre beschäftigt, widmet sich daher nicht irgendeinem beliebigen Detailgegen-
stand der klassischen Philosophie. Vielmehr beruht »die kritische Arbeit des 
Denkens« bei der Hinwendung zur platonisch-aristotelischen Diätmoral darin, 
die eigene Geschichte zu problematisieren, um – wie Michel Foucault zu den Mo-
tiven seiner Auseinandersetzung mit der antiken Sexualmoral ausführt – »seine 
Sichtweise zu verändern, um den Horizont des Bekannten zu modifizieren und 
um nach Möglichkeit etwas Abstand zu gewinnen.«2 Diese Selbstkritik der west-
lichen Philosophie ist zu unternehmen, um herauszuarbeiten, ob und wie weit es 
möglich ist, das Essen anders zu denken, um es vernünftiger zu leben.

Pl atons Verkennung der Kochkunst

Obschon auf wenige Sätze beschränkt, handelt es sich bei den Reflexionen, die 
Platon über die Kochkunst vorträgt, um die einschlägigsten theoretischen Erörte-
rungen zur kulinarischen Praxis innerhalb des Kanons des philosophischen Den-
kens bis heute. Er vertritt die Auffassung, dass so etwas wie Essenmachen »keine 
Kunst sei, sondern eine Geschicklichkeit«; darüber hinaus sei diese Tätigkeit auch 
»ganz vernunftlos«.3 Bevor wir uns der kritischen Analyse dieser Behauptungen 

2 | Foucault, Gebrauch der Lüste, 16.

3 | Platon, Gorgias 465a. Dass Platon über das Essenmachen überhaupt nachdenkt, 

hängt vermutlich damit zusammen, dass sein bewunderter Freund und Lehrer Sokrates 

der kulinarischen Praxis (wie wir zu Beginn des zweiten Hauptgangs sehen werden) eine 

ethische Bedeutung beimisst. So lenkt Platon im Gorgias das Gespräch nur deswegen auf 

das – seiner eigenen Meinung nach eigentlich abwegige und unbedeutende – Thema der 

Nahrungszubereitung, weil Sokrates ausdrücklich darauf drängt, dass darüber gesprochen 

werden soll: »Willst du wohl, da du auf das Gefälligsein so viel Wert legst, mir auch in einer 

Kleinigkeit gefällig sein? Polos: Sehr gern. Sokrates: So frage mich doch, welche Kunst die 

Kochkunst mir zu sein scheint.« Ebd., 462d.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 65

widmen, sind ihre folgenreichen Konsequenzen vorauszuschicken: Platons bei-
läufige Äußerungen zur Kunstlosigkeit und Unvernunft der Küche stehen am 
genealogischen Ursprung der Geschichte eines ernährungsphilosophischen 
Denkens, das die westliche Esskultur bis in die Gegenwart hinein beherrscht. 
Platons unhaltbare Behauptung, das Essenmachen würde ganz ohne Kunst und 
Vernunft sein, ist in diesen großen und verhängnisvollen Zusammenhang zu 
stellen: Sie dient der programmatischen Absicht, das Essen, die Küche und ku-
linarische Praxis den unwichtigen und nebensächlichen Dingen des menschli-
chen Lebens zuordnen zu können. In welchem Maße ein »unbefangenes und 
ernsthaftes Nachdenken über die Vernunft in der Küche«, wie es der Freigeist 
Nietzsche fordert (siehe Kap. II.5), weder in der aktuellen Platon-Rezeption noch 
in der Gegenwartsphilosophie insgesamt zu finden ist, geben die Ausführungen 
von Klaus Michael Meyer-Abich fast schon tragisch zu erkennen. Entgegen des 
eigenen Anspruchs, dass »jede Philosophie sich in der Küche zu bewähren ha-
be«4 versäumt er in seiner Bezugnahme auf den Gorgias dennoch, die platonische 
Abwertung der Kochkunst kritisch zu hinterfragen.5 Die amerikanische Philoso-
phin Lisa Heldke, eine der wenigen Stimmen zu diesem vermeintlich abwegigen 
Thema der Philosophie, ist der Meinung, Platons Verkennung der Vernunft der 
kulinarischen Praxis zeige schlicht, »dass er in Wahrheit das Essenmachen nicht 
ernst genommen hat.«6 

Vor diesem Hintergrund wagt sie die »freche Spekulation« anzustellen, was 
gewesen wäre, wenn Platon die Zubereitung des Essens als eine zentrale Quelle 
der philosophischen Erkenntnis angesehen hätte? Ob in diesem Fall die Dialek-
tik, als letzte Stufe in der Erziehung des Philosophen-Königs, durch den Acker-
bau ersetzt worden wäre? Wäre die Geometrie nicht als ein leerer Kunstgriff im 
Vergleich zur Kunst des Brotbackens angesehen worden? Hätten jene Höhlen-
bewohner in Platons berühmtem Gleichnis von der conditio humana den Aus-
gang (ihrer Unmündigkeit) erklommen, um zu entdecken, dass die Sonne die 
Ursache aller Wärme wäre, einschließlich der Wärme für das Wachstum ihrer 
Nahrungsmittel? Würde die Erfahrung wahrer Seinsfülle in sättigendem Essen 
kulminieren? Heldke geht diesen abtrünnigen Spekulationen nicht weiter nach. 
Stattdessen weist sie auf die gravierendste Folge von Platons Geringschätzung der 
Kochkunst und des Nahrungsgeschehens für die Geschichte des philosophischen 
Denkens hin. »Hätten die nachfolgenden Philosophen sich solchen Tätigkeiten 
wie das Anbauen und Kochen zu widmen fortgesetzt, ist wahrscheinlich, dass die 
Theorie-Praxis-Dichotomie, die sich wie ein Faden durch Vieles der westlichen 
Philosophie zieht, sich nicht derart entwickelt hätte, wie sie es tat.« (Heldke, ebd.) 
– Aber greifen wir den Dingen nicht vor. 

4 | Meyer-Abich, Was sind wir schuldig, 227.

5 | Vgl. Meyer-Abich, Praktische Naturphilosophie, 13-28.

6 | Heldke, Foodmaking as a Thoughtful Practice, 203.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens66

Hören wir Platon selbst, der erläutert, dass die Essenszubereitung »keine 
Kunst sei, sondern eine Geschicklichkeit, weil sie kein Wissen hat von dem, was sie 
anwendet, was es wohl seiner Natur nach ist, und also den Grund von einem jeden 
nicht anzugeben weiß.« Weil aber keine Tätigkeit als Kunst bezeichnet zu werden 
verdient, die »eine unverständige Sache«7 sei, kann die kulinarische Praxis nicht 
als eine Kunst und Wissenschaft betrachtet werden. Daher meint Platon, dass sie 
»an die Lust, auf welche ihre ganze Sorge gerichtet ist, offenbar ganz kunstlos 
herangeht, ohne weder die Natur der Lust erforscht zu haben noch ihren Grund, 
indem sie ganz vernunftlos, dass ich es geradeheraus sage, gar nichts berechnet, 
sondern nur durch Übung und Geschicklichkeit eine Erinnerung dessen erhält, 
was zu geschehen pflegt, wodurch sie eben die Lust herbeischafft.« (Ebd., 501a) 

Der Verlauf des Gorgias-Dialogs zeigt indes, dass Platon zur Begründung 
seines Urteils keine kulinarisch-technische Erörterung der verschiedenen Zube-
reitungsmethoden oder des sachkundigen Umgangs mit den Nahrungsmitteln, 
ihren geschmacklichen Wirkstoffe und Eigenschaften unternimmt, wie eigent-
lich zu erwarten wäre. Man erfährt kaum ein Wort darüber, warum ein solches 
Können – entgegen aller Evidenzen der real existierenden Kochkünste und kuli-
narischen Wissenschaften im klassischen Griechenland –, nur eine Art Geschick-
lichkeit sein soll. Letztlich leitet Platon den angeblichen Mangel an Vernunft in 
der Küche nicht über eine Kritik an der kulinarischen Ästhetik her. Es wird für 
die vermeintliche Unkenntnis der Köche vielmehr der Grund angeführt, diese 
wüssten nicht, was »das Zuträgliche« und »die besten Speisen für den Leib« sei. 
(Ebd., 464d) Der platonischen Theorie der Küche geht es folglich nicht um die 
besten Speisen in geschmacklicher (kulinarischer) Hinsicht, sondern um das Es-
sen in einem physisch-gesundheitlichen (diätetischen) Sinn.8 

Man hat hier zu Recht eingewendet, dass Platon »falsch darin liegt, zu sagen, 
dass die Kulinarik darauf abzielt, gesundes Essen zu bieten.«9 Indem er das für 
den Leib Zuträgliche als die eigentliche Lust bestimmt, die das Essen bewirken 
sollte, wird das denkbare kulinarische Gute, nämlich eine auf den möglichst gu-
ten Geschmack ausgerichtete Kochkunst, nicht zum konzeptuellen Bezugspunkt 
einer philosophischen Problematisierung der Küche gemacht. Stattdessen wird 
der Zweck des Essens über dessen gesundheitliche (lebenserhaltende) Funktion 

7 | Platon, Gorgias 465a.

8 | Platons Interesse (Gorgias, 465c-e) an einer schematischen Zuordnung der verschie-

denen Lebenskünste bildet den theoretischen Hintergrund seiner entsprechend schemati-

schen Auseinandersetzung mit der Kochkunst: »Um nun nicht weitläufig zu werden, will ich 

es dir ausdrücken wie die Meßkünstler, […] nämlich dass, wie die Putzkunst zur Turnkunst, 

so die Kochkunst zur Heilkunst, oder vielmehr so, wie die Putzkunst zur Turnkunst, so die 

Sophistik zur Gesetzgebung, und wie die Kochkunst zur Heilkunst, so die Redekunst zur 

Rechtspflege. […] Was ich nun meine, dass die Redekunst sei, hast du gehört, nämlich das 

Gegenstück zur Kochkunst, für die Seele, was diese für den Leib.«

9 | Irwin, Plato’s Gorgias, 134.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 67

bestimmt. Der (essistenz-)philosophische Reduktionismus, der kulinarisch gutes 
Essen mit gesunder Diät gleichsetzt und das kulinarische Genussleben auf funk-
tionelle Sättigung und physische Reproduktion der Körperkräfte verengt, bildet 
den diätetischen Grundgedanken der platonischen Diätmoral – und mithin die 
Grundformel eines ungastrosophischen Denkens. Daher bezieht sich die philo-
sophische Problematisierung der Kochkunst auf das genussasketische Kriterium, 
ob eine allgemeine Versorgung durch gesundheitlich richtige Kost gewährleistet 
ist. Die wesentliche Unvernunft des Kulinarischen beruht dann darin, das diäte-
tisch Beste zu verkennen und das gesundheitlich Zuträgliche zu verfehlen. 

Zur Veranschaulichung dieser Theorie kontrastiert Platon die Küche mit der 
Medizin als dem positiven Gegenmodell einer Kunst, die der physischen Gesund-
heit dient. Im Gegensatz zum Koch verstehe sich der Arzt auf das, was für den 
Leib gut ist; anders als das kulinarische Tun basiere die medizinische Kunst auf 
der Kenntnis dessen, was »heilsame und schädliche Speisen« sind. Platon ver-
traut auf die Wissenschaft des Arztes, weil diese »die Natur dessen erforscht hat, 
was sie besorgt, und den Grund dessen, was sie tut, und von jedem einzelnen 
Rechenschaft geben kann«.10 Nicht die Kochkunst, sondern alleine die Heilkunst 
»bringt den Leib in Ordnung und Form«. In dieser Anerkennung der naturwis-
senschaftlichen Fundiertheit des ärztlichen Wissens um das für den Leib Beste 
spiegelt sich Platons Aneignung der hippokratischen Gesundheitslehre wider.11 

Gleichzeitig besteht die entscheidende Uminterpretation, die Platon an der 
diaitetike techne seines Zeitgenossen Hippokrates (auf die noch ausführlich einzu-
gehen sein wird) vornimmt darin, dass Platon die Kochkunst als eine Art trügeri-
sches »Schattenbild« der Heilkunde (ebd., 463d) abwertet, während Hippokrates 
die naturwissenschaftlich begründete Heilkunst und Lehre einer gesunden Diät 
im Gegenteil geradewegs aus der Kochkunst und ihrem Wissen um das physische 
Wohl des Menschen hervorgehen lässt: Hippokrates verbindet Ernährung und 
Medizin (Diätetik); Platon hingegen verschränkt seine Kritik einer ungesunden 
Ernährung mit dem pauschalen Urteil, dass die Kochkunst, die mageirike tech-
ne, keine Kenntnis des leiblichen Wohls zeige und daher auch keiner philosophi-
schen Betrachtung würdig sei. 

Die Lust und Gaumenfreuden, die das Küchenwerk gleichwohl bereitet, erzeu-
ge daher lediglich scheinbar Angenehmes und Schmeichelhaftes, das in Wahrheit 

10 | Platon, Gorgias 501a.

11 | Im Timaios (82a; 86b) würdigt Platon unter Berufung auf die hippokratischen Schrif-

ten Elemente, Qualitäten und Säfte, auch in ihrer Bedeutung für Gesundheit und Körper. 

Ebenso hat Aristoteles, worauf im Kontext der hippokratischen Ernährungslehre näher 

eingegangen wird, an der konzeptuellen Weiterentwicklung der philosophischen Grundla-

gen der antiken Medizin, insbesondere der so genannten Humoralpathologie, gearbeitet, 

indem er unter anderem die vier Qualitätenpaare den vier Elementen zuordnet. Bei ihm 

wird auch an vielen Stellen auf die Säfte Bezug genommen. Vgl. Rothschuh, Konzepte der 

Medizin in Vergangenheit und Gegenwart, 187.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens68

aber dem körperlichen Wohl unzuträglich sei. Platon lässt Sokrates dazu ausfüh-
ren: »Auf das Beste aber gar nicht denkend, fängt sie [die Kochkunst] durch das je-
desmal Angenehmste den Unverstand und hintergeht ihn so, dass sie ihm scheint, 
überaus viel wert zu sein. In die Heilkunst nun verkleidet sich die Kochkunst und 
stellt sich an zu wissen, welches die besten Speisen sind für den Leib. […] Schmei-
chelei nun nenne ich das und behaupte, es sei etwas Schlechtes, weil es das Ange-
nehme zu treffen sucht ohne das Beste.« (Ebd., 464d-465a) In dieser prinzipiellen 
Verfehlung des wahren Guten, freilich aus Platons Sicht, ist die Kochkunst keine 
ernst zunehmende Kunst eines guten Lebens (des physischen Wohls), weil sie zu 
solchen moralisch schlechten und verwerflichen Verrichtungen gehöre, die »nur 
bis zur Lust« gehen und diese allein bewirken, »vom Besseren und Schlechteren 
aber nichts wissen«, während andere, wie beispielsweise die Heilkunst, durchaus 
erkennen, was gut sei und was schlecht – »und so setzte ich unter die auf die Lust 
gehenden, die leibliche, des Kochs Geschicklichkeit, nicht Kunst, unter die aber 
auf das Gute gehenden ebenso die Kunst des Arztes.« (Ebd., 500b) 

Die platonische Theorie des Guten schätzt die Küche gering, weil mit ihren 
angenehmen Speisen und appetitlichen Genüssen das ›wahre Gute‹ gerade ver-
deckt werde und stattdessen ein ebenso reizvolles wie bedenkliches Gut in Form 
von schmeichelhaften, aber gesundheitlich unheilvollen Mahlzeiten auf den 
Tisch komme. Indessen stützt seine rein diätetische Argumentation letztlich 
nicht die pauschale Behauptung, wonach die kulinarische Praxis an sich, also 
auch in ästhetischer Hinsicht, kein Können (techne) sei, welches ein Wissen und 
Sachverstand von dem hat, was es tut und bewirkt. Denn man darf sich fragen: 
»Warum sollte es keine techne des Kochens geben, dessen Ziel das Vergnügen ist? 
Ein solches Ziel würde sich von dem der Medizin sicherlich unterschieden, aber 
warum sollte der Koch für die Betätigung der betreffenden Aufgaben kein reales 
Wissen anwenden?«12 

Mit Sicherheit muss der Koch nicht nur geschickt sein, sondern sich auch dar-
auf verstehen, wie er es schafft, dass seine Produkte Lust hervorrufen, also Appe-
tit anregen und den Konsumenten gefallen; er muss über die Kunst und Wissen-
schaft verfügen, Leckereien kreieren zu können, deren angenehmer Geschmack 
ihrem Gaumen schmeichelt. Dazu kommt er nicht umhin, das Wesen jener kuli-
narisch-ästhetischen Lüste und Begierden, die er bereitet, bestens zu kennen, um 
zu wissen, welche Dinge angenehm schmecken und welche Zubereitungsmetho-
den die Genusslust befriedigen und welche nicht. Freilich kann eine Kochkunst, 
die kulinarisch-ästhetisch Gutes hervorbringt, in einer rein diätetischen Hinsicht 
auch schlecht sein, wenn ihre Speisen physisch unzuträglich sind – und nur für 
diesen speziellen Fall trifft Platon pauschale Negation der Kochkunst zu. Hin-
gegen erweist sich eine generelle philosophische Abwertung der kulinarischen 
Praxis zu einer kunstlosen und vernunftlosen Tätigkeit als unbegründet.

12 | Roochnik, Of Ar t and Wisdom, 185.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 69

Völlerei und Überfülle: ein falsch erfülltes Wohlleben

Der Grund für Platons pauschale Degradierung der kulinarischen Praxis und 
Lustquellen wird erst nachvollziehbar, wenn man sich die gesellschaftlichen Hin-
tergründe seiner radikalen Kritik der kulinarischen Unvernunft vergegenwärtigt. 
Der Staatsphilosoph Platon hebt angesichts »einer üppigen Polis, wie man sie 
jetzt hat«13, die allgemeinen Folgen der unter seinen Mitbürgern grassierenden 
Völlerei hervor. Selbstverständlich gehören zu dem gehobenen Lebensstandard 
einer Wohlstandsgesellschaft insbesondere Delikatessen im Überfluss und lukul-
lische Üppigkeit raffinierter Gaumenkitzel. Dementsprechend erzürnt sich der 
Sittenkritiker über »Gewürze«, »Süßigkeiten«, überhaupt über die »Mannigfal-
tigkeit von Speisen« und »ausländischen Leckereien« (ebd., 559b); allen voran er-
regt ihn »der gerühmte Wohlgeschmack des attischen Backwerks« (ebd., 404c-d), 
der mitunter wohl auch seinen eigenen Appetit über den Hunger hinaus aufreizt, 
wie verschiedene Bemerkungen erahnen lassen. 

All diese Köstlichkeiten und Produkte eines raffinierten und üppigen Nah-
rungsangebotes gehören zu einer aufwändigen Stilisierung und äußerlicher Ver-
schönerung der Dinge, die Platon auch in allen anderen Lebensbereichen einer 
demokratischen Wohlstandsgesellschaft, wie beispielsweise bei der prächtigen 
und luxuriösen Gestaltung der »Häuser, Kleider und Schuhe« wahrnimmt und 
problematisiert. Zu einem solchen üppigen Lebensstil und einer allgemeinen Ge-
fräßigkeit zählt nicht zuletzt ein entsprechender Fleischkonsum, weshalb Platon 
die massenhafte Tierproduktion beklagt und in Anbetracht dieses unersättlichen 
Konsums die Befürchtung äußert, dass »wir von anderen zahmen Vieh auch sehr 
viel brauchen werden, was einer nur essen kann«. (Ebd., 404c) 

In dem bereits erwähnten Dialog Gorgias lässt Platon den Kallikles zu Worte 
kommen, der als Repräsentant der gesellschaftlichen Oberschicht den Hedonis-
mus eines Lebens im materiellen Überfluss als das beste Leben feiert. Kallik-
les erläutert: »Üppigkeit und Unbefangenheit und Freizügigkeit, wenn sie nur 
Rückhalt haben, sind eben Tugend und Glückseligkeit; jenes andere aber sind 
Zierereien, widernatürliche Satzungen, leeres Geschwätz.«14 Diese populäre 
Glücksvorstellung eines ›guten Lebens‹ zehrt von den mythischen Bildern eines 
Schlaraffenlandes, wie sie insbesondere von den griechischen Komödiendichtern 
prachtvoll ausgemalt werden. In allen Komödien des Aristophanes wird viel ge-
gessen und getrunken: Jeder Anlass, ob gut oder schlecht, wird vom Volk zum 
willkommenen Anlass genommen, ein paar Gläser zu trinken oder einen Lecker-
bissen auf den Herd zu stellen. Aristophanes’ Werk Frauen in der Volksversamm-
lungen ergeht sich in der Hoffnung auf die nie versiegende Überfülle von Speisen, 

13 | Platon, Politeia 372e.

14 | Platon, Gorgias 492c; ähnlich: Platon, Politeia 561b-562a.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens70

die sich schließlich in die Phantasie eines Pastetengebildes auswächst, welches 
mit einem 77 Silben langen Wortungestüm lobgepriesen wird.15 

Die karikaturesk überladenen Menüfolgen des römischen Satirikers Petroni-
us und die endlosen Auflistungen von Schlemmereien beim griechischen Rhetor 
Athenaios haben ihre sehr viel lebensnäheren und oft derben Vorläufer in Aristo-
phanes und anderen Komödiendichtern des klassischen Griechenlands. Gekochte 
Schweinsfüße, warme, weiße Semmel, Nudelsuppe mit Zwiebeln, Sardellen aus 
der Pfanne, die hausgemachte Schlachtplatte mit Leberwurst, Blutwurst, Fleisch-
brühe und Sülze oder Hülsenfrüchte, Fische und Muscheln, verschiedene Brot- 
und Kuchensorten, Desserts und Obst von Mandeln bis zu Weintrauben kreisen 
um den utopischen Hedonismus des guten Lebens als Üppigkeit und Glück der 
unbegrenzten Fülle. (Ebd.)16 

In der Unterweltszene in Aristophanes’ Die Frösche wird der als Herakles ver-
kleidete Xanthias von der Magd der Persephone zum Gastmahl eingeladen: »Die 
Göttin, wie sie hörte, du seist hier,/buk Kuchen, kochte Bohnenbrei für dich:/
ein, zwei, drei Töpfe! Briet ›nen ganzen Stier,/Pasteten machte sie und Striezeln. 
Komm!/Sie hat auch junge Hühner/gebraten, Zuckerwerk und Eingemachtes/
und honigsüße Weine stehn parat./Du musst herein! Ein Flötenmädchen auch/ist 
drinnen, wunderschön, und Tänzerinnen […] Komm rein! Die Fische wollte schon 
der Koch/auftragen. Komm, die Tafel ist gedeckt!«17 Die attischen Komödien ver-
lagern das Schlaraffenland – in einer unrealistisch-utopischen Überzeichnung 
des Glücks gastrosophischer Wohllebens – oft in den Bereich der mythischen 
Unterwelt und bringen es mit den dort beheimateten Gottheiten in Verbindung.18 

Bei dem griechischen Dichter Pherekrates spielt eine Szene im Totenreich des 
in die Unterwelt verbannten Kronos. »In Reichtums Fülle sah ich alles darunten 
stehn,/und alles war aufs allerbeste dort beschickt./Da zogen murmelnd Flüs-
se aus schwarzer Suppe längs/der Stadtquartiere, andre führten Weizenbrei./Es 
schwammen Kracherle auch und Kuchenbrocken drin,/so dass die fetten Bissen 
bequem und ganz von selbst/hineingerieten in der Toten offnen Mund./Am Ufer 

15 | Aristophanes, Ekkles. 1169ff.

16 | In den Acharnern por trätier t Aristophanes, wie der Kochkunsthistoriker Revel in Er-

innerung ruft, »einen Landmann, den guten Dikaiopolis, der, des Kriegsführens müde, be-

schließt, mit dem Feind seinen Privatfrieden zu machen und aus diesem guten Grunde zu 

einem Mahl rüstet, das den Mund der Athener Theaterbesucher um so wäßriger machen 

mußte, als diese im Jahre 424 gerade jenes Krieges wegen grausam unter Hunger lit ten: 

›Ha, Burschen, habt ihr nicht gehört?/Was treibt ihr? Hört ihr nicht des Herolds Ruf?/

Marsch, siedet, bratet, dreht den Spieß, zieht ab die Hasen, hurtig, hängt die Kränze aus,/

bringt Gabeln her, die Schnepfen dran zu stecken.‹« Vgl. Aristophanes, Acharnern, VI. Sze-

ne, in: Revel, Erlesene Mahlzeiten, 29.

17 | Aristophanes, in: Klinghardt, Gemeinschaftsmahl, 163f.; vgl. Dohm, Die Rolle des 

Kochs in der griechisch-römischen Komödie.

18 | Vgl. Fauth, Kulinarisches und Utopisches in der griechischen Komödie.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 71

fand man ausgestreut – statt Scherbenschutt –/warmen Leberkäs und brutzelnde 
Scheiben Knoblauchwurst./Auch saftige Bratenstücke lagen da herum,/gewürzt 
in Kräuterbrüh‹ und mannigfach garniert./Auf Anrichtbrettern sah man gan-
ze Schinken stehn,/wie Butter zart, und abgekochtes Pökelfleisch,/und lieblich 
duftete Kuttelfleck und Kalbskrös./Auf Fladen feinsten Weizenmehles lagen da/
Schweinsrippchen griffbereit, aufs leckerste gebräunt./Und Kannen gab’s mit 
Graupenbrei, der reich mit Milch/begossen war, und Brieschenschnitten oben-
auf.«19 

Auch Hesiod gibt die Zeiten des Kronos als dem verlorenen Urzustand einer 
paradiesischen Welt des Überflusses und göttlichen Fülle an, in dem die Men-
schen »gleich wie Götter lebten ohne Betrübnis unbehelligt und frei von Mühsal 
und Leid«, ohne zu altern und »fern von jeglichem Übel«. In diesem Goldenen 
Zeitalter gab auch die Natur überreich und biodivers: »Frucht bescherte die nah-
rungsspendende Erde/Immer von selbst, unendlich und vielfach.« Platon bringt 
das Zeitalter schlaraffischer Lebensverhältnisse ebenfalls mit Kronos in Zusam-
menhang.20 Die Komödiendichter, die Platon deswegen am liebsten aus dem Staat 
verbannen will, inszenieren diesen Traum in voller Pracht. Bei Pherekrates findet 
sich folgendes Fragment: »Von selbe ja werden den Dreiweg entlang sich rau-
schende Ströme ergießen/von schwarzer Suppe mit Kracherln und Speck und 
reichlichen Gerstenmehlnockerln./Von den Quellen des Plutos fließen sie her, 
dass jeder, der mag, draus schöpfe./Wie mit Kübeln regnet uns Zeus edlen Wein 
auf die Dachziegel unserer Häuser.« 

Des Weiteren klingt bei Pherekrates eine für das Schlaraffenland-Motiv be-
kannte Formulierung an. »Recht knusprig gebraten, mit Myrtenzweigen bestreut 
und mit/Anemonen, flogen einem die Drosseln um den Mund/herum und fleh-
ten, dass man sie verspeisen soll.« (Ebd.) Die von den attischen Theaterdichtern 
in Szene gesetzten kulinarischen Welten spiegeln auf komisch-parodistische 
Weise das üppige Leben und die unersättliche Völlerei wider, denen Platons Ge-
sellschaftskritik gilt. Gleichzeitig popularisieren die griechischen Komödien my-
thische Phantasien von einem Paradies oder Goldenen Zeitalter: Ihre abstrakte 
Utopie von einem Guten Leben wird als kulinarische Utopie konkretisiert bezie-
hungsweise durch die mythogastrosophische Vorstellung des Glücks eines wohl-
voll erfüllten Lebens als Völlerei veranschaulicht.21 

19 | Pherekrates, in Klinghardt, Gemeinschaftsmahl, 164.

20 | Vgl. Platon, Politeia 271e-272a.

21 | Insofern es sich bei der populären Schlaraffenlandutopie eines ›Goldenen Zeitalters‹ 

um einen mythisch-phantastisch überhöhten und totalisier ten, gewissermaßen krypto-

gastrosophischen Begrif f eines ›guten Lebens‹ handelt, setzt sich das gastrosophische 

Denken mit dieser allgemeinen Wertvorstellung (als normativen Bezugspunkt ihrer philo-

sophisch-ethischen Theorie des guten Lebens) kritisch in Beziehung. Auf die allgemein-

menschliche Wertvorstellung vom guten Leben als kulinarischem Genussleben – das sei 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens72

Angesichts dieser Hintergründe ist für die Genese des diätmoralischen Den-
kens zentral, dass Platon und Aristoteles, der ihm darin folgen wird, das Ideal 
dieser populär-hedonistischen Glücksvorstellung des Guten, das wesentlich über 
den Weg des Essens und dessen Genussfülle gelebt und erstrebt wird, als unwahr 
und falsch kritisieren. Diese antigastrosophische Haltung bewegt Aristoteles 
schließlich dazu, ohne seinen deutlichen Widerwillen zu verheimlichen, diese 
›gute‹ Lebensweise seiner Mitbürger vom Standpunkt seiner ethischen Theorie 
zu verurteilen. »Die Mehrzahl der Leute und die rohesten wählen die Lust. Dar-
um frönen sie auch dem Genussleben (bios apolaustikos).«22 Und Platon dramati-
siert die materialistische Unersättlichkeit »einer üppigen Polis, wie man sie jetzt 
hat«, mit dem Bild von seinen Mitmenschen als »lecken Fässern«, deren Kon-
sumhunger ständig eine Leere erzeugt, in die Neues hineinfließen muss, um sie 
wieder übervoll aufzufüllen – ein dekadentes, lasterhaftes Leben ›im Überfluss‹.23 

Gesundheitliche Schäden durch Fehlernährung  
und schlechtes Essen

Platon wendet sich gegen den gesellschaftlich vorherrschenden Saus und Braus 
aus der Erkenntnis der damit verbundenen Wohlstandskrankheiten als einem all-
gemeinen Schlechten und dabei als eines selbst verschuldeten Übels. Schon da-
mals steht die moralische Problematisierung einer übermäßigen, fleischlastigen 
und übersüßten Ernährungsweise, die – in Verbindung mit einem Mangel an 
Bewegung oder »Turnkunst«, wie Platon sagt – körperliche Leiden verursacht, im 
Mittelpunkt. Denn eine solche Lebensweise würde den ganzen Lebenszustand 
verschlechtern, weil, »wer in einem jämmerlichen Zustand des Leibes lebt, not-
wendig ein jämmerliches Leben führt«. (Ebd., 504e) 

Die gesundheitlichen Folgen dieser grassierenden Fehlernährung und fal-
schen Lebensweise machen Platons kritischer Gesellschaftsdiagnose zufolge 
viele Ärzte, Krankenhäuser und ein komplexes Gesundheitssystem notwendig, 
»nicht etwa, weil man verwundet ist oder von solchen Krankheiten befallen, wie 
die Jahreszeiten sie bringen, sondern aus Faulheit oder wegen einer Lebenswei-
se wie die beschriebene, mit Feuchtigkeit und bösen Dünsten angefüllt wie ein 
Sumpf«. (Ebd., 405d) Diese sozialpathologischen Zusammenhänge liefern erst 
die philosophische Begründung dafür, worin das Schlechte einer bloß schmei-
chelhaften Küche besteht: Sie tischt deftige und raffinierte Kost auf, die den fal-
schen Bedürfnissen einer angenehmen Ernährungsweise gefällig ist und so die 
bequemen Gewohnheiten einer, genauer bedacht, schädlichen Selbsterfüllung 

an dieser Stelle vorausgeschickt – knüpft, wie wir im zweiten Hauptteil und im Kontrast zu 

Platons und Aristoteles’ Diätphilosophie sehen werden, die sokratische Gastrosophie an.

22 | Aristoteles, NE 1095b15.

23 | Vgl. Platon, Gorgias 493d.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 73

mit zu verantworten hat. Im Zentrum der platonischen (und aristotelischen) Kri-
tik der gesellschaftlichen Ernährungsverhältnisse steht eine quantitative Kritik 
am zu vielen (ungesunden) Essen. Deshalb zählt zur Grunderkenntnis einer phi-
losophischen Diätmoral des falschen Essens, dass man »nicht nach dem meisten 
streben muss, wenn man nicht Schaden leiden wollte«, wie es bei Platon heißt. 
(Ebd., 490c)

Mit anderen Worten: Scheinbar angenehmes, in Wahrheit aber gesundheit-
lich unvernünftiges Essen ist das, was die meisten Menschen für die Tugend und 
Glückseligkeit des Kulinarischen ansehen. Die ernährungsphilosophische Pro-
blematisierung der vorherrschenden Esskultur richtet sich gegen die freiwillige 
Selbstbeschädigung aus maßloser Völlerei, gegen schlechte Ernährungsgewohn-
heiten aus geistlosem Konsum, der das Gute auf das Viele und das Vielerlei von 
bloß Lustvollen und Bequemen reduziert und sich so, statt dem Besten, bloß ge-
sundheitlich Bedenkliches schmecken lässt. 

Platons pauschale Geringschätzung der Kochkunst gilt konkret einer diätetisch 
vernunftwidrigen Volksküche. Für diese im wahrsten Sinne des Wortes unheil-
volle Kochkunst trifft zu, dass aus Unkenntnis und Unverstand gegenüber dem 
leiblichen Wohlleben unzuträgliche Speisen und Leckereien produziert und kon-
sumiert werden, die zu »Unersättlichkeit« und »Überfüllung« animieren und 
»lange hernach Krankheiten« zur Folge haben. (Ebd., 518d) Die philosophische 
Verurteilung einer ungesunden Ernährungsweise richtet sich allerdings nicht nur 
allgemein gegen die körperlichen Beeinträchtigungen und Beschädigungen des 
eigenen Lebens. Ihr geht es auch darum, dass der sich Fehlernährende sich selbst 
negiert, indem er durch diesen Lebenswandel andere Lebensmöglichkeiten be-
schränkt. Denn er tendiere, neben Erkrankungen vielfältigster Art, zu Trägheit, 
Erschöpfung, beeinträchtigter Leistungsfähigkeit und geschwächten Widerstands-
kräften. Platon beunruhigt die Sachverhalt, dass sich physische Folgen mitunter 
auf die psychische Gemütslage und auch auf den geistigen Zustand des Menschen 
auswirken, so dass seelische Verwirrungen oder (wie sich spätestens bei Nietz-
sche besonders dramatisch zeigt) geistiger Wahnsinn, der Verlust eines gesunden 
Menschenverstandes, die moralische Folge einer falschen Ernährung sein können. 
»Denn«, wie die platonische Diätmoral in üppigen Worten ausmalt, »wo die im 
Körper umherirrenden, von sauren und salzigen Verschleimungen herrührenden 
sowie ätzenden und galligen Säfte nach außen keinen Ausweg finden, sondern, im 
Innern sich umhertreibend, mit den Bewegungen der Seele, denen ihre Ausdüns-
tungen sich beimischt, sich vereinigen, da erzeugen sie mehr oder minder heftige, 
häufiger oder seltener eintretende mannigfaltige Krankheiten der Seele und er-
wecken, indem sie zu den drei Wohnsitzen der Seele gelangen, je nachdem wohin 
eine jede von ihnen kommt, alle Arten der Unzufriedenheit und des Mißmuts, 
der Verwegenheit und Verzagtheit, dazu der Vergeßlichkeit und Ungelehrigkeit.«24 

24 | Platon, Tim. 86e. Wie sehr Platon die physischen Wirkungen des Essens auf den gei-

stigen Zustand beunruhigen, wie sehr er einen direkten Einfluss der leiblichen Existenz auf 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens74

Mit anderen Worten, nicht nur das allgemeine körperliche und seelische 
Wohlbefinden, sogar das Erkenntnisvermögen und die Denkkraft stehen – was 
für den Stolz der Philosophie keine kleine Blasphemie birgt – in einem unmittel-
baren Zusammenhang mit der Kochkunst und den angenehmen, aber riskanten 
Reizen des Essens. Vielleicht (ich werde auf diesen ›Verdacht‹ zurückkommen) 
steckt in einer solchen, noch das geistig-philosophische Denken überragenden 
und die menschliche Vernunftseele beeinflussenden Macht des Kulinarischen 
der verborgene Grund dafür, warum Platons vernichtende Kritik die Küche, ohne 
jegliche grundbegriffliche Differenzierung zwischen besserer und schlechterer 
Kochkunst, zwischen gesunden und ungesunden Ernährungsweisen, in toto zu 
ihrem Feind erklärt.

E x tr abeil age: Schlechte Heilkunst

Trotz seiner programmatischen Gegenüberstellung der Heilkunst als 
einem Tun, das auf der objektiven Erkenntnis des für den Leib Besten 
basiere, und der Kochkunst, deren Unvernunft darin bestehe, zwangs-
läufig zu Überfüllung und Unersättlichkeit zu verführen, ist sich Pla-
ton letztlich bewusst, dass es vielmehr auch gute und schlechte Heil-
kunst gibt (wie es umgekehrt eben auch gute und schlechte Kochkunst 
gibt). Entsprechend vertritt die platonische Gesundheitstheorie die Auf-
fassung, dass ein guter Arzt das Gesundsein als Resultat und Aufgabe 
einer entsprechenden gesunden Lebensweise lehre. »Wenn einer einem 
kranken Menschen, der gesundheitswidrig lebt, zu raten hat, was darf er 
anderes tun, als zuerst dessen Lebenshaltung zu ändern und dann erst, 
wenn jener ihm darin gehorchen will, ihm weitere Anweisungen geben.«
In diesem Sinne führt Platon diejenigen »Kranken, die aus Unmäßigkeit 
nicht Lust haben, von ihrer schädlichen Lebensweise abzulassen«25, vor 
Augen, dass nur eine grundlegende Veränderung ihrer Lebenspraxis zu 
einer Besserung beitragen kann. Für den (wahrscheinlichen) Fall, dass 
der Patient den ärztlichen Rat nicht befolgt und stattdessen seine unge-
sunde Lebenshaltung unverändert fortsetzt, zieht der Gesundheitspoliti-
ker Platon rigorose Konsequenzen: »Will er aber nicht gehorchen, so wer-

das geistige Wesen des Menschen befürchtet, zeigt sich darin, dass er wiederholt auf diese 

›unheimliche‹ Geist-Körper-Einheit zu sprechen kommt. So heißt es im Phaidon (66b-c): 

»Denn der Leib macht uns tausenderlei zu schaffen wegen der notwendigen Nahrung, dann 

auch, wenn uns Krankheiten zustoßen, verhindern uns diese, das Wahre zu erjagen, und 

auch mit Gelüsten und Begierden, Furcht und mancherlei Schattenbildern und vielen Kin-

dereien er füllt er uns; so dass recht in Wahrheit, wie man auch zu sagen pflegt, wir um 

seinetwillen nicht einmal dazu kommen, auch nur irgend etwas richtig einzusehen.« 

25 | Platon, Politeia 426c.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 75

de ich nur den, der auf weitere Behandlung verzichtet, als wahren Arzt 
und als rechten Menschen bezeichnen und dafür den, der sich das bieten 
läßt, als schwachen Menschen und schlechten Arzt.« (Ebd.) Denn bloß 
oberflächliche Reparaturen und Symptombehandlungen können bei den 
betreffenden Patienten weiter »nichts ausrichten, als dass sie ihre Krank-
heit immer bunter und größer machen«. 
Im Gegenteil sieht Platon, dass diese Symptommedizin bei ihren Konsu-
menten zwangsläufig die irrtümliche Hoffnung entstehen lässt, »sooft 
ihnen einer ein neues Mittel anrät, durch dieses gesund zu werden.« 
(Ebd.) Genauso wie eine schlechte Kulinarik geschmacklich angenehme 
Dinge produziert, die gesundheitlich bedenklich sind und deren Kon-
sum für eine permanente Verschlechterung des physischen und geisti-
gen Zustandes sorgt, so repariert ein schlechter Arzt lediglich die Sym-
ptome, ohne an den eigentlichen Ursachen des Übels zu rühren. (Vgl. 
ebd., 406d-e) So können sich schlechte Kochkunst und schlechte Heil-
kunst gegenseitig bestärken; die kulinarischen und medizinischen Ver-
sorgungsverhältnisse bringen dann, statt das für den Leib Beste, einen 
schlechten physischen Zustand der Körper hervor. Entsprechend zeitigt 
eine rein iatrotechnische Behandlung von durch schlechtes Ernährungs-
verhalten verursachten Krankheiten und leiblichen Übeln geradezu den 
gegenteiligen Effekt: Sie führt zur bloßen Verlängerung der schädlichen 
Lebensgewohnheiten und der verbreiteten Morbidität einer Wohlstands-
gesellschaft. 
Mit anderen Worten, auch die Medizin kann mit heilloser Kunst und 
Wissenschaft verfahren und verantwortungslos zu Schmeicheleien 
und kurzfristigen Annehmlichkeiten verhelfen, die jedoch eine gesell-
schaftliche Hilfestellung zur Fehlernährung und Fehlentwicklung des 
physischen Wohlergehens der Individuen bedeuten und letztlich zur 
Verschlimmerung und zu mehr Übel führen. Gleichzeitig fällt es dem 
sozialkritischen Moraltheoretiker Platon leicht, das Rezept und Allheil-
mittel gegen den lasterhaften Lebensstil der Meisten zu verschreiben: 
»Ehe sie nicht aufhören, im Übermaß zu trinken und zu essen und der 
Liebe zu pflegen und faul zu sein, weder Arznei noch Brennen noch 
Schneiden noch auch Besprechungen und Amulette oder irgend etwas 
dergleichen das mindeste helfen könnte.« (Ebd., 426a-b) 
Angesichts des allgemeinen Sittenverfalls wird das traditionalistische 
und wertekonservative Argument vorgebracht, dass man sich in der 
Vergangenheit nicht um die Gesundheit hatte kümmern müssen, weil 
die von den Menschen kultivierte Lebenspraxis, ihre traditionelle Er-
nährungsweise und körperlichen Betätigungen, der Natur entsprachen 
und ihre Gesundheit erhielten. (Ebd., 407c) Im Unterschied zu der von 
Hippokrates konzipierten Diätetik ist für Platon eine gesundheitlich gute 
Lebensführung letztlich kein Gutes an sich, keine eigenständige Lebens-

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens76

kunst, zu der man mit guten Gründen raten kann; für Platon hat die Er-
nährung lediglich für die physischen Grundlagen der geistigen Existenz 
des Menschen zu sorgen. 
Auch Aristoteles zählt das höchste Gut eines Gesund-lebens nicht zu 
einer ethischen Praxis, sondern die Gesundheit lediglich zu den »äuße-
ren Gütern«. Es gehöre zu den unentbehrlichen Voraussetzungen für ein 
erst jenseits davon beginnendes Gut-Leben und nicht zu dessen konsti-
tutiver Betätigung. Entsprechend erläutert Aristoteles: »Der Glückselige 
wird als Mensch auch in guten äußeren Verhältnissen leben müssen. […] 
Dazu bedarf es der leiblichen Gesundheit, der Nahrung und alles ande-
ren, was zur Notdurft des Lebens gehört.«26 Die Maxime der philosophi-
schen Diätetik der klassischen Diätmoralisten – nicht gesundheitswidrig 
zu leben und zu essen – hat folglich den rein instrumentellen Sinn, für 
das Funktionieren des Körpers zu sorgen, um die physische Arbeits- und 
Leistungsfähigkeit sicher zu stellen, die für die ›eigentlich wichtigen‹ 
Aktivitäten eines glücklichen Lebens des Menschen gebraucht wird.

Geburt des Krieges aus unersät tlichem Welthunger

Die platonische Ernährungsphilosophie begründet ihre Kritik des schlechten Es-
sens nicht nur mit den gesundheitlichen Folgen. Schlecht sind die von den meisten 
praktizierten Essgewohnheiten auch unter dem Gesichtspunkt ihrer wirtschaftli-
chen Voraussetzungen und Konsequenzen. Wie kaum ein anderes menschliches 
Bedürfnis entsteht gerade wegen des Bedarfs an Nahrungsmitteln der größte Teil 
des gesellschaftlichen Produktionsprozesses und Ressourcenhungers. Für eine 
»üppige Polis« besagt dies: Einer der gefräßigsten Faktoren der globalen Wirt-
schaftsabläufe ist die alltägliche Befriedigung eines unersättlichen Konsums und 
Welthungers der Übersatten. Dem entsprechend führt die platonische Staatsphi-
losophie den Ursprung des Politischen, des gemeinsamen Lebens in einer Polis, 
auf die Befriedigung materieller und vor allem essistenzieller Bedürfnisse zurück. 
Eine in Überfluss schwelgende und gefräßige Gesellschaft oder, in Platons ausge-
suchten Worten, eine »Polis von Schweinen«27 muss zwangsläufig ein permanen-
tes Wirtschaftswachstum forcieren und dafür gegebenenfalls aus geostrategischen 
Erwägungen heraus auch »den Nachbarn Land abschneiden, wenn wir genug ha-
ben wollen zur Viehweide und zu Ackerbau«. (Ebd., 373d)

26 | Aristoteles, Nikomachische Ethik 1178b33.

27 | Platon, Politeia 372d. Es ist davon auszugehen, dass Platon bei dieser Schmähung 

bewusst auf Sokrates’ Bezugnahme auf Odysseus und das Schicksal seiner Gefährten, 

nämlich der Gefahr der Menschen, durch falsches Essen zu Schweinen zu mutieren, an-

spielt. Auf diese Geschichte wird gleich zurückzukommen sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 77

So ist die erforderliche Markterweiterung und der ökonomische Wachstums-
zwang nicht nur der Grund für eine wirtschaftliche Konkurrenzsituation zwi-
schen den Völkern, sondern zwingt zur Kriegsführung, um Ressourcen und 
Geld zu erbeuten. »Denn über den Besitz von Geld und Gut entstehen alle Kriege, 
und dieses müssen wir haben des Leibes wegen, weil wir seiner Pflege dienst-
bar sind«.28 Eine Vielzahl falscher und kriegsschürender Bedürfnisse wird durch 
einen unersättlichen Konsumhunger und dessen Erfüllungsappetit geweckt, so 
dass diese Gefräßigkeit und Völlerei die Habgier und Geldsucht anregt, »weil vor-
züglich durch Geld die Begierden dieser Art befriedigt werden«.29 

Platons Kritik an der materialistischen Überflussgesellschaft und deren ge-
sundheitlich, alltagskulturell wie wirtschaftlich bedenklicher Esskultur gelangt 
zu einem drastischen Ergebnis: Viele Übel eines maßlosen Wohlstands werden 
in der leidvollen Tatsache wuchernder Zivilisationskrankheiten individualisiert 
und in schlechten Lebensweisen verkörpert; durch das Konsumsystem falscher 
Bedürfnisse wird eine überflüssige Produktion unnötiger Güter angeheizt, deren 
Umweltfraß und Welthunger an natürlichen Ressourcen und Rohstoffen kriege-
rische Konflikte unter die Menschheit bringt.30 Platon kommt zu dem bis heute 

28 | Platon, Phaidon 66c-d.

29 | Platon, Politeia 580e.

30 | Auf die Aktualität dieser Dinge macht Ulrike Kleemeier aufmerksam: »Gerade im Ver-

gleich zu gewissen neuzeitlichen Entwicklungen ist es augenfällig, dass in der Politeia Be-

sitzstreben und Erwerbsgeist und die damit zusammenhängende Dekadenz als mit dem 

Krieg untrennbar verknüpft gedacht werden. Genau in entgegengesetzte Richtung denkt 

der um etwa 1800 aufkommende europäische Bellizismus. Bellizistisch inspirier te Auto-

ren teilen überaus häufig mit Platons Sokrates die Auffassung, dass Erwerbsstreben zur 

Dekadenz führe, wobei letztere dann aber deshalb als schlecht und verderblich bewertet 

wird, weil sie langfristig kriegsverhindernd wirkt. Sehr ähnlich haben auch manche Gegner 

des Bellizismus die Lage analysier t, wenn auch unter umgekehrten normativen Vorzeichen. 

Folgt man letzteren, so ist die kollektive Erwerbsmentalität ebenfalls friedensfördernd 

und wird darum eben als etwas Positives begrif fen. Was für die Bellizisten Dekadenz ist, 

erscheint hier als Erhöhung und Verfeinerung der Sitten. Bei Kant lassen sich beide Denk-

stränge bzw. Perspektiven nachweisen. In der Kritik der Urteilskraft fasst er den ›Handels-

geist‹ als Förderer von Eigennutz und Feigheit auf und kontrastier t ihn mit dem kriegeri-

schen Geist, der die Mentalität eines Volkes ›erhabener‹ mache. Auch im berühmten Trak-

tat zum ewigen Frieden bleibt der Gegensatz zwischen Handelsgeist und Krieg bestehen, 

doch wird der Handelsgeist hier gerade deshalb von Kant hochgeschätzt. Aus der Sicht 

der Politeia gehen beide Positionen, sowohl der Bellizismus als auch dessen Gegenströ-

mung, von der falschen Voraussetzung aus, dass Erwerbsstreben und Krieg einander ent-

gegengesetzt sind. Vielmehr erscheint ersteres, zumindest in seiner übersteiger ten Form, 

als vordringliche Kriegsursache. Auf dieser Ebene der allgemeinen Kriegsursachentheorie 

weist die Politeia gewisse systematische Ähnlichkeiten mit den späteren marxistischen 

und sozialistischen Kriegstheorien auf, die grundsätzlich davon ausgehen, dass die ka-

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens78

aktuellen Ergebnis, dass sich in einer materialistischen Lebensweise, die ihr vul-
gär-hedonistisches Glück bloß in Üppigkeit und Überfülle sucht, vor allem eines 
zeigt – der unphilosophische Geist dieser Gesellschaft: »Daher fehlt es uns an 
Muße, der Weisheit nachzutrachten, um aller dieser Dinge willen.«31 

Tugendlehre der kulinarischen Mässigkeit

Aristoteles folgt der platonischen Verachtung des Essens. Das Denken des Arzt-
sohnes stellt zwar eine systematische Beziehung zwischen der Philosophie und 
der Heilkunst der Medizin her (worauf zurückzukommen sein wird), einer in-
haltlichen Beschäftigung mit so etwas wie der Kochkunst verweigert sich Aristo-
teles aber gänzlich. Nahezu alle Phänomene der Welt hat dieser verdienstreiche 
Wissenschaftler untersucht – indessen bleibt ihm diese Kulturtechnik und gute 
Lebenspraxis eine Angelegenheit der menschlichen Unterwelt: Eine unterhalb 
des Geistes liegende, ferne und fremde Welt, die kaum eine Erwähnung wert ist. 
Diese gastrosophische Selbstentfremdung erstaunt umso mehr, als Aristoteles 
das Feuerbachsche Diktum ›der Mensch ist, was er isst‹ in seiner – selbstver-
ständlich flüchtigen – Einsicht des Zusammenhangs zwischen Ernährung und 
Lebensweise (bios) vorwegnimmt. »Es gibt«, heißt es in der Politik, »indessen viele 
Arten der Ernährung, weshalb es denn auch viele Lebensformen von Tieren und 
Menschen gibt. Denn ohne Nahrung kann man nicht leben, und so verändern 
die Unterschiede in der Ernährung auch die gesamten Lebensformen der Lebe-
wesen.«32 Aristoteles’ opulentes Werk bereitet den Gelehrten über Jahrhunderte 
den feinsten Genuss und stillt ihren Wissenshunger; doch von dessen eigenen 
Ernährungsgewohnheiten weiß niemand etwas. Abgesehen von einigen Über-
legungen zur politischen Ernährungsgerechtigkeit und Wahrnehmungstheorie 
des Geschmackssinns schweigt sich die aristotelische Philosophie über das Essen 
›vornehm‹ aus. Dennoch bemüht sich Hartmut Böhme, bei Aristoteles Ansätze 
zu einer Gastrosophie auszumachen. Böhme sieht zwar, dass sich das aristoteli-
sche Denken für ästhetische Geschmacksfragen nicht weiter interessiert, dafür 
aber das Nahrungsgeschehen rein naturwissenschaftlich betrachtet. Insofern 
wird einschränkend festgestellt: »Ausdrücklich sagt Aristoteles, dass es für das 
Erkennen der Nahrung als Nahrung nicht darauf ankommt, was man sieht oder 
riecht, auch wenn er weiß, dass diese sinnlichen Akte bei der Suche, Identifika-
tion und Bereitung von Nahrung eine, für ihn beiläufige, Rolle spielen.« Unter 
Verwendung eines weit gefassten, biochemischen Begriffs der Gastrosophie ge-

pitalistischen Eigentumsverhältnisse notorisch kriegstreibend wirken, auch wenn Platon 

selbstverständlich der ›Kapitalismus‹ noch unbekannt war.« Vgl. Kleemeier, Grundfragen 

einer philosophischen Theorie des Krieges, 62f.

31 | Platon, Phaidon 66d.

32 | Aristoteles, Politik 1256a19.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 79

langt Böhme zu der Einschätzung, die aristotelische »Elementenlehre wird zur 
Stoffwechselchemie und im weitesten Sinne zur Gastrosophie. Aristotelische 
Chemie ist die Lehre von der im Tastsinn fundierten, zur Kunst entwickelten 
Fähigkeit zur zuträglichen Ernährung des Körpers aus der Welt der Stoffe.«33 

Was demzufolge die aristotelische Ernährungsphysiologie hergibt, sei eine 
Wahrnehmungstheorie des »Nahrungssinns«, insofern das Essen in den »Quali-
täten« von feucht/trocken, kalt/warm, dünn/dick ›beurteilt‹ würde. »Die Begrün-
dung von Aristoteles ist«, so Böhme (ebd.), »dass über die genannten Qualitäten 
die Nahrung charakterisiert wird: Unser Körper, der selbst durch die Qualitäten-
paare gebildet und in Hunger und Durst nach Feuchtem und Trockenem, War-
mem und Kaltem getrieben wird, erspürt an den Dingen und Stoffen dasjenige, 
was ihm mangelt.« 

Der hier angesprochene Zusammenhang zwischen Wahrnehmen (Wissen) 
und Schmecken (Nahrung), zwischen kulinarischem Sachverstand und Ge-
schmackssinn, bietet Böhme zufolge immerhin den theoretischen (naturwissen-
schaftlichen) Ausgangspunkt einer gastrosophischen Aisthetik. Hier verstanden 
in dem ursprünglichen Sinne der Ästhetik als Wahrnehmungslehre (aisthesis) 
im Unterschied zur Ästhetik des Geschmacksurteils. Tatsächlich registriert der 
Wahrnehmungsphänomenologe Aristoteles durchaus den erkenntnistheoreti-
schen Sachverhalt, dass »zum Schmecken die Unterscheidung« gehöre, »etwa bei 
jenen, die die Weine prüfen und die Speisen zubereiten.«34 

In einer zentralen Passage, in der Aristoteles über Weisheit und Klugheit re-
det, kommt er beiläufig auf Fragen der richtigen Ernährung zu sprechen. Für die 
Definition, dass klug sei, wer in jeder Situation das Richtige zu tun erkenne, wird 
folgendes Beispiel angegeben: »Wenn man nämlich weiß, dass leichtes Fleisch gut 
verdaulich und gesund ist, nicht aber weiß, welches Fleisch leicht ist, so wird er 
nicht die Gesundheit schaffen können; das wird eher jener können, der weiß, dass 
das Geflügelfleisch leicht ist.«35 Weil Aristoteles unter Klugsein kein beliebiges 
Bescheidwissen meint, sondern ein Denken und Leben-wissen, das »das höchste 
dem Menschen durch Handeln erreichbare Gute zu treffen« (ebd.) versteht, steckt 
ein praktischer Beweis der eigenen Weisheit mitunter in der klugen Ernährung. 
Abgesehen von diesen Hinweisen besteht kein Zweifel daran, dass Aristoteles die 
Küche von innen schlechterdings nicht kennt – ganz im Unterschied zum weisen 
Heraklit, der den Herd als einen heiligen Ort wertschätzt (wie wir in II.1 genau-
er sehen werden). Bezeichnenderweise behauptet Aristoteles hingegen, Heraklit 

33 | H. Böhme, Elemente – Feuer Wasser Erde Luft, 25.

34 | Aristoteles, NE 1118a28.

35 | Ebd., 1141b18. Vermutlich stützt er sich hier auf das 2. Buch der hippokratischen 

Diätschrif t (siehe I.2) mit dessen ausführlichen Verzeichnissen zu ›leichtem‹ und ›schwe-

rem Fleisch‹, wobei Hühner und andere Vögel dem leichten Fleisch zugeordnet werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens80

habe sich in der Küche nicht aufgehalten, um zu kochen und kulinarisch tätig zu 
sein, sondern lediglich um sich dort »am Küchenofen zu wärmen«.36 

Gemessen an einer solchen Ignoranz und Unkenntnis gegenüber den Küchen-
angelegenheiten erweist sich Platons Denken noch als vergleichsweise lüstern, 
wenn es Reden (und nicht nur Reden) im Munde führt, die voll sind von »Oliven, 
Käse, Feigen, Erbsen, Bohnen, Zwiebeln, Myrtenbeeren, in Asche gerösteten Kas-
tanien«37, von »Süßigkeiten«, »Gewürzen«, »syrakusischen Tafelleckereien«, »si-
zilianischen Delikatessen«, »Wohlgerüchen« wie jede Menge »gutem Wein« und 
dem gepriesenen »Wohlgeschmack« des attischen Backwerks (vgl. ebd., 404c-d). 
Einmal ganz abgesehen von Platons obgleich in der Sache wenig erfahrenen, aber 
vergleichsweise ausführlichen Reflexionen zur Kochkunst. Von alledem ist bei 
Aristoteles keine Rede. Zur kulinarischen Praxis fällt dem tiefgründigen Praxis-
philosophen nur ein (ohnehin bei Platon bloß abgeschriebener) Satz ein, den er in 
der Nikomachischen Ethik notiert: »Immerhin scheinen die Geruchskunst und die 
Kochkunst auf die Lust zu gehen.«38 

Aristoteles’ ganz offenkundig ungastrosophischer Geist scheint sich nicht zu-
letzt in der historischen Tatsache zu bestätigen, dass sein Zögling Alexander der 
Große später im Feldzug gegen die asiatische Kultur jede Form von Kochkunst 
und besserem Essen unter seiner Truppe verbietet. Ein Chronist vermittelt die 
Hintergründe: »So wollte auch der große Monarch und Weltbezwinger Alexander 
keinen Koch in seinem Lager dulden, damit seine Soldaten nicht wollüstig und 
verwöhnt würden; da doch sonst in Asien von der Kochkunst sehr viel gehalten 
und sich die Einwohner auf niedliche Bißlein trefflich wohl verstanden.«39

Aristotelischer Antivege tarismus

Bemerkenswerterweise präsentiert sich Aristoteles allerdings als ein bekennen-
der Gegner des ethischen Vegetarismus. Wir haben gerade gesehen, dass er 
beispielsweise mageres (Geflügel-)Fleisch als gesunde Kost in seiner Ethik aus-
drücklich empfiehlt. In seinen tierkundlichen Studien vertritt er darüber hinaus 
eine »verdinglichende Auffassung« gegenüber den Tieren.40 Insgesamt folgt die 
aristotelische Hierarchie der Lebewesen einem unverblümt anthropozentrischen 

36 | Aristoteles, Part. an. A 5, 645a17. Ernst Cassirer erweist sich vor diesem Hintergrund 

als echter Aristoteliker: »Als seine Frau einmal krank zu Bett lag, bat sie ihn um ein Glas 

warme Milch. Der Philosoph betrat zum ersten Mal in seinem Leben die Küche, in der Ab-

sicht, sie zweckmäßig zu benützen, stellte die Flasche Milch direkt auf die Herdplatte und 

verursachte damit eine kleine Katastrophe.« Vgl. Rigotti, Philosophie in der Küche, 42

37 | Vgl. Platon, Pol. 372c.

38 | Aristoteles, NE 1153a26.

39 | Heckmann, Die Freud des Essens, 180.

40 | Vgl. Dombrowski, Philosophy of Vegetarianism, 66.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 81

Spezieismus, demzufolge »die Pflanzen der Tiere wegen da sind und die Tiere 
der Menschen wegen, die zahmen zur Verwendung und zur Nahrung, von den 
wilden, wenn nicht alle, so doch die meisten zur Nahrung und sonstigem Nutzen, 
sofern Kleider und andere Ausrüstungsgegenstände aus ihnen verfertigt werden. 
Wenn nun die Natur nichts unvollkommen und nichts zwecklos macht, so muß 
die Natur all dies um der Menschen willen gemacht haben.«41 

Schließlich geht Aristoteles noch einen Schritt weiter, indem er im Duktus 
›reiner Wissenschaftlichkeit‹ ein natürliches Herrschaftsverhältnis nicht nur der 
Seele über den Leib und der Menschen über die anderen Lebewesen, sondern da-
rüber hinaus ein natürliches Herrschaftsverhältnis auch »des Männlichen« über 
»das Weibliche« und schließlich der »von Natur Freien« über die »natürlichen 
Sklaven« postuliert. (Ebd., 1256b23-27) Für ein derart skrupelloses Hierarchie-
denken muss außer Zweifel stehen, dass es gerecht sei, »gegen die Tiere und 
gegen jene Menschen, die von Natur zum Dienen bestimmt sind und dies doch 
nicht wollen« (ebd.), gewaltsame Ausbeutung zu betreiben. Angesichts einer der-
artigen Position spricht alles dagegen, bei im aristotelischen Denken irgendeine 
argumentative Unterstützung für den tierethischen Vegetarismus der (von Platon 
gelobten) »pythagoreischen Lebensweise« finden zu können. 

Daher erstaunt es umso mehr, wenn Aristoteles zu Beginn seiner Tierstu-
dien doch eine ähnlich grundlegende Umwertung des allgemeinen moraltheo-
retischen Stellenwertes der Tiere bzw. die Tierreiches in Betracht zieht, wie He-
raklit dies für das Reich der Küche tut. Bei beiden soll demjenigen, welchem das 
vorherrschende Denken und Moralsystem nur einen untergeordneten oder gar 
keinen eigenen Wert zuerkennt – nämlich den ›unvernünftigen‹ Tieren wie der 
›weiblichen‹ Küchenarbeit – endlich Eigenwert und Würde gezollt werden. Aristo-
teles schreibt: »Denn in allen natürlichen Dingen ist etwas Wunderbares. Und ge-
rade so wie von Heraklit erzählt wird, zu Gästen, die ihn einen Besuch abstatten 
wollten, sich aber nicht trauten näher zu kommen, als sie sahen, wie er sich am 
Ofen wärmte, habe er gesagt, sie mögen nur hereintreten und sich nicht zieren, 
›denn auch hier sind Götter!‹, ebenso sollten wir uns der Untersuchung jedes 
einzelnen Lebewesens ohne Vorbehalt nähern, wissentlich, dass in ihnen allen 
etwas Natürliches und Schönes ist.«42 

Es läge nahe, aus diesen Überlegungen eine Rechtfertigung des ethischen 
Vegetarismus abzuleiten; Aristoteles geht diesen Schritt nicht.43 Vielleicht des-
halb nicht, weil seine Bewunderung für die natürliche Schönheit und Biodiversi-

41 | Aristoteles, Politik 1256b16-22.

42 | Aristoteles, Part an 645a17.

43 | Freilich ist in Erinnerung zu rufen, dass das klassische Griechenland, wie die meisten 

traditionellen Gesellschaften, sich von wenig Fleisch und überwiegend lakto-vegetarisch 

ernährte (hier insbesondere der von Hippokrates oft erwähnte Käse), weil die Nutztiere 

vorrangig als Arbeitskräfte, Wolllieferanten etc. gehalten wurden. Vgl. Montanari, Hunger 

und Überfluß; 18; Macho, Lust auf Fleisch, 165.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens82

tät der Lebewesen einer abstrakten Naturbetrachtung entspringt, deren schein-
bar naturwissenschaftlich wertfreie (aber in Wahrheit metaphysisch wertende) 
Haltung keine praktische Verwurzelung im Alltagsleben hat.44 Letztlich bleibt es 
dabei, dass die aristotelische Ethik den Tieren das mögliche Glück, gut zu leben, 
verwehrt mithilfe des anthropozentrischen Argumentes, dass diese Lebewesen 
im Gegensatz zu der menschlichen Gattung nicht denken könnten und das beste 
und genussreichste Dasein ausschließlich in dieser gottähnlichen Lebenstätigkeit 
beruhe, weshalb »die übrigen Lebewesen an der Glückseligkeit (eudaimonia) kei-
nen Anteil haben, weil sie einer solchen Tätigkeit vollständig ermangeln.« Dem 
wird hinzugefügt: »Das Leben der Götter ist seiner Totalität nach selig, das der 
Menschen soweit, als ihnen eine Ähnlichkeit mit dieser Tätigkeit zukommt. Von 
den andern Lebewesen ist aber keines glückselig, da sie am Denken (theorein) in 
keiner Weise teilhaben.«45 

Wie schon bei Platon, so steht auch bei Aristoteles ein falsch verstandener 
Vernunftbegriff einer wirklich vernünftigen (gastrosophischen) Beschäftigung 
mit der Welt eines Essens entgegen: Bei beiden scheitert eine mögliche Ethik des 
Genusslebens, des bios apolaustikos, am vermeintlichen Vorrang einer Ethik des 
bios theoretikos; beiden bleibt der gastrosophische Gedanke eines guten Lebens 
von Mensch (und Tier) aufgrund eines guten Essens fremd.

E x tr abeil age: P y thagoreische Ernährungslehre 

Im grundsätzlichen Widerspruch zum aristotelischen Antivegetaris-
mus reflektiert Pythagoras mit dem Gebot einer fleischlosen Kost eine 
äußerst aktuelle ernährungsphilosophische Position. Die ebenso alltäg-
liche wie moralische Frage, die sich heute immer mehr Konsumenten 
stellen, ob die Menschen auf den Verzehr von Tieren verzichten sollen 
oder nicht, führt uns also ohnehin direkt in das antike Griechenland 
zurück.46 Dieser Sachverhalt bestätigt (und rechtfertigt seinerseits) die 
Notwendigkeit, dass ein moraltheoretisches Nachdenken über die gegen-
wärtig vorherrschenden Esssitten – wie hier unternommen – auf die An-
fänge der westlichen Philosophie zurück zu gehen hat. 
Heute gilt Pythagoras allgemein als der Gründer eines tierethischen 
Vegetarismus.47 Noch bis in die zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts wer-
den, beispielsweise von Nietzsche, Vegetarier selbstverständlich als Py-

44 | Dombrowski vermutet in dieser ›naturwissenschaftlichen‹ Haltung eines der größten 

Hindernisse für ein vegetarisches Denken bei Aristoteles; vgl. Dombrowski, Philosophy of 

Vegetarianism

45 | Aristoteles, NE 1178b23-28.

46 | Vgl. Haussleiter, Vegetarismus in der Antike.

47 | Vgl. Dombrowski, Philosophy of Vegetarianism, 35.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 83

thagoreer bezeichnet. Mit der moralischen Pflicht einer vegetarischen 
Lebensweise setzt der Vorsokratiker die in der abendländischen (Ess-)
Kulturgeschichte älteste philosophische Problematisierung einer richti-
gen Ernährungsweise in Gang. Die philosophische Begründung dieser 
folgenreichen Essmoral entspringt der pythagoreische Glauben an die 
Seelenwanderung unter allen Lebewesen und der damit verbundenen 
Behauptung, dass die Seele unsterblich sei und alles Beseelte – wozu 
Pythagoras eben nicht ausschließlich die Menschen, sondern ebenso Tie-
re und Pflanzen (wie alles Entstehende) zählt – als verwandt betrachtet 
werden sollte. 
Diese mythische Annahme findet auch heute Befürworter, um die phy-
siozentrische Moral eines Respektes gegenüber den Tieren zu rechtferti-
gen. Um die mythische Vorstellungswelt zeitgemäßer zu reformulieren, 
schlägt Meyer-Abich vor, das Fairness-Prinzip der in jüngster Zeit viel 
beachteten Theorie der Gerechtigkeit des amerikanischen Philosophen 
John Rawls naturphilosophisch zu erweitern. »Dazu braucht nur die 
Seelenwanderungslehre mit unter den ›Schleier des Nichtwissens‹ ge-
nommen zu werden.« Zur Erläuterung führt Meyer-Abich indes ein eher 
absurdes Beispiel an, das sich die eigentlich erforderliche, moralische 
Zuspitzung auf den Vegetarismus erspart (aber diesbezüglich anwend-
bar wäre). »Die Frage wäre z.B., was ich mir von Menschen gefallen zu 
lassen bereit wäre, wenn ich als Rotkehlchen wiedergeboren würde, wel-
che Vorbereitungen von Seiten der Menschen ich also in einem Garten 
für angemessen hielte, damit die Hauskatze sich nicht an meinem Nach-
wuchs vergreift.«48 Die moralisch verstandene Verwandtschaft zwischen 
Mensch und Tier sowie das naturethische Gebot, keine beseelten Lebe-
wesen zu töten (weil man nie wissen kann und es für immer verschleiert 
bleibt, wen man da töten würde), beinhaltet für Pythagoras einen gene-
rellen Respekt vor jedem Tier, dem kein Schaden zugefügt werden darf, 
»wenn es den Menschen nicht schadet«. 
So bedeutet das Vermeiden des Tötens von Tieren, als einer tierethischen 
Erweiterung des anthropozentrischen Ideals der Gerechtigkeit, die Ver-
meidung von unnötigem Unrecht. Freilich muss sich der vegetarische 
Mensch notwendig von Pflanzen ernähren, weshalb Pythagoras kein gas-
trosophisches Problem und keinen Widerspruch zur eigenen Reinkarna-
tionslehre in seiner Aussage gesehen haben soll, »einer Kulturpflanze 
füge man keinen Schaden zu«.49

In Anbetracht des historischen Sachverhaltes, dass das klassische Grie-
chenland eine dezidiert karnivore Ernährungsweise kultivierte, nimmt 
sich die pythagoreische Lebensweise als radikale Widerstandshaltung 

48 | Meyer-Abich, Praktische Naturphilosophie, 366.

49 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen VIII, 23.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens84

einer moralisch (tierethisch) korrekten Gegenküche aus.50 Die gesell-
schaftliche Sonderstellung der Vegetarier zeigt sich darin, dass sie den 
in den griechischen Stadtstaaten üblichen kultischen Opferpraktiken wi-
dersprachen. Ein Sachverhalt, der wieder bei den frühen Christen um 
Jesus auftauchen wird. (Siehe I.3) So berichtet Diogenes Laertius über 
Pythagoras: »Er verbot, Opfertiere zu schlachten für die Götter, die nur 
am unblutigen Altar zu verehren seien.« (Ebd., VIII, 22) Die vegetarische 
Bewegung gegen das Tieretöten setzt an die Stelle des blutigen Opfer-
mahls die friedliche Gemeinschaft derer, die kein Fleisch essen. Daher 
erscheint es wenig verwunderlich, wenn Pythagoras ausschließlich am 
Altar des Lebensspenders Apollon in Delos seine religiösen Reverenzen 
erwies, weil dort nur Weizen, Gerste und Opferkuchen dargebracht und 
weder Feuer noch Opfertiere verwendet wurden. (Ebd., VIII, 13)
Der enorme Einfluss und die ruhmreiche Wirkung der Person Pythago-
ras wurden mitunter auf die Tatsache zurückgeführt, dass er seine Er-
nährungsphilosophie nicht nur zeitlebens unbeirrt lehrte, sondern selbst 
auch (vor)lebte. Bisweilen, berichtet der Pythagoras-Biograph Diogenes 
Laertius (ebd., VIII, 19), habe er sich bloß mit Honig oder Honigwaben 
bzw. Brot begnügt, tagsüber keinen Wein getrunken. Ansonsten aß er 
gekochtes oder rohes Grünzeug, selten Fisch (!). Durch das eigene ethi-
sche Beispiel soll er viele davon überzeugt haben, sich von einer solchen 
Gesundheitsküche zu ernähren. Tatsächlich berichtet Aristoxenos, ein 
Schüler des Aristoteles, Pythagoras habe auf eine solche kulinarisch an-
spruchslose Diät bestanden, »weil diejenigen, die ausschließlich diese 
als Mahlzeit zu sich nehmen, stets frei von Krankheiten blieben«.51 
Die Ermahnung »Meide Fleischesfülle!« hat daher sowohl den morali-
schen Sinn, kein Fleisch zu verzehren, als auch die diätetische Bedeu-
tung einer Pflicht, sich gegenüber der Überfülle und Dickleibigkeit in 
Mäßigung zu üben. Für die Tatsache, dass sich Pythagoras guter Ge-
sundheit erfreute und lang lebte, wird als evidenter Grund seine ein-
fache Ernährung und fleischlose Diät angeführt: »So behielt sein Kör-
per gleichmäßig denselben Zustand«, berichtet Porphyrios, »ohne bald 
gesund und bald krank zu sein, ohne einmal fett und dick zu werden 
und dann wieder dünn und mager, und sein Blick verriet immer den 
gleichen Charakter seiner Seele.«52 Dazu passt die Bemerkung von Eu-
doxos, einem Freund Platons, wonach Pythagoras »eine solche kultische 
Enthaltsamkeit übte und derart sich von Morden und Mördern fernhielt, 
dass er nicht nur sich der beseelten Lebewesen enthielt, sondern auch nie 
in die Nähe von Köchen und Jägern kam.« (Ebd., 185) 

50 | Vgl. Detienne, La Cuisine de Pythagore.

51 | Aristoxenos, zitier t in Bergdolt, Leib und Seele, 35.

52 | Porphyrios, Vita Pythagorae, 34 in: Diels, Vorsokratiker, 189.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 85

In welchem Maße Pythagoras allerdings den eigenen Vegetarismus als 
bloß einen asketischen Aspekt unter zahlreichen anderen Speisevor-
schriften begriff, die auf eine von kulinarischer Enthaltung und essis-
tenzieller Selbstentsagung geprägten Diätmoral abzielte, geht auch deut-
lich aus der Beschreibung des Diogenes Laertius hervor. »Tatsächlich 
verbot er den Fleischgenuss, um die Menschen durch Übung an eine 
anspruchslose Lebensweise zu gewöhnen, so dass sie mit ungekochten 
Speisen und einfachem Wasser eine leicht verfügbare Nahrung hätten, 
die dem Körper Gesundheit und der Seele Scharfsinn verleihe.«53 Letzt-
lich geht es auch der pythagoreischen Ernährungslehre im Kern nicht 
um die ethische Frage nach einer gastrosophisch guten Küche und nicht 
um die philosophische Beschäftigung mit dem Essen im Sinne einer 
vernünftigen Lebenskunst. Bereits Pythagoras lehrt eine asketische Hal-
tung gegenüber dem Kulinarischen, die den Verzicht als das Gute ins 
Zentrum der moralischen Lebenspraxis stellt. Von daher setzt sich das 
diätmoralische Denken der Pythagoreer – abgesehen von ihrem vegetari-
schen Motiv – direkt in Platons und Aristoteles’ Philosophie der mäßigen 
Küche fort.

Theorie der Essstörungen und Vor arbeiten  
zur Gastropathologie

Analog zur Platons diätetischer Problematisierung des gesellschaftlich vorherr-
schenden Geschmacks und dessen Vergnügen an unvernünftiger Völlerei ana-
lysiert Aristoteles die psychologischen Ursachen dieser falschen Esspraxis. Er ent-
wirft eine eigene Theorie der Essstörungen. Diese führt als wesentliche Ursache 
eines unmäßigen Appetits einen Mangel an Selbstbeherrschung an. So bestehe 
die Unbeherrschtheit im Bereich der »körperlichen Genüsse« darin, »ein Über-
maß des Angenehmen« zu wollen.54 Diese Akrasie zeigt sich, neben der Wahl-
losigkeit hinsichtlich der Qualität der Speisen, vor allem in der quantitativen Un-
mäßigkeit des Appetits, als deren normativen Maßstab Aristoteles ein nicht weiter 
begründetes ›natürliches Maß‹ angibt. »Beliebiges zu essen oder zu trinken, bis 
man überfüllt ist, bedeutet an Menge das natürliche Maß überschreiten. Denn 
die natürliche Begierde ist lediglich die Ergänzung des Mangels. Darum heißen 
jene gefräßig, weil sie sich über das Gehörige hinaus anfüllen.« (Ebd., 1118b16) 
Eine sozialpsychologische Hauptursache für die grassierende Gefräßigkeit und 
Unersättlichkeit macht Aristoteles folglich in der ungezügelten Konsumlust der 
Meisten aus. »Deshalb wünschte ein Schlemmer einmal darum, es möchte ihm 

53 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen VIII, 13.

54 | Aristoteles, NE 1147a1.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens86

sein Hals länger werden als die eines Kranichs, nur um das Vergnügen der Be-
rührung länger genießen zu können.« (Ebd., 1118a32) 

Die aristotelische Ursachenanalyse der allgemeine Schlemmerei und Völlerei 
behandelt diätetische Unvernunft nicht als ein Schicksal oder als eine erb- oder 
organbedingte Krankheit. Der Arzt-Sohn zieht die moralische Selbstverantwor-
tung des Einzelnen für den eigenen ernährungsbedingten Gesundheitszustand 
heran.55 Eine unbeherrschte Esslust zeigt sich nicht nur in einer (hypertrophen) 
Fettleibigkeit und (adipösen) Fresssucht. Auch am entgegengesetzten Extrem 
eines gestörten Essverhaltens, der Magersucht, also bei »solchen, die sich weni-
ger, als sie sollen, am Körperlichen freuen«56, wird eine ähnliche Unmäßigkeit 
und Esspathologie festgestellt. Der heute geläufige Terminus für Magersucht, 
Anorexie, hat seinen griechischen Ursprung in dem von Aristoteles geprägten 
Begriff der orexis. 

Mit Orexie beschreibt die aristotelische Psychologie eine Disposition des 
freien Willens der menschlichen Vernunft: Ein Streben oder Begehrungsvermö-
gen, etwas Erstrebens- oder Begehrenswertes (im Sinne einer Bedürfnisbefriedi-
gung) wollen zu können.57 Dementsprechend bringt die psychotische Anorexie 
dem Begriff nach zutreffend die willentliche Negation der Orexis einer gesunden 
Sättigung und Nahrungsaufnahme zum Ausdruck. Neben der Anorexie und der 
Hypertrophie ist ein weiterer Grundbegriff der heutigen Gastropsychologie ein-
deutig griechischer Herkunft: nämlich Bulimie oder die Fress-Brechsucht. Aller-
dings bezeichnet der griechischen Arzt Hippokrates boulimos nur als kranken 
Hunger, im Kontrast zum richtigen, gesunden Hunger.58 

Eine ähnliche Verwendung, die den Aspekt des Brechens (Vomitierens) eben-
falls noch nicht erwähnt, führt Plutarch an, wenn er in seinen Tischgesprächen 
nicht ohne Selbstironie sagt, »dass das Wort Bulimos eine große, allgemeine 
Hungersnot anzeige, besonders bei uns Äoliern, die wir gern P für B gebrau-
chen. Wir sprechen das Wort nicht Bulimos, sondern Polimos aus, welches so-
viel als Polylimos sein kann.«59 Hintergrund dieses Sprachspiels ist die Tatsache, 
dass Bulimos und Bulimia nach der gewöhnlichen Herleitung zusammengesetzt 
ist aus bu, einer vermehrenden und verstärkenden Silbe, und limos, dem Hun-
ger. Nach der in Böotien üblichen äolischen Mundart und Aussprache würde es, 

55 | Insofern trif f t die Behauptung nicht zu, »dass heute, anders als früher, Krankheiten in 

vermehrtem Maße als vermeidbar und als Folge von individuellem Fehlverhalten dargestellt 

werden.« Vgl. Wirz, Essen und Reden vom Essen als Formen sozialer Gewalt, 293.

56 | Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1147a.

57 | Nussbaum erläuter t zum Neologismus der Orexie: »Viele Arbeiten beschäftigen sich 

mit dem Sinn und Ursprung anderer Wortschöpfungen der aristotelischen Terminologie. 

Aber in welchem Maße dieses Wort eine Er findung des Aristoteles ist, wird gewöhnlich ver-

kannt.« Vgl. Nussbaum, The Fragility of Goodness, 273

58 | Vgl. Bär Mätzner, Eating and Feeding, 136.

59 | Plutarch, Tischgespräche, 226.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 87

worauf Plutarch anspielt, mit polys, d.h. viel, groß, stark zusammengesetzt sein. 
Demnach bezeichnet Bulimie im eigentlichen Sinne einen (krankhaft) heftigen 
Hunger oder Heißhunger; im übertragenen Sinne ist die Polylimie das starke und 
vielgefräßige Tafelvergnügen. 

Der aristotelische Diätr atgeber:  
Nicht zu viel und nicht zu wenig

›Zu viel‹, ›zu wenig‹, ›zu wahllos‹, ›zu gierig‹, ›unmäßig‹ – für Aristoteles ge-
hen die verschiedenen Varianten symptomatischer Essstörungen allesamt auf die 
Unbeherrschtheit gegenüber der Esslust zurück. Freilich ist er sich darüber im 
Klaren, einen nachvollziehbaren Maßstab zu einer allgemeinen Bestimmung des 
Unmäßigen, woran gemessen wird, dass etwas zu viel, zu wenig, zu gierig etc. 
ist, bieten zu müssen. Deshalb gehen seine ernährungstheoretische Reflexionen 
unmittelbar in die Konzeption seiner Moraltheorie ein.

Der aristotelischen Ethik zufolge liegt das moralisch gute Verhalten »zwi-
schen zwei Schlechtigkeiten, dem Übermaß und dem Mangel«.60 Während die 
Schlechtigkeiten in den Leidenschaften und Handlungen hinter dem Gesollten 
zurückbleiben oder über es hinausgehen, so der Begründer der ersten ausgearbei-
teten Morallehre der westlichen Kultur, besteht die Tugend darin, »die Mitte zu 
finden und zu wählen.« (Ebd.) 

Demnach ist das moralisch Richtige »ein Mittelmaß, sofern sie auf die Mitte 
zielt« (ebd., 1106a17) und weil »die Mitte das Richtige trifft« (ebd., 1106a25). 

Tatsächlich erläutert Aristoteles seine Ethik der tugendhaften Mitte am Bei-
spiel des Essens und des Sportes: »Denn übermäßiges Turnen vernichtet die Kraft 
und ebenso zu wenig Turnen. Ebenso zerstören ein Zuviel oder Zuwenig an Spei-
se die Gesundheit, das Angemessene dagegen schafft die Gesundheit, mehrt sie 
und erhält sie.« (Ebd., 1104a15) Mit dieser mäßigungstheoretischen Begründung 
der Mitte, des Maßhaltens und des mäßigen Appetits bzw. des mäßigen Essens 
formuliert Aristoteles den allgemeinen Grundsatz einer diätischen Selbstbeherr-
schung (eukrasie) im Sinne eines nicht ungesunden und – in der Besonnenheit 
(sophrosyne) auf das gesundheitlich Maßvolle – angemessenen Umgangs mit der 
Genussgier und den kulinarischen Gelüsten. Er bietet mit diesen Speisevorschrif-
ten den allgemeinen Tugendbegriff einer richtigen Diät, eines mäßigen Essens, 
dessen Gültigkeit bis zu den aktuellen ernährungswissenschaftlichen Ratschlä-
gen fortbesteht. 

Freilich vermag diese Diätlehre nichts darüber zu sagen, worin dieses unbe-
stimmte Maß des diätisch Richtigen bzw. die Unmäßigkeit und das Falsche prak-
tisch besteht. Während die medizinische Diätetik durch empirische Maßstäbe 
genau anzugeben weiß, worin das richtige Maß für eine gesundheitliche Ernäh-

60 | Aristoteles, Nikomachische Ethik 1107a1.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens88

rung liegt, bleibt die von der philosophischen Diätmoral des Aristoteles formu-
lierte Maxime einer mäßigen Diät eine Leerformel: Sie besagt nichts weiter, als 
dass eine selbstbeherrschte Ernährungsweise, bei der ›nicht zu viel‹ und ›nicht zu 
wenig‹ gegessen wird, ›richtig‹ ist. Folglich versteht diese Philosophie unter einer 
falschen Ernährung und unter einem moralisch schlechten Essen nicht anders 
als eine unbeherrschte Völlerei und ein diätisch vernunftloses Genussleben, wäh-
rend die kulinarische Selbstbeherrschung im Sinne einer pauschalen Mäßigung 
zu einem Guten an sich erklärt wird – zur Tugendpflicht und Diätmoral eines 
mittelmäßigen Essens. 

Wer also »in allem, was das Schmecken und Fühlen angeht«, entweder zuwe-
nig will und in diesem Sinne unmäßig isst oder zuviel und übermäßig (zügellos, 
unenthaltsam) ist, ernährt sich sicherlich gesundheitlich falsch, auf alle Fälle aber 
verhält sich moralisch schlecht. »Die eigentliche Unbeherrschtheit wird nicht nur 
als ein Fehler, sondern auch als eine Schlechtigkeit getadelt.« (Ebd., 1147a1) Wenn 
Aristoteles mit den »Vielfraßen« im gleichen Atemzug auch »Leckermäuler« 
und »Weinschlemmer« tadelt61, dann macht diese pauschale Gleichsetzung deut-
lich, dass ihm die mögliche Differenzierung zwischen einem gesundheitlichen 
schlechten und unvernünftigen Essen von schmeichelhaft Angenehmen, wie es 
Vielfraße und Leckermäuler goutieren, und dem maßvollen und sachverständi-
gen Genuss von Wohlschmeckendem, den Feinschmecker und Weinliebhaber als 
das höchste kulinarische Gut wollen, nicht weiter beschäftigt. 

Für Aristoteles ist jedes über die gebotene Mittelmäßigkeit hinausgehende In-
teresse am Essen unmoralisch, weil ihm ein selbstbeherrschter und selbstzweck-
licher Genuss von Leckerem als mögliches Begehr einer gastrosophischen Ver-
nunft undenkbar erscheint. Das asketische Ideal der platonisch-aristotelischen 
Diätmoral attackiert nicht nur die ungesunde Lust, der darin besteht, sich zu viel 
oder zu wenig Nahrungsmittel einzuverleiben; es richtet sich darüber hinaus 
gegen einen Hedonismus, der dem Essen zu viel Wert in der alltäglichen Lebens-
praxis beimisst und diesem Lebensbereich zu wenig Geringschätzung entgegen-
bringt. Zwar wird erst einige Jahrhunderte später das christliche Denken den 
kulinarischen Lebensgenuss und die menschliche Essistenz pauschal als Sünde 
verteufeln, aber die asketische Moral einer mäßigen Diät geht auf den antiken 
Kanon der platonisch-aristotelischen Philosophie zurück.

61 | Aristoteles, Eudemische Ethik 1221b16.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 89

Das pl atonische Diätprogr amm einer spartanischen Küche

Mit dem Programm einer mäßigen Küche ist die Pflicht und Tugend einer kulina-
rischen Asketik bezeichnet und zum Ideal einer philosophischen Auffassung des 
Essens erhoben. Diese fragt nicht, woher das Essen kommt, woraus es besteht, von 
welcher Qualität die Speisen sind, wie ihr Geschmack und welche Zubereitung 
gewählt wurde oder mit wem das Essen geteilt wird und so weiter. Alle diese Frage 
bleiben bei Platon und Aristoteles unberücksichtigt. In der klassischen Diätmoral 
heißt das Motto lediglich: Alles in allem mäßig essen und mit mäßigem kulina-
rischen Anspruch. Die aus diesem Ideal abgeleitete Selbstbeherrschung und das 
daraus begründete essistenzielle Selbstverhältnis des Menschen münden in den 
Moral einer funktionellen Sättigung: Gut ist Essen, sofern es vor allem der Be-
friedigung nutritiver Bedürfnisse dient. Diese Diät-Küche, die sich als kritisches 
Regulativ zu den gesellschaftlich vorherrschenden Esspraktiken versteht, wird 
von Platon als kreativem Ernährungsratgeber mit entsprechenden Rezepten und 
Speisevorschriften versehen. 

Insbesondere in der Politeia, seinem sozialphilosophischen Entwurf einer 
besseren Gesellschaft, wird das Programm einer asketischen Küche skizziert. 
Unter funktionellen Gesichtspunkten stellt die platonische Utopie die staatliche 
Nahrungsmittelversorgung an oberster Stelle der politischen Prioritäten. Es wird 
erklärt: »Das erste und größte aller Bedürfnisse ist die Herbeischaffung der Nah-
rung des Bestehens und Lebens wegen.«62 Wie das zweieinhalbtausend Jahre spä-
ter proklamierte Menschenrecht auf Nahrung, so formuliert auch Platons Idee 
einer politischen Ernährungsgerechtigkeit einen negativen Freiheitsbegriff des 
Essens: Das minimale Recht auf ein hungerfreies Leben und auf die Gewährleis-
tung einer funktionellen (lebenserhaltenden) Grundversorgung. 

Gleichwohl werden bei Platon an dieses sozialpolitische Programm äußerst 
konkrete (positive) Maßnahmen für eine ideale Planküche geknüpft. Diese legen 
für die Zukunft der Menschheit folgende kollektive Kostform und Tischsitten 
fest. »Nähren werden [die Menschen] sich, indem sie aus der Gerste Graupen be-
reiten und aus dem Weizen Mehl und dies kneten und backen und so die schöns-
ten Kuchen und Brot auf Rohr und reinen Baumblättern vorlegen und selbst mit 
ihren Kindern schmausen, auf Streu von Taxus und Myrten gelagert, Wein dazu 
trinkend und bekränzt den Göttern lobsingend.« (Ebd., 372b-c) Über Grundnah-
rungsmittel wie Brot, Kuchen und Wein hinaus sollen die kollektiven Mahlzeiten 
als »Zukost« durch einige, sehr bedacht ausgewählte Gewürz- und Genussmittel 
ergänzt werden. »Salz ja gewiß und Oliven und Käse und Zwiebeln und Kohl, 
und was vom Felde eingekocht werden kann, werden sie sich einkochen. Auch 
Nachtisch wollen wir ihnen aufsetzen von Feigen, Erbsen und Bohnen, und Myr-
tenbeeren und Kastanien werden sie sich in der Asche rösten und mäßig dazu 

62 | Platon, Politeia 369d.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens90

trinken.« (Ebd.) Wer sich diese plan-mäßige Kostform angewöhnt, dem verspricht 
Platon ein gesundes, langes Leben. 

Der Staatstheoretiker sieht für die ideale Gesellschaft außerdem eine vegeta-
rische Ernährungsweise vor, die der vorherrschenden karnivoren Esskultur mit 
dem religiös-biozentrisch begründeten Verzicht auf Fleischgenuss und Tieropfer 
eine friedfertige Küche entgegenhält. (Vgl. ebd., 373c) Der platonische Vegetaris-
mus kann als ein Indiz für die Tatsache genommen werden, dass er in einigen 
grundlegenden Dingen, wie diesen, eine deutlich andere Philosophie vertritt als 
Sokrates oder Aristoteles, die beide auf Fleischgenuss nicht verzichten wollten. So 
mahnt Platon seine Mitmenschen an jene unlängst vergangene Zeit frommer Ess-
sitten, welche »noch nicht einmal vom Fleische des Stieres zu kosten wagte und 
nicht Tiere den Götter opferte, sondern Opferkuchen und mit Honig befeuchtete 
Früchte und andere reine Opfer der Art, und wo sie des Fleisches sich enthielten, 
als sei davon zu essen und mit Blut die Altäre der Götter zu besudeln unfromm.«63 
Entsprechend setzt sich dieser utopische Vegetarismus mit der »pythagoreische 
Lebensweise« in Beziehung.64 Gleichwohl scheint, trotz der angeführten eindeu-
tigen Äußerungen, auch Platons Denken letztlich (wie bei Sokrates und Nietz-
sche) nur einem inkonsequenten Vegetarismus verpflichtet zu sein, wenn er das 
Jagen und Schlachten von Tieren erwähnt, ohne ein kritisches Wort darüber zu 
verlieren65 oder ein gelegentliches Fleischessen zumindest toleriert, »sofern es 
etwas zur Leibesstärke beiträgt«. (Ebd., 559b) Deshalb erweckt die Tatsache, dass 
sich der Vegetarismus Platon als ein »fortgesetztes Problem stellte«66, den Ver-
dacht einer gewissen Selbstwidersprüchlichkeit. 

Neben dem mutmaßlichen pythagoreischen Vegetarismus gehen weitere 
weltanschauliche Einflüsse in die platonische Diätküche ein. So verarbeitet er 
beispielsweise seine persönlichen Reiseerfahrungen nach Italien und Sizilien in 
der rigorosen Ablehnung einer ausgeprägten Esskultur und eines kulinarischen 
Genusslebens. »Als ich dorthin kam, sagte mir das, was man dort bei reichlichen 
italischen und sizilischen Leckereien ein glückliches Leben nennt, keineswegs 
und in keiner Weise zu, dahinzuleben, indem man zweimal des Tags sich voll-
pfropft und keine einzige Nacht allein schläft und welche Gewohnheiten sonst an 
ein solches Leben sich knüpfen.«67 

Dass dieser angewiderte Ton etwas unglaubwürdig ist, vermutet sein Zeit-
genosse Diogenes. Der berühmte Philosoph, der in der Tonne lebt, Diogenes, der 

63 | Platon, Nomoi 782c.

64 | Platon, Politeia 600b. In den Gesetzen (Nomoi 782c) deutet Platon den pythagore-

isch-orphischen Hintergrund seines holistischen Vegetarismus an: »Vielleicht führten die 

damals lebenden Menschen eine sogenannte orphische Lebensweise, indem sie an alles 

Unbeseelte sich hielten, alles Lebendigen dagegen sich enthielten.« 

65 | Vgl. Platon, Politikos 288e.

66 | Dombrowski, Philosophy of Vegetarianism, 61.

67 | Platon, Siebenter Brief 326c.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 91

Extremist des ›einfachen‹, jedem Luxus und überflüssigen Konsum abholden 
Lebens verwickelt Platon in eine typische Streitszene, in der er die persönliche 
Glaubwürdigkeit und den normativen Relativismus von Platons Moral der kuli-
narischen Mäßigkeit vorführt – nicht ohne dabei die möglicherweise wahren Be-
weggründe dessen legendären Sizilien-Reise zu enthüllen. Der Anekdote zufolge 
soll Diogenes, als Platon sich mit dem Verzehr von einigen Oliven begnügte, die 
Bemerkung fallen gelassen haben: »Was denn, der Weise ist nach Sizilien gereist 
wegen der guten Gastronomie, nun hast du sie vor dir und genießt sie nicht?« 
Woraufhin Platon grimmig erwidert habe: »Laß dir bei den Göttern gesagt sein, 
dass ich mich auch dort meist mit Oliven und dergleichen ernährt habe.« Dioge-
nes spürt den tiefen Sinn dieses Bekenntnisses auf, indem er zurückfragt: »Und 
wozu mußtest du dann nach Sizilien reisen? Oder gab es damals in Attika viel-
leicht keine Oliven?«68 Man weiß – oder weiß man es nicht? –, dass Platon nicht 
der dünnste war…

Dennoch gelten ihm die ruhmreichen Spartaner als Vorbild und Urbild sei-
ner Idee einer mäßigen Küche. Aufs Entschiedendste lobt er deren asketische 
Haltung auch im Kulinarischen. »Die Lebensweise der Lakedämonier«, lässt er 
seinen Onkel Kritias zu deren mäßigen Küche kommentieren, »ist vom Gleich-
maß bestimmt: Essen und Trinken, wie es dem rechten Maß entspricht, um zum 
Denken und Arbeiten fähig zu sein«.69 Die Vorliebe für die spartanische Lebens-
weise als Ideal einer sprichwörtlich gewordenen Anspruchslosigkeit liegt Platons 
diätmoralischem Denken zugrunde. Insofern muss einen der Bericht eines früh-
neuzeitlichen Chronisten nicht wundern, der ausführt: »Unter anderen Nationen 
hatten die Lacedämonier die übermäßige Kochkunst nicht geachtet. Sie verlangen 
nichts mehr, als nur, dass ein Koch das Fleisch wohlschmeckend zu kochen wüß-
te. Die andern, als Diener des Überflusses, wollten sie sogar in ihrer Stadt nicht 
dulden, damit ihre Bürgerschaft nicht lüstern und wollüstig würde. Als deswegen 
Mithaikos von Syracus (welcher seiner Kochkunst halber sich höher als der welt-
berühmte Bildkünstler Phydias achtete) daselbst anlangte und einige Probestü-
cke leisten wollte, befahl ihm der Rat, sich von Stund an fort zu packen mit den 
beigefügten Worten: ›Wir halten mit unsern Einwohnern diesen Gebrauch, dass 
wir eher und mehr durch Arbeit als vermittels Schleckereien ihnen einen Appetit 
machen.‹«70 (Im Übrigen löffeln die erwachsenen Spartaner bei ihren gemeinsa-
men Mahlzeiten die berüchtigte schwarze Suppe, die besser gewesen sein soll als 
ihr Ruf.) 

Entsprechend rigoros verfahren die Spartaner mit fettleibigen Menschen. 
Über eine allgemeine Missbilligung und moralische Verurteilung hinaus werden 
›Dicke‹ mit Geldstrafen belegt oder des Landes verwiesen. Entsetzt über diese 
brachialen Sitten gibt auch Antonius Anthus in seinen Vorlesungen zur Esskunst 

68 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, VI, 25.

69 | Platon, Phaidon 270c.

70 | Weigel, in: Heckmann, Die Freud des Essens, 180.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens92

zu bedenken, dass die Spartaner »so roh, unwissend und ohne Sinn für den Eß-
genius [waren], dass sie den Nauklides des Landes verweisen wollten, weil der 
Treffliche in seinem wohlgemästeten Bäuchlein ein Dokument ausgebildeteren 
Geschmacks nicht verhehlen konnte.«71 Das lakedämonische Gesundheitsdis-
positiv geht so weit, dass adipöse Leckermäuler der öffentlichen Auspeitschung 
ausgeliefert werden.72 An diesem Punkt schwächelt der Spartaner Platon: Um in 
der eigenen Gesellschaft fettleibige, aber auch moralisch gewichtige Menschen 
wie Sokrates (und erst recht ihn selber) vor diesem Schicksal zu schützen, er-
findet Platon die ›Idee der inneren Werte‹, die auch das Dicksein – trotz dessen 
offenkundigen Unmäßigkeit und an sich verachtenswerten diätmoralischen 
Schlechtigkeit – ehrwürdig machen und schön erscheinen lassen. Diese ideell be-
schönigende und wahrlich erleichternde Rechtfertigung der ›tieferen Wahrheit‹ 
eines unsichtbaren Seins wird von der platonischen Ideenlehre trefflich gestützt, 
wenn nicht, wie sich zeigen wird, sogar rationalisiert.

Das asketische Ideal einer spartanisch mäßigen Küche, welches Platon 
letztlich entwirft, bewegt sich weit entfernt von einer Gedankenwelt, in der die 
menschliche Ernährung eine eigenständige philosophische Lebenskunst ist und 
eine gute Esskultur als ethischer Selbstzweck einer praktischen Vernunft gewür-
digt wird. Vielmehr wird das alimentäre Lebensgeschehen darauf reduziert, bloß 
für die physische Reproduktion der Arbeits- und Leistungsfähigkeit zu sorgen. 
Gemäß dieser philosophischen Diätmoral dient das Essen lediglich der Selbst-
erhaltung. Bis in die letzte Konsequenz radikalisiert, wird das asketische Ideal 
dieser möglichst unkomplizierten, funktionellen, schnellen Bedürfnisbefriedi-
gung von Platons ewigen Antipode Diogenes parodiert, wenn der Kyniker auf 
dem Marktplatz Athens masturbiert und dazu lakonisch bemerkt: »Wenn man 
doch auch so den Bauch reiben könnte, um den Hunger zu stillen.«73 

Wie wenig Diogenes freilich von der platonischen Pflichtlehre eines kulinari-
schen Asketismus hält, verdeutlicht der alles andere als spartanisch-bedürfnislose 
Speiseplan des Kynikers. Dessen lebensfrohe und unbefangene Feinschmeckerei 
stand offenbar in bester Übereinstimmung mit der von ihm selbst praktizierten 
Ethik einer (ansonsten) bescheidenen Lebensweise: »Die Nahrung war so einfach 
wie möglich. Man ernährte sich in der Regel von Brot, Gemüse und Früchten, 
etwa von Feigen und den billigsten Äpfeln vom Markt, nur gelegentlich von Fisch 
oder Fleisch. Käse und Oliven waren nicht verboten. Man aß das, was gerade zur 
Hand war, aber nie etwas Teures oder Delikates, wenn Einfacheres erhältlich 
war. ›Hunger als Zukost‹ ist ein kynisches Motto. Als Getränk war Wasser prak-
tisch vorgeschrieben, aber Milch war erlaubt und auch Wein wurde nicht immer 
verschmäht. Der Kyniker […] sättigte sich auch an den Hekate-Mahlzeiten, den 
Speiseopfern, die Gläubige am letzten Mondtag an den Straßenecken hinstellten. 

71 | Anthus, Vorlesungen zur Eßkunst, 28.

72 | Vgl. Klotter, Mächtiges Fressen.

73 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, VI, 46.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 93

Diese Mahlzeiten bestanden aus Kuchen, Fischen, Eiern, Käse und Portionen von 
Ferkeln und Hündchen – den Überresten der Reinigungsopfer.«74 

Anders als die kynische Gourmet-Philosophie macht die spartanisch-platoni-
sche Ernährungslehre ernst mit der Idee einer ebenso sittenstrengen wie simplen 
Bedürfnisbefriedigung; sie entwirft gleichsam den klassischen Prototyp einer 
philosophischen Diätküche. Plutarch berichtet von einer signifikanten Begeben-
heit, der zufolge Plato eines Tages den Timotheus von den prächtigen, unter Feld-
herrn allerdings gewöhnlichen Gastmahlen mit sich genommen haben soll, um 
»ihn in der Akademie ganz einfach und philosophisch«, mit einer reizlosen Tafel 
bewirten zu lassen, »die, weil der Körper ruhig und heiter bleibt, von sanftem 
Schlafe und leichten angenehmen Träumen begleitet ist.« Den anderen Morgen, 
da Timotheus den Unterschied fühlt, sagt er: »Wer beim Plato speist, befindet 
sich auch am folgenden Tage wohl! Und in der Tat, ein herrliches Mittel, den Tag 
angenehm hinzubringen, ist die Leichtigkeit und gleiche Mischung des Körpers, 
der, wenn er nicht durch übermäßigen Genuss zu Boden gedrückt wird, ohne 
Widerwillen zu jedem Geschäfte bereitwillig ist.«75

Politische Regelungen des Symposienwesens und die 
Beispielhaf tigkeit des Symposions

Diesen Grundsätzen entsprechend entwirft Platons Staatsutopie weitere Details 
einer Ernährungspolitik, die Richtlinien und Gesetzgebungen vorsieht, um bei-
spielsweise die ordnungsgemäße Durchführung von dionysischen Festivitäten 
und das in der antiken Welt populäre Brauchtum der Symposien und Syssitien 
neu zu regeln.76 Im Einzelnen werden dazu Fragen des angemessenen Weinkon-
sums, insbesondere des ordentlichen Rausches, mit dem Ziel erörtert, für die 
»Speisevereine« und »gemeinschaftlichen Mahle« das richtige philosophische 
Maß festzulegen. Die platonische Ernährungspolitik würde das Ideal einer as-
ketisch gesitteten Esskultur durchsetzen: »Wenn ein Staat«, so resümiert Platon 
seine diätetische Doktrin, »die eben erwähnte Einrichtung als etwas Ernstes ge-
setzmäßig und mit Ordnung anwendet, indem zur Einübung der Mäßigkeit sie 
benutzt, und auch anderer Genüsse in derselben Weise und in demselben Ver-
hältnisse sich nicht enthält, indem er Einrichtungen trifft, um den Bürgern die 
Herrschaft über sie zu verleihen, dann steht es allen zu, ihnen in dieser Weise 
sich hinzugeben.« (Ebd., 674a) 

Mit anderen Worten: Ein nicht unbeachtlicher Teil des politischen Platonis-
mus umkreist die ideale Organisation des Symposienwesens als einer zentralen 
Form der alltagskulturellen Vergemeinschaftung. Mit der sittlichen Wechselbe-

74 | Luck, Die Weisheit der Hunde, 9.

75 | Plutarch, Tischgespräche, 207.

76 | Vgl. Platon, Nomoi 635b-674c.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens94

ziehung von Polis und Symposion, Zusammenleben und Mahlpraxis, präsentiert 
Platon die Tafelrunde direkt als Schule für politische Werte: »Maßhalten wird im 
Symposion für das Leben in der Polis gelernt und eingeübt.«77 So kommt es, dass 
eine der bekanntesten Darstellungen einer heiteren Tischgesellschaft in der west-
lichen Kultur – Platons Symposion – dem, was es dabei zu essen und zu trinken 
gibt, keine Beachtung schenkt. Die Kochkunst und der Wohlgeschmack der ge-
nossenen Speisen werden zu einer Nebensache degradiert; für Platon sind an dem 
Gastmahl nur das Tischgespräch und der geistige Genuss wichtig.78 

Der Platon-Kritiker und Autor einer einschlägigen Abhandlung über die Ess-
kunst aus der ersten Hälfe des 19. Jahrhunderts, der bereits erwähnte Antonius 
Anthus, kommentiert diese ungastrosophische Erbschaft entsprechend (wenn-
gleich unzutreffend generalisierend). »Vor philosophischen Gastmählern bewah-
re uns der Himmel! Was die Griechen so nannten, war ein ziemlich vernünftiges 
Gespräch. Nicht zu vergessen, dass man dabei viel und möglich gut sprach, aber 
um so weniger und schlechter zu essen bekam, wie’s auch in Wieland’s Aristipp 
heißt: ›Wobei eine freie muntere Unterhaltung die bessere Hälfte der Bewirthung 
machte‹.«79 Ähnlich fällt das Urteil bei Michel Serres aus, das noch einmal be-
stätigt, wie fern dem platonischen Denken eine Heiligkeit der Küche und genuss-
volle Erfüllung des kulinarischen Selbst ist: »Platon hat darauf geachtet, dass das 
Fest nicht stattfindet. […] Sokrates, Agathon, Alkibiades reden über die Liebe, 
ohne sie jemals zu machen; sie setzen sich zu Tisch, ohne zu speisen; sie trinken, 
ohne den Geschmack zu genießen; und so eilen sie von der Tür oder Schwelle 
sogleich in den Gastraum und auf die Liegestatt, ohne der Küche einen Besuch 
abzustatten.«80 

77 | Klinghardt, Gemeinschaftsmahl, 159.

78 | Neumann weist auf folgende Stationen der Gastmahl-Literatur hin: Platons Sympo-

sion entsteht um 380 v. Chr. Es verknüpft Sinnenfreude und Gedankenspiel im Freundes-

mahl, nimmt die Feier eines Sieges zum Anlaß eines Festes, in dem Trinken und Lobreden 

auf den Eros sich in komplizier ter Weise ver flechten; Xenophons Symposion (zwischen 430 

und 350 v.u.Z.), wiederum zu Ehren eines Siegers abgehalten, schildert die Abwendung 

von geistloser Zecherei zu einem Lob von Eros und Freundschaft; eine Tanzpantomine der 

Liebesnacht von Dionysos und Ariadne bildet den Abschluss; Lukians Symposion oder die 

Lapithen (160-165) zeigt (nach dem Vorbild Platons und Xenophons) ein Symposion aus 

Anlass einer Hochzeit, das Gelage überführend in einen Streit der Philosophenschulen; 

Plutarchs Symposion der Sieben Weisen (46-120) verknüpft die überliefer ten Motive er-

neut, und Petronius’ Cena Trimalchionis, als Teilstück seines Satyrikon, exponier t –mithilfe 

der traditionellen Verbindung von Essen und Reden – die problematische (parodistische) 

Erör terung des Künstler tums in der Welt der sozialen Aufsteiger. Vgl. Neumann, Gastmahl-

Inszenierungen, 426.

79 | Anthus, Vorlesungen über die Esskunst, 94f.

80 | Serres, Die fünf Sinne, 209, 223.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 95

Immerhin fühlt sich Plutarch genötigt, über die möglichen Gründe nachzu-
denken, worum Platons Symposion das Essen vergisst. »Die Freuden der Tafel 
selbst«, so Plutarchs Rechtfertigung, »gewähren nur eine sehr unedle und bald 
verschwindende Erinnerung, die dem vom vorigen Abend übrig gebliebenen 
Geruch von Speisen und Räucherwerk gleicht; hingegen die Fragen und Unter-
suchungen der philosophischen Materien bleiben immer in frischem Anden-
ken.«81 Der Gelehrte scheint durchaus um die Schwäche seiner Argumentation 
zu wissen, weshalb er einen zweiten Anlauf unternimmt. Dabei wird sogleich 
eingeräumt, dass eine ›Frischhaltung‹ von kulinarischen Werken durchaus mit-
hilfe entsprechender Konservierungstechniken (beispielsweise des theoretischen 
Andenkens und literarischen Erinnerns) möglich wäre. Letztlich liege, wie wir 
erfahren, der wahre Grunde für den sagenhaften Sachverhalt, dass bei den Mäh-
lern der Philosophen die Kochkunst und der Geschmack des Genossenen un-
erwähnt bleiben, schlichtweg darin, dass sie lieber einseitig und ausschließlich 
dem Labsal des Logos frönen, anstatt – auch – gutes Essen zu goutieren: »Wäre 
nun hier das Vergnügen bloß sinnlich und körperlich gewesen, so hätten auch 
Plato und Xenophon nicht die bei Kallias und Agathons Gastmahlen gehaltenen 
Unterredungen, sondern die damals vorgesetzten Gerichte und Leckerbissen auf-
gezeichnet hinterlassen müssen. Allein beide Schriftsteller haben diese«, wie 
Plutarch zugesteht, »ob sie gleich aller Vermutung nach auf das beste und kost-
barste zubereitet gewesen, gar keiner Erwähnung gewürdigt, sondern dafür die 
philosophischen Unterredungen nebst den eingemischten Scherzreden sorgfältig 
beschrieben und uns durch ihr Beispiel belehrt, dass man nicht nur über die Ti-
sche nützliche Gespräche führen, sondern auch das Andenken derselben erhalten 
müsse.« (Ebd., 208)

R ationalistische Anthropologie als Ursprung  
der Fastfood-Mentalität

In Platons und Aristoteles’ moralphilosophischen Problematisierungen des Es-
sens drücken sich zuletzt die Prämissen ihres logozentrischen Menschenbildes 
aus. Diese rationalistische Anthropologie konstruiert einen rigorosen Dualismus, 
der den Menschen in zwei Welten zertrennt und in zwei Wesen »schichtet«.82 Pla-
ton und Aristoteles betreiben eine anthropologische Entzweiung des Menschen 
in zwei ungleiche Welten: In die Höhe einer Welt der Vernunft, die kategorisch 
von der Unterwelt des Essens abgesetzt wird. Es entsteht eine strikte Polarität 
zwischen Philosophie und Küche. 

Die platonische Anthropologie steuert diese Polarisierung in der Bestim-
mung der wahren Erfüllung oder Anfüllung der Menschheit ohne Umwege an: 

81 | Plutarch, Tischgespräche, 207.

82 | Vgl. Schmitz, Anthropologie ohne Schichten.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens96

»Welches ist aber die wahrhaftere Anfüllung, die mit einem minder oder die mit 
einem mehr Seienden? – Offenbar die mit einem mehr. – Welches von beiden 
Gattungen nun, glaubst du wohl, habe mehr Anteil am reinen Sein, die, wozu 
Brot und Getränk und Gekochtes und alle Nahrungsmittel insgesamt gehören, 
oder die Gattung der richtigen Vorstellung und des Wissens und des Verstandes 
und alles dessen insgesamt, was Tugend ist?«83 Die platonische Antwort ist uns 
vertraut: Nicht im Kulinarischen, nicht im Brot, in Getränken, im Gekochten und 
allen Nahrungsmitteln ist die einzig wahrhafte Lebensfülle zu suchen; den alles 
entscheidenden Anteil am reinen Sein bietet ausschließlich der übervolle Logos. 
Diese idealistische, rationalistische oder klassisch philosophische Vorstellung 
vom eigentlichen Wesen des Menschen liegt dem – in der westlichen Tradition 
seither tief verwurzelten – Geist-Körper-Dualismus zugrunde. »Überhaupt also 
wird das zur Pflege des Leibes Gehörige in seinen verschiedenen Arten minder 
als die Arten des zur Pflege der Seele Gehörigen an der Wahrheit und dem Sein 
Anteil haben«, wie es bei Platon heißt. (Ebd.) 

Sein Phaidon liefert das Gedankengut einer rationalistischen Anthropologie, 
die kein Hehl aus ihrer Genuss- und Leibfeindlichkeit und ihrer kategorischen 
Verachtung des Kulinarischen macht. An den opportunen Gesprächspartner 
Simmias gewendet, legt Platon seinem Sokrates die entsprechenden Worte in 
den Mund. »Scheint dir, dass es sich für einen philosophischen Mann gehöre, 
sich Mühe zu geben um die sogenannten Lüste, wie um die am Essen und Trin-
ken? – Nichts weniger wohl, sprach Simmias. […] – Und die übrige Besorgung des 
Leibes, glaubst du, dass ein solcher sie groß achte? […] – Verachten, dünkt mich 
wenigstens, wird es der wahrhafte Philosoph.«84 Der philosophische Mensch, wie 
ihn sich die rationalistische Anthropologie wünscht, befreit sich von den Lüs-
ten und Bedürfnissen des Trinkens, Essens und anderer ›leiblicher‹ Dinge. Der 
wahrhafte Philosoph stellt seine Liebe zur Weisheit dadurch unter Beweis, dass 
er solche Angelegenheiten durch Verachtung abtut. Aus dieser Verachtung nährt 
der diätmoralische Diskurs die Idee einer Fastfood-Philosophie, die das Essen zur 
Nebensache der menschlichen Lebenspraxis degradiert. Das menschliche Selbst-
verständnis, von dem diese Philosophie lebt und das bis heute das kollektive Be-
wusstsein beherrscht, wird von der Eschatologie einer dereinstigen »Erlösung 
und Absonderung der Seele von dem Leibe« umkreist: Vom anti-gastrosophi-
schen Phantasma einer Menschheit als einer Lebensform, die am besten ohne 
Essen wäre. Das diätmoralische Menschenbild glaubt an eine Art Autophagie der 
Vernunft, an eine ipse alimenta sibi, wonach der vermeintlich leiblose Geist keiner 
Nahrung von außerhalb bedarf, weil er sich selbst nährt.

83 | Platon, Politeia 585b.

84 | Phaidon 64d.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 97

Das wilde Tier in uns

Einstweilen hängt aber am Geist noch ein Bauch, lebt die Menschheit durch die 
Mahlzeit, bleibt das Vernunftwesen ein menschliches Lebewesen, mithin ein 
unphilosophisches Tier, das sich ernährt. Wegen dieses Umstandes droht dem 
Menschsein fortwährend die Gefahr, an der Unvernunft des Essens und seines 
essistenziellen Wesens zugrunde zu gehen. Eine tiefe Beunruhigung lässt den 
philosophischen Kanon im kulinarischen Selbstgenuss die Gefährdung eines ide-
ellen Selbstverzehrs ihres geistigen Wesens befürchten. Für Aristoteles ist daher 
»die Sinnesempfindung, die mit der Unmäßigkeit zusammengehört«, nicht nur 
»die vulgärste«. Sie scheint auch »mit Recht besonders verwerflich zu sein, weil 
wir sie nicht besitzen, sofern wir Menschen sind, sondern sofern wir Lebewesen 
sind. Solche Dinge zu schätzen und vorzuziehen ist tierisch.«85 

Eine Menschheit, die das Essen zu einem wesentlichen Lebensinhalt macht 
und ihm zu viel Bedeutung beimisst und lebt, um zu essen, reduziert sich selbst 
auf ihre Animalität. Mit diesem Szenario anthropologisiert die klassische Phi-
losophie ihre kritische Analyse der gesellschaftlich vorherrschenden schlechten 
Ernährungsverhältnisse. Ausdrücklich verschränkt Aristoteles die eigene Sozial-
kritik mit der anthropologisierenden Rede vom Tier-Werden des Menschen: »Die 
große Menge erweist sich als völlig sklavenartig, da sie das Leben des Viehs vor-
ziehen.« (Ebd., 1095b15) Auch der Poet Platon macht intensiven Gebrauch von 
dem Bild der Anthropophagie: Der Vorstellung vom Menschen als einem men-
schenfressenden Tier, als einem sich selbst aufzehrenden, nämlich das eigene 
göttlichen Vernunft-Selbst zugunsten einer bloß animalischen Bedürfnisbefrie-
digung negierenden Wesens. In seinem Dialog Politeia heißt es zur »Lebensweise 
der großen Menge«: »Nach Art des Viehes immer auf den Boden sehend und zur 
Erde und den Tischen gebückt, nähren sie sich und bespringen sich einander mit 
eisernen Hörnern und Hufen aus Unersättlichkeit.«86 

An anderer Stelle porträtiert Platon den begehrlichen (›vegetativen‹) Seelenteil 
des Menschen als ein vielgestaltiges wildes Tier, welchem die Schöpfer unseres 
Geschlechts anwiesen, tief unten in den Eingeweiden und weit entfernt vom ed-
len Haupt zu wohnen. Im Timaios findet sich dazu die Passage, die dem weit be-
kannteren Höhlengleichnis an Phantasie und kulturgeschichtlicher Bedeutung 
in nichts nachsteht. »Dem nach Speise und Trank begierigen Teil unserer Seele 
und nach dem, wonach er sonst vermöge der Natur des Körpers ein Bedürfnis 
bekommt, dem wiesen sie [die Götter] seinen Wohnsitz zwischen dem Zwerch-
fell und der in der Gegend des Nabels gezogenen Grenze an, indem sie in diesem 
ganzen Raume eine Art von Krippe für die Ernährung des Körpers herrichteten, 
und fesselten an diese Stelle«, phantasiert Platon weiter, »den so beschaffenen 
Teil, wie ein wildes Tier, das aber doch, fest mit uns verbunden, ernährt werden 

85 | Aristoteles, NE 1118a32.

86 | Platon, Politeia 586b.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens98

müsse, wenn irgend das sterbliche Geschlecht bestehen solle. Damit es also nun 
stets an der Krippe sich nähre und soweit wie möglich von dem beratenden Teil 
[unseres Selbst] entfernt wohne, Lärm und Geschrei möglichst wenig erhebe und 
den besten Teil in Ruhe über das für alle gemeinsam und auch einzeln Nützliche 
bedenken lasse, darum wiesen sie ihm hier seine Stelle.«87 

Denn die Götter, so fügt Platon seiner mythischen Anatomie hinzu, wussten, 
dass dieses wilde Tier in uns keinen »Vernunftgründen« zugänglich ist und »soll-
te je davon etwas irgendwie an dasselbe gelangen, seine Natur nicht so beschaffen 
sei, um irgend um Vernunftgründe sich zu kümmern, sondern dass es bei Tag 
und bei Nacht stets durch Trugbilder und Schattengestalten sich leiten lasse«. 
(Ebd.) Diese vernunftwidrige und ungestüme Animalität wildert und wütet in 
unserem Inneren, brüllt immerfort nach Fülle, will alles unter seine Herrschaft 
zwingen und nagt an uns. Platon schätzt die gefährliche Kraft dieser in unserer 
natürlichen Innerlichkeit so geschickt verborgenen Wildnis für derart groß ein, 
weil sie es vermag, »jenes vielgestaltige Tier nebst dem Löwen [dem zornartigen, 
affektiven Seelenteil] und was ihm angehört durch Wohlleben stark zu machen« 
und dadurch gleichzeitig den Menschen, d.h. die Vernunftseele, die das Mensch-
liche im Menschen ausmache, »Hungers sterben zu lassen und abzuschwächen, 
so dass er sich muss schleppen lassen, wohin eines von jenen beiden ihn zieht, 
und nicht etwa aneinander gewöhnt und eines mit dem andern befreundet, son-
dern sie sich untereinander beißen und im Streite verzehren lässt«.88 

In diesem bizarren Bild bannt Platon das Phantasma eines falschen Lebens, 
welches das Schlechte in sich hineinfrisst, das Beste seiner selbst aushungern 
lässt und, als spätere Folge dieses Irrsinns, sich selbst zerfleischt – hätten die 
Schöpfer uns nicht extra einen labyrinthischen Verdauungstrakt eingepflanzt, 
der es uns ermöglicht, dieses drohende Selbstopfer aufzuschieben und für eine 
Weile das Essen zu unterbrechen, um den eigentlichen Dingen eines wahrhaft 
erfüllten Menschseins doch noch nachgehen zu können. »Diejenigen, welche 
unser Geschlecht bildeten, wußten, welche Unmäßigkeit im Essen und Trinken 
bei uns stattfinden werde und dass wir aus Schlemmerei das rechte und notwen-
dige Maß bei weitem überschreiten würden. Damit nun nicht durch Krankheiten 
ein schnelles Dahinsterben eintrete und das sterbliche Geschlecht alsbald, vor sei-
ner Entwicklung, untergehe, diesem vorzubeugen, bereiteten sie den sogenann-

87 | Platon, Timaios, 72c-d.

88 | Platon, Politeia 589a. Platons Konzept von den drei Seelen des Leibes, seiner vege-

tativen, affektiven und rationalen Funktion (dem wilden Tier, dem Löwen und dem Men-

schen) wird von Aristoteles übernommen. Zwar bereinigt Aristoteles diese hypothetische 

Philosophie der Natur des Menschen von ihren mythisch-erzählerischen Beschreibungen 

und präsentier t sie in einer für ihn typisch nüchternen Wissenschaftlichkeit. Aber auch 

Aristoteles’ spekulative Anthropologie ver tritt unverändert eine frei er fundene, metaphy-

isch postulier te Hierarchisierung der Seelenteile als normatives Fundament seiner ganzen 

Moralphilosophie – ›selbstverständlich‹ mit der Ernährungsseele am untersten Ende.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 99

ten Unterleib durch seine Einrichtung zur Aufnahme des von den Speisen und 
Getränken Auszuscheidenden vor und umwanden denselben mit dem Erzeug-
nis der ineinander verschlungenen Gedärme, damit nicht der Nahrungsmittel 
schneller Durchgang für den Körper einen schnellen Ersatz derselben nötig und, 
durch eine aus Unersättlichkeit hervorgehende Gefräßigkeit, die ganze Gattung 
zu einer dem Weisheitsstreben und den Musen abholden mache, ungehorsam 
dem göttlichsten Teile unseres Selbst.« (Ebd., 72e-73b)

Das Fassungsvermögen des Verdauungsapparats, der am wenigsten gewür-
digte Teil unseres Selbst, gewährleistet der platonischen Metaphysik der Natur 
des Menschen zufolge eine lebenspraktische Verzögerung zwischen den kurzen 
Intervallen einer ewigen Wiederkehr des gleichen Hungers. Die wirren Darm-
gänge der menschlichen Eingeweide verlängern – gleichsam als die natürliche 
Entsprechung zum Fastenkönnen und Hungern aus freiem Willen – die mög-
liche Freiheit ihrer kulturellen Selbstbestimmung: Der Verdauungstrakt entlastet 
die Menschheit vom kontinuierlichen Esszwang und stellt sie für geistige Tätig-
keit frei. Zwar ist an Platons rhetorischer Strategie einer metaphysischen Verdrän-
gung des Ernährungsgeschehens ins Gastrointestinale bereits jene Logik einer 
gastrosophischen Selbstentfremdung am Werk, die die Kirchenväter oder Hegel 
dazu bringen wird, bei dem verdauenden Körper nur noch an den Ekel seiner 
Ausscheidungsprodukten zu denken. Aber Platons philosophische Betrachtung 
des Essens zielt eher auf eine programmatische Depotenzierung einer ›tierischen 
Lust‹, die mit einem gefährlich verführerischen Glück der Fülle reizt und nur 
oberflächlich, aber mit viel asketischer Selbstdisziplinierung doch beherrschbar 
und bezwingbar scheint. Die platonische Diät setzt bei dem moralischen Willen 
an, sich die Dinge des Essens möglichst vom Hals zu halten. 

Kurz: Um eine Verfehlung des wahren Menschseins zu verhindern, die Platon 
zufolge darin besteht, eine gute Selbsterfüllung in dem Überfülltsein von »Brot 
und Getränk und Gekochtem und allen Nahrungsmitteln insgesamt« zu suchen, 
wird ein philosophisches Gegenmittel erdacht. Mittels seiner (diätmoralischen) 
Philosophie will Platon das Wesen des Menschen, weil es nun einmal ein »lee-
res Gefäß« ist, mit »strengem und gesundem Wasser« abfüllen und ihnen als 
Genussmittel »die ganz nüchterne und unberauschende Quelle der Vernunft« 
schmackhaft machen.89 Mit Platons heilwässrigem Vernunftbegriff befindet man 
sich (wie wir sehen werden) denkbar fern zu der sokratischen Ethik eines Wohler-
fülltseins, dessen praktische Vernunft auch durch eine gute Küche gelebt wird… 

Allein, ganz ohne Essen und der damit verbundenen Lustfülle mag sich Sokra-
tes’ Schüler und Freund dem Glück eines wahrhaft philosophischen Menschseins 
doch nicht anfreunden. Die Höhen dieses Glücks kann Platon nur in Verbindung 

89 | Platon, Philebos 61c. Der Platonismus, dass der vernünftige Mensch am besten von 

Wasser lebt, wird – was vielleicht verwundert – gerade nicht vom Vernunftfanatiker Kant be-

fürwortet, dessen Denken eine ausgeprägte Liebe zum Wein auf die Beine hilft – dafür aber 

wird ihn der Antiplatoniker Nietzsche übernehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens100

eines Wohlgefühls der Fülle, die aus der Erfahrungswelt des Kulinarischen her-
rührt, als eine Anfüllung mit wahrem Sein und dem Geschmack einer reinen 
Lust denken: »Die also der Einsicht und Tugend bar sind, in Schmausereien aber 
und dergleichen sich immer pflegen, bewegen sich, wie es uns vorkam, […] bis zur 
Mitte und schweben hier zeitlebens, über dieses aber hinaus zu dem wahrhaften 
Oben haben sie niemals weder hinaufgesehen noch einen Anlauf dorthin genom-
men und sind also auch mit Seiendem nie wahrhaft angefüllt worden, noch haben 
sie je eine dauernde und reine Lust geschmeckt«.90 Im Phaidros spricht Platon 
davon, dass die menschliche Seele sich einst zum Himmel erhob, um sich von der 
dort geschauten Wahrheit zu nähren. Dort ›Oben‹ erreicht die Seele die Seinsfülle 
eines gegenüber jeder wiederkehrenden Leere erhabenen, himmlischen Geistwe-
sens.91 Ganz oben auf Platons Einkaufszettel steht deshalb der Erwerb von reich-
lich tugendhaltigem Wissen und voller Seinserkenntnis als wichtigste Lebensmit-
tel: Eben als Reiz- und Genussmittel einer üppigen Seelennahrung, für die »reine 
Lust« einer »wahrhaften Selbsterfüllung«. 

Bei dieser Seelenspeisung gewinnt das Denken als eine »anfüllende Tätig-
keit« den philosophischen Wert, diejenige allein glücklich machende Lebens-
praxis zu sein, welches wir zu unserem Besten kultivieren sollten. Platon – und 
sein Freund Aristoteles folgt ihm in dieser Wahrheit getreu – präsentiert sein ex-
plizites Gegenmodell zum fälschlich guten Leben der gesellschaftlichen Völlerei 
als das Vergnügen einer Feinschmeckerei der besonderen Art. »Wer, auf Erwei-
terung seiner Kenntnisse und Erlangung wahrer Einsichten ernstlich bedacht, 
diesen Teil seiner selbst vorzüglich übt [und] ständig das Göttliche in sich pflegt 
und den ihm innewohnenden Schutzgeist im besten Zustande erhält, muss […] 
notwendig vor allen andern glückselig sein. Aber für jegliches gibt es gewiss nur 

90 | Platon, Politeia 586a.

91 | »Für Platon ist«, kommentier t Baudy diese Passage, »alles Wissen Wiedererinnern je-

ner Ideennahrung, die der Wagenlenker des Seelengespanns aß, solange er den Kopf über 

den Himmelsrand hinausstreckte.« (Baudy, Metaphorik der Er füllung, 65) Diesen Drang 

nach einem Zustand der er füllten Bedürfnislosigkeit dank eines himmlischen dort ›Oben‹ 

schlägt Baudy vor, als eine Projektion des Goldenen Zeitalters der frühkindlichen bzw. em-

bryonalen Urer fahrung zu interpretieren: »Das ver tikale Verschieben des Paradieses nach 

oben gibt halbbewusst einer Zeit Ausdruck, als alle Geborgenheit tatsächlich oben lag: 

Im himmlischen Dasein des ungeborenen Menschen, im Essen göttlicher Nahrung, die der 

Philosoph später in höchst lustvoller Weise wiedererinnert, spiegelt sich die ins Pränatale 

verschobene Urszene des von der Mutter hochgehobenen und gesäugten Kleinkinds, zu-

gleich aber auch der intrauterine Heilszustand völliger Bedürfnislosigkeit, der dann mit der 

Geburt, dem Fall auf den Erdboden, ein dramatisches Ende findet.« (Ebd.) Man kann diese 

Interpretation als einen Versuch verstehen, den ›historischen‹ Ursprung eines Goldenen 

Zeitalters, das von einem paradiesischen Zustand er füllt gewesen zu sein scheint, nicht 

gastromythologisch, wie üblich, sondern gastropsychoanalytisch zu rekonstruieren.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 101

eine und dieselbe Pflege, ihm die demselben angemessene Nahrung und Bewe-
gung zuzuerteilen.«92 

Mit anderen Worten, eine angemessene Nahrung und Betätigung findet die 
philosophische Tugend und Vernunfterkenntnis nicht etwa in der kulinarischen 
Praxis, sondern Philosophie soll sich ausschließlich in der Praxis des Denkens 
erfüllen können. Anstatt der Vernunft einer philosophischen Küche verlangt das 
Glück einer göttlichen, wahren Seinsfülle bei Platon (und Aristoteles) lediglich 
das Weisheitsstreben nach einer geistvollen Ernährung der Seele. Platons Ideal 
einer Völlerei des geistigen Menschseins weiterführend, systematisiert die aristo-
telische Ethik diese Vorstellung vom guten Leben. »Was einem Wesen von Natur 
eigentümlich ist, ist auch für es das beste und genußreichste. Für den Menschen 
ist dies das Leben gemäß dem Geiste, da ja dieses am meisten der Mensch ist. 
Also ist dieses Leben auch das glückseligste.«93 Auch Aristoteles erfährt die er-
lesene und erfüllte Feinschmeckerei des bios theoretikos als das klassische philo-
sophische Ideal eines am besten geglückten Menschseins. Und dieses rundum 
glückliche Genussleben zeige, so die Vorstellung der Philosophen, einen »Ge-
schmack für reine und edle Freuden«. Dementsprechend haben die klassischen 
Diättheoretiker eine klare Vorliebe für diesen Geschmack. Nicht nur Platon, auch 
Aristoteles weiß: »In der Tat bietet die Philosophie Genüsse von wunderbarer 
Reinheit und Beständigkeit«. (Ebd., 1177a26)

Nachgeschmack der kl assischen philosophischen Diäte tik

In der auffälligen Begierde, das Glück lediglich in dem Genussleben geistiger 
Selbsterfüllung sehen zu wollen und das höchste Gut im Denken und Vernunft-
dasein zu suchen, erweist sich die von Platon und Aristoteles vertretene Philo-
sophie auf paradoxe Weise als weiteres gesellschaftliches Beispiel einer unbe-
herrschten Übermäßigkeit und reiner Völlerei, die sie gerade problematisiert. 
Das vulgär-hedonistische Glück des guten Lebens, welches die Diätmoralisten 
und Geistidealisten empfehlen, ist in seiner Wissbegierde nach sättigenden Er-
kenntnissen seinerseits eine Form der Anthropophagie: Ihre sich selbst gegen-
über uneingestandene Sucht nach geistiger Selbsterfüllung zehrt andere Seins-
weisen und Wertinhalte möglichen Menschseins, wie etwa die gastrosophische 
Verwirklichung eines vernünftigen Genusslebens und guter Ernährungsverhält-
nisse, auf. In dieser mentalen, philosophisch motivierten Magersucht gegenüber 
der möglichen Fülle von Praxisformen guten Lebens zeigt sich nicht zuletzt eine 
Art Essstörung des diätmoralischen Geistes: Die autophage Anorexie einer meta-
physischen Vergeistigung des Menschen, die letztlich das im klassischen Denken 

92 | Platon, Tim. 90d.

93 | Aristoteles, NE 1178a5.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens102

fundamental gestörte Zusammenspiel zwischen Essen und Philosophie wider-
spiegelt. 

So ziehen Platon und Aristoteles aus ihrer richtigen Kritik an der verantwor-
tungslosen Völlerei einer Wohlstandsgesellschaft, die in Form eines unersättli-
chen Konsumlebens und einer freiwilligen Fehlernährung ein fälschlich gutes 
Leben genießt, moralisch widersprüchliche Konsequenzen. In der Ernährungs-
frage lehren sie das asketische Ideale einer spartanischen Küche und Fastfood-
Mentalität, die kulinarische Dinge aus dem theoretischen und praktischen Be-
zugsfeld eines ethisch guten Lebens verdrängen. Dem schlechten Essen des 
gesellschaftlich vorherrschenden vulgären Hedonismus wird weder die Ethik der 
Kochkunst als einer philosophischer Tugend noch die Weisheit einer besseren 
Mahlpraxis als Inbegriff des menschlichen Wohllebens gegenübergestellt. Statt-
dessen betreibt die klassische philosophische Diätetik eine Degradierung des Es-
sens zu einer ethisch irrelevanten Nebensache – einer funktionellen Sättigung 
und einer physischen Reproduktion der Arbeits- und Leistungsfähigkeit. Gleich-
zeitig aber setzt ihr Rationalismus die Verwirklichung eines guten Lebens mit 
dem Glück des Geistes, der denkenden (›philosophischen‹) Tätigkeit, und mit 
dem Weisheitsstreben der Vernunftseele gleich. Dieses logozentrische Weltbild 
konstruiert einen anthropologischen Dualismus zwischen Philosophie und Kü-
che – Denken versus Essen. 

Und doch kommt die philosophische Rede vom guten Leben, dem eu zen und der 
eudaimonia, weder gänzlich ohne Essen und dessen lustvoller Lebensfülle noch 
ohne Nahrungsmetaphern aus. Zwar versucht sich der Geist (und sein diätmorali-
scher Idealismus) mit mäßiger Kost und einem mäßigen Interesse gegenüber den 
kulinarischen Dingen zu begnügen, doch oder vielleicht gerade wegen der sich 
selbst auferlegten Disziplinierung der Gaumenfreuden steigt Platon das Essen zu 
Kopfe. Sein Denken ist voll von Nahrungsmetaphern, seine Reden drängt es, un-
unterbrochen Kulinarisches in den Mund zu nehmen. 

Eine solche Wiederkehr des Verdrängten (aber vorher Verspeisten) zeigt sich 
allenthalben, wenn er den politisch-sittlichen Verfall der Demokratie in eine Ty-
rannei damit beschreibt, dass »einer demokratischen, nach Freiheit durstigen 
Stadt schlechte Mundschenke vorstehen und sie sich über die Gebühr mit ihrem 
starken Wein berauscht«.94 Oder wenn er in verschiedenen Nuancen von der »Er-
nährung der Seele« spricht und Gesprächspartner sich gegenseitig mit Reden 
wie mit Festessen bewirten lässt. Gerhard Baudy, der die platonische Nahrungs-
metaphorik aus einer psychoanalytischen Sicht im Detail nachgeht, findet es auf-
fällig, »dass Platon zwar eine ausführliche Sublimationstheorie des Eros, aber 
keine gleichwertige für den Hunger entwickelt, obwohl er sich der Nahrung als 
Gleichnis und Metapher ständig bedient.«95 Was Baudy nicht auffällt, ist die Tat-

94 | Platon, Pol. 562d.

95 | Baudy, Metaphorik der Er füllung, 43.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 103

sache, dass Platon den Hunger durchaus sublimiert. Freilich findet diese philo-
sophische Sublimierung bei Platon nicht so sehr durch die metaphorische Über-
tragung eines unersättlichen Appetits in die Sprache und eigene Rede statt.96 Dies 
geschieht durch die vergeistigte Form einer rationalistischen Anthropologie, die 
an die Stelle einer wirklichen, kulinarischen Genussfülle den idealisierten Ge-
nuss rein »geistiger Anfüllung« (Platon) setzt. 

Doch zentraler als diese Differenzierung festzustellen, ist es, sich des über-
tragenen Sinns bewusst zu werden und zu verstehen, dass wir »eine Metapher 
verwenden, wenn wir von erfülltem Leben reden«.97 Sensibilisieren wir uns also 
für diese platonische oder diätmoralische Sublimierung des Gastrosophisches 
im philosophischen Sprachgebrauch: Beim Nachdenken über das Glück redet 
gleichsam der Bauch mit; die gastrosophische Selbstentfremdung des diätmora-
lischen Denkens spricht sich in der sich selbst undurchsichtigen und unbewus-
sten, bauchrednerischen Sublimierung des Zustandes einer wohligen Erfülltheit 
aus. Der übertragene Sinn dieser Gastrologie der menschlichen Glückseligkeit als 
lustvoller Seinsfülle, dieser Gastrorhetorik vom guten Leben als einem erfüllten 
Leben bewegt, wie sich zeigte, Platons und Aristoteles’ metaphysische Sittenlehre 
in ihrer ausgesprochenen Sorge um die wahre »Seelennahrung«, um die »reine 
Lust« und den »göttlichen Genuss« des glücklichen Zustandes eines unvergäng-
lichen »Erfülltseins« durch »das Philosophische«. (Später wird in verwandtem 
Geiste die augustinische Theologie zur Beschreibung ihrer Lehre des seligen Le-
bens vom Glück einer wunderherrlichen »Sättigung« und einer »göttlichen Fül-
le« reden; siehe I.2) 

Bei der bauchrednerischen Sublimierung des ›guten Lebens‹ durch die Kryp-
togastrosophie einer rein geistigen Selbsterfüllung der Menschheit wird dem 
ideell degradierten Essgenuss auf diskursive Weise gleichsam ein vollmundiger 
Ausdruck verschafft. Die kulinarisch mäßige Selbsterfüllung drängt sich in der 
sprachlichen Realität verkehrt und gebrochen auf, in deren (metaphorischen, 
indirekten, sublimierenden) Begrifflichkeit die moralisch zum Schweigen ver-
pflichtete, nur schwer gebändigte Essbegierde wiederkehrt. In der gastrologischen 
Metaphorik des guten Lebens einer rein geistigen Selbsterfüllung der Mensch-
heit spukt das verleugnete Glück eines guten Essens als einem Guten an sich des 
menschlichen Wohls. Die diätmoralische Nahrungsmetaphorik ist der orale Er-
satz eines vergeistigten Genusslebens, ist die übertragene, vom Geschmack zum 

96 | Diese Variante einer ›philosophischen Metaphorik der Er füllung‹ findet sich in der me-

taphorischen Rede vom ›Geschmack‹, die die unterdrückte kulinarische (Selbst-)Er fahrung 

unbewusst ins Denken und Bewusstsein überträgt, um wenigstens auf diese Weise Ge-

schmack (›Geschmack‹ als Urteil, Kunst-›geschmack‹ etc.) zu geniessen und lustvoll in den 

Mund nehmen zu können. Diese Ar t von diskursiver Akrasie und Hypertrophie findet sich, 

wie wir sehen werden, in unterschiedlicher Ausprägung bei den Diätmoralisten Augustinus 

und Kant.

97 | Baudy, Metaphorik der Er füllung, 7.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens104

Wort verschobene, ›versprochene Gastrosophie‹ – einer falsch ausgesprochenen wie 
unerfüllten Philosophie des guten Essens. 

In der bauchrednerischen Metaphorik verhüllt sich gleichsam ein kryptischer 
Sinn, der in der gastrosophischen Selbstentfremdung noch das Versprechen sei-
ner Wahrheit aufbewahrt. Während das mythopoetische Wunschbild eines Gol-
den Zeitalters die konkrete Utopie einer gastrosophischen Selbsterfüllung der 
Menschheit zwar überzeichnet, aber unverfälscht ausspricht, wird sie in der von 
Platon und Aristoteles geprägten ›klassischen Philosophie‹ mental-begrifflich 
verfälscht und nur noch indirekt ausgesprochen. Doch auch diese bauchredneri-
sche Verfälschung gibt den Verweis auf das ethisch Gute einer nicht nur geistigen 
(›philosophischen‹), sondern auch kulinarischen (›gastrosophischen‹) Lebenspra-
xis zu erkennen. Daher lässt Nietzsche seinen Feldzug gegen die Moral von der 
aufklärerischen Einsicht leiten, dass die philosophische Leibverachtung und die 
traditionelle Herabwürdigung der Küchendinge auch als zu Kopf gestiegene, bloß 
rationalisierte, ›Geist‹-süchtige Auslegungen einer vernunftlosen Ernährung und 
entsprechender geistloser Lebensgewohnheiten der Philosophen verstanden wer-
den können.

Organloses Denken und leibloser Geist

Nun drängt sich die Frage auf: »Warum hat das Essen, dieses unvergleichliche 
Volksvergnügen, es stets so schwer, von den Sittenrichtern, Geistesheroen und 
sonstigen Ideologen als vollwertiges, unverdächtiges Glück akzeptiert zu werden? 
Vielleicht deswegen, weil die Männer des Geistes, manche Religionsstifter und 
alle Propheten vorab, dem Typ Mensch angehören, der sich eher mühselig zu 
Tisch schleppt. Offenbar begünstigt der leere Magen die volle Vision, und daher 
schmähen Visionäre die Bäuche besonders ausgiebig.«98 Der anti-idealistische 
Leibtheoretiker Ludwig Feuerbach bietet eine andere Erklärung: Eine Metapsy-
chologie des Glückswahns vom organlosen und leiblosen Denken, die sogar bei 
den vielen Gelehrten und Denkern mit vollem Bauch Anwendung findet. Feuer-
bach, und Jean-François Lyotard unterstützt ihn darin99, gibt zu bedenken, der 
Philosoph als solcher habe zu seiner Voraussetzung, dass das Denkorgan in dem 
gesunden, normalen Zustand denkt.100 Nur der gesunde Menschenverstand ver-
körpere ein »glückliches Denken, das Denken, das, von keinen organischen Lei-
den unterbrochen, nur an seinen Gegenstand oder, wenn auch an sich, nur an 
sich in diesem seinem leidlosen Zustande denkt«. (Ebd.) 

Wird indessen der Mensch in dieser Tätigkeit von seinem Leib unterbrochen, 
so geschieht es in der Regel nicht vom Denkorgan, sondern von anderen Leibes-

98 | Herrmann, Schlemmermahl und Schlangenfrass, 141.

99 | Vgl. Lyotard, Ob man ohne Körper denken kann.

100 | Vgl. Feuerbach, Über Spiritualismus und Materialismus, 119f.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das wilde T ier in uns 105

organen, die ihm wider Willen den Zusammenhang seines Denkens mit dem 
Leib in Erinnerung bringen. Diese leidige Präsenz, so Feuerbach, macht den Leib 
daher in den Augen des Denkenden »zu einem denkfeindlichen, geistwidrigen 
Ballast des Menschen«. Der Philosoph, als Denker, sondert sich während des 
Denkens von allen unmittelbar sinnlichen Beschäftigungen und Vergnügungen 
ab. Der Philosoph macht daher »das Denkende zu einem abstrakten, vom Leibe, 
von der Materie getrennten Wesen – o nous chorisos (der Geist ist abtrennbar) –, 
macht das, was das Denken für ihn ist, eine organlose Tätigkeit, zu seinem Wesen 
an sich.« (Ebd.) Tatsächlich versucht Aristoteles, der eigentlich ein großer Beob-
achter und Entdecker der Anatomie der Lebewesen ist, das menschliche Denken 
ganz frei und ›göttlich rein‹ vom Körper zu halten und auch noch unabhängig 
vom cerebralen Organ (als einer bloßen Innerei der Blutkühlung) zu machen. 
»Nach Aristoteles ist das Hirn das blutloseste und kälteste Eingeweide des Kör-
pers und hat daher keine andere Bestimmung, als die Hitze des Herzens […] zu 
mäßigen«. (Ebd., 121) 

Anders als sein Schüler Aristoteles und insofern noch stärker unter dem di-
rekten Eindruck der ganzheitlichen Lebensphilosophie von Sokrates stehend, 
scheint der Genussmensch Platon bei diesen Dingen mehr Leibtheoretiker und 
weniger Idealist zu sein. Denn wiederholt kommt er auf die physische Einheit von 
Leib und Seele zu sprechen, sogar auch auf die organische Bedingtheit unseres 
Denkens, die uns in unserem ewig wiederkehrenden Hunger spürbar zu Kopfe 
steigt, unser Bewusstsein belagert und stört. In dieser Macht des hungrigen und 
des Essens bedürftigen Leibes gegenüber der Vernunftseele und deren physisch 
voraussetzungsvollen Denktätigkeit erkennt Platon den eigentlichen Skandal 
unseres geistigen Wesens. – Lange bevor René Descartes (woran eingangs erin-
nert wurde) diese Übermacht als eine unbezweifelbare Wahrheit registriert. 

Es ist gerade diese metaphyische Einheit von Körper und Geist, diese anthro-
pologische Nähe von Küche und Vernunft, die die Philosophen stört, weil es das 
reine Denken stört. Diese unerträgliche Blasphemie gegenüber dem göttlichen 
Wesen eines rein geistigen Menschseins ruft das Ressentiment einer rationalis-
tischen Metaphysik hervor. Gequält spricht Platon das Ärgernis einer unentweg-
ten Erniedrigung des Geistes durch den Störenfried der großen Unvernunft des 
Hungers aus: »Und endlich noch, wenn er [der hungrige Leib] uns auch einmal 
Muße läßt und wir uns anschicken, etwas zu untersuchen: So fällt er uns wieder 
bei den Untersuchungen selbst beschwerlich, macht uns Unruhe und Störung 
und verwirrt uns, so dass wir seinetwegen nicht das Wahre sehen können.«101 Die 
metaphysischen Vorgänge der Wirklichkeit, nicht der äußeren, sondern der inne-
ren Wirklichkeit, nämlich das leidige Hungergeschehen und die organischen Pro-
zesse unseres sich der eigenen Seinssubstanz unaufhaltsam entleerenden Selbst, 
dringen tief in das fragile Erkenntnisvermögen unserer Hirntätigkeiten ein. Die-
se in der philosophischen Erkenntnistheorie wenig berücksichtigte Meta-Physik 

101 | Platon, Phaidon 66d.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens106

eines verkörperten Denkens rückt der menschlichen Vernunft zu Leibe, weil sie 
an der Produktion von Wahrheit beteiligt ist – statt sich in der Dunkelheit tiefer 
Eingeweide zu verlieren, der wir in dieser Hinsicht so viel zu verdanken haben. 

Am Beispiel des Rausches, des Fiebers oder der Träume, bei denen der Leib ins 
Denken hineinspielt und dort »Wahnbilder«, also reale Vorstellungen und Ein-
bildungen gebiert, beschreibt Platon diese Meta-Physik und liefert damit die aus-
nahmsweise unspekulative und philosophische Erkenntnis einer übersinnlichen 
Wirklichkeit, nämlich die sinnlich wahrgenommene, metabolisch aufgenomme-
ne Wirksamkeit des Physischen im Geistigen. Anders als der Rausch oder der 
Traum übt aber der Hunger eine wirkliche metaphysische (nämlich die metaboli-
sche) Macht über den Geist und dessen Erkenntniskräfte aus. An dieser bewusst-
seinsstörenden Metaphysik des hungrigen Leibes rächt sich der Geist mit seinen 
Mitteln: Er denkt sich das Geistwesen des Menschen aus, er erfindet die metaphy-
sische Spekulation einer rationalistischen Anthropologie, die die leibliche Selbst-
erfüllung verachtet und zu den philosophisch unwürdigen, unwichtigen, ja ver-
nunftwidrigen Dingen im Leben der Menschheit erklärt. Dieses Ressentiment 
des ›philosophischen Geistes‹ gegenüber dem sich ›ernährenden Körper‹, wel-
ches die platonisch-aristotelische Kulturgeschichte der westlichen Welt bis heute 
prägt, liegt unserer gastrosophischen Selbstentfremdung zugrunde. Die beiden 
Begründer dieses heute selbstverständlichen Menschenbildes haben mit ihrer as-
ketischen Diätlehre, welche die geglückte Lebensfülle in anderen, vorrangig in 
geistigen Dingen sucht, die philosophischen Grundlagen für die vorherrschende 
Geringschätzung der kulinarischen Praxis vorgekaut und durch ihre Moral sogar 
die verbreitete Völlerei genährt. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

