Der Sinn, der Andere und die Literatur

Michael Baum

Sinn, Alteritat und Verstehen

Verstehen lassen sich nach geliufiger Auffassung nur sinnférmige Gebilde.
Ohne die Hoffnung, das Sinnversprechen werde — vielleicht — eingelést, gibt
es keine Anstrengung des Verstehens.! Damit ist noch nicht gemeint: das Ver-
sprechen bestimmten Sinns, etwa als Sinnzusammenhang, wie er aus dem
hervorgeht, was einem gesagt worden ist, was man erfahren, gehort, gele-
sen und gesehen hat; nur die Hoffnung darauf, dass sich Sinn ergibt; letzt-
lich das Vertrauen in eine Potenzialitit. Wer nach dem Sinnverstehen fragt,
bringt bereits ein Einverstindnis mit; dass nimlich diese Welt keine absurde,
unverstindliche sein kann, die den Menschen zuriickweist, sondern im Ge-
genteil ein das Verschiedene integrierender Ort aus sinntragenden Schichten.
Der Dialog zwischen Subjekt und Welt hat sich, so die Annahme, im Medium
von Sinn und Verstehen entwickelt. Sinnverstehen rekurriert notwendig auf
die anthropologische Pramisse sinnhaft strukturierter und verstehend ange-
eigneter Welt. Die Doppeldeutigkeit des Wortes Sinn scheint davon der Aus-
weis zu sein. Sinn lisst sich einerseits semantisch verstehen und anderseits
physiologisch. Aus den Unterscheidungen, die unsere Sinne treffen — heif3
und kalt, hart und weich, hell und dunkel etc. — gehen die ersten elementaren,
sinnkonstituierenden Differenzen hervor, die Subjekt und Welt verbinden.

1 Eininteressantes Beispiel istdie Entzifferung der zundchst unlesbaren Hieroglyphen durch
Champollion. Material, Kontext und Medium (Schrift) lassen eindeutig auf ein nicht nur or-
namentales, sondern kommunizierendes Artefakt schlieRen. Die Lektiire kann so vor dem
Verstehen beginnen. Wo es um das Verstehen der Weltan sich (Natur, Mensch, Universum)
geht, tritt die transzendentale Dimension des Sinns deutlicher hervor.

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Michael Baum

Doch damit eréffnet sich eine Fragestellung von hoher Komplexitit. Da
Sinn nur als Effekt von Differenz erfahren werden kann, bilden sich perma-
nent Uberschiisse an Sinnerfahrung, die das Verstehen herausfordern: Ich
betrachte eine Landschaft, die mir etwas zu sagen scheint; da rast plétzlich —
unertriglich laut — ein Motorrad hindurch. Wo ist der Sinn? Gehort zum Sinn
nicht die Evidenz des als sinnhaft empfundenen Moments? Wenn Sinn der
Form nach Differenz ist, kann es keine letzte Gewissheit geben. Wo nur Un-
terschiede sind, gibt es keine letzte Antwort. Dies macht den Religionen, die
eigentlich fir diese Fragen zustindig sind, zu schaffen. Religion kann we-
der fiir sich noch im Verhiltnis zu anderen Religionen verbindlich aufgefasst
und gedeutet werden. Andererseits ist Religion geradezu das Paradigma fur
individuelle, willkiirliche Sinnsetzung. Nicht zuletzt deswegen ist davon die
Rede, dass jemand seine — welche auch immer! — Privatreligion habe.

Der Sinn kann nur angeeignet werden, indem er wiederholt und variiert
wird. Doch Wiederholung und Variation sind nicht nur die Modi verstehen-
der Aneignung und lebensbejahender Erhaltung von Sinn, sondern ebenso
die Bedingung der Moglichkeit des Sinnverlustes. In der Wiederholung des
Sinns ist seine Kristallisation ebenso gegeben wie seine Erschiitterung. Ge-
rade das Gedicht arbeitet mit dieser Aporie; doch Romane von Thomas Bern-
hard und Rainald Goetz tun es auch. In jeder Reaktualisierung von Sinn
schwingt schweigend der Abgrund seiner Unméglichkeit mit. Mit dieser Er-
fahrung wiren die Menschen tiberfordert, wenn es nicht kondensierten, ge-
wissermafien abgelagerten Sinn in Form von Zeichen gibe. Dieser Text, wie
jeder andere auch, beweist, dass zwischen Sinn und Verstehen die Welt der
Zeichen liegt. Nur deswegen kann tiber Sinnphdnomene etwas geschrieben
werden. Und nur deswegen kann in Texten zur Hermeneutik die Auffassung
vertreten werden, dass Verstehen sich als Erkennen von Sinn begreifen lisst
(vgl. Angehrn 2004:104).2

Die Bedingung der Moglichkeit von Zeichen ist der Sinn. Andererseits ist
kondensierter Sinn — Assoziationen, Triume und synisthetische Empfin-
dungen sollen an dieser Stelle ausgeklammert bleiben — nur in Zeichenform
zuginglich; die Sprache ist das bekannteste dieser Zeichensysteme. Histo-

2 Der via Zeichen vermittelte Sinn hat anders als eine Unterscheidung von Hitze und Kilte
keine physische Evidenz mehr; er ist folglich nicht »ungebrochen gegeben« (Angehrn 2004:
33; vgl. auch ebd.: 73). Angehrns Bild vom gebrochenen Sinn ldsst wieder an die nicht hin-
tergehbare Differenzialitdt des Sinngeschehens denken.

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Sinn, der Andere und die Literatur

risch betrachtet gehen Sprachkrisen und Sinnkrisen ineinander iiber bzw.
sind kaum voneinander zu unterscheiden. Wo die Sprache zum Problem
und zur Herausforderung wird, ist auch der Sinn nicht mehr ohne Weite-
res gegeben. Das ist nur die andere Seite der Interaktion von Sinnpotenzi-
alen und Zeichensystemen. Doch auch in stabileren Zeiten — wenn es diese
denn jemals gegeben hat — verbiirgt die wechselseitige Bedingtheit von Zei-
chen und Sinn noch nicht biindige Explikation. Sinn wird fassbar durch Zei-
chen, transparent. Die Plastizitit und Vielfarbigkeit, die Authentizitit und
Ritselhaftigkeit, die Widerspriichlichkeit und Komplexitit sinnhafter Mo-
mente entschwindet jedoch zwischen den Liicken der Zeichen. Vielleicht ist
es Aufgabe des Gedichts, eben dies in den Erfahrungsraum der Lektiire zu
holen. Roland Barthes spricht in Die Lust am Text von einer »Neuverteilung«
der Sprache »durch Briiche«. Solche Briiche lassen den »Tod der Sprache« -
nicht im Sinne ihres Untergangs, sondern als Ausweis der unerreichbaren
Wirklichkeit — erahnen. (Barthes 1974: 13) Die Literatur ist Barthes zufolge in
einer steten Suchbewegung begriffen nach einem Effekt, den er Signifikanz
nennt. Was ist das, Signifikanz? »Der Sinn, insofern er sinnlich hervorgebracht
wird.« (Ebd.: 90; Hervorh. i.0.) Derjenige Sinn ist physisch evident, der sich
im Abgrund zwischen den Zeichen neu bildet; er bleibt jedoch in der Schwe-
be, behilt das Moment der Destruktion, das ihn ermdglicht hat, in sich; er
vibriert gleichsam, kann noch nicht benannt werden. Der Tod der Sprache
offnet den Weg zur Riickgewinnung des Sinns.

Barthes’ negativer Sinnbegriff — fiir ihn gleichzeitig Ausweis der Mog-
lichkeit dsthetischer Erfahrung® — entfernt sich von einer Hermeneutik, die,
bei allem Wissen um die nur indirekte Zuginglichkeit des Sinns, grundsitz-
lich an dem Bild einer Welt festhilt, die sinnhaft strukturiert ist und vom
Subjekt, wie schwer auch immer, verstehend angeeignet werden kann. Eine
michtige Fiktion wird jedoch benétigt, um diesen Gedanken durchzuhalten:
Was es da zu lesen gilt, ist nicht nur ein Text, der von irgendwoher kommt
und irgendwohin geht, sondern die Verkérperung eines sprechenden Du.
Hermeneutisches Sinnverstehen arbeitet mit der Vorstellung eines Ange-
sprochenseins durch Sprache. Man kann darin eine Konservierung platoni-
scher Schriftkritik sehen, deren Pointe ja der Verlust der Verbindlichkeit des

3 Der sozialgeschichtliche Aspekt, dass namlich Barthes mit seinem Buch nicht zuletzt der
Linken demonstrieren wollte, dass dsthetische Lust keineswegs biirgerlich-reaktionar, son-
dern ganzim Gegenteil etwas Befreiendes ist, muss hier ausgeklammert werden.

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:

31


https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Michael Baum

Gesprochenen durch schriftliche Stellvertretung ist. Aber die michtige Fik-
tion des als ein Du sprechenden Textes legitimiert die Anstrengung des Ver-
stehens, gibt ihr einen ethischen Grund. Zugleich wird eine metaphysische
Schlieffung des Begriffs der Sprache vermieden. Hier spricht nicht eine ho-
here Instanz (die Vernunft oder Gott), sondern ein Anderer, der gehort wer-
den will. Hermeneutisches Sinnverstehen adressiert nicht die dritte, sondern
die zweite Person. Dass diese zweite Person gegeben ist, verhindert gewis-
sermafen den Verlust des hermeneutischen Urvertrauens. Es gibt etwas zu
verstehen. Die ideale Konstellation des hermeneutischen Verstehens ist die
Stimme, die durch den Text hindurch zu mir spricht. Schauen wir in den lo-
cus classicus einer solchen Auffassung:

Die Aufgabe der Interpretation stellt sich immer dann, wenn der Sinngehalt

des Fixierten strittig ist und es gilt, das richtige Verstandnis der »Kunde« zu

gewinnen.»Kunde«aber ist nicht, was der Sprechende bzw. der Schreibende

urspriinglich gesagt hat, sondern was er hat sagen wollen, wenn ich sein ur-
spriinglicher Gesprachspartner gewesen ware. (Gadamer 1984: 39)

Man kann unschwer erkennen, dass die orale Grundierung des Verstehens-
begriffs die Einklammerung desjenigen Mediums mit sich bringt, in dem
das zu Verstehende erscheint. In der Vorstellung, es gibe so etwas wie ei-
nen urspriinglichen Gesprachspartner, schwingt zudem die Idee einer ide-
alen Symbiose mit, die von Kontingenz nicht affiziert ist. Ethisch lisst sich
die Aussage als notwendige Fiktion fiir ein Sicheinlassen auf das Du recht-
fertigen. Sprachtheoretisch ergibt sich das Problem, dass die ideale Oralitit
des wahren Gesprichs die Eigenart der Sinnbildung im Medium der Schrift
ausblenden muss. Hier setzt auch Derridas Kritik an, indem er einerseits
die Urspriinglichkeit skripturaler Verweisung annimmt (vgl. Derrida 1974:
68) und andererseits die Annahme des Sagenwollens der Texte als logozen-
trische Illusion dekonstruiert (vgl. Derrida 1986: 36, 47, 50). Hinter die Ver-
rdumlichung und Verzeitlichung von Sprache als Schrift gibt es nach Derri-
da kein Zuriick. Sinn im Medium von Schrift ist stets aufgeschobener Sinn.
Hoéren kénnen wir das Du nicht, wir konnen nur versuchen, die Spur zu ent-
ziffern, die das Du hinterlassen hat. Diese Aufgabe scheint immer schwie-
riger zu werden: Je komplexer und undurchsichtiger eine Schriftkultur als
Medienkultur wird, desto gespenstischer und weniger greifbar kann der
Sinn erscheinen - Virtualisierung itberall. Es kann einem bisweilen so vor-

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Sinn, der Andere und die Literatur

kommen, als ob der Sinn immer weiter zuriicktritt. Ein Beispiel dafiir ist
das Wort Freund — einst Chiffre begliickender Begegnung im Medium der
Sprache und des Kérpers, Ausdruck der Sehnsucht nach dem Anderen, nun
ein Zeichen, mit dessen Hilfe Datenstréme untergliedert werden (Freund vs.
Nichtfreund)*, wobei der dltere emphatische Sinn als quasi ironische Legiti-
mation noch mitschwingt.

Es diirfte deutlich geworden sein, dass hermeneutisches Sinnverstehen
das Angesprochensein durch ein Du als ethisches Regulativ bewahren will.
Dies zeigt sich insbesondere dann, wenn das Du nicht nur als verdeckte Me-
tapher fiir einen Intentionalismus verwendet, sondern im Gegenteil als du-
Rerste Herausforderung durch radikale Alteritit (Fremdheit) verstanden
wird: »Vom Fernsten sich ansprechen lassen und mit ihm in ein Gesprich zu
treten, gehdrt zum Pathos hermeneutischen Verstehens.« (Angehrn 2004:111)
Am Fremden erweist sich, wo die Grenzen des Verstehens liegen (vgl. Wal-
denfels 2006). Moglich, dass das Fremde nur als bleibend fremd entfernt
(wenn iiberhaupt) verstanden werden kann.’ Doch Verstehen als hermeneu-
tisches Erreichen des Anderen ist nur die eine Seite des Problems der Her-
meneutik. Bliebe es dabei, bedeutete dies letztlich eine unzuldssige Privi-
legierung der sozialen und psychologischen Seite des Sinnverstehens. Das
hermeneutische Kardinalproblem sind schriftliche Texte, in denen der An-
dere als Person nicht fassbar ist und nur symbolisch adressiert werden kann.
AuBerungsverstehen (als Verstehen des Du) und Textverstehen (als Verste-
hen komplexer Sprachgebilde mit mannigfaltigen Wechselwirkungen) sind
auf komplizierte Weise ineinander verschrinkt. Es stellt sich folglich die Fra-
ge, wie die ethische Seite des hermeneutischen Projekts mit seiner philolo-
gischen vermittelt werden kann. Wird die Sprache oder der Andere verstan-
den? In der Sprache, zumal der geschriebenen, herrscht eine Eigendynamik,
die den Anderen entriickt, sein Erscheinen aufschiebt, und gerade darin liegt
der Wert, weil eine kolonialisierende Erfassung des Anderen so nicht mog-

Die abendlandischen Texte zur Freundschaft (Cicero, Montaigne, Nietzsche) sind einerseits

»

Etiiden zur Metaphysik, Steigerungen der Symbiose zur Einheit. Andererseits riicken die-
se Texte den Anderen in das Blickfeld des Subjekts, das nicht mehr nur Ich sagen kann; vgl.
dazu Baum 2011. Die Diskussion kann hier nicht gefithrt werden. Es kommt nur darauf an
zu zeigen, dass die Wiederholung und Variation des Zeichens in der gegenwirtigen Medi-
enkultur zu einem (grundsatzlich prognostizierbaren) Sinnzusammenbruch gefiihrt hat.

Wimmer (vgl. 2006: 70) geht davon aus, dass mit dem Anderen die Stelle des Nichtwis-

v

sens markiert ist.

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:

33


https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Michael Baum

lich ist. Der Andere ldsst sich gewissermafien nur zwischen den Zeichen bil-
den — performativ —, in den Liicken der neu verteilten Sprache (Barthes), de-
ren Leere im neu gebildeten Sinn widerhallt. Der Andere bleibt fragil, wird
vorsichtig konturiert, mehr erahnt als verstanden. Die Sprache verfehlt den
Anderen, weist aber zugleich einen Weg durch sich selbst hindurch; ihre Ver-
fremdung eroffnet der Sprache neuen Sinn. Die Distanzierung der Zeichen
wird zur Bedingung der Moglichkeit ihres weiteren Bestehens.

In seinem poetologischen Vortrag »Der Meridian«, den er 1960 aus An-
lass der Verleihung des Biichner-Preises gehalten hat, untersucht Paul Celan
das Problem sozusagen aus der entgegengesetzten Richtung. Er fragt nach
der Beziehung der Kunst zum Ich, zum schaffenden Kiinstler, und tiberlegt,
wie im Medium der Sprache eine Beziehung zum Du aufgebaut werden kann.
Wer ein Gedicht schreibt, so Celan (2014: 40), »schafft« eine »Ich-Fernex, die —
vielleicht (ein zentrales Wort des Vortrags!) — unterwegs ist zum »Unheimli-
chen und Fremden«.® Das Ich, dasja auch von einem Du verstanden werden
will, geht also womdglich in eine Fremde hinein, um sich und den Anderen
zu finden. Die (selbst entworfene) Dunkelheit des Gedichts ist gerade der Ort,
an dem, wenn schon kein Verstehen, so doch vielleicht eine Berithrung des
Anderen moglich ist. Was das Ich hat sagen wollen (wir denken an Gadamer),
weifd es erst, wenn es gesagt ist. Damit aber muss das Ich selbst sich refle-
xiv auf das Gedicht zuriickbeugen. Dort ist der Sinn nur zwischen den Wor-
ten zu finden. Das Gedicht »holt sich, um bestehen zu kénnen, unausgesetzt
aus seinem Schon-nicht-mehr in sein Immer-noch zuriick.« (Celan 2014: 44)
Das bedeutet wohl fiir die Lektiire: Mit jeder Uberschreitung der bekann-
ten Zeichengrenzen wird eine Unbestimmtheit geschaffen, mit der nur zu-
rechtzukommen ist, wenn Relationen zu anderen Zeichen erzeugt werden,
die ihrerseits auf Unbestimmtheit angelegt sind. In diese Bewegung wird
auch der Kontext hineingezogen. Das Gedicht integriert wechselnde Kon-
texte oder spielt sie kurz an und verwandelt sie gemif den eigenen Moglich-

6 Hans Losener (vgl. 2014) hat eine didaktische Lektiire von Celans Darmstadter Rede vorge-
legt. Dievonihmvorgebrachte Kritikan einer formalistischen Lyrikdidaktik, die ohne einen
zureichenden Begriff poetischer Sprache auskommt, iiberzeugt. Ldsener betrachtetin Hin-
sicht auf Celan das Gedicht als »Sprechtatigkeit [..], die sich dadurch auszeichnet, dass sie
das Subjektin der Sprache zu Tage treten lisst, indem sie die Sprache selbst subjektiviert.«
(Ebd.: 165) In der vorliegenden kurzen Betrachtung wird der Schriftcharakter des Gedichts
(dieses Wort wird hier dem Wort Poesie vorgezogen) etwas hoher gewertet und folglich die
Rickfiihrung auf ein sprechendes Ich vermieden.

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Sinn, der Andere und die Literatur

keiten und Gegebenheiten. Der Kontext bringt keine hermeneutische Sicher-
heit. Vielmehr ist im Gedicht der Text der Kontext des Kontextes. Das Du in
der Fremde und die Singularitit des Gedichts als Form gehéren zusammen.
Verallgemeinerung jedoch entspricht sowohl dem Wesen der Wissenschaft
als auch demjenigen der Schule. So stellt sich u. a. die Frage, ob eine Lektii-
re, die den Sinn in der Schwebe hilt, dem Fortschritt der Schule dient oder
bereits Ausdruck ihrer Subversion ist.” »Denn was in einem Unterricht un-
terdriickend sein kann, ist letztlich nicht das Wissen oder die Kultur, die er
transportiert, sondern sind die Diskursformen, durch die man sie anbietet.«
(Barthes 1980: 63)

Doch schauen wir kurz zuriick. Wenn hermeneutisches Verstehen als
(Wieder-)Erkennen von Sinn begriffen werden kann, wenn Sinnhaftigkeitim
Akt des Verstehens begriffen wird, dann setzt dies die kognitive und sprach-
liche Erreichbarkeit des zu verstehenden Sinns voraus. Selbst wenn der Sinn
nur gebrochen oder latent gegeben ist, muss es etwas geben, das Sinn und
Verstehen verbindet. Die Subversion des Sinns durch dessen eigene Form, die
Krise des Sinnverlustes, darf nicht das letzte Wort sein. Hier greift das ethi-
sche Prinzip der Hermeneutik: Es gibt jemanden, der mir etwas sagen méch-
te; hermeneutisches Sinnverstehen ist Eintreten in einen Dialog. Sinn lasst
sich nicht nur durch Sinn und Verstehen nicht nur durch Verstehen begriin-
den. Doch im Fall der Literatur, insbesondere des Gedichtes, ist nicht ausge-
macht, dass der Andere erreichbar ist. Vielmehr muss dieser selbst, so Celan,
um sich auf ein Du zu richten, die Sprache der Fremde sprechen. Radikale
Alteritit als Fremdheit — auch des schreibenden Ichs fiir sich selbst — ist Vo-
raussetzung fiir die Offnung zum Du. Das Leben des Gedichtes setzt die Er-
fahrung des Todes der Sprache voraus. Werner Hamacher notiert im Zusam-
menhang von Adornos Beckett-Essay:

Die Sprache, die sich diesem anderen zuwendet, kann den Verstiandigungs-
codes einer egologisch strukturierten Gesellschaft nicht mehr konform sein,
sie muf$ selber unverstiandlich sein — und in ihrer Unverstandlichkeit eben

7 Bonnighausen (vgl.2010) schlagt mit Roland Barthes die didaktische Erkundungvon Thea-
tralititals Performanz zwischen Wahrnehmung und Sinnstiftung vor. Dabeiist die kérper-
liche und soziale Energie des Zeichens relevant, dasimmerschon als Inszeniertes erscheint.
Die didaktische Frage lautet, »wie in einem literarischen Werk was in Szene gesetzt wird.«
(Ebd.: 140) Der Inszenierungscharakter betrifft auch die Schrift (vgl. ebd.: 131).

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:

35


https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Michael Baum

dasjih [.] aufblitzen lassen, was an ihr selbst schon, unter Bedingungen sei-
ner Unmoglichkeit, anders ist. (Hamacher1998: 44)

Eingangs wurde der hermeneutische Topos zitiert, dem zufolge nur sinnhaf-
te Gebilde verstanden werden konnen. Was Hamacher schreibt, lauft nicht
auf das Gegenteil hinaus; dass nimlich das Unverstindliche sinnlos ist. Die
von Adorno entlehnte Metapher des jihen Aufblitzens ist vielmehr ein Ver-
weis auf die Signifikanz, die sich gerade im Unverstindlichen verkdrpert. Der
Andere markiert die Grenze des Verstehens, aber er fordert dieses in aufre-
gender Weise zugleich heraus. Gadamer selbst verortet dieses Geschehen in
der Dynamik des literarischen Textes, der eine sinndeutende Lektiire aus-
hebelt, indem er die Mittel der Sprache zu ihrem Zweck macht; er notiert in
Hinsicht auf die Lyrik Paul Celans:

Man wird nicht vom Text auf eine in ihrer Kohdrenz vertraute Sinnwelt ver-
wiesen. Sinnfragmente sind wie ineinandergekeilt, man kann nicht den Weg
der Transposition von einer Ebene schlichten Gemeintseins zu einer zweiten
Ebene deseigentlich Gesagtseins gehen—das eigentlich Gesagte ist vielmehr
auf eine schwer beschreibbare Weise noch immer dasselbe, das die Rede
meinte. (Gadamer 2004: 96)

Die leitende Unterscheidung des Verstehens zwischen Sagen und Meinen
wird nach Gadamer also aufgehoben, und nur in diesem Aufgehobensein,
dies soll hier hinzugefiigt werden, gibt es Raum fir ein Du. Nur was sich
nicht verstehen lisst, will verstanden werden. Im Nichtverstandenen und
vielleicht nicht zu Verstehenden liegt die Méglichkeit der Wahrnehmung von
Sinn. Diese Hypothese soll nun in Form einer Lektiire von Paul Celans Ge-
dicht »Psalm« tiberpriift werden. Die Untersuchung geht den Wendungen
des Sinns Vers fiir Vers nach ohne die Absicht, alle bisher erforschten Aspek-
te zu beriicksichtigen.

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Sinn, der Andere und die Literatur

Paul Celans Gedicht »Psalm«®

Noch einmal: Es wird behauptet, dass nur Sinnférmiges dem Verstehen zu-
ginglich ist. Doch sollte man sich davor hiiten, umgekehrt vom Nichtverste-
hen auf offensichtliche Sinnlosigkeit zu schliefden.” Die Relation von Sinn
und Verstehen ldsst sich nicht einfach ins Negative wenden. Im Nichtverste-
hen vermag sich die Spur des Sinns — wenn schon nicht der Sinn als evident
Erfahrener — zu erhalten; Signifikanz und Absenz kénnen im selben Moment
wahrgenommen werden. Aufs AuRerste herausgefordert wird Sinnhaftigkeit
indes durch das factum brutum des Todes. Wie konnte ein Gedicht sinnerfiillt
vom irreversiblen Ende sprechen? Wie wire es moglich, das Gedicht so zu le-
sen, dass man seine Worte als sinntragende Elemente begreift, die ein Gan-
zes bilden? Um wie viel dringender stellen sich diese Fragen, wenn von einem
gewaltsamen Tod vieler unschuldiger Menschen durch die Hand feiger Mor-
der die Rede ist? Verleiht, wer vom Holocaust spricht, durch den schieren Ge-
brauch von Worten, die auf Verstindlichkeit angelegt sind, dem Geschehen
nicht Sinn? — Lesen wir das Gedicht.

Psalm
Niemand knetet uns wieder aus Erde und Lehm,
niemand bespricht unsern Staub.

Niemand.

Gelobt seist du Niemand.
Dir zulieb wollen

8 Hierzitiert nach dervon Barbara Wiedemann besorgten kommentierten Gesamtausgabe
derGedichte (vgl. Celan 2018:136 f.). Das Gedichtistin demvierten Gedichtband Paul Celans,
DieNiemandsrose,1963 publiziertworden. Die Beziehungenzuanderen Gedichtendes Bandes
kénnen hierebensonuram Rande behandeltwerdenwiedie VerflechtungenderBilderspra-
cheim Gesamtwerk Celans. Die Niemandsroseistzwischen den Banden Sprachgitterund Atem-
wendeerschienen.)irgenLehmann(vgl.2012:81)schreibtimCelan-Handbuch,dasserstdurch
Atemwende die Wendungzueinem neuen Sprechen ganzvollzogen worden sei. Andererseits
betonter, dass Paul Celan in einem Gespriach Die Niemandsrose als einihm»besonders nahe-
stehendes Werk«bezeichnethat (ebd.). DassCelandaszentrale Bildaus»Psalm«fiirden Titel
ausgewdhlt hat, spricht fiir dessen thematische und poetologische Bedeutung.

9 Von hieraus wire es nur ein kleiner Schritt zur Denunzierung riskanten Denkens als unver-
standlich und nutzlos.

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:

37


https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Michael Baum

Wir blithn.
Dir
entgegen.

Ein Nichts

waren wir, sind wir, werden
wir bleiben, blithend:

die Nichts-, die
Niemandsrose.

Mit

dem GCriffel seelenhell,

dem Staubfaden himmelswiist,
der Krone rot

vom Purpurwort, das wir sangen
ber, o iber

dem Dorn. (Celan 2018: 136 f)

Dem Leser der ersten Strophe vermittelt sich vielleicht zunichst eine doppel-
te Wirkung aus lakonischer Kiirze und steigender Intensitit durch die zwei-
fache Wiederholung des Wortes »N/niemand« an der jeweils selben Stelle
des Verses. Am Ende verengt sich alles Gesagte auf dieses eine Wort, das in
Grof’schreibung allein den dritten Vers ausmacht — als ob die Sprache durch
Wiederholung ihr Thema gefunden hitte. Doch dieses Thema kann nicht
sinnlich vergegenwirtigt werden; es entzieht sich der Vorstellungskraft; es
scheint der Umriss der Negativitat selbst zu sein, die Abwesenheit einer Per-
son, von der man nicht weif3, ob sie jemals anwesend war. Wie kann man das
verstehen? Wird der Sinn erschiittert, entzogen oder eréffnet? — Nun, alles
scheint von dieser Abwesenheit abzuhingen. Diese wird unter der Hand gar
zu einer imaginiren Anwesenheit, da »kneten« und »besprechen« als kon-
kret vorstellbare Tatigkeiten zugeordnet werden. Die Lektiire sieht sich er-
tappt bei dem Gedanken, dass nur noch ein handelndes Subjekt hinzutreten
muss, damit etwas geschieht; das Tun wartet auf seinen Verursacher. Doch
dieser tritt nicht auf. Tite er dies, entstiinde eine weitere Ambivalenz, denn
es ist nicht klar, fiir welche Gruppe die Stimme des Gedichts spricht. Selbst
die einfache Ubertragung im Sinne einer konventionellen Metapher bleibt
so doppeldeutig. Ist von denen die Rede, die fir immer verloren sind? (Wie

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Sinn, der Andere und die Literatur

aber konnte die Stimme, die im Gedicht spricht, sich dann als Teil dieser
Gruppe begreifen? Horen wir gar die Toten sprechen?) Oder ist die Rede von
den Uberlebenden, denen aufgrund der Ungeheuerlichkeit des Geschehens
ein Neuanfang verwehrt ist, Ausweis nicht enden wollender Traurigkeit und
Uberlebensschuld? Das handwerklich konkrete Verb (vgl. Bach/Galle 1989:
381) scheint in krassem Gegensatz sowohl zur Absenz des Niemands zu ste-
hen - bereits der Nukleus »Niemand knetet« formuliert eine merkwiirdige
Erwartung hinsichtlich des niemals Eingetretenen — als auch zur Erhaben-
heit des Schopfungsvorgangs. Es liest sich ganz so, als ob der Vers nicht me-
taphorisch verstanden werden mochte, und gerade dadurch bricht er sowohl
die theologischen Intertexte als auch sein Thema des Uberlebens. Durch das
gewihlte Verb wird das Bild aus der jiidischen Uberlieferung (Gen. 2,7) ge-
wissermafen nach auflen gewendet. Der Sinn, in nichts anderem bestehend
als in der Vergewisserung, dass die menschliche Existenz, da sie in Jahwe ih-
ren Grund hat, sinnhaftist, wird erschiittert, bleibt aber als Spur lesbar. Man
konnte vielleicht auch sagen, dass die Bilder aus der jiidischen Tradition mit
Fremdheit durchsetzt werden, um so im Gedicht weiter sprechen zu kénnen.™
Das Gedicht stiftet Alteritat im Verhaltnis zu sich selbst und steigert die kom-
plexen Beziehungen zwischen Sagen und Meinen. Der Leser will zum Mei-
nen itbergehen, aber es geht ihm wie Gadamer bei der Celan-Lektiire: Das ei-
gentlich Gesagte ist der (negierte) Vordergrund selbst. Das Verstehen scheint
weder hinter die Negation noch hinter das Bild zu kommen - nicht zuletzt
wegen der lakonischen Kiirze der Verse, die einhergeht mit VerduRerlichung
und Verfremdung." Oder mit Barthes gesprochen: Die neu verteilte Sprache
hebt das Verstehen auf und stiftet zugleich den (vorerst dunklen) Sinn.

10 Ausgeklammertwird hier weitestgehend die Frage nach der Relevanz des Golem-Mythos
fiir die erste Strophe des Gedichts. Es gibt vielfache Uberschneidungen mit der Schop-
fungsgeschichte bis ins Wortmaterial hinein. (Adam heif3t aus dem Hebrdischen iiber-
setzt »aus Erde gemachtc) Der Prager Golem-Mythos gehort in den Kontext der Bedro-
hung von Menschen jiidischen Glaubens; vgl. Scholem 1987; Woll 2001; Idel 2007. Die fiir
das Cedicht Celans pragende Intrikation von Stimme und Schrift (vgl. unten) spielt bei der
Erschaffungdes Golems, der die Schriftzeichen des Lebens aufder Stirn tragt und zugleich
von Gott behaucht wird, eine tragende Rolle.

11 Poppenhusen (vgl. 2001: 223) geht von einer geringen Relevanz der Kontexte fiir die Be-
deutung des Gedichts aus. Kritisch zum Herantragen (insbesondere) auerliterarischer
Kontexte dufern sich auch Bach/Galle (vgl. 1989: 389 u. 397); entscheidend sei der durch
das Gedicht selbst geschaffene Kontext.

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:

39


https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Michael Baum

Der zweite Vers verlisst die Ebene der verfremdeten religiésen Bilder
nicht. Das Wort »Staub« lisst an den Spruch des Predigers denken: »Es ist
alles von Staub gemacht, und wird wieder zu Staub« (Pred. 3,20). »Bespre-
chen« gewinnt eine eigentiimliche Doppelbedeutung. Einerseits im Sinne
von Verschweigen: »Eine Mauer des Schweigens« (Reichert 2001: 213) umgibt
die Toten und die Uberlebenden. Andererseits im Sinne von Behauchen, also
den Atem iibertragen, um zum Leben zu erwecken (Erschaffung des Men-
schen, Beleben des Golems). In der ersten Lesart konnte man »Staub« auch
durch Asche ersetzen; in der zweiten verschwindet das demiurgische Mate-
rial von Erde und Lehm und macht dem fliichtigen, Endlichkeit konnotieren-
den Wort »Staub« Platz. Die Doppeldeutigkeit entsteht aufgrund der Matrix,
die das Gedicht aufspannt. Es gibt eine Erinnerung an die jiidischen Schéop-
fungsmythen, die thythmisch gesprochen fast an eine Beschwérung denken
lisst, und es gibt zugleich deren Brechung und Negation. Die Ambivalenz
im notwendigen, aber zugleich desillusionierten Verhiltnis zur Tradition
kommt durch die Katachrese, den Bildbruch, zum Ausdruck. Das Gedicht
spricht in Katachresen zum Du,; es bricht den Sinn. Vielleicht wird gerade da-
durch die Méglichkeit einer Antwort eréffnet.

Die Brechungen der ersten Strophe haben vielfiltige Deutungen hervor-
gerufen. Es wurde ganz zu Recht festgestellt, dass die grammatische Rolle
des Subjekts als Agens leer bleibt und die Sprechenden nur aus der Position
des Objekts sich artikulieren kénnen. Bach/Galle (vgl. 1989: 399 f.) sprechen
von einem Widerspruch zwischen Negation und Position. Umgekehrt ist der
Versuch unternommen worden, >Niemandx als Chiffre fir eine Figur aufzu-
fassen, als nur aufgeschobenen Namen. Fiir Bollack (vgl. 2002: 86 f.) ist >Nie-
mand«der Dichter, der sich hinter seinem unbestimmten Namen ebenso ver-
birgt wie Odysseus in der bekannten Polyphemepisode der Odyssee. Reichert
(2001:216) dechiffriert das Abstraktum als Gottesname: »Niemand ist in eins
die Streichung Gottes als eines Niemand und die Setzung des Gottesnamens
als sNiemand«.« Die erste Interpretation geht einher mit der Deutung als po-
etologisches, die zweite — eher der Mehrheitsmeinung entsprechend - als
negativ-theologisches Gedicht.'> Der Streit soll hier nicht weiter gefithrt wer-
den. Entscheidend ist vorerst nur die Feststellung, dass das katachretisch-

12 Der Leser denkt vielleicht am William Blakes blasphemisches Gedicht To Nobodaddy oder
an Arno Schmidts Bezugnahme daraufin dem Erzdhlband Nobodaddy’s Kinder. Paul Celan
mischt Blasphemie unter die Bilder derjiidischen Tradition.

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Sinn, der Andere und die Literatur

verfremdende sowie lakonische Sprechen den Uberschuss der allegorisie-
renden Deutungen® erst erzeugt hat. Indem ein »Niemand« durch die Welt
der Tradition gegangen ist — kénnte man diesen »Niemand« nicht auch als
den Tod auffassen? —, wird diese vieldeutig und ritselhaft. Der gebrochene
Sinn im Zeichen des Fremden (radikal anderen) setzt Verstehen und Nicht-
verstehen in eins.

Es bleibt letztlich unklar, ob der dreifache »Niemand« der ersten Stro-
phe mit sich identisch ist. Insbesondere die zweite Wiederholung im dritten
Vers stellt eine neue Gewichtung dar, da der Blick auf die absolute, von allen
Beziigen geloste Nichtexistenz der Person fillt. Die Wiederholung hat die
Leere hinter dem Zeichen freigelegt. Der Leser sieht ein Zeichen, das keine
grammatischen und semantischen Beziige mehr kennt. Doch diese schritt-
weise Verschiebung erhidlt durch die zweite Strophe eine andere Richtung.
Das Gedicht bemichtigt sich des durch dreifache Wiederholung prisenten
Wortes und macht es zu einem Bezugspunkt, der im Stile der Psalmen an-
gesprochen wird." Der religiése Widerspruch zwischen Glaube und Wissen
wird gesteigert zu einem Widerspruch von Wissen und Nichtwissen. Mit an-
deren Worten: Die Personifizierung des »Niemand« nimmt das Wissen um
seine Nichtexistenz zuriick. Die rhetorische Dimension der Sprache iiber-
windet ihre logische (vgl. de Man 1988). Dies wiederum ist nur moglich, weil
das Gedicht den Sinn und den Nichtsinn selbst setzen kann: »Ohne die ers-
te Verwendung des Wortes wire die zweite nicht als Schock erlebbar.« (Rei-
chert 2001: 214) Es ist folgerichtig, dass sich mit dieser dramatischen Wen-
dung vom negierten Jemand zum personifizierten »Niemand«auch das neue
und von da an beherrschende Thema des Gedichts verbindet: die Beziehung
von Gedenken und Gedicht, von Erinnerung an das Undenkbare und Refle-
xion auf das poetisch Sagbare. Worte, die davon sprechen, setzen sich ein-
ander unentwegt entgegen. Aus der passiven Position der ersten Strophe
wird eine aktive in der zweiten, aus der Negation wird die Position. Der Le-
ser empfindet die zweite Strophe als ein Aufblithen poetischer Energie. Die
abfallenden Téne des Beginns weichen — so scheint es — den aufsteigenden

13 Diese versucht Poppenhusen (vgl. 2001: 207) gerade zuriickzunehmen. Sie pladiert dafiir,
das Wort»Niemand«nichtbildlich, sondern schlicht wortlich zu verstehen. Bedeutet dies
aber, dass der gesamte Vers wortlich verstanden werden soll?

14 Bach/Galle (vgl. 1989: 386) weisen aus theologischer Sicht darauf hin, dass solcher Um-
schlag typischist fiir die Struktur der Psalmen.

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:

4


https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Michael Baum

Ténen. Doch alles muss im Zusammenhang gesehen werden. Uberall ist der
Widerspruch spitrbar. Wihrend die grammatischen Positionen von passiv zu
aktiv wechseln, lisst sich dies von den semantischen nicht in vollem Umfang
sagen. Ist da nicht eine jihe Zisur zwischen den Worten »wollen« und »wir«?
Kann »entgegen« nicht auch heiflen: in die entgegensetzte Richtung? Ist die
Liebe zum »Niemand« nicht in letzter Konsequenz eine Liebe zu niemandem?

»Gehuldigt wird hier«, schreibt Paul Celan im »Meridian«, »der fir die
Gegenwart des Menschlichen zeugenden Majestit des Absurden.« (Celan
2014: 36) Es spricht einiges dafiir, dass sich dieser Satz als Kommentar zu der
in den ersten beiden Strophen gebildeten Konstellation lesen ldsst. Aus der
Verzweiflung erwichst die Schonheit, eine Schonheit der Verzweiflung oder
eine Verzweiflung der Schénheit. Wie auch immer man die Worte aufeinan-
der bezieht: Das eine fihrt durch das andere hindurch, verhindert, dass es
mit sich selbst identisch wird. Aus der Ferne der letzten Strophe wird bereits
das Bild der roten Krone sichtbar — wie eine bildliche Darstellung der Majes-
tit des Absurden, oder mit anderen Worten: des nirgends mehr seinen Ort
findenden und zugleich (und deswegen) einzigartigen Uberlebens.

Jacques Derrida sagt in einem spiten Interview, dass wir »strukturell
gesehen Uberlebende« sind, geprigt »durch die Struktur der Spur, des Tes-
taments.« (Derrida 2005: 62) Er meint mit dem Personalpronomen die Men-
schen an sich im Sinne einer Urspriinglichkeit des Uberlebens - Leben ist
dann stets Uberleben -, und er meint zugleich die Juden im Raum der kultu-
rellen, historischen und religiésen Gedichtnisspuren.” Fiir Derrida ist Uber-
leben mehr und weniger als Leben, das Leben ausgehdhlt durch den Tod und
gesteigert durch den Schrecken. Uberleben ist »Leben in seiner gréftmég-
lichen Intensitit.« (Ebd.: 63) Diesem Leben als Uberleben hat Paul Celan ge-
wissermaf3en eine gestische Form gegeben durch die absurde Wendung des
Sinns von der ersten zur zweiten Strophe. Wo der Sinn seine metaphysische
Verankerung verloren hat, wendet er sich gegen sich selbst — und erhilt sich
damit. Kann das immer so weitergehen?

15 Fiir Derrida impliziert der jiidische Kontext stets eine auf Verallgemeinerung zielende
Form des Ausdrucks, etwa als>wir Judenc. Er behilt sich je nach Situation vor, als Teil die-
ser Gruppe zu sprechen oder nicht (vgl. Derrida 2005: 48 f)). In Celans Gedicht vermag das
Ich nurdurch das Wirzusprechen. Sprechen hierimmer alle zusammen oder spricht einer
im Namen der anderen? Der Text |asst dies absichtsvoll offen.

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Sinn, der Andere und die Literatur

Die dritte Strophe nimmt die gegenldufigen Energien, die das Gedicht
erzeugt hat, in einem einzigen Bilde auf und transformiert sie: »die / Nie-
mandsrose« (V.12 f). Es scheint, als driicke das Enjambement ein Zégern
vor der Artikulation des entscheidenden Wortes aus; Bestimmungswort und
bestimmtes Wort treten auseinander, als ob der grammatische Zusammen-
hang zugunsten der semantischen Aporie (Katachrese) unterbrochen wer-
den sollte. Doch das Auftreten des Wortes auf der Bithne des Gedichts wur-
de sorgfiltig vorbereitet: eine erste Unterbrechung der steigenden Spannung
des Parallelismus durch das Auseinanderschreiben von »werden« und »wir«;
eine Entgegensetzung von Nichtigkeit und Bliite; eine Steigerung vom unbe-
stimmten zum bestimmten Artikel: Die absolute, auch grammatisch schwach
markierte Negativitit des »Nichts« wird zur Positivitit der »Niemandsro-
se«; ein Hinauszogern des finalen Bildes durch die Unterbrechung des Wor-
tes »Nichts«. Noch einmal werden mit zitternder Hand Angst vor dem Nichts
und Schonheit miteinander verwoben, bevor alles in ein Wort fillt: Die sar-
kastische Umdeutung der Worte des Sehers Kalchas aus der Ilias — »der er-
kannte, was ist, was sein wird oder zuvor war« (Ilias I, 70) — erscheint in der
Form der Bliite.

Der Leser erschrickt vor der Wendung — die Formulierung ist hier fast
wortlich gemeint — zur »Niemandsrose«. Das scheint ein Wort zu sein, das
man nur schreiben kann. Es hat die Energien des Gedichts in sich aufgesaugt
und es lisst, aus der Ferne, die komplizierte Geschichte des Wortes Rose als
Symbol aufscheinen - fur das Ineinander aus Verginglichkeit und Schon-
heit, fiir die Dichtung, fiir die erotische Beziehung zum Du. Rilkes fiinftes
Sonett an Orpheus mag stellvertretend fiir diese zahlreichen Beziige stehen.

Das Wort »Niemandsrose« strahlt eine hermeneutische Unantastbarkeit
aus. Die Katachrese — ein Bezug wird gebildet und zugleich durchgestri-
chen — bewirkt, dass die Form an sich immer wieder ins Bewusstsein des Le-
sers tritt, ohne dass die durch sie geschaffenen Probleme der Deutung auf-
gelost werden konnten. Selbst die Entwicklung interpretativer Hypothesen
fallt schwer, weil das Wortmaterial gewissermaflen dagegen arbeitet. Sinn-
liche Prisenz und unhintergehbare Absenz treten im selben Moment ins Be-
wusstsein des Lesers. Darin besteht die dsthetische Erfahrung der Lektiire.
Einfache Deutungen wie: »eine Rose, die ganz alleine fiir sich steht, die nie-
mandem gehért und fiir niemanden blitht, verbieten sich, weil bis zu dem
Vers, in dem die Katachrese spricht, hinreichend klar ist, dass Absenz (»Nie-
mand«) und Nichtexistenz (»Nichts«) zugleich die Existenz der Rose bedin-

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:

43


https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4k

Michael Baum

gen. Bollack spitzt dies bis aufs Aulerste existenziell zu: »So wissen denn die
Toten, die im Gedicht aufleben, daf sie es sind, die die Rose zur Bliite brin-
gen.« (Bollack 2002: 87) Wer will, kann das Bild fiir sich ausbuchstabieren; er
kann sich eine gleichsam transzendente Rose ohne Wurzel oder eine asch-
grau erblithende Rose vorstellen. Dergleichen mag eine gewisse sinnliche
Evidenz haben, aber es erreicht wohl nicht die ontisch-idsthetische Radikali-
tat des Bildes." Diese zwingt die Vorstellung gerade in das Nichtvorstellbare.
Die Vorstellung wird zu Staub, und das Medium, welches das bewirkt, ist die
Schrift. Die Katachrese wird durch die Schrift gestiftet, weil diese wie kein
anderes Medium imstande ist, die Vorgingigkeit der Idee oder Vorstellung
aufzuheben (vgl. Angehrn 2004: 313). Paradoxerweise tritt gerade dadurch
die Genese von Sinn an sich in den Blick. Wihrend man vordergriindig ver-
sucht sein konnte zu sagen, dass Sinn dasjenige ist, was einem vertraut ist,
was sich zu vielfach wiederholten Bildern zusammenfiigt, verweist der Bild-
bruch, die Inkonsistenz des Sinns, auf dessen Ursprung in der Differenz. Die
Durchstreichung des Sinns ist nichts anderes als die Erfahrung von Sinn-
haftigkeit an sich. Wenn Sinn aus der Differenz entsteht, dann gehért der
Raum des Auseinandertretens, der leere, durch keine Positivitit beschreib-
bare Grund, zur Bedingung der Méglichkeit von Sinn. Sinn kann in diese
Leere zuriickfallen, und nicht zuletzt darin liegt das Erschiitternde der Ver-
se von Paul Celan. Mit anderen Worten: Die Schrift als urspriingliche Form
des Sinns kann sich nie ganz vom Horizont des Todes losen: »Eine Schrift,
die nicht itber den Tod des Empfingers hinaus strukturell lesbar — iterier-
bar - ist, wire keine Schrift.« (Derrida 1999: 333) Das Unbehagen, das der
Leser bei sinnzentrierten Deutungen empfindet, mag in diesem verdring-
ten Schatten des Todes liegen. Zu einem gewissen Grad liegt diese Verdrin-
gung im Medium selbst. Schrift produziert Schriftvergessenheit und eben
dadurch Versuche des (Nicht-)Verstehens (vgl. Rheinberger 2005). Zugleich
kann das schriftliche Zeichen, da es nur durch Unterschiede zu sich selbst
kommt, »mit jedem gegebenen Kontext brechen, unendlich viele neue Kon-
texte auf eine absolut nicht saturierbare Weise erzeugen.« (Derrida 1999: 339)

16 Dies gilt mutatis mutandis auch fiir grammatische Varianten wie »Rose des Niemand«
oder »Rose des Nichts«. Da beide Epitheta einen unterschiedlichen Gehalt haben, ver-
bietet sich die Entschlisselung durch identifizierendes Denken. Das Bild setzt das Un-
gleiche in eins und wird so dsthetisch autonom. Mit anderen Worten: Das gebrochene
Bild der»Niemandsrose«ist das Ergebnis der sprachlichen Entwicklung des Gedichts (vgl.
Bach/Galle1989:397).

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Sinn, der Andere und die Literatur

Weil die Schrift in keiner Idee ihren Grund findet, bleibt sie auf das Nichts
bezogen, kann sich aber, aus demselben Grund (!), unendlich reproduzieren.
Ist die Schrift nicht eine Uberlebensmaschine? Bedingt sie nicht zugleich un-
endlich differenzierte Wahrnehmung und Besinnung auf den Tod?

Gertrude Steins berithmter Vers aus dem Gedicht »Sacred Emily«: »Rose
is a rose is a rose is a rose« setzt den manichdischen Charakter der Schrift
in Szene und deutet deren poetologische Eigendynamik und ontologische
Implikation an.” Die totale Wiederholung, das heifit: potenziell unendliche
Ausdehnung, fillt zusammen mit dem Nichts, der Leere, der Ablésung der
Schrift von den Vorstellungen: Wihrend das Begehren nach Erzihlung an-
hebt und Gliick spendet, erklingt im Hintergrund Umberto Ecos chiffriertes
Abaelard-Zitat vom Ende des Romans Der Name der Rose: »Nomina nuda te-
nemus.« Man konnte versucht sein, das Wesen der Literatur von dieser bitte-
ren und zugleich erhabenen Ironie her zu erfassen. Vielleicht lisst sich eines
Tages auch die Didaktik darauf ein. Immerhin ist die Vorstellung, der Sinn
sei im literarischen Text gegeben und kénnte durch ernsthafte Lektiire erho-
ben werden, vergleichsweise dirftig.

Paul Celan hat in seiner Rede »Der Meridian« die Dichtung in den Zu-
sammenhang des Uberlebens gestellt. Die Dichtung sei, so Celan (2014: 48)
ironisch, eine »Unendlichsprechung von lauter Sterblichkeit und Umsonstx.
Zugleich ist fiir ihn das Gedicht der Ort, »wo alle Tropen und Metaphern ad
absurdum gefithrt werden wollen.« (Ebd.: 47) Das katachretische Bild der
»Niemandsrose« verdeutlicht, wovon die Rede ist. Indem das Bild sich zum
Grund der eigenen Unmdoglichkeit neigt, widersteht es der verstehenden An-
eignung bzw. bewahrt sich als ewiges Ritsel. Zwischen dem »Niemand« bzw.
dem »Nichts« und der »Rose« gibt es kein Tertium Comparationis.

Der letzte Vers der dritten Strophe mutet dem Leser wie ein Abschluss
an. Der Doppelpunkt am Ende von Vers elf scheint den Beginn der Schluss-
sequenz zu markieren — als ob sich eine dialektische Bewegung erfiillt: abwe-
sende Person, anwesende Person, Anwesenheit des Abwesenden in Form der
»Niemandsrose«.”® Doch es schliefit sich eine lange pripositionale Sequenz

17 Von Gertrude Stein ist auch die AuRerung iiberliefert, sie schreibe fiir sich selbst und fiir
den Fremden. Ahnliches lieRe sich vielleicht iiber Paul Celan sagen.

18 Das ist freilich nicht so gemeint, dass in der ersten Strophe Negativitat, in der zwei-
ten Positivitidt und in der dritten eine Synthese aus beidem vorherrscht. Ein solches Mo-
dell dsthetischer Dialektik ware ebenso primitiv wie selbstgeniigsam. Die dialektischen

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:

45


https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Michael Baum

an, die den Schluss des Gedichts darstellt. Die »Niemandsrose« wird einer
genaueren Bestimmung aus diffizilen, anspielungsreichen, mit- und gegen-
einander arbeitenden Elementen unterzogen; insbesondere die Worte »see-
lenhell« und »himmelswiists, also die niheren Bestimmungen von »Griffel«
und »Staubfadeny, sind reich an Allusionen. Fast scheint es, als ob das Bild
der »Niemandsrose« von einem Geflecht vieldeutiger Zeichen iiberwuchert
wird, die zwar konkret auf die Gestalt der Rose Bezug nehmen, aber vermit-
tels allegorischer Ausdeutung deren Einheit wieder auflésen. Je reicher an
Aspekten und Beziigen eine Sache dargestellt wird, je hoher also die sprach-
liche Komplexitit, desto schwerer die Aufgabe des Verstehens und desto stir-
ker der Einfluss des Nichtverstehens.” Im Folgenden sollen nur noch einige
kurze Hinweise aus der oben entwickelten Perspektive (Uberleben, Schrift,
Sinn und Verstehen) gegeben werden.

Die erste Uberraschung besteht fiir den Leser vielleicht darin, dass das
ratselhafte Bild der »Niemandsrose« keineswegs nach einer botanischen
Beschreibung verlangt und doch genau diese gegeben wird. »Griffel« und
»Staubfaden« als Zeugungsorgane der Pflanze ermdglichen itberhaupt erst
das Erblithen der Rose. Doch die Bestimmungen als »seelenhell« und »him-
melswiist«, nur noch ganz entfernt auf die pflanzliche Physiologie zu be-
ziehen, irritieren den Blickpunkt. »Staubfaden« und »Griffel« erscheinen
plotzlich fremd - als ob sie selbst einem botanischen Verfahren, dem der
Kreuzung mit einer anderen Art, unterzogen worden waren (Verlust und
Weiterleben). Das Bild der »Niemandsrose« durchliuft, nachdem es bereits
wegen der Intrikation von Erblithen und Tod zu einem Ritsel geworden ist,

Widerspriiche — dies diirfte selbst die vorliegende kurze Analyse gezeigt haben —gehen
vielmehr durch alle Elemente noch einmal hindurch.

19 Vgl. Luhmann1986: 87 f. Es ist nicht Aufgabe dieses Textes, die gesamte Diskussion zu re-
kapitulieren und weiterzutreiben. Die vorgeschlagenen Deutungen gehen weit auseinan-
derund habenvielleicht doch etwas miteinander zu tun. Zwei Beispiele: Bollack (vgl. 2002:
89) hortaus dem Wort»seelenhell«das englische Wort fiir Holle — hell —heraus, wohinge-
gen Reichert (vgl. 2001: 220) auf die etymologische Verwandtschaft von>hellcundhallen<
hinweist (im Sinne von etwas in der Seele Nachhallendem). Das »Purpurwort«enthalt fiir
Bach/Galle (vgl. 1989: 402) einen Hinweis auf purpurne Gebetsschnire derJuden. Bollack
(vgl. 2002: 90) macht auf die Moglichkeit einer Zueignung aufmerksam, da das deutsche
Wort Purpur und das franzésische pour gleich klingen. Im einen Fall liegt eine phonetisch-
assoziative und im anderen Fall eine philologische und religionsgeschichtliche Zuschrei-
bung vor. Uber wahr und falsch kann (und soll wohl auch nicht) entschieden werden. Ge-
rade die Bestimmung treibt den Entzug des Bestimmten aus sich hervor.

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Sinn, der Andere und die Literatur

eine weitere Transformation, die ihrerseits durch einen ironischen Schnitt
zwischen botanischer Konkretheit und existenzieller Vieldeutigkeit mehre-
re Richtungen aufweist. »Griffel« und »Staubfaden« werden so zuriickgekop-
pelt an die vorher entwickelten Bilder und Themen. Denn der »Griffel« mengt
sich als metonymisches Bild fiir das Schreiben in die Vorstellung der Pflanze,
und der »Staubfaden« nimmt sowohl die Thematik der Ausléschung aus der
ersten Strophe auf — »Niemand bespricht unseren Staub« — als auch - ent-
fernt — ein Bild des Schreibens; die mit Filler oder Bleistift gezogenen Li-
nien der Handschrift mégen einem bisweilen vorkommen wie ein Staubfa-
den. So gesehen wird aus dem Staub als Zeichen fiir Endlichkeit und Verfall,
aber auch fiir die Bedingung der Méglichkeit von Existenz, die fortlaufende
Schrift. In die Bilder der Schrift und des Schreibens wird die doppelte The-
matik aus Gedenken an das Unwiederbringliche und Erzeugung des Neuen
im Medium poetischen Schaffens eingelagert.

Das gilt nicht zuletzt fiir den Titel selbst, der die religiése Form einer An-
rufung zitiert, ohne fiir deren Grund noch einstehen zu kénnen. Sollte da-
rin ein Hinweis auf die Shoah liegen? Bach und Galle (1989: 385) sehen einen
direkten historischen Bezug: »Angesichts des Todes begannen die jiidischen
Opfer des Nationalsozialismus, Psalmen zu singen.« Die Autoren geben kei-
ne Quelle oder genauere Beschreibung. Aber die Hinweise auf Antisemitis-
mus und Schrecken der Lager sind in den letzten Versen nicht zu tiberlesen.
Die rote »Krone« ist Bliite der Rose — und damit des Gedichts — und Sinnbild
von Leid und Blut zugleich. Die Rede vom »Dorn« erlaubt die Verbindung
zum Wort Dornenkrone und erinnert im selben Moment, begleitet von einem
Seufzer (dem einzigen Hinweis auf ein sprechendes Subjekt jenseits des Wir),
an die lange und weit verzweigte Spur des Antisemitismus; hier am Beispiel
des antisemitischen Grimm-Marchens Der Jude im Dorn.

Paul Celan gibt Zeugnis vom Leiden unter der Shoah und vom Uberleben
durch Schreiben. Da es ein dokumentarisches So-ist-es-Gewesen, das man
verstehen und nachvollziehen kann, nicht gibt, da auch die in der Literatur
eingetibten Bilder versagen, kénnen die Worte nur sprechen, indem sie die
Kluft, die sie von sich selbst trennt, erahnen lassen. Der Weg zum Gegensinn
fithrt jedoch durch das Nichts.

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:

47


https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Michael Baum

Riickblick

Man konnte sich fiir einen Moment vorstellen, dass ein Chor das Gedicht
»Psalm« spricht. Ergibt die dialektische Form zumindest der ersten drei Stro-
phen nicht auch eine musikalische Struktur? — Das Sprechen im Kollektiv
verdeutlicht die prekire Situation des Einzelnen. Wer im Chor spricht, der
spricht einen Text, nicht das, was individuell bewegt und zum Ausdruck ge-
bracht werden soll.?® Es gibt keine lyrische Subjektivitit. Zwischen Rede und
Sprecher herrscht eine nicht zu iiberbriickende Differenz. Die Rede kommt
sozusagen von anderswo her. Die Katachrese scheint der Ausdruck dieses
Bruchs zu sein, Hinweis darauf, dass diejenigen, die da sprechen, nicht vor-
gingige Ideen oder Gedanken zum Ausdruck bringen, sondern sich verber-
gen hinter einer Rede, die nicht die ihre und zugleich doch mit ihnen ver-
bunden ist, ein wenig, als ob man in einem persénlichen Gesprich in einer
Angelegenheit von entscheidender Bedeutung mit einem Zitat antwortet und
nicht mit selbst gewahlten Worten. Der Unterschied jedoch ist, dass das in
die individuelle Rede eingeflochtene Zitat seine Integritit behilt, also eher
affirmativ gebraucht wird, wihrend Paul Celan die Zitate bricht und ver-
fremdet.

Versucht man, dies medientheoretisch zu reformulieren, ergibt sich die
Differenz von Stimme und Schrift als textkonstitutives Moment. Das Frem-
de, das die Tradition heimsucht, ist, so gesehen, nichts anderes als die Schrift,
die den Sinn in der Katachrese bricht und zugleich 6ffnet. Damit soll nicht ei-
ner nur abstrakten Auffassung des Gedichts als poetologischer Reflexion das
Wort geredet werden. Vielmehr sind Schrift und Schreiben Chiffren fiir die
Situation des Uberlebenden, der den Sinn gegen sich selbst wenden muss, um
in Anbetracht des Unfasslichen, Unbeschreiblichen weitermachen zu kén-
nen. Im Bild des »Staubfadens« und des »Griffels« finden diese thanatologi-
schen und poetologischen Aspekte zueinander. Der Dichter schreibt gleich-
sam mit dem Staub der Toten. Jeder Chor, der Paul Celans Gedicht spricht,
hitte folglich durch die Verfremdung des Sprechens (Ton, Rhythmus, Inten-
sitit) die schmerzenden Katachresen horbar zu machen; es sollte keine melo-
dische Vereinnahmung des Gedichts geben. Ebenso verbietet sich ein zu ho-

20 HierlieRe sich die Frage anschliefien, ob vor allem die erste Strophe wie ein Zitat der Tra-
dition gelesen werden kann, auf welches das Gedicht antwortet. Man kann sich vorstel-
len, dass der Text aufjemanden antwortet, der sagt, er habe Trost im Glauben gefunden.

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Sinn, der Andere und die Literatur

hes Maf? an Emphase, da wir es mit einem geschriebenen Sprechen bzw. mit
einer sprechenden Schrift zu tun haben.

Und der Leser? Er sieht die gestischen Bewegungen des Textes und hort
die fremd gewordenen Zitate der Tradition. Doch die riumlichen und akus-
tischen Eindriicke werden gebrochen durch die Schrift. Lesen heifdt letztlich,
in der Lage sein, den Bruch im Geschriebenen wahrnehmen zu kénnen (vgl.
Bossinade 2000:172). Doch der Bruch erschépft sich nicht im Zerbrochenen,
er 6ffnet den Raum der Lektiire und der Lust zwischen den Elementen der
neu verteilten Sprache. Roland Barthes (vgl. 1974: 129) bezeichnet eine Lese-
lust, die schmerzt, als Wollust. »Was sie will, so Barthes, ist »ein Ort des
Sichverlierens, der Rif3, der Bruch, die Deflation, das fading, das das Subjekt
mitten in der Wollust ergreift.« (Ebd.: 14; Hervorh. 1.0.)

Wer Paul Celans Gedicht verstehen will, bleibt, bei aller Detailliertheit
einzelner Lektiireschritte, auf das Moment des Bruchs, der Katachrese ver-
wiesen. Das Unverstindliche, sich Entziehende ist der Horizont des Gedichts.
Die Erschiitterung des Sinns durch subversive Wiederholung lisst folglich ei-
nen funktionalen Sprach- und Literaturbegriff* von sich abprallen. Die Kata-
chrese ist nicht als syntaktisch begrenzte Figur zu verstehen, die sich in eine
iibergreifende Deutung integrieren lisst, sondern sie ist selbst das Prinzip,
welches das Schreiben herausfordert und erméglicht.

Literatur

Angehrn, Emil (2004): Interpretation und Dekonstruktion. Untersuchungen
zur Hermeneutik. Weilerswist.

Bach, Inka/Galle, Helmut (1989): Paul Celan: Psalm. In: Dies. (Hg.): Deutsche
Psalmendichtung vom 16. bis zum 20. Jahrhundert. Berlin, S. 378-407.

Barthes, Roland (1974): Die Lust am Text [1973]. Aus dem Franz. v. Traugott
Konig. Frankfurta. M.

Ders. (1980): Legon/Lektion. Franzosisch und Deutsch. Antrittsvorlesung
im Collége de France. Gehalten am 7. Januar 1977 [1978]. Ubers. v. Helmut
Scheftel. Frankfurt a. M.

21 Inder Didaktik stellt der funktionale Kreislauf von Lehren und Lernen den allgemein ak-
zeptierten Orientierungspunkt dar (vgl. Baum 2019: 63-67).

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:

49


https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Michael Baum

Baum, Michael (2011): Uberleben in Freundschaft. Thomas Bernhard/Jacques
Derrida. Wien.

Ders. (2019): Der Widerstand gegen Literatur. Dekonstruktive Lektiiren zur
Literaturdidaktik. Bielefeld.

Bollack, Jean (2002): Ein Bekenntnis zur Ungebundenheit. Celans Gedicht
Psalm. In: Hans-Michael Speier (Hg.): Gedichte von Paul Celan. Stutt-
gart, S. 83-94.

Bonnighausen, Marion (2010): Zwischen Sinn-Stiftung und Wahr-Nehmung.
Theatralitit als Dispositiv im literaturdidaktischen Kontext. In: Michael
Baum/Marion Bénnighausen (Hg.): Kulturtheoretische Kontexte fiir die
Literaturdidaktik. Baltmannsweiler, S. 125-143.

Bossinade, Johanna (2000): Poststrukturalistische Literaturtheorie. Stutt-
gart/Weimar.

Celan, Paul (2014): Der Meridian. In: Ders.: Werke. Historisch-kritische Aus-
gabe. I. Abteilung. Lyrik und Prosa. Bd. 15.1. Prosa I. Zu Lebzeiten pu-
blizierte Prosa und Reden. Hg. v. Rolf Biicher u. Andreas Lohr. Frank-
furta.M., S. 33-51.

Ders. (2018): Psalm. In: Ders.: Die Gedichte. Hg. u. komment. v. Barbara Wie-
demann. Berlin, S. 136-137.

De Man, Paul (1988): Allegorien des Lesens [1979]. Frankfurt a. M.

Derrida, Jacques (1974): Grammatologie [1967]. Ubers. v. Hans-Jérg Rheinber-
ger u. Hanns Zischler. Frankfurta. M.

Ders. (1986): Positionen. Gespriche mit Henri Rose, Julia Kristeva, Jean-Louis
Houdebine, Guy Scarpetta [1972]. Aus dem Franz. v. Dorothea Schmidt,
unter Mitarb. v. Astrid Winterberger. Vorrede iibers. v. Mathilde Fischer.
Hg. v. Peter Engelmann. Wien.

Ders. (1999): Signatur Ereignis Kontext. Ubers.v. D. W. Tuckwiller. In:
Jacques Derrida: Randginge der Philosophie. Hg. v. Peter Engelmann.
Wien, S. 325-351.

Ders. (2005): Leben ist Uberleben. Aus dem Franz. v. Markus Sedlaczek. Wien.

Gadamer, Hans-Georg (1984): Text und Interpretation. In: Philippe Forget
(Hg.): Text und Interpretation. Deutsch-franzdsische Debatte mit Beitra-
genvon J. Derrida, Ph. Forget, M. Frank, H.-G. Gadamer, J. Greisch und
F. Laruelle. Miinchen, S. 24-55.

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Sinn, der Andere und die Literatur

Ders. (2004): Wer bin ich, und wer bist Du? Kommentar zu Celans Gedicht-
folge Atemkristall. In: Martin Gessmann (Hg.): Jacques Derrida. Hans-
Georg Gadamer. Der ununterbrochene Dialog [1993]. Frankfurt a.M.,
S. 55-96.

Hamacher, Werner (1998): Entferntes Verstehen. Studien zu Philosophie und
Literatur von Kant bis Celan. Frankfurt a. M.

Idel, Moshe (2007): Der Golem. Jiidische magische und mystische Traditio-
nen des kiinstlichen Anthropoiden. Frankfurt a. M.

Lehmann, Jirgen (2012): Die Niemandsrose. In: Markus May/Peter Go-
8ens/Jirgen Lehmann (Hg.): Celan-Handbuch. Leben — Werk - Wirkung.
2., akt. u. erw. Aufl. Stuttgart/Weimar, S. 80-89.

Losener, Hans (2014): Celans Kritik der Poetik. Eine Atemwende fiir den Ge-
dichtunterricht. In: Mitteilungen des Deutschen Germanistenverbandes
61, H. 2, S. 164-173.

Luhmann, Niklas (1986): Systeme verstehen Systeme. In: Ders./Eberhard
Schorr (Hg.): Zwischen Intransparenz und Verstehen. Fragen an die Pi-
dagogik. Frankfurta. M., S. 72-117.

Poppenhusen, Astrid (2001): Durchkreuzung der Tropen. Paul Celans Die
Niemandsrose im Lichte der traditionellen Metaphorologie und ihrer De-
konstruktion. Heidelberg.

Reichert, Jiirgen (2001): Fragendes Verstehen. Zu Paul Celans Gedicht Psalm.
In: Helmut Brackert/Jorn Stiickrath (Hg.): Literaturwissenschaft. Ein
Grundkurs. Hamburg, S. 211-226.

Rheinberger, Hans-J6rg (2005): Iterationen. Berlin.

Scholem, Gershom (1987): Der Golem von Prag und der Golem von Rehovot.
Judaica 2. Frankfurta. M.

Waldenfels, Bernhard (2006): Grundmotive einer Phinomenologie des Frem-
den. Frankfurt a. M.

Wimmer, Michael (2006): Dekonstruktion und Erziehung. Studien zum Pa-
radoxieproblem in der Pidagogik. Bielefeld.

Woll, Alexander (2001): Der Golem. Kommt der erste kiinstliche Mensch und
Roboter aus Prag? In: Walter Koschmal (Hg.): Deutsche und Tschechen.
Geschichte, Kultur, Politik. Miinchen, S. 235-245.

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54. Op:

51


https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/8783838480887-003 - am 14.02.2028, 15:38:54.



https://doi.org/10.14361/9783839460887-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

