Mathias Mayer

Zwischen Ethik und Asthetik
Zum Fragmentarischen im Werk Hugo von Hofmannsthals'

Hofmannsthals Fragmente sollen hier nicht nach Grenzen und Griinden
ihres Status abgesteckt werden. Die Beleuchtung einer »Asthetik des
Fragmentarischen« wirft ihr Licht wohl weniger auf die sogenannten
Fragmente Hofmannsthals als auf den Teil seines oeuvres, den man als
das vermeintliche Werk von den Fragmenten abzusetzen pflegt. Damit
hiangt zusammen, dal} von einer Asthetik des Fragmentarischen wohl
nur in Verbindung mit einer Ethik des Fragmentarischen im Werk
Hofmannsthals die Rede sein kann. Es geht daher auch um die Ortung
einer fragmentarischen Identitat bei Hofmannsthal. Die Griinde fiir
eine solche, vielleicht paradox anmutende Umschreibung vom Astheti-
schen zur Ethik, vom Fragment zum Werk scheinen gerade aufgrund
auch editorischer Erfahrungen im Umgang mit Hofmannsthal gerecht-
fertigt: Es ist zunachst die zwar angesichts der groBen Torsi wie
»Andreas«, »Silvia im >Stern«, »Timon« oder »Kaiser Phokas«
verstandliche Frage nach den Griinden fiir den Abbruch der Arbeit,
aber dann gerade ihre immer nur unbefriedigend — kann man sagen:
unvollstandig? — ausfallende Antwort, die zu einer resignativen Einstel-
lung fithrt. Im Fall des »Andreas«-Romans, um hier das wertvollste aller
Fragmente stellvertretend anzufiihren, sind schon von den ersten Lesern
die unterschiedlichsten Versuche unternommen worden, den Abbruch,
die Briichigkeit durch eine eindeutige Antwort zu glatten und damit den
Fragmentcharakter zu nivellieren. Man hat den Untergang der Donau-
monarchie dafiir verantwortlich gemacht, aber auch an Hofmannsthals
erzahlerischer Begabung gezweifelt. Statt nach dem Grund zu suchen,
weshalb das vorliegende Fragment nicht Werk geworden ist, kénnte man
umgekehrt, und vielleicht nicht mit weniger Recht, danach fragen, ob
nicht auch ein hypothetisch vollendeter »Andreas«-Roman zumindest

' Leicht bearbeitete Fassung eines Vortrags, der unter dem Titel »Die Identitit des
Fragments — Zum Werk Hugo von Hofmannsthals«, auf Einladung der Hofmannsthal-
Gesellschaft am 10. September 1994 in Marbach am Neckar wihrend einer Tagung tber
Hofmannsthals »Asthetik des Fragmentarischen« gehalten wurde.

Zwischen Ethik und Asthetik 251

01:05:14. -



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

innerlich Fragment hitte bleiben miissen: Denn etwa die amébenhafte
Identitatsvirtuositat des Protagonisten und die Implosion der Identitat,
wie sie bei Maria/Mariquita, aber auch beim Malteser zu beobachten
ist, lassen die Ausbildung in sich ruhender Vollendung gar nicht zu.?
Felix Braun spricht daher sehr gliicklich in einer italienisch geschriebe-
nen Rezension des Romans von ihm als einem frammento interno.?

So bruchstiickhaft eine solche qualitative Ortung des Fragments sich
ausnimmt, so wenig befriedigend fallt das Bemiihen aus, aufgrund
quantitativer MaBstibe zu einer Berechnung von Fragment und Werk
kommen zu wollen. Hofmannsthal ist zuweilen ein Meister des kleinen
Werkes und des grofien Fragments. Nicht selten bietet die Keimzelle von
wenigen Notizen, wie im Fall von »Jupiter und Semele«, weit mehr
Verkniipfungen und Perspektiven als der Riesentorso des »Empor-
kommlings«* oder der »Kinder des Hauses«.® In einem Brief an Rudolf
Pannwitz schreibt Hofmannsthal 1917, dal3 er dessen Vorstellung einer
»nackten« Tragodie ahnen kénne und vielleicht »gerade in Fragmenten
[...] einmal geben« kénne.® Und in der Einleitung zu den »Deutschen
Erzihlern«, die im »Andreas«-Jahr 1912 geschrieben wurde, heil}t es
beziehungsvoll iiber Chamisso:

Sein »Schlemihl« ist freilich wundervoll angefangen, die Erfindung ist von

hohem Rang, doch fallt die Erzahlung ab, wird triib und matt. Wire es auch

duflerlich ein Bruchstiick, wie es innerlich gebrochen ist, ich hitte cher
gewagt, es den anderen anzureihen.’

Die Unentscheidbarkeit dieser Fragestellungen, das Versagen qualitati-
ver wie quantitativer Messungen im Feld von Fragment und Werk
scheint zu einer Folgerung zu fithren: Es kann nur darum gehen, die
Grenze zwischen Fragment und Werk aufzuheben, den Fragmentcha-
rakter des Werkes und dessen Umkehrung, den Werkcharakter des
Fragments, ernstzunehmen. Es bedarf dazu nicht notwendigerweise
einer Anleihe bei der modernen franzésischen Texttheorie, die von

? Vgl. VI: Die Grenzen des Textes, Zur Fragmentarik und Rezeption von Hofmannsthals
»Andreas«-Roman. In: Etudes Germaniques 49, 1994, §. 469-492.

* Felix Braun: Rezension des »Andreas«. In: Studi Germanici 1935, 5. 118-121, bes.
. 119,

+ SW XXII Dramen 20.

* SW XIX Dramen 17.

5 BW Pannwitz 34.

7 GW RA 1 428.

252 Mathias Mayer

https://dol.org/10.5771/9783968217079-251 - am 18.01.2026, 01:05:14. [



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Harold Bloom auf die Formel gebracht wurde, dal es keine Texte gibt,
sondern nur Beziehungen zwischen Texten. Der Gedanke der Inter-
textualitat, wonach kein Text autark und begrenzt ist, sondern unabhan-
gig vom Willen seines vermeintlichen Autors bereits einem Textuniver-
sum eingeschrieben ist, indem er sich als Provokation, als Antwort
anderer Texte liest oder zu lesen ist® — dieser Gedanke muf3 im Fall
Hofmannsthals auch als Fluktuation zwischen Fragment und Werk
verstanden werden. Das scheint aber Hofmannsthal selbst in einer
Aufzeichnung von Anfang 1904 unter dem Titel »Uber Kritik« sehr
genau bedacht zu haben, wenn er sagt:

Falsch: jedes Kunstwerk als defimtiv anzusehen, immer zu sagen: Er hat das
aufgegeben, er wendet sich jenem zu, er sieht nur das; er meint also das und
das; [...] Richtig: jeden Ubergang und insbesondere alle unterirdischen
Ubergange fiir moglich zu halten.?

Ein paar solcher unterirdischen Uberginge méchte ich im folgenden in
vier Punkten nachgehen: 1. einer Betrachtung iiber die Fragmentarisie-
rung als Prozef3, 2. der Kritik des Fragmentarischen, 3. der Asthetik des
Fragmentarischen und 4. der fragmentarischen Identitat.

|

Zuniachst also »Fragmentarisierung als ProzeB«. Damit ist der Umstand
angesprochen, dall »Fragment« weniger einen Zustand als einen Vor-
gang bezeichnet, der bei Hofmannsthal in allen Werkphasen und

# Zum Stichwort Intertextualitit sind vor allem folgende Titel zu beriicksichtigen: Michail
Bachtin: Literatur und Karneval, Zur Romantheoric und Lachkultur. Miinchen 1969;
Probleme der Poetik Dostojewskijs. Miinchen 1971; Die Asthetik des Wortes. Frankfurt 1979,
Ulrich Broich/Manfred Pfister (Hgg.): Intertextualitit, Formen, Funktionen, anglistische
Fallstudien. Tiibingen 1985. Julia Kristeva: Bachtin, das Wort, der Dialog und der Roman. In:

Jens Thwe (Hg.): Literaturwissenschaft und Linguistik. Ergebnisse und Perspektiven. Bd. 3.
Frankfurt 1972, 8. 345-375. Renate Lachmann (Hg.): Dialogizitat. Miinchen 1982; Gediicht-
nis und Literatur. Intertextualitit in der russischen Moderne. Frankfurt 1990. Wolfgang
Schmid/Wolf-Dieter Stempel (Hgg.): Dialog der Texte, Wien 1983. Karlheinz Stierle/Rainer
Warning (Hgg.): Das Gespriich. Miinchen 1984.
Zu Hofmannsthal aus der Sicht der Intertextualitiit gibt es bislang auffallend wenig Studien:
Benjamin Bennett: Hugo von Hofmannsthal. The Theaters of Consciousness, Cambridge u.a.
1988. — Karlheinz Stierle: Hugo von Hofmannsthals »Manche freilich. . .« ein Paris-Gedicht?
In: Etudes Germaniques 43, 1990, S. 111-125. Jean Wilson: The Challenge of Belatedness:
Goethe, Kleist, Hofmannsthal. Lanham, New York, London 1991.

* GW RA1II 451.

Zwischen Ethik und Asthetik 253

01:05:14. -



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gattungen zu beobachten ist. Man kénnte aber auch, wie an anderer
Stelle geschehen,'” von einem Prozel nachtraglicher Fragmentarisie-
rung sprechen, indem ein zumindest duBlerlich abgeschlossen erschei-
nendes Werk im nachhinein seiner Vollstandigkeit wieder beraubt wird.
Im spektakulirsten Fall, der bei Hofmannsthal des ofteren begegnet,
erscheint dem Autor offenbar die Summe der Teile eines Werkes von
geringerem Ausdruck als die Aussagekraft eines einzelnen, oftmals nur
des ersten Teils. Das fiihrt zu der freilich paradoxen Konsequenz, daf3
das Fragment chronologisch gar nicht immer vor dem Werk liegen muB,
vielmehr ist verschiedentlich zu beobachten, daB3 ein fertiges Werk
schlieBlich seinen Platz als Fragment findet. Dieses beunruhigende
Verhiltnis zwischen Werk und Fragment, das auch das Werk noch in
den Fluktuationsprozef} einer Fragmentarisierung einbindet, kann man
an drei Beispielskizzen sichtbar machen.

1. Einem mindestens zu Ende geschriebenen, bisweilen aber gar
gedruckten oder aufgefiithrten Werk wird durch nachtragliche Fragmen-
tarisierung die Vollstandigkeit genommen, weil die umfangreichere
Version offenbar poetisch weniger gelungen wirkt als einer ihrer Teile.
»Das Bergwerk zu Falun« wurde 1899 niedergeschrieben. Der erste,
umfangreichste Akt wurde in der Insel gedruckt und in die Kleinen
Dramen iibernommen; gelegentlich publizierte Hofmannsthal noch den
2., 4. und 5. Akt, aber nie das ganze Stiick, das komplett erst postum,
1933, bekannt wurde. Der 3. Akt, in dem Elis die fiir Anna bestimmten
Liebesworte an den Knaben Agmahd vergeudet, der ihre Gestalt
angenommen hat, blieb unveréflentlicht.

Einen vergleichbaren Fall kann man bei der mithsamen Entstehung
der Komédie »Florindos Werk« von 1908 beobachten. Hofmannsthal
hielt diese Fassung fuir zumindest bithnenuntauglich,'" fiir ein »uneigent-
liches Theaterstiick«,'? aber auch die ginzliche Umarbeitung zu »Cristi-
nas Heimreise«, sogar in zweierlei Fassungen von 1909 und 1910,
befriedigte nicht. Hofmannsthal kehrte 1921 zum Beginn der »Flo-
rindo«-Komdédie zuriick, indem er die Szenen zwischen Florindo und
der Unbekannten und mit Cristina noch einmal drucken und auffiihren

" Vf.: Hugo von Hofmannsthal. Stuttgart und Weimar 1993 (Sammlung Metzler 273),
S. 63.

1 SW XI Dramen 9 809.

2 SW XI Dramen 9 836.

254 Mathias Mayer

https://dol.org/10.5771/9783968217079-251 - am 18.01.2026, 01:05:14. [



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lieB. Auch hier ist es der vielversprechende Anfang, dessen Verkniipfun-
gen besser erraten als vorgefithrt werden sollen.

Es ist daher der RiickschluB zu ziehen, daB fiir die Poetik Hof-
mannsthals die Vollstindigkeit ein nachgeordnetes, die Initiativkraft des
Textes aber ein vorrangiges Kriterium darstellt: »Man soll nie geben, was
sich ohnedies erraten laBt«, schreibt er am 25. Marz 1910 an Ottonie
Degenfeld." Fragmentarisierung stellt also einen Prozel3 dar, der nicht
zu begrenzen, schon gar nicht durch ein vermeintlich »fertiges« Werk
aufzuhalten ist, sondern der jeden Text zu neuer Destillation zwingen
kann. So lie Hofmannsthal bekanntlich auch vom »Unbestechlichen«
nach der Urauffiihrung nur den ersten Akt drucken, der bereits die
Palastrevolte enthilt und als Programm das komplette Stiick vollgiiltig
zu reprasentieren vermag. Am 29. November 1924 schreibt Hofmanns-
thal an Richard Strauss: »Das andere Lustspiel (das Pallenberg spielte)
habe ich, als eine leichtere Arbeit, die ich vielleicht noch umarbeite,
zunachst als Buch nicht erscheinen lassen«.'*

Den 2. Fall, den ich als Prozef} einer anhaltenden Fragmentarisierung
bezeichnen méchte, konnte man als den Widerruf des Werkes und seine
Fortschreibung in anderen Texten und Kontexten bezeichnen. Dieser
Fall ist in einem kleinen Stiick gegeben, das zu den Hohepunkten des
Jugendwerkes zihlt und im ersten Band der Insel erschien, bald danach
in einer der schonsten Buchpublikationen iiberhaupt: Die Rede ist von
»Der Kaiser und die Hexe« von 1897, einem Text, der nicht umsonst in
den Aufzeichnungen »Ad me ipsum« eine Schliisselrolle einnimmt, wo
er denn als »Analyse der dichterischen Existenz« angesprochen wird."
Dieses virtuose Versdrama ist ein Paradigma fiir die Konfusion, die die
Grenze zwischen Werk und Fragment, Geschlossenheit und Fortschrei-
bung durcheinanderwirft. Daher beansprucht »Der Kaiser und die
Hexe« in einer Diskussion des Fragments bei Hofmannsthal einen
herausgehobenen Platz. Den besten Beleg dafiir bietet der bekannte
Brief an Georg Terramare von 1926:

Ich denke oft daran, nicht so, wie man an eine abgeschlossene Arbeit denkt,

sondern eher wie an einen Plan oder Entwurf. Ich glaube zu verstehen,
woher dies kommt. Daher, dal} ich als recht junger Mensch in dieser Arbeit

" BW Degenfeld (1986) 23.
# SW XIII Dramen 11 248,
5 GW RA 1T 608.

Zwischen Ethik und Asthetik 255

hitpe://dol.org/10.5771/8783068217079-251 - am 18.01.2026, 01:05:14. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einen sehr grolen wahrhaft tiefen Stoff ergriffen habe, aber in halb traum-
wandelnder Weise, ohne ihm ganz gewachsen zu sein, namlich, was es auf
sich habe mit der Verschuldung des Kaisers, worin seine Verbindung mit der
Hexe liege, die — das fiihlt man wohl — im bloBen gemein Sinnlichen sich
nicht erschépft haben kann. Das wird in dem Stiick nicht offenbar. Ja, ich
muf3, so seltsam Ihnen dies klingen wird, es aussprechen, daf dies mir selbst
nie ganz offenbar geworden ist, obwohl ich weiB, es liegt irgendwo hinter
dem Ganzen. Am ehesten geben noch die Reden des Kaisers an den jungen
Kammerer den Schliissel zu dem Geheimnis, aber es ist ein Schliissel, der
nicht véllig in das SchloB paBt und es nicht sperrt.'s

Schon im Jahr 1908 tiberliefert Kessler Hofmannsthals Selbstkritik des
Stiickes, dem er die »dritte Dimension« abspricht. Hofmannsthal meint,
das Stiick habe »nur eine abstrakte, moralisierende Voraussetzung, die
nicht in »ein subtiles, hochstpersonliches Schicksal« aufgelost werde.
Das »vollkommene Scenario«, das er angeblich 1907 von einer Umar-
beitung geschrieben hat, ist jedenfalls nicht erhalten.'” Wohl aber gibt es
Plane aus dem Jahr 1918, »Kaiser und Hexe« nunmehr als Pantomime'®
oder auch als Novelle' neu zu schreiben, wobei Anregungen aus
Calderén aufgegriffen werden, wie Ellen Ritter gezeigt hat. Der Ge-
richtstag, der iiber den Kaiser gehalten wird,? ist das Gericht tiber einen
Dichter, dessen Muse und Inspiration sich in der Hexe verkorpert;
Ibsens Wort vom Dichten als Gerichtstag halten iiber sich selbst steht
dabei im Hintergrund. Hofmannsthals Notiz deutet denn auch die
anhaltende Irritation durch die Frage: »Wie kommt der Kaiser eigent-
lich zu der Hexe?«?' mit der autobiographischen Reflexion an: »meine
Rettung war die sinnliche Wirklichkeit der Worte«.?? Welch seltsamer
Fall: Hofmannsthal ist dem traumwandlerisch gelungenen Werk schlief3-
lich nicht gewachsen und versucht, das daran als unbefriedigend Emp-
fundene in verschiedenen Anlaufen zu klaren. So ist immer wieder
gesehen worden, daB3 auch der Kaiser in der »Frau ohne Schatten« eine

% SW I Dramen 1 707f.

7 Unterwegs mit Holmannsthal. Berlin — Griechenland — Venedig. Aus Harry Graf
Kesslers Tagebiichern und aus Briefen Kesslers und Hofmannsthals. Mitgeteilt von Werner
Volke. In: HB 35/36, 1987, S. 50-104, hier S. 59.

8 SW XXIX Erzihlungen 2 388-390.

1 SW XXIX FErzihlungen 2 209-212,

o SW XXIX Erzihlungen 2 211.

‘' Unterwegs mit Hofmannsthal (s. Anm. 17), S. 59.

2 SW XXIX Erzihlungen 2 388.

256  Mathias Mayer

hitpe://dol.org/10.5771/8783068217079-251 - am 18.01.2026, 01:05:14. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

spatere Manifestation des jungen Kaisers ist. Beide miissen den Weg
nach Hause finden und ein Bluturteil verantworten.?” Noch die Entste-
hung der Efrit-Szene im Mirchen verdankt neue Impulse der Wieder-
aufnahme von »Kaiser und Hexe« im Jahr 1918. Aber auch weiter
entlegene Texte der 20er Jahre fiigen sich in den Versuch ein, das Werk
des 23jihrigen einzuholen. Es sind Bemiithungen, in denen Fragmentari-
sierung und Totalisierung ebenso ineinander iibergehen wie der ver-
zweifelte Versuch, diesem Text die Legitimation des eigenen Dichtens
einzuschreiben. Der Kaiser wird zum Dichter, der Dichter zum Sprach-
sinder.?* In einer spiten Notiz zum »Turm« wird ausdriicklich ver-
merkt: »Analogie des Schlusses mit dem Schluss von >Kaiser und
Hexe«,* wobei auch in diesem politischen Trauerspiel von dem Verbre-
chen die Rede ist, das »durch das Wort«?* begangen wurde. Auch fiir die
H»erbstmondnacht«, eines der wichtigen Fragmente, erwagt Hof-
mannsthal, »in wie fern hier das Grundthema von Kaiser und Hexe: die
Creation der Frau aus dem Mann wieder aufgenommen« werde,” und
zu »Kaiser Phokas« notiert er: »Verborgene Verwandtschaft dieses
Stoffes mit Kaiser u. Hexe. — Durch den frevelnden Gebrauch den er
vom Wort machte (als dem menschenverbindenden) hat sich der Kaiser
vergangen. Sprachsiinde«.?® Die Siinde wider das Wort ist nicht nur die
Schuld des Kaisers Porphyrogenitus, sondern ist auch der ethische
Imperativ, der Hofmannsthal in einer einzigartigen Unruhe immer
wieder zu gerade diesem Text zuriickkehren lieB. Er ist Matrix und
Palimpsest, Werk und Fragment in einem. Wie ernst Hofmannsthal sich
dieser Herausforderung gestellt hat, belegt vielleicht am deutlichsten die
Einlassung auf einen vergleichbaren Fall in der Biographie von Bren-
tano, wo von der unaufrichtigen Ubertreibung der Sprache die Rede
ist.2

# SW XXVII Erzihlungen 1 292; SW XXIX Erzihlungen 2 211.

“ Vgl dazu »Ad me ipsume«: »Die magische Herrschaft tber das Wort das Bild das
Zeichen darf nicht aus der Prae-existenz in die Existenz hintibergenommen werden«; GW RA
I1I 601.

% SW XVLI Dramen 14.1 465.

% SW XVL1 Dramen 14.1 321.

7 SW XIX Dramen 17 68.

# SW III Dramen 1 707; SW XVIL1 Dramen 14.1 613.

# GW RA 1III 615.

Zwischen Ethik und Asthetik 257

01:05:14.



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom ProzeBicharakter des Fragmentarischen kann schlie3lich auch in
einer dritten Weise die Rede sein: »Jedermann« und das Marchen »Die
Frau ohne Schatten« scheinen mir, um es provokant zu pointieren,
bislang die deutlichsten Beispiele dafiir zu sein, dal} Anlagen aus den
oftmals sehr frithen Arbeitsnotizen im Verlauf der Werkgenese unterge-
hen oder eingeebnet werden, daf also in mancher Hinsicht das schlief3-
lich publizierte Werk die Impulse seiner Konzeption aufgegeben hat.
Beim »Jedermann« ist es das Verhiltnis von Unendlichkeit und Endlich-
keit, von Totalitat und menschennotwendiger Fragmentarik, das den
Anfang dieser Werkgenese prigt, aber im endgtiltigen Text weitgehend
verloren gegangen ist. Dal3 dabei das Moment des Todes, dafl die
Bewiltigung der Endlichkeit im Mittelpunkt dieser Geschichte vom
Sterben des reichen Mannes steht, scheint kein Zufall. Das Unendliche
nicht durch materielle Haufung des Endlichen, sondern im Symbol zu
fassen,* wie es in einer der Notizen heil3t, 148t die endliche Existenz als
zwangslaufig nicht vollstandige zur spezifisch menschlichen Identitat des
Fragments werden. Nicht die gehortete und tote, sondern die immer
wieder neue und lebendige Endlichkeit, die standig vergeht, kann
Unendlichkeit stiften. »Und weil kein einziges der Unendlichkeit genug
thun kann, so miissen immer wieder neue auf die Welt kommen. Die
Kinder! die Kinder!« Von diesem Zusammenhang, den die Notizen des
Jahres 1903 formulieren, ist im Text von 1911 allenfalls indirekt noch
etwas zu spiiren. Werkgenese und Ausfithrung der fragmentarischen
Notizen miissen daher nicht zwangslaufig ein Proze der Komplettie-
rung sein; im Fall des »Jedermann« wie der »Frau ohne Schatten« kann
die Werkentstehung auch als Reduktion und Konzentration verstanden
werden. — Die dichte Vernetzung der Motive und Symbole im Miarchen
der »Frau ohne Schatten« ist aus den Notizen und Varianten deutlicher
zu rekonstruieren als aus dem Text der Erziahlung selbst. Etwa der
Zusammenhang zwischen dem ungel6sten Knoten des Herzens bei
Kaiserin und Farberin ist motivisch eng verzahnt mit dem Ineinander-
verschlungensein von Anfang und Ende im Brief der Kaiserin und im
Teppich der ungeborenen Tochter. In denselben Zusammenhang geho-
ren aber auch Halbmond und Kreis als Zeichen von Endlichkeit und
Unendlichkeit, von Anfang und Ende beim Gastmahl des vierten

- SW IX Dramen 7 1537.

258  Mathias Mayer

https://dol.org/10.5771/9783968217079-251 - am 18.01.2026, 01:05:14. [



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitels. Im Text hat Hofmannsthal ferner den deutlichen Bezug
zwischen dem Opfer der Kaiserin und dem Lamm Christi wieder
geloscht. — Wihrend hier die Werkgenese in Einzelheiten als Reduktion
des Entwurfs und seiner Offenheit erscheint, gibt es auch das gerade
Gegenteil: So erscheint die Subtilitat des »Schwierigen« aus den Notizen
kaum zu erahnen. Hier ist das vollendete Werk in der Ausdifferenzie-
rung vor allem seiner Dialoge allen Vorstufen haushoch tiberlegen und
die teleologische Metaphorik einmal — ausnahmsweise — gerechtfertigt.
Wie wohl bei keinem zweiten Werk kommt es beim »Schwierigen« ja auf
die Nuancen des Gesprachs an, die sich erst im groferen Textzusam-
menhang entwickeln lassen, daher in den Notizen hochstens vorgebildet
sind. Dal} es bei Hofmannsthal oft genug anders der Fall ist, sollte der
Blick auf »Kaiser und Hexe«, auf das »Bergwerk« und den »Jedermann«
zeigen.

DaB3 gleichwohl dem Moment des Fragmentarischen eine »kritische«
Kapazitit eignet, zeigt sich dort, wo Hofmannsthal weniger als Dichter
denn als Leser, als Kritiker von Literatur auftritt. Als zweite Station ist
daher die »Kritik des Fragmentarischen« zu untersuchen, die aber
bezeichnenderweise wiederum nicht entlang der Grenze von Werk und
Fragment verliuft, sondern diese Linie schneidet und somit den Vorwurf
des non-finito weniger an Fragment gebliebene Texte richtet als iiber
innerlich unzulangliche, dufBerlich abgeschlossene Werke urteilt. Ein
Beispiel dafiir war die oben zitierte Kritik an Chamissos »Schlemihl«.
Nachdem zuerst der Totalitatsanspruch des Fragments sichtbar gewor-
den ist und die Grenze zum sogenannten Werk eingerissen hat, tritt das
Fragment nunmehr ins Zeichen einer Destruktion des literarischen
Werkes. Aufgabe des dritten Schrittes wird es dagegen dann sein zu
zeigen, dall dem Fragment ein fiir das Kunstwerk existentieller Wert
zukommt. Die Verschrankung von Kritik und Anerkennung des Frag-
ments soll im abschlieBenden vierten Teil unter dem Begriff der frag-
mentarischen Identitit aufgewiesen werden.

Um zeigen zu kénnen, inwiefern nachher das Fragment als Bestand-
teil des Kunstwerks zu werten ist, mufi zuvor die Kritik des Nicht-vollig-
Gelungenen dargelegt werden. Beispielhaft wird sie bereits in der

Zwischen Ethik und Asthetik 259

01:05:14. -



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Habilitations-Schrift tiber Victor Hugo entwickelt, wenn Hofmannsthal
iiber die Figuren in den grof8en Dramen der 1830er Jahre schreibt:
Konnte sich einer von ihnen jemals umwenden, so miiite er sehen, dafi die

anderen alle nur von vorne bemalte Figuren sind und nach der Breite keinen
Durchschnitt haben; daf3 es Figuren von Papier sind.*

Was hier als Vorwurf papierener Flachenhaftigkeit formuliert wird, kehrt
auch in Hofmannsthals selbstkritischen Urteilen als Antinomie von
flachenhafier Zweidimensionalitat und eigentlich anzustrebender Drei-
dimensionalitit wieder, so etwa in seiner Verurteilung von »Kaiser und
Hexe« aus dem Jahr 1908, die Kessler iiberliefert hat. Das Stiick sei
»blos zweidimensional«, sagte Hofmannsthal, »und ein Stiick miisse
dreidimensional sein: ihm fehlt sozusagen die Dritte Dimension. [...]
Damit das Stiick die dritte Dimension bekdme, miisste man die »Siindex
in ein subtiles, hochstpersénliches Schicksal auflésen, oder die Vorge-
schichte geben«.? Auch der Efrit aus der »Frau ohne Schatten« wird
defizitar als »etwas phantomartiges, |[...] nur zweidimensional« charak-
terisiert, das noch nicht Gestalt sei.** Was bei dieser Kontrastierung des
Visuellen und des Plastischen als Maf3stab im Hintergrund steht, wird
schon in der Hugo-Schrift deutlich, wenn es iiber seine Figuren weiter
heit: »Eine einzige nach allen Dimensionen »reale« Gestalt, eine
Gestalt wie Hamlet, eine Figur wie Gotz, miifite, wenn sie in eines dieser
Dramen verwickelt wiirde, durch ihr bloBles Dabeisein die ganze Hand-
lung zersprengen«.*

Es ist die Realitit der Bithne, dann aber auch im barocken Sinn der
Lebensbiihne, die der dritten Dimension Boden gibt. Zweidimensionale,
flichenhafte Bithnenwerke versagen sich der theatralischen Prasentation
und dienen daher auch selbstkritischer Einsicht. 1916 schreibt Hof-
mannsthal an Kite Riezler-Liebermann, nachdem sie von einer Stern-
heim-Komédie (»Das leidende Weib«, nach Klinger) auf der Biihne
enttiuscht war, die thr beim Lesen gefallen hatte:

Ich kann gut verstehen, dafl Sie das Stiick auf dem Theater enttiauscht hat,

ohne daB es darum als Stiick weniger gut zu sein braucht, glaube ich.
Sternheim ist halb unwillkiirlich dem Stil von Klinger und dessen Zeitgenos-

2 GW RA T 286.
Unterwegs mit Hofmannsthal (s. Anm. 17), 5. 59.

“ BW Pannwitz 254.
B GW RA I 286.

260 Mathias Mayer

hitpe://dol.org/10.5771/8783068217079-251 - am 18.01.2026, 01:05:14. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sen gefolgt, und dieser Stl hat etwas Flichenhaftes, und diese Stiicke, wenn
man sie aufs Theater bringt, verlieren mehr als sie gewinnen. (Auch Clavigo
gehort zu dieser Art von Stiicken) Z.B. die Nebenfiguren, der Bruder Franz
und seine Freundin, das ist ganz in der Fliche componiert, ich spiirte beim
Lesen, dal es geistig reizvoll, aber im dramatischen Sinn wie nicht vorhan-
den ist. Das sind Dinge, die man schwer ganz klar machen kann, man spiirt
sie, wenn man selbst Ahnliches versucht hat. Meine eigenen Jugendsachen
sind wieder in einer anderen Weise {lichenhaft, reine Gedichte, darum
gehéren sie auch nicht auf die Biihne.%

So schwierig es ist, den hier herangezogenen Vorstellungen der Realitat
und Lebendigkeit im Unterschied zur unlebendigen Flichenhaftigkeit
einen konkreten Sinn zuzuweisen, so eindeutig ist der Bezug zu einem
ethischen Bereich, den ich fiir die Formulierung einer Identitat des
Fragmentarischen reklamieren mochte. Das flachenhafte Werk versagt
durch seine Abstraktheit vor der Dreidimensionalitat, die durch ein
ethisches Moment ausgewiesen ist. So heiB3t es 1922 in einem Brief an
Carl Jacob Burckhardt:

Alles, was Menschen ohne Herz aufschreiben, sei es noch so wahr und
deutlich beobachtet, entbehrt der Tiefe; die Tiefdimension kommt aus dem
Herzen.

Die Notizen iiber Napoleon sind keine bloen Excerpte; sie schweben im
Medium einer tiefen ehrfurchtsvollen Anteilnahme des Gemiites, darum
sind sie nicht flichenhaft, sondern sie bilden einen Raum.?’

Und noch eindringlicher auBlert sich Hofmannsthal 1926 gegeniiber
Willy Haas iiber einen Roman von Otto von Taube:

es fehlt wohl dem Ganzen an dem was aus der Fliche in die dritte Dimension
fithrt wie ich mir das Plastische (im Dichterischen) iiberhaupt nur aus der
Gerechtigkeit ableiten kann.®

Der eher handwerklich gemeinte, flachenhafte Begriff des Fragmentari-
schen bleibt demnach ohne Tiefe, die letztlich nur aus der Plastizitiit des
Lebens und damit einem ethischen Bereich entstammen kann. Das

*  Leonhard M. Fiedler: Eine Moliére-Ausgabe von Hofmannsthal und Sternheim.
Begegnungen und gemeinsame Pline. In: HB 4, 1970, S. 262.

¥ BW Burckhardt (1991) 100.

% BW Haas 69,

Zwischen Ethik und Asthetik 261

01:05:14. -



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Plastische ist gegeniiber dem Visuellen nicht nur »ein mehr«,* sondern
auch ein Tieferes. Aber es gehort zu den Paradoxien Hofmannsthal-
schen Weltverstindnisses, dal3 die Dimension der Tiefe wesentlich, wie
zu zeigen sein wird, mit einem kiinstlerischen Begriff des Fragmentari-
schen zu tun hat, in dem sich Asthetik und Ethik treffen. Wie sehr indes
die dritte Dimension eine Sache des Lebens, die Fliche dagegen
unzuldnglich bleibt, sei noch an zwei Momenten verdeutlicht. In einem
wichtigen Brief an Rudolf Borchardt, zu dem er sogar einen Entwurf
niedergeschrieben hat, heil3t es Anfang August 1912 iiber ein voran-
gegangenes Wiedersehen in Italien:

Alles was man ausgesprochen hat, und gelegentlich noch aussprechen
wiirde, scheint wenig: das eigentliche Erlebnis unausschépflich — dieses — den
Freund so lebendig gefunden zu haben, so vielseitig, allseitig ins Leben
eindringend, allseitig vom Leben beriihrt — die Vorstellung ist dagegen
immer unzulanglich, flichenhaft. So sind mir die kleinsten Zwischeniuf3e-
rungen aus unseren Gesprichen, Reflexe, Seitenblicke auf dies und jenes im
Leben, so wert: weil sie jenes Drei-dimensionale verbiirgen, das wie in der
Kunst so im Leben, Wunder des Wunders ist, das eigentliche Mysterium,
wodurch sich schépferische Natur hervortut.

Und in den Notizen zum »Turme« heillt es einmal tber die Figur des
Clotald: »Nicht zu kithn. Ihm fehlt die dritte Dimension wodurch erst
der Mensch michtig wird der Dinge. So ist mir selbst da ich nicht
handeln durfte alles Schatten u. Traum geworden. (Plastk) Jetzt erst
wieder Mensch!«*!

Blieb am Ende der ersten Betrachtung die Grenze zwischen Werk und
Fragment so unscharf, da3 vorgeschlagen werden kann, auf die strenge
Kontrastierung der Begriffe zu verzichten, sie vielmehr nur instrumental
zu handhaben, so ist nunmehr die Kritik des Fragmentarischen als ein
Defizit letztlich ethischer Tiefe sichtbar geworden. Das flichenhafie
Werk, wie etwa »Kaiser und Hexe«, entbehrt dramatisch-theatralischer
Realitit ebenso wie einer inneren, ethischen Tiefe. Manche Werke, die
auBerlich abgeschlossen sind, bleiben flichenhaft, fragmentarisch;

¥ SW XXX Roman 165.

% Hugo von Hofmannsthal - Rudolf Borchardt. Unbekannte Briefe, mitgeteilt von

Werner Volke. In: JDSG 1964, S. 23.
H SW XVLI1 Dramen 14.1 256.

262  Mathias Mayer

https://dol.org/10.5771/9783968217079-251 - am 18.01.2026, 01:05:14. [



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Plastizitat wird zu einer Marke, die sowohl #sthetischen wie ethischen
Gesichtspunkten geniigen muf.

Bestand die »Kritik des Fragmentarischen« im Vorwurf einer Defizienz,
die dem theatralischen Leben oder der ethischen Dimension nicht
geniigt, so darf daraus nicht geschlossen werden, dal3 das Erreichen der
dritten Dimension etwas mit bloBer Totalisierung oder Vervollstindi-
gung zu tun hatte. Das als flichenhaft kritisierte Fragment unterscheidet
sich wesentlich von jenem Werk, das sich aufgrund einer vergleichsweise
kiinstlerischen oder inneren Fragmentarik als lebendig und ethisch
verantwortlich erweist. Im dritten Punkt der Erérterung steht daher
nicht das Fragment als Defizit, die Flache gegeniiber der Dreidimensio-
nalitat im Blick, sondern das Fragment als Existenzform und Maoglich-
keit des Kunstwerks. Es geht gerade nicht um ein naives Verstandnis von
Totalitat, das schon zu Beginn desavouiert wurde, wenn Hofmannsthal
auf die vollstandige Publikation eines Textes zugunsten eines seiner Teile
verzichtete. Jetzt steht vielmehr die notwendigerweise fragmentarische
Struktur des Kunstwerks zur Diskussion, das sozusagen den Schritt aus
der Flache zur Plastik schon geleistet hat.

Fragmentarisierung sei daher kein Vorwurf, keine Kritik im Hinblick
auf ein besseres Modell, etwa wie im Vergleich zwischen Victor Hugo
und Shakespeare, sondern sie sei als Konturierung, Begrenzung und
Formung des ungehemmt flieBenden Lebensstromes verdeutlicht.
Brennpunktartig hat Hofmannsthal diesen Sachverhalt in sein »Buch
der Freunde« versammelt, wenn er dort den Satz von Rudolf Pannwitz
aus dessen Kommentaren zu Hofmannsthals Frihwerk* aufnimmt:
»Das Lebendige flieBt, aber das FlieBende ist nicht die Form des
Lebens«.* In diesem Satz scheint mir fiir die Asthetik des Fragmentari-
schen Zentrales ausgesagt. Das Leben ist lebendig nur als verstromen-
des, als hemmungsloser, unbegrenzter FluB3. Soll es aber in der Kunst
dargestellt und interpretiert werden, muf} es in einer Form aufgegriffen
werden, die sich notwendigerweise von der Formlosigkeit des Lebens-
flusses unterscheidet. Das Kunstwerk bekommt damit die Aufgabe

# BW Pannwitz 735.
# GW RA III 269.

Zwischen Ethik und Asthetik 263

01:05:14. -



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zugesprochen, das flieBende Leben zu gestalten und als geformtes
wiederzugeben, eben in der Form, zu der das bloBBe Leben als lebendig
stromendes nicht in der Lage ist. — Welche prekire Konsequenz damit
verkniipft ist, hat Hofmannsthal unmittelbar zuvor zu bedenken gege-
ben, wenn er den Denkspruch aufstellt: »Die Formen beleben und
toten«. Hier ist doch angesprochen, daf3 die Kunstwerdung des Lebens-
stromes diesen belebt, indem sie ihm Gestalt und Dauer verleiht, dal sie
ihn aber zugleich totet, mortifiziert, indem sie seine Lebendigkeit
begrenzt und um der Form willen anhilt. Maurice Blanchot hat in seiner
denkwiirdigen Abhandlung iiber »Die Literatur und das Recht auf den
Tod« darauf aufmerksam gemacht, da3 schon beim frithen Hegel ein
entsprechender Gedanke formuliert wird, wenn er sagt: »Der erste Akt,
wodurch Adam seine Herrschaft iiber die Tiere konstituiert hat, ist, daf3
er ihnen Namen gab, d.h. sie als Seiende vernichtete«.** Mit diesem
Gedanken, mit dessen Hilfe man auch Hofmannsthals bedeutenden
Beitrag zu einer Poetik des Todes erfassen kann, ist nun ein Angelpunkt
seiner Asthetik des Fragmentarischen bezeichnet. Das wird sofort sicht-
bar, wenn man die aus dem »Buch der Freunde« angefithrten Satze
dahingehend zusammenfaBt, dall das ungehemmte Verstromen des
Lebensflusses zwar lebendig, aber gerade dadurch kontraproduktiv,
gegenkiinstlerisch ist. Produktiv im Sinne der Kunst ist nicht nur, wie die
Frithromantiker, namentlich Novalis, wullten, und wie es spiter Thomas
Mann im Licht Schopenhauers verbreitete, kiinstlerisch produktiv ist
nicht gerade allein der Tod, sondern, so Hofmannsthal, das gehemmte
Verstromen, die gehemmte Bewegung. Der Begrifl der »Hemmung« ist
fiir die Asthetik Hofmannstals vielleicht noch nicht geniigend beachtet
worden. In den Bliitenstaub-Fragmenten des Novalis fand Hofmanns-
thal die Notiz, die er sich fir den »Schwierigen« notierte: »Gewisse
Hemmungen gleichen den Griffen eines Flotenspielers, der um die
Musik hervorzubringen bald diese bald jene Offnung zuhilt«.*> Und in
»Glauben und Liebe« heilit es bei Novalis: »Wer recht viel Geist hat, den
hemmen Schranken und Unterschiede nicht; sie reizen ihn vielmehre.*

# Maurice Blanchot: Die Literatur und das Recht auf den Tod. In: Ders.: Von Kafka zu
Kafka. Ubersetzt von Elsbeth Dangel. Frankfurt a.M. 1993, S. 31.

# SW XII Dramen 10 203f.

1% Novalis. Werke, Tagebiicher und Briefe Friedrich von Hardenbergs. Hg. von Hans-
Joachim Mihl und Richard Samuel, Bd. 2. Miinchen 1978, S. 293.

264  Mathias Mayer

https://dol.org/10.5771/9783968217079-251 - am 18.01.2026, 01:05:14. [



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Hemmung der Lebensbewegung wird fiir Hofmannsthal zur Vor-
aussetzung seiner Kunstwerdung, oder, so kénnte man sagen, das
Lebendige konne nur als Fragment, nicht in toto, dargestellt werden.
»Mehr oder weniger improvisiert und fragmentarisch ist alles, was wir
von uns geben, das ist das Lebendige darane, schreibt Hofmannsthal
1906 an Hugo Heller.*” Shakespeare wird ihm dann Biirge dafiir, daB3
das Dramatische nicht aus bloBer Bewegung bestehen diirfe, sondern
aus »gehemmter Bewegung«,* einer Synthese von Treibendem und
Beharrendem.*® Poetisches Kraftfeld dieser Experimente ist dann, nicht
zufallig, das frammento interno des »Andreas«, dessen Titelfigur sich
durch den Anblick ihres Spiegelbildes lahmen laBt: »Er ahnt nichte,
heiBt es, »wie sehr der wahrhaft Lebende aus Hemmungen Verdunke-
lungen besteht«.”® Die gespaltene Psyche von Maria/Mariquita ist der
Schauplatz dieses Konfliktes: Hemmungslosigkeit ist das Wesen von
Mariquita, Hemmung als Wesen von Maria festgehalten.”!

Kronzeuge fiir die Kapitulation vor der Totalitat des Lebens, fiir die
Unfahigkeit zur Gestaltung und Formung wird schon fiir den 17jihrigen
Hofmannsthal Henri-Frédéric Amiel:

Amiels Versinken in die Unendlichkeit der Ursachen; verwandt damit das
willenlose Hinfluten des modernen Menschen in der Empfindung. Demge-
geniiber Pflicht sich zu beschriinken, im Schaffen und Denken mit dem
Fragmentarischen sich zu begniigen, auch das Gefiihl zu begrenzen. (Heb-
bels Tagebiicher im Gegensatz zu Amiels Journal).>?

Wenig spater verlaBt er die Lektiire mit »unsiglicher Sehnsucht nach
Begrenztem, nach scharfen Konturen, nach greifbarer, gemeiner Deut-
lichkeit«,

Zum dichterischen Bild gerinnt diese Asthetik des Fragmentarischen
in der Gestalt des Fremden, der als Goldschmied im »Kleinen Weltthea-
ter« von der steinernen, d. h. unverianderlich fixierten Briicke aus in den
immer sich wandelnden FluB des Lebens hinabblickt, in dem er ver-

7 GW RA1377.

# GW RA II 216.

" GW RA Il 217; BW Kessler 252; BW Strauss 655.
0 SW XXX Roman 38.

1 SW XXX Roman 118.

2 GW RA III 321.

 GW RA III 332,

Zwischen Ethik und Asthetik 265

01:05:14. -



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

meint, »Geschmeide hingestreut zu sehen«. Es ist aber die schopferische
Gestaltungskraft seiner Phantasie, die dem ungehemmten, amorphen
Strom Bilder, Kérper, Zeichen zu entnehmen vermag. Der Kiinstler ist
derjenige, der sich konzentrieren, der auswihlen kann:

nur ist es viel zu viel, und alles wahr:

eins muss empor, die anderen zerfliessen.
Gebildet hab ich erst, wenn ich’s vermocht
vom grossen Schwall das eine abzuschliessen.

In einem Leibe muss es mir gelingen

das Unaussprechlich-reiche auszudriicken,
das selige In-sich-geschlossen-sein:
Ein-Wesen ist’s, woran wir uns entziicken!’*

Auch die von Carlpeter Braegger beleuchtete Kategorie des Diirerschen
Herausreifiens ist in diesem Zusammenhang zu sehen, wenn Hofmanns-
thal notiert: »Das Schone Herauszureifen aus der Natur«.” Die notwen-
dige Fragmentarisierung des Lebens als Gesetz seiner poetischen Dar-
stellbarkeit: Diesen Gedanken, in dem sich Hofmannsthals Asthetik des
Fragmentarischen bezeugt, hat er explizit in einer Aufzeichnung aus
dem Jahr 1911 ausgefiihrt:

Wir sind iiberall, immerfort gehemmt und immerfort kommen wir iiber
Hemmungen hinweg. Sie gehéren mit zu unseren fruchtbarsten Lebensbe-
dingungen. S’ingénier pour les vaincre, Das Meer trennend, aber verbin-
dend. Der Berg driuend, aber kriftigend. Uberall der partielle Tod die
Waurzel des Lebens. Aus Hindernissen Belebung.®

Hier offnet sich die Poetik des Fragments fiir eine Ethik fragmentarischer
Identitat, fiir den partiellen Tod als Impuls des Lebens. Dabei ist an
Goethes Sonett vom Michtigen Uberraschen zu denken, wo Wirbel-
wind und Felsmasse das Herabstromen des Flusses aufhalten:

Die Welle spriiht, und staunt zuriick und weichet,
Und schwillt bergan, sich immer selbst zu trinken;
Gehemmt ist nun zum Vater hin das Streben.

# SW I Dramen 1 140.

5% GW RA III 613; vgl. Carlpeter Braegger: Das Visuelle und das Plastische. Hugo von
Hofmannsthal und die bildende Kunst. Bern und Miinchen 1979, S, 103fT.

% GW RA III 509.

266  Mathias Mayer

https://dol.org/10.5771/9783968217079-251 - am 18.01.2026, 01:05:14. [



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sie schwankt und ruht, zum See zuriickgedeichet;
Gestirne, spiegelnd sich, beschaun das Blinken
Des Wellenschlags am Fels, ein neues Leben.”’

Ein spates und besonders schmerzliches Versagen vor der produktiven
Fragmentarisierung der Lebenstotalitit bezeugt sich in Hofmannsthals
Versuch, das Andenken Eberhard von Bodenhausens, seines besten
Freundes, zu gestalten. In Briefen aus dem letzten Jahr, 1929, an Ottonie
Degenfeld und Rudolf Borchardt, klagt er iiber sein Unvermogen, hier
»vom grossen Schwall das eine abzuschlieBen«. »Es fehlt«, schreibt er,
»an allem was Farbe, an allem was Contur gibt. Da ist keine Anekdote,
kein pragnanter Zug, keine Sonderbarkeit; kein Gelingen nach aullen,
kein Hohepunkt, keine Entscheidungen. Alles rund, ohne Contur; alles
ausweichend dem Erfolg, dem Erreichen — und darin so ergreifend; und
vorbildlich. Aber wie das wiedergeben?«® Das Ergebnis dieser Irritation
ist ein unausweichliches Paradoxon: Die Unfihigkeit, das Runde und
Ganze des Lebens zu formen, zu fragmentarisieren und zu begrenzen,
schlagt sich in einer Reihe von Aufzeichnungen, von — Fragmenten
nieder.” Anders gewendet, wird hier das Fragmentarische zur Struktur
des Werkes, so daf3 auch von dieser Richtung die Entgegensetzung von
Fragment und Werk sich als revisionsbediirftig erweist. Die vielberufene
formidable Einheit des Werkes® besteht nicht zuletzt darin, dalB3 Texte
nur in statu nascendi moglich sind, mit flieBenden Ubergingen und
untergrindigen Verbindungen.

Mit das Erstaunlichste ist dabei vielleicht, wie frith bei Hofmannsthal
auch dieses BewuBtsein von der Notwendigkeit des Fragmentarischen
einsetzt. Eine beilaufige, iiberdies gestrichene Notiz, publiziert im Nach-
laBband der Gedichte, gibt bereits 1892 das Verhiltnis zwischen Totali-
tat und Darstellung zu bedenken:

Welt = Totalitit der einander kreuzenden Ideen das beste, eigenste lasst sich
nicht geben, hat keinen Namen, gerade Gegenwart ist 6d. Schale nothwen-
dig, Erinnerung, Zusammenfassung, Antithese, Kunstwerk schon.®!

7 Goethe: Weimarer Ausgabe, 1.2, S. 3. Ich folge hier einem Hinweis von Friederike
Mayer.

* BW Degenfeld (1986) 513; BW Borchardt 1991

" GW RA IIT 155-169.

5 GW RA IIT 620.

“ SW II Gedichte 2 315,

Zwischen Ethik und Asthetik 267

01:05:14. -



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und noch ein Jahr frither begegnet in den Tagebuchaufzeichnungen
unter der allerdings schillernden Uberschrift »Berufsdilettantismus« die
Formulierung, »jedes Gewordene, Feste [sei] Lige«. Und weiter:
Das Halbe, Fragmentarische aber, ist eigentlich menschliches Gebiet: Beruf,
Gesinnung, Neigung, Gewohnbheit, Eigenart, Geschmack, ja Kultur und

Epoche, alles dies macht uns einseitig und beschrinkt uns in gewissem Sinne,
aber diese Beschriankung ist uns wohltitig.®

Man kénnte also von einem Humanismus der Fragmentarik sprechen,
aber auch von einer Asthetik der Begrenzung und einer Ethik des
Fragments, die Hofmannsthal im Widerspruch zu einer Figur wie Amiel
entwickelt hat. Die Pflicht, sich »im Schaffen und Denken mit dem
Fragmentarischen zu begniigen«, miindet in eine Konzeption, die man
als die ldentitit des Fragments bezeichnen kann. Ihr soll die vierte und
letzte Betrachtung gewidmet sein.

v

DaB bei Hofmannsthal die Asthetik des Fragmentarischen wohl nur in
Verbindung mit einer Ethik des Fragments zu beschreiben ist, hangt
damit zusammen, daB3 zwar das Kunstwerk gegeniiber der Rundung
und Ganzheit des Lebens sich notwendigerweise bruchstiickhaft aus-
nimmt, zugleich aber die vermeintliche Totalitiit des Lebens in einer
anderen, existentiellen Perspektive sich als eine zutiefst endliche Totalitat
ausweist. Mit anderen Worten: Das Verhiltnis zwischen der Asthetik des
Fragmentarischen und der Komplexitit der Lebenswelt wird noch
einmal tiberformt durch das Verhiltnis zwischen der Begrenztheit des
Lebens und dem unerreichbaren Ideal einer Unendlichkeit. Kein Ge-
danke, so wird man wohl sagen diirfen, habe Hofmannsthal von Anfang
an mehr beschaftigt als der Gedanke der Zeitlichkeit, der Verganglich-
keit und des Todes. Schon 1893 heil3t es im Tagebuch: »Der tragische
Grundmythos: die in Individuen zerstiickelte Welt sehnt sich nach
Einheit, Dionysos Zagreus will wiedergeboren werden«.®® Der Tod
erscheint auch im Frithwerk nicht nur als eine ethisch-moralische
Gr6Be, als memento mori, sondern zugleich als asthetischer Impuls. Wie
durch hohe, schlanke Gitter bleiben die 7izianjiinger von der Erfahrung

8 GW RA III 321F
83 GW RA III 359.

268  Mathias Mayer

https://dol.org/10.5771/9783968217079-251 - am 18.01.2026, 01:05:14. [


https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ithres Meisters ausgeschlossen, der noch dem Tod die Begegnung mit
dem groBen Pan abtrotzt und aus dem Todesaugenblick eine lebendige
Schopfungsphantasie zu entwickeln vermag: »Indes er so dem Leben
Leben gab, / Spach er mit Ruhe viel von seinem Grab«.%* Wahrend die
Jiinger das Leben »haben und doch sein vergessen!«, entgleitet es Tizian
zunehmend, indem er sich seiner umso konzentrierter erinnert.

Eine Schlissselszene von Hofmannsthals paradoxer Poetik des Todes,
die man fuiglich als eine Identitit des Fragments beschreiben kann, ist
dann das Ende des Dramoletts »Der Tor und der Tod« von 1893. Die
Gestalt des Todes fungiert hier in einer bezeichnenden Doppelrolle,
zunichst als jener unwillkommne Gast, der ein Leben, das sich selbst als
ungelebt und unvollstindig begreift, frithzeitig abbricht, sodann aber
auch als Regisseur und Kiinstler, als Geiger und Tanzer, der den
Sterbenden zwingt, nunmehr das Leben zu ehren.”® Im Moment des
Todes wird Claudio in gut platonischer Tradition Erkenntnis ungeteilt
zu eigen. Der Tod, der das Leben begrenzt, kann es zugleich komprimie-
ren und es, wie der Goldschmied des »Kleinen Welttheaters«, dadurch
bilden, daB er vom groBen Schwall das eine, vom leeren Leben die
erfiillte letzte Stunde, abschlieBt. Claudio anerkennt denn auch die
durch und durch kiinstlerische Qualitit des Todes. »In eine Stunde
kannst du Leben pressen, / Mehr als das ganze Leben konnte halten«.®

Spater, in »Ad me ipsum, legt sich Hofmannsthal selbst iiber diese
Zusammenhinge Rechenschaft ab, wenn er »das Ich der Sterbenden«
mit der »présence de I'univers«®’ verkntipft und den »Aspekt der letzten
Stunde als Steigerung« versteht.®® Die Gebrochenheit des Lebens wird
hier mit seiner Unendlichkeit verquickt, Fragment und Totalitit auf eine
faszinierende Weise aneinander verwiesen. Ein weiterer Kronzeuge
dieser Erfahrung ist dann natiirlich Claudios jiingerer Bruder, »Jeder-
mann, der aus der Einsicht in die Endlichkeit: »Hie wird kein zweites
Mal gelebt!«*® den Wert der Einmaligkeit erkennen kann. Der Tod soll
hier nicht nur der Bote sein, »dessen Nahe schéner und erhabener

& SW HI Dramen | 50f.

% 8SW HI Dramen 1 73.

%  SW III Dramen 1 79.

%7 GW RA II 38; RA III 613.
o GW RA I 614.

5 SW IX Dramen 7 84.

Zwischen Ethik und Asthetik 269

01:05:14. -



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

machte,’® sondern er ist auch der dionysische »Girtner der weill wie die
Wohlgeriiche gemischt werden miissen«.”' 1925 hat Hofmannsthal den
Literaturhistoriker Walther Brecht wissen lassen, daf3 seinen Figuren
nichts zustoBt, »als daB sie sich threm Tod entgegen enthiillen«.’™

Den prekiaren Versuch, einen erhéhten Zustand, wie er ihn im
Frithwerk vorgefiihrt hat, »durch Supposition des quasi-Gestorbenseins«
zu wahren, hat Hofmannsthal in »Ad me ipsum« problematisiert.
Beispielhaft stellt er »Das kleine Welttheater« zwischen die Bemiihung
um »Totalitit« einerseits, die er aber als Nachteil wertet, und die
Schwierigkeit, »demgegeniiber [...] zum einzelnen durchzudringen«.”
Dennoch scheint mir mit der Formel von der Supposition des Quasi-
Gestorbenseins ein Angelpunkt beschrieben, um den sich die Identitat
des Fragments bewegt. Das zeigt das fragmentarische »Gesprach zwi-
schen einem jungen Europier und einem japanischen Edelmann« von
1902: »Jeder Mensch«, heiit es da, »muss seine wirkliche Welt finden
diese liegt noch tiefer als die Stimmungen Ein Weg sie zu finden, ist
wenn man schon einmal gestorben ist«.” — Auch das zentrale Gesprach
des »Schwierigen« ist ein solcher Austausch von Erfahrungen des
quasi-Gestorbenseins, wenn Hans Karl das dreiBligsekiindige Verschiit-
tetsein »vis 4 vis dem Tod«’ »nach innen« als ein anderes MaB erlebt
hat: »Fiir mich war’s eine ganze Lebenszeit, die ich gelebt hab’«.”® Auch
fur Helene Altenwyl »ist ja der Moment gar nicht da«, sondern die
brennenden Lampen sieht sie in sich »schon ausgeloscht«.”

Im »Turme«-Trauerspiel wird die Identitit des Fragments dann zum
Zeugnis der Erkenntnis, wenn Sigismund vor seinem Tod sagt: »Ihr
sehet nicht wie die Welt ist. Nur ich, weil ich schon einmal tot war«,”
Eine Vorstufe des 5. Aktes sieht denn auch den Aufiritt jenes »Volks der

o SW IX Dramen 7 33.

1 SW IX Dramen 7 146.

" JdFDH 1930, 8. 342,

B GW RA I 605,

+ SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe 42.
5 SW XII Dramen 10 18.

% SW XII Dramen 10 102.

7 SW XII Dramen 10 100,

SW XVLI1 Dramen 14,1 135.

270  Mathias Mayer

https://dol.org/10.5771/9783968217079-251 - am 18.01.2026, 01:05:14. [



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Todten« vor, das von sich sagen kann, sie seien die, »die den Tod
einbezogen haben und ihn nicht fiirchten«.”

Meister Eckart, Novalis und Kierkegaard scheinen mir die drei
Autoren zu sein, denen Hofmannsthal mit der so beschriebenen Identi-
tat des Fragments am nichsten steht. In der Ausgabe von Eckarts
»Mystischen Schriften«, die Gustav Landauer 1903 herausgegeben hat,
fand Hofmannsthal den nur auf den ersten Blick kryptischen Satz: »Es
ist niemand Gottes voll als wer im Grunde tot ist«.?” Und bei Novalis las
er im zweiten Teil des »Ofterdingen«-Fragments auf die Frage: »Warst
du schon einmal gestorben?« die entwaffnende Antwort: »Wie konnt’
ich denn leben?«®' Und schlieBlich ist es Kierkegaard, der mit der
Kategorie des Sich selbst Wahlens nicht nur die ethische Basis des
»Schwierigen« geschaffen hat, sondern auch mit dem Gedanken vom
Vorlaufen in den je eigenen Tod das wahre und wirklich gelebte Leben
ermoglichen will.

Bildet die Fragmentarisierung der Lebenstotalitat die Basis der »As-
thetik des Fragmentarischen«, so ist die Einsicht in die endliche, wie
auch immer fragmentarische Verfassung des Lebens die Basis einer
fragmentarischen »lIdentitit«, die Hofmannsthal in einem seiner wert-
vollsten Fragmente, dem »Sohn des Geisterkonigs«, zu gestalten unter-
nommen hat. Es ist der 1916 begonnene, ehrgeizige Versuch, eine
Adaption von Ferdinand Raimunds »Diamant des Geisterkonigs« in die
Hohe barocken Welttheaters zu heben. Die Anklange an »Faust Il« sind
dabei nicht zu iiberhéren. Der »Sohn des Geisterkonigs« ist eine
Parallelaktion zur »Frau ohne Schatten«, wenn der unsterbliche Geister-
konig Longimanus im leidgepriiften Erdendasein seines Sohnes noch
einmal der geliebten Menschlichkeit teilhaftig werden will. Er a8t sich,
um den Zusatz Biichnerscher Langeweile gegeniiber Raimund noch
vertieft, seinem Diener gegeniiber so vernehmen:

M SW XVLI] Dramen 14.1 407,

8 Meister Eckarts mystische Schriften. In unsere Sprache iibertragen von Gustav
Landauer. Berlin 1903, S. 219.

8 Novalis (s. Anm. 46), Bd. 1, S. 373.

Zwischen Ethik und Asthetik 271

hitpe://dol.org/10.5771/8783068217079-251 - am 18.01.2026, 01:05:14.


https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schafskopf! kann unsereiner sterben! ist es nicht das prae, was sie vor uns
voraushaben, dass sie sich ihr Stiicker] Ewigkeit mit einer hinten vorgehalte-
nen Grablaterne farbig durchleuchten kénnen — wenn ich hatt sterben
kénnen dann lebet ich ja noch!®

Mit diesem wohl iiber Landauer vermittelten Brentanozitat® promo-
viert Hofmannsthal den Geisterkonig-Stoff nicht nur »ins ganz Grosse,
Faustische«, wie er an Pannwitz schreibt,®* sondern macht das leider
Fragment gebliebene Werk zum Triumph des Fragmentarischen, zur
Allegorie des Humanen, um hier die Selbstcharakteristik der »Frau ohne
Schatten« abzuwandeln.

»Das Halbe, Fragmentarische aber, ist eigentlich menschliches
Gebiet«, hatte der 17jahrige geschrieben. Die Darstellung dieser Identi-
tat des Fragmentarischen ist das tibergreifende Thema in der Dichtung
Hofmannsthals, in Werken wie in Fragmenten wohl gleichermalen.
Dal3 aber das Fragment in einer expliziten Weise 7hema wird, macht
Hofmannsthal zu einem modernen Dichter héchsten Anspruchs. Hier
ist eine Verwandtschaft mit der »Asthetik der Abdankung«, die Fer-
nando Pessoa skizziert hat, nicht zu iibersehen:

Es siegt nur, wer niemals sein Ziel erreicht. Es ist nur stark, wer immer den
Mut verliert. Das beste und purpurnste ist es abzudanken. Das hochste
Imperium ist das des Kaisers, der abdankt von jedem normalen Leben, von
den anderen Menschen, auf dem die Sorge um die Uberlegenheit nicht wie
eine Last von Juwelen driickt.®

Auch die postmoderne zeitgenossische Situation eines ethisch indifferent
scheinenden Spiels der Zeichen ist in die Diskussion um die Ethik des
Erzahlens, des Lesens, um die Ethik der Gabe und den Zusammenhang
von Gewalt und Gerechtigkeit eingetreten. Die Identitat des Fragments
kénnte als Antwortversuch auf den Verlust eines gesamtgesellschaftli-
chen Paradigmas gelesen werden. Sie tragt dem Bewufitsein von der
zerbrechlichen Einrichtung der Welt und ihrer Bewohner mit Texten
Rechnung, die sich innerlich und duBlerlich als Fragmente kundtun.

8 SW XXI Dramen 19 94,

8 Vel HB 19/20, S. 68, und SW XXI Dramen 19 301.

& BW Pannwitz 180.

% Fernando Pessoa: Dokumente zur Person und ausgewihlte Briefe. Aus dem Portugiesi-
schen tibersetzt und mit einem Nachwort verschen von Georg Rudolf Lind. Ziirich 1988,
S. 23.

272  Mathias Mayer

hitpe://dol.org/10.5771/8783068217079-251 - am 18.01.2026, 01:05:14. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Identitiat scheint in ihnen nicht unversehrt, sondern als gezeichnet von
Schmerz, Verginglichkeit und Tod. Das Leben Claudios ist nur ein
»Chaos toter Sachen«, das unfruchtbar geblieben ist, »ohn’ Sinn, ohn’
Gliick, ohn’ Schmerz, ohn’ Lieb, ohn® HaB3!«® Es ist aber die Erfahrung
des Schmerzes, der Verletzung, der Zeichnung von Kérper und Seele,
die das Leben der Mutter, des verlassenen Midchens und des ermorde-
ten Freundes sinnvoll gemacht hat, wiahrend Claudio keinem etwas war
und kemer ithm. Wer, wie Claudio, nie »von wahrem Schmerz durch-
schiittert« war,’” hat die »wahre Einfithrung ins Dasein« versaumt, wie
in der Habilitationsschrift tiber Hugo der Schmerz bezeichnet wird.®
Auch der Kaiser des groB3en Marchens muf3 erfahren, dafl »Verwirrun-
gen notig [sind] und die Scham und die Beschmutzung«,* bis der
Knoten des Herzens gelost werden kann. »Es sei alles zu erreicheng,
heiB3t es, »aber durch den Tod«.” Von daher wird verstandlich, welchen
Anstofl Hofmannsthal von Biichners Wort auf dem Totenbett empfing,
so dal3 er es ins »Buch der Freunde« aufnahm: »Wir haben nicht zu viel,
wir haben ihrer zu wenig, denn durch den Schmerz gehen wir zu Gott
ein. Wir sind Tod, Staub und Asche — wie diirfen wir klagen?«”

Es ist die Zeichnung durch den Schmerz, die das Werk Hofmanns-
thals zum Ort jener Verletzung und jenes Bruches macht, von denen der
Vierzeiler »Inschrift« vieldeutiges Zeugnis ablegt:

Entzieh Dich nicht dem einzigen Geschifte!
Vor dem Dich schaudert, dieses ist das Deine:
Nicht anders sagt das Leben was es meine,
Und schnell verwirft das Chaos Deine Krafte.”

Von Hofmannsthal in keine Gedichtsammlung aufgenommen, aber
immer wieder wie eine anonyme Textintarsie im spateren Werk zitiert,
weist »Inschrift« die Existenz des Menschen als Ort einer schaudernden
Einschreibung aus, als Verletzung und Schriftzug, der das Dasein
zeichnet. Hofmannsthal greift das Diktum von Alexander Herzen auf:

5 SW III Dramen 1 73.

% SW III Dramen 1 65.

B GW RA 1 287.

8 SW XXVIII Erzihlungen 1 308.
N SW XXVIII Erzihlungen 1 305.
9 GW RA III 256.

92 SW I Gedichte 1 67.

Zwischen Ethik und Asthetik 273

01:05:14. -



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»wir sind nicht die Arzte, wir sind der Schmerz«.”* Nicht zur Ginze zu
verstehen, sondern als Fragment wird Sinn, auch der Sinn des Lebens,
lesbar: »Das Halbe, Fragmentarische aber, ist eigentlich menschliches
Gebiet«,

4 SW XXXI Erfundene Gespriiche und Briefe 438.

274  Mathias Mayer

https://dol.org/10.5771/9783968217079-251 - am 18.01.2026, 01:05:14. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217079-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

