
 

 

 

Kapitel 1: Hinführung 

 
 

PHÄNOMENOLOGIE DER WAHRNEHMUNG 
 

Wie nehmen wir wahr? Von dieser Frage soll die Erforschung der Welt und Welt-
habe des menschlichen Subjekts ihren Ausgang nehmen, einfach weil sie die Fas-
sung ist, die ihr über lange Zeit gegeben wurde. Ausdrücklich handelt es sich dabei 

sich schnell zeigen, nicht selbst genügen. Zugleich hat gerade zu dieser Frage die 
Phänomenologie wertvollste Beiträge geleistet. Es wurde also offenbar schon viel 

schen Analysen zur Wahrnehmung des Dings 
haben gezeigt, dass diese Wahrnehmung in einer genau beschreibbaren Wesens-
struktur abläuft: Das Ding erscheint als identisches seiner vielfältigen einzelnen 
Wahrnehmungen, die wiederum auf Auffassungsleistungen hyletischer Daten zu-

Horizont; es hat dabei auch selbst seinen Horizont, 
nämlich den der Erfahrungen, die noch mit ihm gemacht werden können; die 
Wahrnehmung steht dabei in einem Horizont der Zeitlichkeit, die das Jetzt als 
Grenzpunkt einer durch Retention und Protention bestimmten Gegenwart auszeich-
net, womit die Wahrnehmungsanalyse zwingend auf die Beschreibungen des Zeit-
bewusstseins und des Bewusstseins als Zeit verweist. All diese Einsichten und die 
vielen mit ihnen verknüpften und von ihnen ausgehenden weiteren Analysen führen 
dabei auf einen Punkt, dessen Wichtigkeit ganz allgemein und im Besonderen für 
diese Arbeit nicht überschätzt werden kann: Das Sein der Gegenstandswelt ist selbst 
ein Sinn

logie deswegen gegenstandslos  wenn sie auch auf dem cartesianischen Weg in die 
transzendentale Phänomenologie deren Anfang bereiten kann , weil eben diese 
Existenz nicht selbst wieder ein Gegenstand oder ein Gegenständliches ist, sondern 
ein Sinn von Welt, der sich genau im Erfahren als der Realisierung der Wesens-

 dass die Dinge sind und sind, wie sie sind, unabhän-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

gig davon, ob ich sie wahrnehme oder nicht  das ist genaues noematisches Korrelat 
der Struktur der Wahrnehmung als solcher. Nur deswegen, weil das Sein der Welt 
ein konstituierter Sinn ist, kann es auch fragwürdig oder gar geleugnet werden, wie 
z.B. bei manchen Schizophrenen.1 2  das ist die große Er-
kenntnis der Husserl schen Transzendentalphilosophie.  

Es führt den letzten Gedanken nur konsequent fort, wenn ich hier zwei kritische 
Anmerkungen mache. Erstens verbleiben die Beispiele bei Husserl, allen Beteue-
rungen und aller Absicht zum Trotz, abstrakt. Sie bleiben abstrakt, weil Husserl 
sich wie ein Philosoph vor einen Baum setzt, um seine Wahrnehmung von diesem 

äußere Wahrnehmung, sagen wir diese bestimmte Hauswahrnehmung, in konkreter 
3 Welche Hauswahrnehmung? Wann und warum nahmen 

wir das Haus wahr? Man sieht, dass Husserl hier, selbst wenn er tatsächlich vom 
Schreibtisch aufschaut, um das Nachbarhaus zu betrachten, vielleicht eine Haus-
wah

Garten auf einen blühenden Apfelbaum, auf das jugendfrische Grün des Rasens 
4 Das klingt schon sehr viel mehr nach einem echten, konkreten Erlebnis: Man 

mag an jenen ersten Blick in den Garten denken, der einem mit überraschender 
Plötzlichkeit die ungeahnte Trivialität wieder aufs Neue enthüllt: dass es Frühling 
ist; oder an die Zufriedenheit des Hobbygärtners. Es ist im Übrigen typisch für 
Husserls Vorgehensweise, dass er in diesem Beispiel  das nicht weiter ausgeführt 
und um anderer Absichten willen angeführt wird  sofort die abstraktiv zu trennen-
den Komponenten der Wahrnehmung und des Wohlgefallens voneinander ablöst. 

                                                             
1  Damit ist natürlich noch nicht gesagt, dass es der Zusammenbruch der phänomenologi-

schen Wahrnehmungsstruktur wäre, der etwa den Zweifel am Sein der Welt auslöste, 

noch auch, dass jede Infragestellung dieser Struktur sogleich den Glauben an die Welt er-

schüttert. Dieser ist vielmehr sehr robust. In Wirklichkeit scheint ja gerade das Spiel mit 

diesen Wahrnehmungsstrukturen für viele Menschen eine ganz besondere Attraktion und 

Faszination zu besitzen, wie die Beliebtheit von Bühnenmagie, optischen Illusionen, 

dreidimensionalen Bildern und Filmen usw. belegt. Aber natürlich sind die angeführten 

Beispiele alles solche, in denen man weiß, dass man hinters Licht geführt wird, wo also 

die unmögliche Wahrnehmung als solche gesucht wird. Was nun aber die Ursache der 

Erschütterung des naiven Weltglaubens anbetrifft, so weist schon das Beispiel der Schi-

zophrenie darauf hin, dass wir hier anderes, Grundlegenderes, oder anders Grundlegendes 

zu vermuten haben, als es die Wahrnehmungsanalyse selbst aufdecken kann.  

2  Vgl. Husserl: Ideen I. Hua III/1. § 55  

3  Ebd. 186.  

4  Ebd. 203. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 25 

 

Teile, und Husserl vergisst das sicher nicht. Dennoch fällt auf, wie schnell er be-
müht ist, dieses ja schon komplexere Erlebnis handhabbar zu machen, indem er es 
aufdröselt. 

Wir sehen also, dass die Beispiele, anhand derer Husserl seine Beschreibungen 
entfaltet, sich durch eine gewisse Künstlichkeit auszeichnen, die sich genau be-
stimmen und erklären lässt. Was diese Beispiele von echten, uns wirklich bekann-
ten Erlebnissen unterscheidet, ist, dass ihnen die Motivation der Wahrnehmung äu-

ßerlich bleibt, zumindest dem Anspruch nach, und dass ihr Horizont zugleich bloß 
formal bestimmt ist. Nirgends ist gefragt, warum ich das Haus oder den Baum an-
blicke, mit welchem Zweck oder Interesse; es ist auch nicht gefragt, in welchem 
Kontext diese Wahrnehmung steht, in welcher Stimmung ich sie ausführe oder mit 
welchem Gefühl. Schon eine Analyse des Ekels z.B. müsste zu anderen Ergebnis-
sen führen, da in diesem Fall die Wahrnehmung als Auffassung eines Gegenstands 
nicht ebenso leicht vom Ekelempfinden und seiner körperlichen Dimension gelöst 
werden kann wie in der Serenität dessen, der seinen Garten mit Wohlgefallen be-
trachtet. Die Motivation der Wahrnehmung, wie sie bei Husserl zumeist auftritt, ist 
eine wissenschaftliche, die phänomenologische nämlich: wir betrachten einen 
Baum, ein Haus, den gefälligen Garten, um das Betrachten des Hauses, des Bau-
mes, das Wohlgefallen am Garten zu betrachten.5 

Es ist auch ganz klar, weshalb Husserl solche Beispiele wählt, die ein wenig 
künstlich sind und ärmlich wirken: Sie sind schlicht und ergreifend einfacher zu 
analysieren! Ich kann mich tatsächlich in den Garten setzen und dort einen Baum 
anblicken, um an ihm Wesenseinsichten zu sammeln, die für räumliche, dingliche 
                                                             
5  Natürlich wurde dieser Mangel der Husserl schen Analysen längst bemerkt. So sucht 

schon Merleau-Pontys Phänomenologie der Wahrnehmung gerade im Gegensatz dazu zu 

zeigen, wie jede Wahrnehmung Ausdruck eines vollständigen Seins-zur-Welt ist, das 

Auch in Schelers Forma-

lismus-

Welt durch die Wertorientierung eine Position einzuräumen, die die Unterscheidung fun-

dierend-fundiert unterläuft. Allerdings kann man jetzt schon festhalten, dass Schelers 

könnte man sagen) mit den metaphysischen Grundprinzipien dieser Arbeit nicht zu ver-

einbaren ist. In unserem Jargon handelt es sich bei Scheler um eine Metaphysik der 

Transzendenz. Auch Heidegger gehört natürlich in diese Linie. Vorgreifend lässt sich sa-

gen, dass unser Konzept der Altermination die von Merleau-Ponty (und Scheler, Heideg-

ger) 

so nicht in die Irre führen: Die Altermination bezeichnet nicht einen explizit bestimmen-

der Altermination wesensmäßig nicht für sich auftreten kann).  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

Wahrnehmung allgemein gelten. Das ist nicht nur möglich, sondern auch, wie sich 

Wahrnehmungen sind meist schon sehr verwickelt, sie beinhalten neben dem ei-
gentlichen Wahrnehmungsakt andere Komponenten, weitere Schichten, fundierte 
Akte etwa des Wertschätzens, des Wollens oder der Reflexion. Um diese komple-
xen Fälle bearbeiten zu können, müssen erst nach und nach die Begriffe und auch 
der phänomenologische Blick gewonnen werden, um ihre Schichten und Kompo-
nenten abstraktiv zu sondern und wissenschaftlich zu beschreiben. Solange das bei 
einer methodologischen Mahnung bleibt, ist gegen diese Praxis nichts einzuwen-
den. Problematisch wird diese Methode wie jede andere auch erst dann, wenn sie 
sich an die Stelle der erforschten Sache setzt, d.h. wenn sie ihre durch die Diskursi-
vität erzwungene Gliederung des Erkenntnisapparates und -ganges für eine reale 
Gliederung in der Sache selbst hält. Und niemand hat diese grundsätzliche Gefahr 
jeder Methodik besser erkannt als Husserl selbst.6  

Diese Gefahr gilt nun aber eben auch für die Phänomenologie, die darum immer 
auch ihre eigene Selbstkritik sein muss. Das Problem lässt sich anhand des schwie-
rigen Begriffs der Fundierung aufzeigen (und darin liegt denn auch die zweite kriti-
sche Anmerkung).7 So hat man bspw. in den Ideen I bei Husserls Ausführungen 
häufig das Gefühl, er folge einer Lego-Logik: Da gibt es auf der unteren Ebene 

die sich dann andere, eben höherstufige Akte 
aufbauen, und zwar so, dass die fundierenden Akte, von den fundierten unbeein-
druckt, ihre schlichte und unverbogene Gegenstandsbeziehung einfach beibehalten. 
Es lässt sich freilich zeigen, dass Husserl sich der Vorläufigkeit dieser Beschrei-
bungsweise bewusst war, dass er darum wusste, dass sich fundierende und fundierte 
Akte unter Umständen in eine komplexe Einheit fügen, die die Unterscheidung in 
fundierte und fundierende Schichten problematisch werden lässt.8 Vor allem auch 

-
Noema, das Gegenständliche also im Wie seiner Gegebenheit, ist sehr wohl von 
vielfältigen, oft sehr individuellen Faktoren abhängig, wie etwa Neigungen, Ge-
schmack, Situation, Gefühlslage, Erfahrungen, moralischen Wertungen usw. Es 
kann nicht die Aufgabe einer Phänomenologie sein, all diese Einflüsse, die das Wie 
der Gegebenheit eines Gegenstands bestimmen, einzeln und konkret nachzuzeich-
nen. Wer sich dieser, im Übrigen unmöglichen Aufgabe, zuwendet, überschreitet 
zweifelsohne die andernorts nicht immer so deutliche Grenzscheide von Wissen-
schaft und Kunst. Wohl ist es aber Aufgabe der Phänomenologie, diese Verumstän-
                                                             
6  Vgl. den berühmten Satz aus der Krisis wahres 

Sein nehmen, was eine Methode  

7  Etwas differenzierter und detaillierter ist die Kritik im Anhang 1 ausgeführt.  

8  So 

auch Kulturgegenstände gelten, vgl. Husserl: Ideen II. Hua IV. 236 ff.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 27 

 

dung des Gegebenen grundsätzlich zu berücksichtigen, gewissermaßen in die We-
sensbeschreibung gegenständlicher Gegebenheit aufzunehmen.  

Und in der Tat stellt sich im Ausgang von dieser Beobachtung eine folgen-
schwere Frage: Husserl geht immer davon aus und gründet den Anspruch der Phä-
nomenologie auf Wissenschaftlichkeit darauf, dass es eine bestimmte Sichtweise, 
eine Anschauung gibt, die die Dinge so wie sie sind und ohne jede Beifügung, Um-
deutung oder Verringerung zur Gegebenheit bringt. Diese Voraussetzung ist die 
erste der Husserl schen Phänomenologie, die 
spricht. Nun muss man aber feststellen, dass diese Voraussetzung zumindest für den 
Bereich der empirischen Wirklichkeit zweifelhaft ist. Wie ließe sich bestimmen, 
welches eben die Anschauung eines Gegenstandes ist, die ihn mir so, wie er an sich 
ist, gibt? Will ich wissen, was Musik ist, muss ich dann auf das Hören des Musik-
stücks als solches achten, ist es etwa gleichgültig, welches Stück ich höre, ist, was 

 

Anschauung so hinzunehmen ist, wie sie sich gibt, und nicht von einem etwaigen 
An-sich des so Erfassten. Aber will ich wirklich das Wesen von etwas erfassen, 
dann setzt das ja gerade voraus, dass es einen Weg gibt, auf dem es sich mir unver-
stellt als es selbst gibt. Es stellt sich nun heraus, dass die Idee eines solchen An-sich 
dort zu Schwierigkeiten führt, wo empirische Gegenstände gemeint sind, denn 
wenn es stimmt, dass zum Wesen von Wahrnehmungen immer auch Komponenten 
gehören, die das bloße Wahrnehmen übersteigen, dann wäre die Beschränkung auf 
eine bloße intentionale Gegenstandsbeziehung des Wahrnehmens ja ebenfalls eine 
künstliche Verkürzung. Mit anderen Worten: Würde ich so argumentieren wollen, 
dann machte ich mich tatsächlich der Identifizierung der Methode mit dem Sein 
schuldig. 

Allerdings trifft das die Phänomenologie als Wesenslehre des Bewusstseins 
noch keineswegs. Denn diese hat es ja nicht mit empirischen Gegenständen zu tun, 
und das in einem doppelten Sinn: Sie hat es mit nichts Empirischem zu tun, da sie 
Wesensstrukturen des Bewusstseins zu enthüllen sucht, und sie hat es nicht mit Ge-
genständen zu tun, wenn man darunter etwas irgendwie Dingliches versteht, da sie 
die Wesensstrukturen des Bewusstseins untersucht, also das komplexe Wie, in dem 
Gegenstände überhaupt erst erscheinen können.  

Aber man muss festhalten: Die Wahrnehmungsbeispiele müssen komplexer, 

können. Dabei wird man sich vor allem fragen, ob es so etwas wie eine bloße 
Wahrnehmung überhaupt gibt und inwiefern die fundierenden Akte durch die fun-
dierten modifiziert werden. Interessanterweise werden Husserls Resultate durch 
diese kritischen Neubestimmungen nicht unbedingt obsolet oder gar falsch; vieles 
wird Bestand haben. So kommt man zu dem kuriosen Umstand, dass man auf der 
Grundlage ungenauer Voraussetzungen zu genauen Ergebnissen gelangen kann! 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

Wie das möglich ist und was daraus folgt, wird noch Gegenstand von Überlegungen 
werden.9 

Damit ergeben sich aber zwei Probleme, die im Folgenden die Idee einer trans-
zendentalen Phänomenologie in zwei Hinsichten neu ausrichten werden. Sie sollen 
hier grob angedeutet werden: 1) Wenn die Motivation nicht außer Acht gelassen 

auch der transzendentalen Phänomenologie werden. Es wird sich wahrscheinlich 
zeigen, dass dafür die Entwicklung oder Übernahme von Begriffen erforderlich ist, 
die eine Phänomenologie ganz grundsätzlich in Frage stellen. 2) Wenn die Analyse 

gibt, dann muss das Auswirkungen auf die Beschreibung von Erfahrung haben. 
Hierzu rückt der Begriff des Horizonts in eine zentrale Funktion.  

durch die Analyse der menschlichen Weise der Welthabe müssen sich zum einen 
die Grundzüge jener Begrifflichkeiten und Strukturen abzeichnen, die als ein erwei-
terter Horizontbegriff, als Begehrensstruktur und vor allem als Prinzip der Altermi-
nation im zweiten Kapitel in den Mittelpunkt rücken werden. Im gleichen Durch-
gang wird sich aber andererseits die Relativierung einiger klassischer philosophi-
scher Begriffe ergeben, die dementsprechend nach und nach fallen gelassen werden 
müssen. Solche Begriffe bzw. Probleme, die sich als nicht hilfreich erweisen, sind 

vorprädikativer Erfahrung; ja sogar der Gegensatz konkret-abstrakt, der für den An-
spruch der Phänomenologie so zentral ist, muss sich schließlich als fragwürdig er-
weisen, ebenso die Absolutheit der Anschauung und letztlich noch bis zum Begriff 
des Sinns, dessen Beziehung auf das Sein durch Husserl wir eben noch als den ent-
scheidenden Schritt der neueren Transzendentalphilosophie dargestellt hatten. Ein-
her mit dieser Arbeit des Zurücklassens geht ein Zweifel, der ebenso tiefgreifende 
Folgen haben kann: ob nämlich die Hierarchisierung des Wesentlichen und des bloß 
Faktischen tatsächlich so strenge durchgehalten werden kann, wie es für die Grund-
legung nicht nur der Phänomenologie unerlässlich erscheint. Gleichwohl werden 
einige der genannten Begriffe auch über den Ersten Teil hinaus Verwendung fin-

einfach verabschiedet wird. Es sind in erster Linie, vielleicht aber nicht nur, die 
Zwänge, die sich aufdrängen, wenn man verständlich und geordnet über eine Sache 
zu sprechen sucht, die die Verwendung von Begriffen, deren Fragwürdigkeit im 
Prinzip erkannt wurde, weiterhin heischen.  
 

                                                             
9  Vgl. Teil II, zumal Kapitel 2.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 29 

 

Bei Husserl bezeichnet der Horizont jenen Hof oder Hintergrund (die Begriff sind 
in den Ideen I Synonyme) einer aktuellen Wahrnehmung, auf den hin ich sie über-
schreiten kann, indem ich etwa aus diesem Hintergrund einen anderen Gegenstand 
herausnehme, der dann mein aktuell erfasstes Objekt ist, während das erste in die-
sen Hintergrund zurücksinkt. Der Horizont ist also das Netz möglicher weiterer Er-
fahrungen  sei es mit demselben Gegenstand (Innenhorizont) oder mit anderen 
(Außenhorizont) , das selbst in doppelter Weise gegeben ist: Zum einen gehört ei-
ne 
den Bildschirm vor mir und darin auf die Buchstaben, die ich schreibe; ich habe 
aber zugleich eine undeutliche Wahrnehmung der anderen Gegenstände, die in das 

Der Horizont ist also einerseits als Teil der Wahrnehmung mitgegeben, der aber nur 
in abgestuften Graden deutlich oder klar ist. Zum anderen ist der Horizont aber 
auch ein Bewusstsein der Möglichkeit anderer Wahrnehmungen, und in diesem 
Sinn ist es entscheidend, dass er ein vor allem formales Bewusstsein ist. Zwar habe 
ich keine konkrete Wahrnehmung, wenn ich nun daran denke, dass ich in wenigen 
Tagen z.B. in Berlin sein werde, aber ich weiß sehr wohl, 1) dass meine Wahrneh-
mung dort eben den gleichen Gesetzen folgen wird wie hier und 2) dass zwischen 
dieser aktuellen Wahrnehmung meines Arbeitszimmers und den Straßen von Berlin 
eine geregelte und im Prinzip auch kontinuierliche Abfolge von Wahrnehmungen 
steht, dass die Wahrnehmungen also ineinander übergehen können. Dass dieses 
Bewusstsein praktisch nie in Reinheit auftritt, sondern zumeist von Erinnerungen 
(z.B. an einige der Zwischenstationen) oder Phantasiewahrnehmungen (wie es in 
Berlin aussehen mag) begleitet ist, ändert nichts daran, dass der Horizont immer 
auch ein formales Bewusstsein bestimmter Unbestimmtheit bezeichnet. 

Nun lenkt aber eine kurze Überlegung den Blick auf etwas ganz Grundlegendes. 
Der Horizont ist jener Hof der noch möglichen Wahrnehmung, der in jeder aktuel-
len Wahrnehmung mitgegeben ist, und sei es in formaler Unbestimmtheit. Aber für 
ein reflexives Bewusstsein ist etwas anderes viel wichtiger, nämlich die Fähigkeit, 
sich dieser Spannung bewusst zu werden. Wenn ich das tierische Bewusstsein als 
jenes vorstelle, das von einer Wahrnehmung zur anderen übergeht, durchaus moti-
viert, aber eben nicht reflektierend, nicht den Horizont und damit die Möglichkeit 
der unbegrenzt weiten Wahrnehmung mitbedenkend10  dann ist im Gegenteil dazu 
                                                             
10  

auf deren Grundlage sich die Eigenart des reflexiven Bewusstseins deutlicher abzeichnen 

kann. Da

eine Realität, und zwar weil uns in der Perspektive, die wir hier einnehmen, jede Hand-

habe fehlt, um Seinsweise und nicht-reflexives Bewusstsein der Tiere solide beschreiben 

zu können. 

wusstsein. Im Laufe der Studie werde ich aber wohl dem Husserl schen Vorwurf des 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

das menschliche Bewusstsein eines, das prinzipiell in jedem Augenblick die Ein-
sicht vollziehen kann, dass die aktuelle Wahrnehmung nur eine mögliche ist und 
dass sich jenseits von ihr   ein Horizont unbegrenzt wei-
terer Wahrnehmung auftut.  

Während der Horizont zugleich die Möglichkeitsbedingung einer weiteren 
Wahrnehmung ist, ist die Einsicht in den Horizont die Möglichkeitsbedingung einer 
freieren Wahrnehmung. Das klingt arg pathetisch und meint doch etwas ganz Ein-
faches: Was tierisches und menschliches Bewusstsein unterscheidet, ist nicht die 
Vorhandenheit oder Abwesenheit eines Horizonts; auch sind beide zur praktischen 
Aktivierung dieses Horizonts in der Lage, das heißt Tier wie Mensch vollziehen die 
Möglichkeiten des Horizonts in je neuen Wahrnehmungen. Der Mensch kann aber 
auf den Horizont als solchen reflektieren, und das heißt: er hat nicht nur ein vor-

dern er hat ein vorgängiges Wissen um dieses Wissen selbst, das es ihm erlaubt, je-
de Wahrnehmung zumindest im Prinzip auf Distanz halten zu können.11  

Das ist natürlich nichts weltbewegend Originelles. Diese Auszeichnung eines 
menschlichen Geistes gegenüber einem tierischen ist schließlich einer der ältesten 
Topoi und  als Fähigkeit zur Reflexion  zugleich die Möglichkeitsbedingung der 
Philosophie. 

Meine Frage ist denn auch eine ganz andere: Es geht zunächst einmal darum, 

Ist e
ist dieses rätselhafte Können in die konkrete Wahrnehmung eingelassen? Hat jede 
Wahrnehmung ihre Reflexion schon in sich eingeschrieben oder tritt sie wie von 
Außen und nachträglich hinzu? 

Diese Fähigkeit zur Reflexion ist praktisch immer bemerkt worden. Die genann-
ten Fragen sind nur selten gestellt, so weit ich sehe nie befriedigend beantwortet 
worden.12 Das mag einen Grund in der Sache haben: So sicher wir reflektieren kön-
nen, so sicher haben wir hiervon wiederum fast nie ein Wissen, geschweige denn 
                                                                                                                                       

Anthropologismus nicht entgehen können: Vielleicht schließen sich eidetische Allge-

meinheit und die Erforschung jenes Faktums Mensch nicht aus  wenn doch, werde ich 

mit dem Widerspruch leben müssen.  

11  Mehr noch: Der Mensch ist jederzeit in der Lage, die Welt der Wahrnehmung und ihre 

Horizontalität auf eine ganz andere Welt hin zu überschreiten, die deutlich anderen We-

sensgesetzen unterliegt als jene und die sie als ganze auf Distanz hält, nämlich die je neu 

entworfene Welt (im strengen phänomenologischen Sinn) der Phantasie, wie Sartre in 

 gezeigt hat.  

12  Einer der ganz wenigen systematischen Versuche, das Problem der Möglichkeit der Re-

flexion in Angriff zu nehmen, ist die Theorie der Idee Gottes bei Descartes. Vgl. auch II, 

1. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 31 

 

ein selbst wieder reflektiertes. Wir kommen also zu dem paradoxen Ergebnis, dass 
genau das, was Ermöglichungsgrund der Universalität des menschlichen Bewusst-
seins ist, sich selbst diesem Bewusstsein zu entziehen vermag. Es ist wie der blinde 
Punkt, um den sich das Sehen erst organisiert. Als einzigen Ausweg sieht man dann 
oft nur noch die alte, aber wenig zufriedenstellende Taktik, diese Fähigkeit zu ei-
nem Apriori zu erklären, das eben einfach nur nachträglich bewusst wird.13 Das 
mag sogar stimmen  viel erklärt ist damit noch nicht. 

Film sehe, wenn ich dem Bus nachlaufe, wenn ich auf meinen Bildschirm achte, 
während ich schreibe, ist keineswegs zwingend eine Reflexion auf die Wahrneh-
mung und andere mögliche enthalten. Doch schon die Wahl der Beispiele ist nicht 
so leicht: Das Ansehen eines Films ist ja eine vollkommen passive Handlung (so 
weit eben für uns überhaupt etwas passiv sein kann): ich sitze im Kino, betrachte 
die Ereignisse auf der Leinwand, fiebere wohl mit dem Helden mit, bewundere die 
Heldin, wünsche dem Bösewicht den Tod etc. Wenn der Film spannend ist, dann 
gerate ich tatsächlich kaum ins Reflektieren, und wenn er klug konstruiert ist, dann 
deutet er zwar die Leerstellen an, an denen weiter reflektiert werden müsste, er füllt 
sie aber noch nicht unbedingt auch aus bzw. vielleicht legt er sogar falsche Fährten 
oder er lässt dem Zuschauer schlicht keine Zeit, eine echte Reflexion zu vollzie-
hen.14 Aber man sieht, dass die Reflexion nicht vollkommen abwesend sein kann. 
                                                             
13  Analog hierzu ist die Frage: Wie gelangt das Kind zur Ausübung seiner Ver-

nunft/Sprache? Es bleibt, so scheint es, keine andere Antwort übrig als diese, dass Ver-

nunft und Sprachlichkeit im menschlichen Kind immer schon, gewissermaßen als Keim, 

als echtes Apriori der Struktur dieses Bewusstseins angelegt sind. Nur so ist erklärlich, 

dass das Menschenkind zu Nutzung von Vernunft gelangt, das tierische aber niemals. 

bleibt dabei ebenso im Dunkeln wie die Mechanismen, die es erlauben, dass ein Potenti-

elles in Aktualität übergeht. Wie kann Pote

werden? Für letzteres mag hier zumindest schon einmal eine Ahnung stehen: Sie ist viel-

leicht immer auf einen spezifischen Widerstand angewiesen zu ihrer Aktualisierung, auf 

ein Widerständiges, an dem sie sich abzuarbeiten und dabei auszubilden hat.  

14  

 schwer wiegt, leuchtet wohl ein. Zwar will der künstlerisch am-

bitionierte Film nicht unbedingt primär eine intellektuelle Existenz oder gar eine Auflö-

senz. Das hindert aber nicht, dass er gerade in der gezielten Inszenierung dieses Sinnli-

chen auch eine Reflexion anstoß

nicht selten als Ziel der Künstler selbst genannt werden, auch eine Vertreibung des Zu-

schauers aus seinen Selbstverständlichkeiten ist, die sich vielleicht im mindesten in die-

sem Satz ausdrückt, der  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

geht, wenn ich einen Film sehe, den ich so ähnlich schon Hunderte Male gesehen 
habe, der also ganz in Konventionen (also Sinnsedimentierungen) aufgeht. 

Auch sonst ist es schwierig, ein Beispiel für reine Wahrnehmung zu finden. 
Wenn ich dem Bus nachrenne, den ich verpassen könnte, betrachte ich ja nicht den 
Bus im Sinn einer Wahrnehmung, sondern er wird für mich zum Mittelpunkt einer 
Bewegung und eines aus irgendwelchen Gründen wichtigen Wunsches, zusammen 
mit dem ganzen Komplex der weiteren Wahrnehmungen, die diese Situation bilden 
(der Straßenverkehr, der mich von der Haltestelle trennt; der Lärm; meine eigene 
Eile und Gedrängtheit; mein Unwohlsein, weil mir meine Verspätung nicht mehr 
erlaubte, mich zu rasieren etc.). Zugleich werden doch auch hier vielfältige Reflexi-
onen vorkommen: Nach diesem Auto wird sich eine kleine Lücke auftun, da werde 
ich schnell über die Straße springen! Was tue ich, wenn ich den Bus doch verpasse? 

Welche Gestalt haben solche Reflexionen konkret? Erstehen sie tatsächlich in 
dieser verbalen Form im Bewusstsein? Auch hier gilt: nicht zwangsläufig; ich muss 
nicht solche Sätze bilden. Die Frage, ob ich auch überhaupt auf das Sprachliche hier 
verzichten kann, kann nicht allgemein beantwortet werden. Dazu muss sich jeder 
zunächst selbst beobachten. Das Problem ist hier aber ein ganz besonderes, denn die 
Beobachtung, auch und vor allem die Selbstbeobachtung ist ja schon eine Reflexi-
on. D.h. die Chancen stehen nicht gering, dass ein nicht-sprachliches Reflektieren 
theoretisch nur dort stattfinden kann, wo ich schlicht nicht daran denke und es also 
nicht reflektiere. Damit scheint jeder Möglichkeit, in dieser wichtigen Frage zu ei-
ner Antwort zu kommen, der Weg versperrt. Lassen wir das vorerst offen. 

Was man aber schon sagen kann, ist, dass die erwähnten Sätze oft nicht voll-
ständig gedacht sind, so sie denn gedacht sind. Es ist, als würde das Bewusstsein 
sich mit dem Anreißen des Hauptgedankens begnügen, zumindest solange das Sub-
jekt noch in einem echten Handlungszusammenhang steht. Wenn ich z.B. noch ren-
ne und die Hoffnung, den Bus noch rechtzeitig an der Haltestelle einzuholen, nicht 
aufgegeben habe, wenn ich aber andererseits zunehmend daran zweifle, dann wird 

nicht als echte Frage in meinem Bewusstsein auftauchen. Um den Ausruf zur Frage 
zu machen, d.h. zum Anknüpfungspunkt weiterer Überlegungen, muss ich ganz of-
fensichtlich eine gewisse Distanz vom Geschehen erlangen. Das kann mit Übung 
sicher auch im Handeln gelingen, die meisten Menschen müssen dazu aber stehen 
bleiben oder aber eine Handlung ausführen, die einen gewissen Charakter des Au-
tomatischen hat (das gleichmäßige Joggen etwa). Solange die Situation dominiert, 
würde der Gedanke, so scheint mir, eher nur angerissen vorkommen, mit der Beto-
nung auf die Zeitwörter, auf die Zeitdimension überhaupt.15 Und schließlich das 
                                                             
15  Roland Barthes gibt in Le plaisir du texte 

die in dieselbe Richtung geht, allerdings noch sehr viel weiter. Ihm zufolge ist sie eben 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 33 

 

Beispiel mit dem Computer: Dort denke ich ja immerhin nach, was ich schreibe, ich 
kann also keineswegs auf eine Reflexion verzichten.  

Man sieht also, dass es nicht so einfach ist, eine Wahrnehmung ausfindig zu 
machen, die nicht schon eine Reflexion, ein Nachdenken im weitesten Sinn in sich 
trägt. Das soll, wie gesagt, nicht zwangsläufig heißen, dass es solche Wahrnehmun-
gen nicht gibt oder gar: nicht geben kann; aber ein Problem ist ihr Aufweis in jedem 
Fall. Vielleicht wird sich zeigen, dass die Frage falsch gestellt ist.  

Ein paar Unterscheidungen sind nun aber bereits zu treffen. Zum einen haben 

praktisches, d.h. eines, das sich im Vollzug einstellt, diesen Vollzug ermöglicht und 
auf keinen Fall mit dem anderen, mit dem wirklichen Wissen um diese Möglichkeit 
zu verwechseln ist. Letztlich werden die Horizonte, die Handlungs- und Wahrneh-
mungsmöglichkeiten zuallererst gelebt. Man könnte von einem gelebten Vorver-
ständnis sprechen. Erst auf der Stufe der Reflexion kann dieses Vorverständnis zu 
einem expliziten Wissen werden, auch wenn dies nur selten, eigentlich nur in der 
philosophischen Reflexion geschieht. Doch schon in allen lebensweltlichen Zu-
sammenhängen ist diese Möglichkeit der Explizierung als Grundlage des Selbst- 
und Weltverständnisses aller Menschen vorausgesetzt: Wir wissen, dass wir über 
Verschiedenstes nachdenken, Alternativen erwägen, neue Wege und Mittel 
(er)finden können; dieses gelebte Wissen ist Grundlage allein schon aller Beurtei-
lungen unseres Verhaltens wie das der anderen.  

Man sieht damit auch, dass man die Reflexion in Hinsicht auf ihre Gegenstände 
unterscheiden muss. Reflektiere ich etwa gegenwärtig auf meine Wahrnehmung als 
solche? Das ist wohl eher in den seltensten Fällen so, vielleicht dann, wenn ich 
mich mit einem Werk der Gegenwartskunst beschäftige, das sinnliche Ansprache 
mit intellektuellem Anspruch verbindet. Ist die Möglichkeit der Wahrnehmung 
                                                                                                                                       

das Sprechen, das sich konstitutiv nicht zu einem Satz vollenden kann. Es spricht einiges 

dafür, dass dies die richtige Fassung des Problems ist. Dann wären meine Beispiele wie-

derum nur solche, die bereits an der Schwelle einer Vervollständigung stehen und damit 

nicht re

i-

même un lieu public, un souk; en moi passaient les mots, les menus syntagmes, les bouts 

de formules, et aucune phrase ne se formait -là. 

Cette parole à la fois très culturelle et très sauvage était surtout lexicale, sporadique; elle 

constituait en moi, à travers son flux apparent, un discontinu définitif: cette non-phrase 

qui aurait été avant nellement, superbement, hors de la 

phrase Wir werden am Ende dieses Kapitels und im Dritten Teil auf solche Phänomene 

zurückkommen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

selbst Gegenstand der Reflexion? Das ist das Thema philosophischer Überlegun-
gen, nicht unbedingt lebenspraktischer. In den meisten Fällen wird die Reflexion 
einen Gegenstand haben, der mit der gegenwärtigen Wahrnehmung in einem unbe-
stimmt weiten Zusammenhang steht, der sogar von ihr so weit entfernt sein kann, 
dass er diese gegenwärtige Wahrnehmung wie ins Ferne abrücken lässt, sie zu ei-
nem Hintergrund ohne Transparenz oder Verbindung zum Vordergrund macht, et-
wa dann, wenn wir uns tagträumerisch so verlieren, dass die Wahrnehmungswelt 
zur Theatermaschinerie wird, die mit der Bühne, auf der der aktuelle Gedanke 
spielt, keine sichtbare Beziehung hat. 
 

Die Verhältnisse sind lange nicht geklärt. Vorerst scheinen aber diese beiden Sätze 
sicher: Eine Wahrnehmung ist keine Reflexion und eine Reflexion keine Wahrneh-

Fiktion philosophischer Reflexion.16  
In zwei Richtungen muss also die Verumständung jeder Wahrnehmung, oder 

allgemein  denn darum geht es eigentlich  jeder Welthabe und jedes innerhalb ei-
ner Welt vollzogenen Akts oder Gedankens verfolgt werden: In Richtung auf die 
Motivation und in Richtung auf die Reflexion. Es wird sich dabei bald erweisen, 
dass beide Begriffe  Motivation und Reflexion  als zu eng gefasst aufgegeben 
werden müssen. 

Frage, ob wir wann und wie reflektieren, sondern darum, dass die Fähigkeit zur Re-
flexion eine radikale Änderung im Vergleich zu 
stellt. (Natürlich kann diese Änderung immer nur einseitig und, bis zu einem gewis-
sen Grad, spekulativ beschrieben werden, da uns der Zugang zu einer solchen tieri-
schen Welt verschlossen bleibt.) Anders formuliert: Wie lässt sich die Welt(habe) 

                                                             
16  Der Begriff der Fiktion ist dabei nicht kurzerhand als pejorativ zu verstehen. Husserl 

selbst betont ja, dass die Fiktion das Element und Milieu der Phänomenologie ist, wenn 

man diesen Satz recht zu verstehen weiß. Allgemein muss man damit rechnen, dass die 

Fiktion sich nicht einfach der Wahrheit entgegenstellt, sondern ein unerlässlicher Weg zu 

ihr ist. Jede Wissenschaft, mag sie noch so positivistisch auftreten, bedarf der Fiktion  in 

Wahrheit sind die Wissenschaften, die am positivistischsten auftreten, am meisten der 

Fiktionalität unterworfen. Dabei ist diese selbst nicht das Problem, sondern vielmehr der 

Mangel in die Einsicht, dass fingiert wird. Wenn jeder Ansatz von Wissenschaft seine 

Vorläufigkeit hat, dann mag das auch an diesem unaufhebbaren fiktionalen Charakter lie-

gen, und zwar, weil der Zweck der Fiktion gerade die Sichtbarmachung, d.h. aber immer 

auch die Selektion eines Relevanten ist und es deswegen keine vollständige Fiktion gibt. 

Diese wäre zugleich die vollständige Wissenschaft. Vgl. auch II, 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 35 

 

fügt? Diese Fähigkeit selbst, die Möglichkeit, immer noch einmal anders auf die 
Welt zu blicken, ist dabei jenes Nichts, von dem Derrida spricht.17  

Dass der 
kann  weil es eben nichts ist18 , macht seine ontologische Auszeichnung aus. 
(Heidegger würde wohl sagen: seine Auszeichnung zum Ontologischen.) Die Frage 
ist also, wie sich diese Auszeichnung konkret gibt und wie sie sich zu seiner Welt-
habe verhält bzw. in ihr hält.  

Um dies angemessen beschreiben zu können, ist ein Perspektivwechsel notwen-
dig. Keine Wahrnehmung, kein Akt in der Welt ist ein isoliertes Vorkommnis. Da-
rauf hatten schon die ersten Analysen hingedeutet. Jede einzelne Wahrnehmung, 
Handlung, Reflexion steht in einem Zusammenhang, der ihnen insgesamt vorher-
geht und ihnen erst Sinn verleiht.19 Das gilt sogar schon für die tierische Seinswei-
se: Hierher gehört das, was man als Instinkt bezeichnet.20 Der Instinkt, d.h. die spe-
zifische Weise der Selektion und Gewichtung und Auffassung, die diese oder jene 
Tierart, durchaus aber auch  in schwer bestimmbarem Maß  jedes individuelle 
Tier auszeichnet, gibt schon vor, was wie zum Gegensta

gung auch durch den Menschen hinzu.  
So können wir uns zwar in der Tat nicht vorstellen, einen anschaulichen Begriff 

davon zu gewinnen, wie etwa eine Biene ihre Welt auffasst. Sicher scheint aber 
doch zu sein, dass für diese Biene sehr vieles nicht existiert. Nicht, dass sie viel-
leicht blind wäre dafür, dass vor ihr ein Auto oder ein Stein steht, und dass sie da-
gegen fliegen würde. Gemeint ist hier, dass Auto, Stein, Haus etc. nur als zu um-
fliegende Hindernisse in der Welt (oder genauer: Umwelt) der Biene auftauchen. 
Dagegen reagiert die Biene auf bestimmte Pflanzen, auf ihren Bienenstock, auf Ge-

hrerseits festgeleg-
te Verhaltensweisen ab, zu denen auch der zurecht bewunderte Schwänzeltanz ge-

was wie in ihr auftauchen und welche Reaktionen es hervorrufen kann. Dass es etwa 
möglich ist, einen Hund zu trainieren und ihm gewisse Handlungen als Reaktionen 
auf Befehle anzugewöhnen, lässt sich unterschiedlich deuten. Eine schwache Deu-
tung ginge von der Tatsache der Belohnung aus und erklärte diese Möglichkeit also 
                                                             
17   245 

II, 1. 

18  Man kann in 

gen korrelativen Aspekte dieses Entzugs immerhin anzuzeigen. 

19  Darauf weist auch Husserl hin, etwa in den Ideen I (§ 83). 

20  

aber keine empirische Größe. Empirisch beobachtbar ist ein Instinkt nicht; nur seine 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

als rein  die sich experimentell weder 
belegen noch widerlegen lässt (wie im übrigen die vorige auch nicht)  könnte gel-
tend machen, dass gerade bei einem Tier wie dem Hund die Möglichkeit nicht ab-
zuweisen ist, dass in de
nämliche solche, die als Befehlsgeber aufgefasst werden können, d.h. Menschen, zu 
denen ein Hund ja in der Tat eine besondere, vom rein Dinglichen verschiedene Be-
ziehung aufbaut.21 

Entscheidend ist, dass der Entwurf, in dem sich ein Tier findet, a priori festlegt, 
was überhaupt erscheinen kann und mit welchem Sinn es erscheint. Die Grenzen 
einer Änderung bzw. Ausweitung solchen Sinnes sind eng gesteckt und sie sind, 
soweit man sehen kann, immer auf eine Manipulation von Außen angewiesen.  

Es sind aber genau diese Eigenschaften, die nicht auf die menschliche Welt zu-
treffen: Prinzipiell kann alles zum Gegenstand des Menschen werden, und bei kei-
nem Gegenstand ist a priori festgelegt, als was er erscheinen kann.22 Das ist nur ei-

                                                             
21  

Interpretiere ich so nicht in die Welt des Hunds eine 

Unterscheidung hinein  , die es in ihm gar 

nicht gibt? Die Frage ist berechtigt, aber für das hier Interessierende irrelevant. Wie 

er Tiere nur als Folie dienen. 

22  Kann wirklich alles zum Gegenstand menschlichen Bewusstseins werden? Kann es nicht 

Dinge geben, die der Mensch, aufgrund seiner sinnlichen Disposition grundsätzlich nicht 

zu erfassen vermag, eine transzendente Wahrheit etwa oder die Wahrheit des Physikali-

schen, die er nur über den Umweg der Naturwissenschaft erkennen kann? Unmöglich ist 

das nicht. Es ist aber als philosophische These nicht nur vollkommen nutzlos  denn was 

sollte man dann darüber sagen? , sondern auch durch nichts fundiert. Woher wüsste man 

von solcher Transzendenz, wenn sie durch nichts erkennbar ist? Man sieht, dass ich dann 

alles Mögliche behaupten kann, ohne den geringsten Erkenntnisfortschritt zu erreichen, 

Marsmenschen ebenso wie das Spaghettimonster. Was die Idee des Zugangs zur Wahr-

heit in der Wissenschaft angeht, so hat man ja einen Zugang zu dieser, wenn auch einen 

vermittelten. Aber die Behauptung der metaphysischen Wahrheit des so wissenschaftlich 

Erfassten bleibt eben immer nur das: Behauptung, und wird sich niemals der einzigen 

durchsetzen können, da sie auf diese angewiesen bleibt. Im Übrigen übersieht diese me-

taphysische Überhöhung der Wissenschaft deren konstitutiven historischen Charakter. 

Viel interessanter ist deswegen die Frage, woher die Tendenz kommt, beständig die 

Wahrheit des Phänomenalen zu einer transzendenten Wahrheit an sich überspringen zu 

wollen. Wir werden auf diese Tendenz in Gestalt des Naturalismus noch einmal zurück-

kommen, um sie, am Ende dieses Teils, mit jener Metaphysik zu konfrontieren, die allein 

die der Phänomenologie sein kann.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 37 

 

bezeichnet wurde. Es ist zugleich der erste Hinweis auf jene Struktur der Altermi-
nation, in die die phänomenologische Analyse hier gestellt wird. 

Es folgt 
logischen Festlegung die Dinge und Menschen in ihrem bloßen So-Sein erscheinen 
würden, diesseits aller Vorauslegung, jeder Nutzbarmachung, jeder Reduktion. 
Ganz im Gegenteil erscheinen die Dinge und Menschen, alles, was uns begegnen 
kann, immer schon in einer bestimmten Weise, so und so aufgefasst. Auffassung 
bedeutet dabei: etwas als etwas auffassen. Das heißt in einer ersten Annäherung, 
dass alles, was erscheint, als etwas erscheint, unter einer bestimmten Hinsicht er-
scheint, also nicht nur die räumliche Erscheinung eine ist, die ihrem Wesen nach 

 
Erstens scheint diese Analogie eine Gefahr zu bergen. Denn wenn man einen 

räumlichen Gegenstand vor sich hat, der sich abgeschattet gibt, der also immer in 
seiner einzelnen Wahrnehmung auf unbestimmt, letztlich unendlich viele weitere 

talität von Sinn, aus der, als aus einem Reservoir, jede einzelnen Auffassung 
schöpft?  

Es wäre sicher falsch so zu denken, denn es würde ein An-sich von Sinn setzen, 
wo es nur ein An-sich im Für-mich gibt. Genauer gesprochen: Schon bei der Wahr-
nehmung des räumlichen Gegenstands ist die Ansetzung des An-sich als der 

Wahrnehmung ja nichts, was sich als solches ausweisen lässt. Dieses An-sich, der 
Gegenstand an sich, unabhängig von meiner immer einseitigen und abgeschatteten 
Wahrnehmung ist ja selbst eine Idee, die in der Wahrnehmung gestiftet ist und nicht 

missachtet daher ganz ebenso das Wesen der Wahrnehmung, wie es ein letztlich 
theologischer 
ner Mannigfaltigkeit, die die Wahrnehmung von ihm ist, nicht seine externe Bedin-
gung.23 Würde ich daher eine Summe von Sinn zugrundelegen, aus der ich in dieser 
oder jener Weise schöpfen ka

solche nirgends gegeben ist und nicht gegeben sein kann. Sinn ist, ebenso wie 
Wahrnehmung, immer auf einen Standpunkt, eine Perspektive, eine Hinsicht ange-
wiesen. Für einen endlichen Geist  von dem allein wir sprechen können  wäre die 
Totalität des Sinns nicht eine Vollkommenheit, sondern im Gegenteil das einzige, 
was sich zu Recht als Chaos bezeichnen ließe.  
                                                             
23  Vgl. dazu vom Autor: In den Bogenmaßen des Seins.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

Im Übrigen ist es ja keineswegs selbstverständlich, dass man eine solche Totali-
tät von Sinn zugrundelegt; ganz ebenso kann man im Gegenteil einen Nihilismus 
des Sinns voraussetzen, also eine These vertreten, wonach Sinn überhaupt nur eine 
Illusion ist, die der Mensch sich schafft. Sinn gibt es also danach nicht. Auch diese 
These ist zweifelhaft, denn sie missachtet immerhin tendenziell, dass es Sinn sehr 

Welt (oder auch in Rückwendung wieder zu sich selbst) Sinn konstituiert. Beide 

detaillierte Beschreibung des Vorgangs der sinnhaften Weltkonstitution auf eine 
generelle Aussage hin überspringen.24 

 
 

AUFFASSUNG   
 

Zweitens gibt es aber wohl einen guten Grund, weshalb man ausgerechnet die 
räumliche Wahrnehmung zum Leitfaden der Analyse des Sinngeschehens erhebt. 

äre. Was 
heißt das genau? Jede Auffassung ist material fundiert, insofern es keine Bewusst-
seinsleistung gibt, die sich nicht in der einen oder anderen Weise auf Sinnliches be-
zieht. Bei der Wahrnehmung oder dem bildlichen Vorstellen (imaginatio) ist das 
unmittelbar einsichtig. Aber auch das Fühlen, Wollen und Denken ist immer auf 
Sinnliches bezogen. Bei Fühlen und Wollen scheint das immerhin in dem Maße 
einleuchtend, in dem Sinnliches Gegenstand solcher Akte ist: Ich liebe jene Frau, 
begehre sie auch körperlich, hasse jenen Opportunisten, will diesen Gegenstand be-
sitzen oder eine Handlung ausführen, einen Genuss erleben. Schwieriger wird es 
bereits, wenn man auf Phänomene verweist, in denen offenbar eine Orientierung 
auf Gegenständliches (sei es ein Gegenstand im engen Sinn oder eine Handlung 

dadurch unterscheidet, dass ihr der Gegenstand fehlt (deren Charakterisierung als 
25 Wie mit der Scham oder der Schuld, die man 

fühlt, ohne dass es möglich wäre, einen genauen Gegenstand auszumachen, zumin-
dest nicht so, dass der Gegenstand, also der Grund von Schuld und Scham dem 
Ausmaß und der Dringlichkeit dieser Gefühle in verständlicher Weise Rechnung 

                                                             
24  Gleichwohl wird die Frage in gewandelter Form als die nach dem Jenseits der logischen 

Zeit (II, 2) wiederkehren.  

25  Vgl. Sein und Zeit. § 40 und Was ist Metaphysik?. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 39 

 

tragen kann?26 Wie steht es mit jener Unruhe und Ungeduld, die einen manchmal 
ergreift, ohne dass man recht wüsste, woher sie kommt, und die durch keine wie 

als Erklärung, ein 
ursprüngliches Objekt des Wollens voraussetzt, das eben verlorengegangen wäre, 
bewegt sich auf dünnem Eis. Genau diesen Sprung von einer Funktion zu einem 
Sein darf man eben nicht machen, will man den Realitäten der menschlichen 
Seinsweise gerecht werden. Aber ist dann hier noch zurecht von einer sinnlichen 
oder materialen Fundierung zu sprechen?  

Man könnte ja einfach darauf verweisen, dass sich solche Phänomene immer 
auch im Leiblichen manifestieren, dass eine Angst etwa bestimmte leibliche Reak-
tionen hat und ohne sie nicht sein kann. Das mag zwar stimmen, es umgeht die ei-
gentliche Frage aber, indem die Frage nach einer sinnlich-materialen Fundierung in 
die nach einer leiblichen Korrelation umgedeutet wird. Um letzteres geht es hier 
aber nicht, so wichtig diese leibliche Manifestation für ein Bewusstsein auch sein 
mag. Zunächst zum letztgenannten Beispiel, das der Unruhe und Ungeduld: Hier ist 
durchaus eine materiale Fundierung gegeben, nämlich darin, dass sich eben diese 
Ungeduld und Unruhe im Ungenügen aller verfügbaren und denkbaren Gegen-
ständlichkeiten realisiert. Womit auch immer ich mich beschäftigen mag, immer 
wird meine Spannung an den Gegenständen und Handlungen abgleiten. D.h. gerade 
in diesem Phänomen bin ich durchaus mit immer nur material vorstellbaren Gegen-
ständen und Handlungen befasst, wobei aber das Phänomen genau darin besteht, 
dass diese Hinwendung an einem Anspruch scheitert, den sie offenbar nicht erfüllen 
kann. Deswegen gehe ich aber nicht in den Zustand der Gegenstandslosigkeit über. 
Selbst wenn man sagt, dieses Abgleiten am Ungenügen der Gegenstände wäre nur 
eine erste Phase, der eine zweite, nun wirklich gegenstandslose folgt, müsste man 
genauer präzisieren, was man damit meint. Es geht dann sichtlich um eine Situati-
on, in der das Ungenügen aller Gegenstände in einer gewissen, vielleicht resignie-
renden Weise angenommen wird, in der man also nicht mehr versucht, der Unruhe 
eine Beschäftigung entgegenzusetzen. Dann sind mehrere Weisen der Antwort 
denkbar: ein Warten, eine Abdankung, eine Konfrontation mit dem Phänomen. 
                                                             
26  Es handelt 

Religionen als Bewusstsein einer fundamentalen Unzulänglichkeit ausdrückt, z.B. in der 

Ur- oder Erbsünde des Christentums. Übrigens könnte man argumentieren, dass diese 

Sicht auch dort ihren Ausdruck gefunden hat, wo eine intensive Thematisierung einer 

en von einer Schuldigkeit, die 

zwar dann den Helden widerfährt, also nicht zu einer ihnen, als einzelnen Menschen, 

vorhergehenden metaphysischen Größe hypostasiert wird, die aber dennoch erstens über 

die Helden wie ein Fremdes kommt und zweitens die gesamte Handlung antreibt. Wir 

ausholen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

Immer scheint aber doch eine gegenständliche Orientierung, geschweige denn eine 
materiale nicht mehr zu existieren. Wahrscheinlich ist das richtig. Ich werde darauf 
zurückkommen.  

Ganz ähnliches gilt für die erwähnte Angst, oder auch für Schuld und Scham. 
Damit ist nun keineswegs gemeint, dass diese Phänomene nicht weiter analysierbar 
und beschreibbar sind. Das sind sie sicherlich, und wir werden uns dem teilweise 
auch noch widmen müssen. Ich meine, dass es Erlebnisweisen gibt, in der jede em-
pirische Fundierung des Erlebten überwunden ist. Dabei muss aber der dynamische 

sche Überwindung nicht einfach als ein Faktum darstellt, dass also das so beschrie-
bene Phänomen (Unruhe, Schuld, Scham, Angst) nicht unmittelbar als gegenstands-
los eintritt; vielmehr sind dies Phänomene, die dadurch konstituiert und ausge-
zeichnet sind, dass man zuerst versuchen wird, ihnen eine gegenständliche Orientie-

aktion scheitert, wird man sich der Unhintergehbarkeit und Gegenstandslosigkeit 
bewusst werden. (Dem widerspricht übrigens nicht, dass im Rückblick schon der 
erste Versuch der Bindung an etwas Bestimmtes mit der Ahnung der Unmöglichkeit 
verbunden war, dass diese Ahnung vielleicht sogar wesentlich zur selbst wesentli-
chen Genese27 dieses Phänomens gehört  was sich freilich schwer abschließend 
beschreiben lässt. Außerdem mag der Rhythmus dieser Genese variieren, vielleicht 

vertraut sein.) Gleichwohl musste ich mich, so scheint es, auf eine deutlich abge-
schwächte Position zurückziehen im Vergleich mit der Ausgangsposition: Das Phä-
nomen selbst mag durchaus gegenstandslos und damit auch nicht mehr material 
fundiert sein, auch wenn seine Genese notwendig diese materiale Fundierung auf-
weist.  

Ein weiterer Einwand wird hier ganz richtig in Anschlag gebracht werden, denn 
wenn auch eine Großzahl von Phänomenen eine materiale Fundierung aufweist, 
dann ist damit noch nicht geklärt, was eine materiale Fundierung sein soll. Eine 
Sichtweise auf diese Frage, die unbedingt abgewiesen werden muss, ist das Lego-
Prinzip  also jene Interpretation, wonach es eine einfach zugrundeliegende Auffas-
sung eines Wahrnehmungsgegenstandes gibt, auf die sich zusätzlich eine wertende, 
affektive, oder wie auch immer höherstufige Auffassung aufpfropft, und zwar so, 

                                                             
27  Damit ist gemeint, dass solche Phänomene in ihrem Wesen Phänomene, Erlebnisse in 

diesem Fall sind, die einer Genese bedürfen, die nicht nur eine statische Charakteristik 

haben, sondern grundsätzlich einer Entwicklung unterliegen, wenn diese auch nicht in de-

terministischer Weise vorgeschrieben ist. Es wurde schon angedeutet, dass ich mich z.B. 

zu ihnen in verschiedener Weise verhalten kann.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 41 

 

realisierbar, 
dass eine bloße Gegenstandsauffassung ohne die Einordnung in eine höherstufige 
gegeben sein kann. Wir hatten genau dieses Problem schon angesprochen, indem 
wir auf die Künstlichkeit der Wahrnehmungsbeispiele hingewiesen hatten. Jede 
Wahrnehmungsauffassung steht im Horizont nicht einfach nur einer weiteren Auf-

schlossen, sie bedürfte aber einer eigenen Beschreibung, die sicherlich von den 
phänomenologischen Wahrnehmungsanalysen deutlich abzuweichen hätte (denn 
diese stehen ja immer schon in einem Kontext, nämlich einem philosophischen Er-
kenntnisinteresse). Es wäre zu vermuten, dass eine solche bloße Wahrnehmung 
praktisch unmittelbar wieder untergeht, d.h. dass keine Erinnerung an sie verbliebe, 
weil nichts an ihr eine Relevanz entwickelte, so vielleicht wie für eine Biene ein be-
liebiger Gegenstand, an dem sie auf ihrem Flug vorbeikommt, keine wirkliche Be-
stimmtheit zu entwickeln vermag. Der Unterschied bestünde aber darin, dass diese 

mag, auf die aber nur dann (und nur unter bestimmten Umständen) zurückgekom-
men werden kann, wenn sich in einem späteren Zeitpunkt eine Problematik stellt, 

vermag. Wenn man aber an solche Phänomene denkt, die einer bloßen Wahrneh-
mung vielleicht am nächsten kommen, wird man einsehen, dass diese Möglichkeit 

ist, ohne dass etwas gesehen wird, und wo auch die anderen Sinne meist so gestellt 
sind, dass sie zwar offen sein mögen  so wie der Blick sich offen auf die Welt rich-
tet , aber dennoch alles, was entgegengenommen werden mag, sofort wieder ver-
lieren, als sei es nie da gewesen.28 (Man ist hier an Freuds Konzeption des Bewusst-
seins als eine Wahrnehmungsbewusstseins erinnert, das jedes Rezipierte weiterge-
ben muss, soll es nicht verloren gehen, weil es selbst nicht über die Möglichkeit ei-

Punkt, weil Freud so jene Differenzen, die wir als Elemente aus dem einheitlichen 
Phänomen der Welterfahrung herauslesen wollen, zu ganz anderen Zwecken syste-
matisch interpretiert und verteilt.) Es findet doch in solchen Fällen zweifellos 
                                                             
28  Ganz anders dagegen jene alten Frauen, die man in südlichen Ländern auf schlichten 

Holzstühlen auf der Straße vor ihrem Haus sitzen sieht, die dort den ganzen Tag verbrin-

gen mögen und dabei nur immerzu das Treiben in der Straße betrachten. Dort ist das 

Schauen, das keinen besonderen Zwecken dient, außer vielleicht einer, je nach Tempera-

sondern wird vielmehr als Lust am Schauen selbst, gerade ohne den klar definierten 

Zweck, praktiziert.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

Wahrnehmung statt, auch wenn wir uns eingestehen müssen, dass von ihr nicht viel 

leicht lassen sich solche Situationen tatsächlich treffend als eine bloße Wahrneh-

geordnet ist, von der her sie ihre Bestimmtheit erhält. So ließe sich dann auch ver-
ständlich machen, was dort passiert: Wo auch immer mein Geist in solchen Augen-
blicken ist  ob ich über eine Formulierung nachdenke, einer Erinnerung nachhän-
ge, einen Gedanke verfolge; ob mein Geist nicht vielleicht sogar, was eine genauere 
Beschreibung ist, nur in der Abwesenheit, dem Entschwinden einer irgendwie gear-

und verloren hat und ich in diesem eigenartigen Schwebezustand bin, in dem ich 
, jedenfalls scheint die sinnliche Wahrnehmung 

nung wie abgeschnitten zu sein. (Freilich, wie es ausgerechnet möglich ist, dass ich 

Problem benannt, keineswegs schon geklärt.) Dann besteht vielleicht gerade die Ei-
genart dieser (Nicht-)Wahrnehmung darin, dass sie keinen Fokus hat, nicht selek-
tiert und gewichtet, keine Relevanz einführt, weil sie keine Perspektive, Hinsicht 
hat! 

Es stellt sich also noch einmal heraus, dass unter Fundierung keinesfalls eine 
Struktur von Bewusstsein verstanden werden darf, wonach eine bloße sinnliche 
Wahrnehmung in ein Feld von Bedeutsamkeiten wie nachträglich eingefügt wird, 
dass es also zunächst 
auch noch andere Bewusstseinsakte aufbauen können, die immer weiter reichen, ei-
nen allgemeineren Horizont von Sinn eröffnen, eine Skizze von Möglichkeit mit-
bringen, gleich ob es praktische, theoretische, wertende, affektive usw. sind. Wie 
gezeigt kann es solche bloßen Wahrnehmungen vielleicht geben, sie sind aber gera-
de jene 
dierung muss also in einer ersten Annäherung so verstanden werden: Die Wahr-
nehmungsakte fundieren die höherstufigen, weil diese auf Wahrnehmungsakte an-
gewiesen sind (1.), weil letztere im Prinzip auch alleine auftreten können, auch 

von den fundierenden zu den fundierten gibt, d.h. dass verschiedenste Wahrneh-

Aber dieser letzte Punkt weist bereits darauf hin, dass Fundierung niemals eine ein-
seitige Beziehung anzeigt, sondern im Gegenteil eine wechselseitige. Denn wenn 
verschiedenste Wahrnehmungsakte in unterschiedlichste höherstufige Akte bzw. 

das zugleich, dass es eine gewisse Unabhängigkeit der letzteren von den ersteren 
p 

den fundierenden vorhergehen und deren Sinn bestimmen (4.)! 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 43 

 

Eine dritte Art von fundierten Akten sollte vielleicht um der größeren Klarheit 
willen angesprochen werden, nämlich ausgesprochene Denkakte.29 Die Frage war ja 
die nach der materialen Fundierung höherstufiger Akte. Inwiefern sind nun also 
Denkakte auf solche Materialität angewiesen? Der Gedanke eines reinen Denkens 
geistert schließlich schon lange durch die Philosophiegeschichte, freilich mehr von 
denen beschworen, die ihn austreiben wollen, denn von ausgesprochenen Götzen-
dienern. Man wird sicherlich bei einigen sogenannten rationalistischen Autoren 
Aussagen in der Richtung finden, dass ein reines, von keiner Sinnlichkeit  gleich 
ob als sensus oder als imaginatio  getrübtes Denken möglich sei. In konkreter Aus-
führung finden sich aber doch nur selten Beispiele solcher reiner Denkakte. Man 
wird dann vielleicht verwiesen auf unmittelbare Einsichten wie die in die Absolut-
heit des cogito  das allerdings schon bei Descartes alle Bewusstseinsmodi, also 
auch die sinnlichen umfasst  oder in gewisse einfache mathematische oder logi-
sche Wahrheiten. Doch ein recht verstandener Empirismus  nämlich die Phäno-
menologie  wird folgendes zu bedenken geben: Alles, was so an Beispielen für 
reines Denken gegeben werden kann, widerspricht exakt der These, indem sich 

Art stützen, nämlich auf die Sprache (wiederum im Prinzip gleichgültig, ob als ge-
sprochene oder geschriebene). Es gibt keine Mathematik, es sei denn in Begriffen 
und Zeichen, die ihre Elemente und Operationen ausdrücken; und es gibt keine Ein-
sicht in das cogito, es sei denn man folgt dem cartesischen Gedankengang, der in 
Form eines Textes niedergelegt ist. Aber, kommt die Replik, das Wichtige ist doch 

die Zahl 1 meine, Hauptsache, ich vollziehe den Sprung von der Materialität ir-
gendeiner Sprache zur Idealität ihrer Bedeutung, die für jede Sprache die selbe ist. 
Ebenso hatte Descartes sicherlich gute Gründe, seine Meditationen genau so zu 
schreiben, wie sie vorliegen; das heißt aber noch lange nicht, dass die Vermittlung 
des in ihnen bewahrten Gedankens ohne Ausnahme auf diese Textgestalt angewie-
sen ist. Beweist nicht jedes Proseminar, in dem der Text verhandelt wird, indem er 
                                                             
29  Ist das die klassische Dreiteilung in Sinnlichkeit, Wille und Vernunft? Nein, so soll es 

nicht gemeint sein. Die Beispiele, die ich angeführt habe, sollen sich durchaus eine ge-

wisse Willkürlichkeit bewahren; es ist überhaupt nicht ausgeschlossen, dass es noch wei-

tere gibt, die man in der vorliegenden Frage  

Sinnlichen  nennen könnte, ebenso wie es nicht so sicher ist, ob man die Beispiele der 

Unruhe, der Schuld und Scham so ohne Weiteres einfach dem Bereich des Willens ein-

ordnen könnte; sicher nicht irgendeiner klassischen Vorstellung des Willens. Wenn ich 

auch Kategorisierung der Phänomene zugunsten ihrer direkten Befragung eine Absage er-

teilt werden soll.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

ausgelegt und diskutiert wird, dass auch diese fixe Gestalt gerade durch ihre Fest-

legung darauf angewiesen ist, erweitert, variiert, kritisiert, moduliert zu werden, 
kurz: dass jeder Text notwendig einen anderen fordert, um ihn erst zu dem zu ma-
chen, was er ist? Immer gilt es also, das Materiale als eine Vorläufigkeit hinter sich 
zu lassen und auf eine ideale Bedeutung hin zu überschreiten, die in der Sprache 
nur angedeutet ist. Sprache funktioniert also doch gerade dort am besten, wo sie un-
sichtbar wird, transparent, wie in der Mathematik. Einsicht geschieht als Durchsicht 

durch die Sprache.  
Dazu ist mehrerlei zu sagen. Zum einen dient ja bereits der (von Derrida inspi-

rierte) Gedanke, dass jeder Text einen anderen benötigt, um wirklich Text zu wer-
den, als Gegenargument gegen das eben Gesagte, nämlich so, dass der Übergang 
zum Idealen sogar eine Verdoppelung des Materialen erfordert. 

Aber zunächst zum Kern des Arguments: 1. Es zeugt bereits von einer zweifel-
haften Auffassung von Sprache, wenn man meint, das Materiale zugunsten des Ide-
alen tatsächlich hinter sich lassen zu können. In den Begriffen Saussures ausge-
drückt würde das heißen, dass man das Signifikat am Ende einer geistigen Anstren-
gung für sich haben könnte. Dagegen ist festzuhalten, dass Bedeutung immer einer 
Artikulation bedarf, die im Vollsinn auf eine artikulierte Zeichengestalt angewiesen 
bleibt. 

2. Es stellt sich heraus, dass die Gestalt der Zeichen zwar dazu da ist, über-
schritten zu werden hin auf die ideale Bedeutung, die in ihnen niedergelegt ist. Al-
lerdings ist dabei die konkrete Gestalt des Zeichens keineswegs gleichgültig. Nicht 
jede Gestalt erlaubt jeden Ausdruck. Dieses Problem wird ja schon bei den Unter-
schieden in verschiedenen Sprachen deutlich, wo manches, was hier unterschieden 
wird, dort zusammengefasst wird, und umgekehrt. Den analytischen Geist der Phi-
losophen wird nun leider nicht immer der Gefallen getan, dass nur die Unterschei-
dung die Wahrheit ist. Nur weil eine Sprache mehrere Worte verwendet, um präzi-

Damit ist zumindest das Problem der Innen- wie Außengrenzen der Bedeutungen 
benannt. 

Man kann das Ganze aber auch sehr viel konkreter machen, denn wer Descar-
Meditationen liest, der muss sich eben auf die konkrete Textgestalt einlassen, 

die er vor sich hat. Die Meditationen wurden in Latein geschrieben, und so sollte 
man sie auch lesen. Bereits die französische Übersetzung, die Descartes nicht selbst 
angefertigt, wohl aber autorisiert hat, birgt ihre ganz eigenen Probleme. Und jede 

schlimmer. Das sieht man etwa dann, wenn man sich die Mühe macht, den Begriff 
des cogitare bzw. der cogitatio 
gemeint; vielmehr schafft Descartes hier einen Begriff  indem er einen im Schatz 
der Sprache bereits vorhandenen zu einem technischen Terminus umdeutet , des-
sen Zweck es ist, das Gesamte der Bewusstseinsaktivität als solcher zu bezeichnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 45 

 

phalsten Fehldeutungen der Geistesgeschichte  rein lexikalisch ist sie aber richtig.) 
Das zeigt, dass noch bei jedem Text nicht nur auf die Gestalt der Sprache, in der er 
geschrieben ist, zu achten ist; es kommt vielmehr noch als weitere, und mindestens 
ebenso wichtige Dimension hinzu, dass der Autor diese Sprache in einer Weise 
verwendet, die es ihm erlauben soll, Dinge auszudrücken, für die es vielleicht noch 
gar keinen eigenen Ausdruck gibt. Die Arbeit, die zu einer Einsicht führt, die so 
vielleicht von den Signifikanten, von der Materialität der Sprache gelöst ist, ist also 
in jedem Schritt auf eben diese Materialität angewiesen, und das wesentlich. Diese 
Materialität verschwindet nicht einfach, sie muss im Gegenteil in einem langen und 
anstrengenden Prozess Diese Prozessualität 
darf nicht übersehen werden, will man das hier in Frage Stehende wirklich verste-
hen. 

Materialität der Sprache noch deutlicher. Denn in diesem Beispiel trifft das reinste 
Denken auf den letzten und unreinsten Ausläufer der Sprache: die Mathematik auf 
die Schrift. Es stellt sich nämlich heraus, dass Mathematik ihrerseits erstens als eine 

Idealität ihrer Wahrheiten ebenfalls als deren transzendentaler Sinn anzusehen ist; 
mit anderen Worten: dass Mathematik historisch ist, ist ihr nicht äußerlich, sondern 
wesensimmanent. Und das heißt auch, dass die Wahrheiten nicht zu überzeitlichen 
hypostasiert werden dürfen, sondern diese Überzeitlichkeit als genau der Sinn be-
trachtet werden muss, mit dem sie in der Zeit begegnen. Zweitens und wichtiger ist 
aber, dass man nicht mit jedem Zeichensystem jede Mathematik betreiben kann. 
Gerade die gesprochene Sprache erweist sich in der Mathematik als einer formali-
sierten Zeichenschrift rettungslos unterlegen, da die langen Namen und ausführli-
chen Angaben komplexerer Operationen sich ausgerechnet deswegen nicht so gut 

gegen lässt sich mit den Zeichen der formalisierten Schrift auch rechnen, ohne dass 
man immerzu an deren Bedeutung und die der Operationen denkt. Dass darin die 
Gefahr liegt, die jeder Lehrer der Mittelstufe kennt  dass nämlich bei Unaufmerk-
samkeit am Ende ein Ergebnis steht, dass einfach sinnlos ist, weil man sich ver-
rechnet hat, aber das Ergebnis nicht mehr auf seine Bedeutung hin befragt , ist si-
cher wahr; ebenso wahr ist aber auch, dass das Rechnen selbst häufig gerade von 

 
hängt. 

Man kann das noch anders zeigen, nämlich indem man auf die Grenzen und 
Möglichkeiten der Zeichen blickt. So sind die römischen Zahlzeichen den arabi-
schen unterlegen; schon höhere Operationen in den Grundrechenarten sind dort 
schwierig aufgrund der spezifischen Art der Organisation der Zahlzeichen (inklusi-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

t 
 

30 Man wird sagen, dass 
man es dabei doch wohl nur mit gewissermaßen zufälligen, weil an die Auffas-
sungsfähigkeiten und grenzen des endlichen Wesens Mensch gebundenen Um-
ständen zu tun hat und nicht mit konstitutiven Eigenschaften des eigentlich Ge-
meinten, nämlich der Idealität. Aber darin liegt ein klassischer Irrtum der gesamten 
Philosophie, den die Phänomenologie auszuräumen berufen ist: denn es gibt sich 
diese Idealität eben für uns nur, indem sie sich an bestimmte Formen sinnlicher Ma-
terialität bindet;31 diese Formen sind nicht einfach austauschbar, ja: interessanter 
Weise eröffnet die ausschließliche Konzentration auf eine solche Form erst wirklich 

 
                                                             
30   1=0. Warum braucht die Mathe-

matik eine besondere Schrift. 

31   Untersuchungen leiten. Eine phänomenologische Analy-

se des Bewusstseins kann deswegen niemals eine Philosophie der Endlichkeit sein, weil 

gründen sucht, der muss dies tun, indem er diese überschreitet, hin auf irgendeinen 

Standpunkt, der selbst nicht wieder einer der Endlichkeit ist. Das heißt nun keineswegs, 

dass eine solche Philosophie nur unter Maßgabe der Idee Gottes möglich ist, d.h. dass 

diese als wahr angesetzt werden müsste. Es würde schon genügen, dass diese heuristisch 

angesetzt wird; es muss aber auch nicht zwangsläufig eine theologische Idee sein, die 

hierbei leitend ist. (Im Falle Husserls zeigt sich diese Verweigerung einer Philosophie der 

Endlichkeit darin, dass er Gott, der ja nur als Statist auftritt, den gleichen Notwendigkei-

schen Wahrheiten anerkennen muss  anders als etwa bei Descartes  und auch er auf die 

Wahrnehmung durch Abschattung angewiesen ist.) Der ganze metaphysische Sinn dieser 

Abgrenzung wird am Ende des Teils I explizit dargelegt werden. 

 Nebenbei bemerkt kann diese Abgrenzung einen wertvollen Hinweis auf die Prozesse lie-

fern, die die Artikulation eines Forschungsgegenstands möglich machen (und ihn dadurch 

erst als solchen genau umrissenen Gegenstand konstituieren). Um die Endlichkeit als 

Blickwinkel auf den Menschen zu gewinnen, muss aus der Perspektive reiner Immanenz, 

die diese transzendentale Bewusstseinsanalyse auszeichnet, herausgetreten werden, die 

Endlichkeit muss in Beziehung gesetzt werden zu einem Nicht-Endlichen, oder zumin-

dest doch zu der Idee oder der Möglichkeit einer Nicht-Endlichkeit. Dass die Grenzen des 

Menschen als seine Endlichkeit auffällig und fragwürdig werden, erfordert zuerst, dass 

sich diese Grenzen gegen etwas abzeichnen, auf dessen Grundlage sie als Problem und 

ger Unterschied zwischen der Feststellung, dass Menschen sterben, und der Frage, was 

das bedeutet.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 47 

 

Um das völlig klar zu machen, muss man sich nur fragen, was man von der 
imaginären Zahl i halten soll. Denn dieses i bezeichnet doch eine Zahl, die es nicht 

dern nach der ganzen inneren Logik der Mathematik selbst 
nicht geben kann. Und dennoch lässt es sich mit ihr rechnen! Um ganz präzise zu 
sein, handelt es sich dabei um eine Bedeutung, deren Definition sich zwar formulie-
ren, die sich aber nicht widerspruchsfrei vollziehen lässt. Somit bleibt die imaginäre 
Zahl auf halbem Weg zwischen der Bezeichnung ihrer Charakteristik und der Kon-
sistenz ihrer Bedeutung stehen. Diese eigenartige Position der imaginären Zahl im 
Limbo der Bedeutungen erhält seine Beständigkeit ganz wesentlich von dem Zei-
chen, das für sie steht: i. 

3. Man muss sich schließlich die Frage stellen, was denn nun geschieht, wenn 
eine Einsicht vollzogen ist. Überschreite ich dann tatsächlich das Reich der Mate-
rialitäten und Zeichen hin auf einen topos ouranios, um mich dort einzurichten? 
Das ist ganz sicher nicht so, denn in einem Ort, der der Materialität ganz entbehrte, 

 Name. Aber sie blickt nicht hinein 
in eine Welt, die von der unseren streng zu unterscheiden wäre als der Ort überzeit-
licher Wahrheit. Oder genauer: Selbst dort, wo Einsicht als der Blick in jenen Ort 
überzeitlicher Wahrheit erscheint, sie also jenen transzendentalen Sinn annimmt, 
vermag sie das nur deswegen, weil sie in Wirklichkeit Einblick in diese Welt ist. 
Das heißt, dass eine Wahrheit  und gerade eine besonders abgehobene, spekulati-
ve, philosophische  als solche auftritt, weil sie erlaubt, die Welt, der sie scheinbar 
den Rücken zukehrt, genauer in den Blick zu nehmen, weil sie diese Welt genau 

r den Au-
genblick, nichts auszulassen scheint, nichts im Unklaren belässt.32 Daher kehren wir 
der Welt im Moment der Einsicht auch nur scheinbar den Rücken. 

So realisiert sich Erkenntnis, Einsicht vor allen Dingen als eine Artikulation der 
Welt und damit immer auch der Materialität derselben. Sie löst sich dann aber tat-

Verbindungen, Beziehungen, Hierarchien etc. zwischen den Dingen sind tatsächlich 
nicht material; sie können aber auch nicht einfach von diesem Materialen abgelöst 
werden, ohne ihnen jeden echten Gehalt zu nehmen. Damit ist aber zweierlei klar: 
Erstens lässt diese Einsicht das Materiale nicht unberührt; die Relation ist keine äu-
ßerliche, die sich an schlicht vorhandene Gegenstände einfach anschließt und sich 
ebenso auch wieder ablösen lässt. Die Gegenstände erhalten ihre ganz eigentliche 
Bestimmung immer nur durch solche Relationen
ihnen. Daraus ergibt sich aber zweitens, dass es ebenso wenig reine Materialität 
                                                             
32   

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

gibt, wie es reines Denken gibt, denn wo die Perspektive eine des transzendentalen 
Sinnes ist, können Materialität und Idealität nur als die beiden Seiten ein und des-
selben Phänomens angesehen werden: der Wirklichkeit.33 

Nach diesen ersten Überlegungen zeigt sich, dass die Unterscheidung in Gegen-
ständliches und Ungegenständliches als eine bestenfalls instrumentelle gelten darf: 
Schon der Horizont der Wahrnehmung ist ein ungegenständlicher, innerhalb dessen 
Gegenständlichkeit erst erscheinen kann, ebenso jene Relationen, von denen zuletzt 
die Rede war. 

dierungsverhältnisse
dung in Materiales und Ideales in Frage gestellt. Für den Menschen ist das Ideale 
nur in dem Materialen gegeben, das es hinter sich zu lassen sucht.34 Zugleich gibt 
es, wie eingangs argumentiert wurde, nirgends so etwas wie eine bloße Sinnlichkeit, 
die als rein fundierender Akt dienen könnte. (Gerade im Teil II wird sich die nur 
äußerst begrenzte Gültigkeit und Fruchtbarkeit der Idee einer Fundierung von Neu-
em, aus einer Perspektive dialektischer Geschichtlichkeit, zeigen.) Wir können den 
Begriff der Fundierung zum Zweck der Analyse weiter verwenden; seine Be-
schränktheit und vor allen Dingen seine Doppelsinnigkeit (der aus ihm den Opera-

t bleiben. Der 
Sinn von Materialität ist damit freilich noch nicht geklärt; wir werden in I, 2 darauf 
zurückkommen müssen. 

 
 

                                                             
33  Die Wirklichkeit ist natürlich nicht wirklich ein Phänomen. Was gemeint ist, wird wohl 

deutlich geworden sein. Strukturell gehört hier auch die Frage nach den sogenannten 

ner Akte garantieren. Schon Cassirer sieht in der Annahme solcher Daten ein Missver-

ständnis (vgl. Möckel: Einführung. 144-148) und Merleau-Ponty zweifelt (in der Phäno-

menologie der Wahrnehmung) an, dass man in phänomenologischer Einstellung etwas 

wie diese hyletischen Daten oder Empfindungsdaten finden könne; deren Ansetzung sei 

viel

dungen oder hyletischen Daten nicht ausdrücklich äußern; es genügt festzuhalten, dass sie 

unter die grundsätzliche Infragestellung von solchem fallen, was angeblich den auffas-

se  

34  In ganz dem gleichen Sinn beschreibt Merleau-

més au niveau de la pe

ception. 808) 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 49 

 

 
 

Grenzen verwiesen ist, ist man in Be
fenbar noch kaum weiter gekommen; die hiermit verbundenen Probleme hatte ich ja 
oben angedeutet. Musste man vielleicht damit rechnen, dass dieser Bereich der Irra-
tionalität auch in dieser Hinsicht den Erwartungen widerspricht?  

Dass das keine besonders befriedigende Antwort ist, liegt auf der Hand. Sie ist 
nicht deswegen unbefriedigend, weil ich die Allgemeinheit meiner These aufgebe; 
Thesen dürfen nur soweit reichen, wie sie ausgewiesen werden können. Sie ist un-
befriedigend, weil sie selbst auf allgemeinen und recht leeren Begriffen basiert: auf 

bildet.  
In Wirklichkeit ist es so, dass man hier die Sichtweise umdrehen muss: Diese 

Phänomene sind nicht irrationale Ausnahmen einer allgemeinen Regel, sie sind 
vielmehr ein Moment, das seine Analogien auch in anderen Bereichen hat und so-
gar ein wesentlicher Bestandteil von Rationalität allgemein ist. Denn in der Tat sind 
die Phänomene der Un
Ich denke, dass es präziser ist zu sagen, dass ihnen eine echte materiale Fundierung 
mangelt, d.h. sie spielen sich selbstverständlich in einer Welt ab, die wesentlich ihre 
ununterbrochene Materialität hat, aber sie lassen sich letztlich nicht in eine befrie-
digende Beziehung zu dieser Materialität bringen.35 Wir haben gesehen, dass in ku-

Akt der Einsicht, die engsten Beziehungen zur Materialität entspinnt, indem er sich 
nur als Manifestation eines Systems von Beziehungen realisieren kann, die sich zu-
gleich in dieser Materialität zeigen und auf jenes Andere der Materialität verweisen, 

                                                             
35  Warum bevorzuge ich diese Formulierung vor derjenigen, die die Objektbindung zum 

Kriterium macht? Schließlich ist die Rede von der materialen Fundierung ja selbst nicht 

von allen Ambiguitäten und Problemen frei, wie das Obige gezeigt hat. Ich wähle diese 

Formel vor der anderen, weil die Frage der Objektbindung eine sehr schlichte Binarität 

solche Phänomene, die einer Gegenstandsbeziehung haben, und solche, die dieser entbeh-

ren. Zwar ist diese Unterteilung in bestimmten Fällen sehr hilfreich, sie genügt aber kei-

neswegs, der Komplexität der wirklichen Beziehungen Rechnung zu tragen. Gerade das 

Folgende wird das hoffentlich noch weiter zeigen. Denn was mich interessiert, ist ja im-

mer die Beziehung, die solche Phänomene in Bezug auf eine Welt spinnen, die immer 

schon gegeben ist und als materiale gegeben ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

das die Konstitution seines Sinns ist.36 Gerade dort kommen also Denken und Mate-
Deckung  dass die Deckung eine 

Identität beinhaltet  es sei denn, wir sprechen von Phänomenen wie mystischer 
Verzückung, religiöser Vision oder wahnhafter Verblendung. Diese extremen Phä-
nomene zeichnen sich gerade dadurch aus, dass in ihnen jede Differenz zwischen 
dem Sinn und dem Sein im strengsten Sinn aufgehoben ist. Diese Radikalität wird 

auszeichnet) höchstens in ganz seltenen Momenten erreichen, in denen eine Er-
kenntnis in emphatischem Sinn geschieht; sie wird aber nicht weit reichen bzw. 
lange vorhalten. Mit anderen Worten: Der Mystiker und der Wahnsinnige sehen den 

Sinn in der Welt, und das 
in der Spannung zwischen Welt und Sinn, die sich etwa im Entwurf und der Prü-
fung von Theorien über die Welt vollzieht. Und noch der mit allerlei unbezweifel-
ten Vorurteilen behaftete Spießer verwechselt nicht Sinnlichkeit und Sinn: Er hält 
sich nur im Zweifelsfall mehr an seine Theorien als an das, was er erfahren könnte. 

jedes Erfahren erlernt werden muss, wird uns später noch beschäftigen.) 
Also: Alle Auffassung ist material fundiert. Andererseits sehen wir Phänomene, 

die keinerlei materiale Fundierung aufweisen, zumindest nicht in einem engen Sinn. 
Wie geht das zusammen? Ein Schritt zu einem besseren Verständnis lässt sich ma-
chen, wenn man noch einmal auf die Phänomene des Denkens im engen Sinn zu-
rückgeht. Denn neben dem Gang der Erkenntnis und dem Moment der Einsicht ist 
doch noch ein Drittes zu berücksichtigen, das sogar das Wichtigste ist, insofern es 
am Ursprung des Denkens und Erkennens überhaupt steht. Denn um zu denken, zu 
reflektieren, die Erkenntnis auf den Weg zu bringen, muss ich dies doch zuallererst 
wollen, und das heißt konkret: eine Unklarheit, eine Frage, eine Unsicherheit muss 
erlebt sein, und ich strebe nach deren Ausräumung. Wenn der aristotelische Satz, 
wonach der Mensch von Natur aus nach Wissen/Erkenntnis strebt, einen Sinn hat, 
dann hier: als Konstatierung des transzendentalen Strebens nach Einstimmigkeit. 
Sehen wir näher hin: Was löst diese Fragwürdigkeit aus? Es gibt bestimmt eine 
Vielzahl möglicher Faktoren: die erlebte Abweichung zwischen dem, was ich über 
die Welt zu wissen glaube, und einer konkreten Erfahrung; die Begegnung mit neu-
en, unbekannten, zunächst unerhörten Theorien, sei es in Gestalt eines Buches, das 

 ihrerseits natürlich durch Erfahrungen geförderte  
                                                             
36   die Rede ist, dann ist immer nur der Sinn als transzendentales Phäno-

transzendenten Zweck oder eine solche 

Aufgabe und Zielbestimmung gehen. Und doch kann es sein, dass noch unser transzen-

dentaler Begriff des Sinns sich als problematisch erweisen wird.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 51 

 

e Liste ist 
nicht abgeschlossen, sie soll es auch nicht sein; auch wirken in der Realität sicher 
mehrere Faktoren zusammen. Dass gerade der letztgenannte Punkt noch der Präzi-
sierung bedarf, ist offensichtlich, soll er nicht als banales Vorkommnis missver-
standen werden, das seinerseits alles andere als verständlich ist.  

Wie auch immer ich im Einzelnen zum Nachsinnen komme  es steht dann eine 
grundsätzliche Frage zwischen mir und der Welt, die aber eben ihrerseits gerade 

keine Auffassung ist. Auch lässt sich diese Frage nicht einfach formulieren; im Ge-
genteil gehört der Ausdruck der Frage bereits zu den schwierigsten Aufgaben ihrer 

die in sich wohl begrenzt ist. Vielleicht gelingt es mir dann auch  durch eigenes 
Nachdenken oder durch die Lehre eines anderen  hierüber Aufschluss zu erlangen. 
Aber nicht selten geschieht dies in der selben Weise wie der Kampf gegen jenen an-
tiken Drachen, dem man einen Kopf abschlägt, nur um zwei neue nachwachsen zu 
sehen. Wie oft wirft eine Antwort, die wir doch gesucht hatten, eine Vielzahl neuer 
Fragen auf, verlangt ein noch gründlicheres Eindringen, eine noch grundsätzlichere 
Klärung der Begriffe und Theorien! Eine echte Frage ist nämlich weder begrenzbar 
noch in sich schon wohl definiert. Ganz im Gegenteil: Dort wo wirkliches Fragen 
geschieht, ist nicht einfach nur dies oder das fragwürdig; es breitet sich vielmehr 

eine grundsätzliche Unschärfe aus, und sie breitet sich tatsächlich aus, wie eine 
Krankheit sich ausbreitet, durch Ansteckung. Immer mehr von dem, was zuvor 

37 So bilden sich Nebel-
schwaden an allen möglichen Stellen. Meine praktische Handlung in und mit der 
Welt wird dadurch nicht unbedingt in Mitleidenschaft gezogen, daraus sollte man 
aber erstens nicht den Schluss ziehen, dass diese Praxis die wirklich fundierende 
Wahrheit aller Auslegung ist, weil zweitens sicher ist, dass sie durchaus verändert 
oder gar behindert werden kann. Wahrscheinlich findet solche Rückstoßwirkung 
immer oder doch meist statt, wenn auch oft nicht bemerkbar.38 
                                                             
37  Und wahrscheinlich ist hier schon einer der Punkte, in denen die obige Formel in An-

schlag gebracht werden kann, dass nämlich jeder Text einen zweiten fordert. Denn wenn 

klärt ist, wie man diese Realität vernünftig zu fassen kriegen kann  

, kann man doch vielleicht behaupten, 

dass es auch diese Realität niemals ohne den Text ihrer Auslegung gibt. Daher gehören 

die Probleme der Realität wie der Theorie wesen

Interpretation niemals dasselbe sein können.  

38  Und vor allem niemals einsinnig oder in schlicht vorhersehbarer Weise. Die Verbindun-

gen einer Theorie über die Welt mit der Praxis in dieser Welt sind sehr viel komplizierter 

als eine schlichte Anthropologie glauben machen will. Meist beobachtet man doch ganz 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

 die ganz offensichtlich mit dem alltäglichen Verständnis ei-
ner Frage nur noch entfernt zu tun haben  zeichnen sich also dadurch aus, dass sie 
nicht eindeutig formulierbar sind bzw. dass sie, will man sie formulieren, plötzlich 
eine Vielzahl von Fragen hervorrufen, die sich als verschiedenste Aspekte ein und 

vertreter, denn es liegt in der Natur solcher Fragen, dass sie nicht nur von einer Sa-
che sprechen, bzw. nicht von einer Sache sprechen können, ohne diese entweder 
zum Paradigma anderer zu machen oder aber zu einem Fall eines sie übersteigenden 
Paradigmas. Und die in den 

 die Bezugnahme auf Gründe oder Ursachen) sind ihrerseits 
ebenfalls nicht schon klar, sondern müssen ihre nähere Bestimmung erst vom Ver-

39 
Damit ist aber klarer geworden, wie die einander widersprechenden Thesen zu-

sammengeführt werden können: In der Tat ist jede Auffassung material fundiert, 
aber nicht jedes Erlebnis ist eine Auffassung. Es gibt vielmehr Erlebnisse, deren In-

halt ganz präzise der ist, dass die zur Deckung bringende materiale Fundierung 
nicht nur partiell, sondern ganz grundsätzlich nicht gelingt. 
ein Phänomen, in dem die Auffassung selbst zum Problem wird, indem ein unbe-

40 
immer unbestimmter werdendes Nichts (also ein Nicht-Etwas), ein blinder Punkt, 
eine Schwierigkeit, Unschärfe, ein Schwebendes und Ambivalentes, ein Loch die 
Anstrengungen des Geistes veranlasst und vorantreibt, die immer wieder neu anset-
zen, um eine Bestimmtheit zu finden, die erst die Frage und dann die Antwort näher 
fassen lässt. -Auffassung.  

Nachdem wir also eben gesehen hatten, wie die Idealität unwiderruflich in die 
(artikulierte) Materialität eingelassen ist, fanden wir nun eine Art Überfliegen des 
gesamten Bereichs der Bestimmtheit überhaupt, inklusive und nicht zuletzt auch 
des der idealen Bestimmtheit, insofern sich auch die Begriffe, die etwas erklären 
sollen, durch ihren Bezug auf das, was sie erklären sollen, einer Verunsicherung 
ausgesetzt sehen. Dieses 

                                                                                                                                       
haarsträubende Widersprüche zwischen Theorie und Praxis bei ein und demselben Men-

schen. Vielleicht muss man diese Widersprüche ja als konstitutive Elemente der Welter-

schließung begreifen. 

39  Was hier Frage heißt, ihre transzendentalen und dialektischen Bedingungen, die fortlau-

fende Bestimmung sowohl ihrer Aspekte wie auch der Mittel, die eigentlich zu ihrer Er-

klärung dienen sollten  das alles wird im Teil II wieder begegnen und dann hoffentlich 

verständlicher und präziser gefasst werden.  

40  Womit nicht gesagt ist, dass es zwangsläufig auch eine zweite Phase geben muss.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 53 

 

jener asymmetrischen Spannungen verstanden werden, deren dialektische Funktion 
in Teil II systematisch erhellt werden wird.  

-Auffassung alle Be-
deutungen ins Schwingen bringt, doch ganz schönes Philosophenpathos! Die armen 
normalen Menschen, die sich zu solchen Höhen niemals erheben werden. Aller-

bung etwas in besonders eindringlicher Form zum Ausdruck zu bringen, was nicht 
nur den Berufsmetaphysiker  gleich ob Philosoph oder Wissenschaftler  angeht. 
In der Tat geht es ihn als Berufsmetaphysiker gerade nicht an: Wer in seiner For-
schungsarbeit in erster Linie den (sehr legitimen) Broterwerb sieht, mag dort mit 
dem beschriebenen Muster vielleicht keinerlei Bekanntschaft schließen. Anderer-

lei Fragen nichts zu tun hat, 
dies umso besser kennen. Vor allen Dingen aber behaupte ich, dass sich dieses 
Muster so oder so, wenn auch sicher nicht unbedingt in der beschriebenen Schärfe, 
beim Menschen als einem solchen findet.  

 
 

EINSTIMMIGKEIT UND VIELSTIMMIGKEIT: 
PRÄLUDIUM UND FUGE 

 

men hatte, bei der phänomenologischen Analyse zu bleiben? Genug mit Kleinar-
beit, Zeit für große Geschütze? Nein, diese These ist ganz im Gegenteil zutiefst in 
der transzendentalen Analyse verankert. Alles, was bisher ausgeführt wurde, hatte 

grundlegendsten Ergebnisse war dabei: Die Welt des Menschen ist nicht festgelegt, 

a priori fest, als was er Gegenstand wird.41 Daraus folgt aber doch, dass sich dieses 
Leben, das der Mensch in dieser mehr schlecht als recht festgezimmerten Welt zu 
führen hat, in einer grundsätzlichen Spannung abspielt. Denn einerseits fassen wir 

wegs konstante Sichtweisen auf die Welt. Natürlich verfolgen wir aber niemals nur 
eine einzige, wir leben grundsätzlich in einer Vielzahl von teilweise miteinander 
verbundenen, teils voneinander unabhängigen, manchmal sogar einander wider-

                                                             
41  Die Anführungszeichen deswegen, weil etwas eben nur im Rahmen einer Auffassung 

zum Gegenstand werden kann; wörtlich genommen würde der Satz also wieder den Feh-

ler begehen, die Gegenstände in einem An-sich vorzustellen, das nachträglich aufgefasst 

würde.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

streitenden Auffassungsweisen. Wir bemerken das häufig nicht, weil wir es ge-
wohnt sind, manche Dinge in bestimmten, wohl definierten Situationen so oder so 

wisse Selbstgerechtigkeit bewahrt uns vor der Realisierung verschiedener Auffas-
sungsweisen: So betrachte ich vielleicht als Fußgänger die Autos mit einem gewis-
sen Misstrauen und erwarte besondere Rücksicht  schließlich ist doch der Fußgän-
ger sehr viel gefährdeter als der Fahrer! , während ich, sobald ich selbst hinter dem 
Steuer sitze, die Fußgänger als echte Beeinträchtigung des Verkehrs empfinde, die 
mit ihrem selbstherrlichen Verhalten die Autofahrer zu gefährlichen Manövern 
zwingen. 

Wie dem im Einzelnen auch sei: Auffassungen liegen nicht fest; sie widerstrei-
ten einander, ignorieren einander, und sie verschieben ihre Standpunkte. (Man 
könnte also cum grano salis sagen, dass sie sich verhalten wie Menschen.) Nun 
bringt diese Verschiebbarkeit der Auffassungen (die ganz eigentlich Bedingung al-

und ihre potentiellen oder wirklichen Widersprüche die 
Frage mit sich, welche Auffassungsposition die richtige ist und über andere zu ur-
teilen vermag. Das klingt nun wie eine recht theoretische Frage, die wieder vom 
Philosophen allen anderen in den Mund gelegt wird. Aber in Wirklichkeit liegt hier 
die Arroganz nicht auf Seiten des Philosophen, der überall Philosophen sieht (oder 
in ihnen doch das Paradigma des Menschlichen), sondern auf Seiten derjenigen, die 
allen (oder doch den meisten) die philosophische Reflexion absprechen oder doch 
die Sensibilität für das Problem. Dagegen behaupte ich, dass diese Reflexion auf die 
Auffassungsweisen notwendig einsetzt, wo ein Mensch lebt, wenn auch nicht im-

 
Denn es gibt eine beobachtbare Tendenz zur Einstimmigkeit auch in Bereichen, 

die eine bloße Wahrnehmung weit überschreiten (und an diesen Wahrnehmungs-
analysen wurde der Begriff ja ursprünglich gewonnen). Man könnte vorläufig von 
einer metaphysischen Einstimmigkeit sprechen. Ein erster Grund liegt in der fun-
damentalsten transzendentalen Tatsache überhaupt: dass ich ich bin und niemand 
anderes sein kann. Das ist ganz formal gemeint, denn in der Tat kann ich nur ein 
Bewusstsein kennen, nur ein Ich, nur ein Subjekt wirklich erfahren. Dies ist der 
Sinn des Begriffs der Monade, sowohl bei Leibniz als auch bei Husserl.42 Diese 
                                                             
42  Der Unterschied, dass die Monade einmal fensterlos ist, das andre Mal mit Fenstern ver-

sehen, liegt in der unterschiedlichen metaphysischen Ausrichtung: Leibniz macht voll-

kommen ernst mit der Unverständlichkeit jeder Kommunikation zwischen dem Bewusst-

sein und der Welt sowie zwischen verschiedenen Bewusstseinen. Die Welt der Monade 

ist daher ganz in sich geschlossen. Leibniz kann diese radikale These vertreten, weil er 

durchbrechen. Für Husserl dagegen fällt zum einen die metaphysische Gründung der Be-

ziehungen der Monaden zueinander und zu ihren Leibern in einem Gott fort; das erlaubt 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 55 

 

Tatsache  die eigentlich für jede Philosophie, nicht nur die transzendentale unum-
gänglicher Anfangspunkt sein muss  bringt es nun mit sich, dass ich nur eine Welt 
kennen kann, und das ist eben meine. Alle transzendentalen (oder ethisch-
phänomenologischen) Fragen nach dem Anderen zurückgestellt: dass wir einander 
verstehen, ist zunächst und zumeist eine bloße Voraussetzung, die wir machen, weil 
wir das Missverständnis selbst und als solches niemals unmittelbar gegeben haben 
können. Meine Welt und meine Auffassungen von ihr, auch meine Theorien über 
sie bestehen in einer Art Monismus, der prinzipiell nicht erschüttert werden kann. 
Denn die radikalste Erschütterung wäre nur dann möglich, wenn wir die Welt, und 
sei es nur für eine Sekunde, aus den Augen eines anderen sehen könnten. Gerade 

fen, über-
haupt nur möglich ist. Dieses Faktum ist selten in all seiner Brutalität so eindrück-
lich formuliert worden wie zu Beginn von Büchners Dantons Tod: 

 
Danton: Wir wissen wenig voneinander. Wir sind Dickhäuter, wir strecken die Hände nachei-

nander aus, aber es ist vergebliche Mühe, wir reiben nur das grobe Leder aneinander ab,  wir 

sind sehr einsam. 

Julie: Du kennst mich, Danton. 

Danton: Ja, was man so kennen heißt. Du hast dunkle Augen und lockiges Haar und einen 

feinen Teint und sagst immer zu mir: lieb Georg. Aber (er deutet ihr auf Stirn und Augen) da, 

da, was liegt hinter dem? Geh, wir haben grobe Sinne. Einander kennen? Wir müssten uns die 

Schädeldecken aufbrechen und die Gedanken einander aus den Hirnfasern zerren.  43 

 
Das heißt nun aber nicht, dass es von Seiten anderer Menschen überhaupt keine 
Verunsicherung gäbe, im Gegenteil: Denn entweder ignoriere ich die Differenz in 

de Anstrengung geschieht, oder ich bemerke sie in nachdrücklicher Weise. Letzte-
res findet vor allem, wenn auch nicht ausschließlich, in zwei Situationen statt: Zum 
einen mag ich bei einer Person, die ich achte und vielleicht sogar liebe, feststellen, 
dass eine solche Differenz besteht, die unsere g
bringt;44 dann mag ich bemüht sein, den Standpunkt des anderen und damit die Dif-
                                                                                                                                       

es ihm aber andererseits die Differenz zu überwinden, an der die gesamte neuzeitliche 

krankt, nämlich die Abgrenzung des erfahrenen Gegenstands vom wirklichen Gegenstand 

und damit den Einschluss des Subjekts in die Welt seiner ideae.  

43  Georg Büchner. Gesammelte Werke. 25. Dantons Tod, Erster Akt, Erste Szene.  

44  Unter Kommunikation darf nicht der Austausch von Informationen verstanden werden. 

(Es ist ja nicht einmal sicher, ob es so 

Weise des Austauschs, von der ich spreche, ist ja eine, in der einer dem anderen seine 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

ferenz der Welten zu verstehen. Dass das nur ansatzweise möglich ist, dass es wei-
terhin aus Wesensgründen unmöglich ist, das Maß des Gelingens dieser Bemühung 

 
sinn: denn sie übersteigt jedes bekannte Maß, indem sie versucht, ein Maß für In-
kommensurables zu etablieren  wohl nur deswegen wirklich ins Auge fassen, weil 

in der Welt diese selbst als die eine und einzige Grundlage aller Subjekte feststeht. 
Somit kann mir die Abweichung des anderen nur als eine Uneinigkeit im Detail er-
scheinen, eine Frage von Geschmack, Gewohnheit, vielleicht auch eine kleine Ex-
zentrik  immer aber als ein Punkt, in dem Uneinigkeit besteht. Dass keine Unei-
nigkeit in transzendentaler Perspektive ein Punkt ist, kommt mir gewöhnlich ja 
nicht in den Sinn.  

Darauf weist wie im Negativ die andere mögliche Reaktion auf das Bemerken 
der Differenz hin. Denn die Weltauffassung mag eine so vollkommen andere sein, 
die Handlungen und Ideale eine derartig von meiner Welt und ihrer Selbstverständ-
lichkeit abweichende, dass mir das Tun und Wollen des anderen als schlichter Un-
sinn erscheint. Je nach Situation und Temperament werde ich dann wohl den ande-
ren verachten oder bemitleiden oder für verrückt halten. Was dieser oder jener im 
Leben erreichen will, was er für wertvoll oder richtig hält, woran er glaubt, wie er 
sich selbst sehen möchte  all das wird mir zumeist zu einem radikalen Rätsel. Man 
stelle sich nur einmal die Frage, wie viele Menschen es für der Mühe wert halten, 
ein Buch wie das vorliegende zu lesen, geschweige denn sich die Arbeit zu machen, 
es zu schreiben. Es ist wichtig, diese Differenz in aller Grundsätzlichkeit zu fassen: 
Hier wird in aller Deutlichkeit spürbar  denn sichtbar kann es wohl nicht, oder nur 
ausnahmsweise und für Momente werden , dass mich vom anderen ein vollkom-
men unüberbrückbarer Hiatus des Unverständnisses trennt. Nicht diese oder jene 
Eigenheit, ein bestimmter Vorzug ist mir unverständlich (wie dem anderen an mir): 
vielmehr teilen wir eben nicht dieselbe Welt (in einem ganz strengen Sinn), auf de-
ren Grundlage es ein paar abweichende Einschätzungen geben könnte, sondern un-

gen im Kleinen sind dann nur die äußeren Kennzeichen einer absoluten Uneinig-
keit. Aus dieser Perspektive ist also das Verstehen bestenfalls ein seltener Glücks-
fall, das Unverständnis aber seine Basis. (Wie dennoch Verstehen möglich sein 
                                                                                                                                       

ganze Sicht auf die Welt und dadurch sich selbst verständlich zu machen sucht. Damit ist 

klar, dass auch die folgenden Sätze nicht in einem trivialen Sinn gemeint sind; die von 

der transzendentalen Tatsache eingeführte Differenz  die selbst nie Gegenstand sein 

kann!  ist dabei immer vorausgesetzt. Vielleicht findet sich der präziseste Ausdruck für 

ren eine Welt zu schenken, vgl. Levinas: Totalité et infini. 229 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 57 

 

kann  jenseits natürlich von trivialen Gelegenheiten wie dem Kauf eines Brotes , 
ist damit ebenso wenig schon geklärt wie die Frage, inwieweit man wird sagen 

 
Man sieht also, wie in allen menschlichen Interaktionen immer schon eines vo-

rausgesetzt ist, dass es nämlich eine Welt gibt und dass diese in sich vollkommen 
bestimmt ist. Wo Uneinigkeit besteht, muss ein Fehler in der Verarbeitung des Ge-
gebenen vorliegen oder aber eine, ihrerseits genau bestimmte und damit in der Ana-
lyse bestimmbare, Abweichung in der Disposition der Menschen.45 Dass die vielfäl-
tige und meistens ganz unverständliche Verschiedenheit der Auffassungen dennoch 
bemerkt wurde, dass diese Verschiedenheit aber in einem natürlichen Reflex immer 
zuerst dem anderen und seiner schrägen Natur in die Schuhe geschoben wird, davon 
zeugt die Häufigkeit und Geschwindigkeit, mit der man bereit ist, den anderen für 

schem Gebrauch im Alltag nur von der Intensität der empfundenen Abweichung 
abhängt). Will man ein Gefühl für die Allgegenwart dieses Urteils erhalten  ein 
Urteil, das so geradezu konstitutiv für die Erfahrung von Kultur überhaupt wird , 
so lese man die entsprechenden Seiten in der Einleitung von Robert Burtons Ana-
tomy of Melancholy, in denen er in aller Ausführlichkeit Belege für dieses Diktum 
sammelt und wiedergibt46  immerhin sind die meisten, die aufrichtigeren Autoren 
zu dem wichtigen Punkt gekommen anzuerkennen, dass diese Verrücktheit so all-
gemein ist, dass es keine Möglichkeit gibt, sich selbst von ihr auszuschließen, auch 

gutes Wort für das Gemeinte, denn es drückt das empörende Faktum aus, dass bei 
diesen Verrückten die in sich wohlbestimmte Welt irgendwie unmerklich, sicher 
unverständlich verschoben, eben verrückt ist und deswegen von unserer, also der 

Aburteilung, die uns jeder An-
strengung enthebt, diese Verrücktheit ernst zu nehmen und ihre Gründe zu suchen.  

Wenn uns also die Tatsache begegnet, dass verschiedene Menschen die Welt 
verschieden sehen, dann können wir aufgrund der Tatsache der Einzigkeit des Sub-
jekts nicht anders, als das Problem zu trivialisieren. Andererseits kann es uns doch 
auch bei uns selbst begegnen: Wie erwähnt behalten wir uns verschiedene Auffas-
sungen für unterschiedliche Situationen vor; und im Verlauf unseres Lebens werden 
sich diese Auffassungen (wenn auch mit durchaus unterschiedlichen Rhythmen) 
verändern, bedingt durch Erfahrungen, Notwendigkeiten, Leidenschaften (Eros und 
Ananké also). Sowohl in synchroner als auch in diachroner Hinsicht hätten wir 
                                                             
45  Dem entsprechend taucht in der stark mechanistisch geprägten Philosophie der Frühen 

der Folge bis auf den heutigen Tag immer wieder der Gedanke auf, bestimmte Vorlieben 

etc. ließen sich auf unterschiedliche körperliche Verfassungen zurückführen.  

46  Robert Burton: The Anatomy of Melancholy. 38 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

demnach Gelegenheit, die Vielstimmigkeit zu bemerken. Doch auch hier schlägt die 

Augenblick sehen wir eben immer nur eine Welt. Wir mögen uns daran erinnern, 
dass wir früher dies oder jenes nicht mochten oder nicht verstanden, dass wir man-
ches nie bemerkt hätten, anderes nicht hinterfragten etc. Immer aber wird darin aber 
Wertung mitschwingen: Überall dort, wo die gegenwärtige Position der früheren 
überlegen erscheint  und das sind die meisten Fälle, zum einen weil man gewohnt 

 Gewicht zu geben, die mich nun, heute die Dinge 
klarer sehen lässt als früher, zum anderen weil sie dem transzendentalen Faktum na-
türlicherweise entgegenkommt , wird wiederum die Bestimmtheit der Welt vo-
rausgesetzt, nur kann sie jetzt besser erkannt werden. D.h. früher hatte ich, aus ver-

 wozu üb-
rigens auch die Begegnung mit Begriffen gehören kann), nur eine defiziente Sicht 
auf die Dinge. Ich habe sozusagen einen Sehfehler bereinigt. Meine jetzige Sicht ist 
der Wahrheit der Welt, so wie sie an sich besteht, angemessener. In diesem Fall, 
wie immer, wird die Bestimmtheit der Welt vorausgesetzt.47 Das gleiche gilt für die 
selteneren Fälle, wo ich meiner früheren Position den richtigen Blick zuschreibe. 
Dann gilt eben umgekehrt, dass ich heute, durch eine Korruption meiner Sinne oder 
meines Verstandes, durch schieres Alter oder warum auch immer, nicht mehr in der 
gleichen Weise fähig bin, die Wahrheit der Welt angemessen zu denken.48  

Bessere Kandidaten für die Aufdringlichkeit der transzendentalen Problematik 
wären wohl die oft widersprüchlichen Auffassungsweisen, die wir gleichzeitig pfle-
gen. Aber auch hier sind wir gegen Verunsicherungen gut gewappnet. Denn in der 
Tat fügen sich diese verschiedenen Weisen des Verstehens recht gut zu einer Ein-
heit zusammen, deren gelegentliche Widersprüche sich übersehen oder rationalisie-
ren lassen. So mag das eine für uns gelten, insofern wir unserem Beruf nachgehen, 
                                                             
47  Diese Voraussetzung, die mit einer Phänomenologie und erst recht mit einer transzenden-

talen unvereinbar ist, nennt Merleau-Ponty in der Phänomenologie der Wahrnehmung 

stet

mung, sondern die Bestimmbarkeit ist das Problem der Phänomenologie, diese versucht 

sie auf den Begriff  

48  Ein besonders krasses Beispiel für die Thematisierung der Veränderung der eigenen 

Weltauffassung sind Bekehrungsgeschichten aller Art. Interessanterweise ist dort aber die 

Einstimmigkeit erst recht mit in die Geschichte eingeschrieben, denn auch der frühere, 

ustand erhält ja seinen guten Sinn. Er gehört wesentlich in die neue 

Auffassung mit hinein. Beispielhaft dafür steht der Gedanke der Sünde in der christlichen 

Religion: Ich verfehle grundsätzlich die Wahrheit Gottes, weil ich konstitutiv sündhaft 

bin. Aus diesem Zustand kann ich nur von Gott selbst erlöst werden. Diese Erlösung ist 

nichts anderes als der Glaube selbst. Hier stiftet also die Theorie rückwirkend die Ein-

stimmigkeit des ganzen Lebens, inklusive der Zeit vor der Bekehrung.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 59 

 

während das Privatleben andere Erfordernisse hat; ähnlich hat jede soziale Rolle so 
ihre Eigenarten, die wir nicht weiter hinterfragen. Wir gehören eben, so können wir 
immer behaupten, verschiedenen Sphären zugleich an; wenn diese in Widerspruch 
miteinander geraten, ist das ein Problem oder eine Tatsache sozialer Realität, nicht 
ein transzendentalphilosophisches. Wohlgemerkt: es soll nicht gesagt werden, dass 
das nicht wahr wäre; in der Tat verweisen solche Rollen auf je eigene Erfordernisse, 
Haltungen, Pflichten etc. Nur ist damit das transzendentale Problem nicht aus der 
Welt geschafft. Eine besonders deutliche, wenn auch eher beängstigende Illustrati-
on unserer Strategien, dieses zu übersehen, bildet die Methode jener Rassisten, die 
durch irgendwelche Umstände gezwungen sind, sich einem der von ihnen als Grup-
pe Verurteilten gegenüber zu rechtfertigen. Denn dort, wo sie sich dann auf diese 
Diskussion einlassen und sich dem Gefühl nicht entziehen können, dass mit ihrer 

wird m dich 
man zwischen der Allgemeinheit einer Theorie über die Welt, die diese oder jene 
Gruppe als Parasiten, Schmutzfinken, Faulenzer, Abschaum verurteilt, und den 

infach nicht recht einordnen lassen. 
Es sollen diese Andeutungen genügen, da es mir ja nicht darum geht aufzuzei-

gen, dass wir widersprüchliche Wesen sind  was wohl nie jemand bezweifelt hat , 
sondern dass die Kohärenz der Welt immer vorausgesetzt bleibt und es einiger Ge-
walt bedarf, um das Vertrauen in sie zu erschüttern. (Nur nebenbei sei bemerkt, 
dass auch die Kohärenz des Selbst in den Umkreis der Welt gehört; denn da das 
Selbst immer nur als Rückbezug auf sich gegeben ist, da zugleich damit immer eine 
enorme Arbeit der Auslegung verbunden ist  insofern das, was ich zur Grundlage 
meines Selbstbildes machen könnte, unendlich ist und also sehr robust selektiert 
und gewichtet werden muss  ist das Selbst kein Kandidat für eine Ausnahme in der 
transzendent
sonderen Art  schon deswegen, weil es grundsätzlich , 
aber bei ihm ist die allgemeine Problematik sogar noch deutlicher ins Auge zu fas-
sen als bei anderen Gegenständen.)  

Die Einstimmigkeit der Welt, darin die Einstimmigkeit des Selbst, schließt also 
auch im naiven Verständnis zwar eine Entwicklung nicht aus (meistens so, dass die 
Welt immer schlechter, das Selbst eher besser oder zumindest klüger wird), sie 
bleibt aber als Gewissheit am Grund aller Auffassungen bestehen. Man könnte hier 

Nicht nur das Sein der 
Welt ist immer schon vorausgesetzt, sondern auch ihr Bestimmt-Sein. Und ganz 
ebenso wie sich das Sein der Welt nicht einfach wie von einem fremden Stern zwi-
schen mir und ihr einfindet, sondern im Gegenteil in und durch die Erfahrung mit 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

dieser Welt ihre beständige Bestätigung erfährt,49 so auch die Einstimmigkeit. Ein-

stimmigkeit ist der Titel für einen transzendentalen Sinn, den ich beständig der Welt 
zuschreibe genau so wie sie ist, und das 
steht fest, unabhängig von jedem Subjekt. Einstimmigkeit ist zugleich beschreibba-

res Telos und in den allermeisten Fällen auch Ergebnis einer transzendentalen 
Operation.50 D.h. sie wird gestiftet und liegt ebenso wenig in der Welt wie deren 
Sein. Es hilft enorm bei der Stiftung der Einstimmigkeit, dass ich mich immer nur 
mit einem Subjekt herumärgern muss, weil alle anderen Subjekte ja niemals in der 
Weise eines Ich erfahren sind, und ich die Abweichung zwischen deren Welt und 
meiner nur manchmal und sozusagen abgefedert erleben muss.  

Damit ist die Beschreibung der Einstimmigkeit und ihrer Rolle sicher noch 
nicht ausgeschöpft; wir werden gerade im II. Teil darauf zurückkommen. Zunächst 
muss es hierbei bleiben. Ich will zum vorläufigen Abschluss dieses Themas nur die 

immigkeit kurz noch erwähnen.  
Schon lebensweltlich stört uns die Idee einer Nicht-Feststellung, einer Ver-

schiebbarkeit und Kontingenz oft ganz enorm. Darin liegt in der Tat das Potenzial 
                                                             
49  Dass es sich dabei um eine wirkliche Thesis handelt, wird deutlich, wenn man bedenkt, 

dass die Überzeugung vom Sein der Welt in der Tat erschüttert werden kann. Dies ge-

schieht etwa manches Mal in Fällen von Schizophrenie; es kann aber auch, in besonderen 

Momente, einem gesu

Fol-

ge aus der Zuverlässigkeit der Welt handelt  

erst aus jener Beziehung ergeben, die ein Subjekt mit einer Welt hat , da sie als Sinner-

eignis in dieser Beziehung gestiftet ist, ohne sich auf das so in Beziehung Gesetzte zu-

rückführen zu lassen (im Sinn einer Kausalität), darf man auch nicht glauben, dass die 

Erschütterung des Glaubens an das Sein der Welt besondere Unregelmäßigkeiten in der 

Welt, eine Serie unvorhersehbarer Ereignisse etwa voraussetzt. An denen zweifeln wir im 

Gegenteil kaum, auch wenn wir nicht recht sagen können, was wir damit anfangen sollen. 

(So drängt sich etwa demjenigen, der in kurzer Folge ohne sein Zutun sehr glückliche 

 oder aber ohne seine Schuld sehr unglückliche Ereignisse erlebte, die Frage auf, ob das 

etwas zu bedeuten habe, und wenn ja, was; nicht aber wirklich die Frage nach der Reali-

tät, auch wenn dies in der Erzählung gerne so dargestellt wird.) Es handelt sich in Wirk-

lichkeit immer um ein Problem des Sinns, und da dieser weder aus der Welt kommt, noch 

mir einfach souverän angehört, lassen sich diese Phänomene auch nicht auf eine der 

wie aus dem Nichts das Gefühl hatte, dass er tatsäch-

lich träumen könne, wird wissen, dass dies zwar ein eigenartiges Gefühl, eine Stimmung 

ist, dass da also etwas mit dem Subjekt los ist; dass aber dieses Gefühl nichts anderes ist 

als die Modifikation der Erscheinung der Welt: Was ich da erlebe, ist ja gerade, dass al-

les, was mich umgibt, fragwürdig wird.  

50    86 der Ideen I bei Husserl.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 61 

 

einer echten existentiellen Verunsicherung. Freilich haben wir es hier nicht mehr 
mit transzendentalen Problemen zu tun und deswegen auch nicht mehr mit absolu-
ten Notwendigkeiten. (Zugegebenermaßen waren schon manche der eben angeführ-
ten Beispiele hieraus geschöpft; sie wurden aber in Hinsicht auf ihre transzendenta-
len Grundlagen beleuchtet, nicht in Hinsicht auf ihre lebensweltliche Bedeutung.) 
Deswegen sind hier auch bestimmte Verhaltensweisen möglich, zu denen man sich, 
mehr oder weniger frei, entschließen kann. Nicht selten trifft man so in säkularen 
westlichen Gesellschaften auf Menschen, die durch Kunstgenuss oder Reisen sich 

ten. Wie aufrichtig dieser Wunsch ist, wie viel bildungsbürgerliche Selbstgewiss-
heit in Wirklichkeit an seiner Wurzel liegt, lässt sich natürlich nicht allgemein beur-
teilen. Wichtiger ist, dass die charakteristische neuzeitliche Vervielfältigung der 
Stimmen immer auch die Tendenz zu ihrer radikalen und notfalls blutigen Redukti-
on und Zurückführung zum Gregorianischen Choral hervorruft. Wo die Vielstim-
migkeit so laut wird, dass man befürchten muss, die eigene Stimme nicht mehr hö-
ren zu können (anders herum gesprochen: wo das Vertrauen in die eigene Position 
nicht stark genug ist, um gegen die Vielstimmigkeit die Einstimmigkeit dauerhaft 
zu sichern), da ruft sie Angst und Gewalt hervor. Ist nicht der religiöse oder allge-
mein ideologische Fanatiker grellster Ausdruck der Verzweiflung angesichts der 
Verschiebbarkeit der Auffassungen? Er ist genau derjenige, der mit der Tatsache, 
dass Dasselbe Verschiedenes sein kann, um nichts in der Welt seinen Frieden ma-
chen kann, der also das Nicht-Beharren der Bedeutsamkeiten am schmerzhaftesten 
erlebt.  

rechnen, dass man viel Energie auf die Beharrlichkeit der Welt legt. Auch und ge-
rade im rationalen Faktum par excellence, das zudem noch seine eigene Geschicht-
lichkeit stolz in sich trägt  der Wissenschaft bzw. den Wissenschaften  zeigen 
sich ganz außerordentliche Beharrungskräfte am Werk. Es ist ein Verdienst des 
polnischen Wissenschaftstheoretikers Ludwik Fleck, diese Umstände genau heraus-
gearbeitet zu haben. Seine Arbeit von 1935 Entstehung und Entwicklung einer wis-
senschaftlichen Tatsache beschreibt nicht nur diese konservative Tendenz wissen-
schaftlicher Methoden und stellt sie in ihren sozialen Kontext zurück. Sie zeichnet 
auch genau diese nachträglichen, rückwirkenden Umdeutungen nach, die dem Er-
kenntnisprozess eine Zielgerichtetheit und Homogenität, eine Folgerichtigkeit, mit 
einem Wort, eine Einstimmigkeit zuschreiben, die er niemals hatte! Seine Rekon-
struktion von Wissenschaft als einer nicht teleologischen Geschichte zeigt anhand 
eines konkreten Beispiels, wie alle Begriffe, die Wissenschaft bestimmen und in sie 
eintreten, einer Entwicklung unterworfen sind, deren Ende in keiner Weise abseh-
bar ist  allein schon, weil Wissenschaft kein Ende haben kann  und deren Konti-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

nuität immer nur Behauptung bleibt.51 Denn wenn man sagt, dass sein Beispiel die 
Entdeckung der Wassermann-Reaktion als Diagnosemittel für die Syphilis ist, dann 
muss man präzisieren: dass die Entdeckung dieser Reaktion ein recht chaotischer 
Prozess war, der zwar nicht vollkommenen Zufällen unterworfen war, der aber von 
den Mitwirkenden durchaus s
eine wissenschaftliche Tatsache immer auch bedeutet: Anerkennung durch eine 

mann- erten Paradigmas von Wis-

lich: was eine Diagnose ist bzw. sein kann, wird schon im Voraus bestimmt von ei-

gorisierung, Auslegung von einzelnen Krankheiten unterliegt einem historischen 
Prozess, der eben keinem überzeitlichen Telos folgt (bzw. wenn er dies tut, lässt es 
sich einfach nicht feststellen).  

Wie wahr und wichtig Flecks Beobachtungen sind, zeigt ein kurzer Blick in die 
gegenwärtige Wissenschaft, die gerade durch den Rückzugs des Staats aus der insti-
tutionellen Förderung von Forschung einer Kultur von externer Vorabbegutachtung 
und Zweckbindung unterworfen wird: Ein Forschungsprojekt, das heute auf dem 

tens so zu gerieren, als wisse es schon, was sein Ergebnis sein werde (also der Idee 
von Wissenschaft ganz grundsätzlich zu widerstreiten), zweitens die finanzielle 
Verwertbarkeit dieses zu erwartenden Ergebnisses in den Vordergrund zu stellen 

gendwelche neuen -
 egal als wie fruchtlos sich dieser erwiesen hat. 

Denn paradoxerweise hält ausgerechnet ein sehr unfruchtbarer methodischer 
Mainstream das Denkkollektiv mit umso größerer ir-
gendwas muss man sich schließlich halten. 
                                                             
51  Daher ist es den Beteiligten auch nicht möglich, im Nachhinein halbwegs korrekt über 

diesen Prozess Auskunft zu geben. Alle legen in ihn nachträglich eine Zielgerichtetheit 

hinein, die, wäre es so gewesen, die Klärung der grundlegenden Frage längst vorausge-

setzt hätte. Das hat aber ebenfalls seine transzendentalen Gründe, denn seit der Etablie-

rung der Wassermann-Reaktion und durch sie hat sich die Welt für jene Wissenschaftler 

in konkreter Weise so geändert, dass die Situation des anfangenden Forschens mit all sei-

nen Unsicherheiten nicht mehr 

nisse in die Absichten. Wie könnte es auch anders sein? Man besitzt jetzt fertige Begriffe, 

hung und Entwicklung. 114) Wir werden im II. Teil noch ausführlicher auf diesen für alle 

Wissenschaftstheorie vollkommen grundlegenden Autor und seinen Text zurückkommen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 63 

 

Es ist eine Ironie, dass gerade Wissenschaften, deren Methodik zwar sicher 
auch immer einen Mainstream kennt, der aber aufgrund der eigenen Natur dieser 
Wissenschaften niemals alleinherrschend sein kann, ausgerechnet durch ihre gerin-

Wissenschaften. Ein Fach wie die Philosophie hat sicher immer ihre herrschenden 
Moden, aber ebenso sicher hatte sie immer ihre vielfältigen Gegenbewegungen und 
exzentrischen Einzelfiguren. 

 
 

DAS PROBLEM DER ONTOLOGIE 
 

Wir sind immer noch dabei die Schlüsse aus der Tatsache zu ziehen, dass in der 
Welt des Menschen von nichts festgelegt ist, als was es zur Erscheinung kommen 
soll. Es war lange von der materialen Fundierung der Auffassungen die Rede: aber 
muss man nicht argwöhnen, dass die vorgetragene These noch die Idee der Materia-
lität selbst in Frage stellt? Ist das überhaupt nicht alles sehr widersprüchlich, was 
ich vorgetragen habe? Denn wenn ich allen Ernstes behaupte, dass es nichts gibt, 
das in seinem So-Sein bereits irgendwie festgelegt wäre, dass damit von keinem 
denkbaren Ding  da jedes nur im Fluchtpunkt einer Perspektive sichtbar wird  ein 
An-sich angenommen werden darf, ja nicht einmal die individuelle Begrenzung, die 
ein Ding zu einem macht,52 schon feststeht  droht sich damit nicht die ontologische 
Grundlage unserer, ja sogar nur meiner Welt aufzulösen, im Wirbel der Auffas-
sungsweisen?  

Nächstens, zur Materialität: Wie vermag die Materialität dann noch gedacht zu 
werden? Denn vor allem hier müsste doch die Materialität als vorausgesetzt gedacht 

er Auffassungen, an die diese 
sich je nach Bedarf so oder so anschließen können? Aber das wäre ja nur eine spe-
kulative Idee, denn erstens ist uns Materialität primär in unseren Auffassungen ge-

 allerdings scheint die Materialität durchaus 
breiter angelegt zu sein als nur als Grundlage, Fundierung von Auffassungen , an-
dererseits wäre die Ansetzung eines An-sich der Materialität ganz ebenso illegitim 
wie jedes An-sich in der transzendental-phänomenologischen Perspektive.  

                                                             
52  

 trancher court, je tiens pour un axiome cette proposition identique 

un 

non plus véritablement un 

avec Arnauld. 165. Brief von Leibniz, 30. April 1687) Es ist nur fraglich, ob damit alles 

erfasst ist, was in den Bereich des Seins gehört.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

Hier ist noch eine Präzisierung erforderlich: Man darf nicht glauben, dass sich 
die Beschreibung, die wir vorschlagen, mit der groben Unterscheidung in Gegen-
ständliches und Ungegenständliches zufrieden gibt, wobei das Gegenständliche als 
Korrelat einer Auffassungsleistung erscheint, dem das Ungegenständliche entweder 
als reell-
Stimmung) oder eben als Rest (Kants Mannigfaltiges) entgegengestellt wäre. Diese 
saubere Aufteilung ist unmöglich gemacht durch die grundsätzliche Entscheidung 
für eine Perspektive, die Sinngeschehen als ein umfassendes, wenn auch nicht tota-
lisierendes versteht. (Die Totalisierung kann zwar angestrebt sein, wie im Fanatis-
mus etwa; aber gerade die Verbissenheit des Fanatikers zeugt davon, dass sie nicht 
gelingt. Ich nehme vorläufig an, dass sie wesentlich nicht gelingen kann.)53 Weil 
Auffassung hier als Entwurf verstanden wird, ist ihr Ergebnis niemals eine einfache 
Gegenständlichkeit, sondern vielmehr eine spezifische Form von (dann konkret ge-

gebenen) Gegenständlichkeiten, inklusive jenes Netzes, das sie verbindet und aller-
erst zu dem macht, was sie sind.  

Deswegen ist es auf der anderen Seite kein Widerspruch, wenn ich behaupte, 
en muss als nur als Grundlage möglicher 

Auffassungen. Kann ich nicht jede Auffassung aussetzen und mich nur einem sinn-
lichen Eindruck hingeben? Das besondere Licht der Frühlingssonne, das wärmt, 
ohne schon Hitze zu spenden, das im Gegenteil der Frische der Luft jenen Kontrast 
zuspielt, der den ganz unverwechselbaren Reiz jener jungen Tage ausmacht; dage-
gen jener harte Wind des Herbstes, der noch einlädt ihn zu empfangen und in dem 
der kommende Winter wie eine harte Gewissheit mit entgegenschlägt; der außer-
gewöhnliche Augenblick, in dem man zuerst ein unbekanntes Gewürz schmeckt, in 
dem noch nicht entschieden ist, was das ist, wie es schmeckt (d.h. auch welchem 
Geschmack es ähnelt), nicht einmal sicher, ob man den neuen Geschmack mag; das 
verlorene Streichen über einen Stoff, dessen Textur einem bis ins letzte angenehm, 
ja beruhigend ist; oder auch in einem Kunstwerk wie in Dark Brother (2005) von 
Anish Kapoor,54 wo man auf dem Boden eines Raumes eine tiefschwarze, fast nicht 
spiegelnde Fläche findet und nach e

eift, zuerst weil man ein Loch 
vermutet, in das man zu stürzen fürchtet, dann aber, weil man der eigenen selbst-
verständlichsten Auffassung nicht mehr trauen kann.  

Man sieht so, dass das Materiale keineswegs die Magd der Gegenständlichkeit 
ist. Man kann auch auf es acht geben oder aufmerksam werden. Aber das heißt nur, 
dass die Unterscheidung in Gegenständlichkeit und Ungegenständliches zu grob ist. 
                                                             
53   Teil zurückgekommen werden.  

54   donnaregina, Neapel. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 65 

 

Zum einen treten beide immer gleichzeitig auf und bedingen einander; nur kann je 
nach Blickwinkel die Bedeutung des einen oder anderen abnehmen. Grob formu-
liert ist in einer pragmatischen Einstellung der Fokus auf die Gegenständlichkeit 
meist größer: Will ich die Partitur lesen und zum Druck vorbereiten, stellt sich 
Beethovens berüchtigt unsaubere Handschrift als Hindernis dar; will ich dagegen 

die Auffassung von Kunst zeigt deutlich die Bipolarität von Gegenstand und Mate-
rialität an: Was im Gemälde abgebildet ist, und wie es abgebildet ist (technisch, 
aber eben auch material), sind zwei einander ergänzende Fragen. Und wenn die ex-
perimentelle Musik meinte, den Klang befreien zu müssen, dann heißt das natürlich 
nicht, dass der zuvor keine Bedeutung hatte: Wie wären sonst gewisse Geigenbauer 
zu Berühmtheit gelangt, wenn nicht durch den ganz besonderen und immer indivi-
duellen Klang ihrer Instrumente? 

aufgefasst wird. Macht der Kunsthistoriker, der Giottos Praxis des Farbauftrags un-
tersucht, etwa nicht die Farbe als Materialität zu einem Gegenstand? Das heißt aber, 
dass die Unterscheidung ins Gegenständliche und die ungegenständliche Fundie-

die ihrerseits von immer neuen Vorentscheidungen abhängt. Hier wie überall ist es 

nicht haben.  
Zu diesen Einstellungen gehören auch die Erlebnisse oder besser Erlebnisbah-

nungen, die wir Stimmungen nennen. Auch eine besondere Stimmung, in der ich 
bin, ist ja eine Weise des Zugangs, in der Welt mir erscheint. Es kann in der Melan-
cholie jene eigentümliche Mischung aus einem Gefühl für die Vergeblichkeit oder 
doch unentrinnbare Endlichkeit aller Bemühungen und Genüsse einerseits und dem 
bitteren Genuss eben dieses Gefühls sein, von der alle einzelnen Gegenstände mei-
ner Welt wie benetzt sind.55 Es mag in der Heiterkeit eine selbstvergessene Offen-
heit sein, die die Sinne für das schärft, was mir begegnen wird (wobei es sich nicht 

56 Immer gehö-
                                                             
55  Vgl. auch hierzu Burton, der in einem der einführenden Gedichte seiner Anatomy diese 

Doppeltheit der Melancholie in wunderbarer Weise zu einem Ausdruck bringt (a.a.O. 11-

13). 

56  Vgl. auch die Konzeptualisierung der Heiterkeit (hilaritas) durch Spinoza. Die Heiterkeit 

ist ihm die Freude (laetitia), insofern sie sich auf Körper und Geist zugleich bezieht. Und 

die Freude ist definiert durch die Vergrößerung der potentia agendi meines Körpers bzw. 

meines Geistes (Ethik: Teil III. Lehrsatz 11. Scholium)  eine potentia, die Spinoza zuvor 

(im Beweis zu Lehrsatz 7) mit dem conatus synonym verwendet. Die Heiterkeit ist dem-

nach die körperliche und geistige Entgrenzung der Seinstendenz selbst, die keinerlei an-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

ren die Stimmungen in jene welteröffnenden bzw. weltbestimmenden Rahmungen, 
die man als Einstellungen, Perspektiven, Auffassungsfunktionen bezeichnen könnte 
(ohne dass einer der Namen wirklich befriedigen würde).57 

Andererseits wird man doch, etwa beim obigen Beispiel des Kunsthistorikers, 
jene These aufrufen, die gerade der Phänomenologie so teuer ist: dass es nämlich 
zwar kein An-sich der Dinge gibt (d.h. eine metaphysische Unabhängigkeit von ei-
nem Subjekt), wohl aber eine je spezifische und originäre Weise ihrer Gegebenheit, 
die allein das in Frage Stehende 
bringt. Denn ist das Gemälde etwa nicht eigentlich ausschließlich zum Anschauen 
da, so dass die Arbeit des Kunsthistorikers nur eine nachträgliche, zusätzliche, an 
sich überflüssige und dadurch eigentlich dekadente Theoretisierung ist, die vom 
Werk nur weiter entfernt? Kunstgeschichte wäre dann im Grunde des Dementi des-
sen, worum es in Kunst eigentlich geht. Zwischen dem Kunsthistoriker und jener 
berühmten Putzfrau, die ein Werk von Beuys zerstörte, indem sie eine absichtlich 
verschmutze und verfettete Badewanne reinigte, wäre dann im Grundsatz kein Un-
terschied.  

Für die vorliegende Arbeit ist sicher kaum eine Frage so zentral, da sie ganz di-
rekt die Frage der Ontologie betrifft. Für die Phänomenologie Husserls stellt sich 
die ontologische Frage in der Tat nicht so dringlich wie in diesen Analysen, da 
Husserl darauf verweisen kann, dass jeder Typus von Gegenständlichkeit seine ihm 

-
den) enthüllt. Dort liegt dann der Grund jeder Ontologie. Und in der Tat gehen wir 
doch immer vor allem in der Philosophie ganz selbstverständlich von solchen privi-
legierten Punkten der Betrachtung aus: So wird jemand, der mir das Phänomen der 
Musik durch irgendwelche Schwingungen erklären will, notwendig lächerlich er-
scheinen, denn Musik gibt es nur als gehörte, als wahrgenommene, also als Phäno-
men. Und es berührt mich ja auch nicht jede Musik in gleicher Weise. Wer Musik 
im engen Sinn durch die Physik und Physiologie erklären will, vollzieht unweiger-

Unterscheidung der Standpunkte, von denen einer in der Lage ist, das Phänomen in 
seinem Eigensein zur Erscheinung zu bringen, während der andere es verfehlt, liegt 
ein wichtiger Teil des kritisches Potentials der Philosophie; es wäre auch aus dieser 
Warte ein großer Verlust, wenn sie aufgegeben werden müsste. Das Problem der 
Ontologie stellt sich also in vehementer Weise neu, ohne dass hier schon eine Klä-
rung zu erhoffen wäre.  
                                                                                                                                       

deres Ziel als diese Entgrenzung selbst hat (vgl. Teil III. Lehrsatz 25). Daher kennt die 

Heiterkeit auch kein Übermaß (Teil IV. Lehrsatz 42). Freilich legt Spinoza deutlich mehr 

Gewicht auf die Aktivität des menschlichen Geistes als die von uns vorgeschlagene (und 

doch von Spinoza inspirierte) Konzeption der Heiterkeit.  

57  Eine  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 67 

 

Wir müssen zunächst die Exposition des Problems weiter treiben. Eine erste 
Frage war also, wie im Rahmen des Problems der Ontologie der Status der Materia-
lität bestimmt werden kann, ob sie als neutrale Grundlage, als ontologisches Resi-
duum etwa wird auftreten können. Das scheint doch sehr zweifelhaft, und nicht nur 
aus theoretischen Gründen  dem grundsätzlichen Ausschluss eines nicht ausweis-
baren An-sich , sondern auch in der Beschreibung. Ich hatte mir ja Mühe gegeben, 

lerdings fällt doch sofort der (etwas unbeholfene) poetische Stil dieser Beschrei-
bungen auf: Das ist sicher auch kein Zufall, denn wenn man aufgefordert ist, solche 
reinen Erlebnisse der Sinnlichkeit zu beschreiben, wenn man andererseits aber die 
Forderung an die Beschreibungen von Wahrnehmungserlebnissen im Kopf hat  
nämlich nicht irgendwelche abstrakten Situationen zu beschreiben, die nur der Phi-
losoph kennt und nur, weil er sie zu seinen Zwecken herbeiführt , dann wird man 
kaum darum herum kommen, Momente zu beschreiben, die sich als Erlebnisse ei-

ben, die also aufdringlich wurden, die her-
ausstachen als Erlebnisse einer reinen Sinnlichkeit. Und das taten sie sichtlich im-
mer dann, wenn sie einerseits über diese vorgebliche reine Sinnlichkeit hinauswie-
sen, ohne sich aber andererseits in bekannte, begrifflich wohl definierte Situationen 
der Verwendbarkeit oder des Handelns auflösen zu lassen. Wenn solche Erlebnisse 
einprägsam waren, dann deswegen, weil sie eine Bedeutsamkeit transportierten oder 
wachriefen oder suggerierten, die weit über den Bereich einer bloßen sinnlichen Er-

losophen sagt) hinausreicht.58 Deswegen ist die poetische Beschreibungsform auch 
nicht eine Dreingabe des Autors, noch weniger der verzweifelte Versuch, sich als 
Lyriker zu profilieren, sondern die einzige mögliche Form des Ausdrucks: Weil das 

-begrenzte Gestalt hat, 

                                                             
58  Wie im Folgenden noch deutlicher werden wird, darf der Begriff der Bedeutsamkeit, wie 

er hier verwendet ist, nicht mit dem Heideggers aus Sein und Zeit zusammengeworfen 

werden. Überhaupt mag im Folgenden manches an Heidegger erinnern; das aber nur 

deswegen, weil der Punkt, an dem hier der Horizont Husserls überschritten wird, demje-

nigen nahe ist, an dem Heidegger diesen Schritt vollzieht. Der Modus der Überschreitung 

ist aber ein deutlich anderer, der sich antizipierend und sehr grob in den Stichworten einer 

Einbeziehung des Begehrens, einer konsequenten und konkreten Fruchtbarmachung der 

tion zusammenfassen lässt. 

auch und gerade dort, wo sie Anklänge aneinander haben, musste auf Husserl zurückge-

gangen werden, der als Grundlage dient. Diese Bewegung muss auch dem Leser nahege-

legt werden.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

sondern alles Begrenzte erst seinem möglichen Sinn zuführt, weil also mit anderen 

Worten der Ursprung von Sinn als solcher in diesen Augenblicken erfahren wird  
deswegen kann die Rede von diesen Augenblicken überhaupt nicht anders, als ih-
rerseits jede begrenzende Begrifflichkeit aufzulösen, in der vagen Hoffnung, dass es 

evozieren.59  
Auf eine reine Sinnlichkeit sind wir also nicht gestoßen. Es sprechen sowohl 

grundsätzliche Argumente aus der transzendentalen Perspektive dagegen als auch 
die Beschreibungen. Das Problem der Grundlegung einer Ontologie ist also durch 
den Verweis auf die Materialität nicht zu lösen. 

Das Problem drängt sich aber noch von weiteren Richtungen her auf. Ich hatte 
ja oben ausgeführt, dass das ursprüngliche Verhältnis, das ein jeder mit seinen Ne-
benmenschen hat, das eines fundamentalen Missverständnisses ist; dass wir außer-
dem selbst dort, wo wir vielleicht zu gegenseitigem Verständnis gelangen, das Maß 
dieses Gelingens nicht werden bestimmen können. Aber widerspricht das nicht den 
grundlegendsten Gewissheiten des Lebens und Handelns? Müsste man nicht, wenn 
man so argumentiert, annehmen, dass es zwischen zwei Menschen und damit zwi-
schen zwei Welten vielleicht gar keine Berührung gibt, dass wir immer, wenn wir 

was ganz anderes meint als wir? Wie kommt es dann aber, dass wir gerade in prak-
tischen Belangen so häufig zusammenfinden. Also wenn ich in die Kneipe gehe und 
eine Flasche Bier bestelle, bekomme ich genau das, was ich mir gewünscht habe. Es 
scheint doch zu funktionieren. (Und man behaupte jetzt bloß nicht, dass der andere 
ja ebenfalls nur eine Konstitution meinerseits ist!) Wenn es anders wäre, weshalb 
würde der Autor sonst dieses Buch schreiben? Er könnte ja nicht wissen, ob es ein 
anderer verstehen würde (ganz davon abgesehen, dass er, würde er den idealisti-
schen Bogen überspannen, nicht einmal wüsste, ob es einen anderen gibt!).  

Um die Einwände etwas weniger polemisch zu formulieren: Wie können wir, 
unter Maßgabe des bislang Ausgeführten, noch sinnvoll jene Aussage treffen, die in 

                                                             
59  Wenn hier von dem Ursprung des Sinnes in solchen Situationen die Rede ist, dann wird 

zugleich etwas sehr Wichtiges (und mittlerweile eigentlich nur Folgerichtiges) klar: Es 

gibt nicht nur einen Ursprung von Sinn. Es ist also nicht so sehr wahr, dass der Ursprung 

ein Mythos ist, dass er sich immer entzieht etc., wie man das in der Nachkriegsphiloso-

phie (getrieben von einer richtigen Intuition) oft liest. Man muss vielmehr mit einer Ver-

vielfältigung der Ursprünge rechnen, entsprechend der Vielfalt der Sinnmöglichkeiten. 

Diese lassen sich aber präzise und in ihrem gegenseitigen Verhältnis zueinander be-

Daneben muss die Verschiebung bemerkt werden, die der Begriff des Horizonts hier 

schon erfährt und die sich im Weiteren noch ausweiten wird, um schließlich den Hori-

zontbegriff zu der zentralen Beschreibungsgröße dieses ersten Teils werden zu lassen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 69 

 

der Tat Grundlage unseres gesamten Handelns, Sprechens, Wollens, Wünschens 
und Miteinanderlebens ist, nämlich dass wir eine Welt teilen? 

Gehen wir zuerst auf die polemischen Einwände ein, da sich aus den Antworten 
auf sie schon manches Weiterführende ergeben wird. Was zunächst das Buch an-
geht: Da kann man ja wirklich nicht wissen, ob das jemand je verstehen wird, oder 
noch genauer: es ist sogar sicher, dass niemand es je ganz verstehen wird. Das liegt 
nun nicht daran, dass ich so unglaublich kluge Gedanken hätte, die niemand nach-
vollziehen könnte; denn selbst wenn ich mich mächtig irre, wird man es nicht ver-
stehen. Wer ein Buch liest und darin einen Fehler nach dem anderen findet oder die 
gesamte Ausgangsfrage für verfehlt hält, der versteht ja in der Tat den Autor nicht! 

degger lesen muss  aber das ist nur scheinbar der Fall. Beide Male ist ein Leser 
mit einem Text konfrontiert, wobei er nicht sagen könnte, was den Autor angetrie-
ben hat, den Text zu verfassen und genau so zu verfassen. Dies im Ansatz zu ver-
stehen, ist ja der Zweck des Textstudiums. Wir setzen voraus  und sehr (nämlich 
nur mit Ausnahme ausgesprochener Brotarbeiten) häufig zurecht , dass der Autor 
für jeden Satz und jedes Argument seine guten Gründe hatte. Wieso sehen wir die 
nicht? Ich behaupte: Wäre es möglich, irgendeinen Philosophen zu verstehen, dann 
wäre die Philosophie mit ihm zum Schluss gekommen. Damit ist natürlich nicht ge-
sagt, dass es im Missverstehen keine graduellen Unterschiede gibt oder dass man, 
nach dem ersten Schock der Begegnung mit der Kritik der reinen Vernunft, nicht 

60 viel-
leicht auch selbst beschreiten kann. Aber ein Verstehen im emphatischen Sinn  

 und dementsprechend 
versteht, weshalb die Bücher genauso geschrieben wurden  ist zwar als Ideal der 
Orientierungs- und Endpunkt der Hermeneutik, aber aus Wesensgründen ausge-
schlossen. Dadurch klärt sich auch transzendental, weshalb die Philosophiege-
schichte, die Geistesgeschichte (in Wirklichkeit: die Geschichte tout court) eine Se-
rie von Missverständnissen ist. Es ist Unfug zu sagen, dass wir Platon oder Thomas 
nicht mehr unmittelbar verstehen, weil sich die Zeiten geändert hätten: Nein, die 
Zeiten ändern sich in dem Maße, wie sich das Verständnis, das man von ihnen hat 
verändert, d.h. in dem Maße, wie neue Subjekte neue Auffassungsweisen erproben 

 
können.61  

                                                             
60  Kant: Kritik der reinen Vernunft. Vorrede zur zweiten Auflage. B XLIII.  

61  Im Kleinen erlebt man das ja schon in philosophischen Seminaren: Es ist in keiner Weise 

vorhersehbar, was die Studenten aus dem Dargebotenen und Diskutierten machen. Wenn 

sie sich nicht auf das bloße Nachbeten der Interpretation beschränken, ist das, was im Zu-

sammenprall von Dozent, Text und Student geschieht und entsteht, keiner denkbaren Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

Na gut, aber die Buchstaben sind doch wohl dort! Oder kann man die auch noch 

Grundlage auf, bei etwas so Banalem wie der Druckfassung eines Textes? Um ei-
nen Autor misszuverstehen, muss man ihn ja erst mal lesen. Und genau dasselbe 
findet doch statt, wenn ich mir ein Bier bestelle: das Bier ist da, die Bedienung ver-
steht mich, und alles löst sich auf. Wo soll da das Rätsel sein? 

Also gibt es Buchstaben, Bierflaschen und ganz allgemein die Gegenstände un-
seres täglichen Lebens. Für diese macht die Frage nach ihrem So-Sein keinen Sinn 
mehr, denn ich kann nur noch mit größter theoretischer Anstrengung in derartige 
Banalitäten ein Mysterium reininterpretieren. Und irgendwann reicht es ja auch 
einmal. Wir teilen schließlich doch eine Welt, und wir tun dies, indem wir auf diese 
Dinge gemeinsam Bezug nehmen.  

Ja, solche Dinge gibt es. Daran hat ja auch niemand gezweifelt. Aber ist es nicht 
eigenartig, dass die Welt, die wir so teilen, ausgerechnet aus Dingen besteht, die für 
uns keine echte Relevanz haben? Natürlich, ich kaufe ein Brot, weil ich Hunger ha-
be, oder doch zumindest voraussehe, dass ich Hunger haben werde; ich will einen 
Text lesen, daher brauche ich die Buchstaben; und will ich mit demselben Buch ei-
ne Wespe erschlagen, dann weil sie mich stört  insofern haben die Dinge sehr 
wohl eine Relevanz. Aber das ist so nackt betrachtet erst einmal nur eine lebens-
weltlich-praktisch, die man am besten als konsumativ bezeichnen könnte: Ich habe 
einen praktischen Zweck (Hunger stillen, Text lesen, konzentrieren, oder auch: be-
trunken werden), und wenn der erfüllt ist, bleibt von den Dingen, die ihn erfüllen 
halfen, kein Rest. Sie sind fort, sie sind nicht mehr: Bei den Beispielen des Essens 
und Trinken ist das natürlich klar; die Wespe ist tot; und was die Buchstaben be-
trifft: wenn ich das Buch gelesen habe, dann doch nur um den Preis, dass die Buch-
staben als einzelne mögliche Gegenständlichkeiten, auf die ich referieren kann, ver-

amit das kör-
perliche Ding meine, dann hat dieses doch auch nur ganz akzidentell etwas mit dem 
Text zu tun, um den es mir eigentlich ging. Ich komme auf es zurück, ich komme 
auf die Buchstaben darin zurück, um das zu tun, worum es mir eigentlich zu tun ist 
und um dessen willen ich dafür sorgen muss, dass Buch und Buchstaben als eigene 
Gegenstände verschwinden: den Text lesen. 

Das erinnert sicher an Heideggers Unterscheidung in Vorhandenheit und Zu-
handenheit, ist aber doch ein wenig anders gelagert. Denn erstens ist das Kriterium 

kretes Verschwinden im Magen sein kann; dagegen fällt es vielleicht nicht ganz 
leicht zu sagen, ob meine genussvoll oder zumindest aufmerksam verzehrte Mahl-
zeit mit der Zuhandenheit wirklich zureichend beschrieben ist. Zweitens ist die Un-
                                                                                                                                       

setzmäßigkeit unterworfen. Das Subjekt ist, wie wir noch ausführen werden, das Clina-

men der Geschichte. Vgl. zu diesen Überlegungen allgemein Teil II, 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 71 

 

terscheidung, die damit eingeführt wird, nicht eine absolute, sondern vielmehr eine 
relative und gleitende  wie schon bei der materialen Fundierung, die hiermit in Be-
ziehung steht, und wie gleich noch näher zu sehen sein wird.62 

logische Grundlage soll in dieser Perspektive ausgerechnet aus dem bestehen, was 
verschwindet und aufgezehrt wird. Sein ist so gegründet in dem, was es nicht gibt 
oder immer weniger gibt! Diese einzige Welt, von der allein wir halbwegs berech-

Bestimmtheit auszeichnet, nenne ich die biedere Welt.  
Aber vollziehe ich damit nicht eine etwas unfaire Umdeutung? Schließlich wer-

den diese Dinge doch unzweifelhaft in dem Moment, in dem ich auf sie hinweise, 
durchaus zu etwas Stabilem, Bleibendem  wenn auch natürlich nicht für die Ewig-
keit. Nur, warum weise ich auf sie hin? Z.B. weil jemand die etwas überspannte 
Fragen nach dem stellt, was ist. In der Regel ist dann auch schon alles gesagt: Die 

sophensituationen fortkommen. Normalerweise weise ich ja niemals auf die Dinge 
hin, um ihre Stabilität zu betonen und sie damit aus den Verbrauchszusammenhän-
gen zu lösen, in denen sie üblicherweise stehen. Ich weise aber doch auf sie hin, 
wann z.B.? Wenn ich im Laden stehe und sie kauf

 
Schon wieder so ein dummes Beispiel: Wer kauft denn schon Weine nach Eti-

nichts ver
Anschein von Klasse bewahren wollen, oder die weinselige Spielart des Alkoholi-
kers, kaufen den Wein vielleicht nach dem Preis. Aber das sind doch nur wieder 
Beispiele für eine dem Gegenstand unangemessene Einstellung: der Wein muss ge-
trunken werden, und zwar indem man ihn wahrhaft genießt; d.h. indem man ihn in 
Maßen und mit einer geschulten Aufmerksamkeit für seine Nuancen zu sich nimmt. 
Wein ist schließlich nicht zum Besaufen da! 

Darauf lässt sich kurz und knapp antworten: Doch, das ist er. Ob man als Wein-
kenner nur die edelsten Tropfen zu sich nimmt; ob man den Überschuss jugendli-
cher Kraft in den Rausch schicken will; ob man einfach nur das Zittern unterdrü-
cken will, um sich halbwegs konzentrieren zu können  es sind doch nur drei ver-
schiedene Weisen, mit einem Gegenstand umzugehen, den wir wieder sehr leicht-
                                                             
62  Gemeint ist nicht, dass Vorhandenheit und Zuhandenheit in ihrer konkreten Gestalt starr 

und absolut gegeben wären. Genau das ist ja nicht der Fall. Gemeint ist, dass sich das, 

was wir beschreiben wollen, so wie allen anderen binären Gegensätzen, die wie bisher 

angetroffen haben, so auch dieser Unterscheidung entzieht. Etwas kann nur vorhanden 

oder zuhanden sein, und es muss wohl auch eines von beiden sein. Diese binäre Strenge 

lässt sich auf unsere Gegenstände nicht anwenden. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

muss man nur auf einen kleinen und geradezu banalen Punkt aufmerksam machen: 

iese Di-
mension als die des Begehrens.63  

 
 

BEGEHREN, BEDEUTSAMKEIT, WELT 
 

Erst unter Maßgabe des Begehrens wird die Rolle der Bedeutsamkeit für das 
menschliche Leben verständlich.64 Ich verstehe unter Bedeutsamkeit die Tatsache, 

                                                             
63  Ich wähle den Begriff des Begehrens und stütze mich dabei auf ein psychoanalytisches 

Verständnis, zumal von Freud und Lacan. Es wird auch deutlich werden, dass Platon eine 

nicht unerhebliche Rolle im Versuch der Konzeptualisierung der gemeinten Phänomene 

spielen wird. Ich verwende nicht den Begriff des Willens, weil er zu unspezifisch ist und 

schon diese ersten Beispiele, die ich angeführt habe, dass sich aus dem Begehren heraus 

der Sinn der Gegenstände 

nimmt.  

64  Man wird folgendes einwenden: Wie kann man einen Ansatz pflegen, den man selbst als 

transzendentalphilosophisch bezeichnet, und doch zum einen mit dem Begehren einen 

dezidiert psychoanalytischen Begriff aufnehmen  wo die Psychoanalyse doch auf den 

ersten Blick mit einer Transzendentalphilosophie schwer vereinbar zu sein scheint  und 

welchem Subjekt ich sprechen will: von einem transzendentalen, einem psychoanalyti-

Plausibilität der Ausführungen dargetan werden, nicht durch eine abstrakte Diskussion 

über die Kompatibilität von Erklärungsansätzen. 

 Die letzten Jahre haben einige Versuche gesehen, Psychoanalyse und Phänomenologie 

neu ins Gespräch zu bringen. Dabei wurde nun auch zunehmend Husserl selbst mit ein-

bezogen. Ich werde darauf nicht näher eingehen. Mein Interesse an der Gegenüberstel-

lung von Transzendentalphänomenologie und Psychoanalyse liegt vielmehr genau darin, 

dass sie in letzter Konsequenz inkommensurabel sind. Transzendentalphilosophie muss in 

dieser Konfrontation ihr Selbstverständnis ändern und erweitern. Man könnte aber ebenso 

sagen: Sie muss in dieser Konfrontation noch radikaler anerkennen, was eigentlich immer 

schon ihr Sinn war und was vor allem Merleau-Ponty (mit und gegen Husserl) stets her-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 73 

 

dass unsere Gegenstände für uns eine je individuelle Hierarchie von Wert ausbil-

den, wobei die Kriteriologie der Werte mit zur Bedeutsamkeit selbst gehört. (In 
Wirklichkeit wird es oft eher eine Pluralität von Hierarchien in wechselnden Alli-
anzen und Machtverhältnissen sein.) Man sieht daher, dass wir zwar nicht vollstän-
dig in Bedeutsamkeiten leben  was wohl auch nicht wünschenswert, nicht erträg-
lich wäre , dass auch das Ausbleiben wirklicher Bedeutsamkeit eine strukturelle 
Möglichkeit des Menschseins ist  wiederum keine wünschenswerte , dass wir 

aber ganz und gar von Bedeutsamkeit leben. Wenn ich eingangs sagte, die Thema-
tik der Motivation würde, in grundlegender Abwandlung, die Analysen leiten, dann 
ist die Bedeutsamkeit jene Aufnahme und Neufassung des Motivationsproblems. 

Allerdings ist die Dimension der Bedeutsamkeit den Philosophen nicht ver-
schlossen geblieben. Ihre Antworten auf die Frage, was es damit auf sich hat, sind 
aber meistens hinter der Bedeutung des Problems zurückgeblieben. Wie oft liest 
man nicht, dass es den Menschen in ihrem Leben um Selbsterhaltung und Fort-
pflanzung ginge! Keine Auffassung könnte weiter von der Wirklichkeit entfernt 
sein. In dieser banalen Interpretation systematisiert sich ein Selbstmissverständnis 
der Menschen in Bezug auf ihre Handlungen, setzt sich die Rationalisierung, die sie 
diesen angedeih

 
Außerdem finden sich in diesen und vergleichbaren Äußerungen Tendenzen zu 

einer Naturalisierung (wenn nicht Biologisierung) der menschlichen Tatsache. Das 
wäre nicht für sich zu verdammen, doch wird darin genau diese Differenz über-
sprungen, die wir als Trennlinie zwischen menschlichem und tierischem Dasein 

ung der Gegenstände für den Menschen. 

und Signifikant.) Man sieht also bereits, dass jenes Subjekt, mit dem wir es hier zu 

Kantischen oder Husserl
wegen noch lange nicht. 

Die Gegenbewegung bestünde darin, die Strebungen der Menschen als ausge-
sprochen irrational zu verstehen. Dies ist aber solange nicht wirklich hilfreich, wie 
als Maßgabe des rationalen Strebens wiederum nur Plattitüden wiederholt werden. 
                                                                                                                                       

situiertes ist und daher notwendig sich selbst nie völlig transparent werden kann. Außer-

dem erlaubt es die Psychoanalyse, einen gelebten Zusammenhang des menschlichen Da-

seins zu denken, der weder nur formal ist (wie etwa in der Form des Bewusstseinsflusses 

Sein und Zeit) noch so-

gleich in eine Teleologie mündet (wie es Husserl immer wieder geschieht); auch hier 

scheint mir Merleau-Ponty der gesuchten Dimension besonders nahe zu kommen. Vgl. zu 

dem Komplex Phänomenologie und Psychoanalyse auch mein: Die Phänomenologie und 

die Provokation des Unbewussten.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

Am weitesten im Verständnis der Begehrensnatur des Menschen geht  von den 
hier leitenden Autoren Platon, Freud und Lacan abgesehen  ausgerechnet die 

als von einer unausrottbaren Sünde verursachte Verfehlung und Abirrung von ei-
nem rechten, einer transzendenten Wahrheit gemäßen Wollen (einer Liebe) ver-
steht. Denn das sündhafte Handeln borgt sich doch all seine Energie von eben der 
Liebe aus, die es ständig negiert, und bildet so ein Zerrbild einer von der Liebe 
(caritas, charité) gelenkten Welt, das dem Urbild zum Verwechseln ähnlich sieht.65 
Sündhaftigkeit und wahre Liebe, abgefallenes und rechtes Streben bilden damit ein 
dialektisches Verhältnis gegenseitiger Bestimmung aus. Gleichwohl bleibt auch 
hier ein Moment grundsätzlicher Irrationalität leitend: wohlgemerkt nicht so, als sei 
die wahre Ordnung (und die Einsicht in sie) Gegenstand einer möglichen rationalen 
Erkenntnis, die aus akzidentellen Gründen nicht zustande kommt  anders herum: 

Sünde, und das aus ihr resultierende Leben der Menschen sind in einer radikalen 

chen Liebe gestiftet wird, nur mehr durch einen Gnadenakt möglich wird. Als letz-
ter Ausläufer einer solchen Tradition entledigt sich Schopenhauer der Transzendenz 

der zwischen metaphysischer Irrationalität, damit auch Unverständlichkeit einer-
seits und der biologistischen Verharmlosung andererseits oszilliert.66 

                                                             
65  Wie Pascal es fasst, etwa in den Pensées L. 118, L. 210 oder L. 615.  

66  

weitergehende Bestimmtheit abgeht; nach der Grundlage des Willens lässt sich nicht 

] und hierin eben spräche sich eigentlich das Bewusstseyn aus, 

dass er selbst nichts, als Wille ist, dessen Wollen überhaupt sich also von selbst versteht 

und nur in seinen einzelnen Akten, für jeden Zeitpunkt, der nähern Bestimmung durch 

Motive bedarf. In der That gehört Abwesenheit alles Zieles, aller Gränzen, zum Wesen 

Vorstellung. Erster Band. Werke Band I. 228 f. Meine Hervorhebung) Solange der Wille 

rein an sich 

schen), wird das Leben selbst zu seinem Ziel und Zweck (ebd. 361 f.). Der Übergang in 

die Objektivation des Willens, also in die Erscheinung macht nun aber eine Organisation 

dieser Welt notwendig, die den Bestand der verschiedenen Objektivationen innerhalb der 

Welt der Erscheinungen sichert, wenn auch nur den der Spezies, nicht der Individuen; 

und s

lich die der inneren wie äußeren Zweckmäßigkeit aller Objektivationen (vgl. ebd. 217-

226). 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 75 

 

Aber zum Argument: Warum sollte die Einschätzung eines aufgeklärten Eigen-
interesses so vollkommen von aller Realität abgelegen sein? Stimmt es denn nicht: 
wir essen und haben Sex? Allerdings stimmt das, aber hätte man sich die Mühe ge-
macht zu beschreiben, was wir tatsächlich machen beim Essen und beim Sex, dann 
wäre man niemals auf die Idee gekommen, es handele sich um Selbsterhaltung und 
Fortpflanzung. Wir essen, das ist wahr; aber wir essen ja niemals irgendwas, und 
wir essen nicht irgendwie. Essen ist ein soziales Phänomen, in dem sich mehrere 
Menschen, die in irgendeiner Weise verbunden sind, zusammenfinden, um gemein-

Arbeitskollegen.67 Schon hier bemerkt man, wie vielfältig die Zusammenhänge sein 
können, in denen man isst. Dasselbe gilt für die Tischssitten: Ob man sitzt, wie man 
sitzt, ob man mit Händen, Messer und Gabel oder Stäbchen isst etc., all das sind 
von einer Kultur bestimmte Parameter des Essens (mit ihrer, für jede lebendige 
Kultur charakteristische Marge der Unbestimmtheit und Flexibilität zur Modifikati-
on). Schließlich ist auch nicht gleichgültig, was 
Frühstück ein Brötchen mit Butter und dazu Filterkaffee sein, Weißwurst mit Wei-
zenbier oder Cappuccino mit Cornetto? Trinke ich nach dem Mittagessen einen 
Schnaps oder einen Espresso oder beides? Bevorzuge ich meinen Fisch gebraten 
oder roh? Spiegelei auf Leberkäse oder Spinne auf offenem Feuer? Mit anderen 
Worten: Weil Essen ein soziales Phänomen ist, ist es immer auch ein kulturelles.  

Allerdings ist das nun wirklich keine ganz neue Erkenntnis. Man denke nur an 
die geradezu enzyklopädischen Analysen von Lévi-Strauss zum Essen als Gegen-
stand einer Kultur (in der diese sich in ihrem eigenen V
liert). Oder auch an die schönen Beobachtungen von Roland Barthes, z.B. über die 
ideologische Aufladung von Steak und Pommes in den Mythologies.68 Und um Kul-
turanalysen geht es hier doch gar nicht in erster Linie.  

                                                             
67  Die Beschreibung wirft unterschiedliches zusammen, weil die Kantine doch eher die er-

zwungene Geselligkeit ist?  Wer so spricht, hat wohl noch nicht erlebt  egal von wel-

chem Platz aus , wie auch Familie ab einem gewissen Alter der Kinder zu einer erzwun-

genen Sozialität wird oder zumindest werden kann. Es ist für das Heranwachsen keine 

unwesentliche Aufgabe, dieser ersten Sozialität der Familie, die langsam eine gewisse 

Fremdheit gewinnt, eine neue Rolle zuzuweisen, d.h. ihr Genüge zu tun und sie doch zu 

nen. Nur die Sozialität der Freundschaft ist eine, die auf einem freien Entschluss und 

freudiger Hingabe beruht, zumindest wenn es sich um echte Freundschaft handelt und 

Freunden zu werden droht. 

68  Roland Barthes: Mythologies. 72-74.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

In der Tat, aber die angeführten Beobachtungen erlauben es in aller Deutlichkeit 
zu sehen, dass das Essen nie ein Mittel der Selbsterhaltung ist. Das klingt sicher 
zynisch angesichts der Tatsache, dass ein guter Teil der Menschen täglich das nöti-
ge Brot oder die Handvoll Reis zum Überleben von Neuem erkämpfen muss, und 

Hunger hat. Man wird behaupten, dass doch hier kein Unterschied bestünde, aber 
diese Behauptung hängt daran, dass man die phänomenologische Differenz über-
sieht. Denn das Wissen um die Notwendigkeit der Ernährung ist nicht identisch mit 
dem Erlebnis des Hungers, auch wenn man nur selten das eine ohne das andere fin-
det. Das Essen ist als solches ein Genuss (jouissance, nach der Begrifflichkeit von 
Levinas), der vom Hunger zwar verstärkt werden kann, der sich aber nicht in die 
biologische Notwendigkeit der Ernährung auflösen lässt.69 Es verhält sich hier ganz 
genauso wie mit der frischen Luft: Wir gehen nicht an die frische Luft, weil es ge-
sund ist, sondern weil wir sie genießen.70 Dass sie gesund ist, kann durch den Ge-
nuss der Luft suggeriert werden und damit den Genuss rationalisieren und vielleicht 
sog
                                                             
69  

faim. Le désir est sans arrière- Vgl. ebenso die Ausfüh-

rungen über die jouissance in: Totalité et infini. 145

Die Erfahrung, von der 

hier die Rede ist, ist eine objektivierende und selbst schon objektivierte. Zugleich ist klar, 

désir nicht mit dem zu verwechseln ist, der hier gebraucht wird: 

In Bezug auf die jouissance ist das désir für Levinas gerade ein ganz zielloses und in sich 

 sich im An-

schluss an das erste Zitat auch deutlich von den Einflüssen der Psychoanalyse auf die 

Philosophie ab.) Sobald das Désir (dann großgeschrieben) als die Beziehung auf den An-

deren, als wirklich metaphysische Beziehung gemeint ist, bricht für Levinas überhaupt 

jede Vermittlung sowie jede Möglichkeit des Genusses des Anderen als solchen zusam-

men. (Letzteres gälte auch für die psychoanalytische Theorie, wenngleich aus anderen 

Gründen: nicht weil der Andere kein Gegenstand ist, nicht die Seinsweise des Gegen-

ständlichen hat, kann er unter keinen Umständen ergriffen werden, weshalb ein Genuss 

nicht möglich ist, wie bei Levinas; für Lacan etwa liegt die Unmöglichkeit des Genusses 

 und hier verwendet nun Lacan den Begriff der jouissance  darin, dass es das, was be-

-sa

Von verschrobenen Menschen, ersetzbaren Dingen und den Namen der 

 

70   46. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 77 

 

abhängig. So genießt ein Autobastler die besondere Luft der Werkstatt, mit ihrem 
Geruch nach Öl, Metall und Kunststoff; der Nachtschwärmer den Dunst der Knei-
pe, in der der Zigaretten- und Alkoholgeruch der letzten Jahrzehnte hängt, der Ath-
let die Luft der Sporthalle, in der es nach Schweiß und Wettbewerb müffelt.  

Die Ernährung dienst also der Selbsterhaltung, das Essen ist aber Genuss. Bei-
einem variablen Verhältnis zueinander, so 

dass im Extrem bloß um des Genusses willen gegessen wird  aber da man nur ge-

ständige Abwesenheit des anderen Aspekts  oder aber bloß um der Selbsterhaltung 
willen  ein Extrem, das eher als realer Fall vorstellbar ist, das aber seinerseits nicht 
wieder ohne Genuss ablaufen wird. Biologischer und menschlicher Sinn gehören in 
diesen Phänomenen untrennbar zusammen, deswegen wurde dieser so oft auf jenen 
reduziert; sie dürfen aber nicht miteinander verwechselt werden.71 

dieses Wort in der transzendentalen Perspektive mit Vorsicht zu gebrauchen ist: 
Während das Individuum als einzelnes aus einer Reihe Ähnlicher begriffen wird, 
gibt es vom Subjekt ja immer nur eines überhaupt. 

Der Übergang ist aber ganz einfach zu leisten. Es ist eine bei aller kulturellen 
Prägung zutiefst individuelle Angelegenheit, wie wir uns zum Essen halten. Wir 
können etwa die angesprochene Verwechslung von Ernährung und Essen in unsere 

die man besser mit Pillen bewerkstelligen sollte  von den Vorteilen bei der Lösung 
des globalen Ernährungsproblems ganz abgesehen! Essen ist dann keine Frage des 
Genusses mehr, oder nur mehr akzidentell, nebenbei. Was hier vorhergeht  die 
Ideologie oder die Unfähigkeit zum Genuss , lässt sich nicht so einfach beantwor-
ten; man wird wohl, wie meist in solchen Fällen, von einer komplexen Struktur 
ausgehen müssen, aus der sich beides ergibt. Andererseits gibt es ausgesprochene 
Vorlieben für dieses oder jenes Gericht, für diesen oder jenen Geschmack etc.  

Trivial, wird man sagen: der eine mag dies, der nächste das. Mag schon sein, 
aber Philosophie ist immer trivial, wenn man ihre Nuance verfehlt, jenes Nichts, das 
sie zu dem macht, was sie ist, und das andererseits ihren Gegenstand als den eigen-
                                                             
71  De-

sidero cogito (Lacan: Les quatre concepts fondamentaux de la psy-

chanalyse. 173), auch auf den Spinozistischen conatus erweitern müssen. Seine korrekte 

Formel lautet dann: Omne esse in suo esse perseverare desiderat. Sed homo desiderat, ut 

in suo desiderare perseveret. Natürlich verstoßen wir durch diese Reformulierung gegen 

eine der grundlegendsten Intuitionen Spinozas: dass nämlich der Mensch nicht ein eige-

nes Reich innerhalb des Reichs der Natur ist. Erst ein vollentwickelter ontologischer 

-

Buch wird das nicht geleistet werden.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

 Das Triviale ist das Zerrbild 

des Philosophischen, das diesem aufs Haar gleicht und doch ganz anders ist, so wie 
die Ordnung der concupiscence nach Pascal das Zerrbild der Ordnung der charité 
ist.72 Denn es ist überhaupt nicht trivial, dass der eine dies, der andre das mag, wenn 
man sich bewusst hält, 1) dass es in den Dingen selbst dafür keinen irgendwie ob-
jektivierbaren Anhalt gibt (dass sich hierin also wieder die Willkür der Bedeutsam-
keit ausdrückt), und 2) dass wir aufgrund der transzendentalen Tatsache gar keinen 

erscheint. Unsere Rede, dass der eine Spargel mag und der andre nicht, unsere Er-
klärung auch, dass Kinder ihn gewöhnlich deswegen nicht mögen, weil er zu bitter 
ist, geht über das eigentlich Rätselhafte der unterschiedlichen Welthabe hinweg, in-
dem sie diese zu einer unbedeutenden Differenz innerhalb der Welt macht.73  

Ob der eine nun lieber rote als gelbe Paprika mag, ist vielleicht wirklich keine 
philosophische Frage. Wichtig ist zu bemerken, dass jede Welthabe sich um Be-
deutsamkeiten organisiert, die weder schon in den Dingen selbst liegen  denn die 
Welt ist in Bezug auf das Begehren fundamental unbestimmt , die auch nicht 
schon fertig in einer Kultur vorliegen  denn Kultur eröffnet durch die Differenzen, 
die sie setzt, Welt zur Bedeutsamkeit, ohne sie schon darin zu determinieren  und 
die jede einzelne Welt in einer Weise prägt und durchwirkt, dass sie mit keiner an-
deren zur Deckung kommt. Die Bedeutsamkeit kommt der Welt nicht nachträglich 
zu, sie eröffnet sie. Daher sind auch keine zwei Welten identisch. Das lässt sich 
zwar selbst nicht noch einmal überprüfen, aber genau darin liegt ja der springende 
                                                             
72  Man kann auch sagen, dass die Philosophie der Struktur dessen folgt, was Kleist in sei-

nem Text zum Marionettentheater beschreibt. Denn der Ausgang der Philosophie ist eine 

Realität, die in der Tat irgendwie 

Verstehen dieser Realität versteht sich eben von selbst. Daher ist es so natürlich wie un-

verstanden. Aufgabe der Philosophie wäre es, dieses verständnislose aber organische 

Verstehen der Wirklichkeit in ein solches zu überführen, das zwar ein künstliches wäre, 

ein wissenschaftlich hergestelltes, das aber diesmal verständig wäre. So wäre die Philo-

sophie das artifizielle vollkommene Abbild der Wirklichkeit in einer Spiegelung, die im 

Unendlichen liegt.  

73  Warum aber sollen Kinder keine bitteren Sachen mögen? Warum sollen sie Spargel, Ro-

senkohl und Spinat scheuen? Man kann nun einiges über evolutionäre Ursachen oder der 

Entwicklung unterworfene Geschmacksrezeptoren auf der Zunge erzählen  oder man 

sagt, dass gewisse Genüsse erlernt werden müssen. Vielleicht sind sogar die meisten un-

serer Genüsse ausgesprochene Lernobjekte, die gerade insofern genussvoll sein können, 

wie sie noch ihre andere, abweisende Seite behalten: Wein, Kaffee, Tabak  alles Genüs-

nicht verschwindet! Vgl. zu diesem Thema auch aus einer eher kulturtheoretischen Per-

spektive Robert Pfallers Das schmutzige Heilige und die reine Vernunft.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 79 

 

Punkt: Ich bin, auf Gedeih und Verderb, an meine Welt gebunden. Ich kann einfach 
nicht verstehen, wie ein anderer lieber Unternehmensberater als Philosoph wird und 

-Verstehen ist ganz radikaler Art: 
Es geht mir einfach nicht in den Kopf, sagen wir dann. Aufgabe sozialer Reifung ist 
es, solches Nicht-Verstehen in eine Duldung zu überführen, vielleicht sogar mir das 
Unverständliche wenigstens im Ansatz verständlicher zu machen. Soweit es das so-
ziale Zusammenleben betrifft, ist die Neigung der Trivialisierung also heilsam. 
Das
zeigt der Umstand, dass man gelegentlich von den Entscheidungen eines anderen 
wie persönlich beleidigt ist  und das selbst dort, wo diese Entscheidungen nichts 
mit einem selbst zu tun und auch keine sichtbare moralische Relevanz haben. 

Was ich also erfahre, ist die Divergenz der Welten, und dies erfahre ich durch 
die teilweise radikale Andersartigkeit der Bedeutsamkeiten. Die Frage des Essens 
kann darin eine Rolle spielen, sie muss es aber nicht. Ich habe mich mit diesem 

das bereits wesentlich weiter führt, nämlich den Ekel. Für den Ekel gibt es ebenfalls 
keinerlei objektive Gründe. Wenn ich sehe, was man im australischen Urwald isst, 
wird mir vielleicht übel; aber wer sagt, dass es dem Bewohner dieses Urwaldes an 
einer Currywurstbude etwa anders ginge? Überhaupt ließe sich nicht sagen, wes-
halb wir uns vor diesem oder jenem ekeln sollten. Davon abgesehen, dass noch je-

Dingen auch sehr nüchterne Zugänge. Einen erfahrenen Mediziner schreckt man 
mit Körperflüssigkeiten jeder Art nicht so schnell. Spinnen  klassische Ekelkandi-
daten  sind für eine Vielzahl von Menschen Tiere von derartiger Faszinationskraft, 
dass sie ihnen ihr Leben widmen. Ekel ist also nicht natürlich und nur bedingt kul-
turell bestimmt. Wir müssen hier die Perspektive herumdrehen: Der Ekel ist ein 

 alles recht hilflose Aus-
drücke für die hier überall gesuchte Seinsweise  Wesen kennen können. Denn Ekel 
bezieht sich niemals auf einen Gegenstand als solchen, etwa auf einen Geschmack 
rein für sich betrachtet. Ekel bezieht sich auf einen Geschmack, Geruch, eine mate-
rielle Konsistenz, eine Figuration etc., insofern dies mit anderem in Beziehung 
steht. 

Ein Beispiel macht das deutlich: Tiere haben ebenfalls ihre Vorlieben. Eine 
Katze etwa verweigert beeindruckend lange den Verzehr eines Futters, das sie nicht 

kaufen das richtige Futter. Der Unterschied zwischen Katzen und Kindern z.B. ist 
aber: dass man Katzen nicht austricksten kann! Das klingt nun wie eine Stärke der 
Katzen gegenüber den Menschen, es deutet aber doch nur ihre andere ontologische 

enfutter in eine alte Pa-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

brauchen und sicher nicht einmal einen Bissen nehmen müssen, um den Betrugs-
versuch zu durchschauen und sich anschließend stolz und indigniert abzuwenden. 
Einem Kind kann man aber durch kluge Taktik suggerieren, das Abendessen sei 
nicht das, was es so ungern isst, bzw. sei sein liebstes, oder sei etwas ganz anderes, 
als es eigentlich ist. Daran zeigt sich überdeutlich, dass die Katze das Futter als 
ganz genau das annimmt (oder eben verweigert), was es ist: dieses bestimmte Futter 

schmack, aber der fixiert nu
Kind: Dieses mag diesen oder jenen Geschmack, insofern er zugleich ein anderer 

ist als er selbst.  
Bedeutsamkeit ist das, was unsere Welt organisiert. Wir leben aus ihr. In Bezug 

auf das Bedeutsame gewinnt anderes Bedeutung. Ist das Bedeutsame ein Gegen-

stand? Nein, die Bedeutsamkeit ist der Horizont, innerhalb dessen und durch den 
alles Einzelne für uns Bedeutung gewinnt.74 Man kann es auch anders ausdrücken: 
Nicht nur ist jedes Ding, jede Gegenständlichkeit allgemein für einen Menschen 
verschiedener Auffassungen fähig. Nichts ist für einen Menschen einfach nur das, 
was es ist. Dieses Prinzip  das noch näher als Prinzip der Altermination bestimmt 
werden wird  mag als Protokollsatz den gesamten Sinn dieses Ersten Teils zu-
sammenfassen; der Zweck dieses Teils ist nichts anderes als die Entwickelung der 
Implikation des Prinzips. 

Die Illusion der Selbstidentität der Dinge (in diesem Kontext immer allgemein 
für Gegenständlichkeit genommen) rührt ausschließlich von jenen Situationen her, 
die in der Tat keine Bedeutsamkeit haben, oder genauer: deren Entfernung vom 
Zentrum der Bedeutsamkeit  das es in einem ganz strengen Sinn, der noch ausge-
führt werden muss, nicht gibt  ihnen den Anschein der Selbstgenügsamkeit erteilt. 
Es sind jene Situationen, in denen eine konsumative Logik herrscht, d.h. jene Be-
ziehung zu den Dingen, in denen diese zu bloßen Mitteln des Verbrauchs oder Ge-
                                                             
74  Man sieht, welche Transformationen der Begriff des Horizonts durchgemacht hat: Im 

Ausgang vom Husserl schen Gebrauch in den Analysen der Wahrnehmung wurde er zu-

also der Möglichkeit der weiteren Wahrnehmung. Dann wurde er zur Möglichkeit nicht 

nur der weiteren Wahrnehm

anderen. Schließlich erreicht er hier die Dimension, aus der die früheren Umdeutungen 

erst ihren Sinn erhalten: Der Horizont erscheint nun als das konkrete und individuelle 

keit, als der Entwurf, innerhalb dessen es Wahrnehmung als be-

kann. Der Horizont geht somit jeder einzelnen Begegnung mit der und in der Welt vorher 

und bestimmt sie in ihrem Wie. Im folgenden zweiten Kapitel wird noch eine weitere, 

ebenfalls völlig grundlegende Gestalt des Horizonts begegnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 81 

 

genständen des (gleichwertigen) Austausches werden. Die Frage verstummt dann 
angesichts scheinbarer Selbstverständlichkeiten. Warum kaufst du ein Brot? Weil 
ich es essen will. Aber man könnte ja auch alles mögliche andere kaufen, oder ganz 
fasten. Warum will man was wie und mit wem essen? Nicht die Beantwortung sol-
cher Fragen ist die Aufgabe der Philosophie, wohl aber der Hinweis darauf, dass die 
Leichtfertigkeit der Antwort die Fragwürdigkeit des Tuns verschleiert. Bzw. dass 
das Beispiel, wenn es denn wirklich trivial ist, das falsche ist, um Aufschluss zu ge-
ben, weil es jenes Moment nicht in den Blick eintreten lässt, um das sich alles 
dreht: das Leben aus einer Bedeutsamkeit, die durch nichts im Voraus festgelegt ist, 
sondern die immer nur als Entwurf geschieht.  

Was uns begegnet, ist also in doppelter Weise unbestimmt: Alles lässt sich, für 
ei
trachten; alles ist der grundsätzlichen Verschiebbarkeit der Auffassungsweisen un-
terworfen. Und zugleich ist alles, was uns begegnet, nicht nur das, was es ist; son-
dern es erhält seine Bedeutung  wenn es überhaupt eine hat  aus der Beziehung 
auf ein anderes, das selbst nicht als Gegenständlichkeit ist und das mit dem Aus-

deutet ist. Um diese doppelte Entfernung jeder Gegenständlichkeit von sich selbst 
in eine griffige Formel zu gießen, könnte man sagen: Alles kann aus Wesensgrün-
den ein anderes sein, als es ist; und nichts ist, es sei denn, es ist ein anderes als es 
selbst. Es ist diese Differenz des Gegenstand

75  
Man sieht, wie sich diese beiden Weisen der Entfremdung gegenseitig bedin-

gen. Das heißt auch: nur ein Wesen wie der Mensch, nur ein Wesen mit Sprache, 
kann ein Begehren haben. 
 

                                                             
75  

Verschiebung eines Objekts (die Veränderung seiner Position vor einem Hintergrund) 

durch einen Wechsel der Beobachterposition, der eine neue Sichtlinie schafft. Der philo-

punkten oder Blickwinkeln gesehen wird. Es ist eher so, dass, wie Hegel gesagt hätte, 

Subjekt und Objekt in sich vermittelt sind, so dass eine epistemologische Verschiebung 

des Standpunkts des Subjekts stets eine ontologische Verschiebung im Objekt selbst re-

flektiert. Oder um es lacanianisch auszudrücken: Der Blick des Subjekts ist immer schon 

in das wahrgenommene Objekt eingeschrieben, und zwar in Gestalt des blinden Flecks, 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

Wir gingen in diesem ersten Kapitel von einer relativ klassisch phänomenologi-
schen Überlegung zur Analyse der Wahrnehmung aus. Im Durchgang hat sich al-

der Blick von einigen überkommenen Topoi weg und zu einigen anderen (im Übri-
gen nicht weniger überkommenen) Fragen hinwenden musste. So haben sich gewis-

  ma-
igmatische Rolle der 

Fundierung in Frage gestellt. Aber auch solche letztlich unumgänglichen Begriffe 

Sosehr damit immer etwas Richtiges gemeint ist, so wenig ist bereits geklärt, was 
 

Auf der anderen Seite trat der Horizont immer weiter in den Mittelpunkt der 
Analysen, und das in einer Weise, die ihn nach und nach von einem Aspekt phäno-
menaler Gegebenheit zu ihrem (ungreifbaren) Zentrum machte. Diese Seite der 
Analyse fand ihr Gegengewicht in dem schrittweisen Eindringen in das Wesen der 
Materialität. Beides  Horizont und Materialität  dürfen noch nicht ihrem Sinn 
nach als erschöpft gelten. Als asymmetrische Gegenpole  die schiefe Metapher mit 
Bedacht gewählt  werden sie auch im nächsten Kapitel das Nachdenken anleiten.  

Ziel des ersten Kapitels war es darüber hinaus, der ganzen Radikalität der trans-

im Plural auftreten, denn der aufrichtigen Analyse enthüllt sich eine Vielstimmig-

Meiststimmigkeit zwischen den Subjekten, der gegenüber (der fremden wie der ei-
genen) uns oft nur eine ausgesprochene Taubheit der Stabilität von Welt und Selbst 
versichern kann. Diese Stabilität als Einstimmigkeit ist immer Ergebnis einer trans-
zendentalen Funktion, wie es Husserl richtig erkannt hat. Deswegen darf sie aber 
gerade nicht mit den anstürmenden Vielstimmigkeiten zusammengeworfen oder 
vorschnell zu deren Telos erklärt werden. Diese sind das eigentliche Problem einer 
transzendentalen Analyse, jene, die Einstimmigkeit, ist selbst schon eine transzen-
dentale Funktion, um diese zu zähmen.  

Allerdings hat sich uns im Durchgang durch diese Destruktionen und Entwicke-
lungen unter der Hand ein anderes Gegensatzpaar aufgedrängt, nämlich das von Be-
stimmtheit und Unbestimmtheit. Es wird weiterhin die Untersuchungen begleiten; 
dabei muss es freilich immer in seine heuristische Funktion zurückversetzt bleiben, 
es darf nicht seinerseits hypostasiert werden; sein exakter systematischer Ort wird 
sich in II, 1 zeigen. Weiterhin hat sich die gesuchte Transzendentalphilosophie als 
notwendig einer Philosophie des Begehrens bedürftig erwiesen. Dass hierzu lange 
noch nicht alles gesagt ist  dass hierzu vielleicht aus Grundsätzen nicht alles ge-
sagt werden kann , versteht sich von selbst.  

Als Grundfrage einer so verstandenen Transzendentalphilosophie ergab sich 
das, was wir als Altermination angesprochen haben. Als deren erste Formel darf 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 83 

 

gelten: Nichts ist einfach nur das, was es ist. Ihrer näheren Entwicklung wird das 
zweite Kapitel gewidmet sein. 

 
 

DIE RITOURNELLE 
 

Davor möchte ich aber noch einmal anders auf eine der ersten Fragen zurückkom-
men. Diese neuerliche Beschreibung soll zum einen noch einmal die Vorläufigkeit 
herausstellen, mit der gewisse Fragen oft gestellt werden; zum anderen wird sie be-
griffliches Instrumentarium bieten, das hoffentlich später, wenn wir die Genese des 
Subjekts näher zu fassen suchen, hilfreich sein wird. 

Die ganze Frage der sogenannten vorprädikativen Erfahrung ist zumeist falsch 
gestellt. Es geht doch nicht darum, dass wir unsere Handlungen und Erfahrungen 
mit Gedanken begleiten. Das ist sicher nicht notwendig der Fall. Das genaue Ge-
genteil ist der Fall, aber nicht etwa so, dass wir manchmal auch etwas denken und 
manchmal nicht. Entscheidend ist, dass wir fast immer an etwas anderes denken als 
an das, was wir gerade tun oder erleben. Wir sind gerade nicht damit beschäftigt, 
das Erleben und Tun zu verbalisieren; unser Denken bewegt sich vielmehr immer 
auf anderen Wegen, die die des Erlebens und Tuns, des Wahrnehmens und Han-
delns manchmal kreuzen, sich aber viel öfter noch von ihnen entfernen.  

Dabei bedarf der Begriff des Denkens einer gehörigen Ausdehnung. Es darf da-
runter nicht mehr nur das rein intellektuelle Nachdenken und Theoretisieren fallen 
(schon gar nicht das methodisch geregelte, das es ja überhaupt nicht gibt, bzw. nur 
als nachträgliche Rechfertigung). Auch die Träumerei und die Vorstellung muss da-
runter fallen, die Bilder der Phantasie und der Erinnerung, die Wortfetzen und Sätze 

Melodien und Lieder und Motive hierher, die 
 

rungen umfängt und gewissermaßen in ein Medium einbettet  zumindest die medi-
okren Erfahrungen 
ben, solange sie nicht zum Gegenstand einer expliziten Aufmerksamkeit gemacht 
werden, den Charakter der Ritournelle.76 Wie eine hängengebliebene Platte kommt 

                                                             
76  Den Begriff verwendet Lacan in seinem Seminar zu den Psychosen (42 ff.), allerdings 

gemäß seines Gegenstands in einem anderen Sinn. Die Ritournelle grenzt sich als einer 

nem emphatischen Sinn) ab: W

zudrücken (wenngleich es dieses Versprechen niemals einlöst), bezeichnet die Ritournel-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

das Denken in ihnen auf das Immergleiche zurück. Um den Bann zu lösen, bedarf 
es zumeist nur der Hinwendung der Aufmerksamkeit auf diese Phänomene; dann 
lassen sich die Worte in Sätze und echte, vollzogene Gedanken fortschreiben; die 
Töne zu Liedern ergänzen; die Bilder in Geschichten oder Erinnerungen einbetten. 
Eine andere Möglichkeit ist selbstverständlich eine solche Erfahrung, die durch ihre 
Unerwartetheit oder ihre Intensität die Aufmerksamkeit so auf sich zieht, dass kaum 
noch Platz für weiteres bleibt.  

Erfahrungen zu unterscheiden. Diese Unterscheidung ist aber gar nicht besonders 
emphatisch gemeint: Gewöhnlich sind jene Erfahrungen, bei denen ich mich auf ei-
ne Habitualisierung verlassen kann, also z.B. das Zähneputzen, das Kaffeekochen, 
das Essen, das Fahrradfahren etc. Außergewöhnlich sind dann schon, und in unter-
schiedlichem Maße, jene Erfahrungen, die eine Aktualisierung der Habitus er-
zwingt, etwa wenn ich beim Radfahren beinahe an einen Baum fahre etc.  

gen, nicht deswegen weil sie etwas besonders Mysteriöses wären oder durch ihren 
eigenen Entzug definiert wären oder aus ähnlich pathetischen Gründen. Sie bleiben 

den Hauptstimmen der Erfahrung entnimmt, sich bald von ihr abwendet, um diese 
Motive zu wiederholen und die Hauptstimmen zu überlagern. Allerdings lässt, so 
behaupte ich, zu jedem Zeitpunkt eine Wendung der Aufmerksamkeit diese Hinter-
grundmusik entdecken. Freilich lässt sich das wiederum nicht gezielt herbeiführen, 
denn wenn ich mich darauf konzentriere, das bewusst wahrzunehmen, was ihm 
Hintergrund meines Bewusstseins abläuft, dann kann ich auch ebenso wohl versu-

 es geht einfach nicht, wenn man es will. 
All das sind ja doch Banalitäten, und doch muss man sie einmal erwähnen, um 

der Frage nach der genauen Charakterisierung des menschlichen Weltzugangs nä-

                                                                                                                                       
le jene sich unendlich wiederholenden Formeln, die gerade als bedeutungslose erschei-

rien. 

 (Ebd. 43 f.) 

Das Phänomen findet sich aber sehr wohl auch diesseits des Pathologischen  wobei zu 

vermuten ist, dass es, sobald es in jenes eingeht, seine Charakteristik ändert  und nur als 

solch

-61), gehören 

einer sehr rationalisierten Stufe der psychischen Organisation an und decken daher natur-

ge

-kranken) Menschen ab.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 85 

 

schon verbal durchorganisiert oder vorbereitet oder begleitet ist, dann gibt es das 
- 77 

Oder gibt es nicht auch die? Was genau geschieht denn, wenn eine Erfahrung so 
ins Bewusstsein einbric

78 
In der Erfahrung im emphatischen Sinn stockt, stoppt der Hintergrund der Ri-

tournelle, er setzt aus. Bin ich also dann ganz bei der Erfahrung, gehe ich ganz in 
ihr auf, ohne den Aspekt der Altermination, der Distanzierung und Möglichkeit, 
auch anderes zu tun, zu denken, aufzufassen? Es mag sein, dass es Erfahrungen 
gibt, die so charakterisiert sind, aber es sind die allerwenigsten und nur die außer-
gewöhnlichsten, vielleicht sogar nur die allerschlimmsten. Aber selbst dort, ist es 
nicht sicher, dass die Charakteristik die einer Einsinnigkeit ist.  

                                                             
77  In der Tat scheint Lohmar aber eine solche Position zu vertreten. Schon in Erfahrung und 

kategoriales Denken sucht er vor allem bei Kant und Husserl die systematischen Grund-

lagen einer Zwischenschicht der menschlichen Erfahrung, die jenseits der Wahrnehmung 

einzelner Gegenstände steht, aber diesseits einer mitteilbaren Erkenntnis. Dabei erscheint 

eher die Husserl sche Idee eines Logos leitend, der noch die Wahrnehmung und unmit-

telbare Erfahrung selbst durchwaltet. Während diese Idee in einem, wenn auch span-

nungsvollen Verhältnis zur (von uns vertretenen) These steht, wonach die menschliche 

Erfahrung nirgends eine sprachfreie sein kann, auch wo sie nicht versprachlicht ist, 

nimmt Lohmar in Phänomenologie der schwachen Phantasie nun tatsächlich nicht-

auch in Zusammenarbeit mit ihm die biologische Grundl

Repräsentations-Systeme sind das immer noch in uns ständig fungierende, sozusagen 

phylogenetisch ältere System des Denkens, das mit dem im Menschen vordergründig 

dominierenden, sprachlichen System störungsfrei zusammenarbeit (217) Dagegen ist 

einfach mit Merleau-

la perception. 1037) 

78  Diese Metaphern dürfen auf keinen Fall wörtlich genommen werden. Das Bewusstsein ist 

nicht nur deswegen nicht mit einem Raum zu verwechseln, weil es eine andere Seinswei-

ausgefüllt, bald noch aufnahmefähig wäre, muss so fern wie möglich gehalten werden. 

Hier ist Bergson ein wertvoller Zeuge: Das Bewusstseins muss  wenn man es schon 

 als ein dynamisches Sein begriffen 

werden, das sich im Rhythmus seiner Anstrengung zusammenzieht und konzentriert oder 

entspannt und weitet. Freilich sind auch diese Bilder mit Vorsicht zu nehmen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

Betrachten wir solches näher. So könnte man doch etwa beim Sex, genauer: 
beim Orgasmus sagen, dass ein Punkt der Nicht-Entzweiung erreicht wäre, eine 
Einsinnigkeit höchsten Grades. Das ist aber keineswegs sicher, denn der Orgasmus 
ist ja nur der Endpunkt einer Steigerung, in deren Verlauf sich reale sinnliche Er-
fahrung und Phantasma gegenseitig in die Höhe treiben. Es mag sein, dass man im 

ist eine, die eben durch die Struktur der Altermination erst herbeigeführt wird. Und 
diese Einsinnigkeit hält auch nur einen Augenblick, einen Wimpernschlag an. Das 
Beispiel ist dennoch instruktiv, denn es ist kein Zufall, dass sich solche Theorien 
der Einsinnigkeit gerade hieran orientieren, und zwar egal ob sie in einem biologis-
tischen Sinn oder, nur scheinbar im Gegenteil, in einem mystischen Sinn argumen-
tieren. Die Notwendigkeit, mit der die Sprache der Mystik ihre Begriffe dem Sexu-
ellen entlehnt (und umgekehrt!), ist wohlbekannt, sie ist auch verständlich: Die 

 mystischen Sinn ist zum einen das Maximum 
an Einsinnigkeit, sie ist zum anderen auch die Legitimation der Rede von Einsin-
nigkeit überhaupt. In der Erfahrung des Sexuellen scheint sich das Streben nach 
Einsinnigkeit als natürliches Bedürfnis des Menschenwesens zu erweisen; die Ein-

Menschseins vorgestellt werden. (Wichtig ist hier die Unterscheidung: Es sind zwei 

natürliche Ziel des Menschseins ist. Man kann ersteres bejahen, ohne das letztere zu 
unterschreiben. Aber schon das erstere geht vielleicht viel zu weit, ist bereits von 
metaphysischen Konzeptionen massiv belastet.) 

Ein anderes Beispiel wäre das spannende Buch, das ich lese. Aber auch hier bin 
 Jeder Autor weiß das, und jeder gute Autor be-

rücksichtigt das. Die Lektüre eines Krimis z.B. zieht doch gerade ihren Reiz daraus, 
dass nicht alles klar ist und der Leser daher jedes Ereignis als Indiz für die Lösung 
aufzufassen geneigt ist. Das gilt sicher nicht in der selben Weise für andere Genres, 
man könnte aber Analoges sicher überall feststellen, wo von Spannung die Rede ist. 
Spannung ist ja gerade das Gespannt-Sein auf etwas, das noch nicht vollzogen ist, 
also bereits eine Einordnung des Vollzogenen oder Aktuellen in einen Horizont der 
Unbestimmtheit. 

Anders ist das Phänomen des Erschreckens. Im Erschrecken zieht sich das Be-
wusstsein tatsächlich auf einen 
hinreichende phänomenologische Klärung noch aussteht. Charakteristisch für den 
Schreck ist das Zusammenzucken, das Zurückweichen, das An-sich-Halten, aber 
auch zugleich und ohne jeden Widerspruch, das Erstarren. Im Augenblick des 
Schrecks scheint in der Tat keinerlei Distanz zum Erleben stattzufinden, die Ritour-
nelle setzt für einen Moment aus. Aber eine solche Position ist ja auch nicht haltbar; 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 87 

 

der Schreck ist seiner Definition nach nur eine vorübergehende, äußerst kurze Er-
fahrung. Vielleicht muss man gar die Überlegung umdrehen: Das Schreckhafte am 
Schreck mag gerade die Unmöglichkeit selbst sein, an anderes zu denken. Für einen 
Augenschlag zwingt das absolut Unerwartete zu einer Aufgabe des Hintergrunds.79 
Dann allerdings setzt dieser wieder ein: Ein Schreck mag sich in eine dauerhaftere 
Angst fortsetzen; doch schon diese ist wieder mit einer Frage beschäftigt, und sei es 
nur die, worum es sich bei der Bedrohung handelt, woher sie kommt, wie mit ihr 
umzugehen sei etc. 

Noch einmal anders liegt wohl die Sache bei dem Trauma. Doch auch hier lässt 
sich kei

te man viel eher sagen, dass nicht die Ritournelle selbst, wohl aber ihre Freiheit 
eingeschränkt ist durch die Erfahrung des Traumas. Dieses erweist sich als so stark 
und unüberwindlich, dass sich die Ritournelle nicht von ihm abzulösen vermag. Der 
Hintergrund mag zwar immer noch eigene Wege gehen, diese verbleiben aber im-

 
Man muss allerdings aufpassen, dass man ausgehend von dieser Charakteristik 

nicht in allzu schlichte Assoziationstheorien abrutscht. Zwar ist es durchaus auch 
richtig, dass einer der Wege, die ein echtes, produktives Denken gehen kann, in der 
Einbeziehung des Hintergrunds zum Vordergrund bestehen kann; es soll damit aber 

-
gesprochen werden. Diese kann solche quasi-rationalen Hinweise geben, sie muss 
es aber nicht. Ihr Charakter hängt wesentlich auch mit der Nähe zum Vordergrund 
zusammen: Es ist so, als übe der Vordergrund eine gewisse Funktion der Selektion 
und Verstetigung aus. Wo ein Gedankensplitter aus der Ritournelle in den Vorder-
grund drängt, gerät er gewissermaßen an eine Schwelle, deren Überschreitung, 
wenn sie gelingt, ihn einer Modifikation seiner Natur unterwirft: Er formt sich zum 
Gedanken aus, der bereits eine erkennbare Gestalt hat und daher beachtet oder aber 
zurückgewiesen werden kann. Das Fragment büßt damit seine Eignung zur Ritour-
nelle ein, gerade in dem Maß, in dem es sich zum Anknüpfungspunkt einer echten 
Überlegung macht. Das scheint aber als Beschreibung der Wege des Erkennens 

                                                             
79  Die Phänomenologie des Schrecks ist damit keineswegs erschöpft. Vor allem sollte man 

auch das Unerwartete nicht zu stark machen: Neben dem wirklich unerwarteten Schreck 

gibt es doch auch den antizipierten, der um nichts geringer sein muss. Mit solch antizi-

piertem Schreck spielen die unterschiedlichen Subgenres des Horrorfilms: Man folgt ei-

ner Figur durch dunkle Gänge, immer in der paradoxen Erwartung, dass gleich etwas Un-

erwartetes eintrete. Man nimmt so den Angriff, den Lärm, die Hand aus dem Dunkel etc. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

noch zu eng gefasst zu sein; in Wirklichkeit werden mehrere Prozesse mitspielen.80 
Was man aber in Bezug auf die Ritournelle festhalten kann, betrifft ihre spezifische 
Seinsweise
ist liminal, es ist auf der Grenze zum Gegenständlichen verharrend, halb schon fest 
umrissen, halb noch in einen unbegrenzten Abgrund gehörend. Die Bedeutung die-
ses fast schon Gegenständlichen, noch Unscharfen wird sich erst im Dritten Teil 
ganz erweisen.  

Ein weiterer Aspekt ist hier noch zu betrachten. Was geschieht nämlich, wenn 

fangen ist. Fast nie sind wir jener Dimension der Ritournelle bar. Es bedarf größter 
Anstrengungen, um eine vollständige Aufhebung des Hintergrunds und seine In-
tegration in den Vordergrund zu erreichen (und selbst dort ist der Erfolg noch zwei-
felhaft). Im Allgemeinen lassen sich die gezielten Praktiken einer solchen Aufhe-
bung des Hintergrunds unter den Begriff der Meditation fassen; diese hat eben das 
in ihren verschiedenen Ausprägungen zum Ziel. Ob es wirklich erreichbar ist, ist 
eine Frage für sich. Interessant ist aber doch die Sehnsucht nach einer solchen Ein-
sinnigkeit, die durch die Verbreitung solcher Praktiken  zu denen im gegebenen 
Kontext auch solche der Herbeiführung einer Trance zu rechnen sind  belegt ist.  

Ein anderes Beispiel ist aber noch sehr viel aufschlussreicher: Wenn man ver-
sucht, in absoluter Geistesgegenwart eine Handlung zu vollziehen, wird sie 
schlechthin unmöglich. Damit ist aber nicht in erster Linie gemeint, dass der moto-
rische Vollzug unter der zu großen Aufmerksamkeit auf ihn leidet; das ist sicher 
auch der Fall. Doch will man etwa vollkommen und jenseits allen denkbaren Zwei-
fels sicher gehen, dass man den Herd ausgestellt hat, dann wird das niemals gelin-
gen. Die neurotische Konzentration auf das Ausschalten des Herdes, die die Ge-
wissheit anstrebt, macht sie gerade dadurch unmöglich. Der Neurotiker kann nie-
mals ganz sicher sein, dass der Herd aus ist, und wenn er auch noch so aufmerksam 
                                                             
80  Ritournelle bedeutet selbstverständlich nicht, dass es im Hintergrund keinerlei Verände-

rungen gibt, im Gegenteil. Ein bekanntes Phänomen mag hier als Analogie, und vielleicht 

als mehr denn nur als Analogie dienen: Die Philologie hat es vor allem bei älteren Texten 

immer wieder mit dem Problem der Korruption des Textes zu tun. Ein Abschreiber hat 

Schicht des Bewusstseins war, einen Text kopiert und dadurch Fehler generiert. Oder 

aber er ihm 

lologie ist dann die Herstellung des (wahrscheinlichen) Urtextes. Vor allem die erste 

Möglichkeit der Korruption scheint einige Parallelen mit der Veränderung des ritournel-

leartigen Hintergrunds zu haben. Auf ein der zweiten Korruptionsmöglichkeit paralleles 

Phänomen werden wir gleich noch zu sprechen kommen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 89 

 

die Handlung selbst vollzogen hat. Im Gegenteil: Je aufmerksamer er sie vollzogen 
hat, desto unsicherer wird er ihrer sein. Die Ironie ist, dass nur der sicher sein kann, 
seinen Herd ausgestellt zu haben, der sich nur in einem begrenzten Maß für die 
Frage interessiert. Fast scheint es, als würde der Neurotiker auf ein metaphysisches 
Problem ersten Ranges stoßen, nämlich auf die Unmöglichkeit der Übereinstim-
mung von Verstand und Sache. Die adaequatio ist dann eine metaphysische Un-
möglichkeit, wenn sie wirklich und bewusst angestrebt wird. Sie ist es deswegen, 
weil sie, betrachtet man die Handlungen und Dinge allzu genau, radikal unverständ-
lich bleibt. Sie ist aber sehr wohl möglich, wenn man sich auf ihr schlichtes Faktum 

 
 

Diese Ausführungen zur Ritournelle bleiben noch bruchstückhaft  fast wie die Ri-
tournelle selbst. Aber sie eröffnen neue Fragen, auf denen erst sehr viel später, in 
Teil III zurückgekommen werden kann. Zuerst muss die Strukturierung von Welt 
im Zeichen der Altermination vollständig expliziert werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002 - am 14.02.2026, 14:37:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

