Kapitel 1: Hinflihrung

PHANOMENOLOGIE DER WAHRNEHMUNG

Wie nehmen wir wahr? Von dieser Frage soll die Erforschung der Welt und Welt-
habe des menschlichen Subjekts ihren Ausgang nehmen, einfach weil sie die Fas-
sung ist, die ihr iiber lange Zeit gegeben wurde. Ausdriicklich handelt es sich dabei
nur um einen Startpunkt; eine ,,Philosophie der Wahrnehmung® kann sich, so wird
sich schnell zeigen, nicht selbst geniigen. Zugleich hat gerade zu dieser Frage die
Phianomenologie wertvollste Beitrige geleistet. Es wurde also offenbar schon viel
,Vorarbeit“ geleistet: Die Husserl’schen Analysen zur Wahrnehmung des Dings
haben gezeigt, dass diese Wahrnehmung in einer genau beschreibbaren Wesens-
struktur ablduft: Das Ding erscheint als identisches seiner vielfiltigen einzelnen
Wahrnehmungen, die wiederum auf Auffassungsleistungen hyletischer Daten zu-
rickfiihren; es erscheint dabei immer und notwendig in einem ,,Hof*, auf einem
,,Hintergrund*“ oder in einem Horizont; es hat dabei auch selbst seinen Horizont,
nidmlich den der Erfahrungen, die noch mit ihm gemacht werden konnen; die
Wahrnehmung steht dabei in einem Horizont der Zeitlichkeit, die das Jetzt als
Grenzpunkt einer durch Retention und Protention bestimmten Gegenwart auszeich-
net, womit die Wahrnehmungsanalyse zwingend auf die Beschreibungen des Zeit-
bewusstseins und des Bewusstseins als Zeit verweist. All diese Einsichten und die
vielen mit ihnen verkniipften und von ihnen ausgehenden weiteren Analysen fiihren
dabei auf einen Punkt, dessen Wichtigkeit ganz allgemein und im Besonderen fiir
diese Arbeit nicht tiberschitzt werden kann: Das Sein der Gegenstandswelt ist selbst
ein Sinn. Die Frage, ob die ,,Aulenwelt* existiert oder nicht, ist fiir die Phdnomeno-
logie deswegen gegenstandslos — wenn sie auch auf dem cartesianischen Weg in die
transzendentale Phinomenologie deren Anfang bereiten kann —, weil eben diese
Existenz nicht selbst wieder ein Gegenstand oder ein Gegensténdliches ist, sondern
ein Sinn von Welt, der sich genau im Erfahren als der Realisierung der Wesens-
strukturen der Wahrnehmung konstituiert. Was Husserl die ,,Generalthesis der na-
tiirlichen Einstellung® nennt — dass die Dinge sind und sind, wie sie sind, unabhin-

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

gig davon, ob ich sie wahrnehme oder nicht — das ist genaues noematisches Korrelat
der Struktur der Wahrnehmung als solcher. Nur deswegen, weil das Sein der Welt
ein konstituierter Sinn ist, kann es auch fragwiirdig oder gar geleugnet werden, wie
z.B. bei manchen Schizophrenen.! ,,Alles Sein ist Sinn“? — das ist die groBe Er-
kenntnis der Husserl’schen Transzendentalphilosophie.

Es fiihrt den letzten Gedanken nur konsequent fort, wenn ich hier zwei kritische
Anmerkungen mache. Erstens verbleiben die Beispiele bei Husserl, allen Beteue-
rungen und aller Absicht zum Trotz, abstrakt. Sie bleiben abstrakt, weil Husserl
sich wie ein Philosoph vor einen Baum setzt, um seine Wahrnehmung von diesem
Baum zu analysieren. So fallen Sétze wie dieser: ,,Z.B.: Betrachten wir irgendeine
dufere Wahrnehmung, sagen wir diese bestimmte Hauswahrnehmung, in konkreter
Fiille genommen [...].*3
wir das Haus wahr? Man sieht, dass Husserl hier, selbst wenn er tatsdchlich vom

Welche Hauswahrnehmung? Wann und warum nahmen

Schreibtisch aufschaut, um das Nachbarhaus zu betrachten, vielleicht eine Haus-
wahrnehmung beschreibt, aber ganz sicher keine ,.konkrete*. Anders ldsst sich diese
Beispielbeschreibung an: ,,Angenommen, wir blicken mit Wohlgefallen in einen
Garten auf einen blithenden Apfelbaum, auf das jugendfrische Griin des Rasens
usw.“* Das klingt schon sehr viel mehr nach einem echten, konkreten Erlebnis: Man
mag an jenen ersten Blick in den Garten denken, der einem mit iiberraschender
Plotzlichkeit die ungeahnte Trivialitdt wieder aufs Neue enthiillt: dass es Friihling
ist; oder an die Zufriedenheit des Hobbygirtners. Es ist im Ubrigen typisch fiir
Husserls Vorgehensweise, dass er in diesem Beispiel — das nicht weiter ausgefiihrt
und um anderer Absichten willen angefiihrt wird — sofort die abstraktiv zu trennen-
den Komponenten der Wahrnehmung und des Wohlgefallens voneinander ablost.
Es sind die ,,abstraktiv zu trennenden Komponenten“ und nicht etwa selbstindige

1 Damit ist natiirlich noch nicht gesagt, dass es der Zusammenbruch der phidnomenologi-
schen Wahrnehmungsstruktur wire, der etwa den Zweifel am Sein der Welt ausloste,
noch auch, dass jede Infragestellung dieser Struktur sogleich den Glauben an die Welt er-
schiittert. Dieser ist vielmehr sehr robust. In Wirklichkeit scheint ja gerade das Spiel mit
diesen Wahrnehmungsstrukturen fiir viele Menschen eine ganz besondere Attraktion und
Faszination zu besitzen, wie die Beliebtheit von Biihnenmagie, optischen Illusionen,
dreidimensionalen Bildern und Filmen usw. belegt. Aber natiirlich sind die angefiihrten
Beispiele alles solche, in denen man weif3, dass man hinters Licht gefiihrt wird, wo also
die unmogliche Wahrnehmung als solche gesucht wird. Was nun aber die Ursache der
Erschiitterung des naiven Weltglaubens anbetrifft, so weist schon das Beispiel der Schi-
zophrenie darauf hin, dass wir hier anderes, Grundlegenderes, oder anders Grundlegendes
zu vermuten haben, als es die Wahrnehmungsanalyse selbst aufdecken kann.

Vgl. Husserl: Ideen I. Hua III/1. § 55
Ebd. 186.
Ebd. 203.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 25

Teile, und Husserl vergisst das sicher nicht. Dennoch fillt auf, wie schnell er be-
miiht ist, dieses ja schon komplexere Erlebnis handhabbar zu machen, indem er es
aufdroselt.

Wir sehen also, dass die Beispiele, anhand derer Husserl seine Beschreibungen
entfaltet, sich durch eine gewisse Kiinstlichkeit auszeichnen, die sich genau be-
stimmen und erkldren ldsst. Was diese Beispiele von echten, uns wirklich bekann-
ten Erlebnissen unterscheidet, ist, dass ihnen die Motivation der Wahrnehmung du-
Perlich bleibt, zumindest dem Anspruch nach, und dass ihr Horizont zugleich blofs
formal bestimmt ist. Nirgends ist gefragt, warum ich das Haus oder den Baum an-
blicke, mit welchem Zweck oder Interesse; es ist auch nicht gefragt, in welchem
Kontext diese Wahrnehmung steht, in welcher Stimmung ich sie ausfiihre oder mit
welchem Gefiihl. Schon eine Analyse des Ekels z.B. miisste zu anderen Ergebnis-
sen fiihren, da in diesem Fall die Wahrnehmung als Auffassung eines Gegenstands
nicht ebenso leicht vom Ekelempfinden und seiner korperlichen Dimension gelost
werden kann wie in der Serenitét dessen, der seinen Garten mit Wohlgefallen be-
trachtet. Die Motivation der Wahrnehmung, wie sie bei Husserl zumeist auftritt, ist
eine wissenschaftliche, die phidnomenologische ndmlich: wir betrachten einen
Baum, ein Haus, den gefilligen Garten, um das Betrachten des Hauses, des Bau-
mes, das Wohlgefallen am Garten zu betrachten.’

Es ist auch ganz klar, weshalb Husserl solche Beispiele wihlt, die ein wenig
kiinstlich sind und drmlich wirken: Sie sind schlicht und ergreifend einfacher zu
analysieren! Ich kann mich tatsdchlich in den Garten setzen und dort einen Baum
anblicken, um an ihm Wesenseinsichten zu sammeln, die fiir riumliche, dingliche

5 Natiirlich wurde dieser Mangel der Husserl’schen Analysen lidngst bemerkt. So sucht
schon Merleau-Pontys Phdnomenologie der Wahrnehmung gerade im Gegensatz dazu zu
zeigen, wie jede Wahrnehmung Ausdruck eines vollstindigen Seins-zur-Welt ist, das
immer eine aktive und ,,interessierte” Aneignung von Welt ist. Auch in Schelers Forma-
lismus-Buch wird der Versuch unternommen, der ,,Motivation“ und der Bestimmtheit der
Welt durch die Wertorientierung eine Position einzurdumen, die die Unterscheidung fun-
dierend-fundiert unterlduft. Allerdings kann man jetzt schon festhalten, dass Schelers
Hypostasierung der, noch dazu offenbar statischen Wertwelt (sein ,,Wertrealismus®,
konnte man sagen) mit den metaphysischen Grundprinzipien dieser Arbeit nicht zu ver-
einbaren ist. In unserem Jargon handelt es sich bei Scheler um eine Metaphysik der
Transzendenz. Auch Heidegger gehort natiirlich in diese Linie. Vorgreifend lésst sich sa-
gen, dass unser Konzept der Altermination die von Merleau-Ponty (und Scheler, Heideg-
ger) gesuchte, ,,interessierte™ Weise der Bestimmtheit explizieren soll. Dass es mit der
Formel der Auffassung ,,etwas als etwas auffassen in Verbindung gebracht wird, darf al-
so nicht in die Irre fithren: Die Altermination bezeichnet nicht einen explizit bestimmen-
den, propositionalen Akt (was daran erkennbar ist, dass das erste ,,etwas” des Schemas in

der Altermination wesensméfig nicht fiir sich auftreten kann).

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Wahrnehmung allgemein gelten. Das ist nicht nur méglich, sondern auch, wie sich
ja durch Husserl zeigt, sehr fruchtbar. Andere, ,realitdtsndhere” Beispiele von
Wahrnehmungen sind meist schon sehr verwickelt, sie beinhalten neben dem ei-
gentlichen Wahrnehmungsakt andere Komponenten, weitere Schichten, fundierte
Akte etwa des Wertschitzens, des Wollens oder der Reflexion. Um diese komple-
xen Fille bearbeiten zu konnen, miissen erst nach und nach die Begriffe und auch
der phdnomenologische Blick gewonnen werden, um ihre Schichten und Kompo-
nenten abstraktiv zu sondern und wissenschaftlich zu beschreiben. Solange das bei
einer methodologischen Mahnung bleibt, ist gegen diese Praxis nichts einzuwen-
den. Problematisch wird diese Methode wie jede andere auch erst dann, wenn sie
sich an die Stelle der erforschten Sache setzt, d.h. wenn sie ihre durch die Diskursi-
vitidt erzwungene Gliederung des Erkenntnisapparates und -ganges fiir eine reale
Gliederung in der Sache selbst hilt. Und niemand hat diese grundsitzliche Gefahr
jeder Methodik besser erkannt als Husserl selbst.®

Diese Gefahr gilt nun aber eben auch fiir die Phinomenologie, die darum immer
auch ihre eigene Selbstkritik sein muss. Das Problem ldsst sich anhand des schwie-
rigen Begriffs der Fundierung aufzeigen (und darin liegt denn auch die zweite kriti-
sche Anmerkung).” So hat man bspw. in den Ideen 1 bei Husserls Ausfiihrungen
hiufig das Gefiihl, er folge einer Lego-Logik: Da gibt es auf der unteren Ebene
,schlichte® Wahrnehmungsakte, auf die sich dann andere, eben hoherstufige Akte
aufbauen, und zwar so, dass die fundierenden Akte, von den fundierten unbeein-
druckt, ihre schlichte und unverbogene Gegenstandsbeziehung einfach beibehalten.
Es ldsst sich freilich zeigen, dass Husserl sich der Vorldufigkeit dieser Beschrei-
bungsweise bewusst war, dass er darum wusste, dass sich fundierende und fundierte
Akte unter Umsténden in eine komplexe Einheit fiigen, die die Unterscheidung in
fundierte und fundierende Schichten problematisch werden lisst.® Vor allem auch
wire eine solche der ,,Lego-Logik* folgende Beschreibung sicher nicht wahr: Das
Noema, das Gegenstindliche also im Wie seiner Gegebenheit, ist sehr wohl von
vielféltigen, oft sehr individuellen Faktoren abhingig, wie etwa Neigungen, Ge-
schmack, Situation, Gefiihlslage, Erfahrungen, moralischen Wertungen usw. Es
kann nicht die Aufgabe einer Phinomenologie sein, all diese Einfliisse, die das Wie
der Gegebenheit eines Gegenstands bestimmen, einzeln und konkret nachzuzeich-
nen. Wer sich dieser, im Ubrigen unmoglichen Aufgabe, zuwendet, iiberschreitet
zweifelsohne die andernorts nicht immer so deutliche Grenzscheide von Wissen-
schaft und Kunst. Wohl ist es aber Aufgabe der Phinomenologie, diese Verumstin-

6 Vgl. den berithmten Satz aus der Krisis: ,,Das Ideenkleid macht es, dass wir fiir wahres
Sein nehmen, was eine Methode ist [...].*“ (Hua VI, 52).
Etwas differenzierter und detaillierter ist die Kritik im Anhang 1 ausgefiihrt.

8 So z.B. in der Konzeption der ,.,komprehensiven Einheit“, als die ihm der Mensch, aber

auch Kulturgegenstiinde gelten, vgl. Husserl: Ideen 1. Hua IV. 236 ff.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 27

dung des Gegebenen grundsdtzlich zu beriicksichtigen, gewissermaf3en in die We-
sensbeschreibung gegenstiandlicher Gegebenheit aufzunehmen.

Und in der Tat stellt sich im Ausgang von dieser Beobachtung eine folgen-
schwere Frage: Husserl geht immer davon aus und griindet den Anspruch der Pha-
nomenologie auf Wissenschaftlichkeit darauf, dass es eine bestimmte Sichtweise,
eine Anschauung gibt, die die Dinge so wie sie sind und ohne jede Beifiigung, Um-
deutung oder Verringerung zur Gegebenheit bringt. Diese Voraussetzung ist die
erste der Husserl’schen Phinomenologie, die sich im ,,Prinzip aller Prinzipien aus-
spricht. Nun muss man aber feststellen, dass diese Voraussetzung zumindest fiir den
Bereich der empirischen Wirklichkeit zweifelhaft ist. Wie liefe sich bestimmen,
welches eben die Anschauung eines Gegenstandes ist, die ihn mir so, wie er an sich
ist, gibt? Will ich wissen, was Musik ist, muss ich dann auf das Hoéren des Musik-
stiicks als solches achten, ist es etwa gleichgiiltig, welches Stiick ich hore, ist, was
die Musik ,,mit mir macht®, irrelevant?

Zwar spricht das ,,Prinzip aller Prinzipien* nur davon, dass die origindr gebende
Anschauung so hinzunehmen ist, wie sie sich gibt, und nicht von einem etwaigen
An-sich des so Erfassten. Aber will ich wirklich das Wesen von etwas erfassen,
dann setzt das ja gerade voraus, dass es einen Weg gibt, auf dem es sich mir unver-
stellt als es selbst gibt. Es stellt sich nun heraus, dass die Idee eines solchen An-sich
dort zu Schwierigkeiten fiihrt, wo empirische Gegenstinde gemeint sind, denn
wenn es stimmt, dass zum Wesen von Wahrnehmungen immer auch Komponenten
gehoren, die das blofe Wahrnehmen iibersteigen, dann wire die Beschrinkung auf
eine bloBe intentionale Gegenstandsbeziehung des Wahrnehmens ja ebenfalls eine
kiinstliche Verkiirzung. Mit anderen Worten: Wiirde ich so argumentieren wollen,
dann machte ich mich tatsdchlich der Identifizierung der Methode mit dem Sein
schuldig.

Allerdings trifft das die Phdnomenologie als Wesenslehre des Bewusstseins
noch keineswegs. Denn diese hat es ja nicht mit empirischen Gegenstinden zu tun,
und das in einem doppelten Sinn: Sie hat es mit nichts Empirischem zu tun, da sie
Wesensstrukturen des Bewusstseins zu enthiillen sucht, und sie hat es nicht mit Ge-
genstdnden zu tun, wenn man darunter etwas irgendwie Dingliches versteht, da sie
die Wesensstrukturen des Bewusstseins untersucht, also das komplexe Wie, in dem
Gegenstinde iiberhaupt erst erscheinen konnen.

Aber man muss festhalten: Die Wahrnehmungsbeispiele miissen komplexer,
,realistischer angenommen werden, um echte Wahrnehmungsanalysen liefern zu
konnen. Dabei wird man sich vor allem fragen, ob es so etwas wie eine blofle
Wahrnehmung iiberhaupt gibt und inwiefern die fundierenden Akte durch die fun-
dierten modifiziert werden. Interessanterweise werden Husserls Resultate durch
diese kritischen Neubestimmungen nicht unbedingt obsolet oder gar falsch; vieles
wird Bestand haben. So kommt man zu dem kuriosen Umstand, dass man auf der
Grundlage ungenauer Voraussetzungen zu genauen Ergebnissen gelangen kann!

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Wie das moglich ist und was daraus folgt, wird noch Gegenstand von Uberlegungen
werden.’

Damit ergeben sich aber zwei Probleme, die im Folgenden die Idee einer trans-
zendentalen Phinomenologie in zwei Hinsichten neu ausrichten werden. Sie sollen
hier grob angedeutet werden: 1) Wenn die Motivation nicht auBler Acht gelassen
werden kann, dann muss eine ausgearbeitete Theorie des ,,Wollens“ zur Grundlage
auch der transzendentalen Phianomenologie werden. Es wird sich wahrscheinlich
zeigen, dass dafiir die Entwicklung oder Ubernahme von Begriffen erforderlich ist,
die eine Phinomenologie ganz grundsitzlich in Frage stellen. 2) Wenn die Analyse
der Wahrnehmung darauf fiihrt, dass es ,,schlichte Akte* kaum je, vielleicht nie
gibt, dann muss das Auswirkungen auf die Beschreibung von Erfahrung haben.
Hierzu riickt der Begriff des Horizonts in eine zentrale Funktion.

Das ,,Ergebnis“ des ersten Kapitels wird ein doppeltes sein: Im Durchgang
durch die Analyse der menschlichen Weise der Welthabe miissen sich zum einen
die Grundziige jener Begrifflichkeiten und Strukturen abzeichnen, die als ein erwei-
terter Horizontbegriff, als Begehrensstruktur und vor allem als Prinzip der Altermi-
nation im zweiten Kapitel in den Mittelpunkt riicken werden. Im gleichen Durch-
gang wird sich aber andererseits die Relativierung einiger klassischer philosophi-
scher Begriffe ergeben, die dementsprechend nach und nach fallen gelassen werden
miissen. Solche Begriffe bzw. Probleme, die sich als nicht hilfreich erweisen, sind
z.B. der Gegensatz des Gegenstindlichen und des Ungegenstiandlichen, die ,,Refle-
xion®, die ,,Motivation“, die Vorstellung der Fundierung der Akte, das Problem
vorpriadikativer Erfahrung; ja sogar der Gegensatz konkret-abstrakt, der fiir den An-
spruch der Phianomenologie so zentral ist, muss sich schlieBlich als fragwiirdig er-
weisen, ebenso die Absolutheit der Anschauung und letztlich noch bis zum Begriff
des Sinns, dessen Beziehung auf das Sein durch Husserl wir eben noch als den ent-
scheidenden Schritt der neueren Transzendentalphilosophie dargestellt hatten. Ein-
her mit dieser Arbeit des Zuriicklassens geht ein Zweifel, der ebenso tiefgreifende
Folgen haben kann: ob nidmlich die Hierarchisierung des Wesentlichen und des blof3
Faktischen tatsdchlich so strenge durchgehalten werden kann, wie es fiir die Grund-
legung nicht nur der Phidnomenologie unerldsslich erscheint. Gleichwohl werden
einige der genannten Begriffe auch iiber den Ersten Teil hinaus Verwendung fin-
den, z.B. der des ,,Konkreten®, ebenso wie die Rede von ,,Wesensgesetzen nicht
einfach verabschiedet wird. Es sind in erster Linie, vielleicht aber nicht nur, die
Zwinge, die sich aufdringen, wenn man verstindlich und geordnet iiber eine Sache
zu sprechen sucht, die die Verwendung von Begriffen, deren Fragwiirdigkeit im
Prinzip erkannt wurde, weiterhin heischen.

9 Vgl Teil I, zumal Kapitel 2.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 29

Bei Husserl bezeichnet der Horizont jenen Hof oder Hintergrund (die Begriff sind
in den Ideen 1 Synonyme) einer aktuellen Wahrnehmung, auf den hin ich sie iiber-
schreiten kann, indem ich etwa aus diesem Hintergrund einen anderen Gegenstand
herausnehme, der dann mein aktuell erfasstes Objekt ist, wihrend das erste in die-
sen Hintergrund zuriicksinkt. Der Horizont ist also das Netz moglicher weiterer Er-
fahrungen — sei es mit demselben Gegenstand (Innenhorizont) oder mit anderen
(AuBenhorizont) —, das selbst in doppelter Weise gegeben ist: Zum einen gehort ei-
ne ,,Hintergrundwahrnehmung® zu jeder Wahrnehmung dazu: So blicke ich jetzt auf
den Bildschirm vor mir und darin auf die Buchstaben, die ich schreibe; ich habe
aber zugleich eine undeutliche Wahrnehmung der anderen Gegenstidnde, die in das
fallen, was man ,,Gesichtsfeld” nennt, die Lampe etwa, die Wand, der Schrank etc.
Der Horizont ist also einerseits als Teil der Wahrnehmung mitgegeben, der aber nur
in abgestuften Graden deutlich oder klar ist. Zum anderen ist der Horizont aber
auch ein Bewusstsein der Moglichkeit anderer Wahrnehmungen, und in diesem
Sinn ist es entscheidend, dass er ein vor allem formales Bewusstsein ist. Zwar habe
ich keine konkrete Wahrnehmung, wenn ich nun daran denke, dass ich in wenigen
Tagen z.B. in Berlin sein werde, aber ich weifl sehr wohl, 1) dass meine Wahrneh-
mung dort eben den gleichen Gesetzen folgen wird wie hier und 2) dass zwischen
dieser aktuellen Wahrnehmung meines Arbeitszimmers und den Stralen von Berlin
eine geregelte und im Prinzip auch kontinuierliche Abfolge von Wahrnehmungen
steht, dass die Wahrnehmungen also ineinander iibergehen konnen. Dass dieses
Bewusstsein praktisch nie in Reinheit auftritt, sondern zumeist von Erinnerungen
(z.B. an einige der Zwischenstationen) oder Phantasiewahrnehmungen (wie es in
Berlin aussehen mag) begleitet ist, dndert nichts daran, dass der Horizont immer
auch ein formales Bewusstsein bestimmter Unbestimmtheit bezeichnet.

Nun lenkt aber eine kurze Uberlegung den Blick auf etwas ganz Grundlegendes.
Der Horizont ist jener Hof der noch moglichen Wahrnehmung, der in jeder aktuel-
len Wahrnehmung mitgegeben ist, und sei es in formaler Unbestimmtheit. Aber fiir
ein reflexives Bewusstsein ist etwas anderes viel wichtiger, namlich die Fihigkeit,
sich dieser Spannung bewusst zu werden. Wenn ich das tierische Bewusstsein als
jenes vorstelle, das von einer Wahrnehmung zur anderen iibergeht, durchaus moti-
viert, aber eben nicht reflektierend, nicht den Horizont und damit die Moglichkeit
der unbegrenzt weiten Wahrnehmung mitbedenkend'® — dann ist im Gegenteil dazu

10 Zwei Bemerkungen sind hier wichtig: 1) Das ,, Tier* taucht hier immer nur als Folie auf,
auf deren Grundlage sich die Eigenart des reflexiven Bewusstseins deutlicher abzeichnen
kann. Das , tierische Bewusstsein“ meint daher nirgends eine dogmatische Aussage iiber
eine Realitit, und zwar weil uns in der Perspektive, die wir hier einnehmen, jede Hand-
habe fehlt, um Seinsweise und nicht-reflexives Bewusstsein der Tiere solide beschreiben
zu konnen. 2) Analog meint ,,menschliches Bewusstsein zundchst nur reflexives Be-

wusstsein. Im Laufe der Studie werde ich aber wohl dem Husserl’schen Vorwurf des

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

das menschliche Bewusstsein eines, das prinzipiell in jedem Augenblick die Ein-
sicht vollziehen kann, dass die aktuelle Wahrnehmung nur eine mogliche ist und
dass sich jenseits von ihr — und doch schon ,,in* ihr — ein Horizont unbegrenzt wei-
terer Wahrnehmung auftut.

Wihrend der Horizont zugleich die Moglichkeitsbedingung einer weiteren
Wahrnehmung ist, ist die Einsicht in den Horizont die Moglichkeitsbedingung einer
freieren Wahrnehmung. Das klingt arg pathetisch und meint doch etwas ganz Ein-
faches: Was tierisches und menschliches Bewusstsein unterscheidet, ist nicht die
Vorhandenheit oder Abwesenheit eines Horizonts; auch sind beide zur praktischen
Aktivierung dieses Horizonts in der Lage, das heif3t Tier wie Mensch vollziehen die
Moglichkeiten des Horizonts in je neuen Wahrnehmungen. Der Mensch kann aber
auf den Horizont als solchen reflektieren, und das heift: er hat nicht nur ein vor-
gingiges ,,praktisches” Wissen um die Moglichkeit weiterer Wahrnehmung, son-
dern er hat ein vorgingiges Wissen um dieses Wissen selbst, das es ihm erlaubt, je-
de Wahrnehmung zumindest im Prinzip auf Distanz halten zu kénnen.!!

Das ist natiirlich nichts weltbewegend Originelles. Diese Auszeichnung eines
menschlichen Geistes gegeniiber einem tierischen ist schlieBlich einer der dltesten
Topoi und — als Fihigkeit zur Reflexion — zugleich die Mdoglichkeitsbedingung der
Philosophie.

Meine Frage ist denn auch eine ganz andere: Es geht zunéchst einmal darum,
genau zu bestimmen, wie sich dieses ,,Wissen“ gibt. Ist es tiberhaupt ein Wissen?
Ist es nicht vielmehr eine Art Fahigkeit, ein ,,Instinkt®, bloB ein Vollzug? Und wie
ist dieses ritselhafte Konnen in die konkrete Wahrnehmung eingelassen? Hat jede
Wahrnehmung ihre Reflexion schon in sich eingeschrieben oder tritt sie wie von
AuBen und nachtréglich hinzu?

Diese Fihigkeit zur Reflexion ist praktisch immer bemerkt worden. Die genann-
ten Fragen sind nur selten gestellt, so weit ich sehe nie befriedigend beantwortet
worden.'? Das mag einen Grund in der Sache haben: So sicher wir reflektieren kon-
nen, so sicher haben wir hiervon wiederum fast nie ein Wissen, geschweige denn

Anthropologismus nicht entgehen konnen: Vielleicht schlieen sich eidetische Allge-
meinheit und die Erforschung jenes Faktums Mensch nicht aus — wenn doch, werde ich
mit dem Widerspruch leben miissen.

11 Mehr noch: Der Mensch ist jederzeit in der Lage, die Welt der Wahrnehmung und ihre
Horizontalitit auf eine ganz andere Welt hin zu iiberschreiten, die deutlich anderen We-
sensgesetzen unterliegt als jene und die sie als ganze auf Distanz hilt, ndmlich die je neu
entworfene Welt (im strengen phidnomenologischen Sinn) der Phantasie, wie Sartre in
L’imaginaire gezeigt hat.

12 Einer der ganz wenigen systematischen Versuche, das Problem der Moglichkeit der Re-
flexion in Angriff zu nehmen, ist die Theorie der Idee Gottes bei Descartes. Vgl. auch II,
1.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 31

ein selbst wieder reflektiertes. Wir kommen also zu dem paradoxen Ergebnis, dass
genau das, was Ermoglichungsgrund der Universalitidt des menschlichen Bewusst-
seins ist, sich selbst diesem Bewusstsein zu entziehen vermag. Es ist wie der blinde
Punkt, um den sich das Sehen erst organisiert. Als einzigen Ausweg sieht man dann
oft nur noch die alte, aber wenig zufriedenstellende Taktik, diese Fihigkeit zu ei-
nem Apriori zu erkliren, das eben einfach nur nachtriiglich bewusst wird.!> Das
mag sogar stimmen — viel erklért ist damit noch nicht.

Uberlegen wir: In einer ,,normalen* Wahrnehmung, also etwa wenn ich einen
Film sehe, wenn ich dem Bus nachlaufe, wenn ich auf meinen Bildschirm achte,
wihrend ich schreibe, ist keineswegs zwingend eine Reflexion auf die Wahrneh-
mung und andere mogliche enthalten. Doch schon die Wahl der Beispiele ist nicht
so leicht: Das Ansehen eines Films ist ja eine vollkommen passive Handlung (so
weit eben fiir uns {iberhaupt etwas passiv sein kann): ich sitze im Kino, betrachte
die Ereignisse auf der Leinwand, fiebere wohl mit dem Helden mit, bewundere die
Heldin, wiinsche dem Bosewicht den Tod etc. Wenn der Film spannend ist, dann
gerate ich tatsdchlich kaum ins Reflektieren, und wenn er klug konstruiert ist, dann
deutet er zwar die Leerstellen an, an denen weiter reflektiert werden miisste, er fiillt
sie aber noch nicht unbedingt auch aus bzw. vielleicht legt er sogar falsche Fihrten
oder er liasst dem Zuschauer schlicht keine Zeit, eine echte Reflexion zu vollzie-
hen.'"* Aber man sieht, dass die Reflexion nicht vollkommen abwesend sein kann.

13 Analog hierzu ist die Frage: Wie gelangt das Kind zur Ausiibung seiner Ver-
nunft/Sprache? Es bleibt, so scheint es, keine andere Antwort librig als diese, dass Ver-
nunft und Sprachlichkeit im menschlichen Kind immer schon, gewissermaflen als Keim,
als echtes Apriori der Struktur dieses Bewusstseins angelegt sind. Nur so ist erklirlich,
dass das Menschenkind zu Nutzung von Vernunft gelangt, das tierische aber niemals.
Wiederum: Das mag schon stimmen. Aber der Modus des so im Menschen ,,Angelegten‘
bleibt dabei ebenso im Dunkeln wie die Mechanismen, die es erlauben, dass ein Potenti-
elles in Aktualitit tibergeht. Wie kann Potentialitit ,,existieren” und wie kann sie wirksam
werden? Fiir letzteres mag hier zumindest schon einmal eine Ahnung stehen: Sie ist viel-
leicht immer auf einen spezifischen Widerstand angewiesen zu ihrer Aktualisierung, auf
ein Widerstindiges, an dem sie sich abzuarbeiten und dabei auszubilden hat.

14 Das Beispiel ist hier also das eines Spannungsfilms; dass das Problem bei einem ,,Kunst-
film* mindestens ebenso schwer wiegt, leuchtet wohl ein. Zwar will der kiinstlerisch am-
bitionierte Film nicht unbedingt primér eine intellektuelle Existenz oder gar eine Auflo-
sung in eine ,,Aussage” haben; wie der Unterhaltungsfilm ist er zuerst eine sinnliche Pri-
senz. Das hindert aber nicht, dass er gerade in der gezielten Inszenierung dieses Sinnli-
chen auch eine Reflexion anstoen will, dass seine ,,Irritation” oder ,,Provokation, die
nicht selten als Ziel der Kiinstler selbst genannt werden, auch eine Vertreibung des Zu-
schauers aus seinen Selbstverstindlichkeiten ist, die sich vielleicht im mindesten in die-

[

sem Satz ausdriickt, der bereits der Anfang jeder Reflexion ist: ,,Was soll das?

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Ich muss doch mindestens die Handlung verstehen, was nur dann ,,von alleine®
geht, wenn ich einen Film sehe, den ich so @hnlich schon Hunderte Male gesehen
habe, der also ganz in Konventionen (also Sinnsedimentierungen) aufgeht.

Auch sonst ist es schwierig, ein Beispiel fiir reine Wahrnehmung zu finden.
Wenn ich dem Bus nachrenne, den ich verpassen konnte, betrachte ich ja nicht den
Bus im Sinn einer Wahrnehmung, sondern er wird fiir mich zum Mittelpunkt einer
Bewegung und eines aus irgendwelchen Griinden wichtigen Wunsches, zusammen
mit dem ganzen Komplex der weiteren Wahrnehmungen, die diese Situation bilden
(der StraBenverkehr, der mich von der Haltestelle trennt; der Lirm; meine eigene
Eile und Gedringtheit; mein Unwohlsein, weil mir meine Verspédtung nicht mehr
erlaubte, mich zu rasieren etc.). Zugleich werden doch auch hier vielfiltige Reflexi-
onen vorkommen: Nach diesem Auto wird sich eine kleine Liicke auftun, da werde
ich schnell iiber die Stralle springen! Was tue ich, wenn ich den Bus doch verpasse?

Welche Gestalt haben solche Reflexionen konkret? Erstehen sie tatsdchlich in
dieser verbalen Form im Bewusstsein? Auch hier gilt: nicht zwangsldufig; ich muss
nicht solche Sitze bilden. Die Frage, ob ich auch iiberhaupt auf das Sprachliche hier
verzichten kann, kann nicht allgemein beantwortet werden. Dazu muss sich jeder
zunichst selbst beobachten. Das Problem ist hier aber ein ganz besonderes, denn die
Beobachtung, auch und vor allem die Selbstbeobachtung ist ja schon eine Reflexi-
on. D.h. die Chancen stehen nicht gering, dass ein nicht-sprachliches Reflektieren
theoretisch nur dort stattfinden kann, wo ich schlicht nicht daran denke und es also
nicht reflektiere. Damit scheint jeder Moglichkeit, in dieser wichtigen Frage zu ei-
ner Antwort zu kommen, der Weg versperrt. Lassen wir das vorerst offen.

Was man aber schon sagen kann, ist, dass die erwihnten Sétze oft nicht voll-
stdndig gedacht sind, so sie denn gedacht sind. Es ist, als wiirde das Bewusstsein
sich mit dem Anreifien des Hauptgedankens begniigen, zumindest solange das Sub-
jekt noch in einem echten Handlungszusammenhang steht. Wenn ich z.B. noch ren-
ne und die Hoffnung, den Bus noch rechtzeitig an der Haltestelle einzuholen, nicht
aufgegeben habe, wenn ich aber andererseits zunehmend daran zweifle, dann wird
,»Was tue ich denn, wenn ich ihn verpasse?! vor allem als ein verzweifelter Ausruf,
nicht als echte Frage in meinem Bewusstsein auftauchen. Um den Ausruf zur Frage
zu machen, d.h. zum Ankniipfungspunkt weiterer Uberlegungen, muss ich ganz of-
fensichtlich eine gewisse Distanz vom Geschehen erlangen. Das kann mit Ubung
sicher auch im Handeln gelingen, die meisten Menschen miissen dazu aber stehen
bleiben oder aber eine Handlung ausfiihren, die einen gewissen Charakter des Au-
tomatischen hat (das gleichméfige Joggen etwa). Solange die Situation dominiert,
wiirde der Gedanke, so scheint mir, eher nur angerissen vorkommen, mit der Beto-
nung auf die Zeitworter, auf die Zeitdimension iiberhaupt.'””> Und schlieBlich das

15 Roland Barthes gibt in Le plaisir du texte (67) eine Beschreibung der ,,parole intérieure”,

die in dieselbe Richtung geht, allerdings noch sehr viel weiter. Ihm zufolge ist sie eben

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 33

Beispiel mit dem Computer: Dort denke ich ja immerhin nach, was ich schreibe, ich
kann also keineswegs auf eine Reflexion verzichten.

Man sieht also, dass es nicht so einfach ist, eine Wahrnehmung ausfindig zu
machen, die nicht schon eine Reflexion, ein Nachdenken im weitesten Sinn in sich
trigt. Das soll, wie gesagt, nicht zwangsldufig heilen, dass es solche Wahrnehmun-
gen nicht gibt oder gar: nicht geben kann; aber ein Problem ist ihr Aufweis in jedem
Fall. Vielleicht wird sich zeigen, dass die Frage falsch gestellt ist.

Ein paar Unterscheidungen sind nun aber bereits zu treffen. Zum einen haben
Tier wie Mensch das ,,Wissen“ um den Horizont. Dieses Wissen ist ein wesentlich
praktisches, d.h. eines, das sich im Vollzug einstellt, diesen Vollzug erméglicht und
auf keinen Fall mit dem anderen, mit dem wirklichen Wissen um diese Moglichkeit
zu verwechseln ist. Letztlich werden die Horizonte, die Handlungs- und Wahrneh-
mungsmoglichkeiten zuallererst gelebt. Man konnte von einem gelebten Vorver-
stindnis sprechen. Erst auf der Stufe der Reflexion kann dieses Vorverstindnis zu
einem expliziten Wissen werden, auch wenn dies nur selten, eigentlich nur in der
philosophischen Reflexion geschieht. Doch schon in allen lebensweltlichen Zu-
sammenhéngen ist diese Moglichkeit der Explizierung als Grundlage des Selbst-
und Weltverstindnisses aller Menschen vorausgesetzt: Wir wissen, dass wir iiber
Verschiedenstes nachdenken, Alternativen erwigen, neue Wege und Mittel
(er)finden konnen; dieses gelebte Wissen ist Grundlage allein schon aller Beurtei-
lungen unseres Verhaltens wie das der anderen.

Man sieht damit auch, dass man die Reflexion in Hinsicht auf ihre Gegenstinde
unterscheiden muss. Reflektiere ich etwa gegenwirtig auf meine Wahrnehmung als
solche? Das ist wohl eher in den seltensten Fillen so, vielleicht dann, wenn ich
mich mit einem Werk der Gegenwartskunst beschiftige, das sinnliche Ansprache
mit intellektuellem Anspruch verbindet. Ist die Moglichkeit der Wahrnehmung

das Sprechen, das sich konstitutiv nicht zu einem Satz vollenden kann. Es spricht einiges
dafiir, dass dies die richtige Fassung des Problems ist. Dann wiren meine Beispiele wie-
derum nur solche, die bereits an der Schwelle einer Vervollstindigung stehen und damit
nicht reprisentativ fiir das Gros des ,,innere Sprechens* sind. ,,En moi aussi ¢a parlait
(c’est bien connu), et cette parole dite ,intérieure* ressemblait beaucoup au bruit de la
place, a cette échelonnement de petites voix qui me venaient de 1’extérieur: j’étais moi-
méme un lieu public, un souk; en moi passaient les mots, les menus syntagmes, les bouts
de formules, et aucune phrase ne se formait, comme si c¢’ett été la loi de ce langage-la.
Cette parole a la fois tres culturelle et trés sauvage était surtout lexicale, sporadique; elle
constituait en moi, a travers son flux apparent, un discontinu définitif: cette non-phrase
n’était pas du tout quelque chose qui n’aurait pas eu la puissance d’accéder a la phrase,
qui aurait été avant la phrase; c’était: ce qui est éternellement, superbement, hors de la
phrase.* Wir werden am Ende dieses Kapitels und im Dritten Teil auf solche Phdnomene

zuriickkommen.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

selbst Gegenstand der Reflexion? Das ist das Thema philosophischer Uberlegun-
gen, nicht unbedingt lebenspraktischer. In den meisten Fillen wird die Reflexion
einen Gegenstand haben, der mit der gegenwirtigen Wahrnehmung in einem unbe-
stimmt weiten Zusammenhang steht, der sogar von ihr so weit entfernt sein kann,
dass er diese gegenwirtige Wahrnehmung wie ins Ferne abriicken ldsst, sie zu ei-
nem Hintergrund ohne Transparenz oder Verbindung zum Vordergrund macht, et-
wa dann, wenn wir uns tagtriumerisch so verlieren, dass die Wahrnehmungswelt
zur Theatermaschinerie wird, die mit der Biihne, auf der der aktuelle Gedanke
spielt, keine sichtbare Beziehung hat.

Die Verhiltnisse sind lange nicht geklért. Vorerst scheinen aber diese beiden Sétze
sicher: Eine Wahrnehmung ist keine Reflexion und eine Reflexion keine Wahrneh-
mung. Und: Kaum je haben wir eine ,,bloBe* Wahrnehmung; diese selbst ist eine
Fiktion philosophischer Reflexion.!'®

In zwei Richtungen muss also die Verumstindung jeder Wahrnehmung, oder
allgemein — denn darum geht es eigentlich — jeder Welthabe und jedes innerhalb ei-
ner Welt vollzogenen Akts oder Gedankens verfolgt werden: In Richtung auf die
Motivation und in Richtung auf die Reflexion. Es wird sich dabei bald erweisen,
dass beide Begriffe — Motivation und Reflexion — als zu eng gefasst aufgegeben
werden miissen.

Zunichst zum Problem der ,,Reflexion”. Es geht ja nicht in erster Linie um die
Frage, ob wir wann und wie reflektieren, sondern darum, dass die Fahigkeit zur Re-
flexion eine radikale Anderung im Vergleich zu einer ,tierischen Welthabe* dar-
stellt. (Natiirlich kann diese Anderung immer nur einseitig und, bis zu einem gewis-
sen Grad, spekulativ beschrieben werden, da uns der Zugang zu einer solchen tieri-
schen Welt verschlossen bleibt.) Anders formuliert: Wie ldsst sich die Welt(habe)
eines Wesens angemessen beschreiben, das tiber die Fahigkeit zur ,,Reflexion ver-

16 Der Begriff der Fiktion ist dabei nicht kurzerhand als pejorativ zu verstehen. Husserl
selbst betont ja, dass die Fiktion das Element und Milieu der Phinomenologie ist, wenn
man diesen Satz recht zu verstehen weifl. Allgemein muss man damit rechnen, dass die
Fiktion sich nicht einfach der Wahrheit entgegenstellt, sondern ein unerlédsslicher Weg zu
ihr ist. Jede Wissenschaft, mag sie noch so positivistisch auftreten, bedarf der Fiktion — in
Wahrheit sind die Wissenschaften, die am positivistischsten auftreten, am meisten der
Fiktionalitit unterworfen. Dabei ist diese selbst nicht das Problem, sondern vielmehr der
Mangel in die Einsicht, dass fingiert wird. Wenn jeder Ansatz von Wissenschaft seine
Vorldufigkeit hat, dann mag das auch an diesem unaufhebbaren fiktionalen Charakter lie-
gen, und zwar, weil der Zweck der Fiktion gerade die Sichtbarmachung, d.h. aber immer
auch die Selektion eines Relevanten ist und es deswegen keine volistindige Fiktion gibt.

Diese wire zugleich die vollstandige Wissenschaft. Vgl. auch II, 2.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 35

fiigt? Diese Fihigkeit selbst, die Mdoglichkeit, immer noch einmal anders auf die
Welt zu blicken, ist dabei jenes Nichts, von dem Derrida spricht.!”

Dass der Mensch dieses Nichts ,,kennt®, iiber das er als solches nicht verfiigen
kann — weil es eben nichts ist'® —, macht seine ontologische Auszeichnung aus.
(Heidegger wiirde wohl sagen: seine Auszeichnung zum Ontologischen.) Die Frage
ist also, wie sich diese Auszeichnung konkret gibt und wie sie sich zu seiner Welt-
habe verhilt bzw. in ihr hilt.

Um dies angemessen beschreiben zu konnen, ist ein Perspektivwechsel notwen-
dig. Keine Wahrnehmung, kein Akt in der Welt ist ein isoliertes Vorkommnis. Da-
rauf hatten schon die ersten Analysen hingedeutet. Jede einzelne Wahrnehmung,
Handlung, Reflexion steht in einem Zusammenhang, der ihnen insgesamt vorher-
geht und ihnen erst Sinn verleiht.' Das gilt sogar schon fiir die tierische Seinswei-
se: Hierher gehort das, was man als Instinkt bezeichnet.?® Der Instinkt, d.h. die spe-
zifische Weise der Selektion und Gewichtung und Auffassung, die diese oder jene
Tierart, durchaus aber auch — in schwer bestimmbarem Maf3 — jedes individuelle
Tier auszeichnet, gibt schon vor, was wie zum Gegenstand werden kann. Bei ,,h6-
herentwickelten” Tieren kommt die Moglichkeit der Erfahrung und damit der Pra-
gung auch durch den Menschen hinzu.

So konnen wir uns zwar in der Tat nicht vorstellen, einen anschaulichen Begriff
davon zu gewinnen, wie etwa eine Biene ihre Welt auffasst. Sicher scheint aber
doch zu sein, dass fiir diese Biene sehr vieles nicht existiert. Nicht, dass sie viel-
leicht blind wire dafiir, dass vor ihr ein Auto oder ein Stein steht, und dass sie da-
gegen fliegen wiirde. Gemeint ist hier, dass Auto, Stein, Haus etc. nur als zu um-
fliegende Hindernisse in der Welt (oder genauer: Umwelt) der Biene auftauchen.
Dagegen reagiert die Biene auf bestimmte Pflanzen, auf ihren Bienenstock, auf Ge-
riiche und einige andere ,,Reize* sehr sensibel; diese rufen aber ihrerseits festgeleg-
te Verhaltensweisen ab, zu denen auch der zurecht bewunderte Schwinzeltanz ge-
hort. Mit anderen Worten: Im Prinzip ist fiir die tierische ,,Welt™ bereits festgelegt,
was wie in ihr auftauchen und welche Reaktionen es hervorrufen kann. Dass es etwa
moglich ist, einen Hund zu trainieren und ihm gewisse Handlungen als Reaktionen
auf Befehle anzugewohnen, ldsst sich unterschiedlich deuten. Eine schwache Deu-
tung ginge von der Tatsache der Belohnung aus und erklirte diese Moglichkeit also

17 Derrida: ,Genese et structure® et la phénoménologie. 245 f. Mehr zu diesem ,,Nichts“ in
I 1.

18 Man kann in diesem Satz abwechselnd das ,,nichts“ und das ,,ist* betonen, um die wichti-
gen korrelativen Aspekte dieses Entzugs immerhin anzuzeigen.

19 Darauf weist auch Husserl hin, etwa in den Ideen I (§ 83).

20 Nur im Vorbeigehen soll bemerkt werden, dass der ,,Instinkt™ alles Mogliche ist, sicher
aber keine empirische Grofle. Empirisch beobachtbar ist ein Instinkt nicht; nur seine

~Auswirkungen* sind das.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

als reine ,,Konditionierung®. Eine starkere Deutung — die sich experimentell weder
belegen noch widerlegen lédsst (wie im iibrigen die vorige auch nicht) — konnte gel-
tend machen, dass gerade bei einem Tier wie dem Hund die Moglichkeit nicht ab-
zuweisen ist, dass in dessen ,,Welt“ bereits besondere ,,Gegenstinde auftauchen,
nidmliche solche, die als Befehlsgeber aufgefasst werden konnen, d.h. Menschen, zu
denen ein Hund ja in der Tat eine besondere, vom rein Dinglichen verschiedene Be-
ziehung aufbaut.?!

Entscheidend ist, dass der Entwurf, in dem sich ein Tier findet, a priori festlegt,
was liberhaupt erscheinen kann und mit welchem Sinn es erscheint. Die Grenzen
einer Anderung bzw. Ausweitung solchen Sinnes sind eng gesteckt und sie sind,
soweit man sehen kann, immer auf eine Manipulation von Auflen angewiesen.

Es sind aber genau diese Eigenschaften, die nicht auf die menschliche Welt zu-
treffen: Prinzipiell kann alles zum Gegenstand des Menschen werden, und bei kei-
nem Gegenstand ist a priori festgelegt, als was er erscheinen kann.?? Das ist nur ei-
ne andere Formulierung fiir die Tatsache, die oben als das ,,Nichts* der Reflexion

21 Hier muss natiirlich dem gewichtigen Einwand eines gewissermalien ,,kynischen Fehl-
schlusses® Raum gegeben werden: Interpretiere ich so nicht in die Welt des Hunds eine
Unterscheidung hinein — zwischen Dinglichem und ,,Personalem® —, die es in ihm gar
nicht gibt? Die Frage ist berechtigt, aber fiir das hier Interessierende irrelevant. Wie
schon erwihnt, soll die ,,Welt*“ der Tiere nur als Folie dienen.

22 Kann wirklich alles zum Gegenstand menschlichen Bewusstseins werden? Kann es nicht
Dinge geben, die der Mensch, aufgrund seiner sinnlichen Disposition grundsétzlich nicht
zu erfassen vermag, eine transzendente Wahrheit etwa oder die Wahrheit des Physikali-
schen, die er nur iiber den Umweg der Naturwissenschaft erkennen kann? Unmoglich ist
das nicht. Es ist aber als philosophische These nicht nur vollkommen nutzlos — denn was
sollte man dann dariiber sagen? —, sondern auch durch nichts fundiert. Woher wiisste man
von solcher Transzendenz, wenn sie durch nichts erkennbar ist? Man sieht, dass ich dann
alles Mogliche behaupten kann, ohne den geringsten Erkenntnisfortschritt zu erreichen,
Marsmenschen ebenso wie das Spaghettimonster. Was die Idee des Zugangs zur Wahr-
heit in der Wissenschaft angeht, so hat man ja einen Zugang zu dieser, wenn auch einen
vermittelten. Aber die Behauptung der metaphysischen Wahrheit des so wissenschaftlich
Erfassten bleibt eben immer nur das: Behauptung, und wird sich niemals der einzigen
Wahrheit, die wir wirklich ,,unmittelbar” haben, ndmlich der phdnomenalen gegeniiber
durchsetzen konnen, da sie auf diese angewiesen bleibt. Im Ubrigen iibersieht diese me-
taphysische Uberhohung der Wissenschaft deren konstitutiven historischen Charakter.
Viel interessanter ist deswegen die Frage, woher die Tendenz kommt, bestindig die
Wahrheit des Phidnomenalen zu einer transzendenten Wahrheit an sich iiberspringen zu
wollen. Wir werden auf diese Tendenz in Gestalt des Naturalismus noch einmal zuriick-
kommen, um sie, am Ende dieses Teils, mit jener Metaphysik zu konfrontieren, die allein

die der Phé@nomenologie sein kann.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 37

bezeichnet wurde. Es ist zugleich der erste Hinweis auf jene Struktur der Altermi-
nation, in die die phdnomenologische Analyse hier gestellt wird.

Es folgt nun aber gerade nicht daraus, dass durch diese ,,Freiheit™ von einer bio-
logischen Festlegung die Dinge und Menschen in ihrem bloBen So-Sein erscheinen
wiirden, diesseits aller Vorauslegung, jeder Nutzbarmachung, jeder Reduktion.
Ganz im Gegenteil erscheinen die Dinge und Menschen, alles, was uns begegnen
kann, immer schon in einer bestimmten Weise, so und so aufgefasst. Auffassung
bedeutet dabei: etwas als etwas auffassen. Das heifit in einer ersten Annidherung,
dass alles, was erscheint, als etwas erscheint, unter einer bestimmten Hinsicht er-
scheint, also nicht nur die rdumliche Erscheinung eine ist, die ihrem Wesen nach
nur abgeschattet geschehen kann, sondern dass es auch gewissermafien eine ,,Ab-
schattung des Sinns* gibt, genauer: dass es alles, was es gibt, nur in einer ,,Abschat-
tung seines Sinns® gibt. Hier bedarf es der Prizisierung.

Erstens scheint diese Analogie eine Gefahr zu bergen. Denn wenn man einen
raumlichen Gegenstand vor sich hat, der sich abgeschattet gibt, der also immer in
seiner einzelnen Wahrnehmung auf unbestimmt, letztlich unendlich viele weitere
verweist, dann liegt doch darin, dass der Gegenstand an sich die ,,Summe* seiner
moglichen Abschattungen ist. Gibt es also auch eine ,,Summe des Sinns®, eine To-
talitdt von Sinn, aus der, als aus einem Reservoir, jede einzelnen Auffassung
schopft?

Es wire sicher falsch so zu denken, denn es wiirde ein An-sich von Sinn setzen,
wo es nur ein An-sich im Fiir-mich gibt. Genauer gesprochen: Schon bei der Wahr-
nehmung des rdumlichen Gegenstands ist die Ansetzung des An-sich als der
»Summe* der Abschattungen, als die ontologische Grundlage der Méglichkeit der
Wahrnehmung ja nichts, was sich als solches ausweisen lésst. Dieses An-sich, der
Gegenstand an sich, unabhéngig von meiner immer einseitigen und abgeschatteten
Wahrnehmung ist ja selbst eine Idee, die in der Wahrnehmung gestiftet ist und nicht
noch einmal auferhalb von ihr existiert. Der erkenntnistheoretische ,,Realismus*
missachtet daher ganz ebenso das Wesen der Wahrnehmung, wie es ein letztlich
theologischer ,,Sinnholismus* tite. Der Gegenstand an sich ist das ,,innere Mal}* je-
ner Mannigfaltigkeit, die die Wahrnehmung von ihm ist, nicht seine externe Bedin-
gung.? Wiirde ich daher eine Summe von Sinn zugrundelegen, aus der ich in dieser
oder jener Weise schopfen kann, dann wiirde ich also die Tatsache der immer ,,ab-
geschatteten Sinnkonstitution {iberspringen hin auf eine Totalitdt von Sinn, die als
solche nirgends gegeben ist und nicht gegeben sein kann. Sinn ist, ebenso wie
Wahrnehmung, immer auf einen Standpunkt, eine Perspektive, eine Hinsicht ange-
wiesen. Fiir einen endlichen Geist — von dem allein wir sprechen konnen — wire die
Totalitdt des Sinns nicht eine Vollkommenheit, sondern im Gegenteil das einzige,
was sich zu Recht als Chaos bezeichnen lief3e.

23 Vgl. dazu vom Autor: In den BogenmaBen des Seins.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Im Ubrigen ist es ja keineswegs selbstverstindlich, dass man eine solche Totali-
tat von Sinn zugrundelegt; ganz ebenso kann man im Gegenteil einen Nihilismus
des Sinns voraussetzen, also eine These vertreten, wonach Sinn iiberhaupt nur eine
Tllusion ist, die der Mensch sich schafft. Sinn gibt es also danach nicht. Auch diese
These ist zweifelhaft, denn sie missachtet immerhin tendenziell, dass es Sinn sehr
wohl ,,gibt“, ndmlich eben in der Weise, dass der Mensch in seiner Zuwendung zur
Welt (oder auch in Riickwendung wieder zu sich selbst) Sinn konstituiert. Beide
Thesen sind aber fiir unsere Fragen nutzlos, da sie einfach ,,zu gro3* sind, also die
detaillierte Beschreibung des Vorgangs der sinnhaften Weltkonstitution auf eine
generelle Aussage hin iiberspringen.?*

AUFFASSUNG UND IHRE ,,MATERIALE FUNDIERUNG*

Zweitens gibt es aber wohl einen guten Grund, weshalb man ausgerechnet die
rdaumliche Wahrnehmung zum Leitfaden der Analyse des Sinngeschehens erhebt.
Denn es gibt iiberhaupt keine Auffassung, die nicht ,,material fundiert wire. Was
heift das genau? Jede Auffassung ist material fundiert, insofern es keine Bewusst-
seinsleistung gibt, die sich nicht in der einen oder anderen Weise auf Sinnliches be-
zieht. Bei der Wahrnehmung oder dem bildlichen Vorstellen (imaginatio) ist das
unmittelbar einsichtig. Aber auch das Fiihlen, Wollen und Denken ist immer auf
Sinnliches bezogen. Bei Fiihlen und Wollen scheint das immerhin in dem Mafe
einleuchtend, in dem Sinnliches Gegenstand solcher Akte ist: Ich liebe jene Frau,
begehre sie auch korperlich, hasse jenen Opportunisten, will diesen Gegenstand be-
sitzen oder eine Handlung ausfiihren, einen Genuss erleben. Schwieriger wird es
bereits, wenn man auf Phinomene verweist, in denen offenbar eine Orientierung
auf Gegenstindliches (sei es ein Gegenstand im engen Sinn oder eine Handlung
etc.) fehlt. Lasst sich die These dann noch aufrechterhalten? Wie steht es mit ,,Ge-
fihlen* wie jener von Heidegger beschriebenen Angst, die sich von der Furcht
dadurch unterscheidet, dass ihr der Gegenstand fehlt (deren Charakterisierung als
,,Gefiihl* schon in die Irre fiihrt)??* Wie mit der Scham oder der Schuld, die man
fiihlt, ohne dass es moglich wire, einen genauen Gegenstand auszumachen, zumin-
dest nicht so, dass der Gegenstand, also der Grund von Schuld und Scham dem
AusmaB und der Dringlichkeit dieser Gefiihle in verstidndlicher Weise Rechnung

24 Gleichwohl wird die Frage in gewandelter Form als die nach dem Jenseits der logischen
Zeit (11, 2) wiederkehren.
25 Vgl. Sein und Zeit. § 40 und Was ist Metaphysik?.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 39

tragen kann??® Wie steht es mit jener Unruhe und Ungeduld, die einen manchmal
ergreift, ohne dass man recht wiisste, woher sie kommt, und die durch keine wie
auch immer geartete ,,Beschiftigung® gelindert wird? Wer hier, als Erkldrung, ein
urspriingliches Objekt des Wollens voraussetzt, das eben verlorengegangen wire,
bewegt sich auf diinnem Eis. Genau diesen Sprung von einer Funktion zu einem
Sein darf man eben nicht machen, will man den Realititen der menschlichen
Seinsweise gerecht werden. Aber ist dann hier noch zurecht von einer sinnlichen
oder materialen Fundierung zu sprechen?

Man konnte ja einfach darauf verweisen, dass sich solche Phinomene immer
auch im Leiblichen manifestieren, dass eine Angst etwa bestimmte leibliche Reak-
tionen hat und ohne sie nicht sein kann. Das mag zwar stimmen, es umgeht die ei-
gentliche Frage aber, indem die Frage nach einer sinnlich-materialen Fundierung in
die nach einer leiblichen Korrelation umgedeutet wird. Um letzteres geht es hier
aber nicht, so wichtig diese leibliche Manifestation fiir ein Bewusstsein auch sein
mag. Zunichst zum letztgenannten Beispiel, das der Unruhe und Ungeduld: Hier ist
durchaus eine materiale Fundierung gegeben, niamlich darin, dass sich eben diese
Ungeduld und Unruhe im Ungeniigen aller verfiigharen und denkbaren Gegen-
stindlichkeiten realisiert. Womit auch immer ich mich beschiftigen mag, immer
wird meine Spannung an den Gegenstinden und Handlungen abgleiten. D.h. gerade
in diesem Phidnomen bin ich durchaus mit immer nur material vorstellbaren Gegen-
stinden und Handlungen befasst, wobei aber das Phidnomen genau darin besteht,
dass diese Hinwendung an einem Anspruch scheitert, den sie offenbar nicht erfiillen
kann. Deswegen gehe ich aber nicht in den Zustand der Gegenstandslosigkeit iiber.
Selbst wenn man sagt, dieses Abgleiten am Ungeniigen der Gegenstinde wére nur
eine erste Phase, der eine zweite, nun wirklich gegenstandslose folgt, miisste man
genauer prazisieren, was man damit meint. Es geht dann sichtlich um eine Situati-
on, in der das Ungeniigen aller Gegenstinde in einer gewissen, vielleicht resignie-
renden Weise angenommen wird, in der man also nicht mehr versucht, der Unruhe
eine Beschiftigung entgegenzusetzen. Dann sind mehrere Weisen der Antwort
denkbar: ein Warten, eine Abdankung, eine Konfrontation mit dem Phidnomen.

26 Es handelt sich also um jene ,,existentielle” Schuld oder Scham, die sich etwa in manchen
Religionen als Bewusstsein einer fundamentalen Unzulédnglichkeit ausdriickt, z.B. in der
Ur- oder Erbsiinde des Christentums. Ubrigens konnte man argumentieren, dass diese
Sicht auch dort ihren Ausdruck gefunden hat, wo eine intensive Thematisierung einer
grundsitzlichen ,,Stinde” fehlt. So sprechen viele Mythen von einer Schuldigkeit, die
zwar dann den Helden widerfihrt, also nicht zu einer ihnen, als einzelnen Menschen,
vorhergehenden metaphysischen GroBe hypostasiert wird, die aber dennoch erstens iiber
die Helden wie ein Fremdes kommt und zweitens die gesamte Handlung antreibt. Wir
werden im Dritten Teil noch einmal zu einer ontologischen Herleitung solcher ,,Schuld*

ausholen.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Immer scheint aber doch eine gegenstindliche Orientierung, geschweige denn eine
materiale nicht mehr zu existieren. Wahrscheinlich ist das richtig. Ich werde darauf
zuriickkommen.

Ganz dhnliches gilt fiir die erwihnte Angst, oder auch fiir Schuld und Scham.
Damit ist nun keineswegs gemeint, dass diese Phinomene nicht weiter analysierbar
und beschreibbar sind. Das sind sie sicherlich, und wir werden uns dem teilweise
auch noch widmen miissen. Ich meine, dass es Erlebnisweisen gibt, in der jede em-
pirische Fundierung des Erlebten iiberwunden ist. Dabei muss aber der dynamische
Aspekt der ,,Uberwindung® immer mitgehdrt werden, d.h. dass man diese spezifi-
sche Uberwindung nicht einfach als ein Faktum darstellt, dass also das so beschrie-
bene Phinomen (Unruhe, Schuld, Scham, Angst) nicht unmittelbar als gegenstands-
los eintritt; vielmehr sind dies Phdnomene, die dadurch konstituiert und ausge-
zeichnet sind, dass man zuerst versuchen wird, ihnen eine gegenstindliche Orientie-
rung zuzuweisen, sie somit gewissermaflen ,,einordnet”. Erst wenn diese erste Re-
aktion scheitert, wird man sich der Unhintergehbarkeit und Gegenstandslosigkeit
bewusst werden. (Dem widerspricht iibrigens nicht, dass im Riickblick schon der
erste Versuch der Bindung an etwas Bestimmtes mit der Ahnung der Unmoglichkeit
verbunden war, dass diese Ahnung vielleicht sogar wesentlich zur selbst wesentli-
chen Genese?’ dieses Phiinomens gehort — was sich freilich schwer abschlieBend
beschreiben lidsst. Aulerdem mag der Rhythmus dieser Genese variieren, vielleicht
einem Lernen, ndmlich einer durch Wiederholung gestifteten ,,Vertrautheit* unter-
liegen. Man kann schlielich durchaus auch mit einem ,,unangenechmen‘ Phdnomen
vertraut sein.) Gleichwohl musste ich mich, so scheint es, auf eine deutlich abge-
schwichte Position zuriickziehen im Vergleich mit der Ausgangsposition: Das Pha-
nomen selbst mag durchaus gegenstandslos und damit auch nicht mehr material
fundiert sein, auch wenn seine Genese notwendig diese materiale Fundierung auf-
weist.

Ein weiterer Einwand wird hier ganz richtig in Anschlag gebracht werden, denn
wenn auch eine GroBzahl von Phinomenen eine materiale Fundierung aufweist,
dann ist damit noch nicht geklirt, was eine materiale Fundierung sein soll. Eine
Sichtweise auf diese Frage, die unbedingt abgewiesen werden muss, ist das Lego-
Prinzip — also jene Interpretation, wonach es eine einfach zugrundeliegende Auffas-
sung eines Wahrnehmungsgegenstandes gibt, auf die sich zusétzlich eine wertende,
affektive, oder wie auch immer hoherstufige Auffassung aufpfropft, und zwar so,
dass die ,,grundlegendere” Auffassung im Prinzip ohne die hoherstufige sein kann.

27 Damit ist gemeint, dass solche Phinomene in ihrem Wesen Phédnomene, Erlebnisse in
diesem Fall sind, die einer Genese bediirfen, die nicht nur eine statische Charakteristik
haben, sondern grundsitzlich einer Entwicklung unterliegen, wenn diese auch nicht in de-
terministischer Weise vorgeschrieben ist. Es wurde schon angedeutet, dass ich mich z.B.

zu ihnen in verschiedener Weise verhalten kann.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 41

Das ist zwar im Einzelfall immer ,,denkbar‘, es ist aber wohl nicht realisierbar,
dass eine bloBe Gegenstandsauffassung ohne die Einordnung in eine hoherstufige
gegeben sein kann. Wir hatten genau dieses Problem schon angesprochen, indem
wir auf die Kiinstlichkeit der Wahrnehmungsbeispiele hingewiesen hatten. Jede
Wahrnehmungsauffassung steht im Horizont nicht einfach nur einer weiteren Auf-
fassung, sondern eines nur als ,,Entwurf™, vielleicht besser: als Skizze gegebenen
Kontextes. Eine ,,bloe Wahrnehmung ist vielleicht nicht geradewegs ausge-
schlossen, sie bediirfte aber einer eigenen Beschreibung, die sicherlich von den
phédnomenologischen Wahrnehmungsanalysen deutlich abzuweichen hitte (denn
diese stehen ja immer schon in einem Kontext, ndmlich einem philosophischen Er-
kenntnisinteresse). Es wére zu vermuten, dass eine solche bloBe Wahrnehmung
praktisch unmittelbar wieder untergeht, d.h. dass keine Erinnerung an sie verbliebe,
weil nichts an ihr eine Relevanz entwickelte, so vielleicht wie fiir eine Biene ein be-
liebiger Gegenstand, an dem sie auf ihrem Flug vorbeikommt, keine wirkliche Be-
stimmtheit zu entwickeln vermag. Der Unterschied bestiinde aber darin, dass diese
bloBe Wahrnehmung unter Umstidnden doch eine ,,Erinnerungsspur hinterlassen
mag, auf die aber nur dann (und nur unter bestimmten Umstidnden) zuriickgekom-
men werden kann, wenn sich in einem spiteren Zeitpunkt eine Problematik stellt,
die die urspriingliche ,,bloBe* Wahrnehmung in einen Kontext zuriickzustellen
vermag. Wenn man aber an solche Phidnomene denkt, die einer bloBen Wahrneh-
mung vielleicht am nichsten kommen, wird man einsehen, dass diese Moglichkeit
des Zuriickkommmens keineswegs immer gegeben ist: jenes ,,Tagtrdumen etwa,
wenn man ,,Locher in die Luft guckt®, also wo der Blick starr nach vorne gerichtet
ist, ohne dass etwas gesehen wird, und wo auch die anderen Sinne meist so gestellt
sind, dass sie zwar offen sein mogen — so wie der Blick sich offen auf die Welt rich-
tet —, aber dennoch alles, was entgegengenommen werden mag, sofort wieder ver-
lieren, als sei es nie da gewesen.?® (Man ist hier an Freuds Konzeption des Bewusst-
seins als eine Wahrnehmungsbewusstseins erinnert, das jedes Rezipierte weiterge-
ben muss, soll es nicht verloren gehen, weil es selbst nicht iiber die Moglichkeit ei-
ner ,,Niederschrift verfiigt. Freilich reicht die Analogie nur zu einem bestimmten
Punkt, weil Freud so jene Differenzen, die wir als Elemente aus dem einheitlichen
Phianomen der Welterfahrung herauslesen wollen, zu ganz anderen Zwecken syste-
matisch interpretiert und verteilt.) Es findet doch in solchen Fillen zweifellos

28 Ganz anders dagegen jene alten Frauen, die man in siidlichen Landern auf schlichten
Holzstiihlen auf der Strae vor ihrem Haus sitzen sieht, die dort den ganzen Tag verbrin-
gen mogen und dabei nur immerzu das Treiben in der Strafle betrachten. Dort ist das
Schauen, das keinen besonderen Zwecken dient, aufer vielleicht einer, je nach Tempera-
ment mehr oder weniger zielgerichteten ,,Neugier, durchaus kein bloes Wahrnehmen,
sondern wird vielmehr als Lust am Schauen selbst, gerade ohne den klar definierten

Zweck, praktiziert.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Wahrnehmung statt, auch wenn wir uns eingestehen miissen, dass von ihr nicht viel
,hdngen bleibt”, nichts in ,hoherstufige” Bewusstseinsleistungen eingeht. Viel-
leicht lassen sich solche Situationen tatsdchlich treffend als eine blole Wahrneh-
mung beschreiben, also als solche, die nicht direkt einer ,,fundierten” Schicht ein-
geordnet ist, von der her sie ihre Bestimmtheit erhilt. So liee sich dann auch ver-
standlich machen, was dort passiert: Wo auch immer mein Geist in solchen Augen-
blicken ist — ob ich iiber eine Formulierung nachdenke, einer Erinnerung nachhén-
ge, einen Gedanke verfolge; ob mein Geist nicht vielleicht sogar, was eine genauere
Beschreibung ist, nur in der Abwesenheit, dem Entschwinden einer irgendwie gear-
teten relevanten Idee ist, also sich der Gegenstand des Denkens eben ,,verdiinnt™
und verloren hat und ich in diesem eigenartigen Schwebezustand bin, in dem ich
nun tatsdchlich ,,an nichts denke” —, jedenfalls scheint die sinnliche Wahrnehmung
in solchen Momenten von der ,,geistigen® oder allgemeiner ,,hoherstufigen* Ord-
nung wie abgeschnitten zu sein. (Freilich, wie es ausgerechnet moglich ist, dass ich
dann ,,nichts wahrnehme®, wenn ich auch ,,an nichts denken®, ist damit nur als
Problem benannt, keineswegs schon geklart.) Dann besteht vielleicht gerade die Ei-
genart dieser (Nicht-)Wahrnehmung darin, dass sie keinen Fokus hat, nicht selek-
tiert und gewichtet, keine Relevanz einfiihrt, weil sie keine Perspektive, Hinsicht
hat!

Es stellt sich also noch einmal heraus, dass unter Fundierung keinesfalls eine
Struktur von Bewusstsein verstanden werden darf, wonach eine bloBe sinnliche
Wahrnehmung in ein Feld von Bedeutsamkeiten wie nachtréiglich eingefiigt wird,
dass es also zundchst sinnliche Wahrnehmungen ,,gibt“, auf die sich dann eventuell
auch noch andere Bewusstseinsakte aufbauen konnen, die immer weiter reichen, ei-
nen allgemeineren Horizont von Sinn er6ffnen, eine Skizze von Moglichkeit mit-
bringen, gleich ob es praktische, theoretische, wertende, affektive usw. sind. Wie
gezeigt kann es solche bloen Wahrnehmungen vielleicht geben, sie sind aber gera-
de jene Momente, in denen wir nicht wirklich ,,als Menschen* wahrnehmen. Fun-
dierung muss also in einer ersten Annédherung so verstanden werden: Die Wahr-
nehmungsakte fundieren die hoherstufigen, weil diese auf Wahrnehmungsakte an-
gewiesen sind (1.), weil letztere im Prinzip auch alleine auftreten konnen, auch
wenn sie das fast nie tun (2.) und schlieBlich, weil es keine eindeutige ,,Ableitung™
von den fundierenden zu den fundierten gibt, d.h. dass verschiedenste Wahrneh-
mungen fiir unterschiedliche fundierte Akte das ,,Material® abgeben konnen (3.).
Aber dieser letzte Punkt weist bereits darauf hin, dass Fundierung niemals eine ein-
seitige Beziehung anzeigt, sondern im Gegenteil eine wechselseitige. Denn wenn
verschiedenste Wahrnehmungsakte in unterschiedlichste hoherstufige Akte bzw.
,~Horizontierungen“ (zugegeben, ein hissliches Wort) eintreten konnen, dann heif3t
das zugleich, dass es eine gewisse Unabhingigkeit der letzteren von den ersteren
gibt. Das heifit nun aber andererseits auch, dass die ,,hoherstufigen Akte* im Prinzip
den fundierenden vorhergehen und deren Sinn bestimmen (4.)!

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 43

Eine dritte Art von fundierten Akten sollte vielleicht um der groferen Klarheit
willen angesprochen werden, nimlich ausgesprochene Denkakte.?’ Die Frage war ja
die nach der materialen Fundierung hoherstufiger Akte. Inwiefern sind nun also
Denkakte auf solche Materialitit angewiesen? Der Gedanke eines reinen Denkens
geistert schlieBlich schon lange durch die Philosophiegeschichte, freilich mehr von
denen beschworen, die ihn austreiben wollen, denn von ausgesprochenen Gotzen-
dienern. Man wird sicherlich bei einigen sogenannten rationalistischen Autoren
Aussagen in der Richtung finden, dass ein reines, von keiner Sinnlichkeit — gleich
ob als sensus oder als imaginatio — getriibtes Denken moglich sei. In konkreter Aus-
fiihrung finden sich aber doch nur selten Beispiele solcher reiner Denkakte. Man
wird dann vielleicht verwiesen auf unmittelbare Einsichten wie die in die Absolut-
heit des cogito — das allerdings schon bei Descartes alle Bewusstseinsmodi, also
auch die sinnlichen umfasst — oder in gewisse einfache mathematische oder logi-
sche Wahrheiten. Doch ein recht verstandener Empirismus — ndmlich die Phéno-
menologie — wird folgendes zu bedenken geben: Alles, was so an Beispielen fiir
reines Denken gegeben werden kann, widerspricht exakt der These, indem sich
ndmlich noch die ,,unmittelbarsten* Denkvollziige auf eine Materialitéit besonderer
Art stiitzen, ndmlich auf die Sprache (wiederum im Prinzip gleichgiiltig, ob als ge-
sprochene oder geschriebene). Es gibt keine Mathematik, es sei denn in Begriffen
und Zeichen, die ihre Elemente und Operationen ausdriicken; und es gibt keine Ein-
sicht in das cogito, es sei denn man folgt dem cartesischen Gedankengang, der in
Form eines Textes niedergelegt ist. Aber, kommt die Replik, das Wichtige ist doch

13

in diesen Féllen, dass es nicht wichtig ist, ob ich ,,eins®, ,,one®, ,,un* sage, wenn ich
die Zahl 1 meine, Hauptsache, ich vollziehe den Sprung von der Materialitét ir-
gendeiner Sprache zur Idealitit ihrer Bedeutung, die fiir jede Sprache die selbe ist.
Ebenso hatte Descartes sicherlich gute Griinde, seine Meditationen genau so zu
schreiben, wie sie vorliegen; das heif3it aber noch lange nicht, dass die Vermittlung
des in ihnen bewahrten Gedankens ohne Ausnahme auf diese Textgestalt angewie-

sen ist. Beweist nicht jedes Proseminar, in dem der Text verhandelt wird, indem er

29 Ist das die klassische Dreiteilung in Sinnlichkeit, Wille und Vernunft? Nein, so soll es
nicht gemeint sein. Die Beispiele, die ich angefiihrt habe, sollen sich durchaus eine ge-
wisse Willkiirlichkeit bewahren; es ist iberhaupt nicht ausgeschlossen, dass es noch wei-
tere gibt, die man in der vorliegenden Frage — der Fundierung des ,,H6herstufigen im
Sinnlichen — nennen konnte, ebenso wie es nicht so sicher ist, ob man die Beispiele der
Unruhe, der Schuld und Scham so ohne Weiteres einfach dem Bereich des Willens ein-
ordnen konnte; sicher nicht irgendeiner klassischen Vorstellung des Willens. Wenn ich
hier eine ,,Willkiirlichkeit* meiner Auswahl behaupte, dann soll damit auch darauf hin-
gewiesen sein, dass jeder groben Einteilung in ,,Vermdgen* und jeder Ableitung oder
auch Kategorisierung der Phinomene zugunsten ihrer direkten Befragung eine Absage er-

teilt werden soll.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

ausgelegt und diskutiert wird, dass auch diese fixe Gestalt gerade durch ihre Fest-
legung darauf angewiesen ist, erweitert, variiert, kritisiert, moduliert zu werden,
kurz: dass jeder Text notwendig einen anderen fordert, um ihn erst zu dem zu ma-
chen, was er ist? Immer gilt es also, das Materiale als eine Vorldufigkeit hinter sich
zu lassen und auf eine ideale Bedeutung hin zu iiberschreiten, die in der Sprache
nur angedeutet ist. Sprache funktioniert also doch gerade dort am besten, wo sie un-
sichtbar wird, transparent, wie in der Mathematik. Einsicht geschieht als Durchsicht
durch die Sprache.

Dazu ist mehrerlei zu sagen. Zum einen dient ja bereits der (von Derrida inspi-
rierte) Gedanke, dass jeder Text einen anderen bendtigt, um wirklich Text zu wer-
den, als Gegenargument gegen das eben Gesagte, nimlich so, dass der Ubergang
zum Idealen sogar eine Verdoppelung des Materialen erfordert.

Aber zunichst zum Kern des Arguments: 1. Es zeugt bereits von einer zweifel-
haften Auffassung von Sprache, wenn man meint, das Materiale zugunsten des Ide-
alen tatsdchlich hinter sich lassen zu konnen. In den Begriffen Saussures ausge-
driickt wiirde das heiflen, dass man das Signifikat am Ende einer geistigen Anstren-
gung fiir sich haben konnte. Dagegen ist festzuhalten, dass Bedeutung immer einer
Artikulation bedarf, die im Vollsinn auf eine artikulierte Zeichengestalt angewiesen
bleibt.

2. Es stellt sich heraus, dass die Gestalt der Zeichen zwar dazu da ist, iiber-
schritten zu werden hin auf die ideale Bedeutung, die in ihnen niedergelegt ist. Al-
lerdings ist dabei die konkrete Gestalt des Zeichens keineswegs gleichgiiltig. Nicht
jede Gestalt erlaubt jeden Ausdruck. Dieses Problem wird ja schon bei den Unter-
schieden in verschiedenen Sprachen deutlich, wo manches, was hier unterschieden
wird, dort zusammengefasst wird, und umgekehrt. Den analytischen Geist der Phi-
losophen wird nun leider nicht immer der Gefallen getan, dass nur die Unterschei-
dung die Wahrheit ist. Nur weil eine Sprache mehrere Worte verwendet, um prizi-
sere Unterschiede einzufiihren, heiflt das keineswegs, dass sie die ,,wahrere® ist.
Damit ist zumindest das Problem der Innen- wie Aulengrenzen der Bedeutungen
benannt.

Man kann das Ganze aber auch sehr viel konkreter machen, denn wer Descar-
tes” Meditationen liest, der muss sich eben auf die konkrete Textgestalt einlassen,
die er vor sich hat. Die Meditationen wurden in Latein geschrieben, und so sollte
man sie auch lesen. Bereits die franzdsische Ubersetzung, die Descartes nicht selbst
angefertigt, wohl aber autorisiert hat, birgt ihre ganz eigenen Probleme. Und jede
deutsche (oder englische, italienische...) Ubersetzung macht das Problem nur
schlimmer. Das sieht man etwa dann, wenn man sich die Miihe macht, den Begriff
des cogitare bzw. der cogitatio zu verstehen. Es ist damit absolut nicht ,,Denken*
gemeint; vielmehr schafft Descartes hier einen Begriff — indem er einen im Schatz
der Sprache bereits vorhandenen zu einem technischen Terminus umdeutet —, des-
sen Zweck es ist, das Gesamte der Bewusstseinsaktivitéit als solcher zu bezeichnen.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 45

(Daher ist die gingige Ubersetzung mit ,,Ich denke, also bin ich* eine der katastro-
phalsten Fehldeutungen der Geistesgeschichte — rein lexikalisch ist sie aber richtig.)
Das zeigt, dass noch bei jedem Text nicht nur auf die Gestalt der Sprache, in der er
geschrieben ist, zu achten ist; es kommt vielmehr noch als weitere, und mindestens
ebenso wichtige Dimension hinzu, dass der Autor diese Sprache in einer Weise
verwendet, die es ihm erlauben soll, Dinge auszudriicken, fiir die es vielleicht noch
gar keinen eigenen Ausdruck gibt. Die Arbeit, die zu einer Einsicht fiihrt, die so
vielleicht von den Signifikanten, von der Materialitéit der Sprache gelost ist, ist also
in jedem Schritt auf eben diese Materialitit angewiesen, und das wesentlich. Diese
Materialitit verschwindet nicht einfach, sie muss im Gegenteil in einem langen und
anstrengenden Prozess zum ,, Verschwinden** gebracht werden. Diese Prozessualitit
darf nicht iibersehen werden, will man das hier in Frage Stehende wirklich verste-
hen.

Ein weiteres Beispiel macht die Abhédngigkeit des ,,reinen Denkens“ von der
Materialitdt der Sprache noch deutlicher. Denn in diesem Beispiel trifft das reinste
Denken auf den letzten und unreinsten Ausldufer der Sprache: die Mathematik auf
die Schrift. Es stellt sich namlich heraus, dass Mathematik ihrerseits erstens als eine
Hhistorische® Angelegenheit betrachtet werden muss, dass also die iiberzeitliche
Idealitdt ihrer Wahrheiten ebenfalls als deren transzendentaler Sinn anzusehen ist;
mit anderen Worten: dass Mathematik historisch ist, ist ihr nicht duerlich, sondern
wesensimmanent. Und das hei3t auch, dass die Wahrheiten nicht zu iiberzeitlichen
hypostasiert werden diirfen, sondern diese Uberzeitlichkeit als genau der Sinn be-
trachtet werden muss, mit dem sie in der Zeit begegnen. Zweitens und wichtiger ist
aber, dass man nicht mit jedem Zeichensystem jede Mathematik betreiben kann.
Gerade die gesprochene Sprache erweist sich in der Mathematik als einer formali-
sierten Zeichenschrift rettungslos unterlegen, da die langen Namen und ausfiihrli-
chen Angaben komplexerer Operationen sich ausgerechnet deswegen nicht so gut
,verrechnen lassen, weil bei ihnen die Bedeutung durchgehend mitschwingt! Da-
gegen lésst sich mit den Zeichen der formalisierten Schrift auch rechnen, ohne dass
man immerzu an deren Bedeutung und die der Operationen denkt. Dass darin die
Gefahr liegt, die jeder Lehrer der Mittelstufe kennt — dass ndmlich bei Unaufmerk-
samkeit am Ende ein Ergebnis steht, dass einfach sinnlos ist, weil man sich ver-
rechnet hat, aber das Ergebnis nicht mehr auf seine Bedeutung hin befragt —, ist si-
cher wahr; ebenso wahr ist aber auch, dass das Rechnen selbst héufig gerade von
der Abstraktion von der ,,Bedeutung®, also der Operation mit ,,bloBen* Zeichen ab-
hingt.

Man kann das noch anders zeigen, nimlich indem man auf die Grenzen und
Moglichkeiten der Zeichen blickt. So sind die romischen Zahlzeichen den arabi-
schen unterlegen; schon hohere Operationen in den Grundrechenarten sind dort
schwierig aufgrund der spezifischen Art der Organisation der Zahlzeichen (inklusi-
ve ihres ,,Fehlers”, der eine vollstindige Formalisierung, d.h. Abstraktion von der

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

,Bedeutung* praktisch unméoglich macht: dass ndmlich ,, IV geschrieben wird statt
LI und ,,IX* statt ,,VIIII“ — man muss eben immer daran denken, dass das ,,I
hier fiir ,,eins weniger als...“ steht und nicht fiir ,,eins*).’® Man wird sagen, dass
man es dabei doch wohl nur mit gewissermalen zufilligen, weil an die Auffas-
sungsfihigkeiten und —grenzen des endlichen Wesens Mensch gebundenen Um-
stinden zu tun hat und nicht mit konstitutiven Eigenschaften des eigentlich Ge-
meinten, ndmlich der Idealitdt. Aber darin liegt ein klassischer Irrtum der gesamten
Philosophie, den die Phdnomenologie auszurdumen berufen ist: denn es gibt sich
diese Idealitit eben fiir uns nur, indem sie sich an bestimmte Formen sinnlicher Ma-
terialitiit bindet;*! diese Formen sind nicht einfach austauschbar, ja: interessanter
Weise eroffnet die ausschlieliche Konzentration auf eine solche Form erst wirklich
den Zugang zu besonders komplexen ,,Inhalten®.

30 Vgl. dazu den Aufsatz von Uwe an der Heiden: e2mi — 1=0. Warum braucht die Mathe-
matik eine besondere Schrift.

31 Dieses ,,fiir uns“ muss all unsere Untersuchungen leiten. Eine phdnomenologische Analy-

se des Bewusstseins kann deswegen niemals eine Philosophie der Endlichkeit sein, weil
sie iiberhaupt nur ,,Endlichkeit kennt. Wer aber eine Philosophie der Endlichkeit zu be-
griinden sucht, der muss dies tun, indem er diese iiberschreitet, hin auf irgendeinen
Standpunkt, der selbst nicht wieder einer der Endlichkeit ist. Das heifit nun keineswegs,
dass eine solche Philosophie nur unter Maf3gabe der Idee Gottes moglich ist, d.h. dass
diese als wahr angesetzt werden miisste. Es wiirde schon geniigen, dass diese heuristisch
angesetzt wird; es muss aber auch nicht zwangsldufig eine theologische Idee sein, die
hierbei leitend ist. (Im Falle Husserls zeigt sich diese Verweigerung einer Philosophie der
Endlichkeit darin, dass er Gott, der ja nur als Statist auftritt, den gleichen Notwendigkei-
ten unterwirft wie das ,,endliche” Bewusstsein, ndmlich indem auch er die mathemati-
schen Wahrheiten anerkennen muss — anders als etwa bei Descartes — und auch er auf die
Wahrnehmung durch Abschattung angewiesen ist.) Der ganze metaphysische Sinn dieser
Abgrenzung wird am Ende des Teils I explizit dargelegt werden.
Nebenbei bemerkt kann diese Abgrenzung einen wertvollen Hinweis auf die Prozesse lie-
fern, die die Artikulation eines Forschungsgegenstands moglich machen (und ihn dadurch
erst als solchen genau umrissenen Gegenstand konstituieren). Um die Endlichkeit als
Blickwinkel auf den Menschen zu gewinnen, muss aus der Perspektive reiner Immanenz,
die diese transzendentale Bewusstseinsanalyse auszeichnet, herausgetreten werden, die
Endlichkeit muss in Beziehung gesetzt werden zu einem Nicht-Endlichen, oder zumin-
dest doch zu der Idee oder der Moglichkeit einer Nicht-Endlichkeit. Dass die Grenzen des
Menschen als seine Endlichkeit auffillig und fragwiirdig werden, erfordert zuerst, dass
sich diese Grenzen gegen etwas abzeichnen, auf dessen Grundlage sie als Problem und
Frage begriffen werden konnen, etwas, das ,,weiter reicht™ als diese. Es ist eben ein riesi-
ger Unterschied zwischen der Feststellung, dass Menschen sterben, und der Frage, was
das bedeutet.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 47

Um das vollig klar zu machen, muss man sich nur fragen, was man von der
imagindren Zahl i halten soll. Denn dieses i bezeichnet doch eine Zahl, die es nicht
nur ,,nicht gibt“, sondern nach der ganzen inneren Logik der Mathematik selbst
nicht geben kann. Und dennoch ldsst es sich mit ihr rechnen! Um ganz prézise zu
sein, handelt es sich dabei um eine Bedeutung, deren Definition sich zwar formulie-
ren, die sich aber nicht widerspruchsfrei vollziehen ldsst. Somit bleibt die imaginire
Zahl auf halbem Weg zwischen der Bezeichnung ihrer Charakteristik und der Kon-
sistenz ihrer Bedeutung stehen. Diese eigenartige Position der imaginiren Zahl im
Limbo der Bedeutungen erhilt seine Bestdndigkeit ganz wesentlich von dem Zei-
chen, das fiir sie steht: i.

3. Man muss sich schlieBlich die Frage stellen, was denn nun geschieht, wenn
eine Einsicht vollzogen ist. Uberschreite ich dann tatsichlich das Reich der Mate-
rialitdten und Zeichen hin auf einen topos ouranios, um mich dort einzurichten?
Das ist ganz sicher nicht so, denn in einem Ort, der der Materialitit ganz entbehrte,
kann ich mich, d.h. kann ein mir irgendwie bekanntes Bewusstsein sich nicht ,,ein-
richten“. Eine Einsicht blickt hinein, das sagt ihr Name. Aber sie blickt nicht hinein
in eine Welt, die von der unseren streng zu unterscheiden wire als der Ort tiberzeit-
licher Wahrheit. Oder genauer: Selbst dort, wo Einsicht als der Blick in jenen Ort
iiberzeitlicher Wahrheit erscheint, sie also jenen transzendentalen Sinn annimmt,
vermag sie das nur deswegen, weil sie in Wirklichkeit Einblick in diese Welt ist.
Das heif3t, dass eine Wahrheit — und gerade eine besonders abgehobene, spekulati-
ve, philosophische — als solche auftritt, weil sie erlaubt, die Welt, der sie scheinbar
den Riicken zukehrt, genauer in den Blick zu nehmen, weil sie diese Welt genau
durch die ,,Abkehr* von ihr in einer neuen Weise artikuliert und verstandlich macht,
vielleicht in einer ,,totalisierenden Weise, also einer, die, zumindest fiir den Au-
genblick, nichts auszulassen scheint, nichts im Unklaren belisst.> Daher kehren wir
der Welt im Moment der Einsicht auch nur scheinbar den Riicken.

So realisiert sich Erkenntnis, Einsicht vor allen Dingen als eine Artikulation der
Welt und damit immer auch der Materialitdt derselben. Sie 16st sich dann aber tat-
sdchlich nicht von dieser Materialitidt ab. Was ,,rein“ ist an solchen Einsichten, ist
aber nun die Relationalitit, die sie ,,zwischen* dem Materialen einsetzen. Die neuen
Verbindungen, Beziehungen, Hierarchien etc. zwischen den Dingen sind tatsidchlich
nicht material; sie konnen aber auch nicht einfach von diesem Materialen abgelost
werden, ohne ihnen jeden echten Gehalt zu nehmen. Damit ist aber zweierlei klar:
Erstens lisst diese Einsicht das Materiale nicht unberiihrt; die Relation ist keine du-
Berliche, die sich an schlicht vorhandene Gegenstinde einfach anschlief3t und sich
ebenso auch wieder ablosen lédsst. Die Gegenstinde erhalten ihre ganz eigentliche
Bestimmung immer nur durch solche Relationen. Sie sind nicht ,,au3erhalb® von
ihnen. Daraus ergibt sich aber zweitens, dass es ebenso wenig reine Materialitit

32 Das,,Spekulative® bewahrt sich also seine etymologische Bindung an das Sichtbare.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

gibt, wie es reines Denken gibt, denn wo die Perspektive eine des transzendentalen
Sinnes ist, konnen Materialitdt und Idealitét nur als die beiden Seiten ein und des-
selben Phiinomens angesehen werden: der Wirklichkeit.*

Nach diesen ersten Uberlegungen zeigt sich, dass die Unterscheidung in Gegen-
standliches und Ungegenstiindliches als eine bestenfalls instrumentelle gelten darf:
Schon der Horizont der Wahrnehmung ist ein ungegensténdlicher, innerhalb dessen
Gegenstindlichkeit erst erscheinen kann, ebenso jene Relationen, von denen zuletzt
die Rede war.

Vor allem aber ist damit endgiiltig die Idee eines eindeutig bestimmbaren ,,Fun-
dierungsverhéltnisses™ der ,,Akte, ebenso wie die darin neu gedeutete Unterschei-
dung in Materiales und Ideales in Frage gestellt. Fiir den Menschen ist das Ideale
nur in dem Materialen gegeben, das es hinter sich zu lassen sucht.>* Zugleich gibt
es, wie eingangs argumentiert wurde, nirgends so etwas wie eine bloe Sinnlichkeit,
die als rein fundierender Akt dienen konnte. (Gerade im Teil II wird sich die nur
duBerst begrenzte Giiltigkeit und Fruchtbarkeit der Idee einer Fundierung von Neu-
em, aus einer Perspektive dialektischer Geschichtlichkeit, zeigen.) Wir konnen den
Begriff der Fundierung zum Zweck der Analyse weiter verwenden; seine Be-
schrinktheit und vor allen Dingen seine Doppelsinnigkeit (der aus ihm den Opera-
tor einer ,,Wechselwirkung® macht) miissen dabei aber immer erinnert bleiben. Der
Sinn von Materialitit ist damit freilich noch nicht geklért; wir werden in I, 2 darauf
zuriickkommen miissen.

33 Die Wirklichkeit ist natiirlich nicht wirklich ein Phdnomen. Was gemeint ist, wird wohl
deutlich geworden sein. Strukturell gehort hier auch die Frage nach den sogenannten
,hyletischen Daten her, sollen sie doch ebenfalls eine materiale Fundierung verschiede-
ner Akte garantieren. Schon Cassirer sieht in der Annahme solcher Daten ein Missver-
stindnis (vgl. Mockel: Einfiihrung. 144-148) und Merleau-Ponty zweifelt (in der Phdno-
menologie der Wahrnehmung) an, dass man in phanomenologischer Einstellung etwas
wie diese hyletischen Daten oder Empfindungsdaten finden konne; deren Ansetzung sei
vielmehr ein Erbstiick des Empirismus. Ich werde mich hier zu diesen ,,reinen” Empfin-
dungen oder hyletischen Daten nicht ausdriicklich duBern; es gentigt festzuhalten, dass sie
unter die grundséatzliche Infragestellung von solchem fallen, was angeblich den auffas-
senden Akten ,,zugrunde liegt” und diese einseitig bedingt.

34 In ganz dem gleichen Sinn beschreibt Merleau-Ponty die ,,Dialektik von Form und In-
halt“, als die er die Fundierung begreift: ,,Les contenus visuels sont repris, utilisés, subli-
més au niveau de la pensée par une puissance symbolique qui les dépasse, mais c’est sur
la base de la vision que cette puissance peut se constituer.” (Phénoménologie de la per-
ception. 808)

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 49

DIE ,,FRAGE*

Wenn so die Idee der ,,Fundierung® in dieser Hinsicht zugleich geklirt und in ihre
Grenzen verwiesen ist, ist man in Bezug auf die eher ,,affektiven” Phdnomene of-
fenbar noch kaum weiter gekommen; die hiermit verbundenen Probleme hatte ich ja
oben angedeutet. Musste man vielleicht damit rechnen, dass dieser Bereich der Irra-
tionalitét auch in dieser Hinsicht den Erwartungen widerspricht?

Dass das keine besonders befriedigende Antwort ist, liegt auf der Hand. Sie ist
nicht deswegen unbefriedigend, weil ich die Allgemeinheit meiner These aufgebe;
Thesen diirfen nur soweit reichen, wie sie ausgewiesen werden konnen. Sie ist un-
befriedigend, weil sie selbst auf allgemeinen und recht leeren Begriffen basiert: auf
der ,Irrationalitdt” des ,,Affektiven®, das damit gewissermafen ein eigenes ,,Reich®
bildet.

In Wirklichkeit ist es so, dass man hier die Sichtweise umdrehen muss: Diese
Phidnomene sind nicht irrationale Ausnahmen einer allgemeinen Regel, sie sind
vielmehr ein Moment, das seine Analogien auch in anderen Bereichen hat und so-
gar ein wesentlicher Bestandteil von Rationalitiit allgemein ist. Denn in der Tat sind
die Phinomene der Unruhe, der Schuld und Scham nicht mehr ,,gegenstandlich®.
Ich denke, dass es priziser ist zu sagen, dass ihnen eine echte materiale Fundierung
mangelt, d.h. sie spielen sich selbstverstiandlich in einer Welt ab, die wesentlich ihre
ununterbrochene Materialitit hat, aber sie lassen sich letztlich nicht in eine befrie-
digende Beziehung zu dieser Materialitit bringen.3®> Wir haben gesehen, dass in ku-
rioser Umkehrung einiger giangiger Vorurteile gerade das ,,reine Denken®, also der
Akt der Einsicht, die engsten Beziehungen zur Materialitiit entspinnt, indem er sich
nur als Manifestation eines Systems von Beziehungen realisieren kann, die sich zu-
gleich in dieser Materialitit zeigen und auf jenes Andere der Materialitidt verweisen,

35 Warum bevorzuge ich diese Formulierung vor derjenigen, die die Objektbindung zum
Kriterium macht? SchlieBlich ist die Rede von der materialen Fundierung ja selbst nicht
von allen Ambiguitdten und Problemen frei, wie das Obige gezeigt hat. Ich wihle diese
Formel vor der anderen, weil die Frage der Objektbindung eine sehr schlichte Binaritéit
suggeriert: So liefe sich das Bewusstseinsleben oder das ,,Dasein“ sauber unterteilen in
solche Phianomene, die einer Gegenstandsbeziehung haben, und solche, die dieser entbeh-
ren. Zwar ist diese Unterteilung in bestimmten Fillen sehr hilfreich, sie geniigt aber kei-
neswegs, der Komplexitit der wirklichen Beziehungen Rechnung zu tragen. Gerade das
Folgende wird das hoffentlich noch weiter zeigen. Denn was mich interessiert, ist ja im-
mer die Beziehung, die solche Phinomene in Bezug auf eine Welt spinnen, die immer

schon gegeben ist und als materiale gegeben ist.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

das die Konstitution seines Sinns ist.® Gerade dort kommen also Denken und Mate-
rialitdt zu einer bestimmten ,,Deckung®, ohne allerdings dass die Deckung eine
Identitdt beinhaltet — es sei denn, wir sprechen von Phinomenen wie mystischer
Verziickung, religioser Vision oder wahnhafter Verblendung. Diese extremen Phi-
nomene zeichnen sich gerade dadurch aus, dass in ihnen jede Differenz zwischen
dem Sinn und dem Sein im strengsten Sinn aufgehoben ist. Diese Radikalitit wird
das ,,normale* Denken (das sich eben durch die Aufrechterhaltung der Differenz
auszeichnet) hochstens in ganz seltenen Momenten erreichen, in denen eine Er-
kenntnis in emphatischem Sinn geschieht; sie wird aber nicht weit reichen bzw.
lange vorhalten. Mit anderen Worten: Der Mystiker und der Wahnsinnige sehen den
Sinn in der Welt, und das ganz wortlich. Das iibliche ,kritische® Denken verbleibt
in der Spannung zwischen Welt und Sinn, die sich etwa im Entwurf und der Prii-
fung von Theorien iiber die Welt vollzieht. Und noch der mit allerlei unbezweifel-
ten Vorurteilen behaftete Spieer verwechselt nicht Sinnlichkeit und Sinn: Er hilt
sich nur im Zweifelsfall mehr an seine Theorien als an das, was er erfahren konnte.
(Dass diese ,,Erfahrung* ihrerseits eine Geschichte hat (Sinnsedimentierungen) und
jedes Erfahren erlernt werden muss, wird uns spiter noch beschiftigen.)

Also: Alle Auffassung ist material fundiert. Andererseits sehen wir Phinomene,
die keinerlei materiale Fundierung aufweisen, zumindest nicht in einem engen Sinn.
Wie geht das zusammen? Ein Schritt zu einem besseren Verstidndnis ldsst sich ma-
chen, wenn man noch einmal auf die Phinomene des Denkens im engen Sinn zu-
riickgeht. Denn neben dem Gang der Erkenntnis und dem Moment der Einsicht ist
doch noch ein Drittes zu beriicksichtigen, das sogar das Wichtigste ist, insofern es
am Ursprung des Denkens und Erkennens iiberhaupt steht. Denn um zu denken, zu
reflektieren, die Erkenntnis auf den Weg zu bringen, muss ich dies doch zuallererst
wollen, und das heifit konkret: eine Unklarheit, eine Frage, eine Unsicherheit muss
erlebt sein, und ich strebe nach deren Ausrdaumung. Wenn der aristotelische Satz,
wonach der Mensch von Natur aus nach Wissen/Erkenntnis strebt, einen Sinn hat,
dann hier: als Konstatierung des transzendentalen Strebens nach Einstimmigkeit.
Sehen wir ndher hin: Was 16st diese Fragwiirdigkeit aus? Es gibt bestimmt eine
Vielzahl moglicher Faktoren: die erlebte Abweichung zwischen dem, was ich iiber
die Welt zu wissen glaube, und einer konkreten Erfahrung; die Begegnung mit neu-
en, unbekannten, zunichst unerhorten Theorien, sei es in Gestalt eines Buches, das
ich lese, oder eines ,,Lehrers®, der sie vertritt; vielleicht auch eine gewisse ,,Neu-
gierde®, die — ihrerseits natiirlich durch Erfahrungen geforderte — Neigung, , tiefer

36 Wenn von ,,Sinn“ die Rede ist, dann ist immer nur der Sinn als franszendentales Phino-
men gemeint, d.h. das ,,als“, mit dem uns etwas begegnet; niemals soll es um so etwas
wie ,,den Sinn des Lebens®, also einen ,,echten®, transzendenten Zweck oder eine solche
Aufgabe und Zielbestimmung gehen. Und doch kann es sein, dass noch unser transzen-

dentaler Begriff des Sinns sich als problematisch erweisen wird.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 51

in die Fragwiirdigkeit der umgebenden Welt einzudringen als andere... Die Liste ist
nicht abgeschlossen, sie soll es auch nicht sein; auch wirken in der Realitét sicher
mehrere Faktoren zusammen. Dass gerade der letztgenannte Punkt noch der Prizi-
sierung bedarf, ist offensichtlich, soll er nicht als banales Vorkommnis missver-
standen werden, das seinerseits alles andere als verstindlich ist.

Wie auch immer ich im Einzelnen zum Nachsinnen komme — es steht dann eine
grundsdtzliche Frage zwischen mir und der Welt, die aber eben ihrerseits gerade
keine Auffassung ist. Auch lasst sich diese Frage nicht einfach formulieren; im Ge-
genteil gehort der Ausdruck der Frage bereits zu den schwierigsten Aufgaben ihrer
,.Bewiltigung®. Oder noch anders: Es mag sein, dass ich mit einer Frage beginne,
die in sich wohl begrenzt ist. Vielleicht gelingt es mir dann auch — durch eigenes
Nachdenken oder durch die Lehre eines anderen — hieriiber Aufschluss zu erlangen.
Aber nicht selten geschieht dies in der selben Weise wie der Kampf gegen jenen an-
tiken Drachen, dem man einen Kopf abschlédgt, nur um zwei neue nachwachsen zu
sehen. Wie oft wirft eine Antwort, die wir doch gesucht hatten, eine Vielzahl neuer
Fragen auf, verlangt ein noch griindlicheres Eindringen, eine noch grundsitzlichere
Klédrung der Begriffe und Theorien! Eine echte Frage ist namlich weder begrenzbar
noch in sich schon wohl definiert. Ganz im Gegenteil: Dort wo wirkliches Fragen
geschieht, ist nicht einfach nur dies oder das fragwiirdig, es breitet sich vielmehr
eine grundsitzliche Unschirfe aus, und sie breitet sich tatsdchlich aus, wie eine
Krankheit sich ausbreitet, durch Ansteckung. Immer mehr von dem, was zuvor
selbstverstindlich galt, wird nun zu einem Problem (das gilt fiir die erfahrene ,,Rea-
litidt“ ebenso wie fiir die Theorien iiber diese ,,Realitit).” So bilden sich Nebel-
schwaden an allen moglichen Stellen. Meine praktische Handlung in und mit der
Welt wird dadurch nicht unbedingt in Mitleidenschaft gezogen, daraus sollte man
aber erstens nicht den Schluss ziehen, dass diese Praxis die wirklich fundierende
Wahrheit aller Auslegung ist, weil zweitens sicher ist, dass sie durchaus verdndert
oder gar behindert werden kann. Wahrscheinlich findet solche RiickstoBwirkung
immer oder doch meist statt, wenn auch oft nicht bemerkbar.38

37 Und wahrscheinlich ist hier schon einer der Punkte, in denen die obige Formel in An-
schlag gebracht werden kann, dass nidmlich jeder Text einen zweiten fordert. Denn wenn
auch der Vergleich der ,,Realitét” problematisch ist, selbst wenn noch gar nicht sicher ge-
klart ist, wie man diese Realitdt verniinftig zu fassen kriegen kann — handeln die ,,Fra-
gen“, von denen ich rede, je von etwas anderem?! —, kann man doch vielleicht behaupten,
dass es auch diese Realitidt niemals ohne den Text ihrer Auslegung gibt. Daher gehoren
die Probleme der Realitiit wie der Theorie wesentlich zusammen, auch wenn ,, Text* und
Interpretation niemals dasselbe sein konnen.

38 Und vor allem niemals einsinnig oder in schlicht vorhersehbarer Weise. Die Verbindun-
gen einer Theorie iiber die Welt mit der Praxis in dieser Welt sind sehr viel komplizierter

als eine schlichte Anthropologie glauben machen will. Meist beobachtet man doch ganz

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Solche ,,Fragen® — die ganz offensichtlich mit dem alltéglichen Verstidndnis ei-
ner Frage nur noch entfernt zu tun haben — zeichnen sich also dadurch aus, dass sie
nicht eindeutig formulierbar sind bzw. dass sie, will man sie formulieren, plotzlich
eine Vielzahl von Fragen hervorrufen, die sich als verschiedenste Aspekte ein und
derselbe Frage geben, etwa: ,,Was ist (ein) X?%, ,,Was bedeutet X/, dass X (so) ist
(wie es ist)?, ,,Warum ist X (so, wie es ist)? etc. Dabei ist das X ein echter Stell-
vertreter, denn es liegt in der Natur solcher Fragen, dass sie nicht nur von einer Sa-
che sprechen, bzw. nicht von einer Sache sprechen konnen, ohne diese entweder
zum Paradigma anderer zu machen oder aber zu einem Fall eines sie iibersteigenden
Paradigmas. Und die in den Einzelfragen auftretenden Termini wie ,,ist, ,,bedeu-
tet”, ,,warum“ (d.h. die Bezugnahme auf Griinde oder Ursachen) sind ihrerseits
ebenfalls nicht schon klar, sondern miissen ihre nihere Bestimmung erst vom Ver-
lauf der ,,Beantwortung* erfahren.*

Damit ist aber klarer geworden, wie die einander widersprechenden Thesen zu-
sammengefiihrt werden konnen: In der Tat ist jede Auffassung material fundiert,
aber nicht jedes Erlebnis ist eine Auffassung. Es gibt vielmehr Erlebnisse, deren In-
halt ganz prdazise der ist, dass die zur Deckung bringende materiale Fundierung
nicht nur partiell, sondern ganz grundsdtzlich nicht gelingt. Die ,,Frage® ist solch
ein Phénomen, in dem die Auffassung selbst zum Problem wird, indem ein unbe-
stimmtes und zunéchst unbestimmbares, in der Tat sogar in einer ,,ersten Phase*
immer unbestimmter werdendes Nichts (also ein Nicht-Etwas), ein blinder Punkt,
eine Schwierigkeit, Unschirfe, ein Schwebendes und Ambivalentes, ein Loch die
Anstrengungen des Geistes veranlasst und vorantreibt, die immer wieder neu anset-
zen, um eine Bestimmtheit zu finden, die erst die Frage und dann die Antwort niher
fassen ldsst. Die ,, Frage “ ist also eine Nicht-Auffassung.

Nachdem wir also eben gesehen hatten, wie die Idealitit unwiderruflich in die
(artikulierte) Materialitit eingelassen ist, fanden wir nun eine Art Uberfliegen des
gesamten Bereichs der Bestimmtheit {iberhaupt, inklusive und nicht zuletzt auch
des der idealen Bestimmtheit, insofern sich auch die Begriffe, die etwas erklédren
sollen, durch ihren Bezug auf das, was sie erkldren sollen, einer Verunsicherung
ausgesetzt sehen. Dieses ,,Uberfliegen™ ist nicht ,fundiert“, es ist noch nicht
,»3inn“... Diese Spannung, die damit festgestellt ist, darf als eine erste Antizipation

haarstraubende Widerspriiche zwischen Theorie und Praxis bei ein und demselben Men-
schen. Vielleicht muss man diese Widerspriiche ja als konstitutive Elemente der Welter-
schlieBung begreifen.

39 Was hier Frage heift, ihre transzendentalen und dialektischen Bedingungen, die fortlau-
fende Bestimmung sowohl ihrer Aspekte wie auch der Mittel, die eigentlich zu ihrer Er-
kldarung dienen sollten — das alles wird im Teil II wieder begegnen und dann hoffentlich
verstindlicher und préziser gefasst werden.

40 Womit nicht gesagt ist, dass es zwangsldufig auch eine zweite Phase geben muss.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 53

jener asymmetrischen Spannungen verstanden werden, deren dialektische Funktion
in Teil II systematisch erhellt werden wird.

Aber nun ist diese Rede von einer ,,Frage®, die als Nicht-Auffassung alle Be-
deutungen ins Schwingen bringt, doch ganz schones Philosophenpathos! Die armen
normalen Menschen, die sich zu solchen Hohen niemals erheben werden. Aller-
dings wenn ich ,,das Denken“ beschreibe, dann in der Hoffnung, in dieser Beschrei-
bung etwas in besonders eindringlicher Form zum Ausdruck zu bringen, was nicht
nur den Berufsmetaphysiker — gleich ob Philosoph oder Wissenschaftler — angeht.
In der Tat geht es ihn als Berufsmetaphysiker gerade nicht an: Wer in seiner For-
schungsarbeit in erster Linie den (sehr legitimen) Broterwerb sieht, mag dort mit
dem beschriebenen Muster vielleicht keinerlei Bekanntschaft schlieBen. Anderer-
seits mag ein anderer, der ,,von Berufs wegen® mit derlei Fragen nichts zu tun hat,
dies umso besser kennen. Vor allen Dingen aber behaupte ich, dass sich dieses
Muster so oder so, wenn auch sicher nicht unbedingt in der beschriebenen Schirfe,
beim Menschen als einem solchen findet.

EINSTIMMIGKEIT UND VIELSTIMMIGKEIT:
PRALUDIUM UND FUGE

Wie komme ich denn nun bitte schon plotzlich zu Aussagen iiber den ,,Menschen
als solchen®, am besten gleich iiber ,,alle Menschen®, wo ich mir doch vorgenom-
men hatte, bei der phdnomenologischen Analyse zu bleiben? Genug mit Kleinar-
beit, Zeit fiir groe Geschiitze? Nein, diese These ist ganz im Gegenteil zutiefst in
der transzendentalen Analyse verankert. Alles, was bisher ausgefiihrt wurde, hatte
doch die prizise Beschreibung der ,,Welthabe® des Menschen zum Ziel. Eines der
grundlegendsten Ergebnisse war dabei: Die Welt des Menschen ist nicht festgelegt,
d.h. alles kann in ihr Gegenstand werden, und bei keinem der ,, Gegenstdinde * steht
a priori fest, als was er Gegenstand wird.*' Daraus folgt aber doch, dass sich dieses
Leben, das der Mensch in dieser mehr schlecht als recht festgezimmerten Welt zu
fiihren hat, in einer grundsdtzlichen Spannung abspielt. Denn einerseits fassen wir
doch mit einer gewissen ,,RegelmiBigkeit™ auf, d.h. wir verfolgen gewisse, halb-
wegs konstante Sichtweisen auf die Welt. Natiirlich verfolgen wir aber niemals nur
eine einzige, wir leben grundsétzlich in einer Vielzahl von teilweise miteinander
verbundenen, teils voneinander unabhéngigen, manchmal sogar einander wider-

41 Die Anfiihrungszeichen deswegen, weil etwas eben nur im Rahmen einer Auffassung
zum Gegenstand werden kann; wortlich genommen wiirde der Satz also wieder den Feh-
ler begehen, die Gegenstinde in einem An-sich vorzustellen, das nachtréglich aufgefasst

wiirde.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

streitenden Auffassungsweisen. Wir bemerken das hiufig nicht, weil wir es ge-
wohnt sind, manche Dinge in bestimmten, wohl definierten Situationen so oder so
aufzufassen (etwa als Wissenschaftler und als ,,Privatmensch). Oder aber eine ge-
wisse Selbstgerechtigkeit bewahrt uns vor der Realisierung verschiedener Auffas-
sungsweisen: So betrachte ich vielleicht als FuBgiinger die Autos mit einem gewis-
sen Misstrauen und erwarte besondere Riicksicht — schlieBlich ist doch der Fuf3gin-
ger sehr viel gefidhrdeter als der Fahrer! —, wihrend ich, sobald ich selbst hinter dem
Steuer sitze, die Fulgdnger als echte Beeintrichtigung des Verkehrs empfinde, die
mit ihrem selbstherrlichen Verhalten die Autofahrer zu gefiahrlichen Manovern
zwingen.

Wie dem im Einzelnen auch sei: Auffassungen liegen nicht fest; sie widerstrei-
ten einander, ignorieren einander, und sie verschieben ihre Standpunkte. (Man
konnte also cum grano salis sagen, dass sie sich verhalten wie Menschen.) Nun
bringt diese Verschiebbarkeit der Auffassungen (die ganz eigentlich Bedingung al-
ler ,,Geschichtlichkeit™ ist) und ihre potentiellen oder wirklichen Widerspriiche die
Frage mit sich, welche Auffassungsposition die richtige ist und iiber andere zu ur-
teilen vermag. Das klingt nun wie eine recht theoretische Frage, die wieder vom
Philosophen allen anderen in den Mund gelegt wird. Aber in Wirklichkeit liegt hier
die Arroganz nicht auf Seiten des Philosophen, der tiberall Philosophen sieht (oder
in ihnen doch das Paradigma des Menschlichen), sondern auf Seiten derjenigen, die
allen (oder doch den meisten) die philosophische Reflexion absprechen oder doch
die Sensibilitit fiir das Problem. Dagegen behaupte ich, dass diese Reflexion auf die
Auffassungsweisen notwendig einsetzt, wo ein Mensch lebt, wenn auch nicht im-
mer im gleichen ,,Grad*.

Denn es gibt eine beobachtbare Tendenz zur Einstimmigkeit auch in Bereichen,
die eine bloBe Wahrnehmung weit iiberschreiten (und an diesen Wahrnehmungs-
analysen wurde der Begriff ja urspriinglich gewonnen). Man konnte vorldufig von
einer metaphysischen Einstimmigkeit sprechen. Ein erster Grund liegt in der fun-
damentalsten transzendentalen Tatsache iiberhaupt: dass ich ich bin und niemand
anderes sein kann. Das ist ganz formal gemeint, denn in der Tat kann ich nur ein
Bewusstsein kennen, nur ein Ich, nur ein Subjekt wirklich erfahren. Dies ist der
Sinn des Begriffs der Monade, sowohl bei Leibniz als auch bei Husserl.*? Diese

42 Der Unterschied, dass die Monade einmal fensterlos ist, das andre Mal mit Fenstern ver-
sehen, liegt in der unterschiedlichen metaphysischen Ausrichtung: Leibniz macht voll-
kommen ernst mit der Unverstidndlichkeit jeder Kommunikation zwischen dem Bewusst-
sein und der Welt sowie zwischen verschiedenen Bewusstseinen. Die Welt der Monade
ist daher ganz in sich geschlossen. Leibniz kann diese radikale These vertreten, weil er
andererseits auf Gott bauen kann, um die Isolation, den ,,Solipsismus* der Monade zu
durchbrechen. Fiir Husserl dagegen fillt zum einen die metaphysische Griindung der Be-

ziehungen der Monaden zueinander und zu ihren Leibern in einem Gott fort; das erlaubt

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 55

Tatsache — die eigentlich fiir jede Philosophie, nicht nur die transzendentale unum-
ginglicher Anfangspunkt sein muss — bringt es nun mit sich, dass ich nur eine Welt
kennen kann, und das ist eben meine. Alle transzendentalen (oder ethisch-
phédnomenologischen) Fragen nach dem Anderen zuriickgestellt: dass wir einander
verstehen, ist zunédchst und zumeist eine bloe Voraussetzung, die wir machen, weil
wir das Missverstindnis selbst und als solches niemals unmittelbar gegeben haben
konnen. Meine Welt und meine Auffassungen von ihr, auch meine Theorien iiber
sie bestehen in einer Art Monismus, der prinzipiell nicht erschiittert werden kann.
Denn die radikalste Erschiitterung wire nur dann moglich, wenn wir die Welt, und
sei es nur fiir eine Sekunde, aus den Augen eines anderen sehen konnten. Gerade
diese Moglichkeit ist absolut ausgeschlossen, weshalb so etwas wie ,,Selbstver-
standlichkeit” in allen Fragen, die die Transzendentalphilosophie betreffen, iiber-
haupt nur moglich ist. Dieses Faktum ist selten in all seiner Brutalitét so eindriick-
lich formuliert worden wie zu Beginn von Biichners Dantons Tod:

Danton: Wir wissen wenig voneinander. Wir sind Dickhiduter, wir strecken die Hande nachei-
nander aus, aber es ist vergebliche Miihe, wir reiben nur das grobe Leder aneinander ab, — wir
sind sehr einsam.

Julie: Du kennst mich, Danton.

Danton: Ja, was man so kennen heifit. Du hast dunkle Augen und lockiges Haar und einen
feinen Teint und sagst immer zu mir: lieb Georg. Aber (er deutet ihr auf Stirn und Augen) da,
da, was liegt hinter dem? Geh, wir haben grobe Sinne. Einander kennen? Wir miissten uns die

Schideldecken aufbrechen und die Gedanken einander aus den Hirnfasern zerren. —*3

Das heiflit nun aber nicht, dass es von Seiten anderer Menschen iiberhaupt keine
Verunsicherung gibe, im Gegenteil: Denn entweder ignoriere ich die Differenz in
der Weltauffassung (d.h. die Differenz der ,,Welten*), wie es meistens und ohne je-
de Anstrengung geschieht, oder ich bemerke sie in nachdriicklicher Weise. Letzte-
res findet vor allem, wenn auch nicht ausschlieBlich, in zwei Situationen statt: Zum
einen mag ich bei einer Person, die ich achte und vielleicht sogar liebe, feststellen,
dass eine solche Differenz besteht, die unsere gesamte ,,Kommunikation“ in Gefahr
bringt;* dann mag ich bemiiht sein, den Standpunkt des anderen und damit die Dif-

es ihm aber andererseits die Differenz zu iiberwinden, an der die gesamte neuzeitliche
.Bewusstseinsphilosophie® (egal ob in ,rationalistischer” oder ,,empiristischer” Gestalt)
krankt, namlich die Abgrenzung des erfahrenen Gegenstands vom wirklichen Gegenstand
und damit den Einschluss des Subjekts in die Welt seiner ideae.

43 Georg Biichner. Gesammelte Werke. 25. Dantons Tod, Erster Akt, Erste Szene.

44 Unter Kommunikation darf nicht der Austausch von Informationen verstanden werden.
(Es ist ja nicht einmal sicher, ob es so etwas wie ,,Informationen‘ iiberhaupt gibt.) Die

Weise des Austauschs, von der ich spreche, ist ja eine, in der einer dem anderen seine

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

ferenz der Welten zu verstehen. Dass das nur ansatzweise moglich ist, dass es wei-
terhin aus Wesensgriinden unmoglich ist, das Mal des Gelingens dieser Bemiihung
zu bestimmen, leuchtet ein. Dennoch wird es meine Absicht sein, den anderen ,,bes-
ser zu verstehen®. Ich kann diese immense Aufgabe — ,,immens* durchaus im Wort-
sinn: denn sie iibersteigt jedes bekannte Mal3, indem sie versucht, ein Mal} fiir In-
kommensurables zu etablieren — wohl nur deswegen wirklich ins Auge fassen, weil
mir in der iiblichen (transzendental ,naiven) Sicht auf Handlung und Uberlegung
in der Welt diese selbst als die eine und einzige Grundlage aller Subjekte feststeht.
Somit kann mir die Abweichung des anderen nur als eine Uneinigkeit im Detail er-
scheinen, eine Frage von Geschmack, Gewohnbheit, vielleicht auch eine kleine Ex-
zentrik — immer aber als ein Punkt, in dem Uneinigkeit besteht. Dass keine Unei-
nigkeit in transzendentaler Perspektive ein Punkt ist, kommt mir gewohnlich ja
nicht in den Sinn.

Darauf weist wie im Negativ die andere mogliche Reaktion auf das Bemerken
der Differenz hin. Denn die Weltauffassung mag eine so vollkommen andere sein,
die Handlungen und Ideale eine derartig von meiner Welt und ihrer Selbstverstind-
lichkeit abweichende, dass mir das Tun und Wollen des anderen als schlichter Un-
sinn erscheint. Je nach Situation und Temperament werde ich dann wohl den ande-
ren verachten oder bemitleiden oder fiir verriickt halten. Was dieser oder jener im
Leben erreichen will, was er fiir wertvoll oder richtig hilt, woran er glaubt, wie er
sich selbst sehen mochte — all das wird mir zumeist zu einem radikalen Rétsel. Man
stelle sich nur einmal die Frage, wie viele Menschen es fiir der Miihe wert halten,
ein Buch wie das vorliegende zu lesen, geschweige denn sich die Arbeit zu machen,
es zu schreiben. Es ist wichtig, diese Differenz in aller Grundsitzlichkeit zu fassen:
Hier wird in aller Deutlichkeit spiirbar — denn sichtbar kann es wohl nicht, oder nur
ausnahmsweise und fiir Momente werden —, dass mich vom anderen ein vollkom-
men uniiberbriickbarer Hiatus des Unverstindnisses trennt. Nicht diese oder jene
Eigenheit, ein bestimmter Vorzug ist mir unverstiandlich (wie dem anderen an mir):
vielmehr teilen wir eben nicht dieselbe Welt (in einem ganz strengen Sinn), auf de-
ren Grundlage es ein paar abweichende Einschitzungen geben konnte, sondern un-
ser Zugang und Zugriff auf ,,die” Welt ist im Ganzen ein anderer; die Abweichun-
gen im Kleinen sind dann nur die dufleren Kennzeichen einer absoluten Uneinig-
keit. Aus dieser Perspektive ist also das Verstehen bestenfalls ein seltener Gliicks-
fall, das Unverstindnis aber seine Basis. (Wie dennoch Verstehen moglich sein

ganze Sicht auf die Welt und dadurch sich selbst verstindlich zu machen sucht. Damit ist
klar, dass auch die folgenden Sitze nicht in einem trivialen Sinn gemeint sind; die von
der transzendentalen Tatsache eingefiihrte Differenz — die selbst nie Gegenstand sein
kann! — ist dabei immer vorausgesetzt. Vielleicht findet sich der priziseste Ausdruck fiir
diese ,,Kommunikation* bei Levinas, wenn er bemerkt, dass Reden bedeutet, dem Ande-

ren eine Welt zu schenken, vgl. Levinas: Totalité et infini. 229 ff.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 57

kann — jenseits natiirlich von trivialen Gelegenheiten wie dem Kauf eines Brotes —,
ist damit ebenso wenig schon gekldrt wie die Frage, inwieweit man wird sagen
konnen, dass wir uns doch auf ,,dieselbe* Welt beziehen.)

Man sieht also, wie in allen menschlichen Interaktionen immer schon eines vo-
rausgesetzt ist, dass es ndmlich eine Welt gibt und dass diese in sich vollkommen
bestimmt ist. Wo Uneinigkeit besteht, muss ein Fehler in der Verarbeitung des Ge-
gebenen vorliegen oder aber eine, ihrerseits genau bestimmte und damit in der Ana-
lyse bestimmbare, Abweichung in der Disposition der Menschen.* Dass die vielfil-
tige und meistens ganz unverstindliche Verschiedenheit der Auffassungen dennoch
bemerkt wurde, dass diese Verschiedenheit aber in einem natiirlichen Reflex immer
zuerst dem anderen und seiner schrigen Natur in die Schuhe geschoben wird, davon
zeugt die Haufigkeit und Geschwindigkeit, mit der man bereit ist, den anderen fiir
,.verriickt zu erkldren (wobei eine Grenze zwischen unspezifischem und pathologi-
schem Gebrauch im Alltag nur von der Intensitit der empfundenen Abweichung
abhéngt). Will man ein Gefiihl fiir die Allgegenwart dieses Urteils erhalten — ein
Urteil, das so geradezu konstitutiv fiir die Erfahrung von Kultur iiberhaupt wird —,
so lese man die entsprechenden Seiten in der Einleitung von Robert Burtons Ana-
tomy of Melancholy, in denen er in aller Ausfiihrlichkeit Belege fiir dieses Diktum
sammelt und wiedergibt*® — immerhin sind die meisten, die aufrichtigeren Autoren
zu dem wichtigen Punkt gekommen anzuerkennen, dass diese Verriicktheit so all-
gemein ist, dass es keine Moglichkeit gibt, sich selbst von ihr auszuschlielen, auch
wenn man sie an sich selbst nicht diagnostizieren kann. ,,Verrtickt™ ist in der Tat ein
gutes Wort fiir das Gemeinte, denn es driickt das emporende Faktum aus, dass bei
diesen Verriickten die in sich wohlbestimmte Welt irgendwie unmerklich, sicher
unverstiandlich verschoben, eben verriickt ist und deswegen von unserer, also der
,~wirklichen® abweicht. Zugleich ist es natlirlich eine Aburteilung, die uns jeder An-
strengung enthebt, diese Verriicktheit ernst zu nehmen und ihre Griinde zu suchen.

Wenn uns also die Tatsache begegnet, dass verschiedene Menschen die Welt
verschieden sehen, dann konnen wir aufgrund der Tatsache der Einzigkeit des Sub-
jekts nicht anders, als das Problem zu trivialisieren. Andererseits kann es uns doch
auch bei uns selbst begegnen: Wie erwéhnt behalten wir uns verschiedene Auffas-
sungen fiir unterschiedliche Situationen vor; und im Verlauf unseres Lebens werden
sich diese Auffassungen (wenn auch mit durchaus unterschiedlichen Rhythmen)
verdndern, bedingt durch Erfahrungen, Notwendigkeiten, Leidenschaften (Eros und
Ananké also). Sowohl in synchroner als auch in diachroner Hinsicht hitten wir

45 Dem entsprechend taucht in der stark mechanistisch geprigten Philosophie der Friihen
Neuzeit (und tiber alle Grenzen von ,,Rationalismus® und ,,Empirismus“ hinweg) und in
der Folge bis auf den heutigen Tag immer wieder der Gedanke auf, bestimmte Vorlieben
etc. lieBen sich auf unterschiedliche korperliche Verfassungen zuriickfiihren.

46 Robert Burton: The Anatomy of Melancholy. 38 ff.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

demnach Gelegenheit, die Vielstimmigkeit zu bemerken. Doch auch hier schligt die
konstitutive ,, Tauschung® des transzendentalen Faktums voll durch, denn in jedem
Augenblick sehen wir eben immer nur eine Welt. Wir mogen uns daran erinnern,
dass wir friiher dies oder jenes nicht mochten oder nicht verstanden, dass wir man-
ches nie bemerkt hitten, anderes nicht hinterfragten etc. Immer aber wird darin aber
Wertung mitschwingen: Uberall dort, wo die gegenwirtige Position der friiheren
iberlegen erscheint — und das sind die meisten Fille, zum einen weil man gewohnt
ist, der ,,Lebenserfahrung® ihr Gewicht zu geben, die mich nun, heute die Dinge
klarer sehen lisst als frither, zum anderen weil sie dem transzendentalen Faktum na-
tiirlicherweise entgegenkommt —, wird wiederum die Bestimmtheit der Welt vo-
rausgesetzt, nur kann sie jetzt besser erkannt werden. D.h. frither hatte ich, aus ver-
schiedenen Griinden (weil es mir an gewissen ,,Erfahrungen® mangelte — wozu tib-
rigens auch die Begegnung mit Begriffen gehoren kann), nur eine defiziente Sicht
auf die Dinge. Ich habe sozusagen einen Sehfehler bereinigt. Meine jetzige Sicht ist
der Wahrheit der Welt, so wie sie an sich besteht, angemessener. In diesem Fall,
wie immer, wird die Bestimmtheit der Welt vorausgesetzt.*’ Das gleiche gilt fiir die
selteneren Fille, wo ich meiner fritheren Position den richtigen Blick zuschreibe.
Dann gilt eben umgekehrt, dass ich heute, durch eine Korruption meiner Sinne oder
meines Verstandes, durch schieres Alter oder warum auch immer, nicht mehr in der
gleichen Weise fihig bin, die Wahrheit der Welt angemessen zu denken.*

Bessere Kandidaten fiir die Aufdringlichkeit der transzendentalen Problematik
wiren wohl die oft widerspriichlichen Auffassungsweisen, die wir gleichzeitig pfle-
gen. Aber auch hier sind wir gegen Verunsicherungen gut gewappnet. Denn in der
Tat fiigen sich diese verschiedenen Weisen des Verstehens recht gut zu einer Ein-
heit zusammen, deren gelegentliche Widerspriiche sich iibersehen oder rationalisie-
ren lassen. So mag das eine fiir uns gelten, insofern wir unserem Beruf nachgehen,

47 Diese Voraussetzung, die mit einer Phdnomenologie und erst recht mit einer transzenden-
talen unvereinbar ist, nennt Merleau-Ponty in der Phdnomenologie der Wahrnehmung
stets das ,,préjugé du monde®. Dagegen schreibt Bermes ganz richtig: ,,Nicht die Bestim-
mung, sondern die Bestimmbarkeit ist das Problem der Phanomenologie, diese versucht
sie auf den Begriff zu bringen.” (Philosophie der Bedeutung. 104)

48 Ein besonders krasses Beispiel fiir die Thematisierung der Verdnderung der eigenen
Weltauffassung sind Bekehrungsgeschichten aller Art. Interessanterweise ist dort aber die
Einstimmigkeit erst recht mit in die Geschichte eingeschrieben, denn auch der friihere,
der ,,verblendete* Zustand erhilt ja seinen guten Sinn. Er gehort wesentlich in die neue
Auffassung mit hinein. Beispielhaft dafiir steht der Gedanke der Siinde in der christlichen
Religion: Ich verfehle grundsitzlich die Wahrheit Gottes, weil ich konstitutiv siindhaft
bin. Aus diesem Zustand kann ich nur von Gott selbst erlost werden. Diese Erlosung ist
nichts anderes als der Glaube selbst. Hier stiftet also die Theorie riickwirkend die Ein-

stimmigkeit des ganzen Lebens, inklusive der Zeit vor der Bekehrung.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 59

wihrend das Privatleben andere Erfordernisse hat; dhnlich hat jede soziale Rolle so
ihre Eigenarten, die wir nicht weiter hinterfragen. Wir gehoren eben, so konnen wir
immer behaupten, verschiedenen Sphiren zugleich an; wenn diese in Widerspruch
miteinander geraten, ist das ein Problem oder eine Tatsache sozialer Realitit, nicht
ein transzendentalphilosophisches. Wohlgemerkt: es soll nicht gesagt werden, dass
das nicht wahr wére; in der Tat verweisen solche Rollen auf je eigene Erfordernisse,
Haltungen, Pflichten etc. Nur ist damit das transzendentale Problem nicht aus der
Welt geschafft. Eine besonders deutliche, wenn auch eher beédngstigende Illustrati-
on unserer Strategien, dieses zu iibersehen, bildet die Methode jener Rassisten, die
durch irgendwelche Umstinde gezwungen sind, sich einem der von ihnen als Grup-
pe Verurteilten gegeniiber zu rechtfertigen. Denn dort, wo sie sich dann auf diese
Diskussion einlassen und sich dem Gefiihl nicht entziehen konnen, dass mit ihrer
Theorie im Angesicht dieser ,eigentlich” verhassten Person etwas nicht stimmt,
wird man immer horen: ,,Gegen dich habe ich ja nichts, aber...* So unterscheidet
man zwischen der Allgemeinheit einer Theorie iiber die Welt, die diese oder jene
Gruppe als Parasiten, Schmutzfinken, Faulenzer, Abschaum verurteilt, und den
»<Ausnahmen“, die sich dem einfach nicht recht einordnen lassen.

Es sollen diese Andeutungen geniigen, da es mir ja nicht darum geht aufzuzei-
gen, dass wir widerspriichliche Wesen sind — was wohl nie jemand bezweifelt hat —,
sondern dass die Kohidrenz der Welt immer vorausgesetzt bleibt und es einiger Ge-
walt bedarf, um das Vertrauen in sie zu erschiittern. (Nur nebenbei sei bemerkt,
dass auch die Kohidrenz des Selbst in den Umkreis der Welt gehort; denn da das
Selbst immer nur als Riickbezug auf sich gegeben ist, da zugleich damit immer eine
enorme Arbeit der Auslegung verbunden ist — insofern das, was ich zur Grundlage
meines Selbstbildes machen konnte, unendlich ist und also sehr robust selektiert
und gewichtet werden muss — ist das Selbst kein Kandidat fiir eine Ausnahme in der
transzendentalen Problematik der Auffassungen. Er ist zwar ,,Gegenstand® einer be-
sonderen Art — schon deswegen, weil es grundsdtzlich nur einen seiner ,,Art* gibt —,
aber bei ihm ist die allgemeine Problematik sogar noch deutlicher ins Auge zu fas-
sen als bei anderen Gegenstinden.)

Die Einstimmigkeit der Welt, darin die Einstimmigkeit des Selbst, schlieft also
auch im naiven Verstindnis zwar eine Entwicklung nicht aus (meistens so, dass die
Welt immer schlechter, das Selbst eher besser oder zumindest kliiger wird), sie
bleibt aber als Gewissheit am Grund aller Auffassungen bestehen. Man konnte hier
in Anlehnung an Husserls ,,Generalthesis der natiirlichen Einstellung™ von einer
,»QGeneralthesis der natiirlichen Auffassungen sprechen. Nicht nur das Sein der
Welt ist immer schon vorausgesetzt, sondern auch ihr Bestimmt-Sein. Und ganz
ebenso wie sich das Sein der Welt nicht einfach wie von einem fremden Stern zwi-
schen mir und ihr einfindet, sondern im Gegenteil in und durch die Erfahrung mit

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

dieser Welt ihre bestindige Bestitigung erfihrt,*

so auch die Einstimmigkeit. Ein-
stimmigkeit ist der Titel fiir einen transzendentalen Sinn, den ich bestindig der Welt
zuschreibe. Thre ,naive” Formel lautet: Die Welt ist, genau so wie sie ist, und das
steht fest, unabhéngig von jedem Subjekt. Einstimmigkeit ist zugleich beschreibba-
res Telos und in den allermeisten Fdillen auch Ergebnis einer transzendentalen
Operation.®® D.h. sie wird gestiftet und liegt ebenso wenig in der Welt wie deren
Sein. Es hilft enorm bei der Stiftung der Einstimmigkeit, dass ich mich immer nur
mit einem Subjekt herumirgern muss, weil alle anderen Subjekte ja niemals in der
Weise eines Ich erfahren sind, und ich die Abweichung zwischen deren Welt und
meiner nur manchmal und sozusagen abgefedert erleben muss.

Damit ist die Beschreibung der Einstimmigkeit und ihrer Rolle sicher noch
nicht ausgeschopft; wir werden gerade im II. Teil darauf zuriickkommen. Zunéchst
muss es hierbei bleiben. Ich will zum vorlaufigen Abschluss dieses Themas nur die
,hoherstufigen* Phdnomene der Einstimmigkeit kurz noch erwéhnen.

Schon lebensweltlich stort uns die Idee einer Nicht-Feststellung, einer Ver-
schiebbarkeit und Kontingenz oft ganz enorm. Darin liegt in der Tat das Potenzial

49 Dass es sich dabei um eine wirkliche Thesis handelt, wird deutlich, wenn man bedenkt,
dass die Uberzeugung vom Sein der Welt in der Tat erschiittert werden kann. Dies ge-
schieht etwa manches Mal in Fillen von Schizophrenie; es kann aber auch, in besonderen
Momente, einem gesunden Subjekt widerfahren. Nicht immer ist der Ausruf ,,Ich glaube,
ich trdume!* nur metaphorisch gemeint. Da es sich bei der Thesis aber nicht um eine Fol-
ge aus der Zuverldssigkeit der Welt handelt — weil sich ,,Zuverlédssigkeit und ,,Welt“ ja
erst aus jener Beziehung ergeben, die ein Subjekt mit einer Welt hat —, da sie als Sinner-
eignis in dieser Beziehung gestiftet ist, ohne sich auf das so in Beziehung Gesetzte zu-
riickfiihren zu lassen (im Sinn einer Kausalitdt), darf man auch nicht glauben, dass die
Erschiitterung des Glaubens an das Sein der Welt besondere Unregelmifigkeiten in der
Welt, eine Serie unvorhersehbarer Ereignisse etwa voraussetzt. An denen zweifeln wir im
Gegenteil kaum, auch wenn wir nicht recht sagen konnen, was wir damit anfangen sollen.
(So driingt sich etwa demjenigen, der in kurzer Folge ohne sein Zutun sehr gliickliche
oder aber ohne seine Schuld sehr ungliickliche Ereignisse erlebte, die Frage auf, ob das
etwas zu bedeuten habe, und wenn ja, was; nicht aber wirklich die Frage nach der Reali-
tdt, auch wenn dies in der Erzdhlung gerne so dargestellt wird.) Es handelt sich in Wirk-
lichkeit immer um ein Problem des Sinns, und da dieser weder aus der Welt kommt, noch
mir einfach souverin angehort, lassen sich diese Phinomene auch nicht auf eine der ,,Sei-
ten“ reduzieren. Wer schon einmal wie aus dem Nichts das Gefiihl hatte, dass er tatsich-
lich traumen konne, wird wissen, dass dies zwar ein eigenartiges Gefiihl, eine Stimmung
ist, dass da also etwas mit dem Subjekt los ist; dass aber dieses Gefiihl nichts anderes ist
als die Modifikation der Erscheinung der Welt: Was ich da erlebe, ist ja gerade, dass al-
les, was mich umgibt, fragwiirdig wird.

50 Deas sind die ,,funktionellen Probleme* des § 86 der Ideen I bei Husserl.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 61

einer echten existentiellen Verunsicherung. Freilich haben wir es hier nicht mehr
mit transzendentalen Problemen zu tun und deswegen auch nicht mehr mit absolu-
ten Notwendigkeiten. (Zugegebenermallen waren schon manche der eben angefiihr-
ten Beispiele hieraus geschopft; sie wurden aber in Hinsicht auf ihre transzendenta-
len Grundlagen beleuchtet, nicht in Hinsicht auf ihre lebensweltliche Bedeutung.)
Deswegen sind hier auch bestimmte Verhaltensweisen moglich, zu denen man sich,
mehr oder weniger frei, entschlieffen kann. Nicht selten trifft man so in sidkularen
westlichen Gesellschaften auf Menschen, die durch Kunstgenuss oder Reisen sich
bewusst der Konfrontation mit einer ,,fremden Auffassungsweise aussetzen moch-
ten. Wie aufrichtig dieser Wunsch ist, wie viel bildungsbiirgerliche Selbstgewiss-
heit in Wirklichkeit an seiner Wurzel liegt, ldsst sich natiirlich nicht allgemein beur-
teilen. Wichtiger ist, dass die charakteristische neuzeitliche Vervielfiltigung der
Stimmen immer auch die Tendenz zu ihrer radikalen und notfalls blutigen Redukti-
on und Zuriickfiihrung zum Gregorianischen Choral hervorruft. Wo die Vielstim-
migkeit so laut wird, dass man befiirchten muss, die eigene Stimme nicht mehr ho-
ren zu konnen (anders herum gesprochen: wo das Vertrauen in die eigene Position
nicht stark genug ist, um gegen die Vielstimmigkeit die Einstimmigkeit dauerhaft
zu sichern), da ruft sie Angst und Gewalt hervor. Ist nicht der religiose oder allge-
mein ideologische Fanatiker grellster Ausdruck der Verzweiflung angesichts der
Verschiebbarkeit der Auffassungen? Er ist genau derjenige, der mit der Tatsache,
dass Dasselbe Verschiedenes sein kann, um nichts in der Welt seinen Frieden ma-
chen kann, der also das Nicht-Beharren der Bedeutsamkeiten am schmerzhaftesten
erlebt.

Aber nicht nur in dem ohnehin ,,irrationalen” Faktum der Religion ist damit zu
rechnen, dass man viel Energie auf die Beharrlichkeit der Welt legt. Auch und ge-
rade im rationalen Faktum par excellence, das zudem noch seine eigene Geschicht-
lichkeit stolz in sich trigt — der Wissenschaft bzw. den Wissenschaften — zeigen
sich ganz auflerordentliche Beharrungskrifte am Werk. Es ist ein Verdienst des
polnischen Wissenschaftstheoretikers Ludwik Fleck, diese Umstidnde genau heraus-
gearbeitet zu haben. Seine Arbeit von 1935 Entstehung und Entwicklung einer wis-
senschaftlichen Tatsache beschreibt nicht nur diese konservative Tendenz wissen-
schaftlicher Methoden und stellt sie in ihren sozialen Kontext zuriick. Sie zeichnet
auch genau diese nachtriglichen, riickwirkenden Umdeutungen nach, die dem Er-
kenntnisprozess eine Zielgerichtetheit und Homogenitét, eine Folgerichtigkeit, mit
einem Wort, eine Einstimmigkeit zuschreiben, die er niemals hatte! Seine Rekon-
struktion von Wissenschaft als einer nicht teleologischen Geschichte zeigt anhand
eines konkreten Beispiels, wie alle Begriffe, die Wissenschaft bestimmen und in sie
eintreten, einer Entwicklung unterworfen sind, deren Ende in keiner Weise abseh-
bar ist — allein schon, weil Wissenschaft kein Ende haben kann — und deren Konti-

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

nuitit immer nur Behauptung bleibt.>! Denn wenn man sagt, dass sein Beispiel die
Entdeckung der Wassermann-Reaktion als Diagnosemittel fiir die Syphilis ist, dann
muss man prizisieren: dass die Entdeckung dieser Reaktion ein recht chaotischer
Prozess war, der zwar nicht vollkommenen Zufillen unterworfen war, der aber von
den Mitwirkenden durchaus so nicht vorhergesehen wurde; dass ,,Entdeckung® fiir
eine wissenschaftliche Tatsache immer auch bedeutet: Anerkennung durch eine
Forschergemeinschaft (ein ,,.Denkkollektiv, wie Fleck sagt); dass ,,die Wasser-
mann-Reaktion” auf der Grundlage eines bereits etablierten Paradigmas von Wis-
senschaft nur ihre Verstindlichkeit erhilt; dass fiir ,,Diagnose® dasselbe gilt, ndm-
lich: was eine Diagnose ist bzw. sein kann, wird schon im Voraus bestimmt von ei-
nem Denkkollektiv und einem Denkstil; dass schlie8lich auch ,,die Syphilis“ ebenso
wenig existiert wie ,,die Wissenschaft“: noch die Umgrenzung, Einordnung, Kate-
gorisierung, Auslegung von einzelnen Krankheiten unterliegt einem historischen
Prozess, der eben keinem iiberzeitlichen Telos folgt (bzw. wenn er dies tut, ldsst es
sich einfach nicht feststellen).

Wie wahr und wichtig Flecks Beobachtungen sind, zeigt ein kurzer Blick in die
gegenwirtige Wissenschaft, die gerade durch den Riickzugs des Staats aus der insti-
tutionellen Forderung von Forschung einer Kultur von externer Vorabbegutachtung
und Zweckbindung unterworfen wird: Ein Forschungsprojekt, das heute auf dem
Wege der ,,Drittmittel” seine Finanzierung erreichen mdochte, tut gut daran, sich ers-
tens so zu gerieren, als wisse es schon, was sein Ergebnis sein werde (also der Idee
von Wissenschaft ganz grundsitzlich zu widerstreiten), zweitens die finanzielle
Verwertbarkeit dieses zu erwartenden Ergebnisses in den Vordergrund zu stellen
(also den ,,privaten” Geldgebern zu schmeicheln) und drittens auf keinen Fall ir-
gendwelche neuen Methoden einzubringen, die im wissenschaftlichen ,,Main-
stream® nicht vorgesehen sind — egal als wie fruchtlos sich dieser erwiesen hat.
Denn paradoxerweise hilt ausgerechnet ein sehr unfruchtbarer methodischer
Mainstream das Denkkollektiv mit umso groferer Brutalitit zusammen... an ir-
gendwas muss man sich schlielich halten.

51 Daher ist es den Beteiligten auch nicht moglich, im Nachhinein halbwegs korrekt iiber
diesen Prozess Auskunft zu geben. Alle legen in ihn nachtriglich eine Zielgerichtetheit
hinein, die, wire es so gewesen, die Kldrung der grundlegenden Frage ldngst vorausge-
setzt hitte. Das hat aber ebenfalls seine transzendentalen Griinde, denn seit der Etablie-
rung der Wassermann-Reaktion und durch sie hat sich die Welt fiir jene Wissenschaftler
in konkreter Weise so gedndert, dass die Situation des anfangenden Forschens mit all sei-
nen Unsicherheiten nicht mehr gedacht werden kann. ,,[...] man transmittiert die Ergeb-
nisse in die Absichten. Wie konnte es auch anders sein? Man besitzt jetzt fertige Begriffe,
mit denen unfertige Gedanken nicht mehr ausgedriickt werden koénnen.” (Fleck: Entste-
hung und Entwicklung. 114) Wir werden im II. Teil noch ausfiihrlicher auf diesen fiir alle

Wissenschaftstheorie vollkommen grundlegenden Autor und seinen Text zuriickkommen.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 63

Es ist eine Ironie, dass gerade Wissenschaften, deren Methodik zwar sicher
auch immer einen Mainstream kennt, der aber aufgrund der eigenen Natur dieser
Wissenschaften niemals alleinherrschend sein kann, ausgerechnet durch ihre gerin-
gere Strenge echtem Erkenntnisfortschritt (im Jargon der Gegenwart: echter ,,Inno-
vation“) mehr Raum geben als jene vorgeblich strengen (weil mathematisierenden)
Wissenschaften. Ein Fach wie die Philosophie hat sicher immer ihre herrschenden
Moden, aber ebenso sicher hatte sie immer ihre vielféltigen Gegenbewegungen und
exzentrischen Einzelfiguren.

DAS PROBLEM DER ONTOLOGIE

Wir sind immer noch dabei die Schliisse aus der Tatsache zu ziehen, dass in der
Welt des Menschen von nichts festgelegt ist, als was es zur Erscheinung kommen
soll. Es war lange von der materialen Fundierung der Auffassungen die Rede: aber
muss man nicht argwohnen, dass die vorgetragene These noch die Idee der Materia-
litdt selbst in Frage stellt? Ist das iiberhaupt nicht alles sehr widerspriichlich, was
ich vorgetragen habe? Denn wenn ich allen Ernstes behaupte, dass es nichts gibt,
das in seinem So-Sein bereits irgendwie festgelegt wire, dass damit von keinem
denkbaren Ding — da jedes nur im Fluchtpunkt einer Perspektive sichtbar wird — ein
An-sich angenommen werden darf, ja nicht einmal die individuelle Begrenzung, die

ein Ding zu einem macht,

schon feststeht — droht sich damit nicht die ontologische
Grundlage unserer, ja sogar nur meiner Welt aufzulosen, im Wirbel der Auffas-
sungsweisen?

Nichstens, zur Materialitidt: Wie vermag die Materialitdt dann noch gedacht zu
werden? Denn vor allem hier miisste doch die Materialitit als vorausgesetzt gedacht
werden, aber wie? Als eine ,,neutrale Grundlage der Auffassungen, an die diese
sich je nach Bedarf so oder so anschliefen kénnen? Aber das wire ja nur eine spe-
kulative Idee, denn erstens ist uns Materialitit primér in unseren Auffassungen ge-
geben (eben als deren ,,Fundierung®) — allerdings scheint die Materialitit durchaus
breiter angelegt zu sein als nur als Grundlage, Fundierung von Auffassungen —, an-
dererseits wire die Ansetzung eines An-sich der Materialitdt ganz ebenso illegitim
wie jedes An-sich in der transzendental-phdnomenologischen Perspektive.

52 Denn wo immer von Gegensténdlichkeit gehandelt wird, ist Leibnizens ,,Axiom" ja am
rechten Platz: ,,Pour trancher court, je tiens pour un axiome cette proposition identique
qui n’est diversifiée que par ’accent: que ce qui n’est pas véritablement un étre n’est pas
non plus véritablement un étre.” (Leibniz: Discours de métaphysique et Correspondance
avec Arnauld. 165. Brief von Leibniz, 30. April 1687) Es ist nur fraglich, ob damit alles

erfasst ist, was in den Bereich des Seins gehort.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Hier ist noch eine Prizisierung erforderlich: Man darf nicht glauben, dass sich
die Beschreibung, die wir vorschlagen, mit der groben Unterscheidung in Gegen-
standliches und Ungegenstindliches zufrieden gibt, wobei das Gegenstindliche als
Korrelat einer Auffassungsleistung erscheint, dem das Ungegenstindliche entweder
als reell-immanente Erlebniskomponenten, als ,,phdnomenale Korona“ (etwa als
Stimmung) oder eben als Rest (Kants Mannigfaltiges) entgegengestellt wire. Diese
saubere Aufteilung ist unmdoglich gemacht durch die grundsitzliche Entscheidung
fiir eine Perspektive, die Sinngeschehen als ein umfassendes, wenn auch nicht tota-
lisierendes versteht. (Die Totalisierung kann zwar angestrebt sein, wie im Fanatis-
mus etwa; aber gerade die Verbissenheit des Fanatikers zeugt davon, dass sie nicht
gelingt. Ich nehme vorldufig an, dass sie wesentlich nicht gelingen kann.)*® Weil
Auffassung hier als Entwurf verstanden wird, ist ihr Ergebnis niemals eine einfache
Gegenstdndlichkeit, sondern vielmehr eine spezifische Form von (dann konkret ge-
gebenen) Gegenstdandlichkeiten, inklusive jenes Netzes, das sie verbindet und aller-
erst zu dem macht, was sie sind.

Deswegen ist es auf der anderen Seite kein Widerspruch, wenn ich behaupte,
dass die ,,Materialitit® breiter gefasst werden muss als nur als Grundlage moglicher
Auffassungen. Kann ich nicht jede Auffassung aussetzen und mich nur einem sinn-
lichen Eindruck hingeben? Das besondere Licht der Friihlingssonne, das warmt,
ohne schon Hitze zu spenden, das im Gegenteil der Frische der Luft jenen Kontrast
zuspielt, der den ganz unverwechselbaren Reiz jener jungen Tage ausmacht; dage-
gen jener harte Wind des Herbstes, der noch einlddt ihn zu empfangen und in dem
der kommende Winter wie eine harte Gewissheit mit entgegenschligt; der auller-
gewohnliche Augenblick, in dem man zuerst ein unbekanntes Gewiirz schmeckt, in
dem noch nicht entschieden ist, was das ist, wie es schmeckt (d.h. auch welchem
Geschmack es #dhnelt), nicht einmal sicher, ob man den neuen Geschmack mag; das
verlorene Streichen iiber einen Stoff, dessen Textur einem bis ins letzte angenehm,
ja beruhigend ist; oder auch in einem Kunstwerk wie in Dark Brother (2005) von
Anish Kapoor,* wo man auf dem Boden eines Raumes eine tiefschwarze, fast nicht
spiegelnde Fliche findet und nach einigen Momenten der Sicherheit (,,Das ist eine
Platte®) der eigenen, so wohl begriindeten (und in der Tat richtigen) Intuition zu
misstrauen beginnt: ,,Oder ist das doch ein Loch? Ein tiefes, unendlich schwarzes
Loch?“, wo einen schlieflich der Schwindel ergreift, zuerst weil man ein Loch
vermutet, in das man zu stiirzen fiirchtet, dann aber, weil man der eigenen selbst-
verstindlichsten Auffassung nicht mehr trauen kann.

Man sieht so, dass das Materiale keineswegs die Magd der Gegenstidndlichkeit
ist. Man kann auch auf es acht geben oder aufmerksam werden. Aber das heif3t nur,
dass die Unterscheidung in Gegensténdlichkeit und Ungegenstindliches zu grob ist.

53 Auf diesen ,,Haarriss des Seins“ wird ebenfalls im II. Teil zuriickgekommen werden.

54 Im MADRE, museo d’arte contemporanea donnaregina, Neapel.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 65

Zum einen treten beide immer gleichzeitig auf und bedingen einander; nur kann je
nach Blickwinkel die Bedeutung des einen oder anderen abnehmen. Grob formu-
liert ist in einer pragmatischen Einstellung der Fokus auf die Gegenstindlichkeit
meist grofer: Will ich die Partitur lesen und zum Druck vorbereiten, stellt sich
Beethovens beriichtigt unsaubere Handschrift als Hindernis dar; will ich dagegen
iiber sein ,,Genie* spekulieren, ist sie ein willkommener Anlass und Beleg. Auch
die Auffassung von Kunst zeigt deutlich die Bipolaritit von Gegenstand und Mate-
rialitdt an: Was im Gemailde abgebildet ist, und wie es abgebildet ist (technisch,
aber eben auch material), sind zwei einander ergdnzende Fragen. Und wenn die ex-
perimentelle Musik meinte, den Klang befreien zu miissen, dann heifit das natiirlich
nicht, dass der zuvor keine Bedeutung hatte: Wie wéren sonst gewisse Geigenbauer
zu Beriihmtheit gelangt, wenn nicht durch den ganz besonderen und immer indivi-
duellen Klang ihrer Instrumente?

Zum anderen héngt es seinerseits vom Blickwinkel ab, was als ,,Gegenstand*
aufgefasst wird. Macht der Kunsthistoriker, der Giottos Praxis des Farbauftrags un-
tersucht, etwa nicht die Farbe als Materialitéit zu einem Gegenstand? Das heif3t aber,
dass die Unterscheidung ins Gegenstindliche und die ungegenstindliche Fundie-
rung oder ,,.Begleitung™ nicht nur eine ist, die verschiedene Grade kennt, sondern
die ihrerseits von immer neuen Vorentscheidungen abhingt. Hier wie iiberall ist es
die Einstellung, die die Dinge in ihre Bestimmtheit bringt, die sie ,,fiir sich“ noch
nicht haben.

Zu diesen Einstellungen gehoren auch die Erlebnisse oder besser Erlebnisbah-
nungen, die wir Stimmungen nennen. Auch eine besondere Stimmung, in der ich
bin, ist ja eine Weise des Zugangs, in der Welt mir erscheint. Es kann in der Melan-
cholie jene eigentiimliche Mischung aus einem Gefiihl fiir die Vergeblichkeit oder
doch unentrinnbare Endlichkeit aller Bemiihungen und Geniisse einerseits und dem
bitteren Genuss eben dieses Gefiihls sein, von der alle einzelnen Gegenstinde mei-
ner Welt wie benetzt sind.>® Es mag in der Heiterkeit eine selbstvergessene Offen-
heit sein, die die Sinne fiir das schérft, was mir begegnen wird (wobei es sich nicht
so sehr um eine Erwartung oder Neugierde, sondern um eine ganz ,,gegenstandslo-
se, aber bis zum AuBersten ,,gegenstandsfihige” Haltung handelt).*® Immer geho-

55 Vgl. auch hierzu Burton, der in einem der einfithrenden Gedichte seiner Anatomy diese
Doppeltheit der Melancholie in wunderbarer Weise zu einem Ausdruck bringt (a.a.O. 11-
13).

56 Vgl. auch die Konzeptualisierung der Heiterkeit (hilaritas) durch Spinoza. Die Heiterkeit
ist ihm die Freude (laetitia), insofern sie sich auf Korper und Geist zugleich bezieht. Und
die Freude ist definiert durch die Vergro3erung der potentia agendi meines Korpers bzw.
meines Geistes (Ethik: Teil III. Lehrsatz 11. Scholium) — eine potentia, die Spinoza zuvor
(im Beweis zu Lehrsatz 7) mit dem conatus synonym verwendet. Die Heiterkeit ist dem-

nach die korperliche und geistige Entgrenzung der Seinstendenz selbst, die keinerlei an-

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

ren die Stimmungen in jene welterdffnenden bzw. weltbestimmenden Rahmungen,
die man als Einstellungen, Perspektiven, Auffassungsfunktionen bezeichnen konnte
(ohne dass einer der Namen wirklich befriedigen wiirde).>’

Andererseits wird man doch, etwa beim obigen Beispiel des Kunsthistorikers,
jene These aufrufen, die gerade der Phianomenologie so teuer ist: dass es ndmlich
zwar kein An-sich der Dinge gibt (d.h. eine metaphysische Unabhéngigkeit von ei-
nem Subjekt), wohl aber eine je spezifische und origindre Weise ihrer Gegebenheit,
die allein das in Frage Stehende zu wirklicher, ,,wahrheitsfihiger Erscheinung
bringt. Denn ist das Gemilde etwa nicht eigentlich ausschlieSlich zum Anschauen
da, so dass die Arbeit des Kunsthistorikers nur eine nachtrigliche, zusitzliche, an
sich iiberfliissige und dadurch eigentlich dekadente Theoretisierung ist, die vom
Werk nur weiter entfernt? Kunstgeschichte wire dann im Grunde des Dementi des-
sen, worum es in Kunst eigentlich geht. Zwischen dem Kunsthistoriker und jener
beriihmten Putzfrau, die ein Werk von Beuys zerstorte, indem sie eine absichtlich
verschmutze und verfettete Badewanne reinigte, wire dann im Grundsatz kein Un-
terschied.

Fiir die vorliegende Arbeit ist sicher kaum eine Frage so zentral, da sie ganz di-
rekt die Frage der Ontologie betrifft. Fiir die Phinomenologie Husserls stellt sich
die ontologische Frage in der Tat nicht so dringlich wie in diesen Analysen, da
Husserl darauf verweisen kann, dass jeder Typus von Gegenstidndlichkeit seine ihm
eigene Zugangsweise hat, die ihn in seinem ,,An-sich“ (phdnomenologisch verstan-
den) enthiillt. Dort liegt dann der Grund jeder Ontologie. Und in der Tat gehen wir
doch immer vor allem in der Philosophie ganz selbstverstindlich von solchen privi-
legierten Punkten der Betrachtung aus: So wird jemand, der mir das Phianomen der
Musik durch irgendwelche Schwingungen erklidren will, notwendig ldcherlich er-
scheinen, denn Musik gibt es nur als gehorte, als wahrgenommene, also als Phino-
men. Und es beriihrt mich ja auch nicht jede Musik in gleicher Weise. Wer Musik
im engen Sinn durch die Physik und Physiologie erkldren will, vollzieht unweiger-
lich das, was man in der Grundschule als ,,Themaverfehlung* bezeichnet. In dieser
Unterscheidung der Standpunkte, von denen einer in der Lage ist, das Phinomen in
seinem Eigensein zur Erscheinung zu bringen, wihrend der andere es verfehlt, liegt
ein wichtiger Teil des kritisches Potentials der Philosophie; es wire auch aus dieser
Warte ein groBer Verlust, wenn sie aufgegeben werden miisste. Das Problem der
Ontologie stellt sich also in vehementer Weise neu, ohne dass hier schon eine Kli-
rung zu erhoffen wire.

deres Ziel als diese Entgrenzung selbst hat (vgl. Teil III. Lehrsatz 25). Daher kennt die
Heiterkeit auch kein UbermaB (Teil IV. Lehrsatz 42). Freilich legt Spinoza deutlich mehr
Gewicht auf die Aktivitdt des menschlichen Geistes als die von uns vorgeschlagene (und
doch von Spinoza inspirierte) Konzeption der Heiterkeit.

57 Eine systematische Einordnung der ,,Stimmungen® wird der Dritte Teil leisten.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 67

Wir miissen zunichst die Exposition des Problems weiter treiben. Eine erste
Frage war also, wie im Rahmen des Problems der Ontologie der Status der Materia-
litat bestimmt werden kann, ob sie als neutrale Grundlage, als ontologisches Resi-
duum etwa wird auftreten konnen. Das scheint doch sehr zweifelhaft, und nicht nur
aus theoretischen Griinden — dem grundsitzlichen Ausschluss eines nicht ausweis-
baren An-sich —, sondern auch in der Beschreibung. Ich hatte mir ja Miihe gegeben,
ein paar solcher ,,blo* materialer Phdnomene zu beschreiben, also Erlebnisse, die
keine Gegenstidnde vorstellen, sondern ,,reine* Erlebnisse von Sinnlichkeit sind. Al-
lerdings fdllt doch sofort der (etwas unbeholfene) poetische Stil dieser Beschrei-
bungen auf: Das ist sicher auch kein Zufall, denn wenn man aufgefordert ist, solche
reinen Erlebnisse der Sinnlichkeit zu beschreiben, wenn man andererseits aber die
Forderung an die Beschreibungen von Wahrnehmungserlebnissen im Kopf hat —
nidmlich nicht irgendwelche abstrakten Situationen zu beschreiben, die nur der Phi-
losoph kennt und nur, weil er sie zu seinen Zwecken herbeifiihrt —, dann wird man
kaum darum herum kommen, Momente zu beschreiben, die sich als Erlebnisse ei-
ner ,reinen* Sinnlichkeit eingepréigt haben, die also aufdringlich wurden, die her-
ausstachen als Erlebnisse einer reinen Sinnlichkeit. Und das taten sie sichtlich im-
mer dann, wenn sie einerseits iiber diese vorgebliche reine Sinnlichkeit hinauswie-
sen, ohne sich aber andererseits in bekannte, begrifflich wohl definierte Situationen
der Verwendbarkeit oder des Handelns auflosen zu lassen. Wenn solche Erlebnisse
einprigsam waren, dann deswegen, weil sie eine Bedeutsamkeit transportierten oder
wachriefen oder suggerierten, die weit iiber den Bereich einer bloBen sinnlichen Er-
fahrung (,,Aha, das Feuer ist also heif3!“, wie das stupide Standardbeispiel der Phi-
losophen sagt) hinausreicht.”® Deswegen ist die poetische Beschreibungsform auch
nicht eine Dreingabe des Autors, noch weniger der verzweifelte Versuch, sich als
Lyriker zu profilieren, sondern die einzige mogliche Form des Ausdrucks: Weil das
Erlebte nichts von einem begrifflich streng Fasslichen hat, weil es auf einen ,, Hori-
zont* von Bedeutsamkeit verweist, der keinerlei dinglich-begrenzte Gestalt hat,

58 Wie im Folgenden noch deutlicher werden wird, darf der Begriff der Bedeutsamkeit, wie
er hier verwendet ist, nicht mit dem Heideggers aus Sein und Zeit zusammengeworfen
werden. Uberhaupt mag im Folgenden manches an Heidegger erinnern; das aber nur
deswegen, weil der Punkt, an dem hier der Horizont Husserls iiberschritten wird, demje-
nigen nahe ist, an dem Heidegger diesen Schritt vollzieht. Der Modus der Uberschreitung
ist aber ein deutlich anderer, der sich antizipierend und sehr grob in den Stichworten einer
Einbeziehung des Begehrens, einer konsequenten und konkreten Fruchtbarmachung der
logischen Zeit* und des Ergreifens einer metaphysischen Option zusammenfassen lésst.
Weil sich so das vorliegende vom Heidegger’schen Projekt wesentlich unterscheidet,
auch und gerade dort, wo sie Ankldnge aneinander haben, musste auf Husserl zuriickge-
gangen werden, der als Grundlage dient. Diese Bewegung muss auch dem Leser nahege-

legt werden.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

sondern alles Begrenzte erst seinem moglichen Sinn zufiihrt, weil also mit anderen
Worten der Ursprung von Sinn als solcher in diesen Augenblicken erfahren wird —
deswegen kann die Rede von diesen Augenblicken iiberhaupt nicht anders, als ih-
rerseits jede begrenzende Begrifflichkeit aufzulosen, in der vagen Hoffnung, dass es
gelingt, jenen ,,Ursprung von Sinn* im anderen zu evozieren.>

Auf eine reine Sinnlichkeit sind wir also nicht gestoen. Es sprechen sowohl
grundsitzliche Argumente aus der transzendentalen Perspektive dagegen als auch
die Beschreibungen. Das Problem der Grundlegung einer Ontologie ist also durch
den Verweis auf die Materialitdt nicht zu 16sen.

Das Problem dréngt sich aber noch von weiteren Richtungen her auf. Ich hatte
ja oben ausgefiihrt, dass das urspriingliche Verhiltnis, das ein jeder mit seinen Ne-
benmenschen hat, das eines fundamentalen Missverstandnisses ist; dass wir auf3er-
dem selbst dort, wo wir vielleicht zu gegenseitigem Verstindnis gelangen, das Maf}
dieses Gelingens nicht werden bestimmen konnen. Aber widerspricht das nicht den
grundlegendsten Gewissheiten des Lebens und Handelns? Miisste man nicht, wenn
man so argumentiert, annehmen, dass es zwischen zwei Menschen und damit zwi-
schen zwei Welten vielleicht gar keine Beriihrung gibt, dass wir immer, wenn wir
den anderen ,,Flasche“ sagen horen, einem Missverstidndnis aufsitzen, dass der et-
was ganz anderes meint als wir? Wie kommt es dann aber, dass wir gerade in prak-
tischen Belangen so hiufig zusammenfinden. Also wenn ich in die Kneipe gehe und
eine Flasche Bier bestelle, bekomme ich genau das, was ich mir gewiinscht habe. Es
scheint doch zu funktionieren. (Und man behaupte jetzt blof nicht, dass der andere
ja ebenfalls nur eine Konstitution meinerseits ist!) Wenn es anders wire, weshalb
wiirde der Autor sonst dieses Buch schreiben? Er konnte ja nicht wissen, ob es ein
anderer verstehen wiirde (ganz davon abgesehen, dass er, wiirde er den idealisti-
schen Bogen iiberspannen, nicht einmal wiisste, ob es einen anderen gibt!).

Um die Einwinde etwas weniger polemisch zu formulieren: Wie kénnen wir,
unter Maf3gabe des bislang Ausgefiihrten, noch sinnvoll jene Aussage treffen, die in

59 Wenn hier von dem Ursprung des Sinnes in solchen Situationen die Rede ist, dann wird
zugleich etwas sehr Wichtiges (und mittlerweile eigentlich nur Folgerichtiges) klar: Es
gibt nicht nur einen Ursprung von Sinn. Es ist also nicht so sehr wahr, dass der Ursprung
ein Mythos ist, dass er sich immer entzieht etc., wie man das in der Nachkriegsphiloso-
phie (getrieben von einer richtigen Intuition) oft liest. Man muss vielmehr mit einer Ver-
vielfaltigung der Urspriinge rechnen, entsprechend der Vielfalt der Sinnméglichkeiten.
Diese lassen sich aber prizise und in ihrem gegenseitigen Verhiltnis zueinander be-
schreiben, weshalb auch diese These sich nicht in ,,postmoderner Beliebigkeit* verliert.
Daneben muss die Verschiebung bemerkt werden, die der Begriff des Horizonts hier
schon erfihrt und die sich im Weiteren noch ausweiten wird, um schlieflich den Hori-

zontbegriff zu der zentralen Beschreibungsgrofe dieses ersten Teils werden zu lassen.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 69

der Tat Grundlage unseres gesamten Handelns, Sprechens, Wollens, Wiinschens
und Miteinanderlebens ist, namlich dass wir eine Welt teilen?

Gehen wir zuerst auf die polemischen Einwénde ein, da sich aus den Antworten
auf sie schon manches Weiterfithrende ergeben wird. Was zunéchst das Buch an-
geht: Da kann man ja wirklich nicht wissen, ob das jemand je verstehen wird, oder
noch genauer: es ist sogar sicher, dass niemand es je ganz verstehen wird. Das liegt
nun nicht daran, dass ich so unglaublich kluge Gedanken hitte, die niemand nach-
vollziehen konnte; denn selbst wenn ich mich méchtig irre, wird man es nicht ver-
stehen. Wer ein Buch liest und darin einen Fehler nach dem anderen findet oder die
gesamte Ausgangsfrage fiir verfehlt hilt, der versteht ja in der Tat den Autor nicht!
Er versteht ihn zwar scheinbar ,,anders nicht als jemand, der zum ersten Mal Hei-
degger lesen muss — aber das ist nur scheinbar der Fall. Beide Male ist ein Leser
mit einem Text konfrontiert, wobei er nicht sagen konnte, was den Autor angetrie-
ben hat, den Text zu verfassen und genau so zu verfassen. Dies im Ansatz zu ver-
stehen, ist ja der Zweck des Textstudiums. Wir setzen voraus — und sehr (ndmlich
nur mit Ausnahme ausgesprochener Brotarbeiten) héufig zurecht —, dass der Autor
fiir jeden Satz und jedes Argument seine guten Griinde hatte. Wieso sehen wir die
nicht? Ich behaupte: Wire es moglich, irgendeinen Philosophen zu verstehen, dann
wiire die Philosophie mit ihm zum Schluss gekommen. Damit ist natiirlich nicht ge-
sagt, dass es im Missverstehen keine graduellen Unterschiede gibt oder dass man,
nach dem ersten Schock der Begegnung mit der Kritik der reinen Vernunft, nicht
noch weiter bohren, sich ihr anndhern und die ,.dornichten Pfade der Kritik“® viel-
leicht auch selbst beschreiten kann. Aber ein Verstehen im emphatischen Sinn —
d.h. dass man ,,die Welt so sieht* wie Kant oder Heidegger und dementsprechend
versteht, weshalb die Biicher genauso geschrieben wurden — ist zwar als Ideal der
Orientierungs- und Endpunkt der Hermeneutik, aber aus Wesensgriinden ausge-
schlossen. Dadurch klért sich auch transzendental, weshalb die Philosophiege-
schichte, die Geistesgeschichte (in Wirklichkeit: die Geschichte fout court) eine Se-
rie von Missverstidndnissen ist. Es ist Unfug zu sagen, dass wir Platon oder Thomas
nicht mehr unmittelbar verstehen, weil sich die Zeiten gedndert hitten: Nein, die
Zeiten dndern sich in dem MaBe, wie sich das Verstindnis, das man von ihnen hat
verdndert, d.h. in dem Mafle, wie neue Subjekte neue Auffassungsweisen erproben
— ohne tibrigens jemals die ganze Radikalitdt ihrer jeweiligen ,,Neuheit” erleben zu
konnen.®!

60 Kant: Kritik der reinen Vernunft. Vorrede zur zweiten Auflage. B XLIII.

61 Im Kleinen erlebt man das ja schon in philosophischen Seminaren: Es ist in keiner Weise
vorhersehbar, was die Studenten aus dem Dargebotenen und Diskutierten machen. Wenn
sie sich nicht auf das bloe Nachbeten der Interpretation beschrianken, ist das, was im Zu-

sammenprall von Dozent, Text und Student geschieht und entsteht, keiner denkbaren Ge-

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Na gut, aber die Buchstaben sind doch wohl dort! Oder kann man die auch noch
anders ,,auffassen“? Hort nicht dort spétestens die Suche nach einer ontologischen
Grundlage auf, bei etwas so Banalem wie der Druckfassung eines Textes? Um ei-
nen Autor misszuverstehen, muss man ihn ja erst mal lesen. Und genau dasselbe
findet doch statt, wenn ich mir ein Bier bestelle: das Bier ist da, die Bedienung ver-
steht mich, und alles 16st sich auf. Wo soll da das Ritsel sein?

Also gibt es Buchstaben, Bierflaschen und ganz allgemein die Gegensténde un-
seres tdglichen Lebens. Fiir diese macht die Frage nach ihrem So-Sein keinen Sinn
mehr, denn ich kann nur noch mit grofiter theoretischer Anstrengung in derartige
Banalitiiten ein Mysterium reininterpretieren. Und irgendwann reicht es ja auch
einmal. Wir teilen schlieBlich doch eine Welt, und wir tun dies, indem wir auf diese
Dinge gemeinsam Bezug nehmen.

Ja, solche Dinge gibt es. Daran hat ja auch niemand gezweifelt. Aber ist es nicht
eigenartig, dass die Welt, die wir so teilen, ausgerechnet aus Dingen besteht, die fiir
uns keine echte Relevanz haben? Natiirlich, ich kaufe ein Brot, weil ich Hunger ha-
be, oder doch zumindest voraussehe, dass ich Hunger haben werde; ich will einen
Text lesen, daher brauche ich die Buchstaben; und will ich mit demselben Buch ei-
ne Wespe erschlagen, dann weil sie mich stort — insofern haben die Dinge sehr
wohl eine Relevanz. Aber das ist so nackt betrachtet erst einmal nur eine lebens-
weltlich-praktisch, die man am besten als konsumativ bezeichnen konnte: Ich habe
einen praktischen Zweck (Hunger stillen, Text lesen, konzentrieren, oder auch: be-
trunken werden), und wenn der erfiillt ist, bleibt von den Dingen, die ihn erfiillen
halfen, kein Rest. Sie sind fort, sie sind nicht mehr: Bei den Beispielen des Essens
und Trinken ist das natiirlich klar; die Wespe ist tot; und was die Buchstaben be-
trifft: wenn ich das Buch gelesen habe, dann doch nur um den Preis, dass die Buch-
staben als einzelne mogliche Gegenstéindlichkeiten, auf die ich referieren kann, ver-
schwunden sind. Das Buch mag zwar ,,noch da sein®, aber wenn ich damit das kor-
perliche Ding meine, dann hat dieses doch auch nur ganz akzidentell etwas mit dem
Text zu tun, um den es mir eigentlich ging. Ich komme auf es zuriick, ich komme
auf die Buchstaben darin zuriick, um das zu tun, worum es mir eigentlich zu tun ist
und um dessen willen ich dafiir sorgen muss, dass Buch und Buchstaben als eigene
Gegenstinde verschwinden: den Text lesen.

Das erinnert sicher an Heideggers Unterscheidung in Vorhandenheit und Zu-
handenheit, ist aber doch ein wenig anders gelagert. Denn erstens ist das Kriterium
ein anderes, eben das ,,Verschwinden* der Dinge, das durchaus auch ein ganz kon-
kretes Verschwinden im Magen sein kann; dagegen fillt es vielleicht nicht ganz
leicht zu sagen, ob meine genussvoll oder zumindest aufmerksam verzehrte Mahl-
zeit mit der Zuhandenheit wirklich zureichend beschrieben ist. Zweitens ist die Un-

setzmidfBigkeit unterworfen. Das Subjekt ist, wie wir noch ausfiihren werden, das Clina-

men der Geschichte. Vgl. zu diesen Uberlegungen allgemein Teil II, 2.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 71

terscheidung, die damit eingefiihrt wird, nicht eine absolute, sondern vielmehr eine
relative und gleitende — wie schon bei der materialen Fundierung, die hiermit in Be-
ziehung steht, und wie gleich noch niher zu sehen sein wird.%

Das sonderbare Faktum bleibt: Jene Welt, die ,,wir teilen, jene gesuchte onto-
logische Grundlage soll in dieser Perspektive ausgerechnet aus dem bestehen, was
verschwindet und aufgezehrt wird. Sein ist so gegriindet in dem, was es nicht gibt
oder immer weniger gibt! Diese einzige Welt, von der allein wir halbwegs berech-
tigt sagen konnen, dass wir sie ,.teilen®, und die sich durch ihre bloB pragmatische
Bestimmtheit auszeichnet, nenne ich die biedere Welt.

Aber vollziehe ich damit nicht eine etwas unfaire Umdeutung? Schlieflich wer-
den diese Dinge doch unzweifelhaft in dem Moment, in dem ich auf sie hinweise,
durchaus zu etwas Stabilem, Bleibendem — wenn auch natiirlich nicht fiir die Ewig-
keit. Nur, warum weise ich auf sie hin? Z.B. weil jemand die etwas iiberspannte
Fragen nach dem stellt, was isz. In der Regel ist dann auch schon alles gesagt: Die
Flasche ist dort, wer wird’s bestreiten? Aber in der Tat sollte man von diesen Philo-
sophensituationen fortkommen. Normalerweise weise ich ja niemals auf die Dinge
hin, um ihre Stabilitdt zu betonen und sie damit aus den Verbrauchszusammenhéin-
gen zu l6sen, in denen sie iiblicherweise stehen. Ich weise aber doch auf sie hin,
wann z.B.? Wenn ich im Laden stehe und sie kaufen mochte zum Beispiel: ,,Ich
hitte gerne eine Flasche von diesem Wein. Das Etikett gefallt mir.“

Schon wieder so ein dummes Beispiel: Wer kauft denn schon Weine nach Eti-
kett? Eine ganze Menge Menschen tun das, ndmlich diejenigen, die ,,von Weinen
nichts verstehen“. Andere, rauschhungrige Jugendliche etwa, die doch einen Rest
Anschein von Klasse bewahren wollen, oder die weinselige Spielart des Alkoholi-
kers, kaufen den Wein vielleicht nach dem Preis. Aber das sind doch nur wieder
Beispiele fiir eine dem Gegenstand unangemessene Einstellung: der Wein muss ge-
trunken werden, und zwar indem man ihn wahrhaft geniet; d.h. indem man ihn in
MafBen und mit einer geschulten Aufmerksamkeit fiir seine Nuancen zu sich nimmt.
Wein ist schlielich nicht zum Besaufen da!

Darauf lasst sich kurz und knapp antworten: Doch, das ist er. Ob man als Wein-
kenner nur die edelsten Tropfen zu sich nimmt; ob man den Uberschuss jugendli-
cher Kraft in den Rausch schicken will; ob man einfach nur das Zittern unterdrii-
cken will, um sich halbwegs konzentrieren zu konnen — es sind doch nur drei ver-
schiedene Weisen, mit einem Gegenstand umzugehen, den wir wieder sehr leicht-

62 Gemeint ist nicht, dass Vorhandenheit und Zuhandenheit in ihrer konkreten Gestalt starr
und absolut gegeben wiren. Genau das ist ja nicht der Fall. Gemeint ist, dass sich das,
was wir beschreiben wollen, so wie allen anderen bindren Gegensitzen, die wie bisher
angetroffen haben, so auch dieser Unterscheidung entzieht. Etwas kann nur vorhanden
oder zuhanden sein, und es muss wohl auch eines von beiden sein. Diese bindre Strenge

lasst sich auf unsere Gegenstiinde nicht anwenden.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

fertig als ,,ein und denselben® bezeichnen. Um zu verstehen, was hier geschieht,
muss man nur auf einen kleinen und geradezu banalen Punkt aufmerksam machen:

Was jeder von den Genannten von seinem Gegenstand erwartet, ,,was er in ihm

sieht”, hingt von Voraussetzungen ab, die selbst mit dieser Gegenstdndlichkeit nur

noch mittelbar (in ,, Undhnlichkeit*) etwas zu tun haben. Ich bezeichne diese Di-
mension als die des Begehrens.®

BEGEHREN, BEDEUTSAMKEIT, WELT

Erst unter Maf3gabe des Begehrens wird die Rolle der Bedeutsamkeit fiir das
menschliche Leben verstindlich.** Ich verstehe unter Bedeutsamkeit die Tatsache,

63

64

Ich wihle den Begriff des Begehrens und stiitze mich dabei auf ein psychoanalytisches
Verstindnis, zumal von Freud und Lacan. Es wird auch deutlich werden, dass Platon eine
nicht unerhebliche Rolle im Versuch der Konzeptualisierung der gemeinten Phdnomene
spielen wird. Ich verwende nicht den Begriff des Willens, weil er zu unspezifisch ist und
zu stark einer, bis Schopenhauer und Nietzsche reichenden Tradition des ,,Irrationalis-
mus®, zumindest der strengen Abgrenzung vom Rationalen unterliegt. Dagegen zeigen
schon diese ersten Beispiele, die ich angefiihrt habe, dass sich aus dem Begehren heraus
der Sinn der Gegenstdnde erst ergeben muss, ,,Rationalitdt also hier ihren Ausgang
nimmt.

Man wird folgendes einwenden: Wie kann man einen Ansatz pflegen, den man selbst als
transzendentalphilosophisch bezeichnet, und doch zum einen mit dem Begehren einen
dezidiert psychoanalytischen Begriff aufnehmen — wo die Psychoanalyse doch auf den
ersten Blick mit einer Transzendentalphilosophie schwer vereinbar zu sein scheint — und
zum anderen bestidndig vom ,,Leben sprechen? Muss ich mich nicht entscheiden, von
welchem Subjekt ich sprechen will: von einem transzendentalen, einem psychoanalyti-
schen, einem ,,natiirlichen? Die Legitimit4t dieser Konfrontation kann nur durch die
Plausibilitdt der Ausfiihrungen dargetan werden, nicht durch eine abstrakte Diskussion
iiber die Kompatibilitit von Erkldrungsansitzen.

Die letzten Jahre haben einige Versuche gesehen, Psychoanalyse und Phinomenologie
neu ins Gesprich zu bringen. Dabei wurde nun auch zunehmend Husserl selbst mit ein-
bezogen. Ich werde darauf nicht ndher eingehen. Mein Interesse an der Gegeniiberstel-
lung von Transzendentalphidnomenologie und Psychoanalyse liegt vielmehr genau darin,
dass sie in letzter Konsequenz inkommensurabel sind. Transzendentalphilosophie muss in
dieser Konfrontation ihr Selbstverstindnis dndern und erweitern. Man konnte aber ebenso
sagen: Sie muss in dieser Konfrontation noch radikaler anerkennen, was eigentlich immer
schon ihr Sinn war und was vor allem Merleau-Ponty (mit und gegen Husserl) stets her-

ausgestellt hat: dass das Subjekt ein in jeder Hinsicht (korperlich, erotisch, historisch...)

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 73

dass unsere Gegenstinde fiir uns eine je individuelle Hierarchie von Wert ausbil-
den, wobei die Kriteriologie der Werte mit zur Bedeutsamkeit selbst gehort. (In
Wirklichkeit wird es oft eher eine Pluralitit von Hierarchien in wechselnden Alli-
anzen und Machtverhiltnissen sein.) Man sieht daher, dass wir zwar nicht vollstin-
dig in Bedeutsamkeiten leben — was wohl auch nicht wiinschenswert, nicht ertrig-
lich wire —, dass auch das Ausbleiben wirklicher Bedeutsamkeit eine strukturelle
Moglichkeit des Menschseins ist — wiederum keine wiinschenswerte —, dass wir
aber ganz und gar von Bedeutsamkeit leben. Wenn ich eingangs sagte, die Thema-
tik der Motivation wiirde, in grundlegender Abwandlung, die Analysen leiten, dann
ist die Bedeutsamkeit jene Aufnahme und Neufassung des Motivationsproblems.

Allerdings ist die Dimension der Bedeutsamkeit den Philosophen nicht ver-
schlossen geblieben. Ihre Antworten auf die Frage, was es damit auf sich hat, sind
aber meistens hinter der Bedeutung des Problems zuriickgeblieben. Wie oft liest
man nicht, dass es den Menschen in ihrem Leben um Selbsterhaltung und Fort-
pflanzung ginge! Keine Auffassung konnte weiter von der Wirklichkeit entfernt
sein. In dieser banalen Interpretation systematisiert sich ein Selbstmissverstindnis
der Menschen in Bezug auf ihre Handlungen, setzt sich die Rationalisierung, die sie
diesen angedeihen lassen, unhinterfragt fort. Auch nach einem ,,aufgeklarten Eigen-
interesse” lebt wahrscheinlich niemand.

AuBerdem finden sich in diesen und vergleichbaren AuBerungen Tendenzen zu
einer Naturalisierung (wenn nicht Biologisierung) der menschlichen Tatsache. Das
wire nicht fiir sich zu verdammen, doch wird darin genau diese Differenz iiber-
sprungen, die wir als Trennlinie zwischen menschlichem und tierischem Dasein
aufgestellt hatten: die ,, Willkiir* der Bedeutung der Gegensténde fiir den Menschen.
(,, Willkiir hier in strenger Analogie zur Willkiir des Verhiltnisses von Signifikat
und Signifikant.) Man sieht also bereits, dass jenes Subjekt, mit dem wir es hier zu
tun haben, vielleicht nicht mehr mit einem ,klassischen” transzendentalen (dem
Kantischen oder Husserl’schen) ,,deckungsgleich® ist; ein ,,natiirliches ist es des-
wegen noch lange nicht.

Die Gegenbewegung bestiinde darin, die Strebungen der Menschen als ausge-
sprochen irrational zu verstehen. Dies ist aber solange nicht wirklich hilfreich, wie
als Maligabe des rationalen Strebens wiederum nur Plattitiiden wiederholt werden.

situiertes ist und daher notwendig sich selbst nie vollig transparent werden kann. Auf3er-
dem erlaubt es die Psychoanalyse, einen gelebten Zusammenhang des menschlichen Da-
seins zu denken, der weder nur formal ist (wie etwa in der Form des Bewusstseinsflusses
oder auch in der letztlich gewollt ,,inhaltsleeren* Konzeption von Sein und Zeit) noch so-
gleich in eine Teleologie miindet (wie es Husserl immer wieder geschieht); auch hier
scheint mir Merleau-Ponty der gesuchten Dimension besonders nahe zu kommen. Vgl. zu
dem Komplex Phidnomenologie und Psychoanalyse auch mein: Die Phdnomenologie und

die Provokation des Unbewussten.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Am weitesten im Verstidndnis der Begehrensnatur des Menschen geht — von den
hier leitenden Autoren Platon, Freud und Lacan abgesehen — ausgerechnet die
christlich inspirierte Philosophie, die das Handeln des Menschen ,,in dieser Welt*
als von einer unausrottbaren Siinde verursachte Verfehlung und Abirrung von ei-
nem rechten, einer transzendenten Wahrheit geméfen Wollen (einer Liebe) ver-
steht. Denn das siindhafte Handeln borgt sich doch all seine Energie von eben der
Liebe aus, die es stindig negiert, und bildet so ein Zerrbild einer von der Liebe
(caritas, charité) gelenkten Welt, das dem Urbild zum Verwechseln #hnlich sieht.5
Stindhaftigkeit und wahre Liebe, abgefallenes und rechtes Streben bilden damit ein
dialektisches Verhiltnis gegenseitiger Bestimmung aus. Gleichwohl bleibt auch
hier ein Moment grundsétzlicher Irrationalitit leitend: wohlgemerkt nicht so, als sei
die wahre Ordnung (und die Einsicht in sie) Gegenstand einer moglichen rationalen
Erkenntnis, die aus akzidentellen Griinden nicht zustande kommt — anders herum:
,,Rationalitidt™ lieBBe sich erst von dem Ort der Liebe her bestimmen. Der Abfall, die
Siinde, und das aus ihr resultierende Leben der Menschen sind in einer radikalen
Weise ,,irrational“, so dass der Zugang zur echten Rationalitdt, die von der gottli-
chen Liebe gestiftet wird, nur mehr durch einen Gnadenakt moglich wird. Als letz-
ter Ausldufer einer solchen Tradition entledigt sich Schopenhauer der Transzendenz
des Gegenstandes des Wollens, so dass bei ihm ein ,,blinder Wille* zuriickbleibt,
der zwischen metaphysischer Irrationalitdt, damit auch Unverstindlichkeit einer-
seits und der biologistischen Verharmlosung andererseits oszilliert.®

65 Wie Pascal es fasst, etwa in den Pensées L. 118, L. 210 oder L. 615.

66 Der Wille ist ndmlich seinem Wesen nach durchaus insofern ,irrational“, als ihm jede
weitergehende Bestimmtheit abgeht; nach der Grundlage des Willens ldsst sich nicht
noch einmal fragen: ,,[...] und hierin eben spriche sich eigentlich das Bewusstseyn aus,
dass er selbst nichts, als Wille ist, dessen Wollen iiberhaupt sich also von selbst versteht
und nur in seinen einzelnen Akten, fiir jeden Zeitpunkt, der ndhern Bestimmung durch
Motive bedarf. In der That gehort Abwesenheit alles Zieles, aller Grinzen, zum Wesen
des Willens an sich, der ein endloses Streben ist.“ (Schopenhauer: Die Welt als Wille und
Vorstellung. Erster Band. Werke Band I. 228 f. Meine Hervorhebung) Solange der Wille
rein an sich betrachtet ist, will er gar nichts (Bestimmtes), ist er ,,nur ein blinder, unauf-
haltsamer Drang"; doch sobald Vorstellung hinzutritt (bei Tieren und vor allem Men-
schen), wird das Leben selbst zu seinem Ziel und Zweck (ebd. 361 f.). Der Ubergang in
die Objektivation des Willens, also in die Erscheinung macht nun aber eine Organisation
dieser Welt notwendig, die den Bestand der verschiedenen Objektivationen innerhalb der
Welt der Erscheinungen sichert, wenn auch nur den der Spezies, nicht der Individuen;
und so gelangt die ,,Natur” doch wieder zu einer iiberaus ,,verniinftigen* Struktur, ndm-
lich die der inneren wie dufleren Zweckmdfigkeit aller Objektivationen (vgl. ebd. 217-
226).

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 75

Aber zum Argument: Warum sollte die Einschétzung eines aufgeklirten Eigen-
interesses so vollkommen von aller Realitidt abgelegen sein? Stimmt es denn nicht:
wir essen und haben Sex? Allerdings stimmt das, aber hitte man sich die Miihe ge-
macht zu beschreiben, was wir tatsdchlich machen beim Essen und beim Sex, dann
wire man niemals auf die Idee gekommen, es handele sich um Selbsterhaltung und
Fortpflanzung. Wir essen, das ist wahr; aber wir essen ja niemals irgendwas, und
wir essen nicht irgendwie. Essen ist ein soziales Phidnomen, in dem sich mehrere
Menschen, die in irgendeiner Weise verbunden sind, zusammenfinden, um gemein-
sam ein ,,natiirliches Bediirfnis“ zu befriedigen: Familie, Freunde, Kommilitonen,
Arbeitskollegen.’” Schon hier bemerkt man, wie vielfiltig die Zusammenhénge sein
konnen, in denen man isst. Dasselbe gilt fiir die Tischssitten: Ob man sitzt, wie man
sitzt, ob man mit Hinden, Messer und Gabel oder Stidbchen isst etc., all das sind
von einer Kultur bestimmte Parameter des Essens (mit ihrer, fiir jede lebendige
Kultur charakteristische Marge der Unbestimmtheit und Flexibilitit zur Modifikati-
on). SchlieBlich ist auch nicht gleichgiiltig, was man isst, und wann: Darf’s zum
Friihstiick ein Brotchen mit Butter und dazu Filterkaffee sein, Weilwurst mit Wei-
zenbier oder Cappuccino mit Cornetto? Trinke ich nach dem Mittagessen einen
Schnaps oder einen Espresso oder beides? Bevorzuge ich meinen Fisch gebraten
oder roh? Spiegelei auf Leberkiise oder Spinne auf offenem Feuer? Mit anderen
Worten: Weil Essen ein soziales Phdnomen ist, ist es immer auch ein kulturelles.

Allerdings ist das nun wirklich keine ganz neue Erkenntnis. Man denke nur an
die geradezu enzyklopiddischen Analysen von Lévi-Strauss zum Essen als Gegen-
stand einer Kultur (in der diese sich in ihrem eigenen Verhéltnis zur ,,Natur* artiku-
liert). Oder auch an die schonen Beobachtungen von Roland Barthes, z.B. iiber die
ideologische Aufladung von Steak und Pommes in den Mythologies.®® Und um Kul-
turanalysen geht es hier doch gar nicht in erster Linie.

67 Die Beschreibung wirft unterschiedliches zusammen, weil die Kantine doch eher die er-
zwungene Geselligkeit ist? — Wer so spricht, hat wohl noch nicht erlebt — egal von wel-
chem Platz aus —, wie auch Familie ab einem gewissen Alter der Kinder zu einer erzwun-
genen Sozialitdt wird oder zumindest werden kann. Es ist fiir das Heranwachsen keine
unwesentliche Aufgabe, dieser ersten Sozialitdt der Familie, die langsam eine gewisse
Fremdheit gewinnt, eine neue Rolle zuzuweisen, d.h. ihr Geniige zu tun und sie doch zu
iiberwinden und in einen neuen, ,selbstgeschaffenen Kreis von Sozialitdten einzuord-
nen. Nur die Sozialitit der Freundschaft ist eine, die auf einem freien Entschluss und
freudiger Hingabe beruht, zumindest wenn es sich um echte Freundschaft handelt und
nicht um das Zerrbild interessegeleiteter Verbindungen, die unter dem Titel des ,,Networ-
king* eine Konkurrenz zum vollig unproduktiven und nutzlosen Zusammensein unter
Freunden zu werden droht.

68 Roland Barthes: Mythologies. 72-74.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

In der Tat, aber die angefiihrten Beobachtungen erlauben es in aller Deutlichkeit
zu sehen, dass das Essen nie ein Mittel der Selbsterhaltung ist. Das klingt sicher
zynisch angesichts der Tatsache, dass ein guter Teil der Menschen téiglich das noti-
ge Brot oder die Handvoll Reis zum Uberleben von Neuem erkimpfen muss, und
ist doch nichts anderes als die schlichte Wahrheit. Denn auch derjenige, der ,,ums
Uberleben kimpft“, isst doch nicht, um sich am Leben zu halten, sondern weil er
Hunger hat. Man wird behaupten, dass doch hier kein Unterschied bestiinde, aber
diese Behauptung héngt daran, dass man die phdnomenologische Differenz iiber-
sieht. Denn das Wissen um die Notwendigkeit der Erndhrung ist nicht identisch mit
dem Erlebnis des Hungers, auch wenn man nur selten das eine ohne das andere fin-
det. Das Essen ist als solches ein Genuss (jouissance, nach der Begrifflichkeit von
Levinas), der vom Hunger zwar verstirkt werden kann, der sich aber nicht in die
biologische Notwendigkeit der Ernihrung auflosen lisst.” Es verhilt sich hier ganz
genauso wie mit der frischen Luft: Wir gehen nicht an die frische Luft, weil es ge-
sund ist, sondern weil wir sie genieBen.”® Dass sie gesund ist, kann durch den Ge-
nuss der Luft suggeriert werden und damit den Genuss rationalisieren und vielleicht
sogar ,,verstirken®; er ist aber nicht von irgendwelchen Einsichten iiber den Nutzen

69 Vgl. Levinas: De ’existence a I’existant. 56: ,,Nous mangeons parce que nous avons
faim. Le désir est sans arriere-pensées semblables aux pensées.” Vgl. ebenso die Ausfiih-
rungen tiber die jouissance in: Totalité et infini. 145. Vor allem der Teil ,Intériorité et
économie‘. In unseren Zusammenhang gehort etwa dieser Satz: ,,[...] la sensibilité est de
I’ordre de la jouissance et non pas de 1’ordre de I’expérience.” Die Erfahrung, von der
hier die Rede ist, ist eine objektivierende und selbst schon objektivierte. Zugleich ist klar,
dass Levinas’ Begriff des désir nicht mit dem zu verwechseln ist, der hier gebraucht wird:
In Bezug auf die jouissance ist das désir fiir Levinas gerade ein ganz zielloses und in sich
gekehrtes, das gerade weil es nur ein sinnliches Genief3en ist, keinen ,,Hintergedanken®
haben kann, also nicht ,,eigentlich* anderes meinen konnte. (Levinas grenzt sich im An-
schluss an das erste Zitat auch deutlich von den Einfliissen der Psychoanalyse auf die
Philosophie ab.) Sobald das Désir (dann gro3geschrieben) als die Beziehung auf den An-
deren, als wirklich metaphysische Beziehung gemeint ist, bricht fiir Levinas iiberhaupt
jede Vermittlung sowie jede Moglichkeit des Genusses des Anderen als solchen zusam-
men. (Letzteres gélte auch fiir die psychoanalytische Theorie, wenngleich aus anderen
Griinden: nicht weil der Andere kein Gegenstand ist, nicht die Seinsweise des Gegen-
standlichen hat, kann er unter keinen Umsténden ergriffen werden, weshalb ein Genuss
nicht moglich ist, wie bei Levinas; fiir Lacan etwa liegt die Unmdglichkeit des Genusses
—und hier verwendet nun Lacan den Begriff der jouissance — darin, dass es das, was be-
gehrt wird, tiberhaupt nicht gibt: es ist in einem strengen Sinn ,,unter-sagt®. Vgl. dazu
meinen Aufsatz ,Von verschrobenen Menschen, ersetzbaren Dingen und den Namen der
Eisblumen. Metonymie und Metapher bei Lacan.*)

70 Levinas: Le temps et ’autre. 46.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 77

abhiéngig. So genieBt ein Autobastler die besondere Luft der Werkstatt, mit ihrem
Geruch nach Ol, Metall und Kunststoff; der Nachtschwirmer den Dunst der Knei-
pe, in der der Zigaretten- und Alkoholgeruch der letzten Jahrzehnte hingt, der Ath-
let die Luft der Sporthalle, in der es nach Schweifl und Wettbewerb miiffelt.

Die Erndhrung dienst also der Selbsterhaltung, das Essen ist aber Genuss. Bei-
de Aspekte ,,derselben Sache® stehen in einem variablen Verhiltnis zueinander, so
dass im Extrem blofl um des Genusses willen gegessen wird — aber da man nur ge-
nussvoll essen kann, wenn man Hunger hat, ist dieses ,,Extrem* auch keine voll-
stindige Abwesenheit des anderen Aspekts — oder aber blofl um der Selbsterhaltung
willen — ein Extrem, das eher als realer Fall vorstellbar ist, das aber seinerseits nicht
wieder ohne Genuss ablaufen wird. Biologischer und menschlicher Sinn gehoren in
diesen Phidnomenen untrennbar zusammen, deswegen wurde dieser so oft auf jenen
reduziert; sie diirfen aber nicht miteinander verwechselt werden.”!

Nun soll es hier aber um die ,,individuelle Bedeutsamkeit gehen, auch wenn
dieses Wort in der transzendentalen Perspektive mit Vorsicht zu gebrauchen ist:
Wihrend das Individuum als einzelnes aus einer Reihe Ahnlicher begriffen wird,
gibt es vom Subjekt ja immer nur eines iiberhaupt.

Der Ubergang ist aber ganz einfach zu leisten. Es ist eine bei aller kulturellen
Prigung zutiefst individuelle Angelegenheit, wie wir uns zum Essen halten. Wir
konnen etwa die angesprochene Verwechslung von Ernidhrung und Essen in unsere
,»Weltsicht™ aufnehmen: dann ist Essen im Wesentlichen eine Zeitverschwendung,
die man besser mit Pillen bewerkstelligen sollte — von den Vorteilen bei der Losung
des globalen Erndhrungsproblems ganz abgesehen! Essen ist dann keine Frage des
Genusses mehr, oder nur mehr akzidentell, nebenbei. Was hier vorhergeht — die
Ideologie oder die Unfihigkeit zum Genuss —, ldsst sich nicht so einfach beantwor-
ten; man wird wohl, wie meist in solchen Fillen, von einer komplexen Struktur
ausgehen miissen, aus der sich beides ergibt. Andererseits gibt es ausgesprochene
Vorlieben fiir dieses oder jenes Gericht, fiir diesen oder jenen Geschmack etc.

Trivial, wird man sagen: der eine mag dies, der nichste das. Mag schon sein,
aber Philosophie ist immer trivial, wenn man ihre Nuance verfehlt, jenes Nichts, das
sie zu dem macht, was sie ist, und das andererseits ihren Gegenstand als den eigen-

71 Daher wird man die Umdeutung, die Lacan dem cartesischen Ich angedeihen lésst: ,,De-
sidero, c’est le cogito freudien.” (Lacan: Les quatre concepts fondamentaux de la psy-
chanalyse. 173), auch auf den Spinozistischen conatus erweitern miissen. Seine korrekte
Formel lautet dann: Omne esse in suo esse perseverare desiderat. Sed homo desiderat, ut
in suo desiderare perseveret. Natiirlich verstoen wir durch diese Reformulierung gegen
eine der grundlegendsten Intuitionen Spinozas: dass ndmlich der Mensch nicht ein eige-
nes Reich innerhalb des Reichs der Natur ist. Erst ein vollentwickelter ontologischer
Rahmen konnte in diesem Verhiltnis ,,Mensch“-,,Natur® Klarheit bringen; in diesem

Buch wird das nicht geleistet werden.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

artigen und rétselhaften sichtbar macht, der er ,,ist“. Das Triviale ist das Zerrbild
des Philosophischen, das diesem aufs Haar gleicht und doch ganz anders ist, so wie
die Ordnung der concupiscence nach Pascal das Zerrbild der Ordnung der charité
ist.”? Denn es ist iiberhaupt nicht trivial, dass der eine dies, der andre das mag, wenn
man sich bewusst hilt, 1) dass es in den Dingen selbst dafiir keinen irgendwie ob-
jektivierbaren Anhalt gibt (dass sich hierin also wieder die Willkiir der Bedeutsam-
keit ausdriickt), und 2) dass wir aufgrund der transzendentalen Tatsache gar keinen
Einblick in die spezifische Weise gewinnen konnen, wie dem anderen ,,dasselbe*
erscheint. Unsere Rede, dass der eine Spargel mag und der andre nicht, unsere Er-
kldrung auch, dass Kinder ihn gewohnlich deswegen nicht mogen, weil er zu bitter
ist, geht iiber das eigentlich Rdtselhafte der unterschiedlichen Welthabe hinweg, in-
dem sie diese zu einer unbedeutenden Differenz innerhalb der Welt macht.”

Ob der eine nun lieber rote als gelbe Paprika mag, ist vielleicht wirklich keine
philosophische Frage. Wichtig ist zu bemerken, dass jede Welthabe sich um Be-
deutsamkeiten organisiert, die weder schon in den Dingen selbst liegen — denn die
Welt ist in Bezug auf das Begehren fundamental unbestimmt —, die auch nicht
schon fertig in einer Kultur vorliegen — denn Kultur erdffnet durch die Differenzen,
die sie setzt, Welt zur Bedeutsamkeit, ohne sie schon darin zu determinieren — und
die jede einzelne Welt in einer Weise préigt und durchwirkt, dass sie mit keiner an-
deren zur Deckung kommt. Die Bedeutsamkeit kommt der Welt nicht nachtréglich
zu, sie erdffnet sie. Daher sind auch keine zwei Welten identisch. Das lisst sich
zwar selbst nicht noch einmal iiberpriifen, aber genau darin liegt ja der springende

72 Man kann auch sagen, dass die Philosophie der Struktur dessen folgt, was Kleist in sei-
nem Text zum Marionettentheater beschreibt. Denn der Ausgang der Philosophie ist eine
Realitit, die in der Tat irgendwie schon verstanden und auch ,,richtig” verstanden ist. Das
Verstehen dieser Realitit versteht sich eben von selbst. Daher ist es so natiirlich wie un-
verstanden. Aufgabe der Philosophie wire es, dieses verstdndnislose aber organische
Verstehen der Wirklichkeit in ein solches zu iiberfiihren, das zwar ein kiinstliches wire,
ein wissenschaftlich hergestelltes, das aber diesmal verstindig wire. So wire die Philo-
sophie das artifizielle vollkommene Abbild der Wirklichkeit in einer Spiegelung, die im
Unendlichen liegt.

73 Warum aber sollen Kinder keine bitteren Sachen mégen? Warum sollen sie Spargel, Ro-
senkohl und Spinat scheuen? Man kann nun einiges iiber evolutionire Ursachen oder der
Entwicklung unterworfene Geschmacksrezeptoren auf der Zunge erzéhlen — oder man
sagt, dass gewisse Geniisse erlernt werden miissen. Vielleicht sind sogar die meisten un-
serer Geniisse ausgesprochene Lernobjekte, die gerade insofern genussvoll sein konnen,
wie sie noch ihre andere, abweisende Seite behalten: Wein, Kaffee, Tabak — alles Geniis-
se, die zuerst nicht schmecken und deren ,,dunkle Seite* durch das Erlernen des Genusses
nicht verschwindet! Vgl. zu diesem Thema auch aus einer eher kulturtheoretischen Per-

spektive Robert Pfallers Das schmutzige Heilige und die reine Vernunft.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 79

Punkt: Ich bin, auf Gedeih und Verderb, an meine Welt gebunden. Ich kann einfach
nicht verstehen, wie ein anderer lieber Unternehmensberater als Philosoph wird und
,,Verbindungen“ Freunden vorzieht. Dieses Nicht-Verstehen ist ganz radikaler Art:
Es geht mir einfach nicht in den Kopf, sagen wir dann. Aufgabe sozialer Reifung ist
es, solches Nicht-Verstehen in eine Duldung zu iiberfiihren, vielleicht sogar mir das
Unverstdndliche wenigstens im Ansatz verstidndlicher zu machen. Soweit es das so-
ziale Zusammenleben betrifft, ist die Neigung der Trivialisierung also heilsam.
Dass darin aber keine kluge Absicht unsererseits oder seitens der ,,Natur* liegt,
zeigt der Umstand, dass man gelegentlich von den Entscheidungen eines anderen
wie personlich beleidigt ist — und das selbst dort, wo diese Entscheidungen nichts
mit einem selbst zu tun und auch keine sichtbare moralische Relevanz haben.

Was ich also erfahre, ist die Divergenz der Welten, und dies erfahre ich durch
die teilweise radikale Andersartigkeit der Bedeutsamkeiten. Die Frage des Essens
kann darin eine Rolle spielen, sie muss es aber nicht. Ich habe mich mit diesem
Beispiel ldnger aufgehalten, weil es der starkste Anhalt der Theorie der ,,natiirlichen
Bediirfnisse* zu sein scheint. In diesem Kontext gibt es aber ein anderes Phédnomen,
das bereits wesentlich weiter fiihrt, nimlich den Ekel. Fiir den Ekel gibt es ebenfalls
keinerlei objektive Griinde. Wenn ich sehe, was man im australischen Urwald isst,
wird mir vielleicht iibel; aber wer sagt, dass es dem Bewohner dieses Urwaldes an
einer Currywurstbude etwa anders ginge? Uberhaupt lieBe sich nicht sagen, wes-
halb wir uns vor diesem oder jenem ekeln sollten. Davon abgesehen, dass noch je-
der Gegenstand seinen perversen Anhdnger findet, gibt es zu vielen ,,ekelhaften®
Dingen auch sehr niichterne Zuginge. Einen erfahrenen Mediziner schreckt man
mit Korperfliissigkeiten jeder Art nicht so schnell. Spinnen — klassische Ekelkandi-
daten — sind fiir eine Vielzahl von Menschen Tiere von derartiger Faszinationskraft,
dass sie ihnen ihr Leben widmen. Ekel ist also nicht natiirlich und nur bedingt kul-
turell bestimmt. Wir miissen hier die Perspektive herumdrehen: Der Ekel ist ein
Phénomen, das nur ,,sprachbegabte®, ,,reflexionsfihige* — alles recht hilflose Aus-
driicke fiir die hier iiberall gesuchte Seinsweise — Wesen kennen konnen. Denn Ekel
bezieht sich niemals auf einen Gegenstand als solchen, etwa auf einen Geschmack
rein fiir sich betrachtet. Ekel bezieht sich auf einen Geschmack, Geruch, eine mate-
rielle Konsistenz, eine Figuration etc., insofern dies mit anderem in Beziehung
steht.

Ein Beispiel macht das deutlich: Tiere haben ebenfalls ihre Vorlieben. Eine
Katze etwa verweigert beeindruckend lange den Verzehr eines Futters, das sie nicht
»mag®. Meist kapitulieren die Katzenbesitzer zuerst, fahren in den Supermarkt und
kaufen das richtige Futter. Der Unterschied zwischen Katzen und Kindern z.B. ist
aber: dass man Katzen nicht austricksten kann! Das klingt nun wie eine Stirke der
Katzen gegeniiber den Menschen, es deutet aber doch nur ihre andere ontologische
Verfasstheit an. Man kann versuchen, das ,,falsche* Katzenfutter in eine alte Pa-
ckung des ,,richtigen umzufiillen, diese dann vor den Augen der hungrigen Katze

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

zu ,,6ffnen* und in den Napf zu entleeren. Die Katze wird keine drei Sekunden
brauchen und sicher nicht einmal einen Bissen nehmen miissen, um den Betrugs-
versuch zu durchschauen und sich anschlieBend stolz und indigniert abzuwenden.
Einem Kind kann man aber durch kluge Taktik suggerieren, das Abendessen sei
nicht das, was es so ungern isst, bzw. sei sein liebstes, oder sei etwas ganz anderes,
als es eigentlich ist. Daran zeigt sich iiberdeutlich, dass die Katze das Futter als
ganz genau das annimmt (oder eben verweigert), was es ist: dieses bestimmte Futter
oder eben ein anderes. Es gibt hier zwar eine gewisse ,,Individualitiat® im Ge-
schmack, aber der fixiert nur ein bestimmtes Aroma als ,,gemochtes. Anders beim
Kind: Dieses mag diesen oder jenen Geschmack, insofern er zugleich ein anderer
ist als er selbst.

Bedeutsamkeit ist das, was unsere Welt organisiert. Wir leben aus ihr. In Bezug
auf das Bedeutsame gewinnt anderes Bedeutung. Ist das Bedeutsame ein Gegen-
stand? Nein, die Bedeutsamkeit ist der Horizont, innerhalb dessen und durch den

¢.* Man kann es auch anders ausdriicken:

alles Einzelne fiir uns Bedeutung gewinn
Nicht nur ist jedes Ding, jede Gegenstindlichkeit allgemein fiir einen Menschen
verschiedener Auffassungen fihig. Nichts ist fiir einen Menschen einfach nur das,
was es ist. Dieses Prinzip — das noch niher als Prinzip der Altermination bestimmt
werden wird — mag als Protokollsatz den gesamten Sinn dieses Ersten Teils zu-
sammenfassen; der Zweck dieses Teils ist nichts anderes als die Entwickelung der
Implikation des Prinzips.

Die Illusion der Selbstidentitit der Dinge (in diesem Kontext immer allgemein
fiir Gegenstédndlichkeit genommen) riihrt ausschlieBlich von jenen Situationen her,
die in der Tat keine Bedeutsamkeit haben, oder genauer: deren Entfernung vom
Zentrum der Bedeutsamkeit — das es in einem ganz strengen Sinn, der noch ausge-
fiihrt werden muss, nicht gibt — ihnen den Anschein der Selbstgeniigsamkeit erteilt.
Es sind jene Situationen, in denen eine konsumative Logik herrscht, d.h. jene Be-
ziehung zu den Dingen, in denen diese zu bloen Mitteln des Verbrauchs oder Ge-

74 Man sieht, welche Transformationen der Begriff des Horizonts durchgemacht hat: Im
Ausgang vom Husserl’schen Gebrauch in den Analysen der Wahrnehmung wurde er zu-
erst umdeutet zu einem prareflexiven ,,Wissen” um die Moglichkeit des Horizonts selbst,
also der Moglichkeit der weiteren Wahrnehmung. Dann wurde er zur Moglichkeit nicht
nur der weiteren Wahrnehmung desselben, sondern der Auffassung ,,desselben” als eines
anderen. Schliellich erreicht er hier die Dimension, aus der die friiheren Umdeutungen
erst ihren Sinn erhalten: Der Horizont erscheint nun als das konkrete und individuelle
»Apriori“ der Bedeutsamkeit, als der Entwurf, innerhalb dessen es Wahrnehmung als be-
stimmte auf dem ,,Untergrund® einer fundamentalen Unbestimmtheit iiberhaupt geben
kann. Der Horizont geht somit jeder einzelnen Begegnung mit der und in der Welt vorher
und bestimmt sie in ihrem Wie. Im folgenden zweiten Kapitel wird noch eine weitere,

ebenfalls vollig grundlegende Gestalt des Horizonts begegnen.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 81

genstinden des (gleichwertigen) Austausches werden. Die Frage verstummt dann
angesichts scheinbarer Selbstverstindlichkeiten. Warum kaufst du ein Brot? Weil
ich es essen will. Aber man konnte ja auch alles mogliche andere kaufen, oder ganz
fasten. Warum will man was wie und mit wem essen? Nicht die Beantwortung sol-
cher Fragen ist die Aufgabe der Philosophie, wohl aber der Hinweis darauf, dass die
Leichtfertigkeit der Antwort die Fragwiirdigkeit des Tuns verschleiert. Bzw. dass
das Beispiel, wenn es denn wirklich trivial ist, das falsche ist, um Aufschluss zu ge-
ben, weil es jenes Moment nicht in den Blick eintreten ldsst, um das sich alles
dreht: das Leben aus einer Bedeutsamkeit, die durch nichts im Voraus festgelegt ist,
sondern die immer nur als Entwurf geschieht.

Was uns begegnet, ist also in doppelter Weise unbestimmt: Alles lésst sich, fiir
ein Wesen, wie es fiir uns als ,,Mensch“ in Frage steht, in mehr als einer Weise be-
trachten; alles ist der grundsitzlichen Verschiebbarkeit der Auffassungsweisen un-
terworfen. Und zugleich ist alles, was uns begegnet, nicht nur das, was es ist; son-
dern es erhilt seine Bedeutung — wenn es iiberhaupt eine hat — aus der Beziehung
auf ein anderes, das selbst nicht als Gegenstidndlichkeit ist und das mit dem Aus-
druck ,,Zentrum der Bedeutsamkeit™ ehrlicherweise auch nur sehr unbeholfen ange-
deutet ist. Um diese doppelte Entfernung jeder Gegenstindlichkeit von sich selbst
in eine griffige Formel zu gieBen, konnte man sagen: Alles kann aus Wesensgriin-
den ein anderes sein, als es ist; und nichts ist, es sei denn, es ist ein anderes als es
selbst. Es ist diese Differenz des Gegenstandes zu sich selbst, die Slavoj Zizek als
,,Parallaxe® bezeichnet.”

Man sieht, wie sich diese beiden Weisen der Entfremdung gegenseitig bedin-
gen. Das heifit auch: nur ein Wesen wie der Mensch, nur ein Wesen mit Sprache,
kann ein Begehren haben.

75 Vgl. Zizek: Die Parallaxe: ,,Die allgemeine Definition der Parallaxe lautet: die scheinbare
Verschiebung eines Objekts (die Verdnderung seiner Position vor einem Hintergrund)
durch einen Wechsel der Beobachterposition, der eine neue Sichtlinie schafft. Der philo-
sophische Clou dabei ist natiirlich, dass die beobachtete Differenz nicht einfach ,subjek-
tiv* ist, weil dasselbe Objekt, das ,da drauBlen‘ existiert, von zwei verschiedenen Stand-
punkten oder Blickwinkeln gesehen wird. Es ist eher so, dass, wie Hegel gesagt hiitte,
Subjekt und Objekt in sich vermittelt sind, so dass eine epistemologische Verschiebung
des Standpunkts des Subjekts stets eine ontologische Verschiebung im Objekt selbst re-
flektiert. Oder um es lacanianisch auszudriicken: Der Blick des Subjekts ist immer schon
in das wahrgenommene Objekt eingeschrieben, und zwar in Gestalt des blinden Flecks,
also dessen, was ,in dem Objekt mehr ist als das Objekt selbst‘, dem Punkt, von dem aus
das Objekt selbst den Blick erwidert.” (21)

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Wir gingen in diesem ersten Kapitel von einer relativ klassisch phdnomenologi-
schen Uberlegung zur Analyse der Wahrnehmung aus. Im Durchgang hat sich al-
lerdings bald deren Begrenztheit herausgestellt, so dass sich in dieser ,Hinfithrung*
der Blick von einigen {iberkommenen Topoi weg und zu einigen anderen (im Ubri-
gen nicht weniger iiberkommenen) Fragen hinwenden musste. So haben sich gewis-
se strenge Gegensatzpaare (wie ,,gegenstdndlich — ungegenstindlich®, ,,ideal — ma-
terial®) als unzuldnglich erwiesen; ebenso wurde die paradigmatische Rolle der
Fundierung in Frage gestellt. Aber auch solche letztlich unumginglichen Begriffe
wie ,,Reflexion®, ,,Sprachlichkeit* oder Sinn“ haben ihre Fragwiirdigkeit erwiesen:
Sosehr damit immer etwas Richtiges gemeint ist, so wenig ist bereits geklart, was
genau dieses ,,Richtige® ist.

Auf der anderen Seite trat der Horizont immer weiter in den Mittelpunkt der
Analysen, und das in einer Weise, die ihn nach und nach von einem Aspekt phino-
menaler Gegebenheit zu ihrem (ungreifbaren) Zentrum machte. Diese Seite der
Analyse fand ihr Gegengewicht in dem schrittweisen Eindringen in das Wesen der
Materialitit. Beides — Horizont und Materialitit — diirfen noch nicht ihrem Sinn
nach als erschopft gelten. Als asymmetrische Gegenpole — die schiefe Metapher mit
Bedacht gewihlt — werden sie auch im néchsten Kapitel das Nachdenken anleiten.

Ziel des ersten Kapitels war es dariiber hinaus, der ganzen Radikalitét der trans-
zendentalen Problematik Rechnung zu tragen. ,,Welt™ konnte deswegen immer nur
im Plural auftreten, denn der aufrichtigen Analyse enthiillt sich eine Vielstimmig-
keit schon ,,innerhalb® eines Subjekts und erst recht die oft geradezu kakophonische
Meiststimmigkeit zwischen den Subjekten, der gegeniiber (der fremden wie der ei-
genen) uns oft nur eine ausgesprochene Taubheit der Stabilitit von Welt und Selbst
versichern kann. Diese Stabilitit als Einstimmigkeit ist immer Ergebnis einer trans-
zendentalen Funktion, wie es Husserl richtig erkannt hat. Deswegen darf sie aber
gerade nicht mit den anstirmenden Vielstimmigkeiten zusammengeworfen oder
vorschnell zu deren Telos erklirt werden. Diese sind das eigentliche Problem einer
transzendentalen Analyse, jene, die Einstimmigkeit, ist selbst schon eine transzen-
dentale Funktion, um diese zu zdhmen.

Allerdings hat sich uns im Durchgang durch diese Destruktionen und Entwicke-
lungen unter der Hand ein anderes Gegensatzpaar aufgedringt, ndamlich das von Be-
stimmtheit und Unbestimmtheit. Es wird weiterhin die Untersuchungen begleiten;
dabei muss es freilich immer in seine heuristische Funktion zuriickversetzt bleiben,
es darf nicht seinerseits hypostasiert werden; sein exakter systematischer Ort wird
sich in II, 1 zeigen. Weiterhin hat sich die gesuchte Transzendentalphilosophie als
notwendig einer Philosophie des Begehrens bediirftig erwiesen. Dass hierzu lange
noch nicht alles gesagt ist — dass hierzu vielleicht aus Grundsitzen nicht alles ge-
sagt werden kann —, versteht sich von selbst.

Als Grundfrage einer so verstandenen Transzendentalphilosophie ergab sich
das, was wir als Altermination angesprochen haben. Als deren erste Formel darf

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 83

gelten: Nichts ist einfach nur das, was es ist. Ihrer ndheren Entwicklung wird das
zweite Kapitel gewidmet sein.

DIE RITOURNELLE

Davor mochte ich aber noch einmal anders auf eine der ersten Fragen zuriickkom-
men. Diese neuerliche Beschreibung soll zum einen noch einmal die Vorlaufigkeit
herausstellen, mit der gewisse Fragen oft gestellt werden; zum anderen wird sie be-
griffliches Instrumentarium bieten, das hoffentlich spiter, wenn wir die Genese des
Subjekts ndher zu fassen suchen, hilfreich sein wird.

Die ganze Frage der sogenannten vorpriddikativen Erfahrung ist zumeist falsch
gestellt. Es geht doch nicht darum, dass wir unsere Handlungen und Erfahrungen
mit Gedanken begleiten. Das ist sicher nicht notwendig der Fall. Das genaue Ge-
genteil ist der Fall, aber nicht etwa so, dass wir manchmal auch etwas denken und
manchmal nicht. Entscheidend ist, dass wir fast immer an etwas anderes denken als
an das, was wir gerade tun oder erleben. Wir sind gerade nicht damit beschiftigt,
das Erleben und Tun zu verbalisieren; unser Denken bewegt sich vielmehr immer
auf anderen Wegen, die die des Erlebens und Tuns, des Wahrnehmens und Han-
delns manchmal kreuzen, sich aber viel 6fter noch von ihnen entfernen.

Dabei bedarf der Begriff des Denkens einer gehorigen Ausdehnung. Es darf da-
runter nicht mehr nur das rein intellektuelle Nachdenken und Theoretisieren fallen
(schon gar nicht das methodisch geregelte, das es ja tiberhaupt nicht gibt, bzw. nur
als nachtrégliche Rechfertigung). Auch die Trdumerei und die Vorstellung muss da-
runter fallen, die Bilder der Phantasie und der Erinnerung, die Wortfetzen und Sitze
der Fragen, die einen umtreiben, und der Gespriche und Lektiiren, die ,hdngen
bleiben®; weiterhin gehoren auch die Melodien und Lieder und Motive hierher, die
uns, sei es als ,,Ohrwiirmer®, sei es als halbbewusste Rezitationen, umschwirren.

Einen wichtigen Hinweis auf den Charakter dieses ,,Denkens®, das die Erfah-
rungen umfingt und gewissermallen in ein Medium einbettet — zumindest die medi-
okren Erfahrungen —, ist das ,,Hangenbleiben®. Diese Bilder, Worte und Kldnge ha-
ben, solange sie nicht zum Gegenstand einer expliziten Aufmerksamkeit gemacht
werden, den Charakter der Ritournelle.”® Wie eine hiingengebliebene Platte kommt

76 Den Begriff verwendet Lacan in seinem Seminar zu den Psychosen (42 ff.), allerdings
gemil seines Gegenstands in einem anderen Sinn. Die Ritournelle grenzt sich als einer
der beiden Mechanismen der Erscheinung von Sprache im Wahn von dem ,,Wort*“ (in ei-
nem emphatischen Sinn) ab: Wéhrend dieses (z.B. ein fuir jeden Auflenstehenden ,,sinnlo-
ser Neologismus) dem Subjekt verspricht, den Kern und Keim aller Bedeutsamkeit aus-

zudriicken (wenngleich es dieses Versprechen niemals einlost), bezeichnet die Ritournel-

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

das Denken in ihnen auf das Immergleiche zuriick. Um den Bann zu 16sen, bedarf
es zumeist nur der Hinwendung der Aufmerksamkeit auf diese Phinomene; dann
lassen sich die Worte in Sitze und echte, vollzogene Gedanken fortschreiben; die
Tone zu Liedern ergédnzen; die Bilder in Geschichten oder Erinnerungen einbetten.
Eine andere Moglichkeit ist selbstverstindlich eine solche Erfahrung, die durch ihre
Unerwartetheit oder ihre Intensitit die Aufmerksamkeit so auf sich zieht, dass kaum
noch Platz fiir weiteres bleibt.

Daher ist es auch wichtig zwischen ,,gew6hnlichen* und ,,auflergewohnlichen®
Erfahrungen zu unterscheiden. Diese Unterscheidung ist aber gar nicht besonders
emphatisch gemeint: Gewohnlich sind jene Erfahrungen, bei denen ich mich auf ei-
ne Habitualisierung verlassen kann, also z.B. das Zihneputzen, das Kaffeekochen,
das Essen, das Fahrradfahren etc. Aulergewohnlich sind dann schon, und in unter-
schiedlichem Malle, jene Erfahrungen, die eine Aktualisierung der Habitus er-
zwingt, etwa wenn ich beim Radfahren beinahe an einen Baum fahre etc.

Diese Ebenen des ,,Denkens in einem weiten Sinn bleiben uns meist verbor-
gen, nicht deswegen weil sie etwas besonders Mysterioses wiren oder durch ihren
eigenen Entzug definiert wiren oder aus dhnlich pathetischen Griinden. Sie bleiben
meist verborgen aus dem ganz schlichten Grund heraus, dass sie nur als ,,Begleit-
musik® fungieren, und zwar als eine, die im Hintergrund spielt, bald ihre Motive
den Hauptstimmen der Erfahrung entnimmt, sich bald von ihr abwendet, um diese
Motive zu wiederholen und die Hauptstimmen zu iiberlagern. Allerdings lésst, so
behaupte ich, zu jedem Zeitpunkt eine Wendung der Aufmerksamkeit diese Hinter-
grundmusik entdecken. Freilich ldsst sich das wiederum nicht gezielt herbeifiihren,
denn wenn ich mich darauf konzentriere, das bewusst wahrzunehmen, was ihm
Hintergrund meines Bewusstseins ablduft, dann kann ich auch ebenso wohl versu-
chen, mich ,,normal zu verhalten“ — es geht einfach nicht, wenn man es will.

All das sind ja doch Banalititen, und doch muss man sie einmal erwéhnen, um
der Frage nach der genauen Charakterisierung des menschlichen Weltzugangs né-
her zu riicken und sich von sterilen Diskussion wie der nach der ,,vorpradikativen

le jene sich unendlich wiederholenden Formeln, die gerade als bedeutungslose erschei-
nen: ,,A I’opposé, il y a la forme que prend la signification quand elle ne renvoie plus a
rien. C’est la formule qui se répete, qui se réitére, qui se sérine avec une insistance stéréo-
typée. C’est ce que nous pourrons appeler, a I’opposé du mot, la ritournelle.“ (Ebd. 43 f.)
Das Phinomen findet sich aber sehr wohl auch diesseits des Pathologischen — wobei zu
vermuten ist, dass es, sobald es in jenes eingeht, seine Charakteristik &dndert — und nur als
solches, als ,,alltigliches” soll es uns interessieren. Die Phdnomene, die Lohmar als ,,in-
neres Reden® untersucht (Phdnomenologie der schwachen Imagination. 58-61), gehoren
einer sehr rationalisierten Stufe der psychischen Organisation an und decken daher natur-
gemdl nur einen kleinen Teil der ,,untergriindigen Versprachlichung selbst noch beim

,normalen‘ (d.h. nicht-kranken) Menschen ab.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 85

Erfahrung® freizumachen. Wenn man darunter einer Erfahrung versteht, die nicht
schon verbal durchorganisiert oder vorbereitet oder begleitet ist, dann gibt es das
natiirlich; was es nicht gibt, ist eine ,,nicht-menschliche Erfahrung®.”

Oder gibt es nicht auch die? Was genau geschieht denn, wenn eine Erfahrung so
ins Bewusstsein einbricht, dass ein Raum fiir anderes, fiir eine ,,Hintergrundmusik®
nicht mehr bleibt? Kann es das geben: dass eine Erfahrung den ganzen ,,Raum des
Bewusstseins* einnimmt?’8

In der Erfahrung im emphatischen Sinn stockt, stoppt der Hintergrund der Ri-
tournelle, er setzt aus. Bin ich also dann ganz bei der Erfahrung, gehe ich ganz in
ihr auf, ohne den Aspekt der Altermination, der Distanzierung und Moglichkeit,
auch anderes zu tun, zu denken, aufzufassen? Es mag sein, dass es Erfahrungen
gibt, die so charakterisiert sind, aber es sind die allerwenigsten und nur die auf3er-
gewohnlichsten, vielleicht sogar nur die allerschlimmsten. Aber selbst dort, ist es
nicht sicher, dass die Charakteristik die einer Einsinnigkeit ist.

77 In der Tat scheint Lohmar aber eine solche Position zu vertreten. Schon in Erfahrung und
kategoriales Denken sucht er vor allem bei Kant und Husserl die systematischen Grund-
lagen einer Zwischenschicht der menschlichen Erfahrung, die jenseits der Wahrnehmung
einzelner Gegenstinde steht, aber diesseits einer mitteilbaren Erkenntnis. Dabei erscheint
eher die Husserl’sche Idee eines Logos leitend, der noch die Wahrnehmung und unmit-
telbare Erfahrung selbst durchwaltet. Wihrend diese Idee in einem, wenn auch span-
nungsvollen Verhiltnis zur (von uns vertretenen) These steht, wonach die menschliche
Erfahrung nirgends eine sprachfreie sein kann, auch wo sie nicht versprachlicht ist,
nimmt Lohmar in Phdnomenologie der schwachen Phantasie nun tatsichlich nicht-
sprachliche ,,Repréisentationssysteme* an, die unberiithrt vom ,,Héherstufigen®, wenn
auch in Zusammenarbeit mit ihm die biologische Grundlage der Welthabe bilden: ,,Diese
Reprisentations-Systeme sind das immer noch in uns stindig fungierende, sozusagen
phylogenetisch dltere System des Denkens, das mit dem im Menschen vordergriindig
dominierenden, sprachlichen System storungsfrei zusammenarbeitet.” (217) Dagegen ist
einfach mit Merleau-Ponty zu erwidern: ,,Davantage, il n’y a pas d’expérience sans pa-
role, le pur vécu n’est pas méme dans la vie parlante de I’homme.* (Phénoménologie de
la perception. 1037)

78 Diese Metaphern diirfen auf keinen Fall wortlich genommen werden. Das Bewusstsein ist
nicht nur deswegen nicht mit einem Raum zu verwechseln, weil es eine andere Seinswei-
se hat; auch die Vorstellung einer bestimmten ,,Fassungskraft” des Bewusstseins, die bald
ausgefiillt, bald noch aufnahmefidhig wiare, muss so fern wie moglich gehalten werden.
Hier ist Bergson ein wertvoller Zeuge: Das Bewusstseins muss — wenn man es schon
vorstellt, und wie sollte man sonst davon reden? — als ein dynamisches Sein begriffen
werden, das sich im Rhythmus seiner Anstrengung zusammenzieht und konzentriert oder

entspannt und weitet. Freilich sind auch diese Bilder mit Vorsicht zu nehmen.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Betrachten wir solches niher. So konnte man doch etwa beim Sex, genauer:
beim Orgasmus sagen, dass ein Punkt der Nicht-Entzweiung erreicht wire, eine
Einsinnigkeit hochsten Grades. Das ist aber keineswegs sicher, denn der Orgasmus
ist ja nur der Endpunkt einer Steigerung, in deren Verlauf sich reale sinnliche Er-
fahrung und Phantasma gegenseitig in die Hohe treiben. Es mag sein, dass man im
Augenblick des Orgasmus ,,an nichts anderes denken® kann, aber diese Erfahrung
ist eine, die eben durch die Struktur der Altermination erst herbeigefiihrt wird. Und
diese Einsinnigkeit hélt auch nur einen Augenblick, einen Wimpernschlag an. Das
Beispiel ist dennoch instruktiv, denn es ist kein Zufall, dass sich solche Theorien
der Einsinnigkeit gerade hieran orientieren, und zwar egal ob sie in einem biologis-
tischen Sinn oder, nur scheinbar im Gegenteil, in einem mystischen Sinn argumen-
tieren. Die Notwendigkeit, mit der die Sprache der Mystik ihre Begriffe dem Sexu-
ellen entlehnt (und umgekehrt!), ist wohlbekannt, sie ist auch verstidndlich: Die
,Vereinigung® im sexuellen oder im mystischen Sinn ist zum einen das Maximum
an Einsinnigkeit, sie ist zum anderen auch die Legitimation der Rede von Einsin-
nigkeit tiberhaupt. In der Erfahrung des Sexuellen scheint sich das Streben nach
Einsinnigkeit als natiirliches Bediirfnis des Menschenwesens zu erweisen; die Ein-
heit, die vom Sexuellen vorgeblich nur illusorisch, von ,,Hoherem* wie einer Mys-
tik z.B. dann ,,wirklich* erreicht wird, kann so als das natiirliche und wahre Ziel des
Menschseins vorgestellt werden. (Wichtig ist hier die Unterscheidung: Es sind zwei
durchaus verschieden Fragen, ob es ein menschliches Streben und ,,Bediirfnis* nach
solcher ,,Einheit* und Einsinnigkeit gibt und ob diese Einheit und Einsinnigkeit das
natiirliche Ziel des Menschseins ist. Man kann ersteres bejahen, ohne das letztere zu
unterschreiben. Aber schon das erstere geht vielleicht viel zu weit, ist bereits von
metaphysischen Konzeptionen massiv belastet.)

Ein anderes Beispiel wire das spannende Buch, das ich lese. Aber auch hier bin
ich doch niemals, ,,ganz beim Text“. Jeder Autor weif3 das, und jeder gute Autor be-
riicksichtigt das. Die Lektiire eines Krimis z.B. zieht doch gerade ihren Reiz daraus,
dass nicht alles klar ist und der Leser daher jedes Ereignis als Indiz fiir die Losung
aufzufassen geneigt ist. Das gilt sicher nicht in der selben Weise fiir andere Genres,
man konnte aber Analoges sicher iiberall feststellen, wo von Spannung die Rede ist.
Spannung ist ja gerade das Gespannt-Sein auf etwas, das noch nicht vollzogen ist,
also bereits eine Einordnung des Vollzogenen oder Aktuellen in einen Horizont der
Unbestimmtheit.

Anders ist das Phinomen des Erschreckens. Im Erschrecken zieht sich das Be-
wusstsein tatsdchlich auf einen Punkt zusammen, auf jenen ,,Schreck™ eben, dessen
hinreichende phidnomenologische Kldrung noch aussteht. Charakteristisch fiir den
Schreck ist das Zusammenzucken, das Zuriickweichen, das An-sich-Halten, aber
auch zugleich und ohne jeden Widerspruch, das Erstarren. Im Augenblick des
Schrecks scheint in der Tat keinerlei Distanz zum Erleben stattzufinden, die Ritour-
nelle setzt fiir einen Moment aus. Aber eine solche Position ist ja auch nicht haltbar;

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 87

der Schreck ist seiner Definition nach nur eine voriibergehende, duflerst kurze Er-
fahrung. Vielleicht muss man gar die Uberlegung umdrehen: Das Schreckhafte am
Schreck mag gerade die Unmoglichkeit selbst sein, an anderes zu denken. Fiir einen
Augenschlag zwingt das absolut Unerwartete zu einer Aufgabe des Hintergrunds.”
Dann allerdings setzt dieser wieder ein: Ein Schreck mag sich in eine dauerhaftere
Angst fortsetzen; doch schon diese ist wieder mit einer Frage beschiftigt, und sei es
nur die, worum es sich bei der Bedrohung handelt, woher sie kommt, wie mit ihr
umzugehen sei etc.

Noch einmal anders liegt wohl die Sache bei dem Trauma. Doch auch hier lésst
sich keineswegs behaupten, dass der ritournellehafte Hintergrund, das ,,etwas ande-
res denken®, vollkommen eingestellt wire. Im Kontext des hier Ausgefiihrten miiss-
te man viel eher sagen, dass nicht die Ritournelle selbst, wohl aber ihre Freiheit
eingeschrinkt ist durch die Erfahrung des Traumas. Dieses erweist sich als so stark
und uniiberwindlich, dass sich die Ritournelle nicht von ihm abzul6sen vermag. Der
Hintergrund mag zwar immer noch eigene Wege gehen, diese verbleiben aber im-
mer oder doch nachhaltig im ,,assoziativen* Umkreis der traumatischen Erfahrung.

Man muss allerdings aufpassen, dass man ausgehend von dieser Charakteristik
nicht in allzu schlichte Assoziationstheorien abrutscht. Zwar ist es durchaus auch
richtig, dass einer der Wege, die ein echtes, produktives Denken gehen kann, in der
Einbeziehung des Hintergrunds zum Vordergrund bestehen kann; es soll damit aber
nicht der Vorstellung einer ,,quasi-rationalen* Autonomie der Ritournelle das Wort
gesprochen werden. Diese kann solche quasi-rationalen Hinweise geben, sie muss
es aber nicht. Ihr Charakter hiangt wesentlich auch mit der Ndhe zum Vordergrund
zusammen: Es ist so, als iibe der Vordergrund eine gewisse Funktion der Selektion
und Verstetigung aus. Wo ein Gedankensplitter aus der Ritournelle in den Vorder-
grund dringt, gerit er gewissermaBen an eine Schwelle, deren Uberschreitung,
wenn sie gelingt, ihn einer Modifikation seiner Natur unterwirft: Er formt sich zum
Gedanken aus, der bereits eine erkennbare Gestalt hat und daher beachtet oder aber
zuriickgewiesen werden kann. Das Fragment bii3t damit seine Eignung zur Ritour-
nelle ein, gerade in dem MaB, in dem es sich zum Ankniipfungspunkt einer echten
Uberlegung macht. Das scheint aber als Beschreibung der Wege des Erkennens

79 Die Phinomenologie des Schrecks ist damit keineswegs erschopft. Vor allem sollte man
auch das Unerwartete nicht zu stark machen: Neben dem wirklich unerwarteten Schreck
gibt es doch auch den antizipierten, der um nichts geringer sein muss. Mit solch antizi-
piertem Schreck spielen die unterschiedlichen Subgenres des Horrorfilms: Man folgt ei-
ner Figur durch dunkle Ginge, immer in der paradoxen Erwartung, dass gleich etwas Un-
erwartetes eintrete. Man nimmt so den Angriff, den Larm, die Hand aus dem Dunkel etc.

immer schon vorweg... und ist doch erschrocken, wenn es wirklich geschieht.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

noch zu eng gefasst zu sein; in Wirklichkeit werden mehrere Prozesse mitspielen.®
Was man aber in Bezug auf die Ritournelle festhalten kann, betrifft ihre spezifische
Seinsweise, denn das, was ihr ,,Inhalt™ ist (wenn man dort noch so sprechen kann),
ist liminal, es ist auf der Grenze zum Gegenstdndlichen verharrend, halb schon fest
umrissen, halb noch in einen unbegrenzten Abgrund gehdrend. Die Bedeutung die-
ses fast schon Gegenstindlichen, noch Unscharfen wird sich erst im Dritten Teil
ganz erweisen.

Ein weiterer Aspekt ist hier noch zu betrachten. Was geschieht nimlich, wenn
wir versuchen, den Hintergrund auszuschlieBen, wenn wir ,,ganz bei einer Sache
sein® wollen? Es stellt sich sofort heraus, dass das ein duBerst schwieriges Unter-
fangen ist. Fast nie sind wir jener Dimension der Ritournelle bar. Es bedarf groBter
Anstrengungen, um eine vollstindige Authebung des Hintergrunds und seine In-
tegration in den Vordergrund zu erreichen (und selbst dort ist der Erfolg noch zwei-
felhaft). Im Allgemeinen lassen sich die gezielten Praktiken einer solchen Aufhe-
bung des Hintergrunds unter den Begriff der Meditation fassen; diese hat eben das
in ihren verschiedenen Ausprigungen zum Ziel. Ob es wirklich erreichbar ist, ist
eine Frage fiir sich. Interessant ist aber doch die Sehnsucht nach einer solchen Ein-
sinnigkeit, die durch die Verbreitung solcher Praktiken — zu denen im gegebenen
Kontext auch solche der Herbeifiihrung einer Trance zu rechnen sind — belegt ist.

Ein anderes Beispiel ist aber noch sehr viel aufschlussreicher: Wenn man ver-
sucht, in absoluter Geistesgegenwart eine Handlung zu vollziehen, wird sie
schlechthin unméglich. Damit ist aber nicht in erster Linie gemeint, dass der moto-
rische Vollzug unter der zu grolen Aufmerksamkeit auf ihn leidet; das ist sicher
auch der Fall. Doch will man etwa vollkommen und jenseits allen denkbaren Zwei-
fels sicher gehen, dass man den Herd ausgestellt hat, dann wird das niemals gelin-
gen. Die neurotische Konzentration auf das Ausschalten des Herdes, die die Ge-
wissheit anstrebt, macht sie gerade dadurch unméglich. Der Neurotiker kann nie-
mals ganz sicher sein, dass der Herd aus ist, und wenn er auch noch so aufmerksam

80 Ritournelle bedeutet selbstverstiandlich nicht, dass es im Hintergrund keinerlei Verdnde-
rungen gibt, im Gegenteil. Ein bekanntes Phanomen mag hier als Analogie, und vielleicht
als mehr denn nur als Analogie dienen: Die Philologie hat es vor allem bei élteren Texten
immer wieder mit dem Problem der Korruption des Textes zu tun. Ein Abschreiber hat
mechanisch, also in einer Handlung, wihrend derer der ,,Hintergrund“ die dominantere
Schicht des Bewusstseins war, einen Text kopiert und dadurch Fehler generiert. Oder
aber er hat im Gegenteil ,,zu viel“ Aufmerksamkeit auf den Text gerichtet, dort eine ihm
unverstdndliche Stelle identifiziert und diese selbststéindig ,,emendiert™. Aufgabe der Phi-
lologie ist dann die Herstellung des (wahrscheinlichen) Urtextes. Vor allem die erste
Moglichkeit der Korruption scheint einige Parallelen mit der Verdnderung des ritournel-
leartigen Hintergrunds zu haben. Auf ein der zweiten Korruptionsméglichkeit paralleles

Phidnomen werden wir gleich noch zu sprechen kommen.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 89

die Handlung selbst vollzogen hat. Im Gegenteil: Je aufmerksamer er sie vollzogen
hat, desto unsicherer wird er ihrer sein. Die Ironie ist, dass nur der sicher sein kann,
seinen Herd ausgestellt zu haben, der sich nur in einem begrenzten Maf fiir die
Frage interessiert. Fast scheint es, als wiirde der Neurotiker auf ein metaphysisches
Problem ersten Ranges stoBen, nimlich auf die Unmoglichkeit der Ubereinstim-
mung von Verstand und Sache. Die adaequatio ist dann eine metaphysische Un-
moglichkeit, wenn sie wirklich und bewusst angestrebt wird. Sie ist es deswegen,
weil sie, betrachtet man die Handlungen und Dinge allzu genau, radikal unverstdnd-
lich bleibt. Sie ist aber sehr wohl méglich, wenn man sich auf ihr schlichtes Faktum
verldsst: ,,Ja, ich bin mir ziemlich sicher, dass ich den Herd ausgestellt habe. Mach’
dir keine Sorgen.*

Diese Ausfiihrungen zur Ritournelle bleiben noch bruchstiickhaft — fast wie die Ri-
tournelle selbst. Aber sie eroffnen neue Fragen, auf denen erst sehr viel spiter, in
Teil III zuriickgekommen werden kann. Zuerst muss die Strukturierung von Welt
im Zeichen der Altermination vollstindig expliziert werden.

am 14.02.2026, 14:37:57. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 14:37:57.


https://doi.org/10.14361/9783839441008-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

