
16  Aufziehen, ärgern, irritieren

 
Das »Necken« und »Reizen« (pasozi) von Tao-Kindern dient nicht nur dazu, sie zum 
Weinen zu bringen, sondern auch dazu, »Ärger« und »Wut« (somozi) in ihnen hervor-
zulocken. Nachdem ich im letzten Kapitel die Marginalisierung von »Traurigkeit« 
(marahet so onowned) behandelt habe, widme ich mich nun der Hervorlockung und an-
schließenden Beschämung des »Ärgers«. Aus Sicht der Tao sind weinen und »wütend 
werden« eng miteinander verwandte Gefühlsregungen, die sich – sofern sie nicht im 
»tiefsten Inneren« (onowned) belassen werden – durch unkontrolliertes »Herumlär-
men« artikulieren. Sie werden deshalb unter dem polysemischen Sammelbegriff ma­
rahet so onowned zusammengefasst, der so viel wie ein »schlechtes Inneres« bedeutet 
(vgl. Kapitel 6, Abschnitt Das Bauchorgan onowned).

Tao-Kinder müssen lernen, das »Aufziehen«, »Ärgern« und »Irritieren« (pasozi1) 
der anderen stillschweigend über sich ergehen zu lassen, damit diese von ihnen ab-
lassen und sich anderen »Opfern« zuwenden, die ihre Emotionalität noch nicht so gut 
unter Kontrolle haben. Die Unterdrückung des hervorgelockten »Ärgers« erfolgt durch 
eine umfassende Beschämung »aggressiven Verhaltens« (marahet so iyangey). Der von 
Tao-Kindern empfundene »Ärger« wird hierdurch jedoch nicht zum Verschwinden 
gebracht. Er existiert in ihrem »tiefsten Inneren« als »unterdrückter Ärger« (somozi 
do onowned) fort, von wo aus er in bestimmten Momenten zutage tritt und sich z. B. 
gegenüber jüngeren und schwächeren Kindern entlädt. Die auf »aufziehen«, »ärgern« 
und »irritieren« basierenden Sozialisationspraktiken sind letztlich deswegen so er-
folgreich, weil sich Bezugspersonen und ältere Kinder gegenüber jüngeren Kindern 
auf ambivalente Weise verhalten.

Ärger / Wut hervorlocken

»Ärger« und »Wut« (somozi) gelten als problematisch, weil sie in der Lage sind, das so-
ziale Gemeinwesen zu zerstören, und darüber hinaus mit den bösen Machenschaften 
der anito in Verbindung gebracht werden. Um »Ärger« / »Wut« von den Tao fernzuhal-
ten, ist es wichtig, dass Kinder diese in ihrer Gesellschaft als verwerf lich angesehe-
nen Emotionen zunächst einmal genau kennenlernen und am eigenen Leib erfahren. 

1  �Pasozi hat mit somozi und masozi die Wurzel sozi gemeinsam, es leitet sich somit von »Ärger« / »Wut« ab. 
Das Präfix pa- gibt an, dass jemand aktiv in einen bestimmten Zustand versetzt wird, weshalb eine 
tref fende Übersetzung für pasozi »wütend machen« lautet.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit402

Kleinkinder dürfen ihren »Ärger« jedoch nicht ausleben, da sie in diesem Fall sofort 
mit Beschämung und sozialer Ausgrenzung durch ihre gesamte soziale Umwelt 
konfrontiert werden. Das »Wütendmachen« (pasozi) und anschließende Beschämen 
jüngerer Kinder muss in einem Zusammenhang gesehen werden, denn um ein be-
stimmtes Verhalten als etwas Negatives zu markieren, muss es zunächst vorhanden 
und konzeptuell greif bar sein. Eine erfolgreiche Unterdrückung des »Ärgers« setzt 
voraus, dass er sich zunächst in all seiner Abscheulichkeit zeigt.

Meine Auswertung des »Ärger«-Clusters bei der Erhebung des emotionalen Voka-
bulars des ciriciring no tao sowie auch die in Interviews, informellen Gesprächen und 
bei den systematischen Beobachtungen gewonnenen Erkenntnisse deuten darauf 
hin, dass das Ausmaß des von den Tao im Alltag empfundenen »Ärgers« sehr hoch ist 
und dass die Tao regelrecht von dieser Emotion geplagt werden.2 »Ärger« und »Wut« 
überkommen die Tao wie bösartige Geistwesen, vor denen sie sich durch Vorsicht 
und Achtsamkeit schützen müssen. Auf der Konzeptebene erfährt »Ärger« keine ge-
naue Ausdifferenzierung, diverse Formen des »Ärgers« werden unter dem Oberbegriff 
somozi subsumiert, der sowohl »rasenden Zorn« als auch eine »leichte Verstimmung« 
ausdrücken kann. Auch positive »Ärger«-Formen, wie der »Sanktionsärger« ( justified 
anger) werden für gewöhnlich durch somozi wiedergegeben. Doch auf der Ebene des be-
obachtbaren Verhaltens findet eine äußerst genaue Evaluierung der mit »Ärger« und 
»Wut« in Verbindung stehenden Ausdruckszeichen statt. Selbst kleinste Anzeichen von 
»Gereiztheit« werden von den Tao für gewöhnlich wahrgenommen. Bereits ältere Säug-
linge schauen verstohlen nach den Gesichtern ihrer Eltern, um darin Hinweise über 
deren aktuelle Stimmungslage herauszulesen. Sie tun dies, weil sie vor deren »bösen 
Gesichtern« (marahet so moin) »Angst« (maniahey) empfinden (vgl. Kapitel 7 und 10).

Die diffusen Sozialisationspraktiken des »Wütendmachens« werden von den Be-
zugspersonen häufig zum Zeitvertreib angewandt, wenn mehrere Personen aus der 
Ingroup gemeinsam kleine Kinder betreuen. »Aufziehen«, »ärgern« und »irritieren« 
(pasozi) sind eine kreative Angelegenheit, bei der sich Bezugspersonen und später auch 
Peers fortlaufend neue Arten der Beschämung ausdenken. Gelingt ein spontan durch-
geführter Streich, führt dies zu »guter Laune« (apiya so onowned) und allgemeiner  
»Belustigung« ( yapiya piyalalamen) aufseiten der Ausführenden.

Mein Datenmaterial weist eine Schlagseite auf, die darin besteht, dass ich vor al-
lem Episoden beobachten konnte, in denen meine eigenen Kinder von erwachsenen 
Tao oder älteren Tao-Kindern im Alter zwischen 4 und 10 Jahren »aufgezogen« wur-
den. Denn wenn ich teilnehmende Beobachtungen im Dorf durchführte, betreute ich 
häufig Theo und / oder Johann. Relativ selten war es mir hingegen möglich, die Her-
vorlockung des »Ärgers« bei jüngeren Tao-Kindern inmitten ihrer Verwandtschafts-
gruppen zu beobachten, weil dies in den Wintermonaten innerhalb der vahey und im 
Sommer in den Gassen vor den Wohnhäusern stattfand. Da die Gassen zwischen den 
Häuserzeilen von Iranmeylek die Funktion eines privaten Raums haben, war mir dort 
ein Verweilen und längeres Beobachten ohne Einladung nicht möglich. Einige Episo-
den konnte ich nur im Vorbeigehen beobachten, weil ein Stehenbleiben »unhöf lich« 

2 � Frühere Ethnografen wie Scheerer (1908), Leach (1937), Stewart (1937, 1947), Mabuchi (1956) und De 
Beauclair (1958) schlossen aufgrund der weitestgehenden Abwesenheit (oder besser: Unsichtbarkeit) 
aggressiven Verhaltens im Alltag irrtümlicherweise auf ein Nichtvorhandensein oder eine nur sehr 
schwache Ausprägung dieser Emotionen bei den Tao.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16  Aufziehen, ärgern, irritieren 403

(jyaninnigan) gewesen wäre. Das ständige »Ärgern« unserer Kinder setzte meine Frau 
und mich unter Druck. Da ich das hohe Maß an privatem Stress, unter dem meine 
Familie während unseres Feldaufenthaltes litt, bereits in Kapitel 2 beschrieben habe, 
gehe ich an dieser Stelle nicht nochmals hierauf ein.

Vorbeigehende Personen der Ingroup ziehen Säuglingen gerne den Schnuller für 
einen kurzen Moment aus dem Mund und kneifen ihnen dabei in die Wangen. Wenn 
die Säuglinge sich »ruhig« (mahanang) verhalten, erhalten sie den Schnuller sogleich 
wieder. Wenn sie jedoch den Mund verziehen oder in irgendeiner Weise protestieren, 
werden sie von ihren Angehörigen ausgelacht. Älteren Kindern werden manchmal 
Zigaretten oder Betelnüsse angeboten, worauf diese den »Blick abwenden« (jiozayan) 
und »schüchtern« (kanig) werden.

Gelegentlich besitzen »Ärger«-Episoden einen theatralischen Charakter. Personen 
aus dem Kreise der Ingroup spielen jüngeren Kindern bisweilen Szenen vor, die von 
diesen aufgrund ihrer kognitiven Entwicklung noch nicht durchschaut werden können:

Junge (3 Jahre)
Es ist vormittags bereits sehr heiß. Zwei Jungen im Alter von 2 und 3 Jahren sitzen 
vor dem Laden in einer improvisierten Badewanne und planschen. Die Mutter der 
Jungen sitzt zusammen mit ihrer Schwester in der Nähe und unterhält sich.

Ein ca. 45-jähriger Mann kommt vorbei, »lächelt« (mamin) den beiden Frauen zu 
und tut so, als ob er mit dem älteren der beiden Jungen »schimpfen« (ioya) würde.  
Er stellt sich vor dem Jungen hin, beugt sich mit hinter dem Rücken verschränkten 
Armen leicht vor und »blaf f t ihn an« (ioya). Meine Frau, die diese Episode beobach-
tet, kann den Wortlaut nicht verstehen.

Der 3-Jährige steht in der Badewanne und weicht einen Schritt zurück. Er wirkt 
irritiert und scheint zu überlegen, was los ist. Der Mann kommt nahe an den Jungen 
heran und hält ihm seinen Hinterkopf hin. Der Junge schlägt den Mann mit einem 
Plastikeimerchen, das er gerade in der Hand hält, auf den Hinterkopf.

Die beiden Frauen, die diese Szene beobachtet haben, »lachen schallend« 
(maznga). Der Mann entfernt sich von der Szene. Nach etwa 4 Metern bleibt er  
stehen, dreht sich zu dem kleinen Jungen hin und »lacht« ihn »aus« (maznga). Der 
Junge bleibt während des Gelächters für kurze Zeit bewegungslos in der Badewan-
ne stehen, dann nimmt er sein Spiel wieder auf.
Beobachtungsprotokoll 62; aufgezeichnet am 16.05.2011.

Auch wenn es schade ist, dass die Worte des Mannes in der oben aufgeführten Episo-
de nicht überliefert sind, so geht doch aus seinem Verhalten eindeutig hervor, dass er 
den 3-jährigen Jungen durch »Anblaffen« (ioya) und anschließendes Hinhalten seines 
Kopfes absichtlich provoziert, um eine »wütende« (somozi) Reaktion aus ihm hervor-
zulocken.3

Ältere Kinder geben manchmal in unbeobachteten Momenten Kleinkindern  
getrockneten Ziegenkot in die Hand. Mütter haben Angst, dass Kleinkinder aus  

3 � Die auf die »Wut«-Reaktion des Jungen folgende Beschämung durch auslachen lässt sich bei dieser 
Episode besonders gut feststellen. Sogar die Mutter des Jungen stimmt in das Gelächter ein – was  
ungewöhnlich ist.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit404

Unwissenheit den Ziegenkot essen könnten; dies ist mit ein Grund dafür, dass sie ihre 
Kinder nach Möglichkeit ständig im Blick behalten. Im Kleinkindalter gehen viele Ge-
fahren tatsächlich von geringfügig älteren Kindern aus, die sich einen Spaß daraus ma-
chen, jüngere Kinder zu »ärgern«. Wie ich in Kapitel 12 bereits dargestellt habe, weist das 
»Ärgern« unter Kindern bisweilen bedrohliche Züge auf, etwa wenn einem Kleinkind ein 
Krebs vor das Gesicht gehalten wird, ältere Kinder unangenehm nahe an ein jüngeres he-
ranrücken oder geisterhafte Grimassen schneiden. Eine Besonderheit des »Aufziehens« 
innerhalb der kindlichen Peergruppen besteht darin, dass sich auf einmal alle Kinder 
gegen ein einzelnes, zumeist jüngeres und schwächeres Kind wenden (wobei je nach 
Situation neue Allianzen geschmiedet werden). Wenn Kinder »ruhig« bleiben und ihre 
Emotionen unter Kontrolle behalten, gehen »Ärger«-Attacken schnell vorüber. Schika-
nen können am effektivsten abgewehrt werden, wenn Kinder trotz der ihnen zugefüg-
ten Provokationen »lächeln« (mamin) und auf diese Weise in subjektiv als »schlecht« und 
»unangenehm« (marahet) empfundenen Situationen die Oberhand behalten.

Theo wurde besonders häufig ein »Opfer« der Kindergruppen, weil wir ihn nicht wie 
Tao-Säuglinge und -Kleinkinder innerhalb eines eng definierten Aktionsradius be-
ließen, sondern entsprechend der von uns erlernten kulturellen Vorstellungen und 
Verhaltensweisen überallhin mitnahmen. Obwohl wir die meiste Zeit über in Theos 
Nähe blieben, konnten wir ihn nicht immer vor den Kindergruppen beschützen, die 
Mittel und Wege fanden, ihn ggf. auch vor unseren Augen zu »ärgern« (pasozi) und 
zu »ängstigen« (anianniahin). In komprimierter Form möchte ich nun einige Episoden 
aufführen, aus denen das »irritierende« Verhalten der Kindergruppen gegenüber Theo 
hervorgeht:

Abbildung 21: Ein Junge aus der GYB schneidet eine Geisterfratze.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16  Aufziehen, ärgern, irritieren 405

Theo (19 Monate)
Theo will einem 5-jährigen Mädchen etwas zeigen, doch dieses stellt sich absicht-
lich immer zwischen Theo und das, was er ihr zeigen will, um ihn »wütend zu  
machen« (pasozi).
Beobachtungsprotokoll 63; aufgezeichnet am 08.12.2010.

Theo (19 Monate)
Die Enkelin unseres Vermieters (9 Jahre) und ihre gleichaltrige Freundin versperren 
Theo den Weg mit einem Yogaball.
Beobachtungsprotokoll 64; aufgezeichnet am 11.12.2010.

Theo (21 Monate)
Die Enkelin unseres Vermieters (9 Jahre) und ein 7-jähriges Mädchen aus der 
Nachbarschaf t nebeln Theo mit ihrer »Seifenblasenpistole« (einem Spielzeug, 
das Seifenblasen erzeugt) ein und lassen ihn nicht aus dem Seifenblasennebel 
hervortreten.
Beobachtungsprotokoll 65; aufgezeichnet am 16.01.2011.

Theo (21 Monate)
Die Enkelin unseres Vermieters (9 Jahre) säuselt mit hoher Babystimme Theos Na-
men, ein 8-jähriges Mädchen schneidet derweil die oben erwähnte »Geisterfratze«.
Beobachtungsprotokoll 66; aufgezeichnet am 16.01.2011.

Theo (23 Monate)
Die Kindergruppe macht sich einen Spaß daraus, Theo zu verfolgen. Die Kinder 
rennen hinter ihm her und versuchen, eine »Ärger«-Reaktion (somozi) aus ihm 
hervorzulocken.
Beobachtungsprotokoll 67; aufgezeichnet am 14.03.2011.

Es fällt auf, dass die in den oben stehenden Episoden aufgeführten Tao-Kinder diverse 
Methoden anwenden, um »Ärger« / »Wut« in Theo hervorzulocken. Sie nutzen die sich 
ihnen bietenden Gelegenheiten geschickt aus, um ihn in immer neuen Variationen zu 
»ärgern« und zu »irritieren«.

Die Schwierigkeiten, auf die Johann im Umgang mit den Kindern seiner Altersgruppe 
traf, möchte ich anhand eines Feldtagebucheintrags illustrieren, in dem ich Johanns 
Eingewöhnung in die GYB und das Zusammentreffen mit älteren Schülern der DQGX 
vor dem Gebäude der Vorschule beschreibe:

Johann (5 Jahre, 1 Monat)
Als ich mit Johann nach der Besichtigung der GYB auf dem Sportplatz stehe, be-
ginnen mehrere Jungen und Mädchen, Johann zu »ärgern« (pasozi). Sie sind schät-
zungsweise zwischen 6 und 12 Jahre alt. Z. B. halten sie ihm seinen Fußball vor die 
Nase und ziehen ihn dann schnell weg, als er ihn greifen will. Außerdem »kichern« 
und »lachen« (maznga) sie über alles, was er tut. Ich bin etwas perplex, wie schnell 
und komprimiert all diese Foppereien ablaufen. Schließlich wird Johann »wütend« 
(somozi) und schießt den Ball unkontrolliert auf die vor ihm stehenden Kinder. Als 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit406

er dies tut, also eine »Ärger«-Reaktion von sich gibt, »lachen« sie noch mehr und 
provozieren ihn nun erst recht. Wenn er in seiner »Wut« ein Geräusch von sich gibt, 
äf fen sie ihn sofort nach und amüsieren sich darüber.
Feldtagebucheintrag 26; geschrieben am 02.11.2010.

Das in dieser Episode beschriebene Verhalten der Tao-Kinder gegenüber Johann stellt 
sicherlich einen Extremfall dar. Die Kinder sahen in meinem Sohn einen antagonis-
tischen Gegner, der innerhalb des traditionellen Gefüges der Dorfgemeinschaft einen 
marginalisierten Status einnahm. Wenn sie ihn »schlecht behandelten« (jyasnesnekan), 
mussten sie keine Sanktionen befürchten, da die relative Moral des Dorfes auf kollek-
tiver »Stärke« (moyat) und der Fähigkeit einer Person (bzw. ihrer Verwandtschafts-
gruppe) basierte, anderen Personen »Angst« (maniahey) einzuf lößen. In Abwesenheit 
des moralischen »Angst«-Gefühls bestand für sie deshalb keine Notwendigkeit, Johann 
eine »respektvolle« Behandlung zukommen zu lassen. Hinzu kommt, dass die Tao sich 
nicht in Kinderangelegenheiten einmischen. Als die Tao-Kinder Johann »ärgerten«, 
rechneten sie deswegen auch nicht mit einer Intervention der Erwachsenen.4

Wegnehmen
Eine bestimmte Form des »Aufziehens« ist das Wegnehmen von Gegenständen, die 
einem Kind aus irgendeinem Grund lieb sind. Hierbei kann es sich um ein Spielzeug 
handeln oder aber um etwas zu essen (z. B. Süßigkeiten). Vor allem (ältere) Tao-Frauen 
machten sich während unseres Aufenthalts auf Lanyu einen Spaß daraus, sich lächelnd 
zu Theo herunterzubücken und mit ausgestreckter Hand seinen Besitz einzufordern:

Theo (21 Monate)
Als Theo, Johann und ich aus dem Laden in Iranmeylek herauskommen, sitzt im 
Eingangsbereich eine alte Frau. Theo hält in der einen Hand einen kleinen Eimer 
und in der anderen ein Spielzeugauto. Sie streckt Theo ihre Hand entgegen und 
sagt »lächelnd« (mamin): »Kleiner Bruder, gib mir das mal !« (»弟弟, 給我了 !« »Didi, 
gei wo le !«).
Beobachtungsprotokoll 68; aufgezeichnet am 20.01.2011.

Theo (21 Monate)
Eine betrunkene Frau mittleren Alters zieht Theo den Schnuller aus dem Mund. 
Sie »lächelt« (mamin) mir komplizenhaf t zu und schlägt vor, dass wir Theos Schnul-
ler verstecken. Sie sagt: »Wir wollen mal sehen, ob er wütend wird und weint !«  
(»我們看他會不會哭 !« »Women kan ta hui bu hui ku !«).
Beobachtungsprotokoll 69; aufgezeichnet am 22.01.2011.

Theo (21 Monate)
Meine Frau und Theo stehen bei den Schweineställen an der Ortsausfahrt Richtung 
Iraraley. Theo versucht, einen Stock in die Schweineställe zu werfen – ein Verhal-
ten, das er sich wohl von den Tao-Kindern abgeguckt hat. Da kommt eine alte Frau 

4 � Während der oben aufgeführten »Ärger«-Episode waren die han-taiwanesischen Erzieherinnen aus 
der GYB nicht mit anwesend. Ich bin mir sicher, dass sich die Tao-Kinder in ihrer Anwesenheit nicht 
getraut hätten, Johann auf diese Weise zu behandeln.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16  Aufziehen, ärgern, irritieren 407

des Weges. Sie schaut zu Theo herüber und hat eine »finstere Miene« (marahet so 
moin) aufgesetzt, die Theo gelten soll. Die Frau ist jedoch nicht ernsthaf t »erbost« 
(somozi), sondern spielt dies nur auf theatralische Weise vor, was Theo jedoch nicht 
durchschauen kann. Sie nimmt Theo den Stock aus der Hand und tut so, als ob 
sie gehen will. Sie winkt ihm zu und sagt zwei- oder dreimal: »Auf Wiedersehen !«  
(»再見 !« »Zai jian !«). Schließlich reicht sie ihm den Stock wieder und geht »lächelnd« 
(mamin) ihres Weges.5

Beobachtungsprotokoll 70; aufgezeichnet am 26.01.2011.

Theo (23 Monate)
Wirklich viele Leute (bislang alles Frauen) wollen Theo sein Rutschauto wegneh-
men. Sie fragen ihn danach und / oder strecken ihre Hand nach seinem Auto aus. 
Theo versteht genau, was sie meinen.
Feldtagebucheintrag 27; geschrieben am 15.03.2011.

5 � Diese Episode wurde von meiner Frau beobachtet.

Abbildung 22: Theo wird von einem 5-jährigen Tao-Jungen geärgert.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit408

In allen geschilderten Fällen war das Wegnehmen inszeniert, es diente dazu, Theo da-
rauf aufmerksam zu machen, dass sein Besitz nicht automatisch auch sein Eigentum 
ist. Theo soll Kontrolle über seine Emotionen erlangen und zugleich das Teilen erlernen.

Die weitverbreitete Praxis des Wegnehmens ließ sich darüber hinaus auch in den 
Interaktionen zwischen älteren Tao-Kindern und Theo beobachten:

Theo (18 Monate)
Ein 8-jähriges Mädchen zieht Theo den Schnuller aus dem Mund, kneif t ihm in die 
Wange und »lacht« (maznga).
Beobachtungsprotokoll 71; aufgezeichnet am 29.10.2010.

Theo (18 Monate)
Die Enkelin (9 Jahre) unseres Vermieters, zwei gleichaltrige Freundinnen so-
wie Johann und Theo spielen bei uns im keting. Eines der Mädchen nimmt Theo  
spaßeshalber sein aus Duplo-Steinen zusammengesetztes Auto weg. Theo starrt 
das Mädchen irritiert und verwundert an. Kurz bevor er zu einer Reaktion in der 
Lage ist, gibt sie ihm nach etwa zwei Sekunden das Spielzeug wieder. Theo beru-
higt sich wieder und spielt weiter.
Beobachtungsprotokoll 72; aufgezeichnet am 30.10.2010.

Theo (18 Monate)
Meine Frau, unsere Kinder und ich essen frittierte Hühnerspieße, die von einer 
Frau im Dorf verkauf t werden. Theo sitzt neben mir auf einem Kantstein und hält 
einen der Holzspieße in seiner Hand. Er isst gierig. Die Enkelin unseres Vermieters 
(9 Jahre) und eine gleichaltrige Freundin hocken auf der Straße um den sitzenden 
Theo herum und schauen ihm beim Essen zu. Sie finden es lustig, dass ein so klei-
ner Junge stark gewürztes Fleisch essen mag. Eines der Mädchen greif t nach dem 
Hühnerspieß und tut so, als ob es ihn ihm entwenden würde. Theo umklammert 
den Spieß mit der Hand und sagt »wütend« (somozi): »Nei-nei-nei-nei !« (Nein-nein-
nein-nein !). Die Mädchen »lachen laut« (maznga), als Theo »wütend« protestiert.
Feldtagebucheintrag 28; geschrieben am 02.11.2010.

Theo (19 Monate)
Theo sitzt im keting. Er hat alle seine Spielzeugautos (ungefähr sieben) um sich 
geschart und ist in sein Spiel vertief t. Die Enkelin (9 Jahre) und der Enkel (8 Jahre) 
unseres Vermieters sind ebenfalls anwesend. Die Enkelin nimmt im Schneider-
sitz auf der Matte neben Theo Platz. Der Enkel spielt im Hintergrund mit unserem 
Yogaball.

Als Theo nicht guckt, lässt sie eines seiner Spielzeugautos unter ihren gekreuz-
ten Beinen verschwinden. Theo bemerkt, dass eines seiner Autos fehlt und ist irri-
tiert. Er versteht aber nicht, was vor sich geht. Das Mädchen schnappt sich in einem 
geeigneten Moment geschickt zwei weitere Spielzeugautos und lässt sie unter 
ihren Beinen verschwinden. Theo versteht immer noch nicht, wo die Autos abge-
blieben sind. Er ist irritiert und zunehmend »gereizt« (mindok).

Der Junge lässt nun den Yogaball von hinten auf Theo zurollen. Theo dreht sich 
um, um den Ball abzuwehren. Doch der Ball verliert an Tempo und bleibt kurz vor ihm 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16  Aufziehen, ärgern, irritieren 409

stehen. Als Theo zu seinen Autos blickt, fehlt schon wieder eines. Die Geschwister tre-
ten nun als Team auf und wiederholen den Vorgang mit dem Yogaball einige Male.

Wenn der Ball auf Theo zukommt, wird er nun »wütend« (somozi) und sagt laut 
»nei !« (nein !). Die beiden Tao-Kinder schauen zu mir herüber und »lächeln« (mamin). 
Sie machen eine Art Geschicklichkeitsspiel daraus, wer Theo die meisten Autos 
wegnehmen kann.

Ich schreite ein und gebe Theo einige der von dem Mädchen versteckten Autos 
zurück. Theo sortiert die Autos wieder auf seiner Matte. Die Enkelin überreicht 
Theo ein of fensichtlich entwendetes Auto und spricht mit ihm in einer künstlich 
hohen Babystimme: »Theo ! Dein Auto.« (»特奧 ! 你的車子.« »Te’ao ! Ni de chezi !«).
Beobachtungsprotokoll 73; aufgezeichnet am 04.12.2010.

Theo (23 Monate)
Theo wird am Internationalen Kindertag im HDZX von zwei Mädchen (ca. 11 bis 12 
Jahre) »geärgert« (pasozi): Sie versuchen, Theo seine Stof fpuppe wegzunehmen. 
Dabei »grinsen« sie ihn »an« (mamin) und kräuseln deutlich die Nase.6

Feldtagebucheintrag 29; geschrieben am 06.04.2011.

In der vorletzten der oben aufgeführten Episoden (Beobachtungsprotokoll 73) erwar-
teten die beiden Kinder offensichtlich von mir, dass ich das sukzessive Entwenden von 
Theos Spielzeugautos ebenfalls »lustig« ( yapiya piyalalamen) finde. Sie hatten beide 
kein Schuldbewusstsein, sie waren der Auffassung, dass sie nichts Falsches tun. Denn 
Theos Horten der Autos hatte aus ihrer Sicht etwas Provozierendes. Die Botschaft sei-
nes Spiels war: »Das sind alles meine Autos.« In der Welt der Tao muss jedoch Besitz 
geteilt werden. Dieser Normverstoß Theos wurde von den beiden Kindern geahndet.

Festhalten
Eine weitere Strategie im Zusammenhang mit »aufziehen«, »ärgern« und »irritieren« 
(pasozi) ist das Festhalten kleiner Kinder gegen deren Willen. Durch die Einschrän-
kung der körperlichen Bewegungsfreiheit erlangen ältere Personen vorübergehend 
Macht über ältere Säuglinge und Kleinkinder. Kinder erfahren sich in solchen Momen-
ten als hilf lose Objekte, die sich passiv – d. h. »ruhig« (mahanang) – verhalten müssen, 
um die »Ärger«-Episode möglichst schnell über sich ergehen zu lassen:

Mädchen (11 Monate)
Der 30-jährige Vater eines 11 Monate alten Mädchens hat zusammen mit seiner 
Tochter auf dem tagakal Platz genommen, wo er mit anderen Männern vor der 
Sommerhitze Zuflucht gefunden hat. Das kleine Mädchen sitzt auf seinem Schoß 
mit Blickrichtung nach vorne. Während sich der Vater mit einem 42-jährigen Mann 
unterhält, greif t ein neben ihnen sitzendender etwa 40-jähriger Mann nach 
einem Paar Essstäbchen und zwickt damit dem kleinen Mädchen ins Handgelenk. 
Er schaut das Mädchen »grinsend« (mamin) an und sagt mit gekünstelter Stimme: 
»Und was machst du jetzt ?« (»你怎麼辦?« »Ni zenme ban ?«). Das Mädchen bleibt 
»ruhig« (mahanang) und blickt auf seine Hand. Der 40-Jährige hält nun einzelne 

6 � Am Internationalen Kindertag fand im HDZX eine von Frauen aus Iranmeylek (darunter meine  
Assistentinnen) organisierte Veranstaltung statt, der fast alle Kinder des Dorfes beiwohnten.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit410

Finger der rechten Hand des kleinen Mädchens mit den Stäbchen fest. Der Vater 
»beachtet den Vorfall nicht weiter« ( jiozayan).
Beobachtungsprotokoll 74; aufgezeichnet am 17.07.2011.

Junge (18 Monate)
Anlässlich des »Krebs-Festes« (螃蟹節 pangxiejie) ist die Verwandtschaf tsgruppe 
unseres Vermieters zusammengekommen. Die Frauen und Kinder haben sich im 
keting versammelt.7 Auch der 18 Monate alte Sohn der Nichte unseres Vermieters 
ist anwesend. Er wird von den Frauen auf diverse Weisen »geärgert« (pasozi) – u. a. 
durch piksen von hinten ins Bein. Das »Ärgern« des kleinen Jungen trägt wesentlich 
zur »guten Laune« (apiya so onowned) und Festtagsstimmung der Anwesenden bei. 
Ohne erkennbaren Grund nimmt ein 14-jähriger Junge den 18 Monate alten Jungen 
in den »Schwitzkasten«, indem er ihn sich auf den Schoß setzt und mit beiden Ar-
men fest umschlossen hält. Es sieht so aus, als ob er den kleinen Jungen aus Zunei-
gung an sich drücken will, aber eben viel zu stark. Der kleine Junge wehrt sich gegen 
die Umarmung, indem er mit den Armen strampelt. Er kann sich jedoch nicht be-
freien. Nun fängt er vor »Wut« (somozi) an zu »weinen« (amlavi). Der 14-Jährige 
»lacht« den kleinen Jungen »aus« (maznga) und lässt ihn aus der Umklammerung 
frei. Nach etwa zehn Sekunden hat sich der kleine Junge wieder beruhigt.
Beobachtungsprotokoll 75; aufgezeichnet am 02.02.2011.

Während meiner Forschung habe ich mehrmals mitbekommen, dass Personen, die ein 
jüngeres Kind »aufzogen«, am Ende die Frage »Und was machst du jetzt ?« an dieses 
richteten (wie in Beobachtungsprotokoll 74). Die betreffenden Kinder sollen lernen, 
wie sie sich in solchen Situationen am besten verhalten, d. h. welche »Handlungsop-
tionen« (ahapansya) sie aus ihrem nakenakem »herausgreifen«. Was während dieser 
Episoden jedoch nicht thematisiert wird, sind die Gefühlswelten der Kinder, die im 
»tiefsten Inneren« (onowned) verbleiben müssen und eine Privatangelegenheit darstel-
len, die sie mit sich selbst ausmachen müssen.

Beschämung aggressiven Verhaltens

Jüngere Kinder (sowie generell Personen jedweden Alters) werden bei den Tao durch 
auslachen beschämt, wenn sie auf ungerechtfertigte Weise »wütend« (somozi) werden. 
Dabei ist es völlig unerheblich, ob »Ärger« / »Wut« bewusst in ihnen hervorgelockt wur-
den oder aber ohne absichtsvolles Einwirken durch andere entstanden sind. Erst wenn 
Tao-Kinder gelernt haben, »Ärger« / »Wut« nach den normativen Richtlinien ihrer Ge-
sellschaft zu regulieren (d. h. in ihrem onowned zu verbergen), kommt die Beschämung 
aggressiven Verhaltens zu einem Ende.

7 � Ich befand mich während dieser Episode im makarang meines Vermieters bei einem Festessen. Die 
geschilderte Episode wurde von meiner Frau beobachtet, die sich zu den anderen Frauen in den  
keting gesellen durf te.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16  Aufziehen, ärgern, irritieren 411

»Er / sie ist wütend geworden !«
Wenn kleine Kinder »wütend« werden, kommt es häufig vor, dass Bezugspersonen oder 
auch ältere Kinder zusätzlich zum »Lächeln« oder »Auslachen« entsprechende Kom-
mentare von sich geben, um auf den »Ärger« / die »Wut« der Kinder zu verweisen. Ein 
bei den Tao in diesen Situationen häufig zu vernehmender Spruch lautet: »Er / sie ist 
wütend geworden !« (»他 / 她生氣了!« »Ta / ta shengqi le !«). Bereits kleinste Anzeichen 
von »Widerwillen« (jyakian) und »Trotz« (masosolien) werden von den Tao als »Ärger«  
gedeutet:

Mädchen (3 Jahre)
Meine beiden Assistentinnen und ich interviewen gerade die 31-jährige Mutter 
eines 3-jährigen Mädchens, das den Kindergarten in Iranmeylek besucht. Wir sit-
zen alle auf einem tagakal in der Nähe der Barackensiedlung, in der die Familie des 
3-jährigen Mädchens wohnt. Auf einmal steht die kleine Tochter mit »ernster Mie-
ne« (marahet so moin) vor dem tagakal. Sie ist allein vom Kindergarten nach Hause 
gelaufen, ihre Mutter hat sie nicht wie sonst abgeholt. Die Mutter hebt sie hoch und 
setzt sie zu sich auf den Schoß. Das kleine Mädchen sitzt mit geradem Oberkörper 
auf einem Bein der Mutter. Es hat die Augen weit geöf fnet und die Augenbrauen 
außen hochgezogen. Es bewegt sich überhaupt nicht und »starrt ins Leere« ( jioza
yan). Die eine Assistentin stellt »lächelnd« (mamin) fest: »Sie ist wütend geworden !«  
(»她生氣了!« »Ta shengqi le !«). Die andere Assistentin fragt belustigt: »Ist sie wü-
tend geworden ?« (»生氣了 ?« »Shengqi le ?«). Die Mutter schaut ihre Tochter liebevoll 
an und sagt: »Sie ist wütend.« (»生氣了.« »Shengqi le.«). Dabei »lächelt« sie. Das Mäd-
chen bleibt noch eine Minute »schmollend« (masosolien) sitzen, danach entspannen 
sich seine Gesichtszüge und es lehnt sich an die Mutter. Die Muskulatur des kleinen 
Mädchens ist jetzt wieder entspannt.
Beobachtungsprotokoll 76; aufgezeichnet am 16.06.2011.

Das kleine Mädchen hatte sich anfangs nicht wie gewöhnlich an die Mutter angelehnt, 
sondern seinen Rücken versteift. Seine mimischen Ausdruckszeichen deuteten auf 
das Empfinden von »Ärger« hin, da es seine Augenbrauen außen hochgezogen hatte. 
Hierbei handelt es sich um einen bei den Tao (und in ähnlicher Weise auch in Taiwan) 
verbreiteten, in westlichen Gesellschaften jedoch normalerweise nicht anzutreffen-
den Gesichtsausdruck, der darin besteht, dass die Augenbrauen von der Nasenwurzel 
aus in einer leicht geschwungenen S-förmigen Linie aufsteigen. Das kleine Mädchen 
sandte auf diese Weise einen Appell an seine Mutter (bzw. an meine Assistentinnen 
und mich), dass es sich marahet so onowned fühlte. Aufgrund des unidirektionalen, er-
wachsenenzentrierten Sozialisations- und Erziehungsstils der Tao war es ihm nicht 
möglich, seine »Unzufriedenheit« (mindok; ni kayan) verbal zu artikulieren. Doch 
auch das »verzogene Gesicht« (marahet so moin) des Mädchens stellt ein kulturell un-
erwünschtes Verhalten dar. Die kulturellen Beschränkungen, bestimmte als unan-
genehm empfundene affektive und emotionale Zustände aktiv auszuleben, führen 
zu einer relativen Verschmelzung von »Ärger« (somozi) und »Traurigkeit« (marahet so 
onowned), die als diffuse Gefühlsregungen im onowned verborgen bleiben müssen. Das 
kulturspezifische Verziehen der Augenbrauen erklärt sich aus dem Zusammenspiel 
und zeitgleichen Empfinden dieser beiden Gefühlszustände (siehe auch Scheidecker 
2017 über das mihindrotsy der madagassischen Bara).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit412

Da meine Kinder in vielen Situationen anders als Tao-Kinder ihrem »Ärger« freien 
Lauf ließen, kam es öfter zu Verwunderung über ihr Verhalten:

Theo (18 Monate)
Wenn Theo »wütend« (somozi) guckt, sagen die Drittklässlerinnen aus der DQGX 
sofort: »Er ist wütend geworden !« (»他生氣了!« »Ta shengqi le !«) und »beschämen« 
ihn durch »lachen« (maznga).
Feldtagebucheintrag 30; geschrieben am 03.11.2010.

Johann (5 Jahre, 1 Monat)
Johann schaut sich gerade Biene Maja auf dem Laptop an, als die Drittklässlerinnen 
aus der DQGX zu Besuch kommen. Als ich mich daraufhin mit den Mädchen unter-
halte, sagt er »verärgert« (mindok; somozi) und recht laut: »Seid mal ruhig, ich kann 
gar nichts hören !« Daraufhin fragt mich eines der Mädchen verwundert: »Ist er  
wütend geworden ?« (»他生氣了嗎 ?« »Ta shengqi le ma ?«).
Feldtagebucheintrag 31; geschrieben am 02.11.2010.

Wenn eine Person bei den Tao nicht gelernt hat, ihre »Wut« auf kulturkonforme Weise 
zu zähmen, haftet ihr die Bemerkung »Er / sie kann wütend werden !« wie ein Stigma 
an, das nicht mehr ohne Weiteres abgelegt werden kann. Ich wurde während meiner 
Forschung des Öfteren mit dieser Bemerkung vor bestimmten Personen gewarnt, die 
insbesondere nach Alkoholgenuss zu »auf brausendem Verhalten« (marahet so iyangey) 
neigten. Wer den Ruf weghatte, schnell auf unkontrollierte Weise »wütend« zu werden, 
wurde von den Dorf bewohnern gemieden und selbst die Angehörigen der eigenen Ver-
wandtschaftsgruppe betrieben diesen Personen gegenüber eine »Politik der Verschwie-
genheit«, die darin bestand, dass niemand sie mehr über bevorstehende kollektive  
Aktivitäten informierte.

Die negative Evaluation von »Ärger« / »Wut« wird von Tao-Kindern somit nicht nur 
in konkreten Episoden des Sozialisations- und Erziehungskontextes erfahren, sondern 
auch durch die alltägliche soziale Praxis der Ausgrenzung gegenüber Personen, denen 
das Stigma der »Wut« anhaftet. Kinder beobachten und verstehen diese Zusammen-
hänge während des Prozesses des Aufwachsens, was dazu führt, dass sie »Angst« im 
Sinne einer Sozialangst (d. h. maniahey in Kombination mit masnek) vor ihren eigenen 
»wütenden« Äußerungen entwickeln. Soziale Beziehungen und Bindungen stehen auf 
dem Spiel, wenn die Tao ihre »Wut« nicht frühzeitig unter Kontrolle bringen.

Derbe Scherze auf Kosten anderer
Wenn Erwachsene in gleichgeschlechtlichen Gruppen auf dem tagakal beisammensit-
zen, werden bisweilen derbe Scherze auf Kosten anderer gemacht. Eine Person muss 
es ertragen können, dass andere über sie lachen. Sie darf in solchen Momenten keines-
falls »wütend« (somozi) werden, idealerweise bleibt sie »ruhig« (mahanang) und lächelt. 
Erwachsene ziehen sich gelegentlich auf, indem sie andere mit den »Schimpfnamen«  
(綽號 chuohao) ihrer jeweiligen asa so inawan provozieren. Die Schimpfnamen ver-
weisen auf beschämende Ereignisse, die sich mitunter vor mehreren Generationen 
innerhalb einer asa so inawan zugetragen haben und sich durch ständige Benennung 
ins kollektive Gedächtnis des Dorfes eingegraben haben. In einer asa so inawan hatte 
ein Ahne eine ständig tropfende Nase, weshalb seine Nachkommen heute »Tropfnase«  

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16  Aufziehen, ärgern, irritieren 413

(流鼻涕 liu biti) genannt werden. Ein anderer Ahne hatte am Unterarm sehr dicke 
Adern, sodass die heute lebenden Angehörigen seiner Gruppe »Blut« (lolit) genannt 
werden – was zugleich auch »Dreck« bedeutet. Ein weiterer Ahne kam einmal mit 
einer »Eule« (totoo) – einem Geistervogel – nach Hause, um sie dort zu verspeisen. 
Dieser Tabubruch führte dazu, dass seine direkten Nachkommen heute mit dem 
Schimpfnamen »Eule« gerufen werden.

Schimpfnamen dienen u. a. dazu, den »Charakter« (iyangey) eines Menschen zu 
testen. Es kommt immer wieder vor, dass einzelne Personen auf die Nennung ihres 
Schimpfnamens empfindlich reagieren. Wenn Alkohol mit im Spiel ist, kann eine ein-
zelne Verunglimpfung alte Wunden erneut aufreißen. Die in den Tiefen des onowned 
schwelenden Konf likte gelangen wieder an die Oberf läche, es kommt zu Streitigkei-
ten und – wenn die Lage vollends eskaliert – auch zu Prügeleien. Personen, die über 
einen »ausgeglichenen Charakter« (apiya so iyangey) verfügen und ihre Emotionen 
nach den normativen Richtlinien der Gesellschaft regulieren können, genießen bei 
den Tao einen guten Ruf. Emotionale Beherrschtheit ist eine der Grundvoraussetzun-
gen für gesellschaftliche Integration; niemand möchte mit einer Person kooperieren, 
die sich nicht zu beherrschen vermag.8

Aus sozial-funktionalistischer Sicht ist es in den dörf lichen Gemeinschaften der 
Tao wichtig, über Sündenböcke zu verfügen, die Kindern und anderen Mitgliedern der 
Gemeinschaft als Negativbeispiele dienen. Die Existenz marginalisierter und allseits 
»verachteter« (ikaoya) Gestalten führt den Tao vor Augen, welche Gefahren ihnen selbst 
drohen, wenn sie ihre Emotionen nicht auf geeignete Weise kontrollieren oder durch 
mangelnde Bereitschaft zu arbeiten an Status verlieren.

Ableitung des Ärgers auf Jüngere / Schwächere

In den folgenden drei Beobachtungsprotokollen taucht immer wieder derselbe klei-
ne Junge auf, der in diesem Zeitraum zwischen 18 und 20 Monate alt war. Bestimmte 
Inhalte aus zwei der aufgeführten Episoden (Beobachtungsprotokolle 77 und 78) habe 
ich bereits an anderer Stelle in meiner Arbeit besprochen, dabei jedoch auf andere As-
pekte (unvermittelte Berührungen von hinten; mangelnde Körperbeherrschung) refe-
riert (vgl. Beobachtungsprotokoll 32 in Kapitel 12, Abschnitt Abhärtung und Fixierung 
der Seele am »körperlichen Selbst«, S. 347, und Beobachtungsprotokoll 45 in Kapitel 14, 
Abschnitt Mangelnde Körperbeherrschung, S. 372). Ich führe sie nun nochmals auf, wo-
bei ich einige Informationen hinzugefügt habe, die für das Thema dieses Abschnitts, 
die Ableitung des »Ärgers« (somozi) auf jüngere und schwächere Personen, bedeutsam 
sind. In jeder Episode macht der oben genannte kleine Junge von der bei den Tao sehr 

8 � Eine ähnliche Situation besteht auf den Färöer-Inseln, wo sich die Mitglieder von Fischerkuttern 
ebenfalls beständig aufziehen, um ihre emotionalen Reaktionen zu testen. Wer auf die Witzeleien 
der anderen mit Aggression reagiert, wird aus der Gruppe ausgeschlossen und zum Dorf trottel ab-
gestempelt, der nun ständige Hänseleien über sich ergehen lassen muss. In auf Fischerei basierenden 
lokalen Ökonomien ist es von besonderer Wichtigkeit, dass Crewmitglieder auch in Stresssituatio-
nen als eingespieltes Team agieren und die kollektive Tätigkeit nicht durch individuelle Dif ferenzen  
gefährden (Gaf fin 1995).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit414

verbreiteten Schlaggeste Gebrauch. Ich werde die Episoden zunächst vorstellen und 
dann gemeinsam besprechen.

Junge (18 Monate)
Theo trif f t bei einem unserer Spaziergänge durchs Dorf in der Nähe des HDZX auf 
einen kleinen Jungen (18 Monate), der ein Spielzeugauto in der Hand hält. In der 
Nähe des Jungen befindet sich ein 10-jähriges Mädchen, das mit seiner Aufsicht be-
traut ist. Ansonsten ist noch ein halbes Dutzend weiterer Kinder anwesend, die bei-
sammenstehen und sich unterhalten oder in diverse Spiele vertief t sind.

Theo bleibt stehen und schaut zu dem kleinen Jungen herüber. Er liebäugelt mit 
dem Spielzeugauto des Jungen und will es haben. Er selbst hält auch ein Auto in 
der Hand, das qualitativ gesehen allerdings viel minderwertiger ist. Das 10-jähri-
ge Mädchen richtet die Aufmerksamkeit des kleinen Jungen auf Theo. Sie zeigt mit 
dem Finger auf Theo und sagt zu dem Jungen: »Guck mal !« (»你看 !« »Ni kan !«).

Theo geht auf den kleinen Jungen zu. Das Mädchen und ich »lächeln« (mamin). 
Theo streckt die Hand aus, die Bedeutung ist unmissverständlich: Er will das Auto 
haben. Seine ausgestreckte Hand reicht bis auf 30 Zentimeter an den kleinen Jun-
gen heran. Dieser schaut Theo mit großen Augen an. Auf einmal macht er eine ruck-
artige Schlagbewegung mit der rechten Hand, in der er das Auto hält. Die Schlag-
bewegung ist gegen Theo gerichtet. Das Mädchen sagt sofort: »Das geht nicht !«  
(»不行 !« »Bu xing !«). Sie sagt dies energisch, aber nicht unfreundlich. Dabei »lacht« 
(maznga) sie. Auch einige der umherstehenden Kinder, die die Szene beobachtet 
haben, »lachen«.
Beobachtungsprotokoll 77; aufgezeichnet am 22.01.2011.

Derselbe Junge (18 Monate)
Während des Chinesischen Neujahrsfestes haben sich einige Frauen und Kinder 
im keting unseres Vermieters versammelt, darunter auch meine Frau und Theo. Sie 
spielen Kegeln als Computeranimationsspiel. An der Wand steht der Bildschirm, 
davor eine riesige Matratze. Die Spieler positionieren sich der Reihe nach vor der 
Matratze und führen mit der Hand Kegelbewegungen aus, deren virtuelles Resul-
tat dann auf dem Bildschirm zu sehen ist.

Der kleine Junge aus der oben aufgeführten Episode steht oder läuf t im keting 
umher. Seit dem Vorfall mit dem Spielzeugauto sind nur zehn Tage verstrichen. 
Die 30-jährige Tochter unseres Vermieters (die zugleich die Tante des kleinen Jun-
gen ist) schleicht sich von hinten an den Jungen heran und schlägt ihn mit hoch-
schnellenden Fingern gegen den Oberarm. Dabei »lächelt« (mamin) sie. Der kleine 
Junge kann nicht zuordnen, woher die Bedrohung kommt. Er »schaut ins Nichts« 
( jiozayan). Nach dem zweiten Schlag, der wieder von hinten erfolgt, fängt der klei-
ne Junge kurz an zu »weinen« (amlavi). Er beruhigt sich jedoch sofort wieder. Nach 
dem dritten Schlag schöpf t er Verdacht, dass die Schläge etwas mit seiner Tante zu 
tun haben könnten. Er »weint« wieder kurz. Nach jedem erfolgten Schlag »lachen« 
(maznga) die danebenstehenden Personen, die sogar ihr Kegelspiel unterbrochen 
haben. Das »Aufziehen« / »Ärgern« (pasozi) des kleinen Jungen trägt ganz of fen-
sichtlich zur »allgemeinen Belustigung« ( yapiya piyalalamen) bei. Der kleine Junge 
flüchtet aufs Sofa, wo ein etwa 13-jähriges Mädchen sitzt, und entzieht sich so der 
bedrohlichen Situation.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16  Aufziehen, ärgern, irritieren 415

Wenig später läuf t der kleine Junge unvermittelt auf Theo zu und schubst ihn 
mit der rechten nach vorne gestreckten Hand nach hinten. Er berührt ihn dabei 
an der Brust. Theo scheint dies kaum zu bemerken, da er völlig vertief t auf den  
Bildschirm schaut. Anscheinend ist für ihn das Computeranimationsspiel in diesem 
Moment viel interessanter als der kleine Junge, der ihn soeben attackiert hat. Als 
die Anwesenden den Vorfall bemerken, schwenken alle die rechte erhobene Hand 
und machen ein Geräusch, das sich wie »tz-tz-tz« anhört. Sie »lachen« belustigt und 
stehen nun um den kleinen Jungen herum.

Der kleine Junge ist bis auf 1,5 Meter Entfernung von Theo zurückgewichen und 
geht nun mit dem rechten Fuß einen Schritt auf Theo zu, der dies jedoch gar nicht 
wirklich registriert. Der Oberkörper des kleinen Jungen ist ein wenig nach vorne ge-
beugt, seine Körperanspannung ist klar erkennbar. Seine Tante, die ihn zuvor von 
hinten an den Oberarm geschlagen hat, tritt daraufhin mit ihrem Fuß gegen den 
vorgestellten Fuß des kleinen Jungen. Sie »lacht« ihn »aus« (maznga), dasselbe tun 
alle übrigen Personen. Der kleine Junge bleibt regungslos in dieser Haltung stehen. 
Die Tante setzt nun ihren Fuß unter den Fuß des Jungen und drückt ihn langsam 
nach oben. Andauerndes »Gelächter« aller Anwesenden. Jetzt muss der kleine Jun-
ge seinen Fuß zurücksetzen. Nachdem er eine akzeptable (d. h. nicht aggressive) 
Körperhaltung eingenommen hat, ist die Episode zu Ende.9

Beobachtungsprotokoll 78; aufgezeichnet am 02.02.2011.

Derselbe Junge (20 Monate)
Am Vormittag findet ein Sportfest in der DQGX statt. Da es bereits sehr heiß ist und 
die Sonne brennt, haben sich die Zuschauer in den Schatten zurückgezogen. Oben 
auf der kleinen Tribüne neben dem Sportplatz sitzen etwa 40 Personen auf mitge-
brachten Plastikstühlen. Auf der Tribüne befindet sich auch der kleine Junge aus den 
beiden vorausgegangenen Episoden, der mittlerweile 20 Monate alt ist. Er wird ab-
wechselnd von verschiedenen Personen aus seiner näheren Verwandtschaf tsgrup-
pe betreut. Jetzt ist er unruhig geworden und läuf t auf der Tribüne herum.

Seine Tante – die ihn während des Chinesischen Neujahrsfestes von hinten an 
den Oberarm geschlagen hatte – nähert sich der Tribüne, um ihn in Empfang zu 
nehmen. Sie wird von ihrer 10-jährigen Tochter begleitet. Als der kleine Junge seine 
Tante sieht, läuf t er ein Stück auf sie zu und bleibt dann oben auf der ca. 1 Meter 
hohen Plattform vor ihr stehen.

Die Tante hat bereits ihre Arme nach dem kleinen Jungen ausgestreckt. 
 »Lächelnd« (mamin) schaut sie ihn an. Doch dieser macht große Augen und ver-
harrt in seiner Position. Auf einmal erhebt er seinen rechten Arm. Seine Finger sind 
ansatzweise zur Faust geballt. Sofort geht ein Raunen durch die Menge. Alle An-
wesenden fangen an zu »lachen« (maznga) und kommentieren das Verhalten des  
Kleinen. Ihre Äußerungen klingen teils belustigt und teils empört.

Der kleine Junge »wendet sich« während des Lachens kurz »ab und geht einige 
Schritte nach hinten« ( jiozayan). Er überlegt es sich dann aber anders und geht auf 
das 10-jährige Mädchen und dessen Mutter (die zugleich seine Tante ist) zu. Er lässt 
sich in die ausgestreckten Arme des Mädchens fallen.
Beobachtungsprotokoll 79; aufgezeichnet am 02.04.2011.

9 � Diese Episode wurde von meiner Frau beobachtet.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit416

In allen Episoden beschämen die anwesenden Personen das aus ihrer Sicht ungerecht-
fertigte aggressive Verhalten des kleinen Jungen durch »auslachen« (maznga). Ihr La-
chen kann dabei recht unterschiedliche Formen annehmen: In der ersten Episode ist 
es verhalten, in der dritten und letzten hingegen kollektiv und stimmgewaltig. Nach 
jeder Beschämung hat sich der kleine Junge relativ schnell wieder unter Kontrolle, 
seine »Ärger«-Reaktionen sind immer nur von kurzer Dauer. Ihm ist mit 1,5 Jahren 
bereits klar, dass aggressives Verhalten sozial unerwünscht ist. Wenn er mit seiner 
rechten Hand die Schlaggeste ausführt, tut er dies spontan und schnell, so als ob er 
verhindern will, dass ihm viele Personen dabei zuschauen.

Zweimal richtet sich die Aggression des kleinen Jungen gegen Theo, der zuvor sei-
nerseits als Aggressor auftritt, weil er das Spielzeugauto des kleinen Jungen vehement 
einfordert (siehe erste Episode). In der darauffolgenden Episode wird Theo jedoch von 
dem kleinen Jungen ohne eigenes Zutun zum Sündenbock erkoren. Die dem kleinen 
Jungen durch die Personen seiner Ingroup zugefügten Ängstigungen und Beschä-
mungen (heimliches Schlagen von hinten gegen den Oberarm; kollektives Auslachen) 
dürfen von ihm nicht direkt erwidert werden. Er hat bereits gelernt, dass gegenüber 
wertgeschätzten älteren Personen der eigenen Verwandtschaftsgruppe keinerlei 
»Trotzreaktionen« (masosolien) oder »Widerworte« (patonggalen) erlaubt sind. Aus die-
sem Grund bleibt ihm letztlich nur Theo, um seine angestaute »Wut« abzureagieren.

Die harsche Unterdrückung von »Ärger« / »Wut« bei Tao-Kindern bewirkt, dass 
dergleichen Gefühlsregungen nach außen abgeleitet werden, wo sie sich gegen schwä-
chere »fremde Personen« (kadwan tao bzw. dehdeh) entladen können. Idealerweise 
handelt es sich bei den Opfern um jüngere Kinder anderer Verwandtschaftsgruppen, 
die sich gegen eine »schlechte Behandlung« (jyasnesnekan) nicht zur Wehr setzen kön-
nen.10 Auch jüngere Geschwisterkinder werden gelegentlich von ihren älteren Brü-
dern oder Schwestern in der Abwesenheit der Eltern geschlagen.11

In der dritten und letzten Episode richtet sich die Schlaggeste des kleinen Jungen 
gegen dessen Tante, die ihn in der zweiten Episode »geärgert« (pasozi) hat und mit 
der er anscheinend wiederholt schlechte Erfahrungen gemacht hat. Die auf der Tribü-
ne versammelten Dorf bewohner geben ihm durch ihr kollektives »Lachen« (maznga) 

– in dem auch »Empörung« (somozi) mitschwingt – zu verstehen, dass er sich grob  

10 � Man muss sich vergegenwärtigen, dass soziale Beziehungen bei den Tao früher aufgrund der Anord-
nung der Siedlungsflächen im Dorf immer auch eine sozialräumliche Komponente aufwiesen (vgl. 
Kapitel 3). Folglich bestand die Möglichkeit, das eigene Anwesen von »Ärger« / »Wut« frei zu halten 
und diese auf andere Siedlungsflächen und somit »fremde« Personengruppen zu übertragen. In be-
stimmten Situationen, wenn es darum ging, das Dorf gegenüber den anito zu verteidigen, trat die 
Dorfgemeinschaf t in Erscheinung, um sämtliche mit dem »Ärger« assoziierte »schlechte Einflüsse« 
aus dem Dorf zu vertreiben. Das System sozialräumlicher Grenzziehung bei den Tao ermöglichte 
somit eine Externalisierung negativer Emotionalität. Diese konnte jedoch niemals völlig zum Ver-
schwinden gebracht werden, da sie als etwas von jeher im Universum Vorhandenes aufgefasst wur-
de. Das »Böse« und »Schlechte« (marahet) konnte nicht beseitigt, sondern nur von einer bestimmten 
sozialen Gruppe durch »furchteinflößendes« (masozi) Auf treten (ihrer Männer), manipulatives Han-
deln und entsprechende Vorsicht und Achtsamkeit ferngehalten werden.

11 � Jüngere Geschwister behalten diese Vorfälle in der Regel für sich, da die älteren Geschwister ihnen 
weitere Schläge androhen, wenn sie zu den Eltern hingehen und petzen. Wie ich weiter oben auf-
geführt habe, dürfen Brüder ihre Schwestern nicht schlagen (d. h. jüngere Schwestern werden aus-
schließlich von älteren Schwestern geschlagen).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16  Aufziehen, ärgern, irritieren 417

fehlverhalten hat. Denn gemäß den Regeln des iwawalam so tao muss der Junge die  
Beziehung zu seiner Tante anerkennen und sich ihr gegenüber auf »höf liche« (anig) 
und »respektvolle« Weise verhalten. Bereits wenige Augenblicke später hat der klei-
ne Junge sich jedoch wieder unter Kontrolle. Er besinnt sich auf seine soziale Rolle 
als jüngeres Kind, von dem »Gehorsam« (mangamizing) erwartet wird, und läuft auf 
seine Tante sowie deren Tochter zu. Der Junge unterwirft sich jedoch nicht völlig den 
Benimmregeln seiner Gesellschaft, er zieht es vor, sich in die Arme des 10-jährigen 
Mädchens fallen zu lassen, und meidet auf diese Weise die von ihm ungeliebte Tante.

Ambivalente und diffuse Praktiken

Im Folgenden möchte ich einige Beispiele für die Ambivalenz und Diffusität der auf 
»aufziehen«, »ärgern« und »irritieren« (pasozi) basierenden Sozialisationspraktiken 
der Tao aufführen. Ich konzentriere mich dabei 1. auf das Wechselspiel zwischen  
bedrohlich-feindseligem und fürsorglichem Verhalten, 2. die Infragestellung sozialer 
Beziehungen, 3. das Grimassenschneiden und 4. die Scherze älterer Personen gegen-
über jüngeren Kindern.

Wechselspiel zwischen fürsorglichem und bedrohlich-feindseligem Verhalten
Viele Tao-Bezugspersonen verhalten sich Kindern gegenüber abwechselnd auf für-
sorgliche und dann wieder auf bedrohlich-feindselige Weise. Sie stecken ihnen Le-
ckerbissen zu und achten peinlich genau darauf, dass sie weder zu warm noch zu kalt 
gekleidet sind. Bisweilen erfüllen sie ihnen geduldig ihre Wünsche, vor allem wenn 
es sich hierbei um einen »Herzenswunsch« (inawey) handelt. Doch immer wieder 
geraten jüngere Tao-Kinder in Situationen, in denen die Personen der Ingroup sich 
gegen sie wenden und sie ohne für sie ersichtlichen Grund »aufziehen« und »ärgern«. 
An dieser Stelle ist es wichtig zu betonen, dass Mütter sich beim »Ärgern« nicht son-
derlich hervortun, aber für gewöhnlich auch nicht einschreiten, wenn andere ihre 
Kinder »aufziehen«.

Ältere Säuglinge und Kleinkinder sind noch nicht in der Lage, das Verhalten einer 
Bezugsperson (bzw. eines sie betreuenden älteren Kindes) vorauszusehen. Es mangelt 
ihnen an kulturellem Wissen, wie sie sich gemäß den sozialen Normen zu verhalten 
haben. Sie werden oftmals aufgrund ihres Ke’ai-Seins sowie auch ihrer offenkundigen 
Hilf losigkeit und eklatanten Abhängigkeit von den Bezugspersonen »geärgert«. Ich will 
dies anhand zweier Feldtagebucheinträge, die sich beide auf »Ärger«-Episoden beziehen 
und sich zwischen Theo und der Enkelin unseres Vermieters ereignet haben, illustrieren:

Theo (18 Monate)
Die Mädchen aus der dritten Klassenstufe der DQGX verhalten sich Theo gegen-
über auf unberechenbare Weise: Einerseits sind sie sehr nett zu ihm, andererseits 
»ärgern« (pasozi) sie ihn. Als eine von ihnen gestern ein frittiertes Hähnchenschnit-
zel aß und Theo dann auch probieren wollte, gab sie ihm sofort einen Bissen ab, den 
Theo trotz der scharfen Würzung gierig verschlang. Auch habe ich schon gesehen, 
wie eines der Mädchen Theo ein Küsschen auf die Wange drückte. Als die Enke-
lin unseres Vermieters (9 Jahre) heute Vormittag zu uns an die Tür kam, ging sie 
sehr lieb auf Theo ein, den sie »jüngerer Bruder« (弟弟 didi) nennt. Sie berührte die  

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit418

Aluminiumtür von außen genau an derselben Stelle, an die Theo von innen  
patschte. Sie brachte eine kleine Tube mit, aus der man »feste« Seifenblasen mit-
hilfe eines kleinen Blasröhrchens formen konnte. Die von ihr angefertigten Seifen-
blasen durf te Theo in die Hand nehmen und kaputt machen. Als die Tube leer war, 
sagte das Mädchen zu ihm mit Babystimme: »Alle, alle. Oh, was machen wir jetzt 
nur ?« (»沒有了. 怎麼辦?« »Mei you le. Zenme ban ?«) Hier kippte ohne klar ersicht-
lichen Grund ihre Akzeptanz von Theos Babysein und sie zog ihn wieder für einen 
kurzen Moment auf.
Feldtagebucheintrag 32; geschrieben am 31.10.2010.

Theo (19 Monate)
Die Enkelin unseres Vermieters (9 Jahre) und ihre gleichaltrige Freundin sowie ihr 
Bruder (8 Jahre) haben Theo auf üble Weise nachgeäf f t. Jetzt liegt er »schreiend« 
(amlololos; valvalakan) auf dem Küchenboden, will weder von seiner Mutter gefüt-
tert werden noch selbst essen. Nun ist es die Enkelin, die ihre Nudelschüssel ab-
stellt und zu Theo eilt, um ihn wieder aufzurichten.
Feldtagebucheintrag 33; geschrieben am 17.11.2010.

Aus Feldtagebucheintrag 33 wird ersichtlich, dass babyhafte Handlungen nicht nur 
als Auslöser von »Ärger«-Episoden fungieren, sondern auch fürsorgliches Verhalten 
einleiten können. (Theo wird von der Enkelin wieder aufgerichtet.) Für Theo (bzw. für 
Tao-Kinder, die solchen Sozialisationspraktiken permanent ausgesetzt sind) ist es un-
möglich, das Verhalten des Mädchens ihm gegenüber als »gut« (apiya) oder »schlecht« 
(mahrahet) zu bewerten, da keine konstante Erfahrung vorliegt.

Anders als Quinn (2005) in den von ihr aufgestellten Universalien der Kindererzie­
hung postuliert, weisen die Sozialisationspraktiken der Tao keine große Regelmäßig-
keit und Berechenbarkeit auf, was dazu führt, dass Kinder ständigen Widersprüchen 
ausgesetzt sind. Dies hat zur Folge, dass sich nicht nur eine spezifische emotionale 
Erregung im Kind einstellt, sondern mehrere, die zum Teil auf diffuse Weise mitei-
nander verschmelzen (vgl. Kapitel 6, Abschnitt Das Bauchorgan onowned). Die Muster 
emotionaler Bindung werden durch das ambivalente Verhalten der Bezugspersonen 
immer wieder durchbrochen. Die auf Verwirrungstaktiken beruhenden ambivalen-
ten Sozialisationspraktiken der Tao stellen somit einen Sonderfall dar, der von Quinn 
nicht bedacht wurde und den ich als Konstanz des Ambivalenten bezeichne. Hierbei 
handelt es sich um eine spezifische Form der konstanten Erfahrung, die auf einer 
übergeordneten Ebene angesiedelt ist und auf qualitativ andere Weise verläuft, als 
dies in Gesellschaften der Fall ist, in denen Bezugspersonen klare und eindeutige Ver-
haltensbotschaften an ihre Kinder senden.

Kinder, die abwechselnd fürsorglichem und bedrohlich-feindseligem Verhalten 
durch ihre Bezugspersonen ausgesetzt sind, lernen, ihren Gefühlen gegenüber anderen 
Personen nicht zu trauen. Sie entwickeln eine vorsichtige und misstrauische Haltung, 
die sich darin äußert, dass sie sich bei einer fürsorglichen Behandlung nicht übermä-
ßig »freuen« (masarey) und sich auch nicht allzu sehr »grämen« (marahet so onowned), 
wenn sie plötzlich im Mittelpunkt von Häme und Spott stehen. Die ständig wechseln-
den Verhaltensweisen der Bezugspersonen führen dazu, dass Tao-Kinder Emotionen 
und affektive Regungen nicht als verlässliche Parameter menschlicher Beziehungen 
erfahren. Sie machen die Erfahrung, dass idiosynkratische Gefühle kommen und  

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16  Aufziehen, ärgern, irritieren 419

gehen und dass man ihnen bei der Ausrichtung des eigenen Verhaltens keinen allzu 
großen Stellenwert einräumen sollte.

Eine Bewertung anderer Personen erfolgt über deren »äußerlich sichtbares Ver-
halten« (iyangey). Die Fokussierung auf die menschliche »Außenseite« (外在 waizai) 
ist eine Folge der ambivalenten Sozialisationspraktiken, die innere emotionale Welten 
problematisieren und infrage stellen. Tao-Kinder müssen lernen, in diversen Situa-
tionen die richtigen »Handlungsweisen« (ahapansya) aus ihrem nakenakem herauszu-
greifen (vgl. Kapitel 6, Abschnitt Das Brustorgan nakenakem). Die in der obigen Episode 
von der Enkelin unseres Vermieters und dem Mann, der dem 11 Monate alten Mädchen 
mit Essstäbchen in die Finger zwickt (vgl. Beobachtungsprotokoll 74, S. 409–410), in 
Babystimme vorgetragene Frage »Und was machst du jetzt ?« (bzw.: »Oh, was machen 
wir jetzt ?«) dient dazu, Säuglinge und Kleinkinder zur Wahl einer geeigneten »Hand-
lungsweise« zu animieren. Sie sollen lernen, in von ihnen als »unangenehm« (marahet) 
empfundenen Momenten emotionale Kontrolle zu bewahren und sich nicht von ihren 
Gefühlen leiten zu lassen. In der Tao-Gesellschaft geht es primär um das Finden prak-
tischer Lösungen.

Erst zu Beginn der Kindheitsphase durchschauen Tao-Kinder die den Praktiken 
ihrer Bezugspersonen zugrunde liegenden Muster. Mit ca. 3,5 Jahren verstehen sie, 
dass sie sich in allen Lebenslagen zu mäßigen haben und nach außen hin »Stärke« 
(moyat) demonstrieren müssen, damit sie niemandem (weder Mensch noch Geistwe-
sen) durch den Ausdruck negativer Gefühle oder allzu intensiver Gefühlsregungen 
eine Angriffsf läche bieten. Ein wichtiges Sozialisationsziel ist die Einnahme einer 
Habachtstellung, die in einem ständigen Vorsichtig- und Achtsam-Sein besteht und 
dazu führt, dass die Tao den Phänomenen und Wesenseinheiten des Universums mit 
Misstrauen begegnen. Hieran hat sich trotz eines seit einigen Jahrzehnten andau-
ernden gravierenden soziokulturellen Wandels auf Lanyu bis heute im Wesentlichen 
nichts geändert.

Infragestellung sozialer Beziehungen
Tao-Kinder dürfen nicht entscheiden, von wem sie auf dem Arm getragen werden. Ent-
scheidend hierfür ist die soziale Beziehung zwischen dem Kind und der Bezugsperson 
als einem Mitglied der erweiterten Verwandtschafts- oder Freundesgruppe (Ingroup) 
und nicht die »Zuneigung« (ikakey) oder »Abneigung« (jyakian), die ein Kind gegenüber 
dieser Person empfindet. Sobald ein älterer Säugling oder ein Kleinkind dagegen pro-
testiert, dass es von einer ihm aus soziozentrischer Sicht nahestehenden Person auf den 
Arm genommen wird, »lachen« (maznga) alle Umherstehenden, weil das unwissende 
Kind noch nicht gelernt hat, entsprechend seiner sozialen Rolle zu handeln:

Theo (22 Monate)
Vier Mädchen aus der dritten Klassenstufe der DQGX machen ein Spiel daraus, 
Theo gegen seinen Willen immer wieder auf den Arm zu nehmen; wenn er »nein« 
sagt, »lachen« (maznga) sie.
Beobachtungsprotokoll 80; aufgezeichnet am 02.03.2011.

Tao-Kinder müssen mithilfe ihres Kontrollorgans nakenakem erlernen, die unerwünsch-
ten Gefühlsregungen ihres onowned auf sozial-normative Weise zu regulieren. Wenn 
Tao-Kinder sich auf dem Arm einer von ihnen ungeliebten Person befinden, wird von 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit420

ihnen erwartet, dass sie ruhig bleiben. Für gewöhnlich ist in dieser Situation eine Ver-
steifung ihrer Muskeln und ein »Abschweifen ihres Blickes ins Nichts« (jiozayan) zu be-
obachten, was auf ein Gefühl der »Hemmung« (kanig) hindeutet. Manche entfernt ver-
wandte oder auch fremde Personen fragen die sich auf ihrem Arm befindlichen Kinder 
spaßeshalber, ob sie nicht fortan bei ihnen zu Hause leben wollen. Die entsprechen-
de Frage lautet: »Komm, wir gehen zu mir nach Hause, was denkst du ?« (»我們去我
家, 好不好?« »Women qu wo jia, hao bu hao ?«). An dieser Stelle besteht eine interessante 
Parallele zu den »moralischen Spielen«, denen das 3-jährige Inuit-Mädchen Chubby 
Maata ausgesetzt ist, das von einer Verwandten gefragt wird, ob sie denn nicht ihre 
Mutter verlassen und bei ihr einziehen wollen würde (»Come live with me ?«; Briggs 
1998). Durch die von Tao- und Inuit-Bezugspersonen inszenierten sozialen Dramen 
werden soziale Beziehungen systematisch infrage gestellt. Soziale Bindungen werden 
relativiert, ältere Säuglinge und Kleinkinder lernen, dass keine exklusive Bindung zur 
Mutter besteht und dass soziale Rollen bis zu einem gewissen Grad auch von anderen 
Personen ausgefüllt werden können.

Als meine Frau einmal an der vanwa unserem Sohn Johann den Rücken kraulte, 
stellte sich – ohne dass Johann dies bemerkte – ein alter Tao-Mann daneben. Mit der 
Einwilligung meiner Frau fing er an, ihre kraulenden Handbewegungen zu imitieren. 
Für mehrere Minuten streichelte er Johanns Rücken, ohne dass dieser gewahr wurde, 
dass er von einem Fremden gekrault wurde. Ich interpretiere die dem Verhalten des 
alten Mannes innewohnende Botschaft als einen weiteren Hinweis auf die prinzipiel-
le Austauschbarkeit sozialer Beziehungen: Das, was Johanns Mutter ihm geben kann, 
kann er auch von jemand anderem bekommen.

Die oben aufgeführten Beispiele deuten darauf hin, dass bei den Tao soziale Be-
ziehungen auf systematische Weise infrage gestellt werden. Die Gründe für dieses 
Verhalten können aus der noch nicht so fernen Vergangenheit abgeleitet werden, in 
der die Sterblichkeit allgemein hoch war und allzu intensive Bindungen an nur eine 
einzige Bezugsperson als dysfunktional angesehen wurden. Erst die Aufnahme einer 
Fülle von Sozialbeziehungen konnte das Überleben in Krisenzeiten ermöglichen (vgl. 
Briggs 1970, 1998).

Grimassen schneiden
Eine weitere recht häufig zu beobachtende Sozialisationspraktik im Umgang mit äl-
teren Säuglingen und Kleinkindern ist das Grimassenschneiden. Vor allem Männer 
neigen dazu, vor den Gesichtern jüngerer Kinder Fratzen zu ziehen, die verwirren-
de Botschaften aussenden. Emotionen werden mithilfe mimischer und anderer Aus-
druckszeichen ins Lächerliche gezogen oder als etwas Bedrohliches dargestellt:

Junge (15 Monate)
Zwei Männer um die 30 halten sich abwechselnd vor dem »Waf fel-Imbiss« einen 
15 Monate alten Jungen vors Gesicht. Der eine Mann af fektspiegelt den freudigen 
Gesichtsausdruck des kleinen Jungen, wobei er dessen Keuchen auf übertriebene 
Weise imitiert. Der andere herzt den Jungen und drückt ihn an sich. Er zwingt ihn, 
ihm direkt in die Augen zu schauen und setzt dabei eine »wütende Grimasse« (ma-
rahet so moin) auf, bei der sich Furchen zwischen den auf »zornige« (somozi) Weise 
verzogenen Augenbrauen bilden.
Feldtagebucheintrag 34; geschrieben am 24.11.2010.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16  Aufziehen, ärgern, irritieren 421

In anderen Episoden des Grimassenschneidens konnte ich beobachten, wie entfern-
te erwachsene männliche Bezugspersonen aus der Nahdistanz vor Säuglingen und 
Kleinkindern abwechselnd auf übersteigerte Weise »lachende« (maznga) und »wüten-
de« (somozi) Gesichtsausdrücke aufsetzten. Die betroffenen Kinder verhielten sich 
währenddessen »ruhig« (mahanang), ihrem Ausdrucksverhalten war nicht zu entneh-
men, dass sie die wechselnden Grimassen als einen amüsanten Spaß auffassten.

Das Grimassenschneiden kann als eine weitere Sozialisationspraktik angesehen 
werden, die an der Herausbildung der frühkindlichen affektiven »Angst- und Scham-
Disposition« (kanig) beteiligt ist, da die auf diese Weise behandelten Säuglinge ein 
Andauern der entsprechenden Episoden durch »ruhiges Verharren« und »Blickabwen-
dung« (jiozayan) zu verhindern suchen. Letzteres gelingt ihnen jedoch nicht, da die 
fratzenziehenden Männer durch extrem nahes Heranrücken an die kindlichen Ge-
sichter ein Standhalten des Blickes erzwingen. Ich fasse den fingierten »bösen Blick« 
(marahet so moin) ebenso wie das unter Tao-Kindern verbreitete »falsche Weinen«  
(假哭 jiaku) (vgl. Kapitel 15) als ein emotionales Verwirrspiel auf, das dazu dient, emo-
tionales Empfinden zu diskreditieren. Durch das Fratzenschneiden sollen Tao-Kinder 
bezüglich des emotionalen Erlebens anderer verunsichert werden. Sie sollen erfahren, 
dass sich menschliche Gefühle an sich nicht sonderlich gut eignen, um hieraus verläss-
liche Handlungsdevisen abzuleiten. Auch soll das Grimassenziehen dazu dienen, dass 
Kinder im weiteren Verlauf der Sozialisation »Hemmung« (kanig) empfinden, respek-
tablen älteren Personen direkt in die Augen zu blicken. Der spielerisch-distanzierende 
Umgang der Bezugspersonen mit bestimmten Ausdruckszeichen wie dem »bösen Ge-
sicht« (marahet so moin) trägt dazu bei, dass bei den Tao kein klar strukturiertes System 
der Evaluierung besteht. Dies bedeutet, dass aufgrund der ambivalenten und diffusen 
Sozialisationspraktiken der Tao nicht nur die zweite (Konstanz der Erfahrung) und dritte 
(emotionale Erregung) der von Quinn (2005) postulierten Universalien der Kindererzie-
hung einer Relativierung bedürfen, sondern auch die vierte (Billigung / Missbilligung) 
(vgl. Kapitel 1, Abschnitt Universelle Aspekte der Kindererziehung).

Scherze respektabler älterer Personen gegenüber Kindern
Die Beziehungen zwischen jüngeren Kindern und respektablen älteren Personen 
besitzen häufig eine ambivalente Note, weil die Alten – wohl wissend, dass sie von 
Kindern als potenziell »Angst« (maniahey) einf lößende Personen wahrgenommen 
werden – in vielen Situationen Drohgebärden auf spielerische Weise einsetzen. Die 
Überzeichnung von »Ärger« / »Wut«-Demonstrationen (somozi) ist für jüngere Kinder 
oftmals nicht auf Anhieb zu erkennen. Manchmal verstehen sie erst, wenn die Alten 
zum Lachen ansetzen, dass es sich bei ihrem harschen Auftreten um einen Scherz ge-
handelt haben muss:

Junge (8 Jahre)
Als ich zu meinem Vermieter in die Wohnung gehe, um ein Internetkabel mit der 
Hilfe eines Lehrers der DQGX zu installieren, sitzen dort mein Vermieter, seine Frau, 
ihr 8-jähriger Enkel und ein sehr alter Mann, den ich zuvor noch nie gesehen habe, 
im keting bei einem Festmahl, das die heute aus Taidong zurückgekehrte Frau des 
Vermieters zubereitet hat. Der Enkel umklammert mich von hinten und flüstert mir 
etwas ins Ohr. Der alte Mann »schaut« nun »äußerst finster« (marahet so moin), »er-
mahnt« (nanaon) den 8-Jährigen und »schlägt« (kabagbag) nach ihm. Kurz danach 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


hellt sich seine Miene jedoch auf und er und der Junge fangen an, spaßeshalber zu 
boxen. Dabei »lachen« (maznga) sie beide.
Feldtagebucheintrag 35; geschrieben am 15.11.2010.

Bisweilen werden wie in der oben stehenden Episode bei der spaßhaften Demonstra-
tion von »Ärger« / »Wut« erzieherische Inhalte behandelt. Der alte Mann verhält sich 
gegenüber dem 8-jährigen Jungen auf ambivalente Weise, weil er erzieherische Inhal-
te auf theatralische Weise überzeichnet. Er sanktioniert dessen Fehlverhalten, das in 
einem zu lockeren Auftreten mir gegenüber besteht12, nimmt der Bestrafung aber zu-
gleich ihren Stachel, indem er diese ins Groteske abgleiten lässt.

Gesellschaftliche Statuszuschreibungen verhindern, dass respektable ältere Per-
sonen ihr eigenes Verhalten gegenüber Kindern frei wählen können. Kinder empfin-
den nicht selten »Angst« vor den »kontaminierenden Einf lüssen« (matuying), die von 
den alten Leuten ausgehen (vgl. Kapitel 4 und 5) und sind in ihrer Gegenwart für ge-
wöhnlich »schüchtern« und »gehemmt« (kanig):

Mädchen (4 Jahre)
Die han-taiwanesischen Erzieherinnen aus der GYB haben mit den Vorschulkin-
dern Besuche in den Haushalten »hochbetagter alter Personen« (rarakeh) in Iran-
meylek organisiert, um der jüngsten Tao-Generation dabei zu helfen, ihre große 
»Angst« (maniahey) vor »Personen im Greisenalter« zu überwinden.13 Bei den als Ex-
kursion durchgeführten Hausbesuchen setzen sich die Kinder nicht in die Nähe der 
»alten Leute«, sie gehen stattdessen lieber auf räumliche Distanz zu ihnen. Als sich 
bei einem dieser Besuche ein 4-jähriges Mädchen aus irgendeinem Grund einem 
»alten Mann«14 nähert, holt dieser zu einer spaßhaf ten Schlagbewegung aus.
Feldtagebucheintrag 36; geschrieben am 11.12.2010.

Die durch Meidungsverhalten hervorgerufene Distanz zwischen jüngeren Kindern 
und hochbetagten Alten bewirkt, dass jegliche Interaktion durch den emotionalen 
Nexus von »Ärger« / »Wut« und »Angst« bestimmt wird. Die »Alten« können die kind-
liche »Beklemmung« im Umgang mit ihnen selbst höchstens auf lockern, indem sie auf 
spielerische Weise mit ihrer sozialen Rolle umgehen.

12 � Zu Beginn der Feldforschung hatte ich mit dem Enkel einen recht lockeren Umgang. Wenn er zusam-
men mit seiner Schwester zu uns in die Wohnung kam, spielten wir manchmal miteinander. In den 
letzten Monaten meines Aufenthaltes, in denen ich begann, mich Kindern gegenüber immer mehr 
nach Art der Tao zu verhalten, glich unsere Beziehung zunehmend der von »Nef fe« und »Onkel«, d. h. 
sie wurde von mehr Distanz geprägt.

13 � Ich erfuhr bei dieser Gelegenheit von den Erzieherinnen, dass zwei Kinder aus der Vorschulklasse an 
der Exkursion nicht teilnehmen durf ten, weil ihre Erziehungsberechtigten ihnen dies aus »Angst« 
vor den von den hochbetagten alten Leuten ausgehenden kontaminierenden Einflüssen untersagt 
hatten.

14 � Der betref fende alte Mann wurde von allen Kindern in Iranmeylek gemieden. Aufgrund seiner Geh-
behinderung wirkte er in der Tat sehr alt und gebrechlich. Er besaß ein Elektromobil, auf dem er jeden 
Tag ausfuhr, um seine Schweine zu füttern.

Geister der Kindheit422

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018 - am 13.02.2026, 15:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

