Das Museum als Kontaktzone
Missionssammlungen im Fokus
religionswissenschaftlicher Forschung

Martin Radermacher

Abstract Dieser Beitrag erliutert, wie eine interdisziplinire, aber religionswissen-
schaftlich grundierte Perspektive auf missionarisches Sammeln und Missionssammlun-
gen aussehen konnte. Der vorgestellte Ansatz ist eingebettet in eine Religionsforschung,
die von Kultur- und Religionskontakten ausgeht, um die Dynamiken der Religions-
geschichte besser zu verstehen. Missionssammlungen werden dabei als Ergebnis und
Arenavon Kultur- und Religionskontakt untersucht. Sie legen Zeugnis ab von vergange-
nen Kontaktsituationen und erméoglichen bis heute den Kontakt zwischen verschiedenen
Kulturen und religiosen Traditionen. Um diese Zusammenhdinge zu erldutern, wird
das Konzept der »Kontaktzone« kritisch veflektiert und es werden drei idealtypische
Kontaktzonen vorgestellt. SchliefSlich wird auch die Frage thematisiert, wie genau
religiose materielle Objekte zu verstehen sind.

Religionswissenschaft mit Fokus auf Kultur- und Religionskontakt

Es gibt viele verschiedene wissenschaftliche Perspektiven auf Missionssamm-
lungen und missionarisches Sammeln, anfangen bei theologischen und mis-
sionswissenschaftlichen itber museologische, historische, naturwissenschaft-
liche und ethnografische Perspektiven bis hin zu politischen und post-kolo-
nialen Sichtweisen. Diese Blickwinkel schliefen einander nicht aus. Sie sind
gleichermafien legitim und im besten Fall erginzen sie einander, um ein voll-
stindiges und differenziertes Bild von missionarischer Sammlungstitigkeit
und Sammlungsbestinden zu ermoglichen. Am Centrum fiir Religionswissen-
schaftliche Studien (CERES) der Ruhr-Universitit Bochum verfolgen wir ei-

- 8m 14.02.2026, 09:21:49.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

nen interdisziplinir eingebetteten, aber religionswissenschaftlich veranker-
ten Ansatz, der in diesem Beitrag mit seinen Primissen erliutert werden soll.

Die Uberlegung, Kultur- und Religionskontakt zu untersuchen, um da-
durch Religion besser zu verstehen, entstand aus dem Kite Hamburger Kolleg
»Dynamiken der Religionsgeschichte zwischen Asien und Europax, das von
2008 bis 2022 am CERES angesiedelt war und eine Reihe von theoretischen,
empirischen und historischen Studien hervorgebracht hat.!

Das Kolleg war von Grund auf als interdisziplinires Unterfangen konzi-
piert und diese interdisziplinire Zusammenarbeit spiegelt sich auch am CE-
RES wider. Im Hinblick auf den Themenkomplex »Mission — Materialitit —
Kultur- und Religionskontakt« arbeiten sozialwissenschaftliche und histori-
sche, philologische und regionalwissenschaftliche Ficher zusammen, sowohl
in Einzelstudien als auch in systematisch-theoriebildender Hinsicht. Was die-
se Ficher vereint, ist der gemeinsame Fokus auf den geschichtlichen und ge-
genwirtigen Gegenstand »Religion«. Dariiber, was »Religion« ist und wie sie
zu definieren und zu erforschen sei, besteht freilich kein Konsens — noch nicht
einmal innerhalb der Religionswissenschaft.” Doch fiir die Auseinanderset-
zung mit missionarischem Sammeln als Ausdruck von Kultur- und Religions-
kontakt bietet es sich an, Religion u.a. in der Tradition von Emile Durkheim,?
als einen sozialen Tatbestand zu verstehen. Wihrend es im Alltag — und erst recht
in religidser Perspektive — iiblich ist, Religion auf das Wirken transzendenter
Wesen zuriickzufithren, die sich in der Welt manifestieren, schaut die Reli-
gionswissenschaft allein darauf, welche soziokulturelle Vorgénge sich ausge-
hend von diesem Glauben beobachten lassen und wie diese Uberzeugungen in
der sozialen Welt in Geschichte und Gegenwart sichtbar werden. Religionen
werden religionswissenschaftlich erforschbar, wenn und weil sie soziale Fol-
gen haben. Dieser als »Thomas-Theorem«* bekannt gewordene Ansatz besagt:
Alles, was Menschen fiir wirklich halten, kann dadurch wirklich werden, dass
es in ihre Handlungen eingeht und Folgen zeigt.®

1 Z.B. V. Krech/M. Steinicke (Hg.): Dynamics in the History of Religions between Asia
and Europe; V. Krech: From Religious Contact to Scientific Comparison and Back,
S.39-73.

2 Z.B. F. Stolz: Grundziige der Religionswissenschaft, S. 9-33.

3 E. Durkheim: Les Formes Elémentaires de la Vie Religieuse.

4 William Isaac Thomas (1863—1947) war ein US-amerikanischer Soziologe und Philolo-
ge.

5 H. Knoblauch: Religionssoziologie, S. 11.

- 8m 14.02.2026, 09:21:49.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Martin Radermacher: Das Museum als Kontaktzone

Religionswissenschaft muss daher keine Antwort geben auf Fragen wie
»Welcher Glaube ist richtig oder falsch?«, »Welche Religionen sind wahr
oder unwahr?« und hnliches. Dies sind religiése Fragen, iiber deren Be-
antwortung Gesellschaften iiberall auf der Welt seit Jahrtausenden streiten.
Die Religionswissenschaft beobachtet diese Debatten und rekonstruiert die
soziokulturellen Vollzugsbedingungen und strukturellen Muster, die ihnen
zugrunde liegen.

Die Annahme des Kite Hamburger Kollegs »Dynamiken der Religionsge-
schichte zwischen Asien und Europa« ist nun, dass eben diese Beobachtung
und Analyse besser gelingt, wenn man nicht die vermeintlich homogenen Re-
ligionen oder religiésen Traditionen »an sich<beobachtet, sondern deren wech-
selseitige Beziehungen, die wiederum in »Kontakten« beobachtbar werden.
Dabei beobachten wir verschiedene Typen von Religionskontakt (z.B. synchro-
nen und diachronen Kontakt, intra-religiosen und inter-religiésen Kontakt).
In einer Kontaktsituation findet ein expliziter oder impliziter Vergleich statt:
Eine religiése Tradition nimmt die andere als Religion war und beobachtet,
dass diese andere Religion in mancher Hinsicht dhnlich, in anderer Hinsicht
verschieden ist. Dazu werden bestimmte Begriffe verwendet: Zum Beispiele
reden Missionarinnen oder Missionare iiber die religiésen Praktiken der Mis-
sionierten, indem sie von »Magie« oder »magischen Vorstellungen« sprechen;
oder von »Didmonenc, »Gotzen« und »Aberglaube«. So zitiert beispielsweise
Isabella Bozsa aus dem Missionsmagazin Evangelischer Heidenbote von 1832, in
dem ein Brief des Missionars Paul Schaffter (1801-1861) abgedruckt wurde, der
itber Mission in Indien berichtet: Einige Konvertierte, so schreibt Schaffter,
hitten »ihre Gotzentempel zerstort, ihre Gotzenbilder im Feuer verbrannt.«®
Ihre eigene christliche Tradition beschreiben die Missionare im Gegenteil als
»rechtgliubig«, »fromm« oder als den »wahren Glauben«. Die Religionswis-
senschaft eignet sich weder die eine noch die andere Deutung an, sondern be-
schreibt diese Kontaktsituation allgemeiner, z.B. als Diskurse tiber »Orthodo-
xie vs. Heterodoxie« oder als diskursive Konstruktion einer christlich-abend-
lindischen Zivilisationsleistung, die in den Missionsgebieten fortgesetzt wird.

Das Konzept »Kontakt« bezieht sich in diesem Zusammenhang als neutra-
ler Begriff auf alle Formen des Aufeinandertreffens oder der Begegnung zwi-
schen verschiedenen religiésen Traditionen (oder auch innerhalb einer reli-
giosen Tradition). Dies umfasst feindliche oder zerstérerische Kontaktsitua-

6 I. Bozsa: Geschenkt, gekauft, erbeutet, S. 6.

- 8m 14.02.2026, 09:21:49.

37


https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

tionen ebenso wie freundliche und konstruktive Situationen.” Dies alles sind
Situationen, die eine Reflektion tiber das >Eigene< und das sFremde« auslosen
— wenn auch auf sehr verschiedene Weise.

Dieser Ansatz fithrt zu der Einsicht, dass Religionen nie >fiir sich« stehen,
sondern dass sie immer als Beziehungsgeflechte zu verstehen sind - und die
Gebiete und Situationen der Missionen sind historisch wie gegenwirtig ein-
drucksvolle Beispiele fiir solche Beziehungsgeflechte. Sie sind als solche be-
reitsvielfach erforscht worden. Die Literatur iber Missionsgeschichte fiillt un-
zihlige Binde. Doch nach wie vor kénnen sich hier neue Einsichten ergeben,
insbesondere wenn man die Rolle der Objekte und Artefakte neu bewertet.

Missionsmuseen und -sammlungen als Kontaktzonen

Doch zunichst zum Begriff »Kontaktzone«: Vom Konzept »Kontakt«, wie wir
es im Kite Hamburger Kolleg verwendet haben, ist es kein weiter Weg zum
Konzept »Kontaktzone«, einem Begriff, der bereits Anfang der 1990er Jahre von
Mary L. Pratt eingefithrt wurde: Sie verwendete den Begriff, um soziale Riume
zu beschreiben, in denen Kulturen aufeinander treffen, miteinander kimpfen
oder verhandeln. Dies geschieht, so ihre Vermutung, hiufig unter Vorzeichen
von Macht. In den meisten Fillen sind die Akteure, die in den Kontaktzonen
aufeinandertreffen, nicht gleichberechtigte Gesprichspartner »auf Augenho-
he¢, sondern es gibt ein hierarchisches Verhiltnis. Daher wurde der Begriff von
ihr auch fiir (chemalige) kolonialisierte Gebiete verwendet.®

So wie von Pratt konzipiert, beschreibt die »Kontaktzone« nicht allein
Orte der westlichen Dominanz tiber regionale Kulturen. Kontaktzonen sind
nicht immer allein koloniale Unterwerfungsbestrebungen. Sie sind vielmehr
von Pratt konzipiert worden als Orte des wechselseitigen Austausches, der
Begegnung und kulturellen Anpassung.” Dennoch gibt es keine Kontaktzone
ohne soziale Hierarchien oder Machtverhiltnisse. So kann das Konzept eine
interessante Perspektive eroffnen, die einerseits die Arbeit des Kollegs fort-

7 V. Krech: Religious Contacts in Past and Present Times. Aspects of a Research Pro-
gramme, S.191-213.
M. L. Pratt: Arts of the Contact Zone, S. 34.
A. Nehring: Aneignung von Religion. Postkoloniale Konstruktionen des Hinduismus,
S. 116-117.

- 8m 14.02.2026, 09:21:49.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Martin Radermacher: Das Museum als Kontaktzone

setzt und andererseits kulturelle und religiése Austauschprozesse beleuchtet,
die sich in missionarischen Zusammenhingen dufern.

Der Ansatz von Pratt wurde vielfach rezipiert und kritisiert. Fiir die Mu-
seologie ist der Vorschlag von James Clifford breit aufgenommen worden,
Museen als Kontaktzonen zu konzipieren. Er argumentierte bereits Mitte der
1990er Jahre, dass Museen Kontaktzonen seien, insofern sie Beziehungen er-
moglichen und abbilden - und dabei immer in soziale Machtkonstellationen
eingebettet sind.’® Er hatte dabei nicht so sehr eine Kritik ethnozentrischer
Reprisentation in Museen im Blick, sondern schlug vor, dass sich durch
die Nutzung von Museen als Kontaktzonen Reflexionsprozesse entwickeln
konnten."

Robin Boast hat diesen Ansatz Ende der 2000er Jahre wieder aufgegriffen
und einer kritischen Priifung unterzogen. Er schreibt, dass es im Rahmen
einer postkolonialen Wende Bestrebungen in den Museen gebe, ihre Ausstel-
lungen als Kontaktzonen zu etablieren und eine gleichberechtigte Teilhabe
von Akteur:innen aus Herkunftsgesellschaften zu erméglichen. Seiner Ansicht
nach ist das zwar ein lobenswertes Unterfangen, bleibe aber letztlich fruchtlos,
weil die grundsitzliche Asymmetrie bestehen bleibe: Wer eine Kontaktzone
offnet, bestimmt und entscheidet, wer mitredet. Deshalb bezeichnet Boast
diese Vorstellung von Museum als Kontaktzone letztlich als »neo-kolonial«.™
»Thus, always, is the contact zone an asymmetric space where the periphery
comes to win some small, momentary, and strategic advantage, but where the
center ultimately gains.«”

Vor diesem Hintergrund mag es verwundern, dass wir das Konzept pro-
minent im Titel dieser Publikation verwenden. Doch nutzen wir den Begriff
»Kontaktzone« nicht primir im von James Clifford eingefiihrte Sinne, dass je-
mand einen Raum - hier: das Museum - als Kontaktzone gestaltet, mit al-
len geschilderten Risiken. Vielmehr betrachten wir die Sammlungen als Spie-
gel von Kontaktzonen: Sie konservieren bestimmte Aspekte eines vergange-
nen Kultur- und Religionskontakts, der sich teils itber Jahrhunderte hinzieht.
Zugleich sind die Sammlungen bis heute Kontaktzonen, insofern die in ihnen
aufbewahrten Objekte den Besucher:innen einen Kontakt mit (vermeintlich)
>fremden< Kulturen erméglichen.

10 ). Clifford: Routes. Travel and Translation in the Late Twentieth Century, S.192—193.
11 Ebd., S.198.

12 R. Boast: Neocolonial Collaboration. Museum as Contact Zone Revisited, S. 56.

13 Ebd., S.66.

- 8m 14.02.2026, 09:21:49.

39


https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40 Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

Dieses Verstindnis von Sammlungen als Kontaktzonen lisst sich analy-

tisch auf verschiedene Weisen aufschliisseln:

a)

b)

C)

Kontaktzone »Sammlungsstrategie«: Hier steht die Auswahl der Objekte
und die Zusammenstellung der Bestinde im Mittelpunkt der Betrachtung:
Nach welchen Kriterien wurden sie ausgewihlt und welcher Zweck wur-
de ihnen in der Sammlung zugewiesen? Welche Objekte wurden gesam-
melt und welche wurden nicht gesammelt? Was kénnen wir anhand der
Auswahl und Zusammenstellung der Exponate iiber die Art und Weise des
Kultur- und Religionskontakts sagen? Welche Wahrnehmung und Repra-
sentation der indigenen Gesellschaften lassen sich daraus rekonstruieren?
Kontaktzone »Sammlung«: Missionsgeschichtliche Sammlungen dienten
hiufigauch als Ausbildungsorte (in der Ferne und zuhause gleichermafRen)
— wobei sie auch andere Funktionen annehmen konnten — und ermég-
lichen bis heute den Kontakt zu anderen religidsen Traditionen vermit-
telt durch die dort ausgestellten Objekte. Dabei bewegen sie sich im Span-
nungsfeld zwischen der Bestrebung, einerseits die fremden Kulturen und
Religionen im Interesse erfolgreicher Missionsarbeit kennen und verste-
hen zulernen und andererseits den Sinn der christlichen Missionierung zu
demonstrieren. Der Kontakt mit der fremden Tradition in der Sammlung
wird durch die Auswahl und Prisentation der Objekte gelenkt, die sich teil-
weise erheblich unterscheiden kann. Jede Sammlung kann als vielfiltiger
Mikrokosmos der Kontakte zwischen verschiedenen Religionen und Kul-
turen betrachtet werden.

Kontaktzone »Sammlungsobjekt«: Zu den besonders interessanten Objek-
ten gehoren jene, die mittels >fremder< Bildsprache christliche (Bild-)In-
halte transportieren (Stichwort »Inkulturation«*): Hier wird Religions-
kontakt im Wortsinn sobjektivierts, also in einem Gegenstand oder Bild
materialisiert, beispielsweise indem traditionelle Bildiiberlieferungen
christlich umgedeutet, tiberschrieben oder transformiert werden.

14

Z.B. T. Sundermeier: Inkulturation und Synkretismus. Probleme einer Verhiltnisbe-
stimmung, S.192—209.

- 8m 14.02.2026, 09:21:49.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Martin Radermacher: Das Museum als Kontaktzone

Abb. 1: Darstellung der Dreifaltigkeit, Sammlung Schmutzer, Missi-
onsmuseum Steyl.

Foto: Missionsmuseum Steyl; Abdruck mit freundlicher Genehmigung

Das in Abb. 1 gezeigte Exponat ist nur eines von vielen moglichen Beispie-
len fiir diese Art von Kontakt: Das christliche Konzept der Dreifaltigkeit wird
unter Bezugnahme auf javanische Stilelemente in einer Holzschnitzerei dar-
gestellt. Die Sammlung Schmutzer stammt aus Java. Dort fertigte der einhei-
mische Schnitzer Iko im Auftrag von Josephus Schmutzer, einem niederlandi-
schen Kaufmann, viele Skulpturen aus Holz und Stein. Die Briider Schmut-
zer iibten in Ganjuran, Java, als Industrielle und Kaufleute ein Laien-Apos-
tolat aus, das heif’t sie engagierten sich in der Verbreitung der christlichen
Lehre, ohne Ordensleute zu sein. Sie hatten dort die Zuckerfabrik ihres Va-
ters itbernommen und betrieben eine Art sozialer Fiirsorge mit katholischer
Rahmung.”

Fir die europiische Kultur- und Religionsgeschichte sind Missionssamm-
lungen wesentliche und hiufig in ihrer historischen und kulturellen Wirksam-
keit unterschitzte Kontaktzonen. Um ihre gesellschaftliche Bedeutung einzu-

15 ). Schmutzer: Christelijk-Javaansche Kunst, S. 57—90.

- 8m 14.02.2026, 09:21:49.

4


https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

schitzen, muss man sich vor Augen fithren, dass Ausstellungen und Museen
im 19. Jahrhundert und bis weit in das 20. Jahrhundert hinein das Medium der
Prisentation von und Begegnung mit auflereuropiischen Kulturen waren. In
einer Zeit ohne Fernsehen, Wikipedia, Netflix oder Massentourismus wurde
das Bediirfnis der Menschen nach exotischen Lindern bedient und zugleich
angetrieben durch Ausstellungen. Die grofien Weltausstellungen sind nur die
Spitze des Eisbergs.' Auch die hiufig eher kleinen Missionsausstellungen wa-
ren Teil dieser Begeisterung fir exotische Bilder in Museen und Ausstellun-
gen — und sie lockten oft grofle Besuchermassen an. Sie hatten eine aus heuti-
ger Sicht kaum vorstellbare Reichweite — nicht nur unter der gebildeten Ober-
schicht.”

Daher sind die Missionssammlungen ein zentraler — wenn auch umstrit-
tener — Teil der europdischen Kultur- und Religionsgeschichte. Sie sind in
gewissem Sinne — und diese Aussage gilt es zu diskutieren — Teil des europiii-
schen Kulturerbes: Denn sie gehoren mit zu den Orten, an denen europiische
Diskurse tiber das >Eigene< und das >Fremde« gefihrt wurden, sie dienten der
Selbstvergewisserung einer vermeintlichen europdischen Zivilisation gegen-
iiber den ebenso vermeintlich unzivilisierten Lindern der Welt. Sie dienten
auch der Rechtfertigung europiischer Expansionsinteresse, der Information
iiber Missionstitigkeiten und der Befriedigung profaner Bediirfnisse nach
Freizeit und Unterhaltung. Die Sammlungen selbst sowie die gesellschaft-
lichen Debatten, die tiber diese Sammlungen gefithrt wurden und werden
(dies betrifft auch die ethnologischen Sammlungen insgesamt), sind somit ein
wesentlicher Bestandteil des europiischen kulturellen Erbes und nicht zuletzt
auch der Wissens- und Wissenschaftsgeschichte Europas — man denke zum
Beispiel an die Verflechtungen der frithen Ethnologie mit den Missionen, an
die Einfliisse missionarischer Arbeit auf die Sprachwissenschaften, aber auch
die Beitrige von Missionaren zu naturwissenschaftlichen Fichern. Dieser
Umstand wurde bisher nur wenig erforscht.”® Der vorliegende Band kann
nur einen ersten kleinen Schritt tun und sehr selektiv Fragen des Religions-
und Kulturkontakts am Beispiel von Missionssammlungen bearbeiten, doch
fir kiinftige Forschungsvorhaben bietet sich hier ein grofies Potenzial und
Forschungsfeld.

16  Z.B. D. Piwowarczyk: European Museums and Exhibition Halls, S.170-186.

17 Z.B.T. Bennett: The Birth of the Museum. History, Theory, Politics; O. Hartung: Kleine
deutsche Museumsgeschichte.

18 Z.B. R. Loder-Neuhold: Crocodiles, Masks, and Madonnas.

- 8m 14.02.2026, 09:21:49.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Martin Radermacher: Das Museum als Kontaktzone

Zur sozialen Wirksamkeit materieller Objekte

In den Kultur- und Sozialwissenschaften wird seit einigen Jahrzehnten dar-
iiber debattiert, welche Rolle materielle Objekte in gesellschaftlichen Prozes-
sen spielen. Wihrend man allgemein davon abgeriickt ist, materielle Objek-
te als reine Requisiten oder passive Bithnen zu betrachten, die von Menschen
verwendet und geformt werden, ist die Frage nach der Qualitit und dem Aus-
maf} ihrer aktiven Rollen fiir gesellschaftliche Prozesse nach wie vor Gegen-
stand wissenschaftlicher Debatten.

Ausgehend von den Arbeiten von James Gibson sei hier ein Ansatz ver-
treten, der materiellen Objekten eine soziale Wirksambkeit zuschreibt.” Das
bedeutet nicht, den Objekten damit eine intentionale Handlungsfihigkeit zu
unterstellen, die tiblicherweise nur Menschen zugeschrieben wird. »Soziale
Wirksamkeit« (im Englischen oft »agency«) bedeutet hier nur, dass Objekte
fiir soziale Prozesse einen Unterschied machen: Alles, was einen Unterschied
macht, ist im weiteren Sinne als >Akteur< an sozialen Prozessen beteiligt.
Dies wird immer dann besonders auffillig, wenn Objekte und Dinge ihren
>Dienst versagenc. Ein defekter Computer oder ein stillstehender Aufzug
haben unmittelbar nachvollziehbare soziale Folgen - diese Dinge haben in
ihrem Funktionsversagen eine Wirksamkeit, die sozial sichtbar wird. Doch
ebenso haben Objekte und Gerite eine Wirksambkeit, wenn sie unauffillig im
Hintergrund arbeiten und >normal« funktionieren, zum Beispiel simtliche
Infrastrukturen.

Die Objekte in den Missionssammlungen haben in dieser Hinsicht eine so-
ziale Wirksamkeit und »agency«: Sie erméoglichen Debatten tiber das >Fremde«
und das >Eigene, sie reprisentieren bestimmte Weltanschauungen und (reli-
gi6se) Uberzeugungen und nicht zuletzt hat ihre Existenz dazu gefiihrt, dass
sie Gegenstand der Forschung werden. Dieser recht breit gehaltene Begriff von
»agency« oder »sozialer Wirksambkeit« ignoriert nicht, dass vielen materiellen
Objekten in verschiedenen religiosen Traditionen eine tatsichliche, intentio-
nale Handlungsfihigkeit zugeschrieben wird (z.B. werden Biume, Higel und
Steine, Figuren und Orte etc. von Geistern bewohnt oder sind selbst belebt
und interagieren mit Menschen). Mit dem Konzept der »agency« soll in die-
sem Beitrag nicht angedeutet werden, dass es diese itbernatiirlichen Krifte
und wesenhaften Eigenschaften in den Dingen >wirklich« gibt — denn die Re-
ligionswissenschaft trifft keine Aussagen iiber die Existenz oder Nicht-Exis-

19 ). ]. Gibson: The Theory of Affordances, S.73-74.

- 8m 14.02.2026, 09:21:49.

43


https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4

Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

tenz transzendenter Wesen (methodologischer Agnostizismus). Vielmehr zei-
tigt der Glaube an diese Krifte Folgen, die in der sozialen Welt beobachtbar
sind. Und eben diese Folgen sind mit empirischen und historischen Methoden
erforschbar.

Wenn man diesen theoretischen Ansatz ernst nimmt, muss man die Rolle
von Menschen als den alleinigen Akteuren iiberdenken: Menschliche Akteure
sind dann nicht die einzigen, die >das Sagen haben«. Materielle Objekte haben
auch etwas >zu sagens, aber sie tun dies auf subtilere Weisen, die es erst zu re-
konstruieren gilt — und zwar immer bezogenen auf konkrete Situationen. Man
kann nicht sagen, dieses oder jenes Objekt hat immer und grundsitzlich die-
se oder jene Art von Bedeutung und sozialer Wirksamkeit. Je nach Umstand
kann ein Objekt mal dieses und mal etwas anderes bewirken. Fiir manche so-
ziale Vollziige mag es wirkungslos bleiben (und hat dann auch keine »agency«),
fiir andere soziale Vollziige mag es zentral sein (und hat dann »agency«).

Auch »Macht« ist ein Thema, das in den Diskussionen iiber Missions-
und andere ethnografische Sammlungen immer wieder auftaucht. Der
eben geschildete Ansatz wilrde aber soziale oder politische Macht nicht als
Ausgangspunkt oder als Erklirungsgrund fiir die Missionssammlungen be-
trachten, sondern danach fragen, wie soziale Machtverhiltnis in und durch
Sammlungstitigkeiten und Sammlungsarrangements hergestellt, verandert
oder fortgefiihrt werden:

»It is axiomatic to assemblage thinking [das ist eine Variante der Akteur-
Netzwerk-Theorie] that power is distributed and embodied in material
spatial arrangements — that agency is embodied in the materiality of
places. This is not some kind of environmental determinism but a recog-
nition that power is not simply held by human agents. Power is slippery
and hidden within the material world, and it is a key task of assemblage
thinking to show how this works«.2°

Dieser Ansatz mag das Alltagsdenken zunichst irritieren: Wir sind es ge-
wohnt, davon zu sprechen, dass Menschen Dinge sammeln, etwas mit Dingen
tun, und entscheiden, wie und wo Dinge aufbewahrt werden. Das stimmt
zwar einerseits, ist aber nur die eine Seite der Medaille. Denn auch die Ob-
jekte selbst ermoglichen oder verhindern, was mit ihnen passiert, wie sie
gedeutet, verwendet oder gehandelt werden. Sie tun das nicht aus einer

20 K. Dovey: Place as Assemblage, S. 23.

- 8m 14.02.2026, 09:21:49.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Martin Radermacher: Das Museum als Kontaktzone

ihnen eigenen Intentionalitit heraus, sondern weil sie aufgrund ihrer ma-
teriellen und soziokulturellen Eigenschaften bestimmte Folgen mit hoherer
Wahrscheinlichkeit anbieten als andere Folgen.

Was macht ein Objekt »religios«?

Die Frage danach, welche Objekte »religios« sind und welche nicht, ist fir die
religionswissenschaftliche Auseinandersetzung mit Missionssammlungen
zentral: Nicht alles, was im weiteren Sinne mit Mission oder Missionar:innen
zu tun hat, hat automatisch mit Religion zu tun. Missionarinnen und Mis-
sionare tun viele Dinge und bei Weitem nicht alles davon ist im analytischen
Sinne religiés. Das gleiche gilt fir die Missionssammlungen und Missions-
museen: Dort geschieht vieles und wird vieles gezeigt, das mit Religion nicht
unmittelbar zu tun hat. Man muss sich um Finanzen kiimmern, um Versi-
cherungen, um Restauration und Konservierung etc. Religionswissenschaft
jedoch nimmt »Religion« als ihren Gegenstand in den Blick. Das Fach muss
zwar auch die Verflechtungen und jeweiligen sozialen Kontexte von Religion
betrachten, zielt aber primir auf ein besseres Verstindnis von »Religion« ab.

Doch die Frage, was genau »Religion« ist, treibt die Religionswissenschaft
seit ihren Anfingen um. Eine von vielen moglichen Antworten basiert auf sys-
tem- und kommunikationstheoretischen Perspektiven, die hier kurz umris-
sen seien, weil sie der nachfolgenden Argumentation zugrunde liegen: Oben
hief} es bereits, dass Religion ein sozialer Sachverhalt sei. Wie ist dieser so-
ziale Sachverhalt als Religion zu erkennen? Zunichst handelt es sich bei die-
sen Sachverhalten in systemtheoretischer Perspektive um Kommunikationsvor-
génge im weitesten Sinne, also nicht nur gesprochene Sprache und geschrie-
bene Texte, sondern auch alle anderen Modi von Kommunikation: Man kann
auch mit Kleidung, Ritualen, Architekturen und Objekten »etwas sagen«. Die-
se Kommunikation wird aus der hier zugrunde gelegten Perspektive immer
dann als »religios« definiert, wenn sie letztinstanzliche Kontingenz bearbei-
tet und dies unter Riickgriff auf die Unterscheidung von Immanenz und Tran-
szendenz tut.”* Auch das sind drei komplexe theoretische Begriffe, aber man
muss betonen, dass es sich hier um formale, allgemeine Konzepte handelt, die
je nach religidsem Zusammenhang und konkretem Ort bzw. konkreter Zeit
ganz unterschiedlich gefillt werden.

21 V.Krech: Die Evolution der Religion, S. 24.

- 8m 14.02.2026, 09:21:49.

45


https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

Objekte und alle Arten von Materialitit sind in der religionswissenschaft-
lichen Rekonstruktion nicht per se religiés, zum Beispiel durch einen ihnen
innewohnenden >Geist« oder einen »genius loci«. Dies bleibt in der religiésen
Perspektive eine legitime und notwendige Annahme, wird aber von der Reli-
gionswissenschaft in ihrer analytischen Rekonstruktion weder bestitigt noch
abgelehnt (methodologischer Agnostizismus). Materielle Dinge werden da-
durch religios, dass sie in einem Kommunikationszusammenhang adressiert
werden, der sich anhand der genannten Faktoren als religiés identifiziert lisst.
Dies kann zum Beispiel illustriert werden im Fall der belebten Natur, Tieren
und Pflanzen, die auch in vielen der Missionssammlungen eine wichtige Rolle
spielen. So zeigt das Missionsmuseum der SVD in Steyl bis heute zahlreiche
ausgestopfte Tiere und eine bedeutende Schmetterlingssammlung (Abb. 2).
Auch die Hiltruper Missionsschwestern* und die Spiritaner in Knechtsteden
besitzen zahllose Exponate aus dem naturkundlichen Bereich.

Abb. 2: Die beriihmte Schmetterlingssammlung der Steyler, Missionsmuseum Steyl.

Foto: Missionsmuseum Steyl; Abdruck mit freundlicher Genehmigung

22 B. Tenbergen/H.-O. Rehage: Frithe naturkundliche Nachweise, Funde und Exponate,
S.238.

- 8m 14.02.2026, 09:21:49.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Martin Radermacher: Das Museum als Kontaktzone

Diese Objekte, die gemeinhin nicht unter unmittelbarem Verdacht stehen,
religis zu sein, werden im Zusammenhang des Sammelns und Ausstellens
in den Missionsmuseen durchaus in religiéser Art und Weise eingebettet. So
schreibt beispielsweise Pater Schumm, ein Hiltruper Ordensbruder, iiber die
naturkundliche Arbeit der Missionare in Ozeanien: »Wonnig ist’s in Frith-
lingstagen, Gottes Garten zu durchstreifen — und wohlgemut durchstreift
der Minsteranische Naturfreund den heimatlichen Busch.«** Er adressiert
damit die Natur summarisch als »Gottes Garten« und setzt sie so in einen
kommunikativen Zusammenhang mit der Immanenz-Transzendenz-Unter-
scheidung (wobei der Garten Immanenz signalisiert und Gott Transzendenz).
Dies stellt die naturkundliche Arbeit der Missionare in den hoheren Dienst
der>Seelenrettung« (d.h. letztinstanzliche Kontingenzbewiltigung).

Die lebensweltlich oft anzutreffende Vermutung, es gebe nun mal sakra-
le und profane Dinge in der Welt, greift zu kurz, weil sie diese als essenziell
gegebene Dinge betrachtet und sich nicht fir deren Konstitution interessiert.
Es kommt daher darauf an, wie und wann materielle Dinge oder Objektarran-
gements in einen kommunikativen Zusammenhang eingebettet werden, der
sich aus analytischer Sicht als ein »religiéser« Zusammenhang identifizieren
lsst, weil er die Transzendenz/Immanenz-Differenz mit dem Anspruch auf
Bearbeitung letztinstanzlicher Kontingenz thematisiert.

Literatur

Bennett, Tony: The Birth of the Museum. History, Theory, Politics (= Culture),
London: Routledge 1995.

Boast, Robin: »Neocolonial Collaboration. Museum as Contact Zone Revis-
ited«, in: Museum Anthropology 34 (2011), S. 56—70.

Bozsa, Isabella: Geschenkt, gekauft, erbeutet. Missionarisches Sammeln in
Kamerun und Indien, Basel: Museum der Kulturen 2019.

Clifford, James: Routes. Travel and Translation in the Late Twentieth Century,
Cambridge, MA: Harvard University Press 1997.

Dovey, Kim: »Place as Assemblage«, in: Tim Edensor/Ares Kalandides/Uma
Kothari (Hg.), The Routledge Handbook of Place, London: Routledge 2020,
S. 21-31.

23 Zitiertin ebd.

- 8m 14.02.2026, 09:21:49.

47


https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

Durkheim, Emile: Les Formes Elémentaires de la Vie Religieuse. Le Systéme
Totémique en Australie (= Bibliothéque de philosophie contemporaine),
Paris: Presses Universitaires de France 1968 [1912].

Gibson, James J.: »The Theory of Affordances«, in: Robert Shaw/John Bransford
(Hg.), Perceiving, Acting, and Knowing. Toward an Ecological Psychology,
Hillsdale, NJ: Lawrence Erlbaum Associates 1977, S. 67—82.

Hartung, Olaf: Kleine deutsche Museumsgeschichte. Von der Aufklirung bis
zum frithen 20. Jahrhundert, Kéln: Béhlau 2010.

Knoblauch, Hubert: Religionssoziologie (= Sammlung Goschen, Band 2094),
Berlin: De Gruyter 1999.

Krech, Volkhard: »Religious Contacts in Past and Present Times. Aspects of a
Research Programmec, in: Religion 42 (2012), S. 191-213.

Krech, Volkhard: »From Religious Contact to Scientific Comparison and Back.
Some Methodological Considerations on Comparative Perspectives in the
Science of Religiong, in: Antje Fliichter/Jivanta Schottli (Hg.), The Dynam-
ics of Transculturality. Concepts and Institutions in Motion, Cham: Sprin-
ger 2015, S. 39-73.

Krech, Volkhard: Die Evolution der Religion. Ein soziologischer Grundriss
(= Religi6se Evolution), Bielefeld: transcript 2021.

Krech, Volkhard/Steinicke, Marion (Hg.): Dynamics in the History of Religions
between Asia and Europe. Encounters, Notions, and Comparative Perspec-
tives (= Dynamics in the History of Religions, Band 1), Leiden: Brill 2012.

Loder-Neuhold, Rebecca: Crocodiles, Masks, and Madonnas. Catholic Mission
Museums in German-Speaking Europe. Dissertation, Uppsala 2019.

Nehring, Andreas: »Aneignung von Religion. Postkoloniale Konstruktionen
des Hinduismuss, in: Michael Stausberg (Hg.), Religionswissenschaft,
Berlin: De Gruyter 2012, S. 109-124.

Piwowarczyk, Darius: »European Museums and Exhibition Halls in the Eye of
the Modern Beholder«, in: Verbum SVD 61 (2020), S. 170-186.

Pratt, Mary L.: »Arts of the Contact Zonex, in: Profession (1991), S. 33—40.

Schmutzer, J.: »Christelijk-Javaansche Kunst, in: J. Schmutzer/]. ]. ten Berge/
Willem Maas (Hg.), Europeanisme of Katholicisme. Met Afbeeldingen naar
Foto's en Teekeningen, Utrecht: De Gemeenschap 1929, S. 57-90.

Stolz, Fritz: Grundziige der Religionswissenschaft (= Kleine Vandenhoeck-Rei-
he, Band 1527), Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1988.

Sundermeier, Theo: »Inkulturation und Synkretismus. Probleme einer Ver-
haltnisbestimmungs, in: Evangelische Theologie 52 (1992), S. 192—209.

- 8m 14.02.2026, 09:21:49.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Martin Radermacher: Das Museum als Kontaktzone

Tenbergen, Bernd/Rehage, Heinz-Otto: »Frithe naturkundliche Nachweise,
Funde und Exponate von Hiltruper Missionsstationen (M.S.C.) aus Ozea-
nien, in: Silke Hensel/Barbara Rommé (Hg.), Aus Westfalen in die Siidsee.
Katholische Mission in den deutschen Kolonien, Berlin: Dietrich Reimer
2018, S. 238-251.

- 8m 14.02.2026, 09:21:49.

49


https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- 8m 14.02.2026, 09:21:49.


https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

