
Das Museum als Kontaktzone

Missionssammlungen im Fokus

religionswissenschaftlicher Forschung

Martin Radermacher

Abstract Dieser Beitrag erläutert, wie eine interdisziplinäre, aber religionswissen-

schaftlich grundierte Perspektive aufmissionarisches SammelnundMissionssammlun-

gen aussehen könnte. Der vorgestellte Ansatz ist eingebettet in eine Religionsforschung,

die von Kultur- und Religionskontakten ausgeht, um die Dynamiken der Religions-

geschichte besser zu verstehen. Missionssammlungen werden dabei als Ergebnis und

Arena vonKultur- undReligionskontakt untersucht. Sie legenZeugnis ab von vergange-

nenKontaktsituationen und ermöglichen bis heute denKontakt zwischen verschiedenen

Kulturen und religiösen Traditionen. Um diese Zusammenhänge zu erläutern, wird

das Konzept der »Kontaktzone« kritisch reflektiert und es werden drei idealtypische

Kontaktzonen vorgestellt. Schließlich wird auch die Frage thematisiert, wie genau

religiöse materielle Objekte zu verstehen sind.

Religionswissenschaft mit Fokus auf Kultur- und Religionskontakt

Es gibt viele verschiedene wissenschaftliche Perspektiven aufMissionssamm-

lungen und missionarisches Sammeln, anfangen bei theologischen und mis-

sionswissenschaftlichen übermuseologische, historische, naturwissenschaft-

liche und ethnografische Perspektiven bis hin zu politischen und post-kolo-

nialen Sichtweisen. Diese Blickwinkel schließen einander nicht aus. Sie sind

gleichermaßen legitim und im besten Fall ergänzen sie einander, um ein voll-

ständiges und differenziertes Bild von missionarischer Sammlungstätigkeit

undSammlungsbeständenzuermöglichen.AmCentrumfürReligionswissen-

schaftliche Studien (CERES) der Ruhr-Universität Bochum verfolgen wir ei-

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004 - am 14.02.2026, 09:21:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

nen interdisziplinär eingebetteten, aber religionswissenschaftlich veranker-

ten Ansatz, der in diesem Beitrag mit seinen Prämissen erläutert werden soll.

Die Überlegung, Kultur- und Religionskontakt zu untersuchen, um da-

durch Religion besser zu verstehen, entstand aus demKäteHamburger Kolleg

»Dynamiken der Religionsgeschichte zwischen Asien und Europa«, das von

2008 bis 2022 am CERES angesiedelt war und eine Reihe von theoretischen,

empirischen und historischen Studien hervorgebracht hat.1

Das Kolleg war von Grund auf als interdisziplinäres Unterfangen konzi-

piert und diese interdisziplinäre Zusammenarbeit spiegelt sich auch am CE-

RES wider. Im Hinblick auf den Themenkomplex »Mission – Materialität –

Kultur- und Religionskontakt« arbeiten sozialwissenschaftliche und histori-

sche, philologische und regionalwissenschaftliche Fächer zusammen, sowohl

in Einzelstudien als auch in systematisch-theoriebildenderHinsicht.Was die-

se Fächer vereint, ist der gemeinsame Fokus auf den geschichtlichen und ge-

genwärtigen Gegenstand »Religion«. Darüber, was »Religion« ist und wie sie

zu definieren und zu erforschen sei, besteht freilich keinKonsens –noch nicht

einmal innerhalb der Religionswissenschaft.2 Doch für die Auseinanderset-

zungmit missionarischem Sammeln als Ausdruck von Kultur- und Religions-

kontakt bietet es sich an, Religion u.a. in der Tradition von Emile Durkheim,3

als einen sozialenTatbestand zuverstehen.Währendes imAlltag–underst recht

in religiöser Perspektive – üblich ist, Religion auf das Wirken transzendenter

Wesen zurückzuführen, die sich in der Welt manifestieren, schaut die Reli-

gionswissenschaft allein darauf, welche soziokulturelle Vorgänge sich ausge-

hend von diesemGlauben beobachten lassen undwie diese Überzeugungen in

der sozialen Welt in Geschichte und Gegenwart sichtbar werden. Religionen

werden religionswissenschaftlich erforschbar, wenn und weil sie soziale Fol-

gen haben. Dieser als »Thomas-Theorem«4 bekannt gewordene Ansatz besagt:

Alles, was Menschen für wirklich halten, kann dadurch wirklich werden, dass

es in ihre Handlungen eingeht und Folgen zeigt.5

1 Z.B. V. Krech/M. Steinicke (Hg.): Dynamics in the History of Religions between Asia

and Europe; V. Krech: From Religious Contact to Scientific Comparison and Back,

S. 39–73.

2 Z.B. F. Stolz: Grundzüge der Religionswissenschaft, S. 9–33.

3 E. Durkheim: Les Formes Élémentaires de la Vie Religieuse.

4 William Isaac Thomas (1863–1947) war ein US-amerikanischer Soziologe und Philolo-

ge.

5 H. Knoblauch: Religionssoziologie, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004 - am 14.02.2026, 09:21:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Martin Radermacher: Das Museum als Kontaktzone 37

Religionswissenschaft muss daher keine Antwort geben auf Fragen wie

»Welcher Glaube ist richtig oder falsch?«, »Welche Religionen sind wahr

oder unwahr?« und ähnliches. Dies sind religiöse Fragen, über deren Be-

antwortung Gesellschaften überall auf der Welt seit Jahrtausenden streiten.

Die Religionswissenschaft beobachtet diese Debatten und rekonstruiert die

soziokulturellen Vollzugsbedingungen und strukturellen Muster, die ihnen

zugrunde liegen.

Die Annahme des Käte Hamburger Kollegs »Dynamiken der Religionsge-

schichte zwischen Asien und Europa« ist nun, dass eben diese Beobachtung

und Analyse besser gelingt, wennman nicht die vermeintlich homogenen Re-

ligionenoder religiösenTraditionen ›an sich‹ beobachtet, sondernderenwech-

selseitige Beziehungen, die wiederum in »Kontakten« beobachtbar werden.

Dabei beobachtenwir verschiedene Typen vonReligionskontakt (z.B. synchro-

nen und diachronen Kontakt, intra-religiösen und inter-religiösen Kontakt).

In einer Kontaktsituation findet ein expliziter oder impliziter Vergleich statt:

Eine religiöse Tradition nimmt die andere als Religion war und beobachtet,

dass diese andere Religion in mancher Hinsicht ähnlich, in anderer Hinsicht

verschieden ist. Dazu werden bestimmte Begriffe verwendet: Zum Beispiele

redenMissionarinnen oder Missionare über die religiösen Praktiken der Mis-

sionierten, indem sie von »Magie« oder »magischen Vorstellungen« sprechen;

oder von »Dämonen«, »Götzen« und »Aberglaube«. So zitiert beispielsweise

Isabella Bozsa aus demMissionsmagazin Evangelischer Heidenbote von 1832, in

demeinBrief desMissionars Paul Schaffter (1801–1861) abgedrucktwurde,der

über Mission in Indien berichtet: Einige Konvertierte, so schreibt Schaffter,

hätten »ihre Götzentempel zerstört, ihre Götzenbilder im Feuer verbrannt.«6

Ihre eigene christliche Tradition beschreiben die Missionare im Gegenteil als

»rechtgläubig«, »fromm« oder als den »wahren Glauben«. Die Religionswis-

senschaft eignet sich weder die eine noch die andere Deutung an, sondern be-

schreibt diese Kontaktsituation allgemeiner, z.B. als Diskurse über »Orthodo-

xie vs. Heterodoxie« oder als diskursive Konstruktion einer christlich-abend-

ländischenZivilisationsleistung,die indenMissionsgebieten fortgesetztwird.

Das Konzept »Kontakt« bezieht sich in diesemZusammenhang als neutra-

ler Begriff auf alle Formen des Aufeinandertreffens oder der Begegnung zwi-

schen verschiedenen religiösen Traditionen (oder auch innerhalb einer reli-

giösen Tradition). Dies umfasst feindliche oder zerstörerische Kontaktsitua-

6 I. Bozsa: Geschenkt, gekauft, erbeutet, S. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004 - am 14.02.2026, 09:21:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

tionen ebenso wie freundliche und konstruktive Situationen.7 Dies alles sind

Situationen, die eine Reflektion über das ›Eigene‹ und das ›Fremde‹ auslösen

–wenn auch auf sehr verschiedeneWeise.

Dieser Ansatz führt zu der Einsicht, dass Religionen nie ›für sich‹ stehen,

sondern dass sie immer als Beziehungsgeflechte zu verstehen sind – und die

Gebiete und Situationen der Missionen sind historisch wie gegenwärtig ein-

drucksvolle Beispiele für solche Beziehungsgeflechte. Sie sind als solche be-

reits vielfacherforschtworden.DieLiteraturüberMissionsgeschichte füllt un-

zählige Bände. Doch nach wie vor können sich hier neue Einsichten ergeben,

insbesondere wennman die Rolle der Objekte und Artefakte neu bewertet.

Missionsmuseen und -sammlungen als Kontaktzonen

Doch zunächst zum Begriff »Kontaktzone«: Vom Konzept »Kontakt«, wie wir

es im Käte Hamburger Kolleg verwendet haben, ist es kein weiter Weg zum

Konzept »Kontaktzone«,einemBegriff,derbereitsAnfangder 1990er Jahre von

Mary L.Pratt eingeführtwurde: Sie verwendete denBegriff, umsozialeRäume

zu beschreiben, in denen Kulturen aufeinander treffen,miteinander kämpfen

oder verhandeln. Dies geschieht, so ihre Vermutung, häufig unter Vorzeichen

von Macht. In den meisten Fällen sind die Akteure, die in den Kontaktzonen

aufeinandertreffen, nicht gleichberechtigte Gesprächspartner ›auf Augenhö-

he‹, sondern es gibt ein hierarchischesVerhältnis.DaherwurdederBegriff von

ihr auch für (ehemalige) kolonialisierte Gebiete verwendet.8

So wie von Pratt konzipiert, beschreibt die »Kontaktzone« nicht allein

Orte der westlichen Dominanz über regionale Kulturen. Kontaktzonen sind

nicht immer allein koloniale Unterwerfungsbestrebungen. Sie sind vielmehr

von Pratt konzipiert worden als Orte des wechselseitigen Austausches, der

Begegnung und kulturellen Anpassung.9 Dennoch gibt es keine Kontaktzone

ohne soziale Hierarchien oder Machtverhältnisse. So kann das Konzept eine

interessante Perspektive eröffnen, die einerseits die Arbeit des Kollegs fort-

7 V. Krech: Religious Contacts in Past and Present Times. Aspects of a Research Pro-

gramme, S. 191–213.

8 M. L. Pratt: Arts of the Contact Zone, S. 34.

9 A. Nehring: Aneignung von Religion. Postkoloniale Konstruktionen des Hinduismus,

S. 116–117.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004 - am 14.02.2026, 09:21:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Martin Radermacher: Das Museum als Kontaktzone 39

setzt und andererseits kulturelle und religiöse Austauschprozesse beleuchtet,

die sich in missionarischen Zusammenhängen äußern.

Der Ansatz von Pratt wurde vielfach rezipiert und kritisiert. Für die Mu-

seologie ist der Vorschlag von James Clifford breit aufgenommen worden,

Museen als Kontaktzonen zu konzipieren. Er argumentierte bereits Mitte der

1990er Jahre, dass Museen Kontaktzonen seien, insofern sie Beziehungen er-

möglichen und abbilden – und dabei immer in soziale Machtkonstellationen

eingebettet sind.10 Er hatte dabei nicht so sehr eine Kritik ethnozentrischer

Repräsentation in Museen im Blick, sondern schlug vor, dass sich durch

die Nutzung von Museen als Kontaktzonen Reflexionsprozesse entwickeln

könnten.11

Robin Boast hat diesen Ansatz Ende der 2000er Jahre wieder aufgegriffen

und einer kritischen Prüfung unterzogen. Er schreibt, dass es im Rahmen

einer postkolonialen Wende Bestrebungen in den Museen gebe, ihre Ausstel-

lungen als Kontaktzonen zu etablieren und eine gleichberechtigte Teilhabe

vonAkteur:innen ausHerkunftsgesellschaften zu ermöglichen.Seiner Ansicht

nach ist das zwar ein lobenswertesUnterfangen,bleibe aber letztlich fruchtlos,

weil die grundsätzliche Asymmetrie bestehen bleibe: Wer eine Kontaktzone

öffnet, bestimmt und entscheidet, wer mitredet. Deshalb bezeichnet Boast

diese Vorstellung von Museum als Kontaktzone letztlich als »neo-kolonial«.12

»Thus, always, is the contact zone an asymmetric space where the periphery

comes to win some small,momentary, and strategic advantage, but where the

center ultimately gains.«13

Vor diesem Hintergrund mag es verwundern, dass wir das Konzept pro-

minent im Titel dieser Publikation verwenden. Doch nutzen wir den Begriff

»Kontaktzone« nicht primär im von James Clifford eingeführte Sinne, dass je-

mand einen Raum – hier: das Museum – als Kontaktzone gestaltet, mit al-

len geschilderten Risiken. Vielmehr betrachten wir die Sammlungen als Spie-

gel von Kontaktzonen: Sie konservieren bestimmte Aspekte eines vergange-

nen Kultur- und Religionskontakts, der sich teils über Jahrhunderte hinzieht.

Zugleich sind die Sammlungen bis heute Kontaktzonen, insofern die in ihnen

aufbewahrten Objekte den Besucher:innen einen Kontakt mit (vermeintlich)

›fremden‹ Kulturen ermöglichen.

10 J. Clifford: Routes. Travel and Translation in the Late Twentieth Century, S. 192–193.

11 Ebd., S. 198.

12 R. Boast: Neocolonial Collaboration. Museum as Contact Zone Revisited, S. 56.

13 Ebd., S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004 - am 14.02.2026, 09:21:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

Dieses Verständnis von Sammlungen als Kontaktzonen lässt sich analy-

tisch auf verschiedeneWeisen aufschlüsseln:

a) Kontaktzone »Sammlungsstrategie«: Hier steht die Auswahl der Objekte

unddie Zusammenstellung der Bestände imMittelpunkt der Betrachtung:

Nach welchen Kriterien wurden sie ausgewählt und welcher Zweck wur-

de ihnen in der Sammlung zugewiesen? Welche Objekte wurden gesam-

melt und welche wurden nicht gesammelt? Was können wir anhand der

Auswahl und Zusammenstellung der Exponate über die Art undWeise des

Kultur- und Religionskontakts sagen? Welche Wahrnehmung und Reprä-

sentation der indigenenGesellschaften lassen sich daraus rekonstruieren?

b) Kontaktzone »Sammlung«: Missionsgeschichtliche Sammlungen dienten

häufigauchalsAusbildungsorte (inderFerneundzuhausegleichermaßen)

– wobei sie auch andere Funktionen annehmen konnten – und ermög-

lichen bis heute den Kontakt zu anderen religiösen Traditionen vermit-

telt durch die dort ausgestellten Objekte. Dabei bewegen sie sich im Span-

nungsfeld zwischen der Bestrebung, einerseits die fremden Kulturen und

Religionen im Interesse erfolgreicher Missionsarbeit kennen und verste-

hen zu lernenundandererseits denSinnder christlichenMissionierung zu

demonstrieren. Der Kontakt mit der fremden Tradition in der Sammlung

wirddurchdieAuswahl undPräsentationderObjekte gelenkt,die sich teil-

weise erheblich unterscheiden kann. Jede Sammlung kann als vielfältiger

Mikrokosmos der Kontakte zwischen verschiedenen Religionen und Kul-

turen betrachtet werden.

c) Kontaktzone »Sammlungsobjekt«: Zu den besonders interessantenObjek-

ten gehören jene, die mittels ›fremder‹ Bildsprache christliche (Bild-)In-

halte transportieren (Stichwort »Inkulturation«14): Hier wird Religions-

kontakt im Wortsinn ›objektiviert‹, also in einem Gegenstand oder Bild

materialisiert, beispielsweise indem traditionelle Bildüberlieferungen

christlich umgedeutet, überschrieben oder transformiert werden.

14 Z.B. T. Sundermeier: Inkulturation und Synkretismus. Probleme einer Verhältnisbe-

stimmung, S. 192–209.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004 - am 14.02.2026, 09:21:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Martin Radermacher: Das Museum als Kontaktzone 41

Abb. 1: Darstellung der Dreifaltigkeit, Sammlung Schmutzer, Missi-

onsmuseum Steyl.

Foto: Missionsmuseum Steyl; Abdruck mit freundlicher Genehmigung

Das in Abb. 1 gezeigte Exponat ist nur eines von vielenmöglichen Beispie-

len für diese Art von Kontakt: Das christliche Konzept der Dreifaltigkeit wird

unter Bezugnahme auf javanische Stilelemente in einer Holzschnitzerei dar-

gestellt. Die Sammlung Schmutzer stammt aus Java. Dort fertigte der einhei-

mische Schnitzer Iko im Auftrag von Josephus Schmutzer, einem niederländi-

schen Kaufmann, viele Skulpturen aus Holz und Stein. Die Brüder Schmut-

zer übten in Ganjuran, Java, als Industrielle und Kaufleute ein Laien-Apos-

tolat aus, das heißt sie engagierten sich in der Verbreitung der christlichen

Lehre, ohne Ordensleute zu sein. Sie hatten dort die Zuckerfabrik ihres Va-

ters übernommen und betrieben eine Art sozialer Fürsorge mit katholischer

Rahmung.15

Für die europäischeKultur- undReligionsgeschichte sindMissionssamm-

lungenwesentliche undhäufig in ihrer historischen und kulturellenWirksam-

keit unterschätzte Kontaktzonen.Um ihre gesellschaftliche Bedeutung einzu-

15 J. Schmutzer: Christelijk-Javaansche Kunst, S. 57–90.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004 - am 14.02.2026, 09:21:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

schätzen, muss man sich vor Augen führen, dass Ausstellungen und Museen

im 19. Jahrhundert und bis weit in das 20. Jahrhundert hinein dasMedium der

Präsentation von und Begegnung mit außereuropäischen Kulturen waren. In

einer Zeit ohne Fernsehen, Wikipedia, Netflix oder Massentourismus wurde

das Bedürfnis der Menschen nach exotischen Ländern bedient und zugleich

angetrieben durch Ausstellungen. Die großenWeltausstellungen sind nur die

Spitze des Eisbergs.16 Auch die häufig eher kleinenMissionsausstellungenwa-

ren Teil dieser Begeisterung für exotische Bilder in Museen und Ausstellun-

gen –und sie lockten oft große Besuchermassen an. Sie hatten eine aus heuti-

ger Sicht kaum vorstellbare Reichweite – nicht nur unter der gebildeten Ober-

schicht.17

Daher sind die Missionssammlungen ein zentraler – wenn auch umstrit-

tener – Teil der europäischen Kultur- und Religionsgeschichte. Sie sind in

gewissem Sinne – und diese Aussage gilt es zu diskutieren – Teil des europäi-

schen Kulturerbes: Denn sie gehören mit zu den Orten, an denen europäische

Diskurse über das ›Eigene‹ und das ›Fremde‹ geführt wurden, sie dienten der

Selbstvergewisserung einer vermeintlichen europäischen Zivilisation gegen-

über den ebenso vermeintlich unzivilisierten Ländern der Welt. Sie dienten

auch der Rechtfertigung europäischer Expansionsinteresse, der Information

über Missionstätigkeiten und der Befriedigung profaner Bedürfnisse nach

Freizeit und Unterhaltung. Die Sammlungen selbst sowie die gesellschaft-

lichen Debatten, die über diese Sammlungen geführt wurden und werden

(dies betrifft auch die ethnologischen Sammlungen insgesamt), sind somit ein

wesentlicher Bestandteil des europäischen kulturellen Erbes und nicht zuletzt

auch der Wissens- und Wissenschaftsgeschichte Europas – man denke zum

Beispiel an die Verflechtungen der frühen Ethnologie mit den Missionen, an

die Einflüsse missionarischer Arbeit auf die Sprachwissenschaften, aber auch

die Beiträge von Missionaren zu naturwissenschaftlichen Fächern. Dieser

Umstand wurde bisher nur wenig erforscht.18 Der vorliegende Band kann

nur einen ersten kleinen Schritt tun und sehr selektiv Fragen des Religions-

und Kulturkontakts am Beispiel von Missionssammlungen bearbeiten, doch

für künftige Forschungsvorhaben bietet sich hier ein großes Potenzial und

Forschungsfeld.

16 Z.B. D. Piwowarczyk: European Museums and Exhibition Halls, S. 170–186.

17 Z.B. T. Bennett: The Birth of the Museum. History, Theory, Politics; O. Hartung: Kleine

deutsche Museumsgeschichte.

18 Z.B. R. Loder-Neuhold: Crocodiles, Masks, and Madonnas.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004 - am 14.02.2026, 09:21:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Martin Radermacher: Das Museum als Kontaktzone 43

Zur sozialen Wirksamkeit materieller Objekte

In den Kultur- und Sozialwissenschaften wird seit einigen Jahrzehnten dar-

über debattiert, welche Rolle materielle Objekte in gesellschaftlichen Prozes-

sen spielen. Während man allgemein davon abgerückt ist, materielle Objek-

te als reine Requisiten oder passive Bühnen zu betrachten, die von Menschen

verwendet und geformt werden, ist die Frage nach der Qualität und dem Aus-

maß ihrer aktiven Rollen für gesellschaftliche Prozesse nach wie vor Gegen-

stand wissenschaftlicher Debatten.

Ausgehend von den Arbeiten von James Gibson sei hier ein Ansatz ver-

treten, der materiellen Objekten eine soziale Wirksamkeit zuschreibt.19 Das

bedeutet nicht, den Objekten damit eine intentionale Handlungsfähigkeit zu

unterstellen, die üblicherweise nur Menschen zugeschrieben wird. »Soziale

Wirksamkeit« (im Englischen oft »agency«) bedeutet hier nur, dass Objekte

für soziale Prozesse einen Unterschied machen: Alles, was einen Unterschied

macht, ist im weiteren Sinne als ›Akteur‹ an sozialen Prozessen beteiligt.

Dies wird immer dann besonders auffällig, wenn Objekte und Dinge ihren

›Dienst versagen‹. Ein defekter Computer oder ein stillstehender Aufzug

haben unmittelbar nachvollziehbare soziale Folgen – diese Dinge haben in

ihrem Funktionsversagen eine Wirksamkeit, die sozial sichtbar wird. Doch

ebenso haben Objekte und Geräte eine Wirksamkeit, wenn sie unauffällig im

Hintergrund arbeiten und ›normal‹ funktionieren, zum Beispiel sämtliche

Infrastrukturen.

DieObjekte in denMissionssammlungenhaben in dieserHinsicht eine so-

ziale Wirksamkeit und ›agency‹: Sie ermöglichen Debatten über das ›Fremde‹

und das ›Eigene‹, sie repräsentieren bestimmte Weltanschauungen und (reli-

giöse) Überzeugungen und nicht zuletzt hat ihre Existenz dazu geführt, dass

sieGegenstandder Forschungwerden.Dieser recht breit gehalteneBegriff von

»agency« oder »sozialer Wirksamkeit« ignoriert nicht, dass vielen materiellen

Objekten in verschiedenen religiösen Traditionen eine tatsächliche, intentio-

nale Handlungsfähigkeit zugeschrieben wird (z.B. werden Bäume,Hügel und

Steine, Figuren und Orte etc. von Geistern bewohnt oder sind selbst belebt

und interagieren mit Menschen). Mit dem Konzept der »agency« soll in die-

sem Beitrag nicht angedeutet werden, dass es diese übernatürlichen Kräfte

und wesenhaften Eigenschaften in den Dingen ›wirklich‹ gibt – denn die Re-

ligionswissenschaft trifft keine Aussagen über die Existenz oder Nicht-Exis-

19 J. J. Gibson: The Theory of Affordances, S. 73–74.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004 - am 14.02.2026, 09:21:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

tenz transzendenterWesen (methodologischer Agnostizismus). Vielmehr zei-

tigt der Glaube an diese Kräfte Folgen, die in der sozialen Welt beobachtbar

sind.Und eben diese Folgen sindmit empirischen und historischenMethoden

erforschbar.

Wenn man diesen theoretischen Ansatz ernst nimmt, muss man die Rolle

von Menschen als den alleinigen Akteuren überdenken: Menschliche Akteure

sind dann nicht die einzigen, die ›das Sagen haben‹.Materielle Objekte haben

auch etwas ›zu sagen‹, aber sie tun dies auf subtilereWeisen, die es erst zu re-

konstruieren gilt –und zwar immer bezogenen auf konkrete Situationen.Man

kann nicht sagen, dieses oder jenes Objekt hat immer und grundsätzlich die-

se oder jene Art von Bedeutung und sozialer Wirksamkeit. Je nach Umstand

kann ein Objekt mal dieses und mal etwas anderes bewirken. Für manche so-

ziale Vollzügemag eswirkungslos bleiben (undhat dann auch keine »agency«),

für andere soziale Vollzüge mag es zentral sein (und hat dann »agency«).

Auch »Macht« ist ein Thema, das in den Diskussionen über Missions-

und andere ethnografische Sammlungen immer wieder auftaucht. Der

eben geschildete Ansatz würde aber soziale oder politische Macht nicht als

Ausgangspunkt oder als Erklärungsgrund für die Missionssammlungen be-

trachten, sondern danach fragen, wie soziale Machtverhältnis in und durch

Sammlungstätigkeiten und Sammlungsarrangements hergestellt, verändert

oder fortgeführt werden:

»It is axiomatic to assemblage thinking [das ist eine Variante der Akteur-

Netzwerk-Theorie] that power is distributed and embodied in material

spatial arrangements – that agency is embodied in the materiality of

places. This is not some kind of environmental determinism but a recog-

nition that power is not simply held by human agents. Power is slippery

and hidden within the material world, and it is a key task of assemblage

thinking to show how this works«.20

Dieser Ansatz mag das Alltagsdenken zunächst irritieren: Wir sind es ge-

wohnt, davon zu sprechen, dassMenschen Dinge sammeln, etwas mit Dingen

tun, und entscheiden, wie und wo Dinge aufbewahrt werden. Das stimmt

zwar einerseits, ist aber nur die eine Seite der Medaille. Denn auch die Ob-

jekte selbst ermöglichen oder verhindern, was mit ihnen passiert, wie sie

gedeutet, verwendet oder gehandelt werden. Sie tun das nicht aus einer

20 K. Dovey: Place as Assemblage, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004 - am 14.02.2026, 09:21:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Martin Radermacher: Das Museum als Kontaktzone 45

ihnen eigenen Intentionalität heraus, sondern weil sie aufgrund ihrer ma-

teriellen und soziokulturellen Eigenschaften bestimmte Folgen mit höherer

Wahrscheinlichkeit anbieten als andere Folgen.

Was macht ein Objekt »religiös«?

Die Frage danach, welche Objekte »religiös« sind und welche nicht, ist für die

religionswissenschaftliche Auseinandersetzung mit Missionssammlungen

zentral: Nicht alles, was im weiteren Sinne mit Mission oder Missionar:innen

zu tun hat, hat automatisch mit Religion zu tun. Missionarinnen und Mis-

sionare tun viele Dinge und bei Weitem nicht alles davon ist im analytischen

Sinne religiös. Das gleiche gilt für die Missionssammlungen und Missions-

museen: Dort geschieht vieles und wird vieles gezeigt, das mit Religion nicht

unmittelbar zu tun hat. Man muss sich um Finanzen kümmern, um Versi-

cherungen, um Restauration und Konservierung etc. Religionswissenschaft

jedoch nimmt »Religion« als ihren Gegenstand in den Blick. Das Fach muss

zwar auch die Verflechtungen und jeweiligen sozialen Kontexte von Religion

betrachten, zielt aber primär auf ein besseres Verständnis von »Religion« ab.

Doch die Frage, was genau »Religion« ist, treibt die Religionswissenschaft

seit ihren Anfängen um. Eine von vielenmöglichen Antworten basiert auf sys-

tem- und kommunikationstheoretischen Perspektiven, die hier kurz umris-

sen seien, weil sie der nachfolgenden Argumentation zugrunde liegen: Oben

hieß es bereits, dass Religion ein sozialer Sachverhalt sei. Wie ist dieser so-

ziale Sachverhalt als Religion zu erkennen? Zunächst handelt es sich bei die-

sen Sachverhalten in systemtheoretischer Perspektive um Kommunikationsvor-

gänge im weitesten Sinne, also nicht nur gesprochene Sprache und geschrie-

bene Texte, sondern auch alle anderen Modi von Kommunikation: Man kann

auchmit Kleidung, Ritualen, Architekturen undObjekten »etwas sagen«.Die-

se Kommunikation wird aus der hier zugrunde gelegten Perspektive immer

dann als »religiös« definiert, wenn sie letztinstanzliche Kontingenz bearbei-

tet und dies unter Rückgriff auf die Unterscheidung von Immanenz und Tran-

szendenz tut.21 Auch das sind drei komplexe theoretische Begriffe, aber man

muss betonen, dass es sich hier um formale, allgemeine Konzepte handelt, die

je nach religiösem Zusammenhang und konkretem Ort bzw. konkreter Zeit

ganz unterschiedlich gefüllt werden.

21 V. Krech: Die Evolution der Religion, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004 - am 14.02.2026, 09:21:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

Objekte und alle Arten von Materialität sind in der religionswissenschaft-

lichen Rekonstruktion nicht per se religiös, zum Beispiel durch einen ihnen

innewohnenden ›Geist‹ oder einen ›genius loci‹. Dies bleibt in der religiösen

Perspektive eine legitime und notwendige Annahme, wird aber von der Reli-

gionswissenschaft in ihrer analytischen Rekonstruktion weder bestätigt noch

abgelehnt (methodologischer Agnostizismus). Materielle Dinge werden da-

durch religiös, dass sie in einem Kommunikationszusammenhang adressiert

werden,der sich anhandder genanntenFaktorenals religiös identifiziert lässt.

Dies kann zum Beispiel illustriert werden im Fall der belebten Natur, Tieren

und Pflanzen, die auch in vielen derMissionssammlungen eine wichtige Rolle

spielen. So zeigt das Missionsmuseum der SVD in Steyl bis heute zahlreiche

ausgestopfte Tiere und eine bedeutende Schmetterlingssammlung (Abb. 2).

Auch die Hiltruper Missionsschwestern22 und die Spiritaner in Knechtsteden

besitzen zahllose Exponate aus dem naturkundlichen Bereich.

Abb. 2: Die berühmte Schmetterlingssammlung der Steyler, Missionsmuseum Steyl.

Foto: Missionsmuseum Steyl; Abdruck mit freundlicher Genehmigung

22 B. Tenbergen/H.-O. Rehage: Frühe naturkundliche Nachweise, Funde und Exponate,

S. 238.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004 - am 14.02.2026, 09:21:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Martin Radermacher: Das Museum als Kontaktzone 47

DieseObjekte, die gemeinhin nicht unter unmittelbaremVerdacht stehen,

religiös zu sein, werden im Zusammenhang des Sammelns und Ausstellens

in den Missionsmuseen durchaus in religiöser Art und Weise eingebettet. So

schreibt beispielsweise Pater Schumm, ein Hiltruper Ordensbruder, über die

naturkundliche Arbeit der Missionare in Ozeanien: »Wonnig ist’s in Früh-

lingstagen, Gottes Garten zu durchstreifen – und wohlgemut durchstreift

der Münsteranische Naturfreund den heimatlichen Busch.«23 Er adressiert

damit die Natur summarisch als »Gottes Garten« und setzt sie so in einen

kommunikativen Zusammenhang mit der Immanenz-Transzendenz-Unter-

scheidung (wobei der Garten Immanenz signalisiert und Gott Transzendenz).

Dies stellt die naturkundliche Arbeit der Missionare in den höheren Dienst

der ›Seelenrettung‹ (d.h. letztinstanzliche Kontingenzbewältigung).

Die lebensweltlich oft anzutreffende Vermutung, es gebe nun mal sakra-

le und profane Dinge in der Welt, greift zu kurz, weil sie diese als essenziell

gegebene Dinge betrachtet und sich nicht für deren Konstitution interessiert.

Es kommt daher darauf an,wie undwannmaterielle Dinge oder Objektarran-

gements in einen kommunikativen Zusammenhang eingebettet werden, der

sich aus analytischer Sicht als ein »religiöser« Zusammenhang identifizieren

lässt, weil er die Transzendenz/Immanenz-Differenz mit dem Anspruch auf

Bearbeitung letztinstanzlicher Kontingenz thematisiert.

Literatur

Bennett, Tony: The Birth of the Museum. History,Theory, Politics (= Culture),

London: Routledge 1995.

Boast, Robin: »Neocolonial Collaboration. Museum as Contact Zone Revis-

ited«, in: Museum Anthropology 34 (2011), S. 56–70.

Bozsa, Isabella: Geschenkt, gekauft, erbeutet. Missionarisches Sammeln in

Kamerun und Indien, Basel: Museum der Kulturen 2019.

Clifford, James: Routes. Travel and Translation in the Late Twentieth Century,

Cambridge,MA: Harvard University Press 1997.

Dovey, Kim: »Place as Assemblage«, in: Tim Edensor/Ares Kalandides/Uma

Kothari (Hg.),The RoutledgeHandbook of Place, London: Routledge 2020,

S. 21–31.

23 Zitiert in ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004 - am 14.02.2026, 09:21:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Missionsgeschichtliche Sammlungen heute

Durkheim, Emile: Les Formes Élémentaires de la Vie Religieuse. Le Système

Totémique en Australie (= Bibliothèque de philosophie contemporaine),

Paris: Presses Universitaires de France 1968 [1912].

Gibson, James J.: »TheTheory of Affordances«, in: Robert Shaw/JohnBransford

(Hg.), Perceiving, Acting, and Knowing. Toward an Ecological Psychology,

Hillsdale, NJ: Lawrence Erlbaum Associates 1977, S. 67–82.

Hartung, Olaf: Kleine deutsche Museumsgeschichte. Von der Aufklärung bis

zum frühen 20. Jahrhundert, Köln: Böhlau 2010.

Knoblauch, Hubert: Religionssoziologie (= Sammlung Göschen, Band 2094),

Berlin: De Gruyter 1999.

Krech, Volkhard: »Religious Contacts in Past and Present Times. Aspects of a

Research Programme«, in: Religion 42 (2012), S. 191–213.

Krech, Volkhard: »FromReligious Contact to Scientific Comparison and Back.

Some Methodological Considerations on Comparative Perspectives in the

Science of Religion«, in: Antje Flüchter/Jivanta Schöttli (Hg.),The Dynam-

ics of Transculturality. Concepts and Institutions inMotion, Cham: Sprin-

ger 2015, S. 39–73.

Krech, Volkhard: Die Evolution der Religion. Ein soziologischer Grundriss

(= Religiöse Evolution), Bielefeld: transcript 2021.

Krech,Volkhard/Steinicke,Marion (Hg.): Dynamics in theHistory of Religions

betweenAsia andEurope.Encounters,Notions, andComparative Perspec-

tives (= Dynamics in the History of Religions, Band 1), Leiden: Brill 2012.

Loder-Neuhold, Rebecca: Crocodiles,Masks, andMadonnas. CatholicMission

Museums in German-Speaking Europe. Dissertation, Uppsala 2019.

Nehring, Andreas: »Aneignung von Religion. Postkoloniale Konstruktionen

des Hinduismus«, in: Michael Stausberg (Hg.), Religionswissenschaft,

Berlin: De Gruyter 2012, S. 109–124.

Piwowarczyk, Darius: »EuropeanMuseums and Exhibition Halls in the Eye of

the Modern Beholder«, in: Verbum SVD 61 (2020), S. 170–186.

Pratt, Mary L.: »Arts of the Contact Zone«, in: Profession (1991), S. 33–40.

Schmutzer, J.: »Christelijk-Javaansche Kunst«, in: J. Schmutzer/J. J. ten Berge/

WillemMaas (Hg.),EuropeanismeofKatholicisme.MetAfbeeldingennaar

Foto’s en Teekeningen, Utrecht: De Gemeenschap 1929, S. 57–90.

Stolz,Fritz:GrundzügederReligionswissenschaft (=KleineVandenhoeck-Rei-

he, Band 1527), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1988.

Sundermeier, Theo: »Inkulturation und Synkretismus. Probleme einer Ver-

hältnisbestimmung«, in: EvangelischeTheologie 52 (1992), S. 192–209.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004 - am 14.02.2026, 09:21:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Martin Radermacher: Das Museum als Kontaktzone 49

Tenbergen, Bernd/Rehage, Heinz-Otto: »Frühe naturkundliche Nachweise,

Funde und Exponate von Hiltruper Missionsstationen (M.S.C.) aus Ozea-

nien«, in: SilkeHensel/BarbaraRommé (Hg.),AusWestfalen in die Südsee.

Katholische Mission in den deutschen Kolonien, Berlin: Dietrich Reimer

2018, S. 238–251.

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004 - am 14.02.2026, 09:21:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465851-004 - am 14.02.2026, 09:21:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465851-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

