
6. Die Praktiken der Barbarei

p. 165

p. 166

Ich nenne Praktiken der Barbarei alle Lebensweisen, in 
denen sich dieses Leben unter einer groben, rohen, un­
entwickelten Form vollzieht - eben kulturell "ungebil- 
det" ist. Dem stehen die entwickelten Formen gegen­
über, die nicht nur die der Kunst, des rationalen 
Wissens, der Religion sind, sondern sich auf allen 
Ebenen des menschlichen Tätigseins wiederfinden, so 
auf der Ebene der elementaren Lebensführung, die sich 
auf Nahrung, Kleidung, Wohnung, Arbeit, Liebe usw. 
bezieht. Man wird sich bestimmt fragen, was eine 
"grobe" oder "kulturell ungebildete" Form genau ist und 
wie sie sich von höheren und verfeinerten Modalitä­
ten unterscheidet - und was "verfeinert" und "höher" 
heißen soll?
Ein entscheidender Fortschritt wird in diesem Bereich 
bereits von demjenigen erzielt, der folgendes feststellt. 
Trotz der bestehenden Schwierigkeit, theoretisch die 
zuvor zitierten Eigenschaften zu definieren, und selbst 
unter Berücksichtigung der Vagheit und des Annähe­
rungscharakters der sie bezeichnenden Ausdrücke ver­
steht jeder doch sofort, worum es sich handelt, wenn 
Marx sagte, daß eben jedermann den Unterschied zwi­
schen einem groben und einem sinnlich gebildeten 
Auge macht. Denn ein solches Wissen ist nicht nur der 
Verschwommenheit der Worte und Begriffe gegenüber 

270

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


indifferent, in denen man dieses Wissen auszudrücken 
versucht, sondern es geht ihnen in gewisser Weise vor­
aus, schuldet ihnen nichts und wird weder von ihnen er­
klärt noch erhellt. Ein solches Wissen ist in der Tat 
dasjenige des Lebens, der Subjektivität, die sich selbst 
unabhängig von der Annäherungweise einer anderen 
Ordnung kennt: von der sprachlichen, begrifflichen 
oder sinnlichen. Und weil sich das Leben einer Annä­
herungsweise dieser Art entzieht, findet jedes intentio­
nal auf es gerichtete Meinen nichts bzw. ungenaue Be­
griffe und leere Worte. Aber genau da, wo sich nichts 
sehen, verstehen oder empfinden läßt, entfaltet sich 
und wächst das Leben in der absolut sich erprobenden 
Erfahrung seiner eigenen Gewißheit.
Nun ist der Bereich dieses ersten und primordialen 
Wissens jener der Ethik, das heißt der Praxis. Er wird 
von der Gesamtheit der Lebensweisen des Individuums 
gebildet, aber diese Lebensweisen dürfen nicht als die 
Modalitäten betrachtet werden, die ein Leben im Laufe 
seiner kontingenten und zufälligen Geschichte an­
nimmt. Vielmehr sind es genau Weisen im Sinne eines 
Habitus, der einer Typik oder besser gesagt einem Stil 
gehorcht. Daß diese Modalitäten solche Weisen und 
keine bloßen Akzidenzien sind, liegt an ihrer Verwur­
zelung im Wesen des Lebens, von dem sie gewollt und 
vorgezeichnet sind. Diese Verwurzelung der Modalitä­
ten im Leben als Lebensweisen kann uns allein zu ver­
stehen geben, worin die Barbarei unserer Zeit sowie 
jede Barbarei im allgemeinen besteht. Bevor wir aus­
führlicher hierauf zurückkommen werden, sei nur an­
gemerkt, daß die Ethik keinen Sonderbereich bildet.

271

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vielmehr zeigt sie sich als die Gesamtheit der Lebens­
weisen diesem Leben und dessen voller Entwicklung 
koextensiv. Man wird einwenden, daß die Ethik nicht 
auf die Realität reduziert werden kann, auch wenn 

p. 167 diese als das Ganze der dem Menschen gegebenen Er­
fahrungen verstanden wird, denn die Moralität fällt 
nicht mit dem Zustand der einzelnen Sitten zusammen. 
Muß man nicht, wenn von Moral gesprochen werden 
soll, der Handlung Zwecke vorschreiben? Denn die 
Handlung ist nicht irgendeine, sondern jene, die solche 
Zwecke in den Blick nimmt und sich ausdrücklich auf 
sie zubewegt, und zwar in einem Wollen, das auf Werte 
ausgerichtet ist und von letzteren den Wert empfängt, 
der dem Wollen seinerseits zuerkannt werden muß, das 
heißt seine eigentlich moralische Bedeutung.
Mehrere Beobachtungen sind hier notwendig. Wenn 
die Ethik als ein Verhältnis zwischen Handlung und 
Zwecken, Normen oder Werten definiert wird, so hat 
man von vornherein den Ort verlassen, wo sich Ethik 
hält, nämlich das Leben selbst, in dem es weder Ziele 
noch Zwecke gibt, weil der Bezug auf diese als inten­
tionaler Bezug eben in dem nicht existiert, was in sich 
jede Ek-stase verkennt. Wie wären übrigens solche 
Zwecke imstande, sich dem Leben aufzuerlegen, und 
wie könnte das Leben sie wollen sowie sich auf sie hin 
bewegen, wenn diese Zwecke ihm fremd und nicht ins­
geheim die seinen wären? Wer die Ethik als eine nor­
mative Disziplin auffaßt und damit als eine Kenntnis, 
die der Handlung vorausgeht und derselben ihre Ge­
setze diktiert, der wird sich stets an Schopenhauers Iro­
nie stoßen: "Darum ist eben keine Ethik möglich, die 

272

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Willen [= das Leben] selbst modelte und besserte. 
Denn jede Lehre wirkt bloß auf die Erkenntnis: diese 
aber bestimmt nie den Willen selbst."1
Wenn es wahrhaftig Zwecke und Normen gibt, die dem 
Leben vorzuschreiben sind, und zwar Zwecke und
Normen, die zusammen eine theoretische oder norma- p. 168 
tiv zu nennende Ethik ausmachen, dann kann es sich 
dabei nur um Zwecke, Normen oder Werte handeln, 
die dem Leben selbst entstammen und mit deren Hilfe 
es sich zu repräsentieren versucht, was es will. Überdies 
geschieht eine solche Repräsentation nur gelegentlich 
und kennzeichnet ein Innehalten oder ein Zögern in 
der Handlung, die sich in der Unmittelbarkeit ihrer we­
senhaft spontanen Selbständigkeit abspielt, ohne daß 
sich vor ihr etwaige Ziele erheben, die dem Existenzge­
flecht einer Welt entnommen sind. Anstatt folglich die 
Handlung des Lebens zu bestimmen, sind Zwecke, 
Normen und Werte im Gegenteil durch letzteres be­
stimmt. Diese Bestimmung besteht darin, daß das 
Leben durch seine beständige Selbsterfahrung und 
Selbsterkenntnis auch zu jedem Augenblick weiß, 
was zu tun und ihm angemessen ist. Ein solches Wis­
sen ist in keinerlei Hinsicht von der Handlung ver­
schieden, geht ihr nicht voraus noch "bestimmt" es sie 
im eigentlichen Sinne, da es ihr identisch ist, und 
zwar als jenes ursprüngliche Handlungswissen, welches 
das Leben ist: als Praxis, als lebendiger Leib.1 2 Wie ge­

1 Die Welt als Wille und Vorstellung (Werke II), Darmstadt 1980, 
288 (II, 19: Vom Primat des Willens im Selbstbewußtsein).
2

Vgl. zu diesem savoir-faire bereits Kap. 3, Anm. 6 (Anm. d. 
Übers).

273

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeigt wurde, ist die Handlung immer nur die Aktuali­
sierung des Ursprungvermögens dieses phänomenolo­
gischen Leibes.
Die Bestimmung der Werte vom Leben aus läßt sich 
daher in einem zweiten Schritt wie folgt beschreiben 
und aufteilen: Das Leben verleiht den Dingen einen 
Wert (die durch sich selbst keinen haben), insofern sie 
ihm angemessen sind und eines seiner begehrenden 
Verlangen befriedigen. Aber diese spontan-selbstän­
dige Einschätzung, die das Leben vornimmt, ist ihrer­
seits nur dann möglich, wenn das Leben sich selbst als 
das erfährt, was ist und sein soll, als der höchste Wert, 
und sei es durch das bescheidenste seiner Bedürfnisse 
hindurch. Die Grundwerte haben keinen anderen Ge­
halt, als was in den ersten Erfahrungen enthalten ist, 
die das Leben mit sich selbst macht; sie sind der diesem 
Leben eigentümliche Gehalt. Die explizite Setzung die- 

p. 169 ser Werte für sich selbst, die außergewöhnlich bleibt, ist 
nur die Selbstbejahung des Lebens in Gestalt seiner 
Selbstrepräsentation. Aber diese Selbstbejahung als 
Selbstobjektivierung verbleibt sekundär gegenüber 
einer älteren Selbstbejahung, die mit der Bewegung des 
Lebens selbst zusammenfällt, insofern es kontinuierli­
che Anstrengung ist, um in seinem Sein fortzubestehen 
oder sich zu steigern. Eine solche Bewegung bildet die 
immanente Lebensteleologie, in der jede mögliche 
Ethik wurzelt. Nicht die theoretische oder normative 
Ethik, die sich Zwecke oder Werte vorstellt, sondern 
die ursprüngliche Ethik oder vielmehr das Ethos selbst, 
das heißt die Gesamtheit der unbegrenzt wiederbegon­
nenen Vorgänge, in denen das Leben sein Wesen voll­

274

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zieht. Diese Bewegung gilt es zu vertiefen, um zusam­
men mit der wahren Natur der Kultur, die diese Bewe­
gung ist, besser den Ursprung der Praktiken der Barba­
rei zu verstehen, die ebenfalls aus dieser Bewegung her­
vorgehen.
Die Lebensbewegung des Sichfortsetzens und Sichstei- 
gerns - ihr conatus - ist nur in der Wiedererinnerung an 
das Wesen der absoluten Subjektivität verständlich. 
Mithin erklärt sich diese Bewegung vom Leben aus. 
Daß das Leben in seinem Sein beharrt, ist nur möglich, 
weil es zu keinem Augenblick in das Nichts hinüber­
stürzt, insofern es sich selbst in jedem Punkt seines 
Seins gegeben ist und in seiner Selbstaffektion nicht 
aufhört, sich so gegeben zu sein. In gewisser Weise auf 
sich selbst gestützt und sein Sein im Empfinden schöp­
fend, das es von sich hat, hört also das Leben nicht auf, 
zu sein - und zwar das Leben zu sein.
Wer das Leben als conatus denkt, stellt es sich in Ge­
stalt einer Anstrengung vor. Dadurch ist angezeigt, daß 
das ursprüngliche Werk des Seins keinem Verstehen 
zugänglich ist, zu dem man sich von der Schau dessen 
aus erheben könnte, was ist, denn dies ist, was es ist. 
Das Sein der Subjektivität, nämlich das Sein in seinem 
Ursprungswesen, ist kein Sein im angedeuteten Sinne; 
es ist gerade ein Werk und ein Vollzug. Dieser besteht 
in jenem Zu-sich-kommen, durch das die Subjektivität 
nicht aufhört, sich selbst zu erfahren und sich somit in 
der kontinuierlichen Erfahrung ihrer selbst zu steigern. 
Das Ursprungssein ist das Sein der Erfahrung in seiner 
naturierenden Gestalt; es ist die sich selbst erprobende 
Erfahrung, die in dieser Selbsterfahrung von sich selbst 

p. 170

275

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 171

Besitz ergreift und sich mit sich selbst erfüllt, um so sich 
selbst ankünftig zu werden. Auf diese Weise ist das An­
künftigwerden des Seins in sich oder sein Historiales 
die Lebensbewegung, nämlich das Wirken seines Sich- 
behaltens und Sichbewahrens, um sich in dieser Erfah­
rung, insoweit sie wirklich ist, aus sich selbst heraus zu 
steigern und überzufließen. Anstrengung bezeichnet 
eine solche Bewegung in ihrer Nichtreduzierbarkeit auf 
die tote Tautologie des Seienden; sie ist es, die aus dem 
Sein als Leben einen conatus macht.
Eine solche Anstrengung hat nichts mit dem zu tun, was 
man gewöhnlich mit diesem Ausdruck bezeichnet, das 
heißt mit dem Hervorbrechen einer spezifischen Mo­
dalität des Lebens während seines Verlaufs in Gestalt 
eines "Wollens", wie beispielsweise durch die Aktuali­
sierung einer leiblich subjektiven Potentialität. Von 
einer solchen Anstrengung mit ihrem Anfang und Ende 
läßt sich in der Tat sagen, daß sie gewollt oder sogar 
eine Weise des Wollens bzw. überdies des grundlegen­
den "Ich kann" ist, das ich bin. Aber jene Bewegung, 
durch die das Leben unablässig in seiner Selbstbewah­
rung und Selbststeigerung in-sich-ankünftig-wird und 
zu-sich-kommt: diese Bewegung ist nicht gewollt. Sie ist 
das Ergebnis von keinerlei Anstrengung, sondern geht 
dieser vielmehr voraus und ermöglicht sie; diese Bewe­
gung ist das gänzlich und total mit sich selbst passive 
Sein, worin das Sein sich selbst gegeben wird, um zu 
sein, was es in der Bewahrung und Steigerung ist - und 
um gegebenenfalls auf und von diesem vorhergehenden 
wie im voraus gegebenen Grund aus, der stets voraus­
gesetzt ist, eine Anstrengung zu unternehmen und zu 

276

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


handeln. Somit ist die Lebensbewegung eine Anstren­
gung ohne Anstrengung. Sie ist das, worin jede An­
strengung sich schon immer selbst gegeben ist, und 
zwar auf dem Grund des sich-selbst-gegebenen Seins in 
der absoluten Passivität der radikalen Lebensimma­
nenz.
Das Beharren des Seins in sich und seine Selbststeige­
rung sind folglich keine Tatsachen, bei denen eine Be­
urteilung von außen freistünde. Nur das Fassen ihrer 
innersten Möglichkeit erhellt diesen Sachverhalt, und 
diese Möglichkeit ist von ihrem Wesen her phänome­
nologisch. Sie ist älter als das vor-gegenständliche Zu- 
tagetreten der Welt und ihr ek-statisches Aufbrechen, 
denn sie geht diesen voraus, nicht um ihnen Platz zu 
machen und sich in sie zu verwandeln, sondern um in 
sich das zu bleiben, was sie in der abyssalen Nacht ihrer 
Subjektivität ist, die keinerlei Morgenrot jemals ver­
treibt. Doch eben da, in dieser ungeteilten Nacht und 
zu ihren Gunsten vollzieht sich das Historiale des Seins, 
von dem wir sprechen, das heißt jenes unbewegliche 
Wirken, worin das Leben sich in der umarmenden Um­
schlingung seiner Bewahrung und seiner Steigerung 
selbst umschlingt. Diese Umschlingung ist phänome­
nologisch; sie ist die Phänomenalität in ihrem ur­
sprünglichen Gewebe; das Pathos, in dem das ur­
sprüngliche Sich-selbst-erleiden als das Leben besteht 
und sich gemäß den phänomenologischen Grundtonali­
täten des Leidens und Erfreuens zusammen modali- 
siert. Im Leiden des Lebens, das sich selbst in seiner 
Erprobung erfährt und sich so behält und bewahrt, voll­
zieht sich auf identische Weise - sofern dieses Leiden 

277

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 172

das Zu-sich-kommen ist - die Selbststeigerung dessen, 
was von sich selbst überfließt. Und somit verwandelt 
sich das Leid der Bewahrung in die Trunkenheit der 
überfließenden Fülle.
Insoweit diese in ihrem Eigentlichen als das Wirken des 
Lebens und seine Folge gefaßt wird, behauptet sich dar­
aufhin unwiderstehlich, was sie wirkt, und läßt sich nicht 
bestreiten: Sich selbst steigern und von sich selbst über­
fließen heißt mit sich selbst beladen sein, und zwar der­
art, daß sich die Last mit der Überfülle und zugleich 
wie sie ebenfalls steigert und nicht aufhört, sich zu stei­
gern. Somit gibt es ein Gewicht der Existenz, das dieser 
grundsätzlich zugehört und keine empirische Eigen­
schaft ist, wie zum Beispiel die Folge gewisser ungünsti­
ger Umstände. Vielmehr ergibt sich dieses Gewicht aus 
dem Wirken des Lebens als dessen Folge und ist wie 
dieses Wirken eine transzendentale Folge. Daß dieses 
Gewicht zu schwer wird und als eine Last - als eine un­
erträgliche Last - gelebt werden kann, liegt an der Tat­
sache, daß es dem Leben unmöglich ist, sich von dem 
loszumachen, womit es beladen ist: von sich selbst. Wie 
wir gesehen haben, verdoppelt diese Unmöglichkeit die 
Last und macht sie unerträglich. Folglich ist das Uner­
trägliche nur das innere Wesen des Lebens in seiner in­
neren Wirktatsächlichkeit: Das "Sich-selbst-ertragen", 
das nicht mehr die Kraft hat zu sein, was es ist.
Hier liegt der Quellpunkt aller Kultur wie deren mögli­
cher Rückfall in die Barbarei. Die Kultur ist die Ge­
samtheit der Unterfangen und Praktiken, in denen sich 
die Überfülle des Lebens ausdrückt. Sie haben alle die 
"Last", das "Zuviel", als Beweggrund, wodurch die le-

278

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bendige Subjektivität innerlich als eine Kraft bereit ge­
halten wird, sich zu verschwenden, und unter der Last 
dazu gezwungen ist, dies zu tun. Eine solche Situation, 
nämlich die ontologische Bedingung des Lebens, be­
stimmt nicht nur die großen Kulturentwürfe wie bei­
spielsweise die Schöpfung der Mythologien als Distan­
zierungsversuch der urzeitlichen Grauen und Schrek- 
ken, der Poesie als befreiende "Erlösung” usw., sondern 
sie wohnt in der Tat jedem Bedürfnis inne, sei es noch 
so bescheiden und noch so alltäglich. Auch das Bedürf­
nis ist eine Last, und zwar nicht, weil es eine bestimmte 
spezifische Gestalt annimmt oder dieses oder jenes ‘'na­
türliche” Bedürfnis ist: zu trinken oder zu essen bzw. als 
sexuelles Bedürfnis, sondern aufgrund seiner Subjektivi­
tät, die das Bedürfnis mit ihm selbst bis hin zur Unerträg­
lichkeit dieser Last belädt.
Die gewöhnlichen Vorurteile des abendländischen 
Denkens hindern uns daran, deutlich zu verstehen, was 
dann geschieht. Die Kraft, die im Sich-selbst-erfahren 
der Subjektivität geboren und auf dem Höhepunkt die­
ser Erfahrung zu ihrem Ausbruch geführt wird, begrei­
fen wir in ihrer Ausübung nicht anders denn als eine 
Verneinung ihrer eigenen ontologischen Möglichkeits­
bedingung, das heißt ihrer radikalen Immanenz. Man 
sagt gemeinhin: Diese Kraft entäußert sich, diese Span­
nung löst sich, diese Affektlast entlädt sich ihrer selbst. 
Überall wird die Handlung als eine Entäußerung und 
reale Objektivierung interpretiert, so daß in und durch 
einen solchen Vorgang das Unerträgliche des Lebens, 
das sich dann wirklich vor dem Leben befände und von 
ihm getrennt wäre, letzteres dazu führen würde, auf 

p. 173

279

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 174

materiale Weise diesem Unerträglichen entzogen und 
im buchstäblich Sinne davon "entladen" zu sein. Dies 
geschieht leider nie, wenn gilt, daß Kraft wie Leben 
nicht aufhören können, sich selbst erprobend zu erfah­
ren, ohne aufzuhören, lebendig zu sein, und die soge­
nannte Objektivierung nur eine Repräsentation ist, wie 
nachgewiesen wurde.
Zwei Möglichkeiten - und nur zwei - bieten sich darauf­
hin dem Leben an, um von ihm gelebt und auf sich ge­
nommen zu werden. Die erste Möglichkeit ist genau die 
Kultur. Wenn die Handlung niemals der sich ent­
äußernde Entwurf davon ist, was im Leben im eigentli­
chen Sinne dessen Wesen bildet: nämlich welches Pa­
thos auch immer in bezug auf seine reine Selbsterfah­
rung wie beispielsweise beim Unerträglichen, und wenn 
so die Handlung im Gegenteil dieses Pathos in sich zu­
rückbehält als das, was es selbst ist und bewegt, dann 
befindet sie sich auf der Höhe dieses Pathos, und ihr 
Wirken hat keinen anderen Zweck oder - besser gesagt 
- keine andere Realität, als der Vollzug und die Realität 
dieses Pathos selbst zu sein, das heißt sein Historiales. 
Anstatt also unseren Bezug zum Sein in der Affektivität 
zu verabschieden, aktualisiert die Handlung denselben. 
Je intensiver dieser Bezug wird, umso intensiver wird 
die Handlung selbst, so daß sie nach dessen Maß ist. 
Die Kulturschöpfungen in allen Bereichen sind mithin sol­
che Handlungsformen nach Maß unseres politischen 
Seinsbezugs - imstande, diesen auszudrücken, sich mit 
ihm zu steigern und folglich ihn seinerseits zu steigern. 
Derartige Schöpfungen bezeichnen in keinerlei Hin­
sicht Werke wie die großen Kunst- oder Kulturwerke 

280

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im allgemeinen bzw. auch sogenannte kulturelle Ge­
genstände. Es sind die für eine Subjektivität offenen 
Wege, insofern diese in sich selbst durch ihr eigenes Wir­
ken eine der Hauptweisen ihres pathischen Seinsbezugs 
vollzieht. Die Kultur ist die Gesamtheit dieser offenen 
und dargebotenen Wege.
Wenn jetzt Energie genannt wird, was im pathischen 
Seinsbezug als dessen phänomenologische Wirktatsäch­
lichkeit ankünftig wird bzw. als nicht unterdrückbare 
Erfahrung dessen, was sich aus sich heraus steigert und 
sich bis zum Übermaß mit sich selbst belädt, dann sieht 
man klar, daß jede Kultur die Befreiung einer Energie ist 
und die Formen dieser Kultur die konkreten Weisen dieser 
Befreiung darstellen. Was letztere ist, muß wirklich ver­
standen werden. Eine Energie befreien bedeutet nicht, 
sich von ihr loszumachen oder ihr die Gelegenheit bie­
ten, sich zu verausgaben und sich allmählich abzu­
schwächen, um sich so zu erschöpfen und dann zu ver­
schwinden. Das Gesetz des Lebens als des phänomeno­
logisch transzendentalen oder absoluten Lebens, das 
wir sind, ist nicht die Entropie. Die Realität dieses 
Lebens hat nichts mit der physikalischen Realität zu tun 
und kann nicht von ihr aus verstanden werden. Jedes 
wissenschaftliche Modell, das der Kultur übergestülpt 
wird, ist ohne Sinn.
Die Energie befreien will im Gegenteil besagen: ihr 
freien Lauf lassen, ihr Sein entfalten; ihr erlauben, sich 
zu steigern, und zwar so, daß das Handeln der Kultur 
keinen anderen Zweck als diese Erlaubnis hat, die der 
Energie gewährt ist, sich zu steigern, das heißt, sie selbst 
zu sein: die Selbstrealisierung der Subjektivität in der 

p. 175

281

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vollzogenen Wirktatsächlichkeit ihrer Selbstaffektion. 
Wir können uns nur zum äußersten Verständnis dieses 
Handelns der Kultur und zu ihrer "wohltuenden” Eigen­
schaft erheben, wenn wir uns fest an den herausgestell­
ten Begriff der Kultur halten, das heißt an die Inter­
pretation der Kultur als Handlung oder ”Praxis”. Es 
geht darum, die Kultur dem Blick einer Metaphysik der 
Repräsentation zu entreißen, die sie auf ihre "Werke” 
einebnet, um diesen stattdessen den ihr eigenen Sitz 
wiederzugeben, nämlich die Subjektivität. Es gibt je­
weils ein Kunstwerk in seiner scheinbaren Objektivität, 
wenn die - in der Einbildung bestehende - Wahrneh­
mung letztlich in der Selbststeigerung der Subjektivität 
besteht und diese Steigerung ermöglicht, das heißt in 
der Energie besteht und mit ihr identisch ist. Somit ist 
das Kunstwerk wie das Kulturwerk im allgemeinen eine 
Schöpfung im genannten Sinne; ein Wirken, das mit 
dem Wesen der Subjektivität übereinstimmt und mit 
ihrem Vollzug identisch ist.
Aber die Kultur beschränkt sich nicht auf ihre Werke. 
Weil ihre Realität die Praxis ist, ist jede Bestimmung 
hiervon in sich - in ihrer reinen Subjektivität - eine 
Weise der Kultur, vorausgesetzt, daß sie eine Weise der 
Selbststeigerung, eine Form zur Befreiung der Energie 
darstellt. Wir sagten, daß jedes Auge mehr sehen will, 
und Kultur ist dann gegeben, wenn in der Anordnung 
des Gesehenen und in der Schöpfung der Anordnung 
jene Vorschrift, nämlich die Energie der Schau, Wirk­
lichkeit wird. Was jetzt für uns ganz deutlich geworden 
ist, besteht darin, daß diese Energie in der Schau als 
solcher beruht, das heißt in ihrem inneren Zu-sich-

282

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommen und in ihrem Sich-selbst-steigern, in dem, was 
ihr Wille zur Macht genannt wurde und eben genau be­
sagt: ihre Macht als die Energie ihres Sehens.
Was folglich auch deutlich wurde, ist dies: Die Kultur 
bestimmt sich nicht durch Werke, durch die “genialen 
Werke der Menschheit”. Und weil sie sich so nicht 
durch das umgrenzen läßt, was jeweils als Ausnahme 
herausragt, kann sich die Kultur deshalb auf das Leben 
insgesamt ausdehnen und jedem seiner Bedürfnisse in­
newohnen, um von ihm untrennbar zu sein. Denn was 
aus diesem ein Bedürfnis und es genau für die Kultur ge­
eignet macht, besteht in der Tatsache, nicht nur das Be­
dürfnis von etwas zu sein, dessen es selbst entblößt 
wäre, also ein bloßer Mangel, sondern ein Selbstbe­
dürfnis darzustellen. In diesem ruht das Beständige 
eines jeden Bedürfnisses und bestimmt es als Bedürfnis 
der Kultur, nämlich sein inneres Zu-sich-kommen in 
der Selbststeigerung der absoluten Subjektivität des 
Lebens.
In dieser Steigerung hat eine Anstrengung ihren Platz 
inne, denn insoweit wir mit einer solchen Steigerung 
eins sind, gibt es nichts, was uns äußerlich wäre und un­
abhängig von uns hervorträte. Das Ankünftigwerden 
des Lebens in sich, worin wir situiert sind und das uns in 
uns selbst trägt, ist - weil es dies tut - auf identische 
Weise jene Bewegung, durch die wir uns in uns selbst 
tragen - das heißt, was wir folglich sind und tun. “Was 
wir sind”: da diese Bewegung unsere Ipseität bildet. 
”Was wir tun”: weil unser Sein in dieser Bewegung so­
mit unser Tun mit ihr ist, insofern wir von ihr getragen 
sind und in dem Maße in uns ankünftig werden, wie sie 

p. 176

283

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 177

ankünftig in sich wird. Was von unserer Handlung nie 
gesetzt noch geschaffen wird, liefert ihr dennoch alles, 
was sie ist und tut, wodurch sie die uns eigene Hand­
lung wird.
Diese ist daher nie von dem ewigen Vorgang abtrenn­
bar, in dem das Absolute im Ankünftigwerden zu sich 
kommt und sich historialisiert. Dieser Vorgang ist wie 
die Selbststeigerung jedoch von Grund auf phänome­
nologisch, da er sich als Erleiden und Erfreuen voll­
zieht. Die Tatsache, daß wir - von diesem Vorgang ge­
tragen - ihn unsererseits selbst vollziehen, wirft uns in 
dieses Erleiden wie auch in die Phänomenalität der 
Steigerung. Die Energie ist somit in uns, wie sie in sich 
ist: jenes ursprüngliche Erleiden, das unser pathischer 
Bezug zum Sein ist, so wie die Energie der Bezug des 
Seins zu sich selbst ist. Unsere Energie gebrauchen, die 
wir als das empfangen, was uns in der Steigerung un­
seres Seins trägt, bedeutet notwendigerweise, dieses 
Erleiden zu durchqueren. Und diese Durchquerung ist 
unsere Anstrengung; im Werk des Seins gelegen ist sie, 
was wir unsererseits vollziehen.
Hier wird das Kennzeichen eines jeden Verfallprozes­
ses sichtbar und verständlich sowie außerdem, was 
seine eigentliche Möglichkeit bildet; jener Quellpunkt, 
von dem aus er sich unausweichlich einstellt: Die Bar­
barei ist eine ungenutzte Energie, Warum diese einerseits 
in einem solchen Zustand verbleibt und was sich ande­
rerseits daraus als Folge ergibt, sind zwei Fragen, die 
unumgehbar das Thema einer jeden Betrachtung über 
den Niedergang von Zivilisationen bilden. Bevor deren 
Ausarbeitung fortgesetzt wird, ist allerdings bereits eine 

284

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Evidenz zutage getreten, und mit ihr das Verständnis 
für die Bemerkung aus dem ersten Kapitel, die Joseph 
de Maistre entlehnt ist und wonach die Barbarei immer 
sekundär in bezug auf eine vorher existierende Kultur 
auftritt.3 Es ist nicht eine historische Situation, nämlich 
die einer gegebenen Kultur, die deren Umkehrung in 
einen Verfallsprozeß vorausgeht - es ist die ursprüngli­
che Energie des Seins als das Leben. Oder vielmehr, da 
dies jenes Leben betrifft, welches das unsrige ist (das 
der Individuen und Gruppen und folglich der Gesell­
schaften), die Tatsache, daß dieses Leben in jenem Hi- 
storialen des Absoluten ruht als auch sich in ihm und 
wie dieses vollzieht. Das Apriori der Barbarei wie das 
der Kultur, das Apriori aller Apriori, ist dieses absolute 
Leben, in dem wir Lebende sind.
Warum verbleibt dann diese Energie in uns ungenutzt? 
Wie verkehrt sich die Steigerung, indem sie in gewis­
ser Hinsicht ihrem eigenen Wesen zuwiderhandelt, in 
den Stillstand und den Rückfall? Wie gibt es und kann 
es irgendwo einen Einhalt geben? Weil sich die Stei­
gerung als die Durchquerung des Erleidens und als eine 
Anstrengung vollzieht. Diese wird wegen ihres Pathos 
unterbrochen; im Leiden, in dessen Phase des Leids, 
ereignet sich der Einhalt und mit ihm die Umkehrung. 
Denn als solcher ist der Einhalt im Grunde nie möglich. 
Die Barbarei bricht nicht als ein bloßer Einhalt des Le­
bens und seiner Entwicklung hervor und entfesselt sich, 
sondern als dessen Selbstverneinung, wie es unsere 
gesamte Problematik nachgewiesen hat. Bevor wir ein 

3 Vgl. Kap. 1, Anm. 1 (Anm. d. Übers.).

p. 178

285

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 179

letztes Mal auf diesen äußersten Umstand zurückkom­
men, wollen wir den Einhalt beschreiben, insofern er 
diesen Aspekt annimmt. Beschreiben wir ihn so, wie 
er in der heutigen Welt beobachtet werden kann, um 
deutlich zu sehen, daß er nie ein bloßes Einhalten 
ist, sondern bereits die Verweigerung und die Umkeh­
rung.
Diese Welt ist die Welt der Wissenschaft, der Galilei- 
schen Wissenschaft, die aus sich alles Subjektive und 
die Subjektivität selbst ausgeschaltet hat. Doch ist es 
nicht möglich, das Leben auszuscheiden. Es lebt nicht 
nur im Inneren der Wissenschaft als deren Ungedach­
tes fort, sondern es hört nicht auf, sich in seinen 
elementaren Bestimmungen zu vollziehen, die für jeden 
Lebenden die Grundbedürfnisse seiner organischen 
Subjektivität und der Subjektivität im allgemeinen sind. 
Weil das Bedürfnis derselben das Selbstbedürfnis ist, 
verwesentlicht sich die Steigerung jedes subjektiven Be­
dürfnisses, wie wir gesagt haben, in der Weise eines ur­
sprünglich ankünftig werdenden Zu-sich-selbst-kom- 
mens, und zwar insofern das Bedürfnis die erprobende 
Erfahrung des Erleidens durchquert, um in ihm und 
durch dieses die Steigerung zu sein. Genau dies nun 
vollzieht sich in jedem Kulturvorgang, aber es vollzieht 
sich nicht in der Welt der Wissenschaft.
Jede Kultur trägt das Bedürfnis in der Steigerung. Sie 
ordnet die Welt auf solche Weise an, daß diese unter 
ihren verschiedenen Aspekten sich als ein Bild dieses 
Bedürfnisses darbietet, nämlich als das, was mit der 
Subjektivität in Bezug gesetzt wurde und nirgendwo 
anders als in diesem Bezug existiert, wodurch die Sub­

286

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jektivität mit sich selbst in der Steigerung in Bezug ge­
setzt wird (wie beispielsweise das Gesehene in seinem 
Bezug zur Schau). Jedes Bauwerk, um sich hier nur auf 
das Grundbedürfnis des Wohnens zu beziehen, jede 
Wohnstätte, jedes Grab, jede Säule, jedes öffentliche 
Gebäude, jedes Dorf und die Städte insgesamt ordne­
ten sich somit notwendigerweise in einem Universum 
der Kultur als die Gesamtheit der Angebote an, die 
dem Leben, jedem Sinn des Menschen und allgemeiner 
jedem Vermögen seiner Subjektivität erlauben, ihr We­
sen zu realisieren: mehr zu sehen, mehr zu empfinden, 
mehr zu lieben, mehr zu handeln, und sei es nur in Ge­
stalt eines imaginären Ausübens der Vermögen der or­
ganischen Subjektivität, um so insgesamt das Wesen 
der Subjektivität selbst zu realisieren.
Sagen wir von einer Barockfassade, sie sei lebendig, 
dann stimmt dies genau in dem Maße, wie sie im Leib 
des Betrachters das Erwachen virtueller Bewegungen 
hervorruft, die dessen Ursprungsleiblichkeit mitkonsti­
tuieren und sie definieren. Das Spiel auf dieser Fassade 
in horizontaler wie vertikaler Sicht besteht aus Kräften, 
die sich ergänzen oder bekämpfen: aus toll gewordenen 
Energien, die aus der Erde hervortreten, von Wand­
pfeilern eingedämmt werden und zum Himmel empor­
schießen, indem sie schwindelerregend ihre Mächtig­
keit unter dem Gewicht überhängender Gesimse ver­
mehren, die sie erdrücken; aus pulsierenden Kraftli­
nien, die sich von der Mitte entfernen und an den Ne­
beneckpfeilern stoßen, bevor sie zur Mitte zurück­
fließen, um in jenem atemlosen Gleichgewicht zu ver­
harren, das über ihr schwebt; oder beispielsweise auch 

p. 180

287

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der rasende Lauf einer Welle, vor der Borromini nicht 
zurückscheute, um ihr die Fassade von San Carlo alle 
Quattro Fontane (Rom) einzukrümmen. All diese Be­
wegungsabläufe haben weder ihren Sitz noch ihre 
Möglichkeit anderswo als in der Selbstumschlingung 
des Lebens und in der Übermächtigkeit dieser Um­
schlingung. Deshalb vollziehen sie sich auch wie diese - 
im Pathos ihrer Trunkenheit.
Nochmals sei festgehalten, daß diese Energie nicht in 
den Kunstwerken allein genutzt wird. All die alltägli­
chen Verhaltensweisen einer Kulturwelt erlauben ihren 
Gebrauch und sind in letzter Hinsicht davon motiviert. 
Die Arbeit bot sich zum Beispiel jahrtausendelang als 
ein ‘Verbrauch der Arbeitskraft” an, wie Marx4 sagt, 
und durch ihre mühevollsten und abstoßendsten For­
men hindurch war sie insgesamt gesehen nur insofern 
erträglich, als sich insgeheim in ihr die Beschwörung 
des Unerträglichen vollzog. Aber solches war die Arbeit 
nur als lebendige Praxis, als Überströmen der Vermö­
gen der organischen Subjektivität und folglich als 
höchste Realisierung der Subjektivität selbst und ihrer 
Energie.
Man nehme eine Welt an, wo es weder Kirchen noch 
Tempel mehr geben wird, wo das einfachste und am 
meisten zum Gebrauch bestimmte Gebäude weder von 
einem Giebel überragt noch von einem Säulengang 
flankiert wird oder diesem vorangesetzt ist (wie in 
Ephesus). Eine Welt, in der die Arbeitsorganisation

4 Vgl. z. B. Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie, Bd. 1 
(MEW 23), Berlin 1972, 181 f. (Kauf und Verkauf der Arbeits­
kraft) (Anm. d. Übers.).

288

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht mehr in der lebendigen Subjektivität wurzelt; wo 
die Arbeit nicht mehr die Aktualisierung ihrer Vermö­
gen gemäß des immanenten Spiels ihrer inneren An­
ordnung ist, das heißt deren Ankünftigwerden in sich 
selbst und damit die Befreiung ihrer Energie. Dann 
wird anstelle des Gefühls dieser Befreiung eine tiefe 
Malaise die Existenz berühren und sie durchziehen. 
Mangels Ausschöpfung seines Seins, da es zum Grund 
seiner selbst in der Selbststeigerung keinen Zugang 
mehr hat, bleibt dann jedes Bedürfnis, jeder Bewe­
gungsansatz, wie auf halbem Wege seiner selbst stehen, 
mithin in einem Erleiden festgehalten, das sich nicht 
mehr auf ein Erfreuen hin übersteigt. Malaise besteht 
jeweils in einer Zivilisation, wenn die Lebensenergie 
ungenutzt bleibt, und sie bleibt in diesem Zustand, weil 
das "Mehr", das sie als das Mehr ihrer selbst, als das in­
nere Zu-sich-kommen der absoluten Subjektivität bil­
det, sich nicht mehr freizügig verwirklichen kann; weil 
dem Menschen, seinem Sehen und Tun, nichts mehr 
angeboten wird, das als unendliche Aufgabe auf der 
Höhe und nach dem Maße seiner Energie wäre. Was 
weder befriedigt noch beantwortet wird, ist die unbe­
grenzte Wiederholung der Selbststeigerung des Lebens 
in dessen ewigem Ankünftigwerden in sich.
Dieses Ankünftigwerden hört deswegen nicht auf - und 
auch nicht die Steigerung, noch das Mehr, das ihr inhä­
rent ist. Dadurch wird eine Situation extremer Span­
nung geschaffen, aus der das Individuum sich befreien 
will. Während das Mehr in ihm nicht aufhört, hervorge­
bracht zu werden, und zwar durch die Lebensbewe­
gung, die es selbst hervorbringt, geschieht dennoch 

p. 181

289

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 182

nichts in ihm, das es dieser Energie erlauben würde, 
sich freizusetzen. Keines seiner Vermögen wird ins 
Werk gesetzt, damit das Individuum seine Möglichkeit 
ausschöpfe und mit dem Ansteigen des Lebens in ihm 
übereinstimme und ihm entspreche.
Von einer Energie, die nicht ausgeübt wird, läßt sich 
sagen, daß sie verdrängt ist. Was eine solche Verdrän­
gung bedeutet, muß deutlich werden. Es handelt sich 
nicht um das Versetzen außerhalb der Erfahrung in die 
Hinterwelt einer Nacht, wo alle Katzen grau sind und 
wovon Beliebiges gesagt werden könnte - sei es vom 
Verdrängten oder in diesem Fall von der Energie. 
Vielmehr besteht diese in der Verdrängung weiter, da 
sie sich selbst gegeben, mit sich selbst beladen ist, und 
zwar mit einer Last, die insofern in jedem Augenblick 
schwerer wird, als die Energie sich zu keinem Augen­
blick in das Erfreuen der Steigerung umkehrt, weil sie 
eben im Individuum kein Wirken hervorruft, das ihm 
wie ihr eigenes Wirken entspräche. In sich selbst zur 
Unbeweglichkeit gebannt, ihrem reinen Leid ausgelie­
fert und darauf eingeschränkt, lebt die Energie im Ge­
genteil dieses als das Unerträgliche, dem sie sich jedoch 
nicht entziehen und vor dem sie nicht fliehen kann. 
Und diese Unmöglichkeit, sich zu entfliehen, wird ihre 
Angst. Folglich verbleibt die Energie inmitten ihrer 
Verdrängung - zugleich wie ihr Affekt - unversehrt und 
ganz. Und da dieser Affekt nicht imstande ist, sich 
selbst zu ertragen, und in Angst verwandelt wird, trach­
tet er danach, sich in irgendetwas Beliebiges zu ver­
wandeln.

290

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da der Weg der Steigerung und der Kultur allerdings 
verschlossen ist und das Erleiden sich in das Leid zu­
rückgezogen hat, ergießt sich die Energie nicht mehr in 
die großen Leistungen der Kunst oder des alltäglichen 
Lebens (die selbst einem Vorgang kontinuierlicher Kul- 
turwerdung gehorchen). Diese Energie bleibt daher im 
zuvor erläuterten Sinne ungenutzt. Sie wird nicht zer­
stört, sondern ist dadurch wie verschärft, und der Af­
fekt als ihre unwiderlegbar phänomenologische Präsen­
tation nimmt die Form einer wachsenden Malaise an. 
Diese sucht sich folglich zu befreien, aber indem sie 
diesmal vorgezeichneten Wegen folgt, auf denen eine 
unmittelbare Erleichterung erzielt wird. Doch verlo­
rene Mühe: Der Energiezustrom, der sich nicht in die 
höchsten und schwierigsten Aufgaben hat investieren 
lassen, findet sich unversehrt auf der untersten Ebene 
wieder, wo man jetzt versucht, sich seiner zu entledigen. 
Er ist unversehrt bzw. vielmehr durch den ganzen Un­
terschied verstärkt, der das Mehr vom Weniger trennt, 
denn der ungenutzte Energieanteil ist noch größer ge­
worden und mit ihm die Malaise.
Dieselbe Situation wiederholt sich von da an unbe­
grenzt. Jeder Rückzug auf rohere Formen des Empfin­
dens, Denkens oder Handelns ruft einen zusätzlichen 
Fluß freier Energie hervor, eine größere Unzufrieden­
heit sowie erneut und immer mehr das Bedürfnis, da­
von loszukommen. Folglich werden Energieinvestie­
rung und -fixierung zu jedem Augenblick schwieriger. 
Wie ein zu reichlicher und zu schneller Wasserlauf 
überflutet jeder Fluß freier Energie Leitungen und 
Kanäle, anstatt ihren Windungen zu folgen und die 

p. 183

291

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erde zu bewässern. Am Ende fließen diese über und 
tragen alles davon. Die Unfähigkeit für eine Zivilisa­
tion, sich Aufgaben nach Maß ihrer Mittel zu geben - 
der Mittel des Lebens -, zieht die Entfesselung ihrer un­
kontrollierten Energien nach sich, und wie stets erzeugt 
die Schlaffheit die Gewalt.
Wirft man einen äußeren Blick darauf, was nur in der 
Perspektive des Lebens verstanden werden kann, dann 
lassen sich nach dem Grad der affektiven Energieinve­
stierung verschiedene Verhaltensebenen unterschei­
den, die darin enthalten sind. Jedesmal wenn aus ir­
gendeinem Grund (der häufigste ist das Zurückweichen 
vor der Anstrengung und ihrem Pathos) der Verzicht 
auf der höheren Ebene, wo diese Anstrengung erfor­
derlich wäre, einen Energierückzug auf der unteren 
Ebene nach sich zieht, läßt sich das paradoxe Phäno­
men beobachten, das Pierre Janets scharfer Blick auf­
zudecken wußte: Diese Verlagerung, die eine Verringe­
rung und ein Absinken der Energie bedeuten müßte, 
kommt im Gegenteil durch deren Ausbruch zum Aus­
druck, der den niedrigeren Verhaltensweisen einen 
übermäßigen, ungeordneten und zusammenhanglosen 
Charakter verleiht und aus ihnen das macht, was die 
Sprache spontan "Ausschweifungen" oder "Über­
schwemmungen" nennt.
Was diese geniale Interpretation der Ökonomie des 
Psychismus noch nicht deutlich erkennt, muß indes an­
gezeigt werden. Es ist kein wirklicher Fall an Energie, 
der durch die künftige Verunmöglichung des Ablaufs 
höherer Verhaltensweisen eine energetische Verschie­
bung auf die Ebene niedrigerer Verhaltensweisen nach

292

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich zieht, wo die Energie in Gestalt von Maßlosigkeit 
wiedererscheint. Da dadurch dieser Fall an Energie un­
geklärt bleibt, hatte Pierre Janet5 keine andere Hilfs­
quelle, als ihm eine - im übrigen unbekannte - soma­
tische Ursache zuzuweisen. Die psychische Sphäre 
mußte notwendigerweise verlassen und darauf verzich­
tet werden, in ihr ein inneres Verständnisprinzip zu fin­
den. Nun ist es die Subjektivität selbst in ihrem eigenen 
Wesen, die dem von uns beschriebenen Vorgang als 
Ursprung zugrunde liegt. Es ist kein unverständlicher 
Verlust an Energie, sondern die Steigerung des Lebens 
und dessen Übermaß, die mangels ihrer verantworteten 
Übernahme durch das Individuum die Folge der Ver­
schiebungen und der Gewalt hervorbringen. Das Böse 
geht immer aus dem Guten hervor und ist kein Prinzip, 
das diesem äußerlich wäre.

5 Vgl. sein Hauptwerk: De l’angoisse ä l’extase. Etudes sur les 
croyances et les sentiments, I: Un d61ire religieux, II: Les Senti­
ments fondamentaux, Paris: Alcan 1926-1928. - In einem Interview 
zu seinem Romanschaffen führt M. Henry aus, daß er diesem Buch 
wesentliche Einzelheiten verdankt, nämlich wie eben der Ener­
gieabfall nicht zu weniger "Handeln" führt, sondern zu "Überreak­
tionen" auf niederer Ebene; vgl. Narrer le pathos. Entretien avec 
Michel Henry, in: Revue des Sciences humaines 1 (1991) 49-65, 
hier bes. 60 f. Darin ist keine Abhängigkeit der Phänomenologie 
des Lebenspathos von Janets Theorie zu sehen, wohl aber eine Be­
stätigung, die Henry besonders für die Episoden und Personen in 
seinem Roman "Le fils du roi" genutzt hat, der in einem Psychia­
trieasyl spielt, um die Wesenswahrheit des Lebens durch die Fik­
tion des Wahnsinns, der Ängste und Traumata hindurch zu illu­
strieren. Gefangensein und Auflösung dank eines "wie innerlichen, 
mystischen Heils" dokumentieren hierbei sozusagen die "metaphy­
sische Arbeit" Henrys, wie er selbst sagt (Anm. d. Übers.).

p. 184

293

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 185

Andererseits denkt Janet, und zwar trotz seiner bewun­
dernswerten Nosographie, daß die Hierarchie der Ver­
haltensebenen dem zugehört, was man die menschliche 
Natur nennen könnte, und diese sogar zu definieren 
scheint. Als herausragendes Vermögen gebe es die In­
telligenz und unter ihr erst die verschiedenen Ebenen 
der Handlung, Sinnlichkeit und Affektivität. Die Intel­
ligenz diene der Energie als Kriterium oder Enthüllung. 
Die energetische Erschöpfung ziehe die Unterbrechung 
der intellektuellen Tätigkeit und deren Ersatz durch 
emotionale Reaktionen nach sich, die im Grenzfall die 
Form bloßer Reflexe annehmen, wie man es bei den 
Frauen, Kindern oder Geisteskranken beobachten 
könne. Aber gerade diese Schichtenbildung der Psyche 
ist nicht annehmbar. Nicht nur, weil sie Voraussetzun­
gen wiederholt, die nie begründet werden, sondern weil 
das Historiale der genannten Energie sowohl der Sinn­
lichkeit wie der Intelligenz innewohnt, wenn das Leben 
das Leben ist und die Energie dessen Natur selbst ent­
springt. Die energetische Steigerung durch die Erpro­
bung des Leidens oder ihre Verdrängung durch ver­
schiedene Formen der Selbstunzufriedenheit sind auf 
allen Ebenen sowohl die Bedingungen der Kultur mit 
deren umfassender Entwicklung wie der Barbarei, de­
ren Prozeß nacheinander eine jede der Modalitäten des 
individuellen und gesellschaftlichen Lebens in Mitlei­
denschaft zieht.
Bei jedem Energierückzug wächst jedoch die Unzufrie­
denheit, das heißt die Erprobung, die diese ungenutzte 
Energie an sich erfährt, weil sie zugleich beständig als 
das Leben selbst hervorgebracht wird. Es ist von diesem 

294

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Augenblick an evident, daß sich vor der Energie zwei 
Wege eröffnen, die die Formen der Barbarei voraus­
zeichnen. Es handelt sich nicht nur darum, auf einfa­
chere und grobe Verhaltensweisen zurückzukommen, 
da in diesem Rückbildungsvorgang weder die Energie 
noch der Affekt verschwinden, sondern ganz im Gegen­
teil von diesem auf einen höheren Spannungsgrad ge­
tragen werden. Zugleich mit dem Rückzug und mit der 
von ihm erzeugten wachsenden Malaise ereignet sich 
genau in dieser letzteren und unter dem immer stärker 
werdenden Druck, den sie auf sich selbst ausübt, der 
Sprung außerhalb von sich als dem einzigen Mittel, die­
sem Vorgang ein Ende zu setzen. Dieser Sprung ist 
eine Flucht in die Äußerlichkeit, in der es darum geht, 
vor sich selbst zu fliehen und sich folglich dessen zu 
entledigen, was man ist, sowie vom Gewicht dieser 
Malaise und dieses Leids. Doch bleibt diese Flucht in 
ihrem eigenen Pathos gefangen, nämlich in der Unzu­
friedenheit, aus der sie hervorgeht, sowie diese in sich 
gefangen bleibt. Anstatt sich von dem loszumachen, 
wovor sie fliehen will, und es auf dem Weg zurückzulas­
sen, trägt die Flucht die Unzufriedenheit mit sich und 
bringt sie bei jedem Schritt wieder hervor.
Infolgedessen bleibt ein einziger Ausweg: diese Malaise 
und dieses Leid, derer man sich nicht entledigen kann, 
einfach zu zerstören. Jedoch haben beide ihre Möglich­
keit im Sich-selbst-erfahren und mithin im Leben, so 
daß daraufhin dieses - sein eigenes Wesen - unterdrückt 
werden muß. Aber ebensowenig wie die Selbstflucht er­
reicht auch diese Selbstzerstörung nicht ihr Ziel, wenn 
gilt, daß der Akt, sich zu zerstören, nur unter der Bedin-

295

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 186
gung möglich ist, in sich das Wesen zu aktualisieren und 
so zu bejahen, was er zerstören will. Als Selbstflucht 
und ebenso als Selbstzerstörung verbleibt das Leben 
mithin in sich selbst. Auf diese Weise besteht das Leben 
in der Welt weiter, aus der man es zu vertreiben trach­
tet - in der Welt der Wissenschaft wie der Barbarei.
Damit läßt sich diese letztere als das erkennen, was sie 
ist: als die Aufrechterhaltung des Lebens inmitten sei­
nes Vorhabens selbst, vor sich zu fliehen und sich zu 
zerstören. Aus diesem Grund beginnt ein solches Vor­
haben stets neu mit einer Art Raserei, die ihm aus sei­
nem Mißlingen zuwächst - aus jenem Mißlingen, worin 
das Vorhaben endet, aber vor allem auch aus jenem 
anderen, woraus es hervorgeht und dessen Pathos es in 
jeder seiner Phasen begleitet. Wie eine Art Apriori 
bestimmt dieses Pathos diese Welt der Barbarei und 
verleiht ihr unter dem Siegel dieser Malaise einen be­
sonderen Charakter, der heute mehr denn je wahr­
nehmbar ist.
Die Selbstflucht ist der Titel, unter den sich alles ein­
ordnen läßt, was heute vor unseren Augen geschieht. 
Dazu gehört nicht die Wissenschaft an sich selbst, die 
als Naturerkenntnis, welche sie in ihren Verfahrenswei­
sen definiert, insgesamt positiv ist, sondern der Glaube, 
worauf wir ausreichend bestanden haben, daß diese 
Galileische Wissenschaft das einzig mögliche Wissen, 
die einzige Wahrheit bilde. Demzufolge gibt es als 
wahre, das heißt wirkliche Realität, keine andere Reali­
tät als das Objekt dieser Wissenschaft, wodurch auch 
der Mensch selbst nur aufgrund dieses Anspruchs wirk­
lich ist und jedes ihn betreffende Wissen nur eine 

296

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise oder eine Form dieser einzigen Wissenschaft 
sein kann. Eine Ideologie - der Szientismus und der Po­
sitivismus - hat sich hier der Wissenschaft substituiert, 
aber im Blick dieser Wissenschaft wird die Welt künftig 
als Wissenschaftswelt aufgefaßt.
Jedoch will Ideologie etwas mehr besagen. Was in der 
Tat von Wichtigkeit ist, ist nicht so sehr diese genannte 
Meinung, das Wissen identifiziere sich mit der Wissen­
schaft und die Realität des Menschen sei die eines wis­
senschaftlichen Objekts. Wichtig ist die Art, wie eine 
solche Meinung sich seit mehr als einem Jahrhundert 
verbreitet hat, wobei sie alle übrigen ausschaltete, 
nämlich alle Kulturleistungen, und sie auf eine Art 
harmlosen Luxus’, Spiels bzw. Spiegels von Illusionen 
reduzierte. Mehr noch als ihr Gehalt - oder diesen 
vielmehr verdoppelnd und ihn unter ein besonderes 
Licht stellend - legt die Rezeption der szientistischen 
und positivistischen Ideologie, ihre außerordentliche 
Verbreitung unter allen Denkungsarten bei Wissen­
schaftlern wie bei Unwissenden, die diese Ideologie 
stützende unumgängliche Bedingung offen. Sie besteht 
in der Affinität dieser Ideologie mit dem Geist der Zeit 
oder eher mit ihrer gemeinsamen Bewegkraft, nämlich 
der Flucht des Menschen weit weg von seinem wahrhaf­
ten Wesen, insoweit er sich nicht mehr selbst ertragen 
kann.
Dies will heißen, daß diese Flucht sich nicht nur auf der 
Ebene der Ideologie vollzieht, sondern gerade auf jener 
der Praxis. Die Praktiken der Barbarei tragen alle diese 
Flucht als ihre tatsächliche natura naturans in sich, wo­
durch ihnen zugleich ihre erschütternde Einheit verlie­

p. 187

297

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hen wird. Keine jedoch weist sie auf so offensichtliche 
Weise vor wie das Fernsehen. Es mag paradox erschei­
nen, hier ohne weitere Einleitung von den Medien zu 
sprechen, die aus dem Grund auf dieselbe Ebene wie 
die Wissenschaft versetzt werden, weil sowohl durch 
das Unwissen wie die Gewöhnlichkeit der ersteren hin­
durch wie im verfeinerten Wissen der zweiten der 
Mensch letztendlich sich seiner selbst, seines transzen­
dentalen Lebens, zu entledigen versucht oder weil die­
ses Leben in beiden Fällen in derselben Gestalt, das 
heißt in der einer solchen Abdankung seiner selbst, 
fortbesteht. Beobachten wir indes an erster Stelle, daß 
das Fernsehen zur Welt der Technik, zur Wissen­
schaftswelt gehört, und dies nicht bloß, weil es auf 

p. 188 einem “technischen Verfahren“ beruht. Was sich im 
Fernsehen zeigt, ist genau die Tatsache, daß dieses 
Verfahren so ins Werk gesetzt wurde, wie man es er­
fand, nämlich indem von allem abstrahiert wurde, was 
sich nicht auf sein ihm eigenes Wesen reduzieren ließe, 
nicht auf die Gesamtheit der Techniken, die dieses Ver­
fahren ermöglichen - mithin Abstraktion vom Leben 
und dessen Ethik einschließt. Niemand hat sich gefragt, 
ob es für den Menschen “gut" oder “böse“ sein könnte, 
das heißt in Entsprechung mit der Steigerung des Le­
bens in ihm oder nicht, dieses Leben auf die Bedingung 
eines abgestumpften Blicks vor etwas sich Bewegendem 
zu reduzieren.
Das Fernsehen nimmt seinen Platz in der Welt der 
Technik ein. Es hat sein Prinzip in der Selbstentwick­
lung derselben bzw. in deren Selbständigkeit, was heißt, 
daß sie ein System ist. Es nutzt daher nichts, einige ih­

298

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rer Manifestationen wie zum Beispiel das Fernsehen 
anzufechten, da dieses System als solches in Frage zu 
stellen ist. Aber gerade dies ist nicht durchführbar, inso­
fern es ein System ist und jeder darauf zu dessen Ab­
schätzung gerichtete Blick in Wirklichkeit in ihm befan­
gen bleibt. Denn dieser Blick ist stets nur der dem Sy­
stem eigene Blick oder dessen Widerschein, das heißt 
eine Reflexion des Systems über sich selbst. Jede Kritik, 
die glaubt, darüber urteilen zu können, wovon sie selbst 
insgesamt gesehen nur eine Wirkung, einen Avatar, 
darstellt, kommt daher zu spät.
Wer könnte wirklich das System einschätzen wollen, 
einen Blick darauf werfen, der seine Quelle anderswo 
als in ihm, in einem radikal anderen Ort hat, wenn nicht 
das Leben, das keine objektiv wissenschaftlich erkenn­
bare und bestimmte Totalität ist, weil es keinerlei 
mögliche Objektivität darstellt und diese unübersteig­
bar aus sich verwirft? Wer aber trachtet hingegen da­
nach, das Leben - und insbesondere das Individuum, in 
dem es sich verwesentlicht - auf ein Element des Sy­
stems zu reduzieren, das seinen Gesetzen und seiner 
Struktur unterworfen ist, wenn nicht der Wille zur Le- 
bensvemeinung? Jenes Projekt, welches das Leben 
nicht materiell in seiner faktuellen Existenz unter­
drücken will, die für die eines Seienden gehalten wird, 
aber es wenigstens doch in seinem Wesen verneinen 
will, nämlich als das transzendental Historiale, worin 
das Sein in sich außerhalb und unabhängig jeder Äußer­
lichkeit sowie des Seienden in ihr ankünftig wird? Der 
Strukturalismus im allgemeinen und in all seinen For­
men - als linguistischer, ökonomischer, politischer, äs­

p. 189

299

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 190

thetischer, psychischer Strukturalismus ("das Unbe­
wußte als System") usw., überall da jedenfalls, wo er die 
Absicht hat, das Leben und mit ihm das Individuum 
auszuschalten - ist nichts anderes als ein Versuch dieses 
Lebens, sich selbst zu verneinen, das heißt ein Aus­
druck seiner Unzufriedenheit. Daß diese Lebensver­
neinung gerade vom Leben selbst herrührt, ist der Wi­
derspruch eines jeden Strukturalismus und dessen, was 
ihn in die Absurdität wegtreibt. Daß er trotz der letz­
teren seine Herrschaft in allen Bereichen des "Den­
kens" ausgebreitet hat und noch ausbreitet, bestätigt 
seine tiefgehende Affinität mit einer Welt, die selbst 
aus der Selbstverneinung des Lebens hervorgeht, das 
heißt mit der Welt der Technik und der Barbarei im all­
gemeinen.
Es ist daher unmöglich, die Frage des Fernsehens unter 
dem Vorwand auszuklammern, sie würde zum Problem 
des technischen Systems zurückführen, worin sie einge­
taucht ist, wenn gilt, daß letzteres wie jedes System die­
ser Art nur eines dem Schein nach ist, und zwar von 
dem Augenblick an, wo es eine Referenz zum Leben 
unterhält, da es insgeheim dann durch dieses bestimmt 
ist. Wie gezeigt wurde, besitzt so ein ökonomisches Sy­
stem wie der Kapitalismus nur eine illusorische Selb­
ständigkeit und ist nur ein Pseudo-System in dem 
Maße, w(e jedes der ökonomischen Phänomene, wo­
raus er besteht, in Wirklichkeit durch die subjektive 
Arbeit hervorgebracht wird, die ihre Existenz vom Le­
ben her besitzt und nur von ihm und seinen spezifischen 
Eigenschaften aus verständlich ist. Im technisch-wissen­
schaftlichen System selbst ist dieses Außerspielsetzen

300

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Lebens in Wirklichkeit niemals vollständig, obwohl 
dieses System aus der Lebensunterdrückung herrührt. 
Einerseits bewahrt die materielle Vorrichtung einen 
Verankerungspunkt im subjektiven Leib, und anderer­
seits geht das Außerspielsetzen des Lebens durch das 
System auf ganz wesentliche Weise noch aus dem Le­
ben hervor. In ihrer Anwendung auf die Medien bedeu­
tet eine solche Feststellung, daß man sie nicht von der 
Apparatur aus verstehen kann, die sie entwickeln, son­
dern nur von dem aus, was jeweils die Folge davon für 
das Leben ist, das heißt von der Stellung aus, die es 
durch seine Verknüpfung mit ihnen einnimmt. Die 
Frage der Medien und insbesondere des Fernsehens 
unterliegt dann einer wesenhaften Verlagerung: vom 
Ort der Objektivität aus, wo sich in der Evidenz seiner 
Erscheinung das instrumentale Sein als solches ex-po- 
niert, hin zum Ort seines realen Funktionierens als Le­
bensweise oder als Praxis. Was ist folglich das Fernse­
hen als Praxis? Jenes Verhalten, worin sich das Leben 
außerhalb von sich wirft, um sich von sich loszumachen 
und sich selbst zu entfliehen, da es nicht imstande ist, 
im genannten Verhalten in sich selbst zu verbleiben 
und zu ruhen, sich selbst zu genügen und sich aus sich, 
durch sein eigenes Tätigsein, zu befriedigen. Wenn das 
Techniksystem im allgemeinen eine solche Finalität der 
Lebensselbstflucht offenbart, dann erreicht diese mit 
den Medien ihre äußerste Ausdrucksform. Das Fernse­
hen ist die Wahrheit der Technik; es ist par excellence 
die Praktik der Barbarei.
Daß das Fernsehen die Flucht in Gestalt einer Pro-jek- 
tion in die Äußerlichkeit ist, läßt sich dadurch zum

301

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausdruck bringen, wenn gesagt wird, daß es den Zu­
schauer in einer Bilderflut ertränkt. Aber bieten uns die 
Kunst, die bildenden Künste und ebenso die Literatur 
wie die Poesie nicht auch vor-stellend Bilder an? Indes 
ist das ästhetische Bild in seiner Subjektivität nur deren 
Selbststeigerung und somit das Wesen selbst des Le­
bens in seinem Vollzug: die Kultur. Folglich muß das 

p. 191 Fernsehbild seinerseits in seinem inneren Bezug zum 
subjektiven Leben zusammen mit seinem wahren Sitz 
in demselben eingeschätzt werden. In dieser Hinsicht 
geht es aus der Langeweile hervor. Die Langeweile ist 
genau jene affektive Disposition, worin sich die unge­
nutzte Energie sich selbst offenbart. In der Langeweile 
steigt zu jedem Augenblick eine Kraft auf, schwillt aus 
sich selbst an, hält sich bereit für einen Gebrauch, der 
über sie verfügen möchte. Was aber tun? "Ich weiß 
nicht, was ich tun soll." Keine der hohen, von der Kultur 
vorgezeichneten Wege, die es dieser Kraft freigeben 
würden, sich gebrauchen zu lassen, sowie der Energie, 
sich zu entfalten, und dem Leben, sich aus sich selbst 
heraus zu steigern, um sein Wesen zu vollziehen - kei­
ner dieser Wege bietet sich der Langeweile dar, um sich 
folglich mittels eines Tuns auf einem solchen einge­
schlagenen Weg und in der Erfahrung seines Leidens 
von dem zu erleichtern, was die Untätigkeit an Be­
drückendem aufweist.
Auf den von der Kultur vorgezeichneten Wegen ge­
langt man allerdings nur vorwärts, insoweit man sie 
schon seit langem eingeschlagen hat. Die Ausführung - 
sei es die des Schöpfers, Betrachters oder Lesers - ist 
dann nur die Fortsetzung des ununterbrochenen Pro-

302

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zesses, durch den das Leben sich kultiviert, das heißt 
sich einem anderen Prozeß anvertraut, nämlich dem 
seines ewigen Ankünftigwerdens in sich selbst innerhalb 
der Selbststeigerung. Was die Zeitlichkeit dieses zwei­
ten Prozesses charakterisiert, ist, daß sie nicht ek-sta- 
tisch ist, da sie niemals etwas in sich hat, wovon sie 
durch die Distanz einer Vergangenheit oder einer Zu­
kunft getrennt wäre. Vielmehr verzeitlicht sie sich in 
und durch ihre Erfahrung als sich-selbst-erfahrend, so 
daß sie Pathos - und Pathos ganz und gar ist, denn diese 
Erfahrung ist an sich selbst angelehnt und wie gegen 
sich erdrückt, ohne daß sich der Abstand irgendeines 
möglichen Zurückweichens auftäte. Diese Zeitlichkeit 
ist daher nichts anderes als die Bewegung dieses Pa­
thos, anders gesagt das Historiale des Absoluten in der 
niemals zerbrochenen - und als solcher ununterbro­
chenen - Fülle seines Erleidens und Erfreuens. Aber 
diese nie aufgelöste Fülle ist die der Energie; sie ist die 
übermächtige Selbstanwesenheit des Lebens und was 
dessen Kraft zu jedem Augenblick empfangen läßt. "Zu 
jedem Augenblick" will heißen: ohne daß es jemals in 
ihm, in seiner reinen Selbsterfahrung, ein Nicht-mehr- 
oder ein Noch-nicht-sein dieser Kraft gäbe, eine Weise 
für das Leben, nicht zu sein. Vielmehr gibt es nur diese 
Erfahrung, die nicht aufhört und sich nicht anders in 
ihrer Selbst-Allanwesenheit verzeitlicht denn als das 
Wachsen der Steigerung.
Dieses Wachsen verlangt "zu jedem Augenblick", das 
heißt diesem Wachsen entsprechend, seine Befriedi­
gung, das heißt seine Verwirklichung. Die Nicht-Ver­
wirklichung der Steigerung, die wie diese pathisch ist,

p. 192

303

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 193

bildet daher die Langeweile. "Ich weiß nicht, was ich 
tun soll" will besagen: Zu jedem Augenblick ist die 
Kraft da und läßt sich auf ihr Sein ein, aber keine der 
Praktiken, keiner der von der Kultur dargebotenen 
Wege, erlaubt die Fortführung dieses Sicheinlassens. 
Dann handelt es sich für diese Kraft, die sich nicht voll­
ziehend verwirklicht, in gewisser Weise darum, sich und 
ihr Pathos zu vergessen, und zwar mittels der Flucht 
außerhalb von sich, insoweit in dieser Äußerlichkeit et­
was zu jedem Augenblick vor dem Blick zutage tritt und 
ihn fesselt: das Fernsehbild. "Zu diesem Augenblick" 
will besagen: Was sich jetzt in der Weltzeit - dem Ge­
setz dieser Zeit entsprechend - zeigt und sofort darauf 
verschwindet, muß zu jedem Augenblick wieder durch 
etwas anderes ersetzt werden, das ebenso inkonsistent, 
irreell und leer ist. "Inkonsistent", weil das Bild hier 
nicht mehr wie in der Kunst das Ankünftigwerden der 
Kraft in sich ist und somit die Kon-sistenz des Lebens, 
sondern was im Gegenteil als Selbstdistanzierung die 
Kohärenz dieser Kon-sistenz auflösen und im eigentli­
chen Sinne in die Zerstreuung und in die Dissemination 
des Inkohärenten und Absurden hinausstoßen muß. "Ir­
reell", weil im Projekt dieses Hinausstoßens, sollte es 
sein Ziel erreichen, die Realität des Affekts im eigentli­
chen Sinne zerstört wäre. Daß dieses Projekt niemals 
Erfolg hat und der Affekt niemals von sich selbst entla­
stet wird, will besagen, daß die Langeweile solange wie 
das Fernsehbild fortbesteht, und zwar als dessen Be­
dingung wie Realität. "Leere", weil nur vor dem Auf­
steigen der Kraft in sich selbst dieses "Vor" als das her­
vorgebracht wird, was sie unterbrechen und von sich 

304

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst entlasten müßte, nämlich als die Leere dieses 
Vollen.
Zwischen dem "zu jedem Augenblick" der Kraft, das 
heißt ihrem Sich-gegebenseins in jedem Punkt ihres 
Seins, und dem "zu jedem Augenblick" des Fernsehbil­
des, nämlich der unaufhörlichen Bewegung des Entste­
hens und Vergehens dessen, was im "Vor" da ist und 
worin die Kraft durch die Wirkung des bedrückenden 
Drucks, den sie auf sich ausübt, sich vergessen und 
Flucht vor sich suchen muß, ist die Entsprechung - oder 
besser gesagt die ontologische Übereinstimmung - voll­
kommen. Auf die unverbrüchliche Konsistenz des An­
künftigwerdens des Lebens in sich und somit auf die 
Ewigkeit dieses Ankünftigwerdens hallt die "Aktualität" 
wie ein Echo wider, die als Medium das Fernsehen und 
die Medien im allgemeinen bestimmt, worin diese sich 
bewegen - als die Luft, die sie atmen. Bevor sie näher 
bestimmt, was dargestellt wird, ist die Aktualität die des 
Fernsehbildes als solchen. Sie kennzeichnet die Tatsa­
che, daß unaufhörlich je ein neues Bild emportaucht, 
worin sich das Leben, das beständig von sich selbst ab­
gewandt wird, beständig verlieren muß. Was aktuell ist, 
ist dies oder jenes, was vor dem Blick "da" ist, allerdings 
unter der Bedingung, unmittelbar einem anderen Da- 
Seienden Platz zu machen, kurz gesagt, sich ins Nichts 
zu stützen. Aber das neue Da-Seiende ist demselben 
Schicksal geweiht. Das Aktuelle macht folglich in Wirk­
lichkeit etwas ganz anderem Platz, nämlich der Bewe­
gung selbst, Platz zu machen, emporzutauchen und zu 
verschwinden. Und diese Bewegung ist jene, durch die 
das Leben sich beständig von sich abwendet. Es ist die

305

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 194 Bewegung einer beständig enttäuschten Neugier, die 
dadurch stets wiedergeboren wird - die Bewegung 
selbst des Fernsehens: "Im Fernsehen, da muß sich 
etwas abspielen."
Das Emportauchen des als solchen, das heißt konkret 
betrachteten Bildes, das sich unaufhörlich neu hervor­
bringt, ist der Entwurf eines vorgezeichneten und offe­
nen Platzes, damit etwas diesen einnehme, worin man 
sich verlieren kann. Das Verschwinden ist das Ver­
schwinden dieses Etwas, anders gesagt die Freigabe des 
Platzes, damit sich ein anderes Etwas seinerseits dort 
hineinbegebe. Emportauchen und Verschwinden sind 
somit nur der stets wiederaufgegriffene Akt des Le­
bens, sich von sich loszumachen. Nur durch das Licht 
eines solchen Akts wird das Verschwinden ganz einsich­
tig. Es setzt voraus, daß der Bildgehalt in sich keinerlei 
Interesse hat; er ist von vornherein dazu bestimmt, 
durch einen anderen ersetzt zu werden. Um eine wirk­
liche Aufmerksamkeit zu wecken und für sich selbst 
Geltung zu haben, würde im Gegenteil beinhalten, daß 
der Bildgehalt verharrt und seine Wahrnehmung beim 
Zuschauer die Steigerung von dessen Sinnlichkeit und 
Verstehen hervorruft. Weiterhin, daß der Geist, der mit 
dieser inneren Arbeit beschäftigt ist, sich im Bild fest­
macht, und letzteres - anstatt im Verschwinden verfan­
gen zu sein - diesem entweicht, um gleich dem ästheti­
schen Bild jenseits der Zeit in jener Allzeitlichkeit un­
beweglich stehenzubleiben, die dem kulturellen Gegen­
stand zugehört und ihn für die Kontemplation be­
stimmt. Denn dann würde das Leben nicht mehr versu­
chen, sich selbst in einem solchen Bild zu entfliehen; 

306

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vielmehr würde es sich in ihm, das heißt in sich selbst, 
verwirklichen.
Genau das untersagt die "Ästhetik" des Fernsehens, 
welche die Verneinung jeglicher Ästhetik ist, näm­
lich das "Direkte": die Tatsache, daß alles ohne 
Ausarbeitung noch Vorbereitung "aus dem Leben 
gegriffen" sein muß, weil die Wahrheit insgesamt 
gesehen sich auf die Rohheit des Faktischen redu­
ziert - auf das Augenblickshafte und damit auf das 
Verschwinden und auf den Tod. Wenn dieser sich als 
Ideal der Kunst selbst anbietet, wenn das Werk da­
zu bestimmt ist, wie eine Zeitung weggeworfen zu 
werden, und was für würdig befunden wird, da zu sein, 
jenes ist, das morgen keinerlei Bedeutung mehr haben 
wird und folglich auch keine in sich hat, dann kommt 
tatsächlich der Grund dieser Welt, die Selbstzerstörung, 
die Selbstverneinung des Lebens, ja der Tod an die 
Oberfläche und gibt uns sein scheußliches Gesicht zu 
erkennen. Daß das Fernsehen ein Vorbeiziehen von 
Bildern ist, diese Abfolge sich nach einem rasenden 
Rhythmus fortsetzt, der Apparat zu allen Zeiten und 
an jedem Ort funktioniert, die Programme sowie in 
jedem Haus die Empfangsgeräte zu vervielfachen 
sind, damit dieses Vorbeiziehen von Bildern niemals 
unterbrochen werde - dies liegt folglich nicht an der 
Fernsehapparatur und an der technischen Vorrichtung 
als solcher, sondern am ontologischen Wesen des 
Fernsehens und an seiner vollkommenen Entsprechung 
mit unserer Welt, anders gesagt am Fernsehen als 
Praxis und an der Aktualität, die dieses Wesen 
definiert.

p. 195

307

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 196

Die Aktualität bestimmt, was aktuell ist. Ist dies nicht 
eine Evidenz? Nur bestimmt die Aktualität das Aktu­
elle nicht auf ganz unmittelbare Weise, wie man zu 
glauben vorgibt. Ist das Aktuelle nicht, was ganz 
schlicht, jetzt und objektiv da ist? Was jetzt da ist, in 
diesem Augenblick, der zur gleichen Zeit in der Welt 
insgesamt anklingt, ist gerade die Welt insgesamt: die 
Totalität der Ereignisse, Personen und Dinge. Folglich 
ist zu wählen. Und was leitet diese Wahl? Die Medien 
werfen über das Ganze der Realität ein Raster und hal­
ten von ihr nur das zurück, was diesem Raster ent­
spricht: den bewaffneten Raubüberfall vom Morgen; 
die Pferderennen von Vincennes bei Paris und den Be­
richt über die Rennwetten, den nichtssagenden Satz ir­
gendeines politischen Possenreißers auf Reisen; den 
Kursverfall des Goldes (oder dessen Hausse); das In­
terview der Portierfrau des Wohnhauses, von dem an­
genommen wird, daß es der Stelle am nächsten liegt, wo 
das kleine Mädchen vergewaltigt wurde; die Ankunft 
der Atlantiküberquerer im Segelschiff oder der Etap­
penteilnehmer der Tour de France im Radrennsport; 
schließlich die Literatur zur Zeit der Preisverleihung, 
wenn sie selbst einem Rennen mit Favoriten, Außen­
seitern usw. gleicht. Nimmt man diese Ereignisse im 
Verlauf ihrer Abfolge oder in ihrer Gegenüberstellung 
auf der Seite einer Zeitung, so bieten sie ein gemein­
sames Merkmal: die Inkohärenz. Denn isoliert betrach­
tet, läßt sich jedes von ihnen als punktueller Vorfall 
zusammenfassen. Weder Umstände noch Folge sind 
mit ihm gegeben. Den Faden seiner Kausalität, Finali­
tät, Bedeutung und seines Wertes knüpfen hieße den­

308

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ken, verstehen, vorstellen, das Leben sich selbst zurück­
geben, während es hier darum geht, es auszulöschen. 
Nichts gelangt in die Aktualität als unter dieser zweifa­
chen Bedingung der Inkohärenz und Oberflächlichkeit, 
so daß das Aktuelle das Bedeutungslose ist.
Was durch diese Bedeutungslosigkeit in die Aktualität 
eintritt, hat sich dadurch selbst allen Ernstes vorgenom­
men, sie auch wieder zu verlassen, da es nur gesetzt 
wurde, um aufgehoben zu werden. Man beklagt heute, 
daß die verschiedenen Produktionen des Fernsehens 
wie Berichterstattung, Film und Theaterstück von Re­
klamespots unterbrochen werden, die den Fernsehzu­
schauer dazu bringen, unaufhörlich von einem Pro­
gramm zum anderen überzugehen, das ebenso konsi­
stenzlos ist wie jenes, welches er soeben verläßt. Aber 
muß man nicht feststellen, daß die Medien mit diesem 
ständigen Springen von Bild zu Bild und durch ihre fol­
genlosen Serien ihr Wesen realisieren? Das Aktuelle ist 
nicht nur das Inkohärente und Bedeutungslose, es muß 
es sein! Je absurder das Fernsehen ist, umso besser er­
füllt es seine Aufgabe.
Die Medien verderben alles, was sie berühren. Wenn es 
bei ihnen vorkommt, etwas Wichtigem oder sogar We­
senhaftem zu begegnen - einem Werk, einer Person, 
einer Idee, so versetzen sie es dank der Tatsache selbst 
der Unterwerfung unter die Aktualität sogleich in das 
Inkonsistente. Denn durch diese Weise, für einen Au­
genblick im "Vor" da zu sein, ist das Sein dieses Wesen­
haften, nämlich die Lebenssteigerung in sich nach der 
ihr eigenen Zeitlichkeit, nicht mehr möglich. Folglich 
gibt es eine Zensur, die den Medien eigen ist. Es han­

p. 197

309

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


delt sich nicht nur um eine politische Zensur, wie 
sie gewöhnlich geschieht und wie man sie an der mehr 
oder weniger heuchlerischen Anstrengung erblicken 
kann, mit der die politische Macht ihre Kontrollver­
suche verbirgt. Auch ist nicht jene ideologische Zensur 
gemeint, welche die Stereotypen einer Epoche zusam­
menliest und alles durch sie hindurch filtert, was 
nach Kommunikation und Austausch strebt. Schwer­
wiegender, radikal und unerbittlich und letztlich ent­
scheidend ist jene Form der Zensur, durch die alles 
Kulturelle aufgrund seiner Natur selbst sich erbar­
mungslos vom Einen-Augenblick-lang-im-"Vor"-da-zu- 
sein ausgeschlossen findet. Letzteres bildet eine Art 
neuer Existenzdimension, die den Medien eigen und 
für die moderne Welt charakteristisch ist. Wir nennen 
sie die mediale Existenz.
Nicht mehr als das Technikuniversum, wovon sie ein 
Produkt darstellt, ist auch die mediale Existenz keines­
wegs von jeder Berührung mit dem Leben getrennt, 
weil das Leben als sein erstes Ankünftigwerden in sich 
die Bedingung des Seins selbst ist und somit von allem, 
was ist. Die äußerste Berührung des Technikuniver­
sums und der medialen Existenz mit dem Leben ist ge­
nau der Wille des Lebens, sich zu entfliehen. Daß die 
mediale Existenz die Folge eines solchen Willens ist, 
läßt sich daran sehen, daß das Leben in dieser Existenz 
nichts mehr tut. Es begnügt sich damit zuzuschauen, 
und zwar nicht wie der Betrachter eines Kunstwerks 
hinschaut, sondern es ist eben nur ein Zuschauen der 
genannten Art: als Nichtstun, ohne Entfaltung irgend­
eines der inneren Vermögen des Lebens - nicht einmal

310

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Vermögens des Schauens. Somit gibt es eine Art 
zuzuschauen, ohne zu schauen, ohne zu sehen, die als 
Korrelat ein mediales Bild beinhaltet, das nicht nur 
"leicht", sondern nichtig ist. Diese Nichtigkeit findet 
ihren Ausdruck im Selbstverschwinden des Bildes zu 
jedem Augenblick.
Seine letzte Berührung mit dem Leben bestätigt das 
mediale Bild dadurch, daß es immer eine Repräsenta­
tion dieses Lebens ist: Jemand, der gerade spricht, oder 
der blitzschnelle Schuß des linken Außenstürmers, der 
den Ball tief ins Netz hineinstößt. Daß in dieser letzten 
Berührung mit dem Leben das Projekt desselben darin 
besteht, sich von sich selbst loszumachen, das heißt, zu­
mindest nichts zu tun, zeigt die mediale Existenz als 
solche: eine Existenz durch das Mittel der Medien, wo es 
sich darum handelt, nicht durch sein eigenes Leben zu 
leben, sondern durch das eines anderen, der erzählt, 
sich erregt, sich entkleidet und den Liebesakt anstelle 
des Zuschauers vollzieht.
Die Triebe bestehen beim Fernsehzuschauer unge­
formt in ihrer rohesten Gestalt weiter: die Kraft als 
Gewalt, die Liebe als Erotik, die Erotik als Pornogra­
phie. Und für diese Triebe, die auf ihren einfachsten 
Ausdruck reduziert sind, handelt es sich nicht einmal 
mehr darum, sie wirklich zu aktualisieren, sondern nur 
irgendein imaginäres Ablenkungsmittel zu erhalten. 
Weil dies so ist und die mediale Existenz im allgemeinen 
diese imaginäre Sättigung darstellt, deshalb findet das 
Fernsehen seine Vollendung und seine Wahrheit im 
Voyeurismus und in der "Exklusivnachricht" des Jahr­
hunderts: im mitgefilmten Kollektivmord - mittels ein-

p. 198

311

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 199

greifender Banden von Strolchen - an stumpfsinnigen 
Zuschauern eines Fußballspiels, und zwar als ein Mord 
in der aufsehenerregenden Weise des Einschlagens, 
Zusammendrückens, Zerquetschens, Zertretens und 
Erstickens. Ein entsetzlicher Anblick - dieses umgewor­
fene, mit Füßen getretene Leben, zerquetscht, erdrückt 
und verneint!6 Aber diese Verneinung des Lebens ist 
nicht von derjenigen verschieden, die täglich beim 
Versammeln von Millionen menschlicher Wesen vor 
ihrem kleinen Bildschirm vorherrscht. Das Entsetz­
liche dieser Verneinung ist nicht von demjenigen des 
Schauspiels verschieden, an dem sie sich an jenem 
Abend weiden durften. In ihm erglänzte für einen Au­
genblick vor ihren sinnesgetäuschten Augen die Wahr­
heit der medialen Existenz, die eigene Wahrheit der 
Zuschauer.
Die Menschheit, die sich auf die mediale Existenz ein­
läßt, durchläuft die absteigende Spirale, auf deren Weg 
die Vermögen des Lebens nacheinander die verschie­
denen Praktiken des Empfindens, Verstehens und Lie­
bens fallenlassen, die in der opferreichen Geschichte 
der Kultur entdeckt und bewahrt wurden; wo jeder Er­
werb mit einem Verzicht, mit einem Zuwachs an Mäch­
tigkeit bezahlt wurde. Unter diesen Bedingungen ge­
winnt ein einzelnes Ereignis, dem noch nicht genug 
Aufmerksamkeit geschenkt wurde und wodurch jene 
Institution ihrerseits fortgerissen wurde, welche die 
Weitergabe und Entwicklung der Kultur zu ihrer Auf­

6 M. Henry spielt hier auf eine direkt mitgefilmte Szene aus einer 
Fußballübertragung an, die vor wenigen Jahren im französischen 
Fernsehen gesendet wurde (Anm. d. Übers.).

312

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gäbe hatte, eine dramatische Bedeutung: nämlich die 
Zerstörung der Universität.

313

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

