p. 165

p. 166

6. Die Praktiken der Barbarei

Ich nenne Praktiken der Barbarei alle Lebensweisen, in
denen sich dieses Leben unter einer groben, rohen, un-
entwickelten Form vollzieht - eben kulturell "ungebil-
det" ist. Dem stehen die entwickelten Formen gegen-
iiber, die nicht nur die der Kunst, des rationalen
Wissens, der Religion sind, sondern sich auf allen
Ebenen des menschlichen Tétigseins wiederfinden, so
auf der Ebene der elementaren Lebensfiihrung, die sich
auf Nahrung, Kleidung, Wohnung, Arbeit, Liebe usw.
bezieht. Man wird sich bestimmt fragen, was eine
"grobe" oder "kulturell ungebildete" Form genau ist und
wie sie sich von héheren und verfeinerten Modalita-
ten unterscheidet - und was "verfeinert" und "hoéher"”
heien soll?

Ein entscheidender Fortschritt wird in diesem Bereich
bereits von demjenigen erzielt, der folgendes feststellt.
Trotz der bestehenden Schwierigkeit, theoretisch die
zuvor zitierten Eigenschaften zu definieren, und selbst
unter Beriicksichtigung der Vagheit und des Anndhe-
rungscharakters der sie bezeichnenden Ausdriicke ver-
steht jeder doch sofort, worum es sich handelt, wenn
Marx sagte, daB eben jedermann den Unterschied zwi-
schen einem groben und einem sinnlich gebildeten
Auge macht. Denn ein solches Wissen ist nicht nur der
Verschwommenheit der Worte und Begriffe gegeniiber

270



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

indifferent, in denen man dieses Wissen auszudriicken
versucht, sondern es geht ihnen in gewisser Weise vor-
aus, schuldet ihnen nichts und wird weder von ihnen er-
klart noch erhellt. Ein solches Wissen ist in der Tat
dasjenige des Lebens, der Subjektivitét, die sich selbst
unabhéngig von der Anndherungweise einer anderen
Ordnung kennt: von der sprachlichen, begrifflichen
oder sinnlichen. Und weil sich das Leben einer Anna-
herungsweise dieser Art entzieht, findet jedes intentio-
nal auf es gerichtete Meinen nichts bzw. ungenaue Be-
griffe und leere Worte. Aber genau da, wo sich nichts
sehen, verstehen oder empfinden laBt, entfaltet sich
und wéchst das Leben in der absolut sich erprobenden
Erfahrung seiner eigenen GewiBheit.

Nun ist der Bereich dieses ersten und primordialen
Wissens jener der Ethik, das heiBt der Praxis. Er wird
von der Gesamtheit der Lebensweisen des Individuums
gebildet, aber diese Lebensweisen diirfen nicht als die
Modalitdten betrachtet werden, die ein Leben im Laufe
seiner kontingenten und zufdlligen Geschichte an-
nimmt. Vielmehr sind es genau Weisen im Sinne eines
Habitus, der einer Typik oder besser gesagt einem Stil
gehorcht. Dal3 diese Modalititen solche Weisen und
keine bloBen Akzidenzien sind, liegt an ihrer Verwur-
zelung im Wesen des Lebens, von dem sie gewollt und
vorgezeichnet sind. Diese Verwurzelung der Modalita-
ten im Leben als Lebensweisen kann uns allein zu ver-
stehen geben, worin die Barbarei unserer Zeit sowie
jede Barbarei im allgemeinen besteht. Bevor wir aus-
fuhrlicher hierauf zuriickkommen werden, sei nur an-
gemerkt, dafl die Ethik keinen Sonderbereich bildet.

271



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 167

Vielmehr zeigt sie sich als die Gesamtheit der Lebens-
weisen diesem Leben und dessen voller Entwicklung
koextensiv. Man wird einwenden, da3 die Ethik nicht
auf die Realitdt reduziert werden kann, auch wenn
diese als das Ganze der dem Menschen gegebenen Er-
fahrungen verstanden wird, denn die Moralitdt fallt
nicht mit dem Zustand der einzelnen Sitten zusammen.
MuB man nicht, wenn von Moral gesprochen werden
soll, der Handlung Zwecke vorschreiben? Denn die
Handlung ist nicht irgendeine, sondern jene, die solche
Zwecke in den Blick nimmt und sich ausdriicklich auf
sie zubewegt, und zwar in einem Wollen, das auf Werte
ausgerichtet ist und von letzteren den Wert empféngt,
der dem Wollen seinerseits zuerkannt werden muf, das
heiBt seine eigentlich moralische Bedeutung.

Mehrere Beobachtungen sind hier notwendig. Wenn
die Ethik als ein Verhiltnis zwischen Handlung und
Zwecken, Normen oder Werten definiert wird, so hat
man von vornherein den Ort verlassen, wo sich Ethik
hélt, ndmlich das Leben selbst, in dem es weder Ziele
noch Zwecke gibt, weil der Bezug auf diese als inten-
tionaler Bezug eben in dem nicht existiert, was in sich
jede Ek-stase verkennt. Wie wiren ibrigens solche
Zwecke imstande, sich dem Leben aufzuerlegen, und
wie konnte das Leben sie wollen sowie sich auf sie hin
bewegen, wenn diese Zwecke ihm fremd und nicht ins-
geheim die seinen wiaren? Wer die Ethik als eine nor-
mative Disziplin auffat und damit als eine Kenntnis,
die der Handlung vorausgeht und derselben ihre Ge-
setze diktiert, der wird sich stets an Schopenhauers Iro-
nie stoen: "Darum ist eben keine Ethik moglich, die

272



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Willen [= das Leben] selbst modelte und besserte.
Denn jede Lehre wirkt bloB auf die Erkenninis: diese
aber bestimmt nie den Willen selbst."!

Wenn es wahrhaftig Zwecke und Normen gibt, die dem
Leben vorzuschreiben sind, und zwar Zwecke und
Normen, die zusammen eine theoretische oder norma-
tiv zu nennende Ethik ausmachen, dann kann es sich
dabei nur um Zwecke, Normen oder Werte handeln,
die dem Leben selbst entstammen und mit deren Hilfe
es sich zu reprasentieren versucht, was es will. Uberdies
geschieht eine solche Reprisentation nur gelegentlich
und kennzeichnet ein Innehalten oder ein Zdgern in
der Handlung, die sich in der Unmittelbarkeit ihrer we-
senhaft spontanen Selbstdndigkeit abspielt, ohne daf3
sich vor ihr etwaige Ziele erheben, die dem Existenzge-
flecht einer Welt entnommen sind. Anstatt folglich die
Handlung des Lebens zu bestimmen, sind Zwecke,
Normen und Werte im Gegenteil durch letzteres be-
stimmt. Diese Bestimmung besteht darin, daB das
Leben durch seine bestdndige Selbsterfahrung und
Selbsterkenntnis auch zu jedem Augenblick wei3,
was zu tun und ihm angemessen ist. Ein solches Wis-
sen ist in keinerlei Hinsicht von der Handlung ver-
schieden, geht ihr nicht voraus noch "bestimmt" es sie
im eigentlichen Sinne, da es ihr identisch ist, und
zwar als jenes urspriingliche Handlungswissen, welches
das Leben ist: als Praxis, als lebendiger Leib.2 Wie ge-

! Die Welt als Wille und Vorstellung (Werke II), Darmstadt 1980,
288 (II, 19: Vom Primat des Willens im SelbstbewuBtsein).

2_. Vgl. zu diesem savoir-faire bereits Kap. 3, Anm. 6 (Anm. d.
Ubers).

273

p. 168


https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 169

zeigt wurde, ist die Handlung immer nur die Aktuali-
sierung des Ursprungvermogens dieses phdnomenolo-
gischen Leibes.

Die Bestimmung der Werte vom Leben aus 148t sich
daher in einem zweiten Schritt wie folgt beschreiben
und aufteilen: Das Leben verleiht den Dingen einen
Wert (die durch sich selbst keinen haben), insofern sie
ihm angemessen sind und eines seiner begehrenden
Verlangen befriedigen. Aber diese spontan-selbstédn-

dige Einschétzung, die das Leben vornimmt, ist ihrer-

seits nur dann mdglich, wenn das Leben sich selbst als
das erfahrt, was ist und sein soll, als der hochste Wert,
und sei es durch das bescheidenste seiner Bediirfnisse
hindurch. Die Grundwerte haben keinen anderen Ge-
halt, als was in den ersten Erfahrungen enthalten ist,
die das Leben mit sich selbst macht; sie sind der diesem
Leben eigentiimliche Gehalt. Die explizite Setzung die-
ser Werte fiir sich selbst, die auBergewdhnlich bleibt, ist
nur die Selbstbejahung des Lebens in Gestalt seiner
Selbstreprédsentation. Aber diese Selbstbejahung als
Selbstobjektivierung verbleibt sekundédr gegeniiber
einer élteren Selbstbejahung, die mit der Bewegung des
Lebens selbst zusammenfillt, insofern es kontinuierli-
che Anstrengung ist, um in seinem Sein fortzubestehen
oder sich zu steigern. Eine solche Bewegung bildet die
immanente Lebensteleologie, in der jede mdgliche
Ethik wurzelt. Nicht die theoretische oder normative
Ethik, die sich Zwecke oder Werte vorstellt, sondern
die urspriingliche Ethik oder vielmehr das Ethos selbst,
das heilt die Gesamtheit der unbegrenzt wiederbegon-
nenen Vorgénge, in denen das Leben sein Wesen voll-

274

hitps://dol.org/10.5771/9783495093675-270 - am 24.01.2026, 22:25:11. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zieht. Diese Bewegung gilt es zu vertiefen, um zusam-
men mit der wahren Natur der Kultur, die diese Bewe-
gung ist, besser den Ursprung der Praktiken der Barba-
rei zu verstehen, die ebenfalls aus dieser Bewegung her-
vorgehen.

Die Lebensbewegung des Sichfortsetzens und Sichstei-
gerns - ihr conatus - ist nur in der Wiedererinnerung an
das Wesen der absoluten Subjektivitdt versténdlich.
Mithin erklart sich diese Bewegung vom Leben aus.
DaB das Leben in seinem Sein beharrt, ist nur moglich,
weil es zu keinem Augenblick in das Nichts hintiber-
stiirzt, insofern es sich selbst in jedem Punkt seines
Seins gegeben ist und in seiner Selbstaffektion nicht
aufhort, sich so gegeben zu sein. In gewisser Weise auf
sich selbst gestiitzt und sein Sein im Empfinden schép-
fend, das es von sich hat, hort also das Leben nicht auf,
zu sein - und zwar das Leben zu sein.

Wer das Leben als conatus denkt, stellt es sich in Ge-
stalt einer Anstrengung vor. Dadurch ist angezeigt, da
das urspriingliche Werk des Seins keinem Verstehen
zugdnglich ist, zu dem man sich von der Schau dessen
aus erheben konnte, was ist, denn dies ist, was es ist.
Das Sein der Subjektivitdt, ndmlich das Sein in seinem
Ursprungswesen, ist kein Sein im angedeuteten Sinne;
es ist gerade ein Werk und ein Vollzug. Dieser besteht
in jenem Zu-sich-kommen, durch das die Subjektivitét
nicht aufhort, sich selbst zu erfahren und sich somit in
der kontinuierlichen Erfahrung ihrer selbst zu steigern.
Das Ursprungssein ist das Sein der Erfahrung in seiner
naturierenden Gestalt; es ist die sich selbst erprobende
Erfahrung, die in dieser Selbsterfahrung von sich selbst

275

p. 170


https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 171

Besitz ergreift und sich mit sich selbst erfiillt, um so sich
selbst ankiinftig zu werden. Auf diese Weise ist das An-
kiinftigwerden des Seins in sich oder sein Historiales
die Lebensbewegung, ndmlich das Wirken seines Sich-
behaltens und Sichbewahrens, um sich in dieser Erfah-
rung, insoweit sie wirklich ist, aus sich selbst heraus zu
steigern und iberzuflieBen. Anstrengung bezeichnet
eine solche Bewegung in ihrer Nichtreduzierbarkeit auf
die tote Tautologie des Seienden; sie ist es, die aus dem
Sein als Leben einen conatus macht.

Eine solche Anstrengung hat nichts mit dem zu tun, was
man gewdhnlich mit diesem Ausdruck bezeichnet, das
heit mit dem Hervorbrechen einer spezifischen Mo-
dalitiat des Lebens wihrend seines Verlaufs in Gestalt
eines "Wollens", wie beispielsweise durch die Aktuali-
sierung einer leiblich subjektiven Potentialitdt. Von
einer solchen Anstrengung mit ihrem Anfang und Ende
1aBt sich in der Tat sagen, daB sie gewollt oder sogar
eine Weise des Wollens bzw. iiberdies des grundlegen-
den "Ich kann" ist, das ich bin. Aber jene Bewegung,
durch die das Leben unabléssig in seiner Selbstbewah-
rung und Selbststeigerung in-sich-ankiinftig-wird und
zu-sich-kommt: diese Bewegung ist nicht gewollt. Sie ist
das Ergebnis von keinerlei Anstrengung, sondern geht
dieser vielmehr voraus und ermdéglicht sie; diese Bewe-
gung ist das génzlich und total mit sich selbst passive
Sein, worin das Sein sich selbst gegeben wird, um zu
sein, was es in der Bewahrung und Steigerung ist - und
um gegebenenfalls auf und von diesem vorhergehenden
wie im voraus gegebenen Grund aus, der stets voraus-
gesetzt ist, eine Anstrengung zu unternehmen und zu

276



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

handeln. Somit ist die Lebensbewegung eine Anstren-
gung ohne Anstrengung. Sie ist das, worin jede An-
strengung sich schon immer selbst gegeben ist, und
zwar auf dem Grund des sich-selbst-gegebenen Seins in
der absoluten Passivitdt der radikalen Lebensimma-
nenz.

Das Beharren des Seins in sich und seine Selbststeige-
rung sind folglich keine Tatsachen, bei denen eine Be-
urteilung von auBen freistiinde. Nur das Fassen ihrer
innersten Mdglichkeit erhellt diesen Sachverhalt, und
diese Mdoglichkeit ist von ihrem Wesen her phdnome-
nologisch. Sie ist élter als das vor-gegenstiandliche Zu-
tagetreten der Welt und ihr ek-statisches Aufbrechen,
denn sie geht diesen voraus, nicht um ihnen Platz zu
machen und sich in sie zu verwandeln, sondern um in
sich das zu bleiben, was sie in der abyssalen Nacht ihrer
Subjektivitdt ist, die keinerlei Morgenrot jemals ver-
treibt. Doch eben da, in dieser ungeteilten Nacht und
zu ihren Gunsten vollzieht sich das Historiale des Seins,
von dem wir sprechen, das heit jenes unbewegliche
Wirken, worin das Leben sich in der umarmenden Um-
schlingung seiner Bewahrung und seiner Steigerung
selbst umschlingt. Diese Umschlingung ist phdnome-
nologisch; sie ist die Phdnomenalitdt in ihrem ur-
spriinglichen Gewebe; das Pathos, in dem das ur-
spriingliche Sich-selbst-erleiden als das Leben besteht
und sich geméB den phdnomenologischen Grundtonali-
tdten des Leidens und Erfreuens zusammen modali-
siert. Im Leiden des Lebens, das sich selbst in seiner
Erprobung erféhrt und sich so behélt und bewahrt, voll-
zieht sich auf identische Weise - sofern dieses Leiden

277



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 172

das Zu-sich-kommen ist - die Selbststeigerung dessen,
was von sich selbst iiberflieBt. Und somit verwandelt
sich das Leid der Bewahrung in die Trunkenheit der
iiberflieBenden Fiille.

Insoweit diese in ihrem Eigentlichen als das Wirken des
Lebens und seine Folge gefalt wird, behauptet sich dar-
aufhin unwiderstehlich, was sie wirkt, und 148t sich nicht
bestreiten: Sich selbst steigern und von sich selbst iiber-
flieBen heiBt mit sich selbst beladen sein, und zwar der-
art, daB sich die Last mit der Uberfiille und zugleich
wie sie ebenfalls steigert und nicht aufhort, sich zu stei-
gern. Somit gibt es ein Gewicht der Existenz, das dieser
grundsétzlich zugehort und keine empirische Eigen-
schaft ist, wie zum Beispiel die Folge gewisser ungiinsti-
ger Umsténde. Vielmehr ergibt sich dieses Gewicht aus
dem Wirken des Lebens als dessen Folge und ist wie
dieses Wirken eine transzendentale Folge. DaB dieses
Gewicht zu schwer wird und als eine Last - als eine un-
ertrdgliche Last - gelebt werden kann, liegt an der Tat-
sache, dafl es dem Leben unmdglich ist, sich von dem
loszumachen, womit es beladen ist: von sich selbst. Wie
wir gesehen haben, verdoppelt diese Unmdglichkeit die
Last und macht sie unertréglich. Folglich ist das Uner-
tragliche nur das innere Wesen des Lebens in seiner in-
neren Wirktatsichlichkeit: Das "Sich-selbst-ertragen”,
das nicht mehr die Kraft hat zu sein, was es ist.

Hier liegt der Quellpunkt aller Kultur wie deren mogli-
cher Riickfall in die Barbarei. Die Kultur ist die Ge-
samtheit der Unterfangen und Praktiken, in denen sich
die Uberfiille des Lebens ausdriickt. Sie haben alle die
"Last", das "Zuviel", als Beweggrund, wodurch die le-

278



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bendige Subjektivitdt innerlich als eine Kraft bereit ge-
halten wird, sich zu verschwenden, und unter der Last
dazu gezwungen ist, dies zu tun. Eine solche Situation,
nidmlich die ontologische Bedingung des Lebens, be-
stimmt nicht nur die groBen Kulturentwiirfe wie bei-
spielsweise die Schopfung der Mythologien als Distan-
zierungsversuch der urzeitlichen Grauen und Schrek-
ken, der Poesie als befreiende "Erlosung” usw., sondern
sie wohnt in der Tat jedem Bediirfnis inne, sei es noch
so bescheiden und noch so alltéglich. Auch das Bediirf-
nis ist eine Last, und zwar nicht, weil es eine bestimmte
spezifische Gestalt annimmt oder dieses oder jenes "na-
tiirliche" Bediirfnis ist: zu trinken oder zu essen bzw. als
sexuelles Bediirfnis, sondern aufgrund seiner Subjektivi-
tit, die das Bediirfnis mit ihm selbst bis hin zur Unertrig-
lichkeit dieser Last belddt.

Die gewohnlichen Vorurteile des abendldndischen
Denkens hindern uns daran, deutlich zu verstehen, was
dann geschieht. Die Kraft, die im Sich-selbst-erfahren
der Subjektivitdt geboren und auf dem Ho6hepunkt die-
ser Erfahrung zu ihrem Ausbruch gefiihrt wird, begrei-
fen wir in ihrer Ausiibung nicht anders denn als eine
Verneinung ihrer eigenen ontologischen Moglichkeits-
bedingung, das heiBt ihrer radikalen Immanenz. Man
sagt gemeinhin: Diese Kraft entduBert sich, diese Span-
nung 16st sich, diese Affektlast entladt sich ihrer selbst.
Uberall wird die Handlung als eine EntiduBerung und
reale Objektivierung interpretiert, so daf in und durch
einen solchen Vorgang das Unertrégliche des Lebens,
das sich dann wirklich vor dem Leben befdnde und von
ihm getrennt wire, letzteres dazu filhren wiirde, auf

279

p.173


https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p.- 174

materiale Weise diesem Unertriglichen entzogen und
im buchstdblich Sinne davon "entladen" zu sein. Dies
geschieht leider nie, wenn gilt, daB Kraft wie Leben
nicht aufhéren konnen, sich selbst erprobend zu erfah-
ren, ohne aufzuhdren, lebendig zu sein, und die soge-
nannte Objektivierung nur eine Représentation ist, wie
nachgewiesen wurde.

Zwei Moglichkeiten - und nur zwei - bieten sich darauf-
hin dem Leben an, um von ihm gelebt und auf sich ge-
nommen zu werden. Die erste Moglichkeit ist genau die
Kultur. Wenn die Handlung niemals der sich ent-
duBernde Entwurf davon ist, was im Leben im eigentli-
chen Sinne dessen Wesen bildet: ndmlich welches Pa-
thos auch immer in bezug auf seine reine Selbsterfah-
rung wie beispielsweise beim Unertréaglichen, und wenn
so die Handlung im Gegenteil dieses Pathos in sich zu-
riickbehdlt als das, was es selbst ist und bewegt, dann
befindet sie sich auf der Hohe dieses Pathos, und ihr
Wirken hat keinen anderen Zweck oder - besser gesagt
- keine andere Realitét, als der Vollzug und die Realitét
dieses Pathos selbst zu sein, das heiBt sein Historiales.
Anstatt also unseren Bezug zum Sein in der Affektivitét
zu verabschieden, aktualisiert die Handlung denselben.
Je intensiver dieser Bezug wird, umso intensiver wird
die Handlung selbst, so daB sie nach dessen MaB ist.
Die Kulturschopfungen in allen Bereichen sind mithin sol-
che Handlungsformen nach Maf3 unseres pathischen
Seinsbezugs - imstande, diesen auszudriicken, sich mit
ihm zu steigem und folglich ihn seinerseits zu steigern.
Derartige Schopfungen bezeichnen in keinerlei Hin-
sicht Werke wie die groen Kunst- oder Kulturwerke

280



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im allgemeinen bzw. auch sogenannte kulturelle Ge-
genstinde. Es sind die fiir eine Subjektivitit offenen
Wege, insofern diese in sich selbst durch ihr eigenes Wir-
ken eine der Hauptweisen ihres pathischen Seinsbezugs
vollzieht. Die Kultur ist die Gesamtheit dieser offenen
und dargebotenen Wege.

Wenn jetzt Energie genannt wird, was im pathischen
Seinsbezug als dessen phdnomenologische Wirktatsich-
lichkeit ankiinftig wird bzw. als nicht unterdriickbare
Erfahrung dessen, was sich aus sich heraus steigert und
sich bis zum UbermaB mit sich selbst belddt, dann sieht
man klar, daB jede Kultur die Befreiung einer Energie ist
und die Formen dieser Kultur die konkreten Weisen dieser
Befreiung darstellen. Was letztere ist, muBl wirklich ver-
standen werden. Eine Energie befreien bedeutet nicht,
sich von ihr loszumachen oder ihr die Gelegenheit bie-
ten, sich zu verausgaben und sich allméhlich abzu-
schwichen, um sich so zu erschépfen und dann zu ver-
schwinden. Das Gesetz des Lebens als des phdnomeno-
logisch transzendentalen oder absoluten Lebens, das
wir sind, ist nicht die Entropie. Die Realitdt dieses
Lebens hat nichts mit der physikalischen Realitdt zu tun
und kann nicht von ihr aus verstanden werden. Jedes
wissenschaftliche Modell, das der Kultur iibergestiilpt
wird, ist ohne Sinn.

Die Energie befreien will im Gegenteil besagen: ihr
freien Lauf lassen, ihr Sein entfalten; ihr erlauben, sich
zu steigern, und zwar so, da8 das Handeln der Kultur
keinen anderen Zweck als diese Erlaubnis hat, die der
Energie gewihrt ist, sich zu steigern, das heif3t, sie selbst
zu sein: die Selbstrealisierung der Subjektivitdt in der

281

p. 175


https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vollzogenen Wirktatséchlichkeit ihrer Selbstaffektion.
Wir kénnen uns nur zum duBersten Versténdnis dieses
Handelns der Kultur und zu ihrer "wohltuenden" Eigen-
schaft erheben, wenn wir uns fest an den herausgestell-
ten Begriff der Kultur halten, das heit an die Inter-
pretation der Kultur als Handlung oder "Praxis". Es
geht darum, die Kultur dem Blick einer Metaphysik der
Reprisentation zu entreiBen, die sie auf ihre "Werke"
einebnet, um diesen stattdessen den ihr eigenen Sitz
wiederzugeben, nidmlich die Subjektivitdt. Es gibt je-
weils ein Kunstwerk in seiner scheinbaren Objektivitt,
wenn die - in der Einbildung bestehende - Wahrneh-
mung letztlich in der Selbststeigerung der Subjektivitét
besteht und diese Steigerung ermdglicht, das heift in
der Energie besteht und mit ihr identisch ist. Somit ist
das Kunstwerk wie das Kulturwerk im allgemeinen eine
Schopfung im genannten Sinne; ein Wirken, das mit
dem Wesen der Subjektivitdt iibereinstimmt und mit
ihrem Vollzug identisch ist.

Aber die Kultur beschrédnkt sich nicht auf ihre Werke.
Weil ihre Realitdt die Praxis ist, ist jede Bestimmung
hiervon in sich - in ihrer reinen Subjektivitit - eine
Weise der Kultur, vorausgesetzt, da3 sie eine Weise der
Selbststeigerung, eine Form zur Befreiung der Energie
darstellt. Wir sagten, dafl jedes Auge mehr sehen will,
und Kultur ist dann gegeben, wenn in der Anordnung
des Gesehenen und in der Schopfung der Anordnung
jene Vorschrift, ndmlich die Energie der Schau, Wirk-
lichkeit wird. Was jetzt fiir uns ganz deutlich geworden
ist, besteht darin, da3 diese Energie in der Schau als
solcher beruht, das heiflt in ihrem inneren Zu-sich-

282



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kommen und in ihrem Sich-selbst-steigern, in dem, was
ihr Wille zur Macht genannt wurde und eben genau be-
sagt: ihre Macht als die Energie ihres Sehens.

Was folglich auch deutlich wurde, ist dies: Die Kultur
bestimmt sich nicht durch Werke, durch die "genialen
Werke der Menschheit". Und weil sie sich so nicht
durch das umgrenzen 148t, was jeweils als Ausnahme
herausragt, kann sich die Kultur deshalb auf das Leben
insgesamt ausdehnen und jedem seiner Bediirfnisse in-
newohnen, um von ihm untrennbar zu sein. Denn was
aus diesem ein Bediirfnis und es genau fiir die Kultur ge-
eignet macht, besteht in der Tatsache, nicht nur das Be-
diirfnis von etwas zu sein, dessen es selbst entbloBt
wire, also ein bloBer Mangel, sondern ein Selbstbe-
diirfnis darzustellen. In diesem ruht das Besténdige
eines jeden Bediirfnisses und bestimmt es als Bediirfnis
der Kultur, ndmlich sein inneres Zu-sich-kommen in
der Selbststeigerung der absoluten Subjektivitdt des
Lebens.

In dieser Steigerung hat eine Anstrengung ihren Platz
inne, denn insoweit wir mit einer solchen Steigerung
eins sind, gibt es nichts, was uns duBerlich wire und un-
abhéngig von uns hervortrdte. Das Ankiinftigwerden
des Lebens in sich, worin wir situiert sind und das uns in
uns selbst trdgt, ist - weil es dies tut - auf identische
Weise jene Bewegung, durch die wir uns in uns selbst
tragen - das heifit, was wir folglich sind und tun. "Was
wir sind": da diese Bewegung unsere Ipseitdt bildet.
"Was wir tun": weil unser Sein in dieser Bewegung so-
mit unser Tun mit ihr ist, insofern wir von ihr getragen
sind und in dem MaBe in uns ankiinftig werden, wie sie

283

p. 176


https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 177

ankiinftig in sich wird. Was von unserer Handlung nie
gesetzt noch geschaffen wird, liefert ihr dennoch alles,
was sie ist und tut, wodurch sie die uns eigene Hand-
lung wird.

Diese ist daher nie von dem ewigen Vorgang abtrenn-
bar, in dem das Absolute im Ankiinftigwerden zu sich
kommt und sich historialisiert. Dieser Vorgang ist wie
die Selbststeigerung jedoch von Grund auf phédnome-
nologisch, da er sich als Erleiden und Erfreuen voll-
zieht. Die Tatsache, daf3 wir - von diesem Vorgang ge-
tragen - ihn unsererseits selbst vollziehen, wirft uns in
dieses Erleiden wie auch in die Phdnomenalitdt der
Steigerung. Die Energie ist somit in uns, wie sie in sich
ist: jenes urspriingliche Erleiden, das unser pathischer
Bezug zum Sein ist, so wie die Energie der Bezug des
Seins zu sich selbst ist. Unsere Energie gebrauchen, die
wir als das empfangen, was uns in der Steigerung un-
seres Seins trégt, bedeutet notwendigerweise, dieses
Erleiden zu durchqueren. Und diese Durchquerung ist
unsere Anstrengung; im Werk des Seins gelegen ist sie,
was wir unsererseits vollziehen.

Hier wird das Kennzeichen eines jeden Verfallprozes-
ses sichtbar und verstdndlich sowie auf3erdem, was
seine eigentliche Moglichkeit bildet; jener Quellpunkt,
von dem aus er sich unausweichlich einstellt: Die Bar-
barei ist eine ungenutzte Energie. Warum diese einerseits
in einem solchen Zustand verbleibt und was sich ande-
rerseits daraus als Folge ergibt, sind zwei Fragen, die
unumgehbar das Thema einer jeden Betrachtung iiber
den Niedergang von Zivilisationen bilden. Bevor deren
Ausarbeitung fortgesetzt wird, ist allerdings bereits eine

284

12028, 22:25:11. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Evidenz zutage getreten, und mit ihr das Verstdndnis
fiir die Bemerkung aus dem ersten Kapitel, die Joseph
de Maistre entlehnt ist und wonach die Barbarei immer
sekundér in bezug auf eine vorher existierende Kultur
auftritt.3 Es ist nicht eine historische Situation, ndmlich
die einer gegebenen Kultur, die deren Umkehrung in
einen Verfallsproze vorausgeht - es ist die urspriingli-
che Energie des Seins als das Leben. Oder vielmehr, da
dies jenes Leben betrifft, welches das unsrige ist (das
der Individuen und Gruppen und folglich der Gesell-
schaften), die Tatsache, da3 dieses Leben in jenem Hi-
storialen des Absoluten ruht als auch sich in ihm und
wie dieses vollzieht. Das Apriori der Barbarei wie das
der Kultur, das Apriori aller Apriori, ist dieses absolute
Leben, in dem wir Lebende sind.

Warum verbleibt dann diese Energie in uns ungenutzt?
Wie verkehrt sich die Steigerung, indem sie in gewis-
ser Hinsicht ihrem eigenen Wesen zuwiderhandelt, in
den Stillstand und den Riickfall? Wie gibt es und kann
es irgendwo einen Einhalt geben? Weil sich die Stei-
gerung als die Durchquerung des Erleidens und als eine
Anstrengung vollzieht. Diese wird wegen ihres Pathos
unterbrochen; im Leiden, in dessen Phase des Leids,
ereignet sich der Einhalt und mit ihm die Umkehrung.
Denn als solcher ist der Einhalt im Grunde nie moglich.
Die Barbarei bricht nicht als ein bloBer Einhalt des Le-
bens und seiner Entwicklung hervor und entfesselt sich,
sondern als dessen Selbstverneinung, wie es unsere
gesamte Problematik nachgewiesen hat. Bevor wir ein

3 Vgl. Kap. 1, Anm. 1 (Anm. d. Ubers.).

285

p. 178


https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 179

letztes Mal auf diesen duBersten Umstand zuriickkom-
men, wollen wir den Einhalt beschreiben, insofern er
diesen Aspekt annimmt. Beschreiben wir ihn so, wie
er in der heutigen Welt beobachtet werden kann, um
deutlich zu sehen, daB er nie ein bloBes Einhalten
ist, sondern bereits die Verweigerung und die Umkeh-
rung.

Diese Welt ist die Welt der Wissenschaft, der Galilei-
schen Wissenschaft, die aus sich alles Subjektive und
die Subjektivitdt selbst ausgeschaltet hat. Doch ist es
nicht moglich, das Leben auszuscheiden. Es lebt nicht
nur im Inneren der Wissenschaft als deren Ungedach-
tes fort, sondern es hort nicht auf, sich in seinen
elementaren Bestimmungen zu vollziehen, die fiir jeden
Lebenden die Grundbediirfnisse seiner organischen
Subjektivitdt und der Subjektivitit im allgemeinen sind.
Weil das Bediirfnis derselben das Selbstbediirfnis ist,
verwesentlicht sich die Steigerung jedes subjektiven Be-
diirfnisses, wie wir gesagt haben, in der Weise eines ur-
spriinglich ankiinftig werdenden Zu-sich-selbst-kom-
mens, und zwar insofern das Bediirfnis die erprobende
Erfahrung des Erleidens durchquert, um in ihm und
durch dieses die Steigerung zu sein. Genau dies nun
vollzieht sich in jedem Kulturvorgang, aber es vollzieht
sich nicht in der Welt der Wissenschaft.

Jede Kultur trédgt das Bediirfnis in der Steigerung. Sie
ordnet die Welt auf solche Weise an, da3 diese unter
ihren verschiedenen Aspekten sich als ein Bild dieses
Bediirfnisses darbietet, ndmlich als das, was mit der
Subjektivitdt in Bezug gesetzt wurde und nirgendwo
anders als in diesem Bezug existiert, wodurch die Sub-

286



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jektivitat mit sich selbst in der Steigerung in Bezug ge-
setzt wird (wie beispielsweise das Gesehene in seinem
Bezug zur Schau). Jedes Bauwerk, um sich hier nur auf
das Grundbediirfnis des Wohnens zu beziehen, jede
Wohnstitte, jedes Grab, jede Séule, jedes offentliche
Gebiude, jedes Dorf und die Stddte insgesamt ordne-
ten sich somit notwendigerweise in einem Universum
der Kultur als die Gesamtheit der Angebote an, die
dem Leben, jedem Sinn des Menschen und allgemeiner
jedem Vermogen seiner Subjektivitét erlauben, ihr We-
sen zu realisieren: mehr zu sehen, mehr zu empfinden,
mehr zu lieben, mehr zu handeln, und sei es nur in Ge-
stalt eines imagindren Ausiibens der Vermogen der or-
ganischen Subjektivitdt, um so insgesamt das Wesen
der Subjektivitdt selbst zu realisieren.

Sagen wir von einer Barockfassade, sie sei lebendig,
dann stimmt dies genau in dem MaBe, wie sie im Leib
des Betrachters das Erwachen virtueller Bewegungen
hervorruft, die dessen Ursprungsleiblichkeit mitkonsti-
tuieren und sie definieren. Das Spiel auf dieser Fassade
in horizontaler wie vertikaler Sicht besteht aus Kriften,
die sich ergénzen oder bekdmpfen: aus toll gewordenen
Energien, die aus der Erde hervortreten, von Wand-
pfeilern eingeddmmt werden und zum Himmel empor-
schieBen, indem sie schwindelerregend ihre Maichtig-
keit unter dem Gewicht iiberhdngender Gesimse ver-
mehren, die sie erdriicken; aus pulsierenden Kraftli-
nien, die sich von der Mitte entfernen und an den Ne-
beneckpfeilern stoBen, bevor sie zur Mitte zuriick-
flieBen, um in jenem atemlosen Gleichgewicht zu ver-
harren, das iiber ihr schwebt; oder beispielsweise auch

287

p. 180


https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der rasende Lauf einer Welle, vor der Borromini nicht
zuriickscheute, um ihr die Fassade von San Carlo alle
Quattro Fontane (Rom) einzukriimmen. All diese Be-
wegungsabldufe haben weder ihren Sitz noch ihre
Moglichkeit anderswo als in der Selbstumschlingung
des Lebens und in der Ubermichtigkeit dieser Um-
schlingung. Deshalb vollziehen sie sich auch wie diese -
im Pathos ihrer Trunkenheit.

Nochmals sei festgehalten, daB8 diese Energie nicht in
den Kunstwerken allein genutzt wird. All die alltégli-
chen Verhaltensweisen einer Kulturwelt erlauben ihren
Gebrauch und sind in letzter Hinsicht davon motiviert.
Die Arbeit bot sich zum Beispiel jahrtausendelang als
ein "Verbrauch der Arbeitskraft" an, wie Marx* sagt,
und durch ihre miihevollsten und abstoBendsten For-
men hindurch war sie insgesamt gesehen nur insofern
ertriglich, als sich insgeheim in ihr die Beschworung
des Unertréglichen vollzog. Aber solches war die Arbeit
nur als lebendige Praxis, als Uberstromen der Vermo-
gen der organischen Subjektivitdit und folglich als
hochste Realisierung der Subjektivitét selbst und ihrer
Energie.

Man nehme eine Welt an, wo es weder Kirchen noch
Tempel mehr geben wird, wo das einfachste und am
meisten zum Gebrauch bestimmte Gebdude weder von
einem Giebel iiberragt noch von einem Saulengang
flankiert wird oder diesem vorangesetzt ist (wie in
Ephesus). Eine Welt, in der die Arbeitsorganisation

4 Vgl. z. B. Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie, Bd. 1
(MEW 23), Berlin 1972, 181 f. (Kauf und Verkauf der Arbeits-
kraft) (Anm. d. Ubers.).

288



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht mehr in der lebendigen Subjektivitdt wurzelt; wo
die Arbeit nicht mehr die Aktualisierung ihrer Vermo-
gen gemdB des immanenten Spiels ihrer inneren An-
ordnung ist, das heiBt deren Ankiinftigwerden in sich
selbst und damit die Befreiung ihrer Energie. Dann
wird anstelle des Gefiihls dieser Befreiung eine tiefe
Malaise die Existenz beriihren und sie durchziehen.
Mangels Ausschopfung seines Seins, da es zum Grund
seiner selbst in der Selbststeigerung keinen Zugang
mehr hat, bleibt dann jedes Bediirfnis, jeder Bewe-
gungsansatz, wie auf halbem Wege seiner selbst stehen,
mithin in einem Erleiden festgehalten, das sich nicht
mehr auf ein Erfreuen hin tibersteigt. Malaise besteht
jeweils in einer Zivilisation, wenn die Lebensenergie
ungenutzt bleibt, und sie bleibt in diesem Zustand, weil
das "Mehr", das sie als das Mehr ihrer selbst, als das in-
nere Zu-sich-kommen der absoluten Subjektivitdt bil-
det, sich nicht mehr freiziigig verwirklichen kann; weil
dem Menschen, seinem Sehen und Tun, nichts mehr
angeboten wird, das als unendliche Aufgabe auf der
Hohe und nach dem Mafe seiner Energie wire. Was
weder befriedigt noch beantwortet wird, ist die unbe-
grenzte Wiederholung der Selbststeigerung des Lebens
in dessen ewigem Ankiinftigwerden in sich.

Dieses Ankiinftigwerden hort deswegen nicht auf - und
auch nicht die Steigerung, noch das Mehr, das ihr inhé-
rent ist. Dadurch wird eine Situation extremer Span-
nung geschaffen, aus der das Individuum sich befreien
will. Wahrend das Mehr in ihm nicht aufhdrt, hervorge-
bracht zu werden, und zwar durch die Lebensbewe-
gung, die es selbst hervorbringt, geschieht dennoch

289

p. 181


https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 182

nichts in ihm, das es dieser Energie erlauben wiirde,
sich freizusetzen. Keines seiner Vermogen wird ins
Werk gesetzt, damit das Individuum seine Moglichkeit
ausschopfe und mit dem Ansteigen des Lebens in ihm
iibereinstimme und ihm entspreche.

Von einer Energie, die nicht ausgeiibt wird, 148t sich
sagen, dal3 sie verdréngt ist. Was eine solche Verdrén-
gung bedeutet, muB deutlich werden. Es handelt sich
nicht um das Versetzen aulerhalb der Erfahrung in die
Hinterwelt einer Nacht, wo alle Katzen grau sind und
wovon Beliebiges gesagt werden konnte - sei es vom
Verdriangten oder in diesem Fall von der Energie.
Vielmehr besteht diese in der Verdrangung weiter, da
sie sich selbst gegeben, mit sich selbst beladen ist, und
zwar mit einer Last, die insofern in jedem Augenblick
schwerer wird, als die Energie sich zu keinem Augen-
blick in das Erfreuen der Steigerung umkehrt, weil sie
eben im Individuum kein Wirken hervorruft, das ihm
wie ihr eigenes Wirken entspriche. In sich selbst zur
Unbeweglichkeit gebannt, ihrem reinen Leid ausgelie-
fert und darauf eingeschrénkt, lebt die Energie im Ge-
genteil dieses als das Unertrégliche, dem sie sich jedoch
nicht entziehen und vor dem sie nicht fliehen kann.
Und diese Unmdglichkeit, sich zu entfliehen, wird ihre
Angst. Folglich verbleibt die Energie inmitten ihrer
Verdréngung - zugleich wie ihr Affekt - unversehrt und
ganz. Und da dieser Affekt nicht imstande ist, sich
selbst zu ertragen, und in Angst verwandelt wird, trach-
tet er danach, sich in irgendetwas Beliebiges zu ver-
wandeln.

290



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Da der Weg der Steigerung und der Kultur allerdings
verschlossen ist und das Erleiden sich in das Leid zu-
riickgezogen hat, ergief3t sich die Energie nicht mehr in
die groBen Leistungen der Kunst oder des alltéglichen
Lebens (die selbst einem Vorgang kontinuierlicher Kul-
turwerdung gehorchen). Diese Energie bleibt daher im
zuvor erlduterten Sinne ungenutzt. Sie wird nicht zer-
stort, sondern ist dadurch wie verschéarft, und der Af-
fekt als ihre unwiderlegbar phinomenologische Prédsen-
tation nimmt die Form einer wachsenden Malaise an.
Diese sucht sich folglich zu befreien, aber indem sie
diesmal vorgezeichneten Wegen folgt, auf denen eine
unmittelbare Erleichterung erzielt wird. Doch verlo-
rene Miihe: Der Energiezustrom, der sich nicht in die
hdchsten und schwierigsten Aufgaben hat investieren
lassen, findet sich unversehrt auf der untersten Ebene
wieder, wo man jetzt versucht, sich seiner zu entledigen.
Er ist unversehrt bzw. vielmehr durch den ganzen Un-
terschied verstérkt, der das Mehr vom Weniger trennt,
denn der ungenutzte Energieanteil ist noch groBer ge-
worden und mit ihm die Malaise.

Dieselbe Situation wiederholt sich von da an unbe-
grenzt. Jeder Riickzug auf rohere Formen des Empfin-
dens, Denkens oder Handelns ruft einen zuséatzlichen
FluB freier Energie hervor, eine groBere Unzufrieden-
heit sowie erneut und immer mehr das Bediirfnis, da-
von loszukommen. Folglich werden Energieinvestie-
rung und -fixierung zu jedem Augenblick schwieriger.
Wie ein zu reichlicher und zu schneller Wasserlauf
tberflutet jeder FluB freier Energie Leitungen und
Kanéle, anstatt ihren Windungen zu folgen und die

291

p.- 183


https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erde zu bewissern. Am Ende flieBen diese iiber und
tragen alles davon. Die Unféhigkeit fiir eine Zivilisa-
tion, sich Aufgaben nach MaB ihrer Mittel zu geben -
der Mittel des Lebens -, zieht die Entfesselung ihrer un-
kontrollierten Energien nach sich, und wie stets erzeugt
die Schlaffheit die Gewalt.

Wirft man einen duBeren Blick darauf, was nur in der
Perspektive des Lebens verstanden werden kann, dann
lassen sich nach dem Grad der affektiven Energieinve-
stierung verschiedene Verhaltensebenen unterschei-
den, die darin enthalten sind. Jedesmal wenn aus ir-
gendeinem Grund (der héufigste ist das Zuriickweichen
vor der Anstrengung und ihrem Pathos) der Verzicht
auf der héheren Ebene, wo diese Anstrengung erfor-
derlich wire, einen Energieriickzug auf der unteren
Ebene nach sich zieht, 148t sich das paradoxe Phéno-
men beobachten, das Pierre Janets scharfer Blick auf-
zudecken wufte: Diese Verlagerung, die eine Verringe-
rung und ein Absinken der Energie bedeuten miiSite,
kommt im Gegenteil durch deren Ausbruch zum Aus-
druck, der den niedrigeren Verhaltensweisen einen
iiberméBigen, ungeordneten und zusammenhanglosen
Charakter verleiht und aus ihnen das macht, was die
Sprache spontan "Ausschweifungen" oder "Uber-
schwemmungen" nennt.

Was diese geniale Interpretation der Okonomie des
Psychismus noch nicht deutlich erkennt, muB} indes an-
gezeigt werden. Es ist kein wirklicher Fall an Energie,
der durch die kiinftige Verunmdglichung des Ablaufs
hoherer Verhaltensweisen eine energetische Verschie-
bung auf die Ebene niedrigerer Verhaltensweisen nach

292



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich zieht, wo die Energie in Gestalt von MaBlosigkeit
wiedererscheint. Da dadurch dieser Fall an Energie un-
geklart bleibt, hatte Pierre Janet® keine andere Hilfs-
quelle, als ihm eine - im {ibrigen unbekannte - soma-
tische Ursache zuzuweisen. Die psychische Sphire
muBte notwendigerweise verlassen und darauf verzich-
tet werden, in ihr ein inneres Verstidndnisprinzip zu fin-
den. Nun ist es die Subjektivitét selbst in ihrem eigenen
Wesen, die dem von uns beschriebenen Vorgang als
Ursprung zugrunde liegt. Es ist kein unversténdlicher
Verlust an Energie, sondern die Steigerung des Lebens
und dessen UbermaB, die mangels ihrer verantworteten
Ubernahme durch das Individuum die Folge der Ver-
schiebungen und der Gewalt hervorbringen. Das Bdse
geht immer aus dem Guten hervor und ist kein Prinzip,
das diesem duBerlich wire.

2 Vgl. sein Hauptwerk: De I'angoisse a I'extase. Etudes sur les
croyances et les sentiments, I: Un délire religieux, II: Les senti-
ments fondamentaux, Paris: Alcan 1926-1928. - In einem Interview
zu seinem Romanschaffen fiihrt M. Henry aus, daB er diesem Buch
wesentliche Einzelheiten verdankt, nimlich wie eben der Ener-
gieabfall nicht zu weniger "Handeln" fiihrt, sondern zu "Uberreak-
tionen" auf niederer Ebene; vgl. Narrer le pathos. Entretien avec
Michel Henry, in: Revue des Sciences humaines 1 (1991) 49-65,
hier bes. 60 f. Darin ist keine Abh4ngigkeit der Phinomenologie
des Lebenspathos von Janets Theorie zu sehen, wohl aber eine Be-
statigung, die Henry besonders fiir die Episoden und Personen in
seinem Roman "Le fils du roi" genutzt hat, der in einem Psychia-
trieasyl spielt, um die Wesenswahrheit des Lebens durch die Fik-
tion des Wahnsinns, der Angste und Traumata hindurch zu illu-
strieren. Gefangensein und Auflosung dank eines "wie innerlichen,
mystischen Heils" dokumentieren hierbei sozusagen die "metaphy-
sische Arbeit" Henrys, wie er selbst sagt (Anm. d. Ubers.).

293

12028, 22:25:11. i [Er—

p. 184


https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 185

Andererseits denkt Janet, und zwar trotz seiner bewun-
dernswerten Nosographie, da8 die Hierarchie der Ver-
haltensebenen dem zugehdrt, was man die menschliche
Natur nennen koénnte, und diese sogar zu definieren
scheint. Als herausragendes Vermdgen gebe es die In-
telligenz und unter ihr erst die verschiedenen Ebenen
der Handlung, Sinnlichkeit und Affektivitdt. Die Intel-
ligenz diene der Energie als Kriterium oder Enthiillung.
Die energetische Erschdpfung ziehe die Unterbrechung
der intellektuellen Tatigkeit und deren Ersatz durch
emotionale Reaktionen nach sich, die im Grenzfall die
Form bloBer Reflexe annehmen, wie man es bei den
Frauven, Kindern oder Geisteskranken beobachten
konne. Aber gerade diese Schichtenbildung der Psyche
ist nicht annehmbar. Nicht nur, weil sie Voraussetzun-
gen wiederholt, die nie begriindet werden, sondern weil
das Historiale der genannten Energie sowohl der Sinn-
lichkeit wie der Intelligenz innewohnt, wenn das Leben
das Leben ist und die Energie dessen Natur selbst ent-
springt. Die energetische Steigerung durch die Erpro-
bung des Leidens oder ihre Verdrdngung durch ver-
schiedene Formen der Selbstunzufriedenheit sind auf
allen Ebenen sowohl die Bedingungen der Kultur mit
deren umfassender Entwicklung wie der Barbarei, de-
ren ProzeB nacheinander eine jede der Modalitdten des
individuellen und gesellschaftlichen Lebens in Mitlei-
denschaft zieht.

Bei jedem Energieriickzug wachst jedoch die Unzufrie-
denheit, das heiBt die Erprobung, die diese ungenutzte
Energie an sich erfdhrt, weil sie zugleich bestdndig als
das Leben selbst hervorgebracht wird. Es ist von diesem

294



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Augenblick an evident, daB sich vor der Energie zwei
Wege eréffnen, die die Formen der Barbarei voraus-
zeichnen. Es handelt sich nicht nur darum, auf einfa-
chere und grobe Verhaltensweisen zuriickzukommen,
da in diesem Riickbildungsvorgang weder die Energie
noch der Affekt verschwinden, sondern ganz im Gegen-
teil von diesem auf einen héheren Spannungsgrad ge-
tragen werden. Zugleich mit dem Riickzug und mit der
von ihm erzeugten wachsenden Malaise ereignet sich
genau in dieser letzteren und unter dem immer stérker
werdenden Druck, den sie auf sich selbst ausiibt, der
Sprung auBerhalb von sich als dem einzigen Mittel, die-
sem Vorgang ein Ende zu setzen. Dieser Sprung ist
eine Flucht in die AuBerlichkeit, in der es darum geht,
vor sich selbst zu fliehen und sich folglich dessen zu
entledigen, was man ist, sowie vom Gewicht dieser
Malaise und dieses Leids. Doch bleibt diese Flucht in
ihrem eigenen Pathos gefangen, ndmlich in der Unzu-
friedenheit, aus der sie hervorgeht, sowie diese in sich
gefangen bleibt. Anstatt sich von dem loszumachen,
wovor sie fliehen will, und es auf dem Weg zuriickzulas-
sen, tragt die Flucht die Unzufriedenheit mit sich und
bringt sie bei jedem Schritt wieder hervor.

Infolgedessen bleibt ein einziger Ausweg: diese Malaise
und dieses Leid, derer man sich nicht entledigen kann,
einfach zu zerstoren. Jedoch haben beide ihre Moglich-
keit im Sich-selbst-erfahren und mithin im Leben, so
daf daraufhin dieses - sein eigenes Wesen - unterdriickt
werden muf3. Aber ebensowenig wie die Selbstflucht er-
reicht auch diese Selbstzerstérung nicht ihr Ziel, wenn
gilt, daB der Akt, sich zu zerstoren, nur unter der Bedin-

295



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 186

gung moglich ist, in sich das Wesen zu aktualisieren und
so zu bejahen, was er zerstoren will. Als Selbstflucht
und ebenso als Selbstzerstérung verbleibt das Leben
mithin in sich selbst. Auf diese Weise besteht das Leben
in der Welt weiter, aus der man es zu vertreiben trach-
tet - in der Welt der Wissenschaft wie der Barbarei.
Damit 148t sich diese letztere als das erkennen, was sie
ist: als die Aufrechterhaltung des Lebens inmitten sei-
nes Vorhabens selbst, vor sich zu fliehen und sich zu
zerstoren. Aus diesem Grund beginnt ein solches Vor-
haben stets neu mit einer Art Raserei, die ihm aus sei-
nem MiBlingen zuwéchst - aus jenem MiBlingen, worin
das Vorhaben endet, aber vor allem auch aus jenem
anderen, woraus es hervorgeht und dessen Pathos es in
jeder seiner Phasen begleitet. Wie eine Art Apriori
bestimmt dieses Pathos diese Welt der Barbarei und
verleiht ihr unter dem Siegel dieser Malaise einen be-
sonderen Charakter, der heute mehr denn je wahr-
nehmbar ist.

Die Selbstflucht ist der Titel, unter den sich alles ein-
ordnen 148t, was heute vor unseren Augen geschieht.
Dazu gehort nicht die Wissenschaft an sich selbst, die
als Naturerkenntnis, welche sie in ihren Verfahrenswei-
sen definiert, insgesamt positiv ist, sondern der Glaube,
worauf wir ausreichend bestanden haben, daB diese
Galileische Wissenschaft das einzig mogliche Wissen,
die einzige Wahrheit bilde. Demzufolge gibt es als
wahre, das hei3t wirkliche Realitét, keine andere Reali-
tat als das Objekt dieser Wissenschaft, wodurch auch
der Mensch selbst nur aufgrund dieses Anspruchs wirk-
lich ist und jedes ihn betreffende Wissen nur eine

296



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise oder eine Form dieser einzigen Wissenschaft
sein kann. Eine Ideologie - der Szientismus und der Po-
sitivismus - hat sich hier der Wissenschaft substituiert,
aber im Blick dieser Wissenschaft wird die Welt kiinftig
als Wissenschaftswelt aufgefalBt.

Jedoch will Ideologie etwas mehr besagen. Was in der
Tat von Wichtigkeit ist, ist nicht so sehr diese genannte
Meinung, das Wissen identifiziere sich mit der Wissen-
schaft und die Realitdt des Menschen sei die eines wis-
senschaftlichen Objekts. Wichtig ist die Art, wie eine
solche Meinung sich seit mehr als einem Jahrhundert
verbreitet hat, wobei sie alle ilibrigen ausschaltete,
namlich alle Kulturleistungen, und sie auf eine Art
harmlosen Luxus’, Spiels bzw. Spiegels von Illusionen
reduzierte. Mehr noch als ihr Gehalt - oder diesen
vielmehr verdoppelnd und ihn unter ein besonderes
Licht stellend - legt die Rezeption der szientistischen
und positivistischen Ideologie, ihre auBerordentliche
Verbreitung unter allen Denkungsarten bei Wissen-
schaftlern wie bei Unwissenden, die diese Ideologie
stiitzende unumgéngliche Bedingung offen. Sie besteht
in der Affinitdt dieser Ideologie mit dem Geist der Zeit
oder eher mit ihrer gemeinsamen Bewegkraft, ndmlich
der Flucht des Menschen weit weg von seinem wahrhaf-
ten Wesen, insoweit er sich nicht mehr selbst ertragen
kann.

Dies will heiBen, daB diese Flucht sich nicht nur auf der
Ebene der Ideologie vollzieht, sondern gerade auf jener
der Praxis. Die Praktiken der Barbarei tragen alle diese
Flucht als ihre tatsdchliche natura naturans in sich, wo-
durch ihnen zugleich ihre erschiitternde Einheit verlie-

297

p. 187


https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 188

hen wird. Keine jedoch weist sie auf so offensichtliche
Weise vor wie das Fernsehen. Es mag paradox erschei-
nen, hier ohne weitere Einleitung von den Medien zu
sprechen, die aus dem Grund auf dieselbe Ebene wie
die Wissenschaft versetzt werden, weil sowohl durch
das Unwissen wie die Gewdhnlichkeit der ersteren hin-
durch wie im verfeinerten Wissen der zweiten der
Mensch letztendlich sich seiner selbst, seines transzen-
dentalen Lebens, zu entledigen versucht oder weil die-
ses Leben in beiden Fillen in derselben Gestalt, das
heiBt in der einer solchen Abdankung seiner selbst,
fortbesteht. Beobachten wir indes an erster Stelle, da3
das Fernsehen zur Welt der Technik, zur Wissen-
schaftswelt gehort, und dies nicht bloB, weil es auf
einem "technischen Verfahren" beruht. Was sich im
Fernsehen zeigt, ist genau die Tatsache, daB dieses
Verfahren so ins Werk gesetzt wurde, wie man es er-
fand, ndmlich indem von allem abstrahiert wurde, was
sich nicht auf sein ihm eigenes Wesen reduzieren lieS3e,
nicht auf die Gesamtheit der Techniken, die dieses Ver-
fahren ermdglichen - mithin Abstraktion vom Leben
und dessen Ethik einschlieBt. Niemand hat sich gefragt,
ob es fiir den Menschen "gut" oder "bose" sein konnte,
das heiBt in Entsprechung mit der Steigerung des Le-
bens in ihm oder nicht, dieses Leben auf die Bedingung
eines abgestumpften Blicks vor etwas sich Bewegendem
zu reduzieren.

Das Fernsehen nimmt seinen Platz in der Welt der
Technik ein. Es hat sein Prinzip in der Selbstentwick-
lung derselben bzw. in deren Selbstindigkeit, was heilt,
daB sie ein System ist. Es nutzt daher nichts, einige ih-

298



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rer Manifestationen wie zum Beispiel das Fernsehen
anzufechten, da dieses System als solches in Frage zu
stellen ist. Aber gerade dies ist nicht durchfiihrbar, inso-
fern es ein System ist und jeder darauf zu dessen Ab-
schitzung gerichtete Blick in Wirklichkeit in ihm befan-
gen bleibt. Denn dieser Blick ist stets nur der dem Sy-
stem eigene Blick oder dessen Widerschein, das heif3t
eine Reflexion des Systems iiber sich selbst. Jede Kritik,
die glaubt, dariiber urteilen zu kdnnen, wovon sie selbst
insgesamt gesehen nur eine Wirkung, einen Avatar,
darstellt, kommt daher zu spit.

Wer konnte wirklich das System einschédtzen wollen,
einen Blick darauf werfen, der seine Quelle anderswo
als in ihm, in einem radikal anderen Ort hat, wenn nicht
das Leben, das keine objektiv wissenschaftlich erkenn-
bare und bestimmte Totalitdt ist, weil es keinerlei
mogliche Objektivitit darstellt und diese uniibersteig-
bar aus sich verwirft? Wer aber trachtet hingegen da-
nach, das Leben - und insbesondere das Individuum, in
dem es sich verwesentlicht - auf ein Element des Sy-
stems zu reduzieren, das seinen Gesetzen und seiner
Struktur unterworfen ist, wenn nicht der Wille zur Le-
bensverneinung? Jenes Projekt, welches das Leben
nicht materiell in seiner faktuellen Existenz unter-
driicken will, die fiir die eines Seienden gehalten wird,
aber es wenigstens doch in seinem Wesen verneinen
will, ndmlich als das transzendental Historiale, worin
das Sein in sich auBerhalb und unabhingig jeder AuBer-
lichkeit sowie des Seienden in ihr ankiinftig wird? Der
Strukturalismus im allgemeinen und in all seinen For-
men - als linguistischer, 6konomischer, politischer, as-

299

p- 189


https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p.- 190

thetischer, psychischer Strukturalismus ("das Unbe-
wuBte als System") usw., iiberall da jedenfalls, wo er die
Absicht hat, das Leben und mit ihm das Individuum
auszuschalten - ist nichts anderes als ein Versuch dieses
Lebens, sich selbst zu verneinen, das heit ein Aus-
druck seiner Unzufriedenheit. DaB diese Lebensver-
neinung gerade vom Leben selbst herriihrt, ist der Wi-
derspruch eines jeden Strukturalismus und dessen, was
ihn in die Absurditdt wegtreibt. DaB3 er trotz der letz-
teren seine Herrschaft in allen Bereichen des "Den-
kens" ausgebreitet hat und noch ausbreitet, bestitigt
seine tiefgehende Affinitdt mit einer Welt, die selbst
aus der Selbstverneinung des Lebens hervorgeht, das
heiBt mit der Welt der Technik und der Barbarei im all-
gemeinen.

Es ist daher unmdglich, die Frage des Fernsehens unter
dem Vorwand auszuklammern, sie wiirde zum Problem
des technischen Systems zuriickfiihren, worin sie einge-
taucht ist, wenn gilt, daB letzteres wie jedes System die-
ser Art nur eines dem Schein nach ist, und zwar von
dem Augenblick an, wo es eine Referenz zum Leben
unterhélt, da es insgeheim dann durch dieses bestimmt
ist. Wie gezeigt wurde, besitzt so ein 6konomisches Sy-
stem wie der Kapitalismus nur eine illusorische Selb-
standigkeit und ist nur ein Pseudo-System in dem
MaBe, wie jedes der 6konomischen Phinomene, wo-
raus er besteht, in Wirklichkeit durch die subjektive
Arbeit hervorgebracht wird, die ihre Existenz vom Le-
ben her besitzt und nur von ihm und seinen spezifischen
Eigenschaften aus versténdlich ist. Im technisch-wissen-
schaftlichen System selbst ist dieses AuBerspielsetzen

300



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Lebens in Wirklichkeit niemals vollstidndig, obwohl
dieses System aus der Lebensunterdriickung herriihrt.
Einerseits bewahrt die materielle Vorrichtung einen
Verankerungspunkt im subjektiven Leib, und anderer-
seits geht das AuBerspielsetzen des Lebens durch das
System auf ganz wesentliche Weise noch aus dem Le-
ben hervor. In ihrer Anwendung auf die Medien bedeu-
tet eine solche Feststellung, da3 man sie nicht von der
Apparatur aus verstehen kann, die sie entwickeln, son-
dern nur von dem aus, was jeweils die Folge davon fiir
das Leben ist, das heiBt von der Stellung aus, die es
durch seine Verkniipfung mit ihnen einnimmt. Die
Frage der Medien und insbesondere des Fernsehens
unterliegt dann einer wesenhaften Verlagerung: vom
Ort der Objektivitdt aus, wo sich in der Evidenz seiner
Erscheinung das instrumentale Sein als solches ex-po-
niert, hin zum Ort seines realen Funktionierens als Le-
bensweise oder als Praxis. Was ist folglich das Fernse-
hen als Praxis? Jenes Verhalten, worin sich das Leben
auflerhalb von sich wirft, um sich von sich loszumachen
und sich selbst zu entfliehen, da es nicht imstande ist,
im genannten Verhalten in sich selbst zu verbleiben
und zu ruhen, sich selbst zu gentigen und sich aus sich,
durch sein eigenes Tatigsein, zu befriedigen. Wenn das
Techniksystem im allgemeinen eine solche Finalitét der
Lebensselbstflucht offenbart, dann erreicht diese mit
den Medien ihre duBerste Ausdrucksform. Das Fernse-
hen ist die Wahrheit der Technik; es ist par excellence
die Praktik der Barbarei.

DaB das Fernsehen die Flucht in Gestalt einer Pro-jek-
tion in die AuBerlichkeit ist, 148t sich dadurch zum

301



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 191

Ausdruck bringen, wenn gesagt wird, da es den Zu-
schauer in einer Bilderflut ertriankt. Aber bieten uns die
Kunst, die bildenden Kiinste und ebenso die Literatur
wie die Poesie nicht auch vor-stellend Bilder an? Indes
ist das &sthetische Bild in seiner Subjektivitdt nur deren
Selbststeigerung und somit das Wesen selbst des Le-
bens in seinem Vollzug: die Kultur. Folglich muB3 das
Fernsehbild seinerseits in seinem inneren Bezug zum
subjektiven Leben zusammen mit seinem wahren Sitz
in demselben eingeschitzt werden. In dieser Hinsicht
geht es aus der Langeweile hervor. Die Langeweile ist
genau jene affektive Disposition, worin sich die unge-
nutzte Energie sich selbst offenbart. In der Langeweile
steigt zu jedem Augenblick eine Kraft auf, schwillt aus
sich selbst an, hélt sich bereit fiir einen Gebrauch, der
iiber sie verfiigen mochte. Was aber tun? "Ich weil3
nicht, was ich tun soll." Keine der hohen, von der Kultur
vorgezeichneten Wege, die es dieser Kraft freigeben
wiirden, sich gebrauchen zu lassen, sowie der Energie,
sich zu entfalten, und dem Leben, sich aus sich selbst
heraus zu steigern, um sein Wesen zu vollziehen - kei-
ner dieser Wege bietet sich der Langeweile dar, um sich
folglich mittels eines Tuns auf einem solchen einge-
schlagenen Weg und in der Erfahrung seines Leidens
von dem zu erleichtern, was die Untétigkeit an Be-
driickendem aufweist.

Auf den von der Kultur vorgezeichneten Wegen ge-
langt man allerdings nur vorwdrts, insoweit man sie
schon seit langem eingeschlagen hat. Die Ausfiihrung -
sei es die des Schopfers, Betrachters oder Lesers - ist
dann nur die Fortsetzung des ununterbrochenen Pro-

302



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zesses, durch den das Leben sich kultiviert, das heif3t
sich einem anderen ProzeB anvertraut, ndmlich dem
seines ewigen Ankiinftigwerdens in sich selbst innerhalb
der Selbststeigerung. Was die Zeitlichkeit dieses zwei-
ten Prozesses charakterisiert, ist, da3 sie nicht ek-sta-
tisch ist, da sie niemals etwas in sich hat, wovon sie
durch die Distanz einer Vergangenheit oder einer Zu-
kunft getrennt wire. Vielmehr verzeitlicht sie sich in
und durch ihre Erfahrung als sich-selbst-erfahrend, so
daB sie Pathos - und Pathos ganz und gar ist, denn diese
Erfahrung ist an sich selbst angelehnt und wie gegen
sich erdriickt, ohne daB sich der Abstand irgendeines
moglichen Zuriickweichens auftidte. Diese Zeitlichkeit
ist daher nichts anderes als die Bewegung dieses Pa-
thos, anders gesagt das Historiale des Absoluten in der
niemals zerbrochenen - und als solcher ununterbro-
chenen - Fiille seines Erleidens und Erfreuens. Aber
diese nie aufgeloste Fiille ist die der Energie; sie ist die
tiberméchtige Selbstanwesenheit des Lebens und was
dessen Kraft zu jedem Augenblick empfangen 1d8t. "Zu
jedem Augenblick" will heiBen: ohne daB es jemals in
ihm, in seiner reinen Selbsterfahrung, ein Nicht-mehr-
oder ein Noch-nicht-sein dieser Kraft gibe, eine Weise
fiir das Leben, nicht zu sein. Vielmehr gibt es nur diese
Erfahrung, die nicht aufhdrt und sich nicht anders in
ihrer Selbst-Allanwesenheit verzeitlicht denn als das
Wachsen der Steigerung.

Dieses Wachsen verlangt "zu jedem Augenblick", das
heit diesem Wachsen entsprechend, seine Befriedi-
gung, das heiBt seine Verwirklichung. Die Nicht-Ver-
wirklichung der Steigerung, die wie diese pathisch ist,

303

p. 192


https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 193

bildet daher die Langeweile. "Ich weiB nicht, was ich
tun soll" will besagen: Zu jedem Augenblick ist die
Kraft da und 148t sich auf ihr Sein ein, aber keine der
Praktiken, keiner der von der Kultur dargebotenen
Wege, erlaubt die Fortfilhrung dieses Sicheinlassens.
Dann handelt es sich fiir diese Kraft, die sich nicht voll-
ziehend verwirklicht, in gewisser Weise darum, sich und
ihr Pathos zu vergessen, und zwar mittels der Flucht
auBerhalb von sich, insoweit in dieser AuBerlichkeit et-
was zu jedem Augenblick vor dem Blick zutage tritt und
ihn fesselt: das Fernsehbild. "Zu diesem Augenblick"
will besagen: Was sich jetzt in der Weltzeit - dem Ge-
setz dieser Zeit entsprechend - zeigt und sofort darauf
verschwindet, muf} zu jedem Augenblick wieder durch
etwas anderes ersetzt werden, das ebenso inkonsistent,
irreell und leer ist. "Inkonsistent”, weil das Bild hier
nicht mehr wie in der Kunst das Ankiinftigwerden der
Kraft in sich ist und somit die Kon-sistenz des Lebens,
sondern was im Gegenteil als Selbstdistanzierung die
Kohirenz dieser Kon-sistenz auflosen und im eigentli-
chen Sinne in die Zerstreuung und in die Dissemination
des Inkohidrenten und Absurden hinaussto8en muB. "Ir-
reell", weil im Projekr dieses HinausstoBens, sollte es
sein Ziel erreichen, die Realitdt des Affekts im eigentli-
chen Sinne zerstort wire. DaBl dieses Projekt niemals
Erfolg hat und der Affekt niemals von sich selbst entla-
stet wird, will besagen, daB die Langeweile solange wie
das Fernsehbild fortbesteht, und zwar als dessen Be-
dingung wie Realitdt. "Leere", weil nur vor dem Auf-
steigen der Kraft in sich selbst dieses "Vor" als das her-
vorgebracht wird, was sie unterbrechen und von sich

304



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

selbst entlasten miiBte, namlich als die Leere dieses
Vollen.

Zwischen dem "zu jedem Augenblick" der Kraft, das
heiBt ihrem Sich-gegebenseins in jedem Punkt ihres
Seins, und dem "zu jedem Augenblick” des Fernsehbil-
des, ndmlich der unaufhdrlichen Bewegung des Entste-
hens und Vergehens dessen, was im "Vor" da ist und
worin die Kraft durch die Wirkung des bedriickenden
Drucks, den sie auf sich ausiibt, sich vergessen und
Flucht vor sich suchen muB, ist die Entsprechung - oder
besser gesagt die ontologische Ubereinstimmung - voll-
kommen. Auf die unverbriichliche Konsistenz des An-
kiinftigwerdens des Lebens in sich und somit auf die
Ewigkeit dieses Ankiinftigwerdens hallt die "Aktualitét"
wie ein Echo wider, die als Medium das Fernsehen und
die Medien im allgemeinen bestimmt, worin diese sich
bewegen - als die Luft, die sie atmen. Bevor sie néher
bestimmt, was dargestellt wird, ist die Aktualitat die des
Fernsehbildes als solchen. Sie kennzeichnet die Tatsa-
che, daB3 unaufhdrlich je ein neues Bild emportaucht,
worin sich das Leben, das bestdndig von sich selbst ab-
gewandt wird, besténdig verlieren muB. Was aktuell ist,
ist dies oder jenes, was vor dem Blick "da" ist, allerdings
unter der Bedingung, unmittelbar einem anderen Da-
Seienden Platz zu machen, kurz gesagt, sich ins Nichts
zu stiitzen. Aber das neue Da-Seiende ist demselben
Schicksal geweiht. Das Aktuelle macht folglich in Wirk-
lichkeit etwas ganz anderem Platz, ndmlich der Bewe-
gung selbst, Platz zu machen, emporzutauchen und zu
verschwinden. Und diese Bewegung ist jene, durch die
das Leben sich bestdndig von sich abwendet. Es ist die

305



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 194

Bewegung einer bestidndig enttiduschten Neugier, die
dadurch stets wiedergeboren wird - die Bewegung
selbst des Fernsehens: "Im Fernsehen, da muB sich
etwas abspielen."

Das Emportauchen des als solchen, das heiBt konkret
betrachteten Bildes, das sich unaufhérlich neu hervor-
bringt, ist der Entwurf eines vorgezeichneten und offe-
nen Platzes, damit etwas diesen einnehme, worin man
sich verlieren kann. Das Verschwinden ist das Ver-
schwinden dieses Etwas, anders gesagt die Freigabe des
Platzes, damit sich ein anderes Etwas seinerseits dort
hineinbegebe. Emportauchen und Verschwinden sind
somit nur der stets wiederaufgegriffene Akt des Le-
bens, sich von sich loszumachen. Nur durch das Licht
eines solchen Akts wird das Verschwinden ganz einsich-
tig. Es setzt voraus, daB3 der Bildgehalt in sich keinerlei
Interesse hat; er ist von vornherein dazu bestimmt,
durch einen anderen ersetzt zu werden. Um eine wirk-
liche Aufmerksamkeit zu wecken und fiir sich selbst
Geltung zu haben, wiirde im Gegenteil beinhalten, da
der Bildgehalt verharrt und seine Wahrnehmung beim
Zuschauer die Steigerung von dessen Sinnlichkeit und
Verstehen hervorruft. Weiterhin, da der Geist, der mit
dieser inneren Arbeit beschéftigt ist, sich im Bild fest-
macht, und letzteres - anstatt im Verschwinden verfan-
gen zu sein - diesem entweicht, um gleich dem é&stheti-
schen Bild jenseits der Zeit in jener Allzeitlichkeit un-
beweglich stehenzubleiben, die dem kulturellen Gegen-
stand zugehért und ihn fiir die Kontemplation be-
stimmt. Denn dann wiirde das Leben nicht mehr versu-
chen, sich selbst in einem solchen Bild zu entfliehen;

306



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vielmehr wiirde es sich in ihm, das heiBt in sich selbst,
verwirklichen.

Genau das untersagt die "Asthetik" des Fernsehens,
welche die Verneinung jeglicher Asthetik ist, nim-
lich das "Direkte": die Tatsache, daB alles ohne
Ausarbeitung noch Vorbereitung "aus dem Leben
gegriffen" sein muB, weil die Wahrheit insgesamt
gesehen sich auf die Rohheit des Faktischen redu-
ziert - auf das Augenblickshafte und damit auf das
Verschwinden und auf den Tod. Wenn dieser sich als
Ideal der Kunst selbst anbietet, wenn das Werk da-
zu bestimmt ist, wie eine Zeitung weggeworfen zu
werden, und was fiir wiirdig befunden wird, da zu sein,
jenes ist, das morgen keinerlei Bedeutung mehr haben
wird und folglich auch keine in sich hat, dann kommt
tatsdchlich der Grund dieser Welt, die Selbstzerstorung,
die Selbstverneinung des Lebens, ja der Tod an die
Oberflache und gibt uns sein scheuBliches Gesicht zu
erkennen. DaB8 das Fernsehen ein Vorbeiziehen von
Bildern ist, diese Abfolge sich nach einem rasenden
Rhythmus fortsetzt, der Apparat zu allen Zeiten und
an jedem Ort funktioniert, die Programme sowie in
jedem Haus die Empfangsgerdte zu vervielfachen
sind, damit dieses Vorbeiziehen von Bildern niemals
unterbrochen werde - dies liegt folglich nicht an der
Fernsehapparatur und an der technischen Vorrichtung
als solcher, sondern am ontologischen Wesen des
Fernsehens und an seiner vollkommenen Entsprechung
mit unserer Welt, anders gesagt am Fernsehen als
Praxis und an der Aktualitit, die dieses Wesen
definiert.

307

p. 195


https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 196

Die Aktualitit bestimmt, was aktuell ist. Ist dies nicht
eine Evidenz? Nur bestimmt die Aktualitit das Aktu-
elle nicht auf ganz unmittelbare Weise, wie man zu
glauben vorgibt. Ist das Aktuelle nicht, was ganz
schlicht, jetzt und objektiv da ist? Was jetzt da ist, in
diesem Augenblick, der zur gleichen Zeit in der Welt
insgesamt anklingt, ist gerade die Welt insgesamt: die
Totalitdt der Ereignisse, Personen und Dinge. Folglich
ist zu wihlen. Und was leitet diese Wahl? Die Medien
werfen iiber das Ganze der Realitét ein Raster und hal-
ten von ihr nur das zuriick, was diesem Raster ent-
spricht: den bewaffneten Raubiiberfall vom Morgen;
die Pferderennen von Vincennes bei Paris und den Be-
richt iiber die Rennwetten, den nichtssagenden Satz ir-
gendeines politischen PossenreiBers auf Reisen; den
Kursverfall des Goldes (oder dessen Hausse); das In-
terview der Portierfrau des Wohnhauses, von dem an-
genommen wird, daB es der Stelle am néchsten liegt, wo
das kleine Madchen vergewaltigt wurde; die Ankunft
der Atlantikiiberquerer im Segelschiff oder der Etap-
penteilnehmer der Tour de France im Radrennsport;
schlieBlich die Literatur zur Zeit der Preisverleihung,
wenn sie selbst einem Rennen mit Favoriten, AuB8en-
seitern usw. gleicht. Nimmt man diese Ereignisse im
Verlauf ihrer Abfolge oder in ihrer Gegeniiberstellung
auf der Seite einer Zeitung, so bieten sie ein gemein-
sames Merkmal: die Inkohdrenz. Denn isoliert betrach-
tet, 148t sich jedes von ihnen als punktueller Vorfall
zusammenfassen. Weder Umstdnde noch Folge sind
mit ihm gegeben. Den Faden seiner Kausalitét, Finali-
tdt, Bedeutung und seines Wertes kniipfen hieBe den-

308



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ken, verstehen, vorstellen, das Leben sich selbst zuriick-
geben, wihrend es hier darum geht, es auszuldschen.
Nichts gelangt in die Aktualitét als unter dieser zweifa-
chen Bedingung der Inkohérenz und Oberflachlichkeit,
so daB das Aktuelle das Bedeutungslose ist.

Was durch diese Bedeutungslosigkeit in die Aktualitét
eintritt, hat sich dadurch selbst allen Ernstes vorgenom-
men, sie auch wieder zu verlassen, da es nur gesetzt
wurde, um aufgehoben zu werden. Man beklagt heute,
da3 die verschiedenen Produktionen des Fernsehens
wie Berichterstattung, Film und Theaterstiick von Re-
klamespots unterbrochen werden, die den Fernsehzu-
schauer dazu bringen, unaufhérlich von einem Pro-
gramm zum anderen iiberzugehen, das ebenso konsi-
stenzlos ist wie jenes, welches er soeben verldfit. Aber
muB man nicht feststellen, da die Medien mit diesem
standigen Springen von Bild zu Bild und durch ihre fol-
genlosen Serien ihr Wesen realisieren? Das Aktuelle ist
nicht nur das Inkohdrente und Bedeutungslose, es muf
es sein! Je absurder das Fernsehen ist, umso besser er-
fiillt es seine Aufgabe.

Die Medien verderben alles, was sie beriihren. Wenn es
bei ihnen vorkommt, etwas Wichtigem oder sogar We-
senhaftem zu begegnen - einem Werk, einer Person,
einer Idee, so versetzen sie es dank der Tatsache selbst
der Unterwerfung unter die Aktualitdt sogleich in das
Inkonsistente. Denn durch diese Weise, fiir einen Au-
genblick im "Vor" da zu sein, ist das Sein dieses Wesen-
haften, namlich die Lebenssteigerung in sich nach der
ihr eigenen Zeitlichkeit, nicht mehr méglich. Folglich
gibt es eine Zensur, die den Medien eigen ist. Es han-

309

p.- 197


https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

delt sich nicht nur um eine politische Zensur, wie
sie gewohnlich geschieht und wie man sie an der mehr
oder weniger heuchlerischen Anstrengung erblicken
kann, mit der die politische Macht ihre Kontrollver-
suche verbirgt. Auch ist nicht jene ideologische Zensur
gemeint, welche die Stereotypen einer Epoche zusam-
menliest und alles durch sie hindurch filtert, was
nach Kommunikation und Austausch strebt. Schwer-
wiegender, radikal und unerbittlich und letztlich ent-
scheidend ist jene Form der Zensur, durch die alles
Kulturelle aufgrund seiner Natur selbst sich erbar-
mungslos vom Einen-Augenblick-lang-im-"Vor"-da-zu-
sein ausgeschlossen findet. Letzteres bildet eine Art
neuer Existenzdimension, die den Medien eigen und
fir die moderne Welt charakteristisch ist. Wir nennen
sie die mediale Existenz.

Nicht mehr als das Technikuniversum, wovon sie ein
Produkt darstellt, ist auch die mediale Existenz keines-
wegs von jeder Beriihrung mit dem Leben getrennt,
weil das Leben als sein erstes Ankiinftigwerden in sich
die Bedingung des Seins selbst ist und somit von allem,
was ist. Die duBlerste Beriihrung des Technikuniver-
sums und der medialen Existenz mit dem Leben ist ge-
nau der Wille des Lebens, sich zu entfliehen. Daf3 die
mediale Existenz die Folge eines solchen Willens ist,
1aBt sich daran sehen, daf das Leben in dieser Existenz
nichts mehr tut. Es begniigt sich damit zuzuschauen,
und zwar nicht' wie der Betrachter eines Kunstwerks
hinschaut, sondern es ist eben nur ein Zuschauen der
genannten Art: als Nichtstun, ohne Entfaltung irgend-
eines der inneren Vermdgen des Lebens - nicht einmal

310



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Vermogens des Schauens. Somit gibt es eine Art
zuzuschauen, ohne zu schauen, ohne zu sehen, die als
Korrelat ein mediales Bild beinhaltet, das nicht nur
"leicht", sondern nichtig ist. Diese Nichtigkeit findet
ihren Ausdruck im Selbstverschwinden des Bildes zu
jedem Augenblick.

Seine letzte Beriihrung mit dem Leben bestétigt das
mediale Bild dadurch, daB es immer eine Repréasenta-
tion dieses Lebens ist: Jemand, der gerade spricht, oder
der blitzschnelle SchuB3 des linken Au3enstiirmers, der
den Ball tief ins Netz hineinst68t. DaB in dieser letzten
Beriihrung mit dem Leben das Projekt desselben darin
besteht, sich von sich selbst loszumachen, das heif3t, zu-
mindest nichts zu tun, zeigt die mediale Existenz als
solche: eine Existenz durch das Mittel der Medien, wo es
sich darum handelt, nicht durch sein eigenes Leben zu
leben, sondern durch das eines anderen, der erzihlt,
sich erregt, sich entkleidet und den Liebesakt anstelle
des Zuschauers vollzieht.

Die Triebe bestehen beim Fernsehzuschauer unge-
formt in ihrer rohesten Gestalt weiter: die Kraft als
Gewalt, die Liebe als Erotik, die Erotik als Pornogra-
phie. Und fiir diese Triebe, die auf ihren einfachsten
Ausdruck reduziert sind, handelt es sich nicht einmal
mehr darum, sie wirklich zu aktualisieren, sondern nur
irgendein imagindres Ablenkungsmittel zu erhalten.
Weil dies so ist und die mediale Existenz im allgemeinen
diese imagindre Sdttigung darstellt, deshalb findet das
Fernsehen seine Vollendung und seine Wahrheit im
Voyeurismus und in der "Exklusivnachricht" des Jahr-
hunderts: im mitgefilmten Kollektivmord - mittels ein-

311

p- 198


https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 199

greifender Banden von Strolchen - an stumpfsinnigen
Zuschauern eines FuBballspiels, und zwar als ein Mord
in der aufsehenerregenden Weise des Einschlagens,
Zusammendriickens, Zerquetschens, Zertretens und
Erstickens. Ein entsetzlicher Anblick - dieses umgewor-
fene, mit FiiBen getretene Leben, zerquetscht, erdriickt
und verneint!® Aber diese Verneinung des Lebens ist
nicht von derjenigen verschieden, die tédglich beim
Versammeln von Millionen menschlicher Wesen vor
ihrem kleinen Bildschirm vorherrscht. Das Entsetz-
liche dieser Verneinung ist nicht von demjenigen des
Schauspiels verschieden, an dem sie sich an jenem
Abend weiden durften. In ihm erglénzte fiir einen Au-
genblick vor ihren sinnesgetiduschten Augen die Wahr-
heit der medialen Existenz, die eigene Wahrheit der
Zuschauer.

Die Menschheit, die sich auf die mediale Existenz ein-
1aBt, durchléuft die absteigende Spirale, auf deren Weg
die Vermdgen des Lebens nacheinander die verschie-
denen Praktiken des Empfindens, Verstehens und Lie-
bens fallenlassen, die in der opferreichen Geschichte
der Kultur entdeckt und bewahrt wurden; wo jeder Er-
werb mit einem Verzicht, mit einem Zuwachs an Mich-
tigkeit bezahlt wurde. Unter diesen Bedingungen ge-
winnt ein einzelnes Ereignis, dem noch nicht genug
Aufmerksamkeit geschenkt wurde und wodurch jene
Institution ihrerseits fortgerissen wurde, welche die
Weitergabe und Entwicklung der Kultur zu ihrer Auf-

M Henry spielt hier auf eine direkt mitgefilmte Szene aus einer
FuBballiibertragung an, die vor wenigen Jahren im franz6sischen
Fernsehen gesendet wurde (Anm. d. Ubers.).

312



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gabe hatte, eine dramatische Bedeutung: némlich die
Zerstorung der Universitét.

313



https://doi.org/10.5771/9783495993675-270
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

