
AUFSATZ

Gabriele Klein und Katharina Liebsch

Von Angesicht zu Angesicht

Begegnungen und Berührungen in der Pandemie

Einleitung

Der Körper ist Medium und Instrument, aber auch ein mit Eigensinn1 ausgestatte-
ter Akteur in sozialen Interaktionen. Er ist zugleich Repräsentant von Sozialität –
des Geschlechts, des Alters, der sozialen Klasse und der ethnischen Zugehörigkeit.
Physische Präsenz und leibliche Erfahrung gelten als Basis und wichtige Garanten
der Herstellung von Sozialität und Kulturalität. Diese Grundannahmen körperso-
ziologischen Denkens2 wurden auch mit der Digitalisierung des Sozialen, zum Bei-
spiel durch die Social Media zu Beginn des 21. Jahrhunderts, nicht grundsätzlich
infrage gestellt. Gewiss blieb weiterhin, dass sich Nähe über anwesende Körper
herstellt, dass Körpererfahrungen für die Entstehung von Identität und Vertrauen
grundlegend sind, dass Versammlungen an einem realen Ort – bei Demonstratio-
nen, Prozessionen, Volksfesten, Sportveranstaltungen oder privaten Feiern – wich-
tig sind, weil sie kollektive Verbundenheit erzeugen, und dass Kulturveranstaltun-
gen – ob in Theater, Konzert-, Opernhäusern oder Kinos – den Menschen helfen,
das soziale Miteinander zu reflektieren und Sinn zu finden.

Mit der Corona-Pandemie aber wurden die Körper und physische Anwesenheit
neu bewertet. Körper sind gefährdend und gefährdet, Ausgangs- und Mittelpunkt
der Krise sowie das Ziel und Objekt ihrer Bekämpfung. In Zeiten der Pandemie
sind Körper Adressaten und Transmitter von zugleich Ansteckung3 und Präven-
tion4. Dabei tritt der biologische Körper auf Kosten des sozialen Körpers in den
Vordergrund. Denn in der Pandemie werden Körper vor allem als Träger von
Infektion biologisch identifiziert (zum Beispiel in Testverfahren) und als solche
neu objektiviert (zum Beispiel als Inzidenzwerte). Die sozialen Körper werden
marginalisiert (zum Beispiel durch Kontakteinschränkungen) und in den politi-
schen Verordnungen neu instrumentalisiert, die der Eindämmung der Pandemie
gelten: AHA- und 3-G-Regeln, Quarantäne- und Einreiseverordnungen, Lock-
down – das Social Distancing ist im Kern ein »physical distancing«.5 Der Rück-
zug in den privaten Raum durch Kontaktbeschränkungen und häusliche Quaran-
täne, Home-Office und digitale Kommunikation sowie Distanz- und

 
1 Hahn 2015.
2 Gugutzer et al. 2021.
3 Klein, Liebsch 2021 a.
4 Klein, Liebsch 2021 b.
5 Klein, Liebsch 2020.

Leviathan, 49. Jg., 4/2021, S. 560 – 576, DOI: 10.5771/0340-0425-2021-4-560

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:24:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560


Verhüllungsgebote im öffentlichen Raum (zum Beispiel räumlicher Abstand,
Mund-Nasen-Schutz und Verzicht auf öffentliche Gesten der Berührung) dämoni-
sieren, marginalisieren und isolieren die Körper als Kommunikationsmedien.
Diese Verlagerung der präsentischen Körperkommunikation ins Private bringt die
»Interaktionsordnung«6 und mit ihr die Ordnung der Körper und der Berührung
in Bewegung. Etablierte Verhaltensmuster, konventionalisierte Selbstverständlich-
keiten und ritualisierte Gewohnheiten veränderten sich. Es entstanden beispiels-
weise neue Begrüßungsrituale, gemeinsam Kochen, Spazierengehen und Serien-
Schauen avancierten zu zentralen Freizeitaktivitäten, und schnell etablierte sich
eine »Netiquette« samt Best-practice-Tipps für die Kommunikation in Videokon-
ferenzen.

Dass sich im Zuge der Corona-Krise körperlich-affektive Interaktionen transfor-
miert haben, wurde in feuilletonistischen Beiträgen bereits vielfach beschrieben.
Diese Beobachtungen sollen hier aufgegriffen und konzeptionell gefasst werden.
Wir nutzen den bislang in der deutschsprachigen Körpersoziologie wenig behan-
delten Begriff der Interkorporalität, um zu zeigen, wie das Gebot des Social Dis-
tancing7 das soziale Miteinander als körperliche Praxis verändert, das heißt über
Körperpraktiken und mit ihnen Berührungen und Empfindungen irritiert und
auch deren gesellschaftliche Regulation neu ordnet. Gesa Lindemann spricht
davon, dass sich die »Ordnung der Berührung« transformiert, und beschreibt
diese folgendermaßen:

»Wir berühren uns leiblich und erfahren die Berührung durch andere. Alltäglich bewegen
wir uns immer in einer Ordnung, durch die festgelegt wird, wie nah wir einander kom-
men können, wie fern wir voneinander bleiben sollten. Wer wen auf welche Weise anse-
hen darf. Wer wem gegenüber den Blick senken soll usw. Diese Ordnung der alltäglichen
Begegnungen können wir ›Berührungsordnung‹ nennen.«8

Wir fragen: Wie verändert sich die gesellschaftliche Organisation körperlicher
Begegnungen und Berührungen durch pandemiebedingte Formen der Kommuni-
kation? Aus körpersoziologischer Perspektive verstehen wir unter Berührungsord-
nung die gesellschaftliche Organisation von Körper, Affekt und Ausdruck. Dabei
ist der Begriff »Ausdruck« nicht im Sinne eines Nach-Außen-Tragens und In-
Szene-Setzens innerer Empfindungswelten, sondern als ein genuin körpersoziolo-
gischer Begriff zu verstehen: als ein körperlicher Akt, der sich in Bewegungen,
Gesten, Mimik, Körperhaltungen und Körperbewegungen zeigt. Dieser Akt muss
immer wieder situativ, aus der konkreten Situation heraus neu erzeugt und perfor-
mativ hergestellt werden. Wenn sich nun mit den neuen Distanzregeln der

 
6 Goffman 1981.
7 Robert E. Park hat das Konzept der sozialen Distanz in die Soziologie 1924 eingeführt

und es auf interethnische Beziehungen bezogen. Im Gegensatz zu körperlichen und
räumlichen Distanzierungen, die beim coronabedingten Social Distancing adressiert wer-
den, versteht Park unter sozialer Distanz »the grades and degrees of understanding and
intimacy which characterize personal and social relations generally« (Park 1924,
S. 339). Park beschreibt soziale Distanz als ein subjektives Gefühl, welches das Maß an
Nähe zu anderen Gesellschaftsmitgliedern steuert (vgl. auch Steinbach 2004).

8 Lindemann 2020, S. 14.

Von Angesicht zu Angesicht 561

Leviathan, 49. Jg., 4/2021

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:24:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560


Corona-Pandemie andere Formen der Berührung, des Berührt-Werdens und
Berührt-Seins verbreiten und die Gefühlslagen von Vertrauen und Sicherheit,
Scham und Peinlichkeit, Trost und Zuwendung, Ekel und Hass verändern, entste-
hen auch neue Ausdrucksformen, die ihrerseits wiederum, um in Interaktionen
verstanden zu werden, auf neue Strategien der Bestätigung angewiesen sind, die
über eine performative Beglaubigung erfolgen. In diesem ungewohnten, fragilen
sozialen Szenario ist die Gefahr des Scheiterns des kommunikativen Aktes groß.

Die gesellschaftliche Organisation von Körper, Affekt und Ausdruck fassen wir
in diesem Beitrag in Auseinandersetzung mit phänomenologisch-körpertheoreti-
schen Überlegungen als interkorporale Verflechtung. Am Beispiel des Maske-
Tragens und der Videokonferenz machen wir die Eingewobenheit alltäglichen
pandemischen Handelns in die von Macht durchzogenen Gefüge der Berührungs-
ordnung greifbar und zeigen, wie sich die Verbindung zwischen dem leiblichen
Empfinden des oder der Einzelnen und der gesellschaftlichen Organisation von
Körper, Affekt und Ausdruck in interkorporalen Verflechtungen realisiert. Einige
der neuen interkorporalen Verflechtungen sind durch die pandemischen Distanzie-
rungsgebote entstanden (Mund-Nasen-Schutz, räumlicher Abstand), andere
haben sich bereits mit der Genese der digitalen Gesellschaft etabliert (zum Beispiel
Videokonferenzen), sind nun aber für alle Beteiligten unter anderen Bedingungen
(verpflichtendes Home-Office oder der sogenannte Distanzunterricht) zur Alltags-
erfahrung geworden.

Interkorporale Verflechtungen: Konzeptionelle Überlegungen

Die pandemischen Formen präsentischer Interaktion mit Verhüllung (Maske-Tra-
gen) und räumlicher Distanz (Abstand-Halten) sowie die den Alltag zunehmend
prägende digitalisierte Körperkommunikation (Videokonferenzen, Pflege von
Freundschaft über Social Media, digitale Sexkommunikation) etablieren neue
Körperverhältnisse. Was passiert mit den leiblichen Empfindungen, die den grund-
legenden Zugang zur Welt darstellen, wenn die öffentliche körperpräsentische
Interaktion durch Distanzregeln neu reguliert wird und zugleich die digitalisierte
Körperkommunikation zunimmt? Welche Rolle spielen zwischen die Körper
geschobene Objekte (die Maske, der Computer) für die interkorporalen Verflech-
tungen, die wesentlich die Ordnung der Berührung realisieren?

In der Körper- und Wissenssoziologie ist breit untersucht und reflektiert, dass
Erleben, Lernen, Handeln und Deuten auf körperpräsentischer Interaktion
beruht.9 Im Rahmen korporaler Begegnungen werden Berührungen, Bewegungen,
Gesten, Gerüche und Farben wahrgenommen, erfahren, gelernt und interpretiert.
Es sind, so formuliert es Carl-Eduard Scheidt, »frühe Körpererfahrungen, die uns
helfen, den Klang einer Stimme, den Rhythmus der Sprache, die Kontur einer
Bewegung, einen Geruch oder einen Blick in Sekundenbruchteilen im Hinblick auf

1.

 
9 Vgl. zum Beispiel Berger, Luckmann 2004 [1966]; Schütz 1960; Müller, Raab 2017.

562 Gabriele Klein und Katharina Liebsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:24:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560


deren emotionale Bedeutung zu beurteilen«.10 Körpererfahrungen, so zeigt auch
dieses Zitat, haben immer eine Bezugnahme auf den Anderen. Man kann sagen:
Jede Körpererfahrung ist interkorporal. Diese phänomenologische These ist in der
Körpersoziologie zwar platziert,11 aber nicht ausbuchstabiert. Zudem gibt es
wenige Bezugnahmen körpersoziologischer Positionen auf die Emotionssoziologie
(und umgekehrt), die den Gedanken einer Verflechtung von Körper, Affekt und
Ausdruck zum Thema machen.

Allerdings richten seit den 1990er Jahren die interdisziplinär aufgestellten Affect
Studies das Somatische, die Körper und die Dynamiken ihrer Begegnungen und
reziproken Wirkungen theoretisch neu aus.12 Sie nehmen, anders als die Phäno-
menologie in der Nachfolge Merleau-Pontys, nicht allein menschliche Körper in
den Blick, sondern rücken auch Dynamiken, Relationen und Resonanzen zwi-
schen verschiedenen Körpern – Menschen, Dingen, Tieren, Technik – in den
Fokus. Sie begründen eine Perspektive, die Affizierung als eine Relation zwischen
Körpern versteht, die unmittelbar und jenseits der Bahnen symbolisch oder
sprachlich verfasster Interaktionsformen verläuft. Damit haben die Affect Studies
den Weg bereitet, Affizierungsrelationen wechselseitiger Ko-Konstitution von Kör-
pern, Subjektivitäten, Dingen und Umgebungen zu erforschen. Hingegen ist sinn-
haftes, erfahrungsgeleitetes Handeln, das entlang des leiblichen Wahrnehmens
und Erlebens erfolgt, mit der relational- und prozessontologischen Perspektive der
Affect Studies, welche individuelle Gefühle oder mentale Zustände nur als abge-
leitete Phänomene kennt, schwer zu fassen. Die körpersoziologische Frage, wie
verschiedene Qualitäten von Berührung, Berührt-Werden und Berührt-Sein (zum
Beispiel Wut, Freude, Traurigkeit) sowie deren Tönungen (zum Beispiel heftig,
vorsichtig, zurückgenommen, leidenschaftlich) praktisch-situativ erzeugt, leiblich
erfahren und gesellschaftlich geformt zum Ausdruck gebracht werden, braucht ein
Verständnis von Empfinden und leiblicher Berührung. Dies ist insbesondere in der
Phänomenologie ausgearbeitet worden.13

Ein wichtiger körpersoziologischer Bezugspunkt für die Frage, wie leibliches
Empfinden entsteht und sozial organisiert ist, bietet Merleau-Pontys Begriff der
»intercorporéité«, der im deutschsprachigen phänomenologischen Diskurs mit

 
10 Scheidt 2020, S. 48.
11 Gugutzer 2020.
12 Vgl. zum Beispiel Massumi 1995; Massumi 2000; Ahmed 2004; Angerer et al. 2014;

Angerer 2017; Seyfert 2018; von Poser et al. 2019.
13 In der Phänomenologie von Merleau-Ponty spielt der Begriff des »Ausdrucks« (Mer-

leau-Ponty 1966, S. 207 ff.) eine zentrale Rolle, ohne allerdings theoretisch ausgearbei-
tet oder soziologisch anschlussfähig zu sein. Dementsprechend gibt es eine Vielzahl an
Bemühungen, soziologisches und phänomenologisches Denken miteinander zu verbin-
den, zum Beispiel Guido Rappe, der die Phänomenologie von Hermann Schmitz mit
einer Biografie- und Habitusperspektive soziologisiert (Rappe 2012), oder Ute
Gahlings, die eine biografische Perspektive stark macht (Gahlings 2016), und nicht
zuletzt Robert Gugutzers Ansatz einer Neophänomenologischen Soziologie (Gugutzer
2017; Gugutzer 2020).

Von Angesicht zu Angesicht 563

Leviathan, 49. Jg., 4/2021

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:24:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560


»Zwischenleiblichkeit«14 und in der Körpersoziologie mit Interkorporalität über-
setzt wird. Interkorporalität meint, dass Selbst- und Fremdbezug unmittelbar mit-
einander verflochten sind. Der Selbstbezug tritt im Fremdbezug auf, der Einzelne
ist leiblich auf den Anderen und zugleich auf den eigenen Leib bezogen. Die Inter-
korporalität befindet sich, so Merleau-Ponty, mit der Zwischenwelt (»inter-
monde«) im Bunde. Hier verschränken sich Körper in Interaktionen mit Affekten
und dem sozialen Reglement, das bestimmte Muster, eine jeweilige Ordnung auf-
weist. Bernhard Waldenfels beschreibt dies so: »Es begegnet mir in der Empfin-
dung die Welt, und im Empfinden, in der Art und Weise, wie die Welt uns begeg-
net, empfinde ich gleichzeitig mich selbst, fühle ich mich erleichtert, belastet oder
wie auch immer.«15 Insofern ist das Empfinden immer als ein Mit-Empfinden auf-
zufassen. Belastung oder Sorge, wie sie in der Corona-Krise vermehrt zu beobach-
ten waren, sind aus dieser Sicht soziale Gefühle, die auch davon bestimmt sind,
dass der Einzelne immer schon mit-betroffen ist vom Leben des Anderen. Empfin-
dungen werden verstanden »[…] als die Art und Weise, sich auf die Dinge zu
beziehen, und daran sind die Anderen von vorherein beteiligt«.16

Entsprechend werden Tätigkeiten im phänomenologischen Sinn auch nicht
einem einzelnen Akteur zugeschrieben, sondern als Mit-Tätigkeit, als ein Ineinan-
dergreifen von eigenem und fremdem Tun verstanden – so wie Alfred Schütz17 das
Musizieren und Howard S. Becker18 den kollektiven Akt des Orchesterspiels
beschrieben haben: als sinnhafte Körperbewegungen, die im Hören und Spielen
aufeinander abgestimmt sind und ein Zusammenspiel ergeben, in dem der Ein-
zelne nicht nur für sich selber oder seinen Part spielt, sondern sich in das Spiel der
Anderen einstimmt. Ähnlich ist es bei einem Begrüßungsritual, das immer eine
reale und eine symbolische Handlung zugleich ist: Zwei Hände greifen faktisch
ineinander und drücken zugleich diese Verflechtung der Hände aus.

An diesen Beispielen wird zudem deutlich, dass interkorporale Veflechtungen
situativ hervorgebracht werden. Merleau-Ponty hebt die Relevanz der situativen
raumzeitlichen Positionalität des Körpers hervor, wenn er schreibt: »Worauf es
[...] ankommt ist [...] mein Leib als System möglicher Aktionen, ein virtueller
Leib, dessen phänomenaler ›Ort‹ sich durch seine Aufgabe und Situation
bestimmt. Mein Leib ist da, wo er etwas zu tun hat.«19

Um Situativität zu fassen, ist es nötig, Ort und Raum sowie Körper und Leib20

voneinander zu unterscheiden. Situativität ist an Ort und Raum gebunden. Aber
 
14 Waldenfels 2000, S. 286.
15 Ebd., S. 285.
16 Ebd., S. 289.
17 Schütz 2016.
18 Becker 1997.
19 Merleau-Ponty 1966, S. 291; Hervorhebung im Original.
20 Phänomenologische Konzepte unterscheiden sich im Hinblick auf ihre Bestimmung des

Verhältnisses von Körper und Leib. Hermann Schmitz beschreibt den Leib als das
Eigene, nur auf das Selbst Bezogene, das im Spüren erfahrbar wird, und unterschei-
det ihn vom Körper als das, was äußerlich wahrgenommen wird (Schmitz 2011). Bei

564 Gabriele Klein und Katharina Liebsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:24:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560


anders als das Ding, das nur an einem Ort sein kann, ist der Mensch nie nur ein-
zig an dem Ort, an dem sich sein Körper befindet, sondern leiblich immer auch
dort, wohin sich seine Aufmerksamkeit richtet – so beispielsweise in technisch
vermittelten Gesprächssituationen. Die Präsenz ist durch die Gleichzeitigkeit von
Örtlichkeit und Räumlichkeit also doppelt – als körperliche und leibliche – vor-
handen, wobei die interkorporale Verflechtung – unabhängig vom Ort, an dem
die Körper sind – eine Räumlichkeit herstellt, die immer etwas gemeinsam Geteil-
tes meint.

In phänomenologischen Ansätzen wird Weltbezug über Empfindung, Wahrneh-
mung und Bewegung hergestellt. Das Handeln wird in der körperlichen Bewegung
sichtbar und zugleich leiblich spürbar, wie beispielsweise die Schlaffheit und der
Schweiß der Hand, die zum Gruß gereicht wird, oder Schalk, Dynamik und Spott
des Pandemie-Ersatzgrußes mit ausgestrecktem Ellenbogen oder Fuß. Damit sind
Empfindung, Wahrnehmung und Bewegung nicht nur als Zugang zur Welt, son-
dern auch als Medien der Selbstdarstellung positioniert. Selbstdarstellung meint
hier nicht, wie beispielsweise bei Goffman, Inszenierungen des Ich, sondern den
leiblichen »Ausdruck«21 per se: Man stellt sich leiblich als jemand dar, der etwas
fühlt, erfährt und denkt. Denn: Im Ausdruck entsteht der Weltbezug, im Aus-
druck selbst realisiert sich das Ausgedrückte.

Körper, Affekt, Ausdruck und Interaffektivität

Die Phänomenologie stellt das Mit-Empfinden als Verflechtung von Affekt und
Ausdruck als grundsätzlich leiblich gebunden heraus. Im gegenseitigen Wahrneh-
men und Mit-Empfinden färben sich die interkorporalen Verflechtungen affektiv.
Denn ob Wut, Angst, Trauer oder Empörung – jeder Ausdruck hat eine bestimmte
Qualität und verschiedene Tönungen, die sich in spezifischen Intensitäten und
Bewegungsdynamiken äußern und Atmosphären von gemeinsam geteilten Welten,
den »Zwischenwelten«, erzeugen. Thomas Fuchs führt deshalb den Begriff der
»Interaffektivität«22 ein, den er als einen Aspekt interkorporaler Verflechtung und
als »wechselseitige Sinnstiftung«23 versteht. Die Affekte sind interkorporal, sie
können von keinem Einzelnen in der Interaktion allein initiiert oder kontrolliert
werden. Zudem sind Affekte in den durchweg interkorporal verflochtenen Inter-
aktionen an der Genese des sozialen Sinns der Situation ebenso beteiligt wie
Kognition und Ratio.

In diesem Verständnis eines interkorporalen, situativ und performativ herge-
stellten Sinns, der in der Qualität und Tönung des Ausdrucks – in der ausgeführ-
ten Geste, im je besonderen Blick, der spezifischen Mimik, der Körperhaltung

1.1

 
Merleau-Ponty hingegen weicht der Dualismus von Leib und Körper einem Verständ-
nis des Leiblichen, das an Wahrnehmung, Empfindung und Bewegung gebunden ist.
Die beiden Autoren bieten deshalb unterschiedliche Anknüpfungspunkte für soziologi-
sche Überlegungen; siehe dazu Gugutzer 2017.

21 Merleau-Ponty 1966, S. 207 ff.
22 Fuchs 2017.
23 Fuchs, De Jaegher 2009, S. 465.

Von Angesicht zu Angesicht 565

Leviathan, 49. Jg., 4/2021

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:24:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560


oder der Rhythmik der Bewegung – erzeugt und zugleich in der Interaktionssitua-
tion selbst erst sichtbar und sozial relevant wird, sind Wahrnehmungen und
Handlungen weder Abbild einer übergeordneten Struktur noch der Subjektivität
einer Person. Das Umarmen zur Begrüßung ist demnach nicht als die äußere
Erscheinungsweise von Zuneigung zu verstehen, sondern als körperlich-affektiver
Ausdruck einer interkorporalen Verflechtung. Dieser Ausdruck wird wechselseitig
wahrgenommen und anerkannt und kann situativ als passend oder unangemessen
gedeutet werden. Dass die Begriffe Interkorporalität und Interaffektivität Leib-
lichkeit und Affektivität von und in Interaktionen und deren raum-zeitliche Ein-
bettungen in den Mittelpunkt stellen, ist soziologisch instruktiv. In einer Zeit, in
der Umarmungen nur eingeschränkt erlaubt sind, in der ein Kuss durch das Tra-
gen von Masken behindert, verhindert oder in videogestützter Interaktion panto-
mimisch oder stellvertretend durch ein Emoji-Piktogramm realisiert wird, fordern
diese Begriffe dazu auf, die Pandemie auch in ihrem leiblichen Ausdruck – Mimik,
Gesten, Körperhaltungen, Körperbewegungen und Berührungen – zu verstehen.

Interkorporalität, Ding und Medium

Streng genommen gibt es in der phänomenologischen Tradition Merleau-Pontys
keine Interkorporalität mit Dingen, da diese selbst nicht fühlen und ko-responsiv
sein können. Dennoch ist unabweisbar und in der Kommunikation von Angesicht
zu Angesicht, zum Beispiel mit Maske oder per Video, direkt erfahrbar, dass Inter-
korporalität durch Dinge und Medien vermittelt sein kann, dass interkorporale
Verflechtungen durch Dinge und Medien ermöglicht, bestimmt, eingegrenzt oder
auch erweitert werden und dass diese den Ausdruck wie auch die Interaktions-
und Berührungsordnung (mit)gestalten. Beispielsweise entstehen Interkorporalitä-
ten mit Dingen und Medien, wenn sich die Beteiligten in Videokonferenzen
pünktlich mit Ton und Kamera einschalten und so den Beginn des Gesprächs real
und symbolisch initiieren. In dem abgestimmten Tun erwächst mit dem über
Medientechnik erzeugten Eingangsritual – alle sagen »Hallo« oder schreiben eine
Begrüßungsformel in den Chat – ein gemeinsam erfahrener Moment, der zugleich
ein Gefühl von Gemeinschaft ausdrückt.

In der Forschung zur Interkorporalität ist deshalb die Forderung aufgestellt
worden, das auf die Ko-Präsenz physisch anwesender Körper fokussierte Ver-
ständnis des phänomenologischen Interkorporalitätsbegriffs zu erweitern.24 So
schlagen Christian Meyer, Jürgen Streeck und J. Scott Jordan vor, von »vermittel-
ter Interkorporalität« zu sprechen, um die verschiedenen Möglichkeiten und For-
men einer materiell-technischen Ergänzung körperlicher Begegnungen und leibli-
cher Erfahrungen zu fassen. Sie halten es dabei für zentral, die visuellen,
akustischen und haptischen Facetten der interkorporalen Erfahrung in Bezug auf
die technischen Funktionen von körperlicher Erweiterung und zeitlicher Ausdeh-
nungen abzuklären und dabei auch die mit technischen Materialitäten verbunde-

1.2

 
24 Siehe zum Beispiel Raab 2008 oder auch Streeck, Jordan 2009.

566 Gabriele Klein und Katharina Liebsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:24:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560


nen Eigenschaften, Logiken und Zwänge zu erforschen.25 In diesem Sinne analy-
siert beispielsweise Elisabeth Keating die interkorporalen Verflechtungen mit
Avataren,26 Peter Auer und Nina Hörmeyer untersuchen technische Assistenzsys-
teme, die Behinderten bei der Weltwahrnehmung helfen,27 und Annamaria Carusi
und Aud Sissel Hoel arbeiten mit Merleau-Pontys Begriff des »Wahrnehmungs-
kreislaufs«28 und zeigen, wie die Computerisierung von Daten und Berechnungen
in die verkörperte Erfahrung von Menschen einbezogen wird, die mit wissen-
schaftlichen Bildern arbeitet: Es verändern sich die sensorischen Messstandards,
wenn Werkzeuge, Daten und Darstellungen an den fortwährenden Wahrneh-
mungskreisläufen des Körpers beteiligt sind.29 Wahrnehmung, Mit-Empfinden
und Interkorporalität, so wird hier nahegelegt, enthalten immer kulturell und his-
torisch spezifische Komponenten, die mit dem wahrnehmenden Körper verbun-
den sind, ihn modifizieren und normative Affekte zirkulieren lassen, ihn jedoch
keinesfalls vollständig vereinheitlichen oder steuern.

Interkorporalität als analytisches Konzept

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass das Konzept der interkorporalen Ver-
flechtung für ein körpersoziologisches Verstehen pandemischer Abstandsgebote
und Kontaktbeschränkungen drei Aspekte in den Blick rückt: Zum einen fordert
das Konzept dazu auf, die neuen Formen von Begegnung, Berühren, Berührt-Sein
und Berührt-Werden als Verhältnis von Körper, Affekt und Ausdruck zu beschrei-
ben. Zum zweiten muss Interkorporalität in seiner situativen Gegebenheit und sei-
ner atmosphärischen Räumlichkeit untersucht werden. Drittens ist es soziologisch
von Bedeutung, die interkorporalen Verflechtungen daraufhin zu befragen, wie
und wodurch sie strukturiert und reguliert werden und welche neue »Ordnung
der Berührung« sich in den pandemischen Interaktionen zeigt.

Die Corona-Krise ist davon gekennzeichnet, dass zum Zweck der Vermeidung
körperlicher Begegnung neue Interaktionsformen entstanden sind, die räumlichen
Abstand durch den Einbezug von Dingen und Medientechnologien realisieren:
Trennscheiben aus Plexiglas an den öffentlichen Schaltern und Supermarktkassen,
Markierungen auf dem Fußboden, Mund-Nasen-Schutz, Corona-Warn-App.
Andere Formate, wie digitale Kommunikation, haben sich verbreitet oder sind
verpflichtend geworden. Mit Erving Goffman ließe sich sagen: »Interaktionsri-
tuale«30 der »Individuen im öffentlichen Austausch«31 haben sich verändert, und
es sind neue »Formen der Kommunikation in sozialen Situationen«32 hinzugetre-

1.3

 
25 Meyer et al. 2017, S. XXX.
26 Keating 2017.
27 Auer, Hörmeyer 2017.
28 Merleau-Ponty 2003, S. 216–230.
29 Carussi, Hoed 2018.
30 Goffman 1994.
31 Goffman 1971.
32 Goffman 2005.

Von Angesicht zu Angesicht 567

Leviathan, 49. Jg., 4/2021

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:24:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560


ten. Dies verändert die Interaktionsordnung, die Berührungsordnung und die
interkorporalen Verflechtungen als deren vitalisierendes Fundament. Am Beispiel
einer von Distanz geprägten körperpräsentischen Kommunikationssituation, dem
Maske-Tragen, und einer digitalen Präsenzsituation, dem Videomeeting, veran-
schaulichen wir im Folgenden, wie sich interkorporale Verflechtungen auf Distanz
und die gesellschaftliche Ordnung von Körper, Affekt und Ausdruck gestalten.

Interkorporalität auf Distanz

Verhüllter Ausdruck: Die Maske

Das Gesicht und die Mimik sind für den Ausdruck entscheidend.33 Wir »lesen«
die Empfindungen und Gefühle des Anderen im Gesichtsausdruck, erkennen,
wann jemand ein »Pokerface« macht, und sehen, dass Wut, Enttäuschung, Leid,
Trauer, aber auch Glück, Freude und Sehnsucht nur schwer zu verbergen sind.
Das Gesicht ist ein wesentlicher Teil der interkorporalen Verflechtung, der Kör-
perteil, an dem sich das Verhältnis von Körper, Affekt und Ausdruck unmittelbar
und ausdifferenziert zeigt.

Ein Gesicht hat man und macht man. Anders als der Körper leistet das Gesicht
über Mimik und Blick eine feingliederige (Körper-)Arbeit des Ausdrucks. Es ist
diese gefühlsstarke Gesichtspraxis, die als Garant von Authentizität gilt, und den-
noch ist das Gesicht zugleich bemalt, stilisiert und inszeniert. Das Gesicht ist
somit nicht Spiegel des Inneren, sondern Bühne des Ausdrucks. Gesichtsarbeit –
das ist Präsenz des Augenblicks und Repräsentation des Selbst, Ausdruck eines
Empfindens und maskenhaftes Bild, Selbst- und Fremdkontrolle.

Aber das Gesicht muss auch gesehen und sein Ausdruck beglaubigt werden. Auf
diese performative Dimension weist die Herkunft des deutschen Wortes hin: Ge-
Sicht – das vom Betrachter gesehen und dessen Ausdruck authentifiziert wird.
Dieser performative Akt setzt Interkorporalität voraus. Denn es ist nicht der ein-
zelne Gesichtsausdruck, sondern das wechselseitige Betrachten von Angesicht zu
Angesicht, das mit seiner Qualität und Tönung, mit seiner Intensität und Bewe-
gungsdynamik eine gemeinsam erfahrene Welt, eine interkorporale Verflechtung
erzeugt. Was passiert, wenn diese Face-to-Face-Beziehung durch ein Ding aus
Zellstoff irritiert wird?

Während in der Moderne das Gesicht als Ausdruck des wahren Selbst und des
echten Gefühls gilt, steht die Maske für Täuschung und Betrug.34 Das Wort
»Maske« stammt aus dem arabischen Sprachraum und meint: Narr, Posse, Hän-
selei, Scherz. Masken werden zu religiösen, kultischen, theatralen Zwecken getra-
gen, zum Schutz vor Verletzung und Ansteckung oder auch zur Unkenntlichma-
chung des Gesichts. Die Maske verdeckt das individuelle Gesicht und mit ihm die
Chance auf ein wechselseitiges Von-Angesicht-zu-Angesicht, auf das Anerkennen
und Scheitern von Mit-Empfinden, von Erkennen und Verkennen des Ausdrucks.

2.

2.1

 
33 Simmel 1995 [1901].
34 Macho 1999, S. 122; Belting 2013, S. 25.

568 Gabriele Klein und Katharina Liebsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:24:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560


Anders als die Kunstmaske ist die schmucklose obligatorische Maske der Pande-
mie biologisch begründet und zu medizinischen Zwecken eingesetzt. Und gerade
deshalb zeigt sie uns das zeittypische, globale, öffentliche Gesicht, das reale und
zugleich das symbolische Gesicht der Pandemie, ihr Portraitbild. Mit der standar-
disierten medizinischen Maske, die den Großteil des Gesichts bedeckt und nur
noch den Augen, dem Blick und den Augenbrauen Spielraum zur Ausdrucksarbeit
gibt, haben wir unser »Ge-Sicht« als »An-Sicht« und Medium interkorporaler
Verständigung verloren.

Seitdem das Tragen von Masken zur Bekämpfung der Covid-19-Pandemie ver-
bindlich wurde, hat sich das Bild der öffentlichen Kommunikation und auch die
Erfahrung der direkten Kommunikation verändert: Man schaut in Gesichter, in
denen neue, blütenweiße und akkurat sitzende oder auch zerknitterte, verrutschte
und von Essensresten oder Schminke befleckte Masken hängen. Manche Masken
geben der Gesichtsform eine Kontur und verdecken das eine oder andere Doppel-
kinn, weil sie bei Nichtgebrauch unter dasselbe gezogen werden. Manche besche-
ren dem Träger Segelohren. Wir sprechen mit Menschen und können beobachten,
wie sich ihre Masken hektisch aufblähen und zusammenziehen, weil sie aufgeregt
sind und offensichtlich Atemnot unter der Maske herrscht. Wir schauen in Augen,
die uns rat- und hilflos anblicken, und erahnen, dass unser Gegenüber nichts ver-
steht, weil er schlecht hört und die nunmehr verdeckte Mimik des Anderen benö-
tigt, um dessen Worten zu folgen. Wir scherzen mit denjenigen, die vor sich hin
schimpfend die Masken vom Gesicht zerren, wenn sie die Orte verlassen, wo
»Maskenpflicht« herrscht. Wir schmunzeln, wenn sich das Haltegummi im Bril-
lenbügel verknotet hat. Wir schauen demütig, wenn wir selbst in ein Geschäft
gehen und vergessen haben, die Maske aufzusetzen und coram publico zurechtge-
wiesen werden. Und wir reagieren gereizt, wenn um uns herum dauernd jemand
darauf hinweist, dass ein Anderer die Maske nicht richtig sitzen hat, den Abstand
nicht einhält oder nicht das Hygienespray für die Hände nutzt.

Die Maske übernimmt die Führung in der präsentischen Face-to-Face-Kommu-
nikation. Sie steuert das Nähe- und Distanzverhalten, und sie irritiert die perfor-
mative Erzeugung der interkorporalen Verflechtung: Denn wenn die Ausdrucks-
geste einer Empfindung, das Lächeln oder Grinsen beispielsweise, hinter der
Maske keinen Sinn macht, weil sie nicht gesehen werden kann, dann kann das mit
dem Ausdruck verbundene Empfinden nicht hergestellt werden. Dies stört auch
die Berührungsordnung, da Muster und Modi von Affizierung nicht mehr rei-
bungslos funktionieren. Der sozial eingeübte und habitualisierte Gesichtsausdruck
ist zwar hinter der Maske präsent, aber er ist zugleich auch absent – und damit
für den Anderen nicht mehr les- und erfahrbar, sondern nur erahnbar. So ist nicht
nur der Gesichtsausdruck als sinnstiftende körperliche Handlung reduziert, son-
dern auch die interkorporale Verflechtung gebrochen. Die Interaktionsteilnehmen-
den sind damit konfrontiert, ihre Gefühlslage anders zum Ausdruck zu bringen:
über Ton und Lautstärke der Stimme, eine intensivierte Mimik von Augen und
Stirn oder bewusst betonte Handgesten oder Körperhaltungen. Mit der Verlage-
rung des Verhältnisses von Körper, Affekt und Ausdruck auf andere Körperteile
und Sinne verändert sich die Ordnung der Berührung.

Von Angesicht zu Angesicht 569

Leviathan, 49. Jg., 4/2021

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:24:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560


Masken werden in öffentlichen Räumen getragen, in denen sowieso ein
bestimmtes Distanzverhalten Konvention ist. Sie erzeugen einen atmosphärischen
Raum der Gleichförmigkeit und der Ausdrucksarmut, weil die interkorporale Ver-
flechtung gebrochen ist und wir auf die Gesichtsarbeit nicht mehr zurückgreifen
können, selbst wenn wir unter der Ausdrucksarmut leiden. »Alles, was öffentlich
ist, ist es durch das Gesicht«, schreiben Gilles Deleuze und Félix Guattari.35 Der
öffentliche Raum ist in Pandemie-Zeiten somit nicht nur durch allgemeine Kon-
takteinschränkungen und Ausgehverbote und durch die Entleerung der Städte ver-
loren gegangen, sondern auch dadurch, dass die Gesichter, die dem öffentlichen
Raum ihren vielfältigen, diversen Ausdruck verleihen, keine Berührung mehr aus-
zulösen vermögen.

Digitalisierte Interkorporalität: Die Video-Konferenz

Während die Pandemie in der öffentlichen, präsentischen Interaktion neue Dinge
– Mund-Nasen-Schutz oder Plexiglasscheiben – zwischen die Beteiligten stellt,
realisiert sich im Home-Office mit der stark angestiegenen Praxis des Video-Kon-
ferierens das soziale Miteinander über ein digitales Kommunikationsmedium.
Eine Videokonferenz ist eine Face-to-Face-Kommunikation der besonderen Art:
Anders als in der präsentischen Kommunikation im öffentlichen Raum sehen wir
in kachelähnlichen Formaten Gesichter – keine Körper. Hier findet eine Kommu-
nikation von Angesicht zu Angesicht statt, die ohne die Gesten und die Sprache
des Körpers und ohne direkten Blickkontakt auskommt. Der Blick ist medial
mehrfach gebrochen – Bildschirm, Kamera und Internetverbindung fordern den
Einzelnen auf, Anblick, Ansicht und Ausdruck bewusst zu gestalten. Zudem
schaut man sich – anders als in der präsentischen Kommunikation – in Videokon-
ferenzen selbst beim Kommunizieren zu.36 Dabei wird die Selbstwahrnehmung
des Ausdrucks mit dessen Bild konfrontiert. Das Bild vom Ich begegnet dem Ein-
zelnen wie die anderen Kachelbilder, als ein Anderer. Es setzt sich aus drei Kom-
ponenten zusammen: dem »face«, das heißt dem Bild vom eigenen Gesichtsaus-
druck, der Oberkörperbekleidung sowie dem Bildhintergrund. Manchmal frieren
die Bilder ein, mitunter bleibt das Videobild ausgeschaltet, und die Frage stellt
sich: Ist der Andere noch anwesend, noch dabei?

Gleichermaßen ist das Hören medientechnisch gesteuert. Mitunter versteht man
nichts, weil der Andere sich von der Kamera entfernt so in Positur gesetzt hat, als
wäre das Videogespräch ein permanentes Modell-Sitzen. Manche sprechen mit
ausgeschaltetem Mikrofon, andere reden engagiert weiter, obwohl die Technik
nicht funktioniert. In diesem Fall macht der emotionslose Hinweis des Compu-
ters: »Ihre Verbindung ist instabil« darauf aufmerksam, dass der Kontakt zwi-
schen den Sprechenden einer Software zu verdanken ist. Wir schalten die eigenen
Mikrofone während des Zuhörens aus, und dies ist mehr als ein höfliches Nicht-
Hineinreden-Wollen. Es ist auch eine durch Technik ermöglichte Unterbrechung

2.2

 
35 Deleuze, Guattari 1992, S. 160.
36 Raab, Soeffner 2005; Aktaş et al. 2018.

570 Gabriele Klein und Katharina Liebsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:24:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560


des Gesprächs und zudem eine Ausschaltung vieler atmosphärischer Räume, die
wir über die Kachelbilder allenfalls erahnen. Denn es sind nicht nur Bildräume, in
die sich die Einzelnen in Position setzen. Es sind reale Orte, in denen sie auch
sind, das heißt: in der sie die Anderen und die Situation leiblich erfahren.

Das Mit-Empfinden in Videokonferenzen realisiert sich somit durchweg in
Bezug auf elektronisch erzeugte Bilder und Töne. Sie zeugen von der körperlichen
Anwesenheit aller Beteiligten, die sich an verschiedenen Orten leiblich erfahren
und sich zur selben Zeit im digitalen Konferenzraum versammeln. Dabei wäre es
verkürzt zu behaupten, dass »responsive Leiblichkeit«37 nicht mehr vorhanden
wäre, dass keine interkorporale Verflechtung stattfände. Die Beteiligten sind zwar
nicht »vor Ort« und befinden sich in unterschiedlichen atmosphärischen Räumen,
aber sie sind situativ, das heißt auch leiblich präsent. Zudem sind sie affektiv in
die Interaktionssituation involviert und auf die anderen Teilnehmenden bezogen.

Bei Videokonferenzen entsteht somit Interkorporalität im Sinne eines Raums
zeitlicher Koordinierung, geteilter Aufmerksamkeit und gemeinsam erfahrener
Praxis. Aber im Unterschied zur präsentischen Kommunikation ist der Ausdruck
verändert. Die digital vermittelten interkorporalen Verflechtungen sind theatrali-
siert (intensivierte Mimik, Gesten des Winkens zur Begrüßung und zum Abschied,
Gestaltung des Bildhintergrunds als Bühne), symbolisch fokussiert (durch derzeit
wenige Emoji, die Gefühle zum Ausdruck bringen sollen) und durch die Verstär-
kung rhetorischer Elemente gekennzeichnet (vermehrter Einsatz von Dankesbe-
kundungen, auch im Forum des Chat).

Verbunden ist der digitale Kommunikationsraum zudem mit Deutungsunsicher-
heit (Warum spricht die Kollegin vor der New Yorker Skyline? Ist sie womöglich
gerade dort? Bringt sie ihr Fernweh zum Ausdruck? Oder doch eher ihr Selbstver-
ständnis einer Kosmopolitin?). Die Interaktionsteilnehmenden sind hier mit neuen
Deutungsanforderungen konfrontiert und mit dem (Noch-)Nicht-Wissen, wie
Aufmerksamkeit erzeugt und gehalten werden kann, wie die Einzelnen mit ihren
Gedanken, Empfindungen und Affekten beteiligt sind und wie in der digital ver-
mittelten, interkorporalen Kommunikation von Angesicht zu Angesicht die Situa-
tion wechselseitig erfahren und stabilisiert wird. Wahrnehmbar sind in der Video-
konferenz nur Bild und Stimme. Es gibt jedoch keine interkorporale Bezugnahme
über den Blick, denn man kann sich nicht direkt in die Augen schauen, der Blick
richtet sich entweder auf das Kachelbild des Anderen oder in die Kamera. In der
Videokonferenz fokussieren sich – ähnlich wie beim Telefonieren – die Sinnes-
wahrnehmungen auf die Stimme, deren Qualität und Tönungen für das Mit-Emp-
finden wichtiger geworden sind. Allerdings moduliert die Videosoftware die Stim-
men: Die Tonfrequenzen, in denen Frauenstimmen sich gemeinhin bewegen, sind
technisch reduziert, sodass ihre Stimmen nicht so wie in Präsenzsituationen zum
Ausdruck kommen können.

In dieser neuen Situation von digitaler Präsenz interkorporaler Verflechtungen
entstehen neue Regeln, die sowohl die Interaktionsordnung als auch die Ordnung
der Berührung verändern. Beispielsweise bringen Home-Office und Videokonfe-
 
37 Waldenfels 1994, S. 618.

Von Angesicht zu Angesicht 571

Leviathan, 49. Jg., 4/2021

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:24:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560


renzen die Kleiderordnung in Bewegung. Denn einerseits hat das Zu-Hause-Arbei-
ten dazu geführt, dass die eigene Bekleidung nicht nur nach ästhetischen Kriterien
oder rollen- und statusabhängig ausgewählt wird, sondern auch danach, ob sie –
wie die Jogginghose – Sitzpositionen ermöglicht, die dem langen Sitzen vor dem
Bildschirm zuträglich, aber im Büro eher unüblich sind. Zudem wird in der Tei-
lung der Kleidung (Oberbekleidung eher formal und der Situation entsprechend)
die Trennung des Körpers in den auf dem Bildschirm sichtbaren und unsichtbaren
Teil unterstützt. Dies stärkt auf der Ebene des leiblichen Erfahrens die Trennung
von Beruf und Privatheit und hilft nicht nur, in der häuslichen Umgebung in die
berufliche Rolle zu schlüpfen, sondern wirkt auch im leiblichen Erleben von Prä-
senz der isolierenden Erfahrung entgegen, dass man allein und nur auf einem Bild-
schirm sichtbar ist.38

Mit diesen Verschiebungen der Kommunikation von Angesicht zu Angesicht im
digitalen Raum bilden sich neue Interaktionsrituale von Sichtbarkeit. Sie kompen-
sieren den Verlust der präsentischen Interaktionsrituale. Wann die Kamera einge-
schaltet und wann sie ausgeschaltet werden kann oder sollte, variiert mit dem
sozialen Kontext oder der konkreten Situation und wird zum Gegenstand neuer
Interaktionsregeln. Während in Seminaren im Rahmen digitaler universitärer
Lehre erwartet wird, dass die sprechende Person auch sichtbar ist oder dies zum
Zwecke der Anwesenheitskontrolle als erforderlich und verpflichtend deklariert
wird, gibt es im Kontext kultureller Online-Veranstaltungen auch das Ansinnen,
das Abschalten der Kamerafunktion als Schutzfunktion zu etablieren – gegen den
eindringenden Blick von außen in das private Setting, gegen die voyeuristische
Option des Heran-Zoomens und der Vergrößerung des Bildes einzelner
Gesprächsteilnehmerinnen und Gesprächsteilnehmer. Die Bildlichkeit von Video-
konferenzen macht es für die Teilnehmenden erforderlich, Repräsentation und
Performanz des Interaktionsgeschehens neu zu bedenken, zu verhandeln und zu
regeln, was wann und wie sichtbar gemacht wird. Zudem wirft sie neue Fragen
von Schutz (zum Beispiel des privaten Raums), der Anonymität und Kontrolle
(zum Beispiel von Anwesenheit und Arbeitszeit) auf, deren soziale sowie gesell-
schaftlich-rechtliche Regelung noch aussteht.

Fazit: Neue Muster interkorporaler Verflechtungen?

Wir haben Situationen neuer Körperdistanzen, wie sie seit März 2020 arrangiert
und erfahren werden, mit Hilfe des Konzepts der Interkorporalität körpersoziolo-
gisch beschrieben, um so die leiblichen Wahrnehmungs-, Ausdrucks-, Verstehens-,
und Wissensformen bei Kontakteinschränkungen während der Corona-Pandemie
genauer erfassen zu können. Indem wir fragen, wie sich in und mit der Pandemie
interkorporale Verflechtungen verändern, geraten Alltagssituationen, wie sie hier
beispielhaft beschrieben wurden, in den Blick. Diese sind als Ausdruck konkreten

3.

 
38 »Home-Office und Mode. ›Wir kleiden uns bewusster‹. Interview mit Antonella Gian-

none von Violetta Simon«, in Süddeutsche Zeitung vom 29. März 2021.

572 Gabriele Klein und Katharina Liebsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:24:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560


interkorporalen Mit-Empfindens zu verstehen und nicht als Produkt von Inten-
tion oder als Repräsentation einer übergeordneten Struktur oder Technik. Hier
erzeugen Ausdruck, Situation und Atmosphäre gemeinsam eine Form beziehungs-
weise ein Muster leiblichen Miteinanders als Bestandteil der gesellschaftlichen
Ordnung von Interaktion und Berührung.

Die offenkundige Veränderung des gesellschaftlichen Verhältnisses von Nähe
und Distanz wurde durch pandemische Verhaltensgebote (zum Beispiel Lock-
down, Social Distancing, Quarantäne, AHA- und 3-G-Regeln) initiiert und durch
die gemeinsame, interaktive Erzeugung von sozialem Sinn zusätzlich stabilisiert
(zum Beispiel das Postulat »Indem wir uns zurücknehmen, schützen wir alle«). In
der unmittelbaren leiblichen Erfahrung der neuen sozialen Ordnung – so wie sie
im Ausdruck interkorporaler Verflechtung, zum Beispiel als aggressive Weigerung,
eine Maske zu tragen, oder als kollektive Ermüdung nach einer zweistündigen
Videokonferenz, wirksam wird – werden diese Veränderungen als real wahrge-
nommen und erfahren.

Die Veränderung des gesellschaftlichen Verhältnisses von Nähe und Distanz
durch das pandemische Gebot des körperlichen Abstands und der sozialen Dis-
tanz vollzieht sich darüber, dass Distanz als neue Norm zum regulativen Aspekt
von Interaktionen, zum Element interkorporaler Verflechtungen und deren Situa-
tion, zum Bestandteil von Körper, Affekt, Ausdruck und Atmosphäre wird. Ent-
sprechend selbstverständlicher werden im Alltag Interaktionssituationen, in denen
Interkorporalität durch Dinge oder Medientechnik vermittelt ist. Im Zuge dessen
wird Mit-Empfinden erschwert (die Maske verdeckt das Lächeln oder den skepti-
schen Zug um den Mund) oder medientechnisch gesteuert. Mit der durch Dinge
und Technik provozierten materialen oder medialen Erzeugung von Ausdruck
geht eine Theatralisierung von Mimik (Ausdruck der Augen beim Maskentragen,
Gesichtsmimik bei Videokonferenzen), die Verstärkung des Gestischen (beim
Maskentragen) sowie die zunehmende Vergewisserung des gemeinsam Erlebten
über Sprache einher.

Zudem ist die kollektive Erfahrung von Interkorporalität, die durch Dinge und
Medien vermittelt ist, von einer Affekt-Dämpfung und Gefühlskontrolle
bestimmt; »ZOOM-Fatigue« findet beispielsweise hier ihre Ursache. Die Heraus-
stellung von Gefährlichkeit und Gefährdung des biologischen Körpers in der Pan-
demie intensiviert die leibliche Erfahrung von Unsicherheit und Sorge, die wiede-
rum mit dem Verlust von Spontanität, Rausch und Mut einhergeht. Die Erosion
der Berührungsordnung, die in der Irritation und Unterbrechung interkorporaler
Verflechtungen begründet liegt, führt zu einer Formalisierung und Standardisie-
rung von Körper, Affekt und Ausdruck. Dadurch werden die Möglichkeiten nivel-
liert, die schimmernden und schillernden Tönungen des Ausdrucks herzustellen,
die wesentlich das soziale Miteinander prägen: Mit-Empfinden und Mit-Gefühl,
die sich in Empathie und Zuneigung wie auch Wut, Zorn und Hass äußern.

Literatur

Ahmed, Sara 2004. »Affective Economies«, in Social Text 22, 2, S. 117–139.

Von Angesicht zu Angesicht 573

Leviathan, 49. Jg., 4/2021

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:24:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560


Aktaş, Ulaş; Lehner, Nikolaus; Klemm, Matthias; Rode, Daniel; Schmidl, Alexander; Staples,
Ronald; Waldmann, Maximilian; Wöhrle, Patrick 2018. »Leib & Netz: Neue Körperbe-
züge als theoretische Herausforderung – ein Forschungsprogramm?«, in Leib und Netz.
Medienkulturen im digitalen Zeitalter, hrsg. v. Klemm, Matthias; Staples, Ronald, S. 177–
189. Wiesbaden: Springer VS.

Angerer, Marie-Luise 2017. Affektökologie: Intensive Milieus und zufällige Begegnungen.
Lüneburg: meson press.

Angerer, Marie-Luise; Bösel, Bernd; Ott, Michaela. Hrsg. 2014. Timing of Affect: Epistemolo-
gies, Aesthetics, Politics. Zürich: Diaphanes.

Auer, Peter; Hörmeyer, Ina 2017. »Augmentative and Alternative Communcation (AAC).
Intercorporeal, Embodied and Disembodied Practices«, in Intercorporeality. Emerging
Socialities in Interaction, hrsg. v. Meyer, Christian; Streeck, Jürgen; Jordan, J. Scott,
S. 323–360. Oxford: Oxford University Press.

Becker, Howard S. 1997. »Kunst als kollektives Handeln«, in Soziologie der Kunst, hrsg. v.
Gerhards, Jürgen, S. 23–40. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Belting, Hans 2013. Faces. Eine Geschichte des Gesichts. München: C. H. Beck.
Berger, Peter L.; Luckmann, Thomas 2004 [1966]. Die gesellschaftliche Konstruktion der

Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. Frankfurt a. M.: S. Fischer.
Carusi, Annamaria; Hoel, Aud Sissel 2018. »Merleau-Ponty and the Measuring Body«, in Jour-

nal Theory, Culture & Society 35, 1, S. 45–70.
Deleuze, Gilles; Guattari, Félix 1992. Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie. Ber-

lin: Merve.
Fuchs, Thomas 2017. »Intercorporeality and Interaffectivity«, in Intercorporeality. Emerging

Socialities in Interaction, hrsg. v. Meyer, Christian; Streeck, Jürgen; Jordan, J. Scott, S. 3–
23. Oxford: Oxford University Press.

Fuchs, Thomas; De Jaegher, Hanne 2009. »Enactive Intersubjectivity: Participatory Sense-
making and Mutual Incorporation«, in Phenomenology and the Cognitive Sciences 8,
S. 465–486.

Gahlings, Ute 2016. Phänomenologie der weiblichen Leiberfahrungen. 2., mit einem Nachwort
versehene Auflage. Freiburg: Karl Alber.

Goffman, Erving 1971. Das Individuum im öffentlichen Austausch. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Goffman, Erving 1981. »The Interaction Order«, in American Sociological Review 48, S. 1–17.
Goffman, Erving 1994. Interaktionsrituale. Über Verhalten in direkter Kommunikation. 3.

Auflage. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Goffman, Erving 2005. Rede-Weisen. Formen der Kommunikation in sozialen Situationen.

Konstanz: UVK.
Gugutzer, Robert 2017. »Leib und Situation. Zum Theorie- und Forschungsprogramm der

Neophänomenologischen Soziologie«, in Zeitschrift für Soziologie 46, 3, S. 147–166.
Gugutzer, Robert 2020. »Der Leib in der Soziologie. Eine Würdigung«, in Den LeibKörper

erforschen. Phänomenologische, geschlechter- und bildungstheoretische Perspektiven auf
die Verletzlichkeit des Seins, hrsg. v. Müller, Beatrice; Spahn, Lea, S. 45–64. Bielefeld:
transcript.

Gugutzer, Robert; Klein, Gabriele; Meuser, Michael. Hrsg. 2021. Handbuch Körpersoziologie.
2 Bände. 2. Auflage. Wiesbaden: Springer VS.

Hahn, Hans Peter 2015. Vom Eigensinn der Dinge. Für eine neue Perspektive auf die Welt des
Materiellen. 5. Auflage. Berlin: Neofelis.

Keating, Elizabeth 2017. »Challenges of Conducting Interaction with Technologically Media-
ted Bodies«, in Intercorporeality. Emerging Socialities in Interaction, hrsg. v. Meyer,
Christian; Streeck, Jürgen; Jordan, J. Scott, S. 303–322. Oxford: Oxford University Press.

Klein, Gabriele; Liebsch, Katharina 2020. »Herden unter Kontrolle. Körper in Corona-Zei-
ten«, in Die Corona-Gesellschaft. Analysen zur Lage und Perspektiven für die Zukunft,
hrsg. v. Volkmer, Michael; Werner, Karin, S. 57–65. Bielefeld: transcript.

Klein, Gabriele; Liebsch, Katharina 2021 a. »Ansteckung«, in Handbuch Körpersoziologie,
Band 2, hrsg. v. Gugutzer, Robert; Klein, Gabriele; Meuser, Michael. 2. Auflage. Wiesba-
den: Springer VS (im Erscheinen).

574 Gabriele Klein und Katharina Liebsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:24:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560


Klein, Gabriele; Liebsch, Katharina 2021 b. »Ansteckende Berührungen. Körper-Ordnungen in
der Krise«, in Sinn in der Krise. Kulturwissenschaftliche Beobachtungen zur Covid-19-
Pandemie, hrsg. v. Beuerbach, Jan; Gülker, Silke; Karstein, Uta; Rösener, Ringo. Wien:
Praesens-Verlag (im Erscheinen).

Lindemann, Gesa 2020. Die Ordnung der Berührung. Staat, Gewalt und Kritik in Zeiten der
Coronakrise. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.

Macho, Thomas 1999. »Das prominente Gesicht. Vom Face-to-Face zum Interface«, in Alle
möglichen Welten. Virtuelle Realität, Wahrnehmung, Ethik der Kommunikation, hrsg. v.
Faßler, Manfred, S. 121–136. München: Fink.

Massumi, Brian 1995. »The Autonomy of Affect«, in Cultural Critique 31, S. 83–109.
Massumi, Brian 2000. Parables for the Virtual: Movement, Affect, Sensation. Durham: Duke.
Merleau-Ponty, Maurice 1966. Phänomenologie der Wahrnehmung. Berlin: de Gruyter.
Merleau-Ponty, Maurice 2003. Das Primat der Wahrnehmung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Meyer, Christian; Streeck, Jürgen; Jordan, J. Scott 2017. »Introduction«, in Intercorporeality.

Emerging Socialities in Interaction, hrsg. v. Meyer, Christian; Streeck, Jürgen; Jordan, J.
Scott, S. XV-XIIX. Oxford: Oxford University Press.

Müller, Michael R.; Raab, Jürgen 2017. »Interaktionstheorie«, in Handbuch Körpersoziologie,
Band 1, hrsg. v. Gugutzer, Robert; Klein, Gabriele; Meuser, Michael, S. 259–276. Wiesba-
den: Springer VS.

Park, Robert E. 1924. »The Concept of Social Distance as Applied to the Study of Racial Atti-
tudes and Racial Relations«, in Journal of Applied Sociology VIII, S. 339–344.

Raab, Jürgen 2008. »Präsenz und mediale Präsentation. Zum Verhältnis von Körper und tech-
nischen Medien aus Perspektive der phänomenologisch orientierten Wissenssoziologie«, in
Phänomenologie und Soziologie. Theoretische Positionen, aktuelle Problemfelder und
empirische Umsetzungen, hrsg. v. Raab, Jürgen; Pfadenhauer, Michaela; Stegmaier, Peter;
Dreher, Jochen; Schnettler, Bernt, S. 233–244. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen-
schaften

Raab, Jürgen; Soeffner, Hans-Georg 2005. »Körperlichkeit in Interaktionsbeziehungen«, in
Soziologie des Körpers, hrsg. v. Schroer, Markus, S. 166–188. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Rappe, Guido 2012. Leib und Subjekt. Phänomenologische Beiträge zu einem erweiterten
Menschenbild. Bochum: Projektverlag.

Scheidt, Carl-Eduard 2020. »Abschied vom Handschlag«, in Jenseits von Corona. Unsere Welt
nach der Pandemie. Perspektiven aus der Wissenschaft, hrsg. v. Kortmann, Bernd; Schulze,
Günter G., S. 43–50. Bielefeld: transcript.

Schmitz, Hermann 2011. Der Leib. Berlin, Boston: de Gruyter.
Schütz, Alfred 1960. Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Einleitung in die verste-

hende Soziologie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Schütz, Alfred 2016. »Gemeinsam Musizieren. Eine Studie sozialer Beziehungen«, in Schriften

zur Musik. Alfred Schütz Werkausgabe, Band VII, hrsg. v. Sebald, Gerd; Stascheit,
Andreas G., S. 147–176. Konstanz: UVK.

Seyfert, Robert 2018. »Automation and Affect: A Study of Algorithmic Trading«, in Affect in
Relation: Families, Places, Technologies, hrsg. v. Röttger-Rössler, Birgitt; Slaby, Jan,
S. 197–217. Abingdon, New York: Routledge.

Simmel, Georg 1995 [1901]. »Die ästhetische Bedeutung des Gesichts«, in Aufsätze und
Abhandlungen 1901–1908, Band 1, hrsg. v. Simmel, Georg, S. 36–42. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Steinbach, Anja 2004. Das Konzept der sozialen Distanz. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwis-
senschaften.

Streeck, Jürgen; Jordan, J. Scott 2009. »Projection and Anticipation in Embodied Interaction«,
in Discourse Processes 46, Special Issue, S. 2–3.

von Poser, Anita; Heyken, Edda; Ta, Thi Minh Tam; Hahn, Eric 2019. »Emotion Reper-
toires«, in Affective Societies. Key Concepts, hrsg. v. Slaby, Jan; von Scheve, Christian,
S. 241–251. London, New York: Routledge.

Waldenfels, Bernhard 1994. Antwortregister. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Waldenfels, Bernhard 2000. Das leibliche Selbst. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Von Angesicht zu Angesicht 575

Leviathan, 49. Jg., 4/2021

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:24:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560


Zusammenfassung: Der Aufsatz thematisiert aus körpersoziologischer Perspektive Situatio-
nen neuer Körperdistanz, wie sie seit März 2020 arrangiert und erfahren werden. Mit
Bezugnahme auf das phänomenologische Konzept der Interkorporalität werden die leibli-
chen Wahrnehmungs-, Ausdrucks- und Affektformen im Lockdown der Covid-19-Pande-
mie untersucht. Hier zeigen sich neue Muster der Interaktion und der Berührung, die in
interkorporalen Verflechtungen das soziale Empfinden verändern.

Stichworte: leibliche Erfahrungen, Interkorporalität, soziale Distanz, Affekt, Ausdruck,
Körpersoziologie

Face to Face. Encounter and Touch during the Pandemic

Summary: The article addresses from a body-sociological perspective situations of the new
body distance as they have been managed and experienced since March 2020. With refer-
ence to the phenomenological concept of inter-corporality, it examines the corporal forms
of perception, expression and affect during the lockdown of the Covid-19 pandemic. Here,
new patterns of interaction and touch are revealed, which alter social sensation in inter-
corporal entanglements.

Keywords: corporal experience, inter-corporality, social distance, affect, expression, sociol-
ogy of the body

Autorinnen

Gabriele Klein
Universität Hamburg
Institut für Bewegungswissenschaft
Turmweg 2
20148 Hamburg
Deutschland
gabriele.klein@uni-hamburg.de

Katharina Liebsch
Helmut-Schmidt-Universität/Universität der Bundeswehr Hamburg
Fakultät für Geistes- und Sozialwissenschaften
Holstenhofweg 85
22043 Hamburg
Deutschland
k.liebsch@hsu-hh.de

576 Gabriele Klein und Katharina Liebsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:24:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2021-4-560

