S Schluss

stattdessen fir die Ricksichtnahme auf alle Lebewesen oder sogar auf
Okosysteme argumentieren sollte.

5.3 Ausblick

Lacans Theorien sind der psychoanalytischen Praxis verpflichtet und fo-
kussieren sich u. a. auf das menschliche Begehren und Geniefen, aber
sie haben auch auflerhalb dieses Diskurses ihre Relevanz. Die Botschaft,
die man aus seinen Theorien im Hinblick auf die Tierethik gewinnen
kann, lautet nicht, dass wir uneingeschrankt geniefen sollen. Es ist kein
impliziter Aufruf dazu, alles mit Tieren zu tun, das uns Befriedigung
verschafft. Im Gegenteil: Die Absicht, Tiere vor menschlicher Willkar
zu bewahren, entspricht vielleicht dem Versuch, sich vor einem schlech-
ten Genieflen zu bewahren.’? Das In-Beziehung-Setzen von Mensch und
Tier als Wesen mit ahnlichen Eigenschaften dient moglicherweise auch
dazu, dem Genieflen mehr Sinn zu verlethen. Lacans Theorien bieten
allerdings keinen Ansatzpunkt, der unmittelbar den Aufruf zum Verzicht
(z. B. auf Fleischkonsum) nahelegt, zumindest dann nicht, wenn dabei
zugleich der Anspruch auf ein wirklich erfillendes Genieflen fortbesteht
oder eine (andere) Form von imaginidrer Vereinnahmung der Tiere droht.
Das Genielen kann dartiber hinaus ohnehin nicht direkt eingefordert
werden, ohne zugleich das Gefiihl des Verlustes oder des Aufgezwungenen
zu bestirken. Tiere mussen also nicht ,gewaltsam® in unser imaginares
Selbstbild hineingedringt werden und nicht alles an Tieren muss ginzlich
im eigenen Sinnhorizont erfassbar sein. Der Respekt vor Tieren scheint
auch oder vor allem da denkbar, wo sich das Ahnliche und das Fremde
bzw. das Eigene und das Andere verschrinken — der Punkt inbegriffen, wo
es komisch wird, wo Tiere unsere Vorstellung des gelungenen GeniefSens
zu parodieren scheinen.

Manche Begegnungen mit Tieren sind so gesehen vielleicht wie Unter-
brechungen oder Einschnitte im Sprechen, Denken und Geniefen, die
dabei helfen, das vermeintliche ,Zentrum Mensch“ mit einer gewissen

82 Slavoj Zizek (2006, 403-404) ist Gbrigens der Ansicht, dass die Psychoanalyse
heute der einzige Diskurs sei, der den Menschen im Angesicht der tberall vor-
herrschenden Genieffens-Imperative erlaubt, eben nicht zu genieffen (wobei hier
wohl vor allem die psychoanalytische Praxis gemeint ist).

398

hitps://dol.org/10.5771/8783748031980-398 - am 13.01.2026, 11:46:27. O



https://doi.org/10.5771/9783748931980-398
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.3 Ausblick

Selbstironie zu sehen.83 Wir stehen in Beziehung zu den Tieren, doch
die Bezichung ldsst immer auch Fragen offen (z. B. die Frage, was wir
fur die Tiere sind oder wie Tiere fithlen und wahrnehmen), denn die
Signifikanten, die festlegen, in welchen Rollen uns die Tiere begegnen,
sind aus Lacan’scher Sicht aufgesetzt und der eindeutige Sinn der Mensch-
Tier-Beziehung bleibt letztlich illusionir. Dies gilt auch fir die eigene
Identitit und das eigene Genieffen bzw. unser ambivalentes Verhaltnis
zu diesem. Das bedeutet allerdings nicht, dass man damit aufthéren soll
oder kann, in Beziechung zu Tieren zu treten, ihnen Namen zu geben
oder ihre Fihigkeiten zu erforschen. Auch die Anthropomorphisierung
der Tiere muss nicht in jedem Fall negativ bewertet werden, wenn man
um die Grenzen der ,Vermenschlichung® weiff. Die Tiere sind Teil der
menschlichen Sprachwelt; sie sind auch das, zu dem wir sie machen. Die
Erfahrungen mit Tieren kdnnen aber zugleich ein anthropozentristisches
Selbstbild in Frage stellen, indem sie aufzeigen, dass Tiere immer nur
mehr oder weniger das sind, was wir von ihnen behaupten — z. B. Ob-
jekte menschlicher Vereinnahmung und Idealisierung. Das menschliche
Subjekt des Genieflens ist nicht in einem stabilen sprachlichen Fundament
verankert, das den ultimativen Sinn des eigenen Seins garantiert oder
Idealitit beanspruchen kann. Sofern diese Sichtweise einen Wert fir die
Tierethik hat, dann in der Uberlegung, dass das, was uns von Tieren
zu trennen scheint (das Wort bzw. die Sprache), auch das ist, was uns
von einem vermeintlich erfiillenden GeniefSen trennt und uns von ,uns
selbst* entfernt. Vielleicht besteht eine Herausforderung in der Kritik des
(moralischen) Anthropozentrismus darin, die Unmoglichkeit eben dieses
Eins-Seins und die damit verbundene Ambivalenz anzunehmen.

83 Peter Buse (2017) betrachtet manche von Lacans eigenen Kommentaren z. B.
tiber Tiere in seinen spiteren Seminaren auch als Unterbrechungen dessen, was
sich auf sinnvolle Weise tber seine Lehre vermittelt lasst (siche Kap. 4.3).

399

hitps://dol.org/10.5771/8783748031980-398 - am 13.01.2026, 11:46:27. O



https://doi.org/10.5771/9783748931980-398
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hitps://dol.org/10.5771/8783748031980-398 - am 13.01.2026, 11:46:27.



https://doi.org/10.5771/9783748931980-398
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

