Einleitung

»Nous sommes, au fond, les docteurs de la Répu-
blique francaise, comme les psychologues furent
ceux de la Monarchie constitutionnelle, et les idéo-

logues ceux de la premiére révolution.«
(Auguste Comte, Brief an Horace de Montegre
vom 5. April 1848)"

a. Cogito und Leben: an der Wurzel
der modernen Bio-Techno-Kratie

Die von Mendelssohn und Kant aufgeworfene Frage nach der Aufkld-
rung ist in Frankreich vor allem in der Tradition der histoire des sciences
zum Tragen gekommen. Von dieser Uberzeugung ging Michel Foucault
aus, als er 1978 vor die Aufgabe gestellt, eine Einleitung zur amerika-
nischen Ubersetzung von Georges Canguilhems Le normal et le patho-
logique zu verfassen, die Besonderheit der franzosischen Tradition der
Historischen Epistemologie reflektierte, als deren Weiterfithrung er seine
eigene Archiologie verstand.> Die Kritiken Saint-Simons sowie der Po-
sitivismus Auguste Comtes und seiner Nachfolger stellen die Bemithung
dar, Mendelssohns und Kants Fragestellung auf der Ebene einer allge-
meinen Geschichte der Gesellschaften wieder aufzunehmen. Die Frage
nach der Aufklirung in Frankreich ist demnach durch den Positivismus
in Form der Ermittlung der Schwelle zwischen vorwissenschaftlichem
und wissenschaftlichem Wissen, der Rekonstruktion der Entstehung ei-
ner rationalen Macht vor dem Hintergrund einer traditionellen Erfah-
rung oder der Bestimmung einer eigentimlichen Geschichtlichkeit des
Wahren weiterverfolgt worden. Die historische Soziologie Comtes wur-
de zum Ort der Geschichte und der Geographie einer Rationalitit, die

1 »Im Grunde genommen sind wir die Doktoren der franzésischen Republik.
In ihr spielen wir die gleiche Rolle wie die Psychologen in der konstitutio-
nellen Monarchie und die Idéologues zur Zeit der Revolution.«

2 Vgl. M. FOUCAULT, »La vie : Pexpérience et la science«, zuerst erschienen
mit dem Titel »Introduction by Michel Foucault« in: G. CANGUILHEM,
On the Normal and the Pathological, Boston 1978; dann leicht bearbeitet
und mit dem endgiiltigen Titel in: Revue de Métaphysique et de Morale, 9o
(1985), 3—14; jetzt in: M. FOUCAULT, Dits et écrits I1 (1976-1988), hg. v.
D. Defert, F. Ewald, J. Lagrange, Paris 2001 (1994), 429—42 (Nr. 219, ers-
te Fassung) und 1582—95 (Nr. 361, zweite Fassung; fortan als DE II ange-
geben).

4

19.01.2026, 09:44:16. O



https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

nicht mehr blof$ hinsichtlich ihrer internen Konstitution, sondern dar-
aufhin untersucht wird, wie sie sich aus etwas herausbildet, das ganz an-
ders ist als sie selbst.>

Thr Sinn fir die Negativitat der Vernunft erklart, warum der histoire
des sciences und den speziellen Arbeiten in Sonderbereichen der Wissen-
schaftsgeschichte wie jenen von Alexandre Koyré, Jean Cavailles, Gaston
Bachelard und Georges Canguilhem mit Recht eine allgemeine philoso-
phische Relevanz zugesprochen wurde. Nicht zufillig riickte, als mit der
spaten Aufnahme der Phianomenologie in Frankreich in den dreifSiger Jah-
ren die Frage nach der Aufklarung wiederentdeckt wurde, die Historische
Epistemologie in den Mittelpunkt.* Ahnlich wie Husserl in den Cartesia-
nische Meditationen und der Krisis der europdischen Wissenschaften stell-
te sich auch die Historische Epistemologie im Hinblick auf das abendlidn-
dische Projekt einer universellen Entfaltung der Vernunft die Frage nach
dem Verhiltnis zwischen techne und epistéme, zwischen der Positivitat
der Wissenschaften und der Radikalitat der Philosophie. Die Fragestel-
lung Husserls fuhrte die Historische Epistemologie allerdings anders als
Sartre und Merleau-Ponty nicht im Sinne einer Vertiefung der Subjekti-
vitdt, sondern der Fundierung der Strukturen der Rationalitit weiter, wie
insbesondere das Werk des Philosophen der Mathematik sowie des Freun-
des und Kollegen von Georges Canguilhem Jean Cavailles zeigt.

Wollte man ein Pendant zu den Arbeiten Cavaillés’, Koyrés, Bache-
lards und Canguilhems auferhalb Frankreichs suchen, so wiirde man es
laut Foucault zweifellos in der Frankfurter Schule finden. Kritische The-
orie und Historische Epistemologie gleichen sich nimlich bei allem Un-
terschied in Stil- und Akzentsetzungen darin, dass sie die Frage nach dem
Status und der Rolle des Wissens in den modernen Gesellschaften auf eine
radikale Weise stellen. So ist es die Historische Epistemologie gewesen,
die nach dem zweiten Weltkrieg auf die Frage nach der Aufklarung, die
sich dem zeitgenossischen Bewusstsein in Frankreich angesichts der ent-
gegengesetzten, spiegelbildlichen Gefahren des Faschismus und des Stali-
nismus mit erneuter Dringlichkeit stellte, eine pragnante Antwort zu ge-
ben vermochte. Nicht anders als in Deutschland die Kritische Theorie hat
die Historische Epistemologie in Frankreich die aufklarerische Vernunft
im Hinblick auf die besonderen Formen, die sie mit der Entwicklung der
modernen Massendemokratien in der Nachkriegszeit angenommen hat-
te, kritisch zu hinterfragen gewusst. Sie hat die Bedeutung untersucht,
die die wissenschaftliche, technische Rationalitdt in der Entwicklung der

3 A.a.0. 1584/dt. 945; aullerdem M. FOUCAULT, »Qu’est-ce que la cri-
tique?«, Vortrag vom 27. Mai 1978 vor der Société frangaise de philoso-
phie, in: Bulletin de la Société francaise de philosophie, 84 [1990], 35-63,
insb. 44/dt. 23 f.

4 Vgl. FOUCAULT, »La vie : 'expérience et la science«, a.a.O., 1586/dt. 947 f.
und DERS., »Qu’est-ce que la critique?«, a.a.0., 42 f./dt. 20 f.

15

19.01.2026, 09:44:16. O



https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN UND MACHT

Produktivkrifte und im Spiel der politischen Entscheidungen bekommen
hatte. Sie hat die Entgleisungen der aufkldrerischen Vernunft sowohl in
der Umkehrung einer >Revolution« in den Despotismus wiedererkennen
konnen, deren emanzipatorische Hoffnung von einer bestimmten Form
von Rationalismus getragen wurde, als auch in der Legitimitatskrise eines
abendlindischen Universalismus, der sich in der Geschichte des Kolonia-
lismus als schlichte Herrschaft entpuppt hatte. Wie die Kritische Theorie
so hat auch die histoire des sciences in einer Vernunft, die eine struktu-
relle Autonomie beansprucht, die Geschichte der Dogmatismen und der
Despotismen der Nachkriegszeit zu lesen gewusst: Sie hat eine Form von
Rationalitdt erkannt, die nur unter der Bedingung einen Befreiungseffekt
haben kann, dass sie sich von sich selbst befreit.s

Canguilhems Geschichte und Philosophie der Lebenswissenschaf-
ten und -techniken, der Biologie wie der Medizin, stellt keine blofle Er-
weiterung des Gegenstandsgebietes der Historischen Epistemologie dar,
die sich im 20. Jahrhundert eher auf harte, hochformalisierte Wissen-
schaften, insbesondere auf die moderne mathematische Physik fokus-
siert hatte. Die erneute Behauptung des Vorrangs, den der Biologie be-
reits Auguste Comte zumafS, bedeutet vielmehr eine tiefe Umwailzung
der ganzen Tradition der histoire des sciences. Der Umstand, dass Can-
guilhem trotz der Spezialisierung seiner Arbeit auf dem vergleichsweise
eng umgrenzten Gebiet der Wissenschaftsgeschichte in brennenden De-
batten auf spektakulareren Schauplitzen wie der Psychoanalyse (iber
Lagache und Lacan), dem Marxismus (iber Althusser), der Soziologie
(aber Bourdieu, Castel, Passeron) und selbstverstandlich der Philosophie
(uber Derrida, Deleuze und Foucaults selbst) prasent zu sein wusste, ist
nach Foucault nicht lediglich auf die wichtigen institutionellen Funkti-
onen zuriickzuftihren, die Canguilhem zuerst als Generalinspekteur des
nationalen Bildungswesens und dann als Mitglied und Prisident der Prii-
fungskommission der agrégation wahrnehmen konnte.

Canguilhems diskreter und doch tiefgreifender Einfluss auf den philo-
sophischen und wissenschaftlichen Diskurs der Nachkriegszeit in Frank-
reich verdankt sich vielmehr seiner Fiahigkeit, die fiir die Geschichte der
modernen Philosophie grundlegende Infragestellung der neuzeitlichen
Philosophie des Cogito anhand des Begriffs des Lebens bis in ihre letz-
te Konsequenz zu entfalten. Hatte die Philosophie Descartes’ die Frage
nach dem Verhiltnis der Wahrheit zum Subjekt aufgeworfen, so warf
das 18. Jahrhundert in Bezug auf die Beziehungen zwischen Wahrheit
und Leben eine Reihe von Fragen auf, deren erste grofse Formulierungen
Kants Kritik der Urteilskraft und Hegels Phanomenologie des Geistes

5 FOUCAULT, »La vie : Pexpérience et la science«, a.a.0., 1586/dt. 948: »Une
raison, par conséquent, qui n’a d’effet d’affranchissement qu’a la condition
qu’elle parvienne a se libérer d’elle-méme. «

16

19.01.2026, 09:44:16. O



https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

darstellten. Seitdem bestand eines der Grundprobleme der philosophi-
schen Diskussion darin, zu wissen, ob das Leben und dessen Erkenntnis
blofs als eines der Gebiete zu betrachten sind, die in den Bereich der all-
gemeinen Frage der Wahrheit, des Subjekts und der Erkenntnis fallen,
oder ob sie vielmehr die Grundlage darstellen, auf der diese Frage neu
zu stellen ist. Der Ort der Philosophie Canguilhems ist laut Foucault auf
der Ebene einer solchen Reformulierung der Frage nach dem Subjekt
und der Wahrheit aufgrund des Lebens zu bestimmen. So erklart sich die
entscheidende Bedeutung, die die Arbeit Canguilhems als Historiker und
Philosoph in Frankreich fiir all diejenigen haben konnte, die Stellung und
Wert der Subjektivitit neu zu denken versuchten.®

Georges Canguilhems biologische Philosophie unterscheidet sich von
der herkommlichen Lebensphilosophie im 19. und 20. Jahrhundert zu-
mindest darin, dass sie nicht auf Immanenz setzt. Von Nietzsche bis zu
Dilthey und schliefSlich Simmel, von Bergson bis zur Philosophischen An-
thropologie, von Husserl bis zur >Lebensform« des spaten Wittgenstein
und zum Neuspinozismus Deleuzes und Agambens hat ein dominierender
Strang der modernen Philosophie im Begriff des Lebens die Moglichkeit ei-
ner konkreten Vermittlung der abstrakten Dualismen der metaphysischen
Tradition gesucht. Canguilhem geht von Auguste Comtes philosophie bio-
logique aus: sowohl von dessen Aufnahme des Vitalismus Barthez’, Ca-
banis’, Bichats als auch von dessen Verwandtschaft zur spekulativen Tradi-
tion der romantischen Naturphilosophie. Im Leben als spontane Tatigkeit,
formation de formes, sieht er das Prinzip der Vermittlung zwischen Wer-
ten und Tatsachen, Geschichte und Natur. Gegen billige Berufungen auf
das Konkrete und auf die Uberwindung des metaphysischen Dualismus,
die sich in der Moderne wiederholen, weifS er, dass die Bedingungen einer
Vermittlung zwischen Wesen und Dasein unmoglich positiv — weder tech-
nisch-wissenschaftlich noch praktisch, weder subjektiv noch intersubjek-
tiv — zu erfillen sind.

Nimmt man Foucaults Vorschlag ernst, die Bedeutung von Canguil-
hems Philosophie vor allem an ihrer Fahigkeit zu messen, die fur die Ge-
schichte des modernen Denkens entscheidende Umwilzung der karte-
sischen Frage nach dem Verhaltnis zwischen Wahrheit und Subjekt im
Sinne eines Primats des Lebens neu zu interpretieren, dann kann man
mutatis mutandis auf Canguilhems philosophie biologique den program-
matischen Spruch von Hegels Differenzschrift anwenden, nach dem ge-
genuber der Vorherrschaft der endlichen Subjektphilosophien die eigent-
liche » Aufgabe der Philosophie« darin bestehe, »das Endliche in das
Unendliche — als Leben zu setzen.«”

6 A.a.0O, 1594 f./dt. 958.
7 G.W.E. HEGEL, Differenz des Fichte’schen und des Schelling’schen Systems
der Philosophie, in DERS., Gesammelte Werke, Bd. 4, hg. v. H. Buchner, O.

17

19.01.2026, 09:44:16. O



https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN UND MACHT

Das in der Differenzschrift formulierte Programm steht im Mittel-
punkt von Jean Hyppolites Deutung der Hegel’schen Philosophie. Als
Lehrer am traditionsreichen Lycée Henri IV in Paris hat Hyppolite den
jungen Foucault in die Lektiire von Hegels Phdnomenologie des Geis-
tes eingefiihrt. Bei ihm schrieb spater Foucault seine Lizenzarbeit fiir das
diplome d’études supérieures: La constitution d’un transcendantal his-
torique dans la sPhénoménologie de Iesprit< de Hegel (1949), in dessen
Titel Foucaults spateres Interesse an der archiologischen Bestimmung ei-
nes >historischen Aprioric sich bereits anktindigt. Canguilhem unterhielt
seinerseits enge Beziehungen zu Hyppolite, seitdem dieser in den vierzi-
ger Jahren sein Kollege an der Universitat StrafSburg wurde. Canguilhem
ist insbesondere der Verfasser eines wichtigen Aufsatzes tiber die Bedeu-
tung Hegels in Frankreich, in dem er die Arbeit Hyppolites gegen Atta-
cken von marxistischer wie von katholischer Seite verteidigt.®

In seiner Lektiire des Hegel’schen Werkes hebt Hyppolite gegen Ver-
suche, Hegel auf die Phinomenologie des Geistes und diese auf einen
Kampf um Anerkennung beziehungsweise die Vernunft auf Gesellschaft
und den Geist auf seine objektiven Bestimmungen zu reduzieren, die
intrinsische Korrelation hervor, die zwischen Erfabrung und Spekulati-
on besteht. Das absolute Wissen bildet dementsprechend kein Auferli-
ches dem natiirlichen Bewusstsein gegeniiber, sondern die interne Ent-
faltung seiner Substanz. Ahnlich ist der spekulative Satz als verniinftiger
Schluss keine Schwirmerei, sondern die Wahrheit eines jeden Urteils.?
»Hegel hat hier Nietzsche vorweggenommen. Die humanistische Re-
flexion ist der Sturz in »allzu Menschliches««, schreibt Hyppolite am
Ende seiner Studie iiber Hegels Logik.™ Der Mensch verliert sich, wenn
er, wie in der aufklarerischen Subjektphilosophie, sich auf sich selbst
reduziert. Er ist der carrefour, der Kreuzungspunkt einer Bewegung,
die ihn unendlich tibersteigt. Jeder Versuch, einen Humanismus auf ei-
nen Naturalismus, auf ein natiirliches Dasein des Menschen als des-
sen endliche, urspriingliche Positivitit zu griinden, muss fehlschlagen.

Poggeler, Hamburg 1968, 192, 16: »Die Aufgabe der Philosophie besteht
aber darinn, diese Voraussetzungen zu vereinen, das Seyn in das Nichtseyn
— als Werden, die Entzweyung in das Absolute — als seine Erscheinung, — das
Endliche in das Unendliche — als Leben zu setzen.«

8  G.CANGUILHEM, »Hegel en France« (1948/49), in: (Euvres compleétes IV.
Résistance, philosophie biologique et histoire des sciences (1940-1965), hg.
v. C. Limoges, Paris 2015 (fortan als OC IV angefiihrt), 321—41.

9  Genaueres in: U. BALZARETTI, »Hegel als Vorgianger Nietzsches. Jean
Hyppolites nicht-anthropozentrische Anthropologie«, in: Hegel-Jahrbuch
(im Erscheinen).

10 J. HYPPOLITE, Logique et existence. Essai sur la logique de Hegel, 1952,
243: »Hegel a ici devancé Nietzsche. La réflexion humaniste est la chute
dans le >trop humain«.«

18

19.01.2026, 09:44:16. O



https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Das Resultat einer blof§ auf Endlichkeit aufbauenden Aufklirung - so
der Schluss Hegels, auf den Hyppolite hinweist — ist der verallgemei-
nerte Instrumentalismus: »Eine Hand wascht die Andere. Wo er [sc.
der Mensch] aber sich befindet, ist er recht daran, er niitzt andern und
wird genltzt.«'

Spekulation, anthropologischer Reduktionismus, verallgemeinerter
Instrumentalismus: Die von Hyppolite im Anschluss an Hegels Kritik
der Aufklirung nachgezeichnete Triade stellt zugleich den Ausgangs-
punkt der vorliegenden Arbeit dar.** Sie gestattet zuerst einmal, philoso-
phiegeschichtlich in der Interpretation des Werkes Foucaults gegentiber
dem heute vorherrschenden Spinoza-Nietzsche-Strang die von Hyppolite
suggerierte Hegel-Nietzsche-Linie stark zu machen. Eine Univozitat des
Seins qua Differenz, die sich den Widerspruch ersparen zu diirfen glaubt
und die meint, aus den Dualismen der Tradition ohne die Unendlichkeit
einer causa sua und mittels des bloflen Daseins attribut-, das heifst wesen-
loser modi ungestraft heraustreten zu konnen,*s kann keinen Ausweg aus
dem von Nietzsche im Namen einer tibermenschlichen Vermittlung zwi-
schen Zeitlichem und Ewigem denunzierten allzu-menschlichen Utilita-
rismus des modernen Humanismus bieten. Die vermeintliche Aufhebung
jeder Dualitit zwischen Subjekt und Objekt ebnet vielmehr jeglichem
verdinglichenden Verfugbarmachen den Weg. Die Wirksamkeit einer sol-
chen im weiten Sinne spinozistischen Linie in Foucaults Werk ist unbe-
stritten. Sie ist insbesondere in seiner Rede von einem lediglich affirmati-
ven Denken anzutreffen, in der Verabsolutierung der Oberflache und, in

11 Vgl a.a.0., 243, 236 f.; GW.E HEGEL, Phdnomenologie des Geistes, hg.
v. H.-FE. Wessels, H. Clairmont, Hamburg 1988, 371 fir das Zitat.

12 Die tiber Hyppolite vermittelte Kritik Hegels an dem aufklarerischen anthro-
pologischen Reduktionismus und an dessen Vergessen des Spekulativen bil-
det zugleich den produktivsten Ansatz, um einen ergiebigen Anschluss an
die Kritische Theorie und an ihren Einspruch gegen die Verdinglichungen
und den Instrumentalismus der Aufklirung und deren Dialektik zu versu-
chen. Die Riickkehr zu den »spekulativen Kopfen« — so Jirgen Habermas
— der Kritischen Theorie gestattet es, die sterilen Vorwiirfe an die Archédolo-
gie, ihr mangele es an einer handfesten normativen Grundlage, hinter sich
zu lassen und zugleich die Frage aufzuwerfen, ob das unbekiimmerte Re-
den von »Pathologien der Vernunft« (Axel Honneth) von einem soziokrati-
schen Standpunkt aus nicht doch einen biopolitischen Technokratismus in
sich birgt.

13 Vgl. die lehrreichen Einfithrungen von Gilles Deleuze, Pierre Macherey und
Alexandre Matheron zur italienischen Ausgabe der Schriften Antonio Ne-
gris iber Spinoza: A. NEGRI, Spinoza, Rom *2006 (1998), und in der vor-
liegenden Arbeit das der Auseinandersetzung Deleuzes mit Foucault gewid-
mete Kapitel des ersten Teils (IV.v. »Gilles Deleuzes und Giorgio Agambens
affirmative Biopolitik«).

19

19.01.2026, 09:44:16. O



https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN UND MACHT

seiner politischen Philosophie, in der gleichzeitigen Zurtickweisung des
Hobbes’schen Gedankens der Souveranitit als eines dem Dasein entho-
benen Wesens. Von der ersten Auffassung der technisch-wissenschaftli-
chen Entstehung der Psychopathologie tiber die strukturelle Konzeption
der Archidologie als Denken des Auflen und der genealogischen Auflo-
sung von Identitdten bis zum eigentlichen kritischen Kern der Biopoli-
tik im Werk Foucaults ist der Gedanke einer grundlegenden Indifferenz
allerdings nicht weniger prasent. Diese stellt die unendliche Einheit vor
der Trennung zwischen Sinn und Nicht-Sinn, Vernunft und Nicht-Ver-
nunft dar, der gegentiber jede endliche, anthropologisch-dialektische Sin-
nentfaltung auf die unlosbare Verflechtung zwischen Tatsachenerkennt-
nis und praktischem Interesse, Wissen und Macht zurtickverwiesen wird,
die sie zusammen mit dem herkommlichen, metaphysischen Dualismus
hinter sich gelassen zu haben glaubte.

Mit Canguilhems Philosophie des Lebendigen um eine Lebensphilo-
sophie bereichert, die iiber den Anschluss an Auguste Comte und Hen-
ri Bergson und deren Verpflichtung auf eine genuin ethische Tradition
der Versohnung von jeglichem damonischen Rest bereinigt ist,™ erlaubt
der Ausgang von der Hegel-Nietzsche-Linie dariiber hinaus, aus einer
systematischen Perspektive eine radikale Kritik an dem Naturalismus
zu entwerfen, der hinter dem konstitutiven Instrumentalismus der Mo-
derne steckt. Man vergisst zu leicht, dass das in Les mots et les choses
verkiindete Auftreten des Menschen mit dem Tod der Metaphysik ein-
hergeht.’s Die Konstitution einer anthropologischen Dublette, in der
unter unendlichem Verweis der Endlichkeit auf sich selbst das Positive
auf das Fundamentale aufgrund eines praktischen Interesses, und das
heifst grundsitzlich technisch, zuriickgefihrt wird, geht mit der Re-
duktion jeglichen Sich-Entziehens auf Gegebenes und Verfiigbares, je-
der Metaphysik auf eine Physik beziehungsweise auf eine Physiologie
einher. Ahnlich ist Canguilhems philosophie biologique von dem Pro-
jekt durchdrungen, jeglichen Versuch zuriickzuweisen, die Erfahrung

14 Fur die Verpflichtung der Lebensphilosophie nicht auf ein genuin ethisches
Versohnungsprinzip, sondern auf eine faschistoide, neu-heidnische Kraft
der Zerstorung, die das Andere der menschlichen Vernunft nicht als de-
ren innerstes, versohnendes Prinzip, sondern als deren schlichtes Gegen-
tiber ausmacht, vgl. die gleichsam kanonische Beurteilung Georg Lukdcs’,
die selbstverstandlich nicht in ihrer Undifferenziertheit zu nehmen ist: Das
Irrationale muss nicht notwendig als Zerstorungskraft verstanden werden,
deshalb wird auch in der hiesigen Arbeit der Diskussion des Begriffes des
Anderen der Vernunft ein besonderer Platz eingerdumt (G. LUKACS, Die
Zerstorung der Vernunft. Der Weg des Irrationalen von Schelling zu Hitler,
Berlin 41988 [1955]), 318 ff.).

15 Vgl. M. FOUCAULT, Les mots et les choses, Paris 1966, 328/dt. 383 (fort-
an als MC angegeben)..

20

19.01.2026, 09:44:16. O



https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

aufgrund einer Erkenntnis der Natur zu vereinigen, die paralogisch der
Natur zugeschrieben wird.

Foucault und Canguilhem gehen insbesondere nicht von den Versu-
chen aus, die Giber die antimetaphysische Tatsachenforschung des logi-
schen Positivismus'® noch einen groflen Teil der zeitgendssischen Phi-
losophie im Geiste, wenn auch nicht mehr buchstiblich, pragen, die
Erfahrung nach dem Modell der Physik zu vereinheitlichen und somit
die Dualismen der Metaphysik hinter sich zu lassen. Thr Ausgangspunkt
ist vielmehr mit Auguste Comte die Biologie. Deshalb ist die Kritik am
Naturalismus, die sich nach ihnen entfalten lisst, als eine radikale zu be-
zeichnen. Foucault und Canguilhem treffen den modernen Naturalis-
mus und den Instrumentalismus, der ihm innewohnt, wo sie der junge
Lévinas vor dem Aufstieg des Nationalsozialismus gesucht und gefun-
den hatte: im Inneren des Geistes selbst.”” Aufgrund seiner Selbstreflexi-
on in sich selbst steht das Leben naturalistisch aufgefasst in der Mitte des
Wegs, der von der Natur zum Geiste fuhrt: Es bildet sowohl die letzte
Stufe der Natur als auch die erste des Geistes beziehungsweise den Geist
in seiner noch nattirlichen Form und dies wiederholt mit jeder Gestalt,
die der Geist in seinem Werden zu sich selbst annimmt. Gleichzeitig ist
das Leben spekulativ aufgefasst als unendliche Einheit die Form, die der
Geist realisiert, als er durch seine vollendete Idealisierung von jeglichem
Naturrest befreit ist. Das Leben ist sowohl Index einer nur erst zum Teil
vollzogenen Idealisierung des Geistes als auch MafSstab ihrer Vollendung.

Mit der von Auguste Comte vertretenen eigentiimlichen Form des
Positivismus, nicht von der Physik, sondern von der Biologie auszuge-
hen, heif$t demnach, einen kritischen Blick nicht nur fiir die schlichte
Reduktion des Geistes auf die Natur, sondern auch fiir die naturalisti-
schen Reste im Geiste selbst zu entwickeln und zugleich dafiir im Ideal
eines Lebens im eminenten Sinne einen Priifstein zu haben. Auf dem Spiel
steht nicht mehr lediglich die unberechtigte Reduktion der Erfahrung
auf eine wirkkausale Interaktion von diskreten Entitdten, partes extra
partes, sondern ihre Zuriickfiuhrung auf organisch zusammenhingende
Ganzheiten, insofern diese als endlich gegeben und bestimmbar aufge-
fasst werden.*® Die Natur wird im Geist selbst begriffen, im Prozess der

16 Vgl.R. CARNAP, H. HAHN, O. NEURATH, Wissenschaftliche Weltauffas-
sung. Der Wiener Kreis (1929), in: O. NEURATH, Gesammelte philosophi-
sche und methodologischen Schriften, Wien 1981, 299—336, insb. 299.

17 E.LEVINAS, »Quelques réflexions sur la philosophie de I’Hitlérisme «, zuerst
in: Esprit, 26 (1934), 199—208, jetzt in: Emmanuel Lévinas [Cahier de 'Her-
nel, hg. v. C. Chalier, M. Abensour, Paris *2006 (1991), 154-60, 157: »Das
Biologische mit all dem, was es an Fatalitit mit sich bringt, wird zu mehr als
zu einem Gegenstand des geistigen Lebens, es wird zu dessen Herzen. «

18 Das Problem des modernen Naturalismus besteht nicht so sehr in der Re-
duktion des Geistes auf Natur, sondern in der naturalistischen Bestimmung

21

19.01.2026, 09:44:16. O



https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN UND MACHT

Selbstwerdung und der realen Naturverfallenheit des Geistes erfasst, die
der moderne Naturalismus aufgrund seiner erklarten Endlichkeit und
der Unfihigkeit, die damit einhergeht, die Idealitit des Prinzips des Geis-
tes als unendliche Einheit zu verstehen, nicht mehr zu begreifen und zu
reflektieren weifd. Indem er um das Ubernatiirliche als das innere Prin-
zip des Geistes nicht mehr weifS, vergeht zugleich dem Naturalismus pa-
radox jegliche Moglichkeit, Natur aufzufassen. Seine Unwissenheit von
der eigenen Negativitat ist zugleich die Unwissenheit vom Krieg und dem
Unzivilen: dem Zwang, der Zerrissenheit und der Gewalt, die dem Natu-
ralismus als fundamentalisiertem Naturzustand innewohnen.

Beide, Foucault und Canguilhem, erkennen insbesondere den Kern
des modernen Biologismus im Begriff des Normalen und in der grund-
legenden Rolle, die ihm bei der Entstehung nicht nur der modernen Hu-
manwissenschaften, sondern auch der nachmetaphysischen anthropo-
logischen Konstellation zukommt, die sie alle tragt. Die Kritik an der
Normalisierung, die Foucault und Canguilhem formulieren, betrifft die
Moderne nicht nur hinsichtlich ihrer wissenschaftlichen, sondern eben-
so ihrer philosophischen Grundlage. Sie visiert aufSerdem nicht lediglich
einen unbestimmten Drang zur Homogenitit und Konformitit an, wie
eine tiber seine Geschichte nicht informierte Auffassung des Begriffs des
»Normalen« glauben lassen konnte, sondern priagnant die Wurzel selbst
der modernen, szientistischen Technokratie. Der Begriff des Normalen
steht niamlich aufgrund seiner Grundiquivozitdt zwischen Tatsachen
und Werten fir die endliche, falsche Vermittlung zwischen Natur und
Geist, Korper und Seele, die dem modernen Szientismus qua unlésbarer

des Geistes selbst. Die Unterscheidung zwischen two sorts of naturalism, die
dazu dienen soll, den modernen Subjektivismus und jede Form von tiber-
natiirlichem Rationalismus zurtickzuweisen und sich zugleich von einem
schlichten Physikalismus abzusetzen, hilft in diesem Sinne kaum weiter. Im
Gegentelil, sie beschreibt ausdriicklich die mehr oder weniger offene Stra-
tegie des modernen naturalistischen Reduktionismus. Vgl. J. MCDOW-
ELL, »Two Sorts of Naturalism«, in: DERS.: Mind, Value, and Reality,
1998, 167-97; dazu auch: M. DE CARO, D. MACARTHUR (Hg.), Natu-
ralism and Normativity, New York 2010, und fiir eine Problematisierung:
S. RODL, »Reason and Nature, First and Second, in: Freibeit. Stuttgarter
Hegel-Kongress 2011, hg. v. G. Hindrichs, A. Honneth, Frankfurt/M. 2013,
119-130. Auch die blofle Kehre zum Organischen, zum Holismus der infe-
rentiellen Beziige, wie im Zusammenhang mit einer Auffassung der Ratio-
nalitdt als soziale Sprachpraxis, reicht an sich nicht, ebenso wenig wie der
pritendierte nachmetaphysische Ubergang vom Substanz- zum Relations-
denken, um dem spezifischen Naturalismus des modernen auf Endlichkeit
vereidigten Geistes gerecht zu werden (vgl. etwa R.B. BRANDOM, Making
it Explicit. Reasoning, Representing, and Discursive Commitment, Cam-
bridge (Mass.)/London 1994, 89 ff.).

22

19.01.2026, 09:44:16. O



https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Verstrickung zwischen Wissen und Macht, scientia und potentia, zu-
grunde liegt. So erklart sich die Relevanz, die Canguilhem seit seinem
frithen diplome d’études supérieures der Unterscheidung zwischen Nor-
malem und Pathologischem im Hinblick auf Auguste Comtes Vermitt-
lung zwischen Ordnung und Fortschritt, Wissenschaft und Technik zu-
misst und die besondere Bedeutung, die diese Unterscheidung, vermittelt
tiber den Einfluss von Canguilhems Medizinthese Le normal et le patho-
logique, im Werk Foucaults bekommen konnte.

Der Begriff des Normalen steht im Mittelpunkt der drei neuen Wis-
senschaften der Psyche, des Lebens und der Gesellschaft, die in der Mo-
derne zur Prigung der drei Neulogismen fiihrten: Psychologie, Biologie
und Soziologie. Die neu-logische Triade steht im Mittelpunkt des Inte-
resses sowohl Canguilhems als auch Foucaults, indem sie exemplarisch
den Anspruch der Moderne verkorpert, die Metaphysik durch die Wis-
senschaft zu ersetzen. Fiir alle drei neu-logischen Wissenschaften gilt das,
was Kant in der Kritik der reinen Vernunft tiber die empirische Psycholo-
gie behauptet, dass sie namlich, von jeher ein Teil der Metaphysik, jetzt
gegeniiber der Krisis des spekulativen Denkens durch ihre ebenso endli-
che wie paralogische Vermittlung beansprucht, dem Ganzen, zu dem sie
gehort, das heifdt die Metaphysik selbst, zur Aufklarung zu dienen.* Psy-
chologie, Biologie, Soziologie und das Normale, das in ihrem Zentrum
liegt, sind das Spiegelbild der epistemischen Konstellation, in der sie
wachsen konnten, als sie sich vom Teilwissen zum Wissen iiber das Gan-
ze oder zur Philosophie erhoben und somit dem Szientismus verfielen.

Leben und Macht stellen somit einen Gegensatz nicht weniger als ein
Hendiadyoin dar. Die beiden Begriffe stehen in einem Gegensatz jedes
Mal dann, wenn eine entleerte Auffassung des einen einer emphatischen
des anderen gegentibergestellt wird: so der depotenzierte Begriff des Le-
bens, der als Paradigma einer endlichen Vermittlung fiir das moderne
postmetaphysische Denken als biokratische, rein instrumentale Selbst-
erhaltung bestimmend ist, wenn er der Macht im ausgezeichneten Sinne
einer reinen Tatigkeit und Spontanitit gegentibergestellt wird; so umge-
kehrt der Begriff der Macht als die Folge eines endlichen Verstindnisses
des Lebens, das sich auf keine Weise tiber den schlichten Kampf aller ge-
gen alle und alles eines verallgemeinerten Naturzustandes erhebt, in dem
das Mannigfaltige keine obere Einheit kennt, wenn dieser Machtbegriff
dem eminenten Begriff des Lebens als unendliche Vermittlung entgegen-
gestellt wird. Hendiadyoin, Eines durch Zwei, sind hingegen Leben und

19 Vgl. L. KANT, Kritik der reinen Vernunft, hg. v. R. Schmidt, Hamburg 1990
(1926), B 876: »Wo bleibt denn die empirische Psychologie, welche von je-
her ihren Platz in der Metaphysik behauptet hat, und von welcher man in
unseren Zeiten so grofle Dinge zur Aufklirung derselben erwartet hat, nach-
dem man die Hoffnung aufgab, etwas Taugliches a priori auszurichten?«

23

19.01.2026, 09:44:16. O



https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN UND MACHT

Macht, wenn sie entweder Ausdruck derselben Reduktion auf Endliches
und des ontologisierten Konflikts zwischen fiir sich stehenden Elementen
sind, der ihr folgt, oder zwei Seiten derselben idealen Vermittlung, die der
Herrschaft des Natiirlichen eine unendliche Versohnung entgegenstellt.
Leben und Macht sind dann Struktur und Aktivitit einer Liebe, die dem
Dimonismus eines verendlichten, schlicht irrationalen Anderen der Ver-
nunft, dem depotenzierten Leben der Moderne als intrinsisch sadistischer
Impotenz eines fundamentalen Machtdranges entgegengehalten wird.

b. Wahnsinn und Leben:
anthropologischer Zirkel und Lebenskreis

In Hinsicht auf die fundamentale Verstrickung zwischen Leben und
Macht unterscheidet Auguste Comte zwischen der reinen Biokratie, die
grundsitzlich in der Fihigkeit des Lebendigen besteht, die Materie zu
assimilieren und dadurch sich in seinem Milieu durchzusetzen, und der
Endbiokratie, die den groffen Organismus der Menschheit realisieren
soll: das unendliche Leben, das als Prinzip der Liebe und des Friedens
eine jede Titigkeit leiten soll, die Wissenschaft nicht weniger als die
Technik, das Wissen nicht weniger als die Macht. An eine solche funda-
mentale Auffassung des Lebens kniipft Georges Canguilhem bewusst an,
der unermidlich die Notwendigkeit wiederholt, jede Wissenschaft und
Technik des Lebens innerhalb einer philosophie de la vie zu begreifen. Es
lasst sich insbesondere anhand von Foucaults Auffassung des Wahnsinns
und seiner Kritik an der Anthropologie zeigen, dass ein fundamentaler
Lebensbegriff auch bei ihm am Werk ist. Es wurde zurecht hervorge-
hoben, dass die Biopolitik nach dem Modell des Lebens selbst funktio-
niert.>° Das liegt wohl daran, dass die Biomacht aus einem naturalisti-
schen Reduktionismus hervorgeht, bei dem die Biologie und somit das
Organische im Zentrum stehen. Will man aber dem eigentlich kritischen
Charakter von Begriffen wie Biopolitik und Biomacht gerecht werden,
dann muss man der endlichen Biologie der biopolitischen Macht eine
umfassende Biologie entgegensetzen konnen, die den reduktionistischen,
intrinsisch gewalttdtigen Charakter der ersten zum Vorschein bringt.**

20 So das wichtigste Ergebnis, zu dem die Dissertation von Maria Muhle
kommt (vgl. M. MUHLE, Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des
Lebens bei Foucault und Canguilbem, Minchen *2013 [2008], 247: »Die
Bio-Macht bezieht sich nicht nur auf das Leben, sondern sie tut dies zugleich
nach dem Modell des Lebens«).

21 Philipp Sarasins Vorschlag, im »Zeitalter der Biologie« die darwinsche Evo-
lutionstheorie als systematischen Rahmen fiir die Philosophie Foucaults
zu reklamieren, erscheint angesichts der Unterscheidung zwischen einem

24

19.01.2026, 09:44:16. O



https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Biopolitik stellt demnach viel mehr als lediglich eine Politik dar, die
das Leben der Individuen und der Bevolkerungen zum Ziel hat. Sie geht
uber die schwerwiegenden Probleme hinaus, die die rasante Entwick-
lung der Biowissenschaften und die Frage nach deren Anwendung be-
reiten und ldsst sich nicht einfach ins Positive wenden: Sie darf nicht mit
dem Drang zu einem enhancement of life, zu einer Maximierung der
Lebensvirtualititen bis zum vermeintlichen Posthumanen verwechselt
werden, dessen schirfste Kritik sie vielmehr bildet. Bio-Politik stellt die
fundamentale Verstrickung zwischen Biologischem und Politischem, Tat-
sachen und Werten, in der modernen Macht als Macht der Norm und
des Normalen dar.>* Sie ist die Folge des modernen Naturalismus und
des Sieges des modernen liberalen Industrialismus und der biirgerlichen
instrumentellen Vernunft, die strukturell nichts als reine Naturbeherr-
schung und funktionale Verwertung, lediglich poiesis und keine praxis
kennen. Biopolitik in einem weiten und pragnanten Sinne ist dann die
Hybris eines Denkens — sein hybrider Charakter wie auch sein Ubermafs
und die Machteffekte, die aus ihm folgen —, das als ein zugleich Nattirli-
ches und Geistiges, Biologisches und Politisches sich in der eigenen End-
lichkeit zirkular fundieren will und das sein Verhaltnis zum Unendlichen
nicht angemessen zu reflektieren weifS. In seinen extremsten Konsequen-
zen ist sie der strukturelle Burgerkrieg und die biologistische Thanato-
politik, die aus ihrem intrinsischen Rassismus folgen.

Georges Canguilhem schliefSt an eine fundamentale Auffassung des
Lebens viel konsequenter als Michel Foucault an. Sein Lebensbegriff
stellt gar die einzig angemessene Entfaltung des Primats und des Vor-
rechts dar, die Foucault dem Wahnsinn gegeniiber der Geschichte zu-
erkennt. Der Lebenskreis einer formierenden Tatigkeit, die sowohl
Subjekt ist als auch Objekt ihrer selbst, ahnlich wie in der Auffassung

endlichen Lebensbegriff und einem unendlichen systematisch als der erneu-
te Versuch, den Teil fiir das Ganze, das Abkiinftige fiir das Grundlegende
gelten zu lassen (vgl. Ph. SARASIN, Darwin und Foucault. Genealogie und
Geschichte im Zeitalter der Biologie, Frankfurt/M. 2009). Dadurch wird
der Szientismus, den Foucault wie auch Canguilhem an der biirgerlichen,
biokratischen Technokratie der Moderne kritisieren, blofs in seinem Wesen
selbst wiederholt. Sarasins Buch ist lehrreich, was die Missverstindnisse an-
geht, die die Rezeption Foucaults, aber auch Canguilhems in einem breiten
Maf$ noch prigen. Es kehrt blofS einen Naturalismusvorwurf ins Positive,
der Foucault spitestens seit Sartres und Piagets Bezeichnung der Archiolo-
gie als eine >Geologie< und Canguilhem sowieso wegen seiner erklarten phi-
losophie biologique angehingt wurde.

22 Fur die Unterscheidung zwischen Leben als Ziel der modernen Machttech-
nologien einerseits und der modernen Vermengung zwischen Biologischem
und Historischem andererseits vgl. M. FOUCAULT, La volonté de savoir.
Histoire de la sexualité I, Paris 1976, 200/dt. 146 (fortan als VS angegeben).

25

19.01.2026, 09:44:16. O


https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN UND MACHT

Canguilhems, nach dem die Erkenntnis des Lebens immer sowohl sub-
jektiv als auch objektiv ist, ist das Fundament, auf dem sich der von
Foucault angeprangerte anthropologische Zirkel angemessen entfalten
kann. Die fehlerhafte Zirkularitit zwischen Einheit und Mannigfaltig-
keit, Wesen und Dasein, Fundamentalem und Positivem stellt nicht die
Besonderheit einer bestimmten Epoche dar, sondern vielmehr die Unhin-
tergehbarkeit eines reflexiven Moments fiir ein jedes Denken. Dialektik
ist nicht ein Irrweg des modernen Anthropologismus, sie gehort im Ge-
genteil wesentlich zu jeder Sinnentfaltung. So ist nicht die Subjektivitat
das Hauptproblem der Moderne, sondern die Unfihigkeit, den anthro-
pologischen Zirkel der Endlichkeit, in dem sie sich notwendig expliziert,
in ein angemessenes Verhiltnis zum unendlichen Lebenskreis zu stellen,
der sowohl sein intrinsisches Prinzip als auch sein Anderes ausmacht und
der allein qua Ideal die naturverfallene, instrumentale Gewalt der Ge-
schichte in einen Versohnungshorizont zu stellen vermag. Die Aufgabe
der Philosophie bleibt weiterhin, »das Endliche in das Unendliche — als
Leben zu setzen«. Mit Hegel kann man allerdings kaum glauben, dass
man dabei blof§ mit Dialektik als der vollendeten Form der modernen
Wissenschaft auskommen kann. Wegen ihrer konstitutiven Abhangigkeit
von einem Anderen, vom Prinzipiellen und Unmittelbaren, bleibt die Di-
alektik notwendig auf Metaphysik angewiesen.

Das Vorhaben der vorliegenden Arbeit besteht dementsprechend da-
rin, im Hinblick auf eine radikale Kritik am modernen Naturalismus
Foucault mit Canguilbem zu widerlegen, das heifst sein Denken in eine
umfassendere Theorie aufzunehmen. Es geht weder darum, eine Genea-
logie — etwa den Einfluss Canguilhems auf Foucault oder umgekehrt den
Einfluss Foucaults auf Canguilhem — zu rekonstruieren, noch darum, ei-
ner Philosophie mit der anderen — etwa dadurch, dass man Foucaults Ar-
chiologie Canguilhems Philosophie des Lebendigen oder diese Philoso-
phie der Archiologie entgegenstellt — zu widersprechen. Vielmehr wird
der Versuch unternommen, Canguilhems Philosophie als den umfassen-
den Ansatz darzustellen, in dem Foucaults Kritik am anthropologischen
Reduktionismus und an der modernen Biopolitik ihren pragnanten und
konsistenten Sinn erhalten kann. Gleichzeitig soll die Philosophie Can-
guilhems durch die Einbeziehung Foucaults um die konkrete, ausfuhrliche
Behandlung von Themen bereichert werden, die in ihr nur ansatzweise an-
gedeutet sind und die zumindest in nuce bereits die Schilderung einer Nor-
malisierungsgesellschaft suggerieren: von den disziplinierenden Arbeitsbe-
dingungen in der grofSen Industrie iiber den instrumentellen Gebrauch der
Verhaltenspsychologie zur menschlichen Ausnutzung und Kontrolle in
Schulen, Krankenhiusern und Human-Ressources-Abteilungen bis zum
Reduktionismus der modernen Neuro- und Kognitionswissenschaften.

Die Kritik am Naturalismus soll insofern eine radikale sein, als sie
nicht einfach schlichte Formen des Physikalismus oder Biologismus

26

19.01.2026, 09:44:16. O



https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

anvisiert. Sie gibt sich auch nicht damit zufrieden, einer schlichten Na-
tur die Vorstellung einer ziweiten Natur entgegenzuhalten. Eine radikale
Kritik am Naturalismus hat vielmehr das breite Spektrum der Versuche
im Blick, die die Erfahrung ausschliefSlich aus pritendiert Gegebenem
erklaren wollen und die aus der modernen Verendlichung des Denkens
im 19. Jahrhundert hervorgegangen sind. Sie betrifft nicht einfach die
direkte Ubertragung von Begriffen der Physik und der Biologie auf ge-
nuin geistige Gebiete, sondern — nach der Intuition Emmanuel Lévinas —
die intime Einwilligung in die metaphysische Revolution, die zugleich die
Moderne eroffnet und die Entstehung der modernen Biologie ermoglicht
hat: der verstandesmetaphysische Glaube an die Endlichkeit des Vermit-
telns. In diesem Sinne ist das Natiirliche vor allem dem Ubernatiirlichen
und nicht primar dem Erworbenen, Kiinstlichen, Menschlichen oder gar
Geistigen entgegenzusetzen. Naturalismus ist sodann ein bezeichnender
Ausdruck fir den Anspruch, das anthropologische Problem des Verhalt-
nisses zwischen Natur und Freiheit im Menschen auf einer endlichen Ba-
sis zu lésen. Die angebliche Uberwindung der Dichotomien der Meta-
physik, wie der zwischen Seele und Korper, Geist und Materie, endet in
der Hybris der falschen Vermittlungen zwischen Wert und Tatsachen, die
Wissenschaft und Technik auszeichnet und die zum Problem wird, inso-
fern diese einen hegemonialen Anspruch erheben und dadurch zum Szi-
entismus und zur Technokratie verkommen.

Foucaults Einspruch gegen die priatendierte Verselbststindigung des
Endlichen in der Moderne findet seinen Niederschlag vor allem in dem
Kapitel iiber »Die Analytik der Endlichkeit« von Les mots et les choses,
wo in Anklang an die Analytik der Kritik der reinen Vernunft die Struk-
tur der modernen, anthropologischen Subjektivitat umrissen wird. Von
entscheidender Bedeutung in dieser Hinsicht ist aber bereits Foucaults
Einfiihrung in Kants >Anthropologie«. Seine unmittelbare Voraussetzung
hat der Einspruch gegen die Endlichkeit der modernen Subjektivitit in
Foucaults friher Kritik am modernen Rationalismus und insbesondere
im Begriff eines Wahnsinns als absolute Indifferenz, die vor jeglicher Tei-
lung zwischen Sinn und Nicht-Sinn, Vernunft und Unvernunft liegt. Eine
Analyse der Interpretation der Verriicktheit des Protagonisten in Dide-
rots Rameaus Neffe, die Foucault in Histoire de la folie vorlegt, soll er-
moglichen, Foucaults Verstindnis des Wahnsinns mit jenem Hegels zu
vergleichen, der in der Phdnomenologie des Geistes die Figur des Nef-
fen als eigentiimliche Gestalt eines noch naturverfallenen Geistes aus-
fuhrlich behandelt. Rechtfertigen lasst sich das Vorrecht, das Foucault
dem Wahnsinn zuspricht, erst dann, wenn man seinen Begriff des Wahn-
sinns mit jenem des Lebens als unendliche Einheit und absolute Tatig-
keit gleichsetzt, der Hegels Geistesphilosophie zugrunde liegt. Foucaults
Wahnsinnsbegriff bleibt dennoch insofern erhalten, als unendliches Le-
ben anders als bei Hegel zwar als das Prinzip von Geist und Geschichte

27

19.01.2026, 09:44:16. O



https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN UND MACHT

verstanden wird, seine Negativitit gegeniiber dem menschlichen Ver-
stand aber nie verliert.

Die Notwendigkeit, den Begriff des Lebens in seinem eminenten Sinne
zu unterstellen, wird im Ubrigen von Foucaults Lektiire der Anthropo-
logie Kants bestitigt, in deren Zentrum der Begriff des Geistes qua Le-
ben steht, das zwischen Freiheit und Natur vermittelt. Foucault verfolgt
allerdings diesen Gedanken nicht weiter. Die Engpiasse der anthropolo-
gischen, modernen epistéme versucht er mit einem angeblich nicht-apo-
retischen Denken der Endlichkeit zu iiberwinden. Dieses soll die Form
einer itbermenschlichen ewigen Wiederkebr haben, bleibt aber im Grun-
de bei Foucault im Anschluss an Nietzsches Zarathustra ein erklarterma-
Ben uneingelostes Versprechen. Weder eine endliche, ethisch-dsthetische
Subjektivitit, die blofs in einem genetischen, aber nicht wirklich in einem
strukturellen Sinne von der Subjektivitit der Humanwissenschaften sich
unterscheidet, wie in Foucaults spater ethischer Wende, noch der Riick-
zug in eine vermeintlich unmittelbare Leiblichkeit konnen einen Ausweg
aus der Biomacht und aus der Biopolitik bieten.

Canguilhems philosophie biologique bleibt im Gegensatz zu Foucaults
Archiologie dem Begriff des Lebens im eminenten Sinne wesentlich ver-
pflichtet. In Canguilhems frithem radikalem Verstindnis des Vitalismus
bildet das Leben nicht einfach den Gegensatz zur Materie, sondern das
obere Prinzip, aus dem die Materie selbst hervorgeht. Dieser fundamen-
talen Auffassung entsprechend begreift Canguilhem das Leben als abso-
lute Spontaneitit und absolutes Schopfungsprinzip oder gar als forma-
tion de formes, von der her erst eine Vermittlung zwischen Natur und
Geschichte denkbar wird.

Leben stellt bei Canguilhem weder das Prinzip einer moglichen Na-
turalisierung der Erfahrung und einer endlichen Vermittlung zwischen
Werten und Tatsachen noch das Prinzip einer mystischen Verschmelzung
mit der unendlichen Einheit alles Seienden dar, die ihre Vollendung in
einer Handlung jenseits jeglicher ratio haben wiirde. Canguilhem ver-
tritt weder eine philosophie du vécu noch eine philosophie de la vie, son-
dern eine philosophie du vivant. Leben wird nur negativ erfahren und
bleibt dennoch als unendliche Einheit und absolute Vermittlung das in-
terne Prinzip des Lebendigen in seinem Streben nach einer moglichen
Assimilation der Materie und der Negativitat, von der vitalen Ebene der
Selbsterhaltung bis zur ethischen der Autonomie, das heifSt der selbst-
geniigsamen Praxis.

Die immanente Transzendenz des Lebens im Lebendigen erklart besser
als jeglicher Naturalismus, dem in seinem endlichen Identifizieren Materie
immer in Geist vergeht, zum einen das Angewiesensein des vivant und ins-
besondere des Menschen auf Natur als uneinholbare Negativitit und Un-
mittelbarkeit, zum anderen das Faktum, dass es immer wieder Menschen
gibt, die aus ihrer unmittelbaren vitalen Verankerung heraus, ohne die

28

19.01.2026, 09:44:16. O



https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Handlung kaum moglich wire, bereit sind, im Namen eines hoheren Le-
bens ihr eigenes Leben in Gefahr zu bringen oder gar aufzugeben. In Can-
guilhems Philosophie des Widerstandes sind es Figuren wie Jean Cavailles
und Simone Weil oder auch Spinoza, der kaum geometrisch gedacht ha-
ben diirfte, als er bei Gefahr des eigenen Lebens Johan de Witts Morder
als die neuesten unter den Barbaren — ultimi barbarorum — bezeichnete.
Die Treue zu einem unendlichen Lebensbegriff ist aber zugleich das, was
Canguilhem gestattet, den Bereich der endlichen Synthese zwischen See-
le und Korper, worin er im Anschluss an Descartes VI. Meditation das ei-
gentliche Gebiet der Anthropologie, der Medizin wie der Moral, erkennt,
in ein ambivalentes Licht zu stellen, das an seine berithmte Schilderung ei-
ner zwischen Pantheon und Polizei gespannten Psychologie erinnert.

Als Tatigkeiten des Lebens stellen Wissenschaft und Technik und im
Allgemeinen die endlichen Vermittlungen des menschlichen Geistes Wer-
te dar, die in Bezug auf Leben und Lebendiges ihrer Tragweite nach zu-
gleich vital und ethisch zu beurteilen sind. Weil Canguilhem Wissenschaft
und Technik eine genaue Funktion zuzuweisen vermag, begreift er sie als
intern normative, auf einen besonderen Zweck hin ausgerichtete Tatig-
keiten. Anderungen weisen zwar in Wissenschaft und Technik angesichts
ihres wesentlich synthetischen und schopferischen Charakters einen un-
leugbaren, diskontinuierlichen Emergenzcharakter auf und sind insofern
konstitutiv historisch; sie sind allerdings kaum beliebig in Bezug auf die
besondere Aufgabe von Wissenschaft und Technik: Realitit zu vitalen,
ethischen Zwecken zu konstruieren. Es ist diese Aufgabe, die die interne
Normativitdt der Wissenschaft ausmacht. Der technisch-wissenschaftli-
che Fortschritt der Moderne lasst sich somit — anders als mit Foucaults
Archiologie — grundsatzlich erklaren: Er stellt nicht blof§ das Resultat
von beliebigen Transformationen auf der Ebene der Diskurse, sondern ei-
nen auf die Konstruktion von Realitdt zu Lebenszwecken final ausgerich-
teten Prozess dar. Freilich muss er deswegen im Sinne eines Szientismus
nicht schon zum Fortschritt iiberbaupt erhoben werden. Wissenschaft
und Technik sind dartiber hinaus weder — im Sinne eines Internalismus —
von Werten bestimmt noch — im Sinne eines Externalismus — von Werten
unabhingig: Aufgrund ihrer konstitutiv synthetischen, von einem tech-
nisch-praktischen Interesse geleiteten Natur sind Wissenschaft und Tech-
nik wesentlich auf Werte bezogen; wegen ihrer internen Normativitat und
ihres grundsatzlich schopferischen Charakters entgehen sie allerdings im-
mer schon jeglichem strikten soziologischen Determinismus.

So erklart sich auch, dass Canguilhem dieser merkwiirdige Denker
sein konnte, der Foucaults Kritik an der anthropologischen Biopolitik,
die von ihm in breitem Maf3e antizipiert und inspiriert wurde, in ein an-
gemesseneres Licht und in einen umfassenden Horizont zu stellen wuss-
te; der mit Bachelard eine anti-kartesianische Epistemologie entwickel-
te und gleichzeitig die Rechte der Subjekte sowohl in vitaler als auch in

29

19.01.2026, 09:44:16. O



https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN UND MACHT

ethischer Hinsicht zu verteidigen wusste; der die Leistungen von Wissen-
schaft und Technik aufgrund einer Auffassung von deren interner Nor-
mativitit, gegen die sich Foucault stets gewandt hat, fiir eine mogliche
Emanzipation des Menschen wiirdigte und der nie miide wurde, gegen
den Subjektivismus, den Szientismus und die Technokratie der modernen
Kultur das eigentliche Vorrecht der Philosophie zu verteidigen.

Der systematischen Relevanz Canguilhems entsprechend, der die Be-
schreibung einer blofSen Abstammungslinie nicht gerecht werden kann,
kehrt die Arbeit in ihrem Aufbau gleichsam die Chronologie um: Sie
widmet sich zuerst der eingehenden Auseinandersetzung mit Foucault,
wobei an vielen Stellen auf Canguilhem bereits inhaltlich Bezug ge-
nommen wird, und wendet sich erst danach der ausfithrlichen Diskus-
sion der Philosophie Canguilhems zu. Was die Methode angeht, die
Arbeit am Begriff, als die sich eine philosophische Untersuchung pri-
mar versteht, so wird sie nicht als bodenlose Analyse missverstanden,
sondern aufgrund des konstitutiv organischen und bildhaften Charak-
ters des Denkens und seiner wesentlichen Historizitdt vorwiegend als
Konstruktion von Konstellationen aufgefasst, zu der die moglichst aus-
fihrliche Rekonstruktion der Werke der Referenzautoren und der wie-
derholte Ruckgriff auf Schlusselinterpretamente in der Geschichte der
Philosophie gleichermafSen beitragen. Nicht dem szientistischen Man-
tra der Reduktion der Komplexitit (Luhmann), sondern dem im Grun-
de dialektischen Prinzip des Verkomplizierens (Bachelard), das allein
zur organischen Einfachheit fithren kann, nicht dem eingleisigen Ge-
dankengang, sondern dem Gewebe (Adorno) wird Vorzug gegeben. De-
finitionen werden nicht als Vorbedingung der Arbeit, sondern erst als
das Resultat der Geduld einer Hermeneutik verstanden, die als negati-
ve Erfabrung immer schon gegen die eigene kulturelle >Harthorigkeit<
gewendet ist. Es wird dariiber hinaus so weit wie moglich der Original-
sprache der Texte Raum gegeben, und zwar in der Uberzeugung, dass
das nétige Bemithen um méglichst genaue Ubertragungen gleichwohl
die Eigentumlichkeit eines bestimmten Sprachethos nie restlos ersetzen
konnen wird.

Die Arbeit besteht aus vier Teilen. Im ersten wird in Bezug insbeson-
dere auf das umstrittene Vorwort von Histoire de la folie der Begriff des
Wahnsinns, mit dem Foucault operiert, und das Vorrecht gegentiber der
Geschichte, das er ihm zuschreibt, genauer untersucht. Gleichzeitig wird
auf jene Interpretationen genauer eingegangen, die zur Unterschiatzung
der aufschliefSenden Kraft und der Konsistenz von Foucaults frither Ver-
nunftkritik groflenteils beigetragen haben und die dennoch die heute
noch wichtigsten und einflussreichsten philosophischen Auseinanderset-
zungen mit Foucaults Werk darstellen. Es handelt sich nimlich um die
Interpretationen Jacques Derridas, Gilles Deleuzes, Jirgen Habermas’
und auch Manfred Franks, soweit dieser Foucault mit der Tradition des

30

19.01.2026, 09:44:16. O



https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Deutschen Idealismus konfrontiert. In unmittelbarem Anschluss daran
werden dartiber hinaus auch die Positionen von Giorgio Agamben und
von Claude Lévi-Strauss in Betracht gezogen. Auch angesichts der au-
tonomen philosophischen Bedeutung der angefithrten Interpretationen
und Autoren ermoglicht deren Behandlung, nicht nur Fragen nach der
unmittelbaren, heute noch vorherrschenden Rezeption zu stellen, son-
dern auch den genuin philosophischen Rahmen abzustecken, in dem die
Originalitat und das polemische Potenzial von Foucaults Ansatz und sei-
ner Korrektur durch Canguilhem erst in ihrer volligen Pragnanz und Re-
levanz begriffen werden konnen. Alle angefiihrten Positionen zeichnen
sich insbesondere durch ihre Unfihigkeit aus, Ort und Bedeutung des
Spekulativen angemessen zu bestimmen. Dadurch wird es unmaoglich,
sowohl die exakte Natur des modernen, anthropologischen Reduktio-
nismus biologistischer Inspiration und damit einhergehend der vielfalti-
gen Anthropoiatrien, die ihn begleiten, zu begreifen als auch das Nicht-
rationale vom schlichten Irrationalen und Ddamonischen abzugrenzen.

Im zweiten Teil wird tberpruft, ob Foucaults pragnantester Begriff
des Wahnsinns nicht mit einem Begriff des Lebens im eminenten Sin-
ne als unendliche Einheit und absolute Tatigkeit gleichgesetzt werden
muss, will man das Vorrecht, das ihm Foucault gegeniiber der kontinu-
ierlichen, dialektischen Sinnentfaltung der Geschichte zuerkennt, tiber-
haupt rechtfertigen konnen. Zu diesem Zweck wird eine genaue Ana-
lyse von Foucaults Deutung von Diderots Rameaus Neffe in Histoire
de la folie vorgeschlagen, die zugleich die im ersten Teil an der schma-
len Textbasis des Vorworts gewonnenen Ertriage bestdtigen und vertie-
fen soll. Die Interpretation der Figur des Neffen dient Foucault sowohl
der genauen Bestimmung seines Begriffs des Wahnsinnes wie auch einer
strikten Auseinandersetzung mit der Philosophie Hegels, der im Ent-
fremdungskapitel der Phanomenologie des Geistes Diderots verriick-
tem Musiker als der noch naturhaften Gestalt des objektiven Geistes
vor der Franzosischen Revolution ebenfalls besondere Aufmerksamkeit
schenkt. Gegenuiber Hegels absolutem Leben des Geistes zeichnet sich
der Lebensbegriff, dessen versteckte Wirksamkeit hinter Foucaults Auf-
fassung des Wahnsinns postuliert wird, durch seine Negativitdt gegen-
uber jedem verstandesmafSigen Versuch aus, ihn aufzufassen. Dadurch
erhilt die Rede von einem Wahn ihre Berechtigung. Die Anlehnung
an Hegel als Interpretament, die in Jean Hyppolites entscheidendem
Einfluss auf Foucault ihre unmittelbare Rechtfertigung hat, ermoglicht
gleichzeitig eine Begrifflichkeit zur Entfaltung zu bringen, die iberhaupt
erst auf der Hohe des in dieser Arbeit in Angriff genommenen Themas
ist.

Im dritten Teil wird Foucaults Begriff der Bio-Politik untersucht, der
hauptsichlich als die falsche Vermittlung zwischen Biologischem und
Politischem, Wert und Tatsachen, Seele und Korper, die der moderne

31

19.01.2026, 09:44:16. O



https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN UND MACHT

Vorrang der humanwissenschaftlichen Norm mit sich bringt, verstanden
wird. Der genaue Sinn von Foucaults spiter Rede von Biopolitik und
Biomacht wird demgemaf$ durch eine Analyse untersucht, die innerhalb
von Foucaults gesamtem Werk eine ideale Briicke zwischen dem fri-
hen Interesse fiir die Psychologie, den Untersuchungen iiber die Entste-
hung der modernen Medizin, der Archdologie der Humanwissenschaften
und den spidteren Surveiller et punir und La volonté de savoir schligt.
Uberpriift wird insbesondere, ob der Begriff eines eminenten Lebens in
Foucaults Auffassung der Biopolitik nicht immer schon am Werk ist und
ob er nicht derjenige Begriff ist, der deren vollstindige und pragnanteste
theoretische Entfaltung ermoglicht.

Ein einleitender Ruckblick auf die frithen Schriften zur Philosophi-
schen Anthropologie und deren wissenschaftsgeschichtliche Kontextu-
alisierung im Gesprach von Philosophie, Psychologie und Psychoanaly-
se (Maurice Merleau-Ponty, Georges Politzer, Daniel Lagache) erlaubrt,
die polemische und systematische Relevanz von Foucaults Kritik an
dem modernen, anthropologischen Diskurs angesichts der in der zwei-
ten Nachkriegszeit akut auftretenden Probleme einer die sozialen Le-
benskrafte moglichst maximierenden Kontrolle der modernen Massen-
demokratien zu begreifen. Auf eine eingehende Untersuchung der spiten
Asthetik der Existenz wird hingegen in der Uberzeugung verzichtet, dass
es Foucault mit seiner Rekonstruktion des souci de soi es nicht gelungen
ist, sich iiber die endliche Subjektivitit und die Naturalisierung des Fun-
damentalen wirklich zu erheben, die er im anthropologischen, human-
wissenschaftlichen Diskurs anprangert.

Im vierten und letzten Teil wird schliefSlich im Werk Georges Canguil-
hems die genaue Bestimmung des Zusammenhanges zwischen Biopolitik
und Leben gesucht, den Foucault zwar gleichzeitig entworfen und unter-
stellt, den er aber nicht zu Ende gedacht hat. Zuerst werden die Folgen
von Canguilhems Anlehnung an einen fundamentalen Begriff des Lebens
fur sein Verhiltnis zur franzosischen Tradition der Wissenschaftsge-
schichte untersucht, insbesondere im Hinblick auf sein Verstindnis des
Verhaltnisses zwischen Technik, Wissenschaft, Anthropologie und Philo-
sophie. Der Vorzug, den Canguilhem den Lebenswissenschaften gegen-
uber der mathematischen Physik beimisst, erweist sich als durchaus pro-
grammatisch sowohl im Hinblick auf eine Verteidigung der Originalitdt
des Willens und der Handlung und somit der Ethik gegentiber der Wis-
senschaft und der Technik als auch angesichts einer Hervorhebung der
Eigenstindigkeit des Negativen, des Pathologischen nicht weniger als des
Irrtums. Mithilfe eines Riickblicks auf Auguste Comtes philosophie bio-
logique werden sodann Canguilhems fundamentale Auffassung des Le-
bens und insbesondere ihre politischen und philosophischen Implikati-
onen schirfer bestimmt. Erst dadurch werden zugleich die Bedeutung
des Begriffs des Normalen und die universelle Geltung deutlich, die ihm

32

19.01.2026, 09:44:16. O



https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

jenseits der engen Grenzen der Biologie und der Medizin zukommt. Vor
diesem Hintergrund schliefSlich lasst sich Canguilhems Einspruch gegen
das Prinzip der radikalen Identitidt zwischen Normalem und Pathologi-
schem in seiner ganzen Relevanz verstehen und zugleich seine >Biopoli-
tik< ante litteram umreiflen. Zu diesem Zweck werden vor allem seine
Konzeption der Medizin und seine Kritik an der Psychologie untersucht,
ohne jedoch zu vernachldssigen, zugleich seinen Einspruch gegen die
Neuro- und Kognitionswissenschaften und seine Auffassung von einer
Normalisierung in Betracht zu ziehen, die in der Schule, in der Wirtschaft
und in der Arbeitswelt sich durchsetzt.

33

19.01.2026, 09:44:16. O


https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

19.01.2026, 08:44:16.



https://doi.org/10.5771/9783845292458-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	a.  Cogito und Leben: an der Wurzel der modernen Bio-Techno-Kratie
	b.  Wahnsinn und Leben: anthropologischer Zirkel und Lebenskreis

