Il. Behinderung, Inklusion und Sozialraum

Die Studie bewegt sich in ihrer theoretischen Rahmung primir in der wech-
selseitigen Verflechtung von Behinderung, Inklusion und Sozialraum. In-
wiefern diese im Kontext der Studie konstituiert werden und miteinander in
Verbindung stehen, wird im Folgenden entfaltet.

4.  Behinderung als Praxis, Inklusion als Kritik

Behinderung wird im Kontext dieser Studie als Praxis des Behindert-wer-
dens verstanden, die sich immer dann vollzieht, wenn Personen von (all-
gemeinen) Diskursen ausgeschlossen werden. Inklusion ist in diesem Ver-
stindnis folglich der Prozess, der jenen Behinderungspraxen gegenliufig ist.
Da Inklusion bestehende Strukturen und Praxen infrage stellt, wird diese als
Kritik verstanden. Dieses Theorem wird im Folgenden erliutert’.

41  Behinderung als Praxis

Behinderungspraxen vollziehen sich diskursiv, wobei auf ein foucaultsches
Diskursverstindnis referiert wird. Foucault versteht Diskurse als »Prakti-
ken [...], die systematisch die Gegenstinde bilden, von denen sie sprechenc
(Foucault 1981, S. 74), was bedeutet, dass Diskurs Vollzugskraft innewohnt.
Diskurs ist insofern nicht unbeweglich und manifest, sondern wird immer
wieder neu hervorgebracht durch Subjekte (siehe Reckwitz 2003, S. 298) -
die wiederum in diesem Prozess ebenfalls in je bestimmter Weise hervor-
gebracht werden beziehungsweise sich selbst hervorbringen (Foucault 2005,

1 Eineausfihrliche Herleitung findet sich unter anderem in Trescher (2018a).

https://dol.org/10.14361/9783839452677-004 - am 14.02.2028, 08:22:56. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839452677-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18

Inklusion im kommunalen Raum

S. 275; Saar 2013, S. 27). Es wird von einer Art >Gesamtdiskurs< ausgegangen,
der jede erfahrbare(n) Wirklichkeit(en) umfasst, wihrend sich je bestimmte
Diskurse auf einen konkreten Gegenstand beziehen. Diskurse haben (auch)
dadurch unscharfe Grenzen, anhand derer sie ein Stiick weit voneinander
abgegrenzt werden kénnen (Reckwitz 2008b, S. 11) und gleichzeitig Uber-
schneidungen und Gemeinsambkeiten offensichtlich werden (Trescher 2018a,
S. 22). Diskurse werden durch innere und duflere Ausschlieffungssysteme
reguliert, die kontrollieren beziehungsweise steuern, inwiefern ein Diskurs
verbreitet wird (Foucault 2003, S. 11; siche auch Trescher 2015b, S. 261ff). Auf
diese Weise wird sichergestellt, »dass das, was gesagt werden kann und was
als legitimes Wissen angenommen wird, limitiert bleibt und nur innerhalb
deutlich eingeschrinkter und sichtbarer Grenzen erscheint« (Mills 2007,
S. 80). Innere und duflere AusschlieRungsprozeduren von Diskurs kénnen
entlang dreier Fragen zusammengefithrt werden, niamlich der Frage nach
Exklusion, der Frage nach dem Normalen und der Frage nach den Sprechen-
den (Foucault 2003; siehe auch Trescher 2018b). Bei der Frage nach Exklusion
geht es um Zuginge und Zugangsmoglichkeiten zu bestimmten Diskursen,
also darum: Wer wird zu Diskursen zugelassen und wer nicht? Verhandelt
werden bei der Frage nach dem Zugang sowohl etwaige (Diskurs-)Grenzen,
die immer unscharfsind, als auch unter welchen Umstinden eine Person zu
einem bestimmten Diskurs zugelassen wird (beispielsweise aufgrund einer
Qualifikation). Exklusionspraxen vollziehen sich unter anderem durch das,
was Foucault als »Ausgrenzung des Wahnsinns« (Foucault 2003, S. 16) be-
zeichnet, anhand dessen geregelt wird, wer im je bestimmten Diskurs >spre-
chenc darf und wer nicht (wobei >sprechenc« iiber Verbalsprache hinausgeht
und alle Ausdrucks- beziehungsweise Gestaltungsformen umfasst; Foucault
2003, S. 27ff). So werden einige Personen systematisch von bestimmten
Diskursen ausgeschlossen, da sie als (kognitiv, sozial, physisch etc.) anders-
artig und/oder nicht zurechnungsfihig konstruiert werden. Ein Beispiel fitr
eine solche Statuszuweisung und den damit verbundenen Ausschluss ist,
dass einigen Menschen mit kognitiven Beeintrichtigungen bis vor kurzem
noch das Wahlrecht pauschal abgesprochen wurde?. Dieses Gesetz wurde
jedoch im Juli 2019 aufgehoben (BGBI. I). An dieser Gesetzesinderung zeigt

2 Menschen, die eine Betreuung in allen Angelegenheiten haben, waren durch § 13 des Bun-
deswahlgesetzes von der Teilnahme an Wahlen ausgeschlossen, was auf viele Menschen
mit kognitiven Beeintrachtigungen zutraf.

https://dol.org/10.14361/9783839452677-004 - am 14.02.2028, 08:22:56. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839452677-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. Behinderung, Inklusion und Sozialraum

sich, inwiefern Diskursgrenzen (und somit Exklusionspraxen) flexibel sind
und sich verindern kénnen und es wird deutlich, dass die Konstruktion von
»kognitiver Beeintrichtigung« kontingent ist. Ein weiteres Beispiel fiir Ex-
klusionspraxen ist, dass ein Ort bestimmte Voraussetzungen erfiillen muss,
damit er uneingeschrankt zuganglich ist. Zudem ist zu priifen, ob die be-
treffende Person die Erlaubnis hat, jenen Ort aufzusuchen oder ob es dazu
ausgewihlter Zugangsberechtigungen bedarf (beispielsweise, MitarbeiterIn
einer konkreten Firma zu sein). Neben diesen manifesten Barrieren kénnen
latente Barrieren den Zugang zu Orten (und Diskursen) erschweren. Dies
vollzieht sich beispielsweise dann, wenn eine Person sich den Eintritt zu
einem bestimmten Ort nicht leisten kann. Ist also fiir eine Person der Kino-
besuch finanziell nicht erschwinglich, so wird sie ausgeschlossen vom Dis-
kurs um kulturelles Erleben und allem, was damit zusammenhingt (Frei-
zeit verbringen, FreundInnen treffen, Sozialkontakte kniipfen und pflegen
etc.). Wenn ein Ort in diesem Sinne zuginglich ist, dann ist damit eine
Voraussetzung von teilhabender Aneignung geschaffen - teilhabende An-
eignung selbst aber eben noch nicht. Neben der Frage nach Zugingen stellt
sich die Frage nach dem Normalen, also nach der inneren Ausgestaltung von
Diskursen: Was ist in Diskursen zugelassen zu sagen (und was nicht)? Diese
Frage betrifft bestimmte (auch implizite) Regeln, Normen oder Verhaltens-
kodizes, die regulieren, was >das Normale« des Diskurses ist. Dies konnen
Sittlichkeitsnormen, wie zum Beispiel (unausgesprochene) Dresscodes, dem
jeweiligen Diskurs inhdrente Abliufe, eine bestimmte Art des (verbalsprach-
lichen) Ausdrucksvermégens oder auch Tabus sein, die in der Ordnung des
jeweiligen Diskurses nicht angesprochen werden diirfen (siehe Foucault
2003, S. 11). Wer diese Vorgaben nicht kennt oder nicht einhalten kann be-
ziehungsweise will, dessen Teilhabemdglichkeiten am Diskurs sind deutlich
eingeschrinkt. Eine Normalisierungspraxis ist beispielsweise »das verbote-
ne Wort« (Foucault 2003, S. 16), anhand dessen reguliert wird, was in einem
Diskurs zulidssig ist zu >sagen< und was nicht. Auch »der Wille zur Wahrheit«
(Foucault 2003, S. 16) reguliert sdas Normale« des Diskurs, da durch ihn be-
stimmt wird, welches Wissen im Diskurs als wahr gilt. In diesem Sinne sind
beispielsweise wissenschaftliche Entdeckungen oder Erkenntnisse nicht als
solche aufzufassen, sondern sie stellen das Zulassen neuer Wahrheiten im
Diskurs dar (siehe Foucault 2003, S. 14f), wodurch die (unscharfen) Grenzen
des Diskurses verschoben wurden. Auch hier kann das Beispiel des Wahl-
rechts fiir Menschen mit kognitiven Beeintrichtigungen beziehungsweise

https://dol.org/10.14361/9783839452677-004 - am 14.02.2028, 08:22:56. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839452677-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Inklusion im kommunalen Raum

Menschen, die unter vollumfinglicher Betreuung stehen, herangezogen
werden — wurde doch die »neue Wahrheit« als gitltig befunden, dass jene Per-
sonen durchaus wahlfihig sind. Ein weiteres Beispiel fitr Normalisierungs-
praxen ist, dass gerade im Wissenschaftsdiskurs eine gewisse elaborierte
Sprache iiblich ist und Personen, die sich nicht derart ausdriicken (kénnen),
hiufig ausgeschlossen werden oder gar nicht erst die Moglichkeit zum Spre-
chen bekommt. Dies verweist unmittelbar auf die dritte Frage nach den Spre-
chenden: Wer darf sich im Diskurs duern und wird gehért? Im Zusammen-
hang damit steht die Frage, wie viel Aufmerksamkeit und Gewicht dem Wort
der jeweiligen Person beigemessen wird. Hierbei kénnen ebenfalls latente
Mechanismen wirksam werden, die den Ausschluss vom je bestimmten
Diskurs beférdern und eine »Selektion unter den sprechenden Subjekten«
(Foucault 2003, S. 26) vornehmen. Ein Beispiel fiir eine solche Regulierung
der Vergabe von Sprechrollen ist, dass eine Person zwar an einem Diskurs
teilhaben kann (und ihn dadurch mithervorbringt), ihrem Wort allerdings
nicht die gleiche Bedeutung beigemessen wird, wie dem von anderen. In
Bezug auf das Wahlrecht von Menschen mit kognitiven Beeintrichtigun-
gen kann ausgefithrt werden, dass jene Personen zwar inzwischen wihlen
diirfen, auch die, die bislang ausgeschlossen waren, es allerdings trotzdem
kaum PolitikerInnen mit kognitiven Beeintrichtigungen in Deutschland
gibt (Trescher 2016¢). Dies liegt unter anderem daran, dass Menschen mit
geistiger Behinderung im Gros mehrheitsgesellschaftlich nicht als politi-
sche Person anerkannt werden oder sich nicht trauen, Anspriiche geltend zu
machen und auf einer Sprechrolle zu beharren. Ausschluss vollzieht sich also
nicht nur durch eingeschrinkte Zugangsmaglichkeiten, sondern auch auf-
grund von Vorurteilen, Angsten oder anderen latenten Barrieren.

Jene ausschliefenden Diskursteilhabebarrieren werden in und durch
Dispositive(n) (re-)produziert. Dispositive sind dabei als »Netz« (Foucault
1978, S. 120) zu verstehen, das Diskurse miteinander verbindet und anhand
derer das Subjekt an bestimmte Positionen im Diskurs gebunden und auf
diese beschrinkt wird. Durch ein sogenanntes Behinderungsdispositiv
werden Personen, die >behindert« genannt werden, in ihren Teilhabemog-
lichkeiten beschriankt. Dies vollzieht sich auch dann, wenn diesen Personen
vordergriindig dieselben Teilhabemoglichkeiten zugesprochen werden (wie
eben in Bezug auf das Wahlrecht). Zum Tragen kommen dabei insbeson-
dere bestimmte Einstellungen und Vorbehalte, die gegeniiber sogenannten
Menschen mit Behinderung vorgebracht und in denen diese oftmals als

https://dol.org/10.14361/9783839452677-004 - am 14.02.2028, 08:22:56. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839452677-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. Behinderung, Inklusion und Sozialraum

»defizitir« konstruiert werden, was als Begriindung fiir Ausschlusspraxen
herangezogen wird. »Diese Einstellungen etc. werden durch das Disposi-
tiv zusammengehalten, welches als eine Art Hinterbithne fungiert, auf der
die Diskurse und diskursiven Praxen reguliert werden, die auf das Subjekt
wirken und es auf bestimmte Subjektpositionen beschrinken« (Trescher
2018c¢, S. 14). Dispositive werden dabei als kontingent angenommen. Sie sind
also — ebenso wie Diskurs — wandelbar. An dieses Verstindnis von Diskurs
und Dispositiv kniipft das hier zugrunde gelegte Verstindnis von Behinde-
rung als Praxis an, das diese als je situative Praxis des Behindert-werdens
konstituiert. Es wird davon ausgegangen, dass sich Behinderung immer
dann vollzieht, wenn Subjekte je situativ an Diskursteilhabebarrieren sto-
3en’. Dadurch kann der Status >behindert, der in gingigen Behinderungs-
verstindnissen nach wie vor untrennbar an das Subjekt gekniipft ist, von
diesem entkoppelt werden. Dies hat zur Folge, dass Subjekte, die bislang
nicht als >behindert« adressiert werden, dennoch je situativ >behindert wer-
denc konnen. Beispielsweise stoflen auch Personen, die einen Kinderwagen
schieben immer dann an Diskursteilhabebarrieren, wenn kein ebenerdiger
beziehungsweise stufenloser Zugang méglich ist, Menschen mit Fluchtmig-
rationshintergrund erfahren oftmals dadurch Ausschluss, dass sie die deut-
sche Sprache (noch) nicht gut verstehen und Menschen mit Demenz werden
teilweise durch hospitalisierende Unterbringungsstrukturen in ihrer Teil-
habe an Praxen der Mehrheitsgesellschaft behindert. Behinderungspraxen
sind insofern machtvolle Prozesse, die sich immer dann vollziehen, wenn
einem Subjekt oder einer Gruppe von Subjekten der Zugang zu (je konkret
bezugsrelevanten) Diskursen sowie die Moglichkeit, im Diskurs zu >spre-
chens, erschwert oder verschlossen wird. Das bedeutet schliefilich, dass
sich von gingigen Behinderungsbegriffen gelost werden kann, die nie ganz
ihren essentialistischen Kern aufgeben konnten (Trescher 2018a, S. 37), und
es moglich ist, auch Personen und Ausschlusspraxen darunter zu fassen, die
in gingigen Verstindnissen nicht als >behindert« bezeichnet werden. Das
Verstindnis von Behinderung als Praxis folgt dabei der Frage: Wer wird in
welcher Art und Weise (nicht) als im Diskurs sprechendes Subjekt hervorge-
bracht (und bringt sich wechselseitig selbst hervor)? Mit diesem Verstindnis
von Behinderung als Praxis, die sich immer dann vollzieht, wenn Personen

3 Diesistausfiithrlich dargelegt in Trescher (2015b, S. 333f, 20173, 2017¢, 2017d, 2017€, 2018b,
2019).

https://dol.org/10.14361/9783839452677-004 - am 14.02.2028, 08:22:56. Acce:

21


https://doi.org/10.14361/9783839452677-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Inklusion im kommunalen Raum

je situativ an Barrieren stofRen, geht einher, dass Behinderung theoretisch
auflosbar ist, indem Diskursteilhabe ermdglicht wird. Jene Diskursteilha-
bemoglichkeiten beziehen sich dabei zunichst auf allgemeine Diskurse (im
Gegensatz zu besonderen Diskursen). Diskurse werden dann als allgemein
verstanden, wenn sie prinzipiell allen Personen offenstehen oder offenste-
hen sollten, woran schliefdlich das normative Moment deutlich wird, das
diesem Verstindnis von Behinderung als Praxis inhidrent ist. Besondere
Diskurse sind durch bestimmte Qualifikationen und/oder bestimmtes Wis-
sen begrenzt; zu ihnen haben nicht alle Personen Zugang (und sollten auch
nicht unbedingt Zugang haben). »Die Entscheidung dariiber, welche Diskur-
se allgemein und welche besonders sind und wer diese Entscheidung trifft
beziehungsweise treffen darf, ist normativ und kumuliert in Fragen der
Gerechtigkeit, in denen ausgehandelt werden muss, welche Diskurse grund-
satzlich allen Subjekten zuginglich sein sollen« (Trescher 2018c¢, S. 15; siehe
auch Forst 1994, S. 215f¥, 2005, S. 24ff; Herzog 2013). Zugang zu allgemeinen
Diskursen wird erméglicht, indem Diskursteilhabebarrieren dekonstruiert
werden. Behinderung als je subjektive Praxis des Behindert-werdens ist
dabei nicht ausschliefilich als analytische Kategorie zu verstehen, sondern
vollzieht sich auch als Erfahrung von Ausgrenzung, Teilhabebarrieren oder
Diskriminierung. Behinderung ist also auch das, »was sich als Erfahrung
von und mit Behinderung niederschligt, sich in Biografien und Karrieren
verfestigt, was Gegenstand und Bedingung von Anpassungen, Bewilti-
gungsstrategien, Leiden oder Widerstand [..] darstellt« (Groenemeyer 2014,
S. 154; siehe diesbeziiglich auch Shakespeare 2010, S. 270). Behinderung als
emotionale Erfahrung kann sozialriumlich (re-)produziert werden (Weisser
2010, S. 6).

4.2 Inklusion als Kritik

Inklusion ist, wie oben bereits angerissen, im Verstindnis des hier darge-
legten Theorems als Praxis zu verstehen, die Behinderung gegenliufig ist.
Dennoch vollziehen sich Teilhabe und Ausschluss nicht als Antinomien,
sondern sind eingebettet in ein diskursives Netz, in dem unterschiedliche
Subjektpositionen moglich sind. »[D]ie Welt des Diskurses ist nicht zweige-
teilt zwischen dem zugelassenen und dem ausgeschlossenen oder dem herr-
schenden und dem beherrschten Diskurs. Sie ist als eine Vielfiltigkeit von
diskursiven Elementen, die in verschiedenartigen Strategien ihre Rolle spie-

https://dol.org/10.14361/9783839452677-004 - am 14.02.2028, 08:22:56. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839452677-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. Behinderung, Inklusion und Sozialraum

len kénnen, zu rekonstruieren« (Foucault 2014, S. 100). Inklusion als Praxis,
die Behinderungspraxen gegenliufig ist, ist entlang dieses Theorems nicht
als moralische Idee zu verstehen, die beispielsweise menschenrechtlichen
Zugingen entspringt, sondern als eine Praxis der Kritik, anhand derer Dis-
kursteilhabebarrieren dekonstruiert werden. Dabei wird Bezug genommen
auf dekonstruktionslogische Arbeiten Butlers (u.a. 1991), die das Verstindnis

von Dekonstruktion, wie Derrida (u.a. 2016) es entwarf, als Begriff und Pra-
xis weiterentwickelt hat (Reckwitz 2008a, S. 89ff). Dekonstruktion wird als

Praxis des Infragestellens verstanden, die Widerspriiche, Zusammenhinge

und Ambivalenzen offenlegt und so der Analyse zuginglich macht (Zima
2016, S. 1; Zirfas 2001, S. 50; sieche auch Saar 2007, S. 167). Es handelt sich da-
bei also um eine Artkritisches Lesens, das (unter anderem) das Ziel verfolgt,
»das Vorherrschende [..] in seiner gesellschaftlichen Funktion zur Aufrecht-
erhaltung der herrschenden Norm(alitit) sowie in seinen Konstitutions- und

Konstruktionsprozessen zu untersuchen, dabei Ausgeschlossenes zu erken-
nen und Hierarchisierungen aufzuweichen« (Hartmann 2001, S. 80of; siehe

auch Engelmann 1990, S. 27). Inklusion geht also immer mit einem kriti-
schen Infragestellen von Strukturen und Praxen einher, die Behinderung als

Praxis (re-)produzieren. Inklusion ist kritisch, »da sie nicht nur die Hand-
lungspraxis, sondern auch (Herrschafts-)Systeme sowie deren Funktionen

in Frage stellt« (Trescher 2017a, S. 51; siehe auch Schiper 2015, S. 82ff). In-
klusion als Kritik hat »die Funktion der Entunterwerfung« (Foucault 1992,
S. 15). Insofern ist es nachvollziehbar, dass Inklusion krisenhaft fiir alle an

diesem Prozess beteiligten Subjekte und Diskurse ist, da mit ihr bestehen-
de Ordnungen aufgebrochen und schliefllich Diskurse verschoben werden

(Trescher 2018b). Inklusion als kritische Praxis ist also nicht »die Realisie-
rung eines positiv definierbaren gesellschaftlichen (Ideal-)Zustands« (Dan-
nenbeck 2013, S. 461), sondern vollzieht sich prozesshaft — Inklusion wird im
Vollzug konstituiert.

https://dol.org/10.14361/9783839452677-004 - am 14.02.2028, 08:22:56. Acce:

23


https://doi.org/10.14361/9783839452677-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

