
300 Rezensionen

Anthropos  112.2017

ayahuasca-Konsum verbunden ist und das auch bei den 
mestizos (nichtindigene Bevölkerung) zu finden ist. Spu-
ren einer Globalisierung sieht der Autor auch im Instru-
mentarium der Gruppen, die heute diejenigen der músi-
ca típica sind – Trommel, Kalabassenrassel, die andine 
Längsflöte quena oder das fünfsaitige Chordophon cha-
rango und sogar moderne Instrumente wie die Gitarre und 
das Keyboard. Diesen Vergleich möchte Brabec de Mori 
allerdings nicht als eine endgültige Charakterisierung 
der Musikpraxis in der Region verstehen, sondern als ein 
Hilfsmittel für ein besseres Verständnis dieser Praktiken 
(640).

Durch diese breite Analyse von musikalischen For-
men, ästhetischem Formverständnis, Liedtexten und Kon- 
texten der musikalischen Praxis der Lieder von Shipibo-
Konibo und Nachbarn schafft es Brabec de Mori, zu zei-
gen, dass die heutigen “ethnischen” Grenzen zwischen 
den jeweiligen Gruppen in Interaktion mit einer Außen-
betrachtung konstruiert werden und dass diese Grenzen 
durchaus durchlässig sind (714).

Das Buch enthält zudem eine DVD mit Audio- und 
Videofeldaufnahmen des Autors, die als Anschauungsma-
terial der musikethnografischen Interpretationen dienen.

“Die Lieder der Richtigen Menschen” ist ohne Zweifel 
eine relevante Publikation für die Musikethnologie. Be-
eindruckend ist nicht nur die Menge von Daten, sondern 
auch die Gründlichkeit, mit der Brabec de Mori seine em-
pirisch erhobenen Daten wissenschaftlich bzw. musikwis-
senschaftlich auswertet. Dabei zeigt sich der Autor meis-
tens reflektiert und durchdacht. Brabec de Mori eröffnet 
so neue Wege für die Musikethnologie im deutschspra-
chigen Raum, in dem er Ansätze wie den des Perspekti-
vismus einführt.

Aber Lob ist nicht alles. Auf die unnötige Länge der 
Arbeit wurde bereits hingewiesen, diese scheint noch 
weniger verständlich, wenn man bedenkt, dass viele 
der theoretischen und methodischen Diskussionen – die 
Konstruktion von Ethnizität, die ambivalente Rolle der 
InformantInnen, die Subjektivität des Ethnologen – mitt-
lerweile selbstverständlich in der Ethnologie sind. Selbst 
wenn man zugibt, dass Brabec de Mori für eine eher kon-
servative Disziplin – die deutschsprachige Musikethnolo-
gie – geschrieben hat, hätte er der Leserschaft diese lang-
atmigen fachinternen Auseinandersetzungen ersparen 
können. Eine der wenigen unreflektierten Stellen des Bu-
ches darf nicht unerwähnt bleiben. Dass Brabec de Mori 
den Kunstbegriff als etische Kategorie unhinterfragt auf 
eine indigene Musikform anwendet, die er für komplex 
und nicht funktionell hält, erscheint als ein Fehlgriff, da er 
damit eigene Kriterien den emischen Konzeptionen voran- 
setzt.

Aber diese Kleinigkeiten sollen auf keinen Fall den 
großen Wert dieses Buches verringern. “Die Lieder der 
Richtigen Menschen. Musikalische Kulturanthropolo-
gie der indigenen Bevölkerung im Ucayali-Tal, West
amazonien” bereichert die musikethnologische Welt des 
deutschsprachigen Raums und die Erforschung der indi-
genen Musik aus Amazonien. Wenn man sich die inter-
nationale Laufbahn des Autors ansieht, fragt man sich, 
warum er auf Deutsch und nicht direkt auf Englisch ver-

öffentlicht hat, denn das Buch verdient tatsächlich eine 
breitere Rezeption. Eine baldige Übersetzung ins Eng-
lische wäre mehr als wünschenswert, allerdings in einer 
gekürzten Fassung.  Julio Mendívil 

Brinton, Jacquelene G.: Preaching Islamic Renewal. 
Religious Authority and Media in Contemporary Egypt. 
Oakland: University of California Press, 2016. 261 pp. 
ISBN 978-0-520-28700-6. Price: $ 29.95

“Preaching Islamic Renewal” is a study of Muhammad 
Mitwalli al-Sha‘rawi (1911–1998), Egypt’s most-adored 
TV preacher of all times. Although he passed away near-
ly two decades ago, his presence is still strongly felt in 
the public – television stations continue to broadcast the 
recordings of his televised lectures from the 1980s, and 
his portraits are ubiquitous in Egypt. According to Jac-
quelene G. Brinton, Sha‘rawi was a talented linguist and 
Qur’an exegete whose life revolved around uncovering the 
divine message. Yet, as with other ‘ulama‘ (profession-
ally-trained scholars of Islamic sciences) of the modern 
era after Muhammad ‘Abduh (d. 1905) or Rashid Rida 
(d. 1935), there has never been a comprehensive study 
of Sha‘rawi’s life and thoughts. Perhaps because of his 
strong mass appeal, manifested by his use of Egyptian 
colloquial rather than literary Arabic (fusha), many schol-
ars assumed that Sha‘rawi’s work would not be worthy of 
serious investigation. 

Brinton challenges this ill-informed evaluation of Sha
‘rawi by delivering a solid examination of his televised 
lectures and publications as texts, outlining his ideas 
about the Qur’an, Sufism (Islamic mysticism), and oth-
er aspects of Islamic knowledge. Unlike Sha‘rawi’s con-
temporary Sufi and Grand Imam of Al-Azhar, ‘Abd al-
Halim Mahmud (1910–1978), the Egyptian public does 
not associate Sha‘rawi with Sufism. Drawing on Ira Lapi-
dus’s work, Brinton argues that the chief goal of Sha‘rawi 
was to revive the “Sunni-Shar‘ia-Sufi synthesis,” the par-
adigm which was neglected in the 20th century due to 
the Islamic reformist (Salafism) critiques of Sufism. Al-
though his lectures appeared to lack scholarly sophistica-
tion, Sha‘rawi’s theories of Sufism are highly complicated 
and can be genealogically traced back to the legendary 
Sufi master Ibn al-Arabi’s (d. 1240) theory of the unity 
of existence (wahdat al-wujud). Sha‘rawi’s aspirations to 
renew the esoteric tradition of Islam demonstrates that 
the ‘ulama‘ are not necessarily experts of Islamic law 
but also theorists of Sufism. Her work, Brinton claims, 
should serve as a corrective to the studies of modern Is-
lamic thought that tend to focus on legal theories and oth-
er exoteric aspects of Islam.

The key concept which holds the chapters of this book 
together is “religious authority.” Brinton problematises 
Dale Eickelman and James Piscatori’s thesis that ‘ula-
ma‘ ’s authority to define Islam has been fragmented since 
the introduction of mass media and modern education in 
the 19th century because of the rise of self-taught Mus-
lim intellectuals who speak in the name of Islam. An idea 
of a fragmentation of religious authority is misleading, 
according to Brinton, because it gives an impression that 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-300 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-300


Rezensionen

Anthropos  112.2017

301

authority is a measureable entity, presenting lay Muslims 
with a singular choice when seeking advice on spiritual 
matters. She stresses that authority is non-coercive and 
approaches the so-called “Sha‘rawi phenomena” by ana-
lysing the ways in which Shar‘rawi acquired his celebrity 
status in the national media by grasping the demands of 
the Egyptian state as well as his audiences. Although nev-
er mentioned explicitly, what Brinton might have in mind 
is the Weberian notion of charisma that charismatic au-
thority is mutually constructed between the leader and his 
or her followers. However, the fragmentation of authority 
thesis, as put forward by Eickelman and Piscatori, does 
not necessarily mean that the strength of religious author-
ity would be measurable. It has been a long time since the 
‘ulama‘ ceased to monopolise the authority to interpret 
the sacred sources of Islam. Instead, the Egyptian public 
has access to a wide range of religious-authoritative fig-
ures to follow. For instance, when flipping through satel-
lite television stations in Cairo, one would be faced with 
a mesmerising number of Islamic contents. Yet, as dem-
onstrated in the rise of Sha‘rawi’s fandom, ‘ulama‘ con-
tinue to enjoy some influence on the shaping of public 
discourses of Islam.  Hatsuki Aishima 

Camacho, Jorge: Miedo negro, poder blanco en la 
Cuba colonial. Madrid: Iberoamericana; Frankfurt: Ver-
vuert, 2015. 272 pp. ISBN 978-84-8489-799-6; ISBN 
978-3-95487-346-3. Precio: € 29.80.

La exitosa rebelión de los esclavos en Sainte-Domin-
gue y la creación de la república negra de Haití en 1804 
despertaron temores en todo el Caribe. En Cuba surgie-
ron temores rayanos en fobia, que se plasmaron en los es-
critos de hombres de letras e intelectuales con respecto a 
la esclavitud y a la cultura criolla y blanca, que veían en 
peligro. Este temor, que Camacho analiza a partir de una 
gran cantidad de fuentes del siglo XIX, con énfasis en las 
literarias, pero sin descuidar bandos y otros documentos 
administrativos, sirvió de concepto básico en la construc-
ción de la nación. Si bien preocupaciones similares se die-
ron también en otros países hispanoamericanos, ellas se 
dieron en el seno de las ya conformadas repúblicas, mien-
tras que en Cuba, por el contrario, surgieron en el con-
texto de la esclavitud, cuya abolición fue muy tardía, en 
1886. La predominancia numérica de la población negra 
contribuía seguramente a afianzar estos miedos: en 1774 
vivían en la isla unos 100.000 blancos y 75.180 mulatos 
y negros; medio siglo más tarde, 311.000 blancos y casi 
400.000 mulatos y negros.

Luego de un capítulo introductorio sobre los alza-
mientos de esclavos, Jorge Camacho analiza, en sendos 
capítulos, los artículos de José Victoriano Betancourt so-
bre las zonas periféricas de La Habana, las nodrizas afri-
canas, la situación social de las mulatas, algunas consi-
deraciones de Martí, los ñáñigos tratados por Francisco 
Calcagno, la influencia de música y bailes de raíz africana 
en la sociedad adinerada de la época y un capítulo final 
dedicado a José Martí.

El capítulo titulado “Los monstruos de la periferia” 
se refiere a artículos de J. V. Betancourt, a partir de 1838, 

producto de sus visitas a barrios periféricos de La Habana. 
Mientras que por lo general se asocia a los esclavos pró-
fugos o cimarrones con escondites en lugares alejados 
de los centros poblados y de difícil acceso, también se 
daba el hecho que los fugitivos se escondían en los ba-
rrios de extramuros. Betancourt presenta a sus habitantes 
bajo imágenes animalescas, inhumanas. Describe el “tri-
ple velorio” de un niño, un velorio que se realizaba en tres 
días diferentes, una costumbre que era combatida por las 
autoridades, y otros usos vigentes en la época, de interés 
para la antropología, que mencionaremos más adelante.

“Las nodrizas africanas” trata una realidad conspicua 
en la época, por lo cual son mencionadas e incluso ocu-
pan roles importantes en numerosas obras. En realidad, 
pareciera ser una paradoja que, a pesar del temor al con-
tacto íntimo entre negros y blancos, las familias adinera-
das no dudaran en recurrir a una nodriza africana o afro-
descendiente, aun en los casos en que las propias madres 
tuvieran la posibilidad de amamantar. Era común que en 
los diarios de la época se ofrezcan en venta o en alqui-
ler esclavas con abundante leche. En muchos casos eran 
una figura influyente en la educación de los niños, y, para 
muchos autores, una fuente de “contagio” de ideas y con-
cepciones africanas.

En el siguiente capítulo, titulado “La sangre y la virtud 
de la mulata”, Camacho trata brevemente una de las no-
velas críticas del sistema esclavista más conocida de la li-
teratura cubana – “Cecilia Valdés o la loma del Angel” de 
Cirilo Villaverde, cuya primera parte se publicó en 1839 
y su edición completa en 1879 – para dedicarse a dos no-
velas de que no habían recibido hasta ahora la atención de 
la crítica: “La campana de la tarde”, de Julio Rosas (1873) 
y “Es Angel”, de Eduardo Ezponda, de 1877.

Teniendo en cuenta las relaciones de poder reinantes, 
no extraña que en ninguna obra la esclava logre resistir-
se a los deseos sexuales del amo. Por su parte, las mula-
tas aspiraban a casarse por lo general con blancos, lo que 
posibilitaba un ascenso en la escala social, lo cual pocas 
veces sucedió. En todas las novelas, con una sola excep-
ción, su vida termina trágicamente, muchas veces desem-
boca en el suicidio. Por lo demás, las leyes restrictivas de 
la Corona dificultaban los casamientos mixtos: los contra-
yentes debían sacar un permiso de “limpieza de sangre”, 
que demostrara que ninguno de los dos tenía ascendencia 
africana. En principio, esta ley iba dirigida a la nobleza, 
pero a partir de 1805 se hizo más restrictiva y debió ser 
acatada por todos los blancos. La prohibición se dejó en 
efecto recién en 1881.

El único capítulo que no tiene a Cuba como escenario 
es el que trata la interpretación de José Martí con respecto 
a las manifestaciones de terror de los esclavos en ocasión 
del fuerte terremoto acaecido en 1886 en Charleston (Ca-
rolina del Norte), y sus manifestaciones extremas. Martí 
ve a éstas como una herencia de sangre debidas a las dife-
rencias psíquicas de los esclavos con respecto a los blan-
cos. Martí, apunta el autor, se inscribe aquí aún dentro del 
discurso biológico racial tan común en su época.

El capítulo 6 está dedicado a los ñáñigos en la obra de 
Francisco Calcagno, un autor prolífico, que escribió nue-
ve novelas muy poco conocidas fuera del círculo de es-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-300 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-300

