300

ayahuasca-Konsum verbunden ist und das auch bei den
mestizos (nichtindigene Bevolkerung) zu finden ist. Spu-
ren einer Globalisierung sieht der Autor auch im Instru-
mentarium der Gruppen, die heute diejenigen der muisi-
ca tipica sind — Trommel, Kalabassenrassel, die andine
Liangsflote quena oder das fiinfsaitige Chordophon cha-
rango und sogar moderne Instrumente wie die Gitarre und
das Keyboard. Diesen Vergleich mochte Brabec de Mori
allerdings nicht als eine endgiiltige Charakterisierung
der Musikpraxis in der Region verstehen, sondern als ein
Hilfsmittel fiir ein besseres Verstindnis dieser Praktiken
(640).

Durch diese breite Analyse von musikalischen For-
men, dsthetischem Formverstindnis, Liedtexten und Kon-
texten der musikalischen Praxis der Lieder von Shipibo-
Konibo und Nachbarn schaftt es Brabec de Mori, zu zei-
gen, dass die heutigen “ethnischen” Grenzen zwischen
den jeweiligen Gruppen in Interaktion mit einer Auf3en-
betrachtung konstruiert werden und dass diese Grenzen
durchaus durchldssig sind (714).

Das Buch enthilt zudem eine DVD mit Audio- und
Videofeldaufnahmen des Autors, die als Anschauungsma-
terial der musikethnografischen Interpretationen dienen.

“Die Lieder der Richtigen Menschen” ist ohne Zweifel
eine relevante Publikation fiir die Musikethnologie. Be-
eindruckend ist nicht nur die Menge von Daten, sondern
auch die Griindlichkeit, mit der Brabec de Mori seine em-
pirisch erhobenen Daten wissenschaftlich bzw. musikwis-
senschaftlich auswertet. Dabei zeigt sich der Autor meis-
tens reflektiert und durchdacht. Brabec de Mori erdffnet
so neue Wege fiir die Musikethnologie im deutschspra-
chigen Raum, in dem er Ansitze wie den des Perspekti-
vismus einfiihrt.

Aber Lob ist nicht alles. Auf die unnétige Linge der
Arbeit wurde bereits hingewiesen, diese scheint noch
weniger verstindlich, wenn man bedenkt, dass viele
der theoretischen und methodischen Diskussionen — die
Konstruktion von Ethnizitit, die ambivalente Rolle der
InformantInnen, die Subjektivitit des Ethnologen — mitt-
lerweile selbstverstidndlich in der Ethnologie sind. Selbst
wenn man zugibt, dass Brabec de Mori fiir eine eher kon-
servative Disziplin — die deutschsprachige Musikethnolo-
gie — geschrieben hat, hitte er der Leserschaft diese lang-
atmigen fachinternen Auseinandersetzungen ersparen
konnen. Eine der wenigen unreflektierten Stellen des Bu-
ches darf nicht unerwihnt bleiben. Dass Brabec de Mori
den Kunstbegriff als etische Kategorie unhinterfragt auf
eine indigene Musikform anwendet, die er fiir komplex
und nicht funktionell hélt, erscheint als ein Fehlgriff, da er
damit eigene Kriterien den emischen Konzeptionen voran-
setzt.

Aber diese Kleinigkeiten sollen auf keinen Fall den
groBBen Wert dieses Buches verringern. “Die Lieder der
Richtigen Menschen. Musikalische Kulturanthropolo-
gie der indigenen Bevolkerung im Ucayali-Tal, West-
amazonien” bereichert die musikethnologische Welt des
deutschsprachigen Raums und die Erforschung der indi-
genen Musik aus Amazonien. Wenn man sich die inter-
nationale Laufbahn des Autors ansieht, fragt man sich,
warum er auf Deutsch und nicht direkt auf Englisch ver-

Rezensionen

offentlicht hat, denn das Buch verdient tatsidchlich eine
breitere Rezeption. Eine baldige Ubersetzung ins Eng-
lische wire mehr als wiinschenswert, allerdings in einer
gekiirzten Fassung. Julio Mendivil

Brinton, Jacquelene G.: Preaching Islamic Renewal.
Religious Authority and Media in Contemporary Egypt.
Oakland: University of California Press, 2016. 261 pp.
ISBN 978-0-520-28700-6. Price: $ 29.95

“Preaching Islamic Renewal” is a study of Muhammad
Mitwalli al-Sha‘rawi (1911-1998), Egypt’s most-adored
TV preacher of all times. Although he passed away near-
ly two decades ago, his presence is still strongly felt in
the public — television stations continue to broadcast the
recordings of his televised lectures from the 1980s, and
his portraits are ubiquitous in Egypt. According to Jac-
quelene G. Brinton, Sha‘rawi was a talented linguist and
Qur’an exegete whose life revolved around uncovering the
divine message. Yet, as with other ‘ulama‘ (profession-
ally-trained scholars of Islamic sciences) of the modern
era after Muhammad ‘Abduh (d. 1905) or Rashid Rida
(d. 1935), there has never been a comprehensive study
of Sha‘rawi’s life and thoughts. Perhaps because of his
strong mass appeal, manifested by his use of Egyptian
colloquial rather than literary Arabic (fusha), many schol-
ars assumed that Sha‘rawi’s work would not be worthy of
serious investigation.

Brinton challenges this ill-informed evaluation of Sha-
‘rawi by delivering a solid examination of his televised
lectures and publications as texts, outlining his ideas
about the Qur’an, Sufism (Islamic mysticism), and oth-
er aspects of Islamic knowledge. Unlike Sha‘rawi’s con-
temporary Sufi and Grand Imam of Al-Azhar, ‘Abd al-
Halim Mahmud (1910-1978), the Egyptian public does
not associate Sha‘rawi with Sufism. Drawing on Ira Lapi-
dus’s work, Brinton argues that the chief goal of Sha‘rawi
was to revive the “Sunni-Shar‘ia-Sufi synthesis,” the par-
adigm which was neglected in the 20th century due to
the Islamic reformist (Salafism) critiques of Sufism. Al-
though his lectures appeared to lack scholarly sophistica-
tion, Sha‘rawi’s theories of Sufism are highly complicated
and can be genealogically traced back to the legendary
Sufi master Ibn al-Arabi’s (d. 1240) theory of the unity
of existence (wahdat al-wujud). Sha‘rawi’s aspirations to
renew the esoteric tradition of Islam demonstrates that
the ‘ulama‘ are not necessarily experts of Islamic law
but also theorists of Sufism. Her work, Brinton claims,
should serve as a corrective to the studies of modern Is-
lamic thought that tend to focus on legal theories and oth-
er exoteric aspects of Islam.

The key concept which holds the chapters of this book
together is “religious authority.” Brinton problematises
Dale Eickelman and James Piscatori’s thesis that ‘ula-
ma"’s authority to define Islam has been fragmented since
the introduction of mass media and modern education in
the 19th century because of the rise of self-taught Mus-
lim intellectuals who speak in the name of Islam. An idea
of a fragmentation of religious authority is misleading,
according to Brinton, because it gives an impression that

Anthropos 112.2017

216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:27. © Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-300

Rezensionen

authority is a measureable entity, presenting lay Muslims
with a singular choice when seeking advice on spiritual
matters. She stresses that authority is non-coercive and
approaches the so-called “Sha‘rawi phenomena” by ana-
lysing the ways in which Shar ‘rawi acquired his celebrity
status in the national media by grasping the demands of
the Egyptian state as well as his audiences. Although nev-
er mentioned explicitly, what Brinton might have in mind
is the Weberian notion of charisma that charismatic au-
thority is mutually constructed between the leader and his
or her followers. However, the fragmentation of authority
thesis, as put forward by Eickelman and Piscatori, does
not necessarily mean that the strength of religious author-
ity would be measurable. It has been a long time since the
‘ulama‘ ceased to monopolise the authority to interpret
the sacred sources of Islam. Instead, the Egyptian public
has access to a wide range of religious-authoritative fig-
ures to follow. For instance, when flipping through satel-
lite television stations in Cairo, one would be faced with
a mesmerising number of Islamic contents. Yet, as dem-
onstrated in the rise of Sha‘rawi’s fandom, ‘ulama‘ con-
tinue to enjoy some influence on the shaping of public
discourses of Islam. Hatsuki Aishima

Camacho, Jorge: Miedo negro, poder blanco en la
Cuba colonial. Madrid: Iberoamericana; Frankfurt: Ver-
vuert, 2015. 272 pp. ISBN 978-84-8489-799-6; ISBN
978-3-95487-346-3. Precio: € 29.80.

La exitosa rebelion de los esclavos en Sainte-Domin-
gue y la creacién de la republica negra de Haiti en 1804
despertaron temores en todo el Caribe. En Cuba surgie-
ron temores rayanos en fobia, que se plasmaron en los es-
critos de hombres de letras e intelectuales con respecto a
la esclavitud y a la cultura criolla y blanca, que veian en
peligro. Este temor, que Camacho analiza a partir de una
gran cantidad de fuentes del siglo XIX, con énfasis en las
literarias, pero sin descuidar bandos y otros documentos
administrativos, sirvié de concepto bdsico en la construc-
cion de la nacion. Si bien preocupaciones similares se die-
ron también en otros paises hispanoamericanos, ellas se
dieron en el seno de las ya conformadas republicas, mien-
tras que en Cuba, por el contrario, surgieron en el con-
texto de la esclavitud, cuya abolicién fue muy tardia, en
1886. La predominancia numérica de la poblacion negra
contribuia seguramente a afianzar estos miedos: en 1774
vivian en la isla unos 100.000 blancos y 75.180 mulatos
y negros; medio siglo mas tarde, 311.000 blancos y casi
400.000 mulatos y negros.

Luego de un capitulo introductorio sobre los alza-
mientos de esclavos, Jorge Camacho analiza, en sendos
capitulos, los articulos de José Victoriano Betancourt so-
bre las zonas periféricas de La Habana, las nodrizas afri-
canas, la situacién social de las mulatas, algunas consi-
deraciones de Marti, los 7idfiigos tratados por Francisco
Calcagno, la influencia de musica y bailes de raiz africana
en la sociedad adinerada de la época y un capitulo final
dedicado a José Marti.

El capitulo titulado “Los monstruos de la periferia”
se refiere a articulos de J. V. Betancourt, a partir de 1838,

Anthropos 112.2017

301

producto de sus visitas a barrios periféricos de La Habana.
Mientras que por lo general se asocia a los esclavos pro-
fugos o cimarrones con escondites en lugares alejados
de los centros poblados y de dificil acceso, también se
daba el hecho que los fugitivos se escondian en los ba-
rrios de extramuros. Betancourt presenta a sus habitantes
bajo imdgenes animalescas, inhumanas. Describe el “tri-
ple velorio” de un nifio, un velorio que se realizaba en tres
dias diferentes, una costumbre que era combatida por las
autoridades, y otros usos vigentes en la época, de interés
para la antropologia, que mencionaremos mds adelante.

“Las nodrizas africanas” trata una realidad conspicua
en la época, por lo cual son mencionadas e incluso ocu-
pan roles importantes en numerosas obras. En realidad,
pareciera ser una paradoja que, a pesar del temor al con-
tacto intimo entre negros y blancos, las familias adinera-
das no dudaran en recurrir a una nodriza africana o afro-
descendiente, aun en los casos en que las propias madres
tuvieran la posibilidad de amamantar. Era comtin que en
los diarios de la época se ofrezcan en venta o en alqui-
ler esclavas con abundante leche. En muchos casos eran
una figura influyente en la educacion de los nifios, y, para
muchos autores, una fuente de “contagio” de ideas y con-
cepciones africanas.

En el siguiente capitulo, titulado “La sangre y la virtud
de la mulata”, Camacho trata brevemente una de las no-
velas criticas del sistema esclavista mas conocida de la li-
teratura cubana — “Cecilia Valdés o la loma del Angel” de
Cirilo Villaverde, cuya primera parte se publicé en 1839
y su edicion completa en 1879 — para dedicarse a dos no-
velas de que no habian recibido hasta ahora la atencién de
la critica: “La campana de la tarde”, de Julio Rosas (1873)
y “Es Angel”, de Eduardo Ezponda, de 1877.

Teniendo en cuenta las relaciones de poder reinantes,
no extraila que en ninguna obra la esclava logre resistir-
se a los deseos sexuales del amo. Por su parte, las mula-
tas aspiraban a casarse por lo general con blancos, lo que
posibilitaba un ascenso en la escala social, lo cual pocas
veces sucedid. En todas las novelas, con una sola excep-
cion, su vida termina tragicamente, muchas veces desem-
boca en el suicidio. Por lo demas, las leyes restrictivas de
la Corona dificultaban los casamientos mixtos: los contra-
yentes debian sacar un permiso de “limpieza de sangre”,
que demostrara que ninguno de los dos tenia ascendencia
africana. En principio, esta ley iba dirigida a la nobleza,
pero a partir de 1805 se hizo mds restrictiva y debi6 ser
acatada por todos los blancos. La prohibicién se dejé en
efecto recién en 1881.

El tnico capitulo que no tiene a Cuba como escenario
es el que trata la interpretacion de José Marti con respecto
a las manifestaciones de terror de los esclavos en ocasién
del fuerte terremoto acaecido en 1886 en Charleston (Ca-
rolina del Norte), y sus manifestaciones extremas. Mart{
ve a éstas como una herencia de sangre debidas a las dife-
rencias psiquicas de los esclavos con respecto a los blan-
cos. Marti, apunta el autor, se inscribe aqui atin dentro del
discurso bioldgico racial tan comtin en su época.

El capitulo 6 esta dedicado a los fidriigos en la obra de
Francisco Calcagno, un autor prolifico, que escribié nue-
ve novelas muy poco conocidas fuera del circulo de es-

216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:27. © Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-300

