
https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Melina Kirchartz

Riskantes Denken

Edition Medienwissenschaft Band 103

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Melina Kirchartz, geb. 1985, forscht zu den Strukturen geisteswissenschaftlicher

Theorie und zu Fragen der anthropologischen Technikphilosophie. Sie war Promo-

tionsstipendiatin derGesellschaft der Freunde und Förderer derUniversität Siegen

e.V.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Melina Kirchartz

Riskantes Denken

Zur Funktion der Mensch-Maschine-Analogie

in der Medienwissenschaft

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das vorliegende Buch wurde am 26.10.2020 von der Philosophischen Fakultät der 
Universität Siegen als Dissertation angenommen.  
Prof. Dr. Rainer Leschke, Prof. Dr. Jens Schröter

The EOSC Future project is co-funded by the European Union Hori-
zon Programme call INFRAEOSC-03-2020, Grant Agreement num-
ber 101017536 

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch das Projekt EOSC Future.
 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Natio-
nalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.
de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese 
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, 
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für be-
liebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/
by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.  

Erschienen 2023 im transcript Verlag, Bielefeld
© Melina Kirchartz

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld 
Umschlagabbildung: Stock-Illustration-ID: 1424876697, Bildnachweis: KrulUA  

istockphotos.com
Lektorat: Melina Kirchartz  
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-6631-1
PDF-ISBN 978-3-8394-6631-5
https://doi.org/10.14361/9783839466315
Buchreihen-ISSN: 2569-2240
Buchreihen-eISSN: 2702-8984

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de


Inhalt

1. Einleitung – As we may think ................................................. 9

2. Die Analogie in der Wissenschaft ............................................. 15

2.1 Der wissenschaftliche Ort von Analogien ...................................... 23

2.1.1 Analogien als logischer Schluss ........................................ 23

2.1.2 Analogiemodelle als Erklärungen ....................................... 24

2.1.3 Die Unzulänglichkeit von Analogien..................................... 27

2.2 Analogien als heuristisches Element in der wissenschaftlichen Praxis.......... 28

2.2.1 Zwei Fallbeispiele aus der naturwissenschaftlichen Forschung .......... 33

2.2.1.1 Die Analogie von Licht und Wellen ............................. 33

2.2.1.2 Maxwells mathematischer Formalismus der

Faraday’schen Feldlinien....................................... 37

2.3 Theoriekonstitutive Analogien ................................................ 44

2.3.1 Die Analogie als konstitutiver Teil von Theorie .......................... 44

3. Philosophia mechanica ...................................................... 49

3.1 Von der logischen Unmöglichkeit einer Mensch-Maschine-Analogie ............ 55

3.2 Der Mechanizismus bei Descartes ............................................. 60

3.2.1 Ars automatica – Mechanische Lebensgeister und das Lebendige ....... 66

3.2.2 Das mechanische Herz I ............................................... 70

3.3 Das mechanische Herz II...................................................... 75

3.4 Divine Artifice ................................................................ 79

3.5 Mechanik als Erklärungssystem des Menschen ................................ 83

3.6 Die Analogie als ideologische Figur............................................ 86

3.6.1 Androidenkultur ....................................................... 88

3.7 L’Homme machine ............................................................ 90

3.7.1 Die Analogie und wieder das Problem der Selbstbewegung .............. 92

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Technikphilosophie .......................................................... 95

4.1 Wie macht man Technikphilosophie? .......................................... 97

4.2 Die Organprojektion ......................................................... 100

4.2.1 Logik der Organprojektion ............................................ 102

4.2.2 Evolutionäre Technikgenese .......................................... 104

4.2.3 Das morphologische Grundgesetz ...................................... 107

4.2.4 Das Unbewusste der Projektion ........................................ 111

4.3 Die Konstitution der Organprojektion .......................................... 113

5. Kybernetik ................................................................... 115

5.1 Eine kybernetische Notwendigkeit? ........................................... 119

5.2 Kybernetische Universalitätsansprüche ...................................... 122

5.3 Norbert Wieners Cybernetics ................................................. 124

5.4 Kybernetischer Begriffsapparat ............................................... 127

5.4.1 Behavior, Black Box und Behaviorism.................................. 129

5.4.2 Information und Kommunikation ...................................... 142

5.5 Technikverständnis .......................................................... 149

5.5.1 Autonomie oder das Ende der Mimesis? ............................... 155

5.5.2 Der Vogelflug ......................................................... 159

5.5.3 Von Selbstverständnissen oder von der Einheit des Ursprungs

von Technik und Kunst................................................ 166

5.5.4 Die Metatechnik oder das Surplus der kybernetischen Apparate........ 173

5.5.5 Emanzipation der Technik? ............................................ 174

5.6 Zwischenfazit ................................................................ 175

6. Medientheorie ............................................................... 179

6.1 Mensch-Maschine-Verhältnisse I .............................................. 179

6.1.1 Der Gegenstand ...................................................... 183

6.1.2 Apriori ............................................................... 188

6.1.3 Mediales Apriori ...................................................... 190

6.2 Mensch-Maschine-Verhältnisse II............................................. 193

6.2.1 Von Mängelwesen und Prothesengöttern............................... 194

6.2.2 Das Motiv der Extension .............................................. 198

6.3 Welcome to Fabulous McLuhan! .............................................. 202

6.3.1 The Gadget Lover oder von der Extension .............................. 204

6.3.2 Amputation........................................................... 207

6.3.3 Amputation und synästhetische Ganzheit............................... 211

6.4 Vilém Flusser oder von der Geometrie der Medien..............................212

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.4.1 Umstand, Medien und Subjekt ..........................................212

6.4.2 Das Universum der Punktelemente ....................................214

6.4.3 Von Apparaten, Wahrscheinlichkeiten und Entropie .................... 218

6.4.4 Automation, Apparate und Universum ................................. 224

6.5 Kittler oder von der Einübung in einen analogischen Stil ...................... 227

6.5.1 Technisches Apriori .................................................. 227

6.5.2 Der Krieg als Ursprung eines medientechnischen Apriori............... 229

6.5.3 Analogie als theoretischer Stil ........................................ 232

6.5.4 Vom Schießen ........................................................ 235

6.6 Bruno Latour oder von der Entdifferenzierung ................................ 240

6.6.1 Über Symmetrie ...................................................... 240

6.6.2 Über Dichotomie und Paradoxie ....................................... 243

6.6.3 Die Banalität des Netzes .............................................. 245

6.6.4 »Entities that do things« oder von Aktanten und Akteuren ............. 248

6.6.5 »It is just a different choice of style.« ................................ 251

7. Schluss ..................................................................... 255

7.1 Die Konstruktion von Ähnlichkeit ............................................. 258

7.2 Die Funktion von Analogien für Theoriebildung ............................... 260

7.2.1 Genese von Konnex ....................................................261

7.2.2 Erschließung eines neuen Objektbereichs ............................. 263

7.2.3 Implementierung naturwissenschaftlicher Rationalität in

die Geisteswissenschaften ............................................ 265

7.3 Ein geisteswissenschaftlicher Zugriff auf technische Apparate ............... 269

Literaturverzeichnis.............................................................. 277

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung – As we may think

Der Memex ist eine fiktive Maschine. Fiktiv nicht, weil es sich um eine Ma-

schine handelt, die die technischen Möglichkeiten ihrer Zeit überstiegen hät-

te, oder weil es sich bei der Idee lediglich um ein ingenieurstechnisches Ge-

dankenspiel gehandelt hätte. Der Memex ist eine fiktive Maschine, weil sie

schlicht nicht gebaut wurde. Und das, obwohl ihr ein technisch ausformu-

lierter Entwurf zugrunde lag, der vor allem die medientechnischen Poten-

ziale seiner Zeit mit- bzw. weiterdenkt. Imaginiert hat den Memex, der eine

Effizienzsteigerung der Informationsverarbeitung leisten sollte, der ameri-

kanische Ingenieur Vannevar Bush und gegen Ende des Zweiten Weltkrieges

in dem berühmt gewordenen Aufsatz As we may think1 vorgestellt. Der Titel

des Aufsatzes ist – zugegebenermaßen aus mehreren Gründen – ein wenig

irreführend, denn eigentlich geht es in As we may think nicht darum, wie wir

denken könnten oder sollten, sondern wie sich die Art menschlichen Denkens

als Organisationsprinzip technisch umsetzen ließe. Die Annahme, die hinter

Bushs Idee steht, ist es, dass die Organisation vonWissensbeständen (auf Mi-

krofilm gespeicherte Daten) umso zielführender ist, je mehr sie die Struktur

menschlich assoziativen Denkens spiegelt. Der Prozess der gedanklichen Ver-

knüpfung von Daten wird als ein Schema verstanden, das sich durch einen

medientechnischen Prozess abbilden und damit in eine Maschine externali-

sieren lässt. Auch die BezeichnungMemex expliziert die Analogie von Mensch

und Maschine, denn sie steht fürMemory Extender. Und wenn man nicht allzu

kleinlich ist, sind deswegen wir es, die da denken. Daher der Titel.

Nicht immer führt eine Analogiesierung vonMensch undMaschine zu ei-

nem technisch umsetzbaren Konzept, auch wenn etwa eine Hirn-Computer-

1 Vannevar Bush [1945].Aswemay think. In:AtlanticMonthly, Heft 176 Juli 1945, S. 101-108.

URL: https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/

Tatsächlich beschreibt Bush denMemex bereits 1939 in dem AufsatzMechanization and

the Record, der aber nicht publiziert wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-think/303881/


10 Riskantes Denken

Analogie diese Hoffnung bei Ingenieuren und Mathematikern seit den 1950er

Jahren immer wieder geweckt hat. Aber während allein die Existenz technik-

anthropomorpher Phantasien ausreicht, um sich in Gestalt technischer Uto-

pien ins kollektive Gedächtnis einzubrennen, schreiben Mensch-Maschine-

Analogien an anderer Stelle eine nicht minder wirkmächtige Erfolgsgeschich-

te, auch wenn diese weniger sichtbar ist.

Bereits im 17. Jahrhundert versucht ein mechanistischer Materialismus

so ziemlich alles Menschliche in Analogie mit Maschinen zu bringen und in

der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts ist es die Organprojektionsthese des

Technikphilosophen Ernst Kapp, die das artifiziell Technische in Analogie zu

menschlichen Organen entwirft und aus diesem Grund in der jüngeren Ver-

gangenheit verstärkt für eine medienanthropologische Verwertung reakti-

viert worden ist.2 Die Kybernetik, die bei ihrer Grundlegung Ende der 1940er

Jahrenmitnichten zimperlichwar, noch die entfernteste Ähnlichkeit zwischen

Mensch und kybernetischem Apparat für eine Analogiekonstruktion zu be-

mühen, erlebte in den 1960er und 1970er Jahren einen zweiten Frühling. Ab

den 1960er Jahren knüpfte dann auch die entstehendeMedientheorie auf viel-

fältige Art undWeise daran an, um den Menschen und Medien(technologien)

zueinander in Stellung zu bringen.Dass sich diese Liste beliebig ergänzen lie-

ße, ist eine erste Erklärung dafür, warum sich heute niemand mehr ernsthaft

gegen eine Mensch-Maschine-Analogie auflehnt.

Denn eigentlich befinden wir uns schon längst im nächsten Stadium:

Transhumanismus, Androiden, Artificial Intelligence, Human Enhancement

usw. Zwar lösen gegenwärtige Debatten über AI-Technologien immer noch

2 Vor allem Leander Scholz und Harun Maye haben als Herausgeber der Wiederauflage

von Kapps Grundlinien einer Philosophie der Technik. Zur Entstehungsgeschichte der Kultur

aus neuen Gesichtspunkten. Hamburg 2015 und des Sammelbands Ernst Kapp und die An-

thropologie der Medien. Berlin 2019 das Gründungsdokument der Technikphilosophie

ins Bewusstsein derMedienwissenschaft geholt und fürmedienanthropologische Fra-

gestellungen anschlussfähig gemacht. Siehe ebenfalls: Leander Scholz. Ernst Kapp und

das Anthropozän. In: Philipp Stoellger (Hg.). Figurationen des Menschen. Studien zur Me-

dienanthropologie. Würzburg 2019, S. 405-418.; ders. [2019] Zur Anthropologie der Medien

bei Ernst Kapp. In: Harun Maye, ders. (Hg.). Ernst Kapp und die Anthropologie der Medien.

Berlin 2019, S. 7-13.; ders. Episteme und Technik bei Ernst Kapp. In: Andreas Hetzel, Eva

Schürmann, Harald Schwaetzer (Hg.). Allgemeine Zeitschrift für Philosophie (AZP), Nr. 41

(2016) Heft 2, S. 221-235. und ders. Der Weltgeist in Texas. Kultur und Technik bei Ernst

Kapp. In: Lorenz Engell, Bernhard Siegert. Zeitschrift für Medien- und Kulturforschung

(ZMK), Jg. 2013 Heft 1, S. 171-190.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung – As we may think 11

apokalyptische oder wahlweise heilsbringende Prophezeiungen aus, die

Analogie ist aber zumindest als Motiv insoweit kultiviert, dass zwar noch

über ontische Unterschiede zwischen Mensch und Maschine gestritten, nicht

aber die Sinnhaftigkeit der Analogie selbst infrage gestellt wird. Das Anthro-

pomorphe ist den Technologien schon lange eingeschrieben und erschwert

dabei jede alternative Sichtweise. Die Krux bei dem ganzen Analogiengeklim-

per ist aber, dass es sich wie bei jeder Analogie auch bei der zwischen Mensch

und Maschine um eine vollständig kontingente Figur handelt. D.h. zunächst

einmal nicht mehr, als dass es für ihre theoretische Existenz keine zwingen-

de Notwendigkeit gibt. Allerdings darf dieser Umstand nicht dahingehend

missverstanden werden, dass man es bei Mensch-Maschine-Analogien mit

einem zufälligen Phänomen zu tun hätte. Das ist mitnichten der Fall.

Es gibt mindestens drei methodische Zugänge, sich dem Objekt Mensch-

Maschine-Analogie zu nähern. Den ersten könnte man als Forschung amMo-

tiv bezeichnen, indem man entlang fantastischer Figuren wie E. T. A Hoff-

manns Olimpia, Arthur C. Clarks HAL 9000 oder Ridley Scotts Blade Runner

all die religiösen, soziokulturellen, ethischen, technischen, mythischen und

ökonomischen Diskurse und Implikationen nachzeichnet, die die Analogisie-

rung erzeugt. Und das ist von der Literatur-, Kultur- und Filmwissenschaft

auch zur Genüge getan worden.

Die zweite Möglichkeit, die immer wieder versucht wird, ist es, nach der

Passgenauigkeit der Analogie im speziellen Fall zu fragen. Im Gegensatz zur

ersten Vorgehensweise handelt es sich hierbei aber i.d.R. um ein wenig er-

tragreiches Unterfangen, mit dem Debatten nur unnötig verlängert werden.

Denn am Ende des Tages lassen sich keine Kriterien benennen, die definieren

könnten, was diese Passgenauigkeit überhaupt meint.

Der alternative Zugang, der hier vorgeschlagen wird, ist, die Analogie als

theoriekonstitutive Figur ernst zu nehmen und nach ihrer substanziellen Be-

deutung für (geisteswissenschaftliche) Theoriebildung zu fragen. Die Analo-

gie, soviel sei vorweggenommen, wird sich als äußerst defizitäre Figur erwei-

sen, die zwar billig zu haben ist, deren Folgekosten aber oftmals umso höher

sind. Und damit wäre die Sache eigentlich auch schon erledigt, hätte man es

wie im Falle der Mensch-Maschine-Analogie nicht mit dem ziemlich parado-

xen Phänomen zu tun, dass auch wenn völlig klar ist, dass die Verwendung

von Analogien für wissenschaftlicheTheoriebildung ein mindestens riskantes

Unterfangen ist, es gleichzeitig aber auch ein sehr erfolgreiches ist.

Der philologische Reflex geht bei dieser Art von Problemstellung automa-

tisch nach hinten und sucht nach Ursprüngen, nach historischen Kontexten,

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Riskantes Denken

nach Traditionslinien der Analogie. Man wird sie finden, für sich allein wer-

den sie aber nicht die Frage beantworten können, was die Analogie für die

Theoriegenese so attraktiv macht.

Geht es um das theoretische Verhältnis von Mensch und Maschine, dann

bewegt man sich zwangsläufig im Zuständigkeitsbereich der Geisteswissen-

schaften. Möchte man diesen Bereich noch schärfer eingrenzen, dann ist es

aktuell vor allem die Medienwissenschaft, die sich um die Deutungshoheit

über Mensch-Maschine-Verhältnisse bemüht, weswegen sie zum archimedi-

schen Punkt der Arbeit avanciert.

Obwohl die Medienwissenschaft eine junge Wissenschaft ist, ist sie nicht

so jung, dass nach einer anfänglichen Goldgräberstimmung3 nicht die Zeit

gewesen wäre, in einen selbstreflexiven Modus umzuschalten.4 Mehr noch

scheint dieMedienwissenschaft eineDisziplin zu sein, der ein selbstkritischer

Gestus genuin eigen ist. Ein Umstand, der möglicherweise zwangläufig not-

wendig ist, denn bis heute gibt es weder einen einheitlichen Medienbegriff

noch einen klar umrissenen Objektbereich oder einen konsensfähigen Me-

thodenapparat. D.h. nicht, dass die Medienwissenschaft gegenwärtig hand-

lungsunfähig ist. Eine Art wissenschaftlicher Normalbetrieb hat sich einge-

stellt auch oder gerade wegen eines fehlenden allumfassenden metaphysi-

schen Überbaus, der eben auch restriktiv auf Forschung wirken kann.

Während man aber die Hoffnung auf einen allgemeinen Theorieentwurf

noch nicht aufgegeben hat, ist eine Bestandsaufnahme des Modus medien-

wissenschaftlicher Theoriegenese, unter Berücksichtigung ihrer Theoriear-

chitektur, wenig bis gar nicht versucht worden. Den Fokus nicht auf den Ge-

halt von Theorien zu legen, der sich ja immer auch in irgendeiner Weise an

3 2003 beschreibt Rainer Leschke die Verfasstheit der Medienwissenschaften noch als

eine Art Goldgräberstimmung, die erst langsam zu so etwas wie einem wissenschaft-

lichen Normalbetrieb übergeht. (Vgl. Rainer Leschke [2003]. Einführung in die Medien-

theorie. München 2003, S. 324).

4 Als ein Indiz dafür können die vielen Einführungswerke in dieMedienwissenschaft ge-

wertet werden. Vgl. hierfür: Ebd.; Dieter Mersch [2006]. Medientheorie zur Einführung.

Hamburg 2006; Werner Faulstich. Medientheorie. Göttingen 1999; Alice Lagaay, David

Lauer (Hg.) [2004]. Medientheorie. Eine philosophische Einführung. Frankfurt a.M. 2004;

Stefan Weber (Hg.) [2003]. Theorien der Medien. Von der Kulturkritik bis zum Konstrukti-

vismus. Stuttgart 2003. Die Auswahl ist zufällig und ließe sich noch um einiges weiter-

führen. Hinzu kommen noch dieWerke, die sich dezidiert mit einzelnen Aspekten der

Medientheorie befassen wie ihres Begriffs, ihrer Methode oder ihrer Zugehörigkeit zu

anderen Disziplinen.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung – As we may think 13

der Empirie bewähren muss, sondern auf die Strategien ihrer Bildung, ist

der Kern dieser Arbeit. Auf dieser Analyseebene kann von inhaltlichen Di-

vergenzen zwischen einzelnen Ansätzen abgesehen werden, um auf diesem

Weg systematische Strukturen zu identifizieren, die sich dann zu einer Be-

standsaufnahme über die Verfasstheit geisteswissenschaftlicher Theoriebil-

dung selbst verdichten lassen. Der Vorteil einer solchen Methode liegt, neben

ihrer prinzipiellen Anwendbarkeit, vor allem darin, dass sie eine Vergleichs-

ebene einzieht, die zuallererst die Voraussetzung schafft, generelle Aussagen

über die Strategien von Theoriebildung zu machen.

Analogien finden sich nicht nur in allen wissenschaftlichen Disziplinen,

sie können auch eine vortheoretische oder eine theoriekonstitutive Existenz

fristen, letztere ist wesentlich problematischer und der Kern der Untersu-

chung. Denn nur wenn eine Analogie theoriekonstitutiv ist, ist sie im engeren

Sinne auch relevant für die Architektur von Theorie.

Zu Beginn wird aber erst einmal, quasi als Gegenentwurf, eine alterna-

tive Verwendungsweise der Analogie vorgestellt, nämlich die in den Natur-

wissenschaften. Das hat zwei Gründe: Zum einen lässt sich damit eine Art

Blaupause entwerfen, vor der sich Differenzen verschiedener Verwendungs-

weisen klar abzeichnen. Zum anderen lässt sich am Beispiel der Analogie im

naturwissenschaftlichen Kontext, die Begrenztheit ihres epistemologischen

Potenzials aufzeigen. Daran anschließend folgen die Analysen von vier theo-

retischen Großentwürfen: des mechanistischen Materialismus, der Technik-

philosophie, der Kybernetik und der Medientheorie. Die Auswahl ist weniger

einer historischen Abfolge verpflichtet als vielmehr den systematischen Zu-

sammenhängen zwischen den einzelnen Theorieentwürfen, wodurch aufein-

ander verweisende Entwicklungslinien berücksichtigt werden konnten. Da-

durch kann zugleich ein differenziertes Bild einer theoretischen Figur (Analo-

gie), eines Motivs (Mensch-Maschine) und den verschiedenen Strategien von

Theoriebildung gezeichnet werden, um so schließlich systematische Schlüsse

über Muster und Strategien geisteswissenschaftlicher Theoriegenese zu zie-

hen.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Analogie in der Wissenschaft

»Das Erfinden ist kein Werk des lo-

gischen Denkens. Wenn auch das

Endprodukt an die logische Gestalt

gebunden ist.«

Autobiographische Skizzen. Albert Einstein

1956.

»[T]his stone [loadstone; M.K.]«, heißt es im Letter of Peregrinus von 1269,

bears in itself the likeness of the heavens […]. There are in the heavens two

points more important than all others, because of them, as on pivots, the

celestial sphere revolves: these points are called, one the arctic or north pole,

the other the antarctic or south pole. Similarly you must fully realize that in

this stone there are two points styled respectively the north pole and the

south pole.1

Gegründet auf Beobachtung und Experiment und in Analogie zu den Him-

melspolen beschreibt der französische Gelehrte Pierre de Maricourt (Peregri-

nus) als Erster im 13. Jahrhundert die Polarität von Magnetsteinen und bringt

so, mithilfe einer Analogie, zwei Objektbereiche zusammen, die aus Sicht der

mittelalterlichen Wissenschaft nicht das Geringste miteinander zu tun ha-

ben.

Mehr als 600 Jahre später, nämlich 1904, veröffentlicht der Japaner Han-

tarō Nagaoka im Philosophical Magazine einen Aufsatz mit dem Titel Kinetics

of a System of Particles. Nagaoka konzipiert darin, noch vor Ernest Rutherford

und Niels Bohr, ein Atommodell, das die vermeintliche Unvereinbarkeit un-

terschiedlich geladener Teilchen bei gleichzeitiger Stabilität von Atomen er-

1 Peter Peregrinus [1269]. The Letter of Peregrinus on the Magnet, A.D. 1269. The First Sys-

tematic Description in Europe of the Properties of the Loadstone. In: Edward Grant (Hg.). A

Source Book in Medieval Science. Cambridge 1974, S. 368-375, hier: S. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Riskantes Denken

klären soll. Das gelingt ihm, indem er einModell in Analogie zu einemPrinzip

entwirft, das James C.Maxwell fast fünfzig Jahre zuvor zur Lösung eines ähn-

lichen Problems entwickelt hat. »We have seen«, so Maxwell 1856 in On the

Stability of the Motion of the Saturn’s Rings, »when the attraction of the central

body is sufficiently great compared with the forces arising from the mutual

action of the satellites, a permanent ring is possible.«2 Nagaoka ersetzt in sei-

nem Modell die Begriffe3 Saturn (central body) durch einen positiv geladenen

Atomkern und die Satelliten des Saturns durch die Elektronen, die um den

Atomkern kreisen.

The system, which I am going to discuss, consists of a large number of par-

ticles of equal mass arranged in a circle at equal angular intervals and re-

pelling each other with forces inversely, proportional to the square of dis-

tance; at the centre of the circle, place a particle of large mass attracting the

other particles according to the same law of force. If these repelling parti-

cles be revolving with nearly the same velocity about the attracting centre,

the systemwill generally remain stable, for small disturbances provided the

attracting force be sufficiently great. The system differs from the Saturnian

system considered by Maxwell in having repelling particles instead of at-

tracting satellites. The present case will evidently be approximately realized

if we replace these satellites by negative electrons and the attracting centre

by a positively charged particle.4

Nagaokas Verwendung der Analogie ist beispielhaft dafür, wie sie als Instru-

ment genutzt wird, um ein Erklärungsmodell zu generieren. Sie funktio-

niert dabei als eine Art Hilfskonstruktion, die im besten Fall zu belastbaren

Aussagen führt, die sich prinzipiell falsifizieren bzw. verifizieren lassen. Das

scheint auf den ersten Blick recht banal. Es wird sich aber zeigen, dass der

zwingend heuristisch instrumentelle Charakter von Analogien immer wieder

(mitunter vorsätzlich) aus dem Blick gerät. Das ist einigermaßen fatal, weil

2 James Clerk Maxwell [1859]. On the Stability of Motion of Saturn’s Rings. London 1859,

S. 24.

3 Wenn im weiteren Verlauf von »Begriffen« gesprochen wird, dann sind damit immer

Begriffe im theoretischen Sinne gemeint. D.h., das Ersetzen des Begriffs Satellit durch

den Begriff Elektron meint in einer physikalischen Analogiekonstruktion das Gleich-

setzen der Eigenschaften und der mathematischen Formalisierung.

4 Hantarō Nagaoka [1904]. Kinetics of a System of Particles illustrating the Line and the Band

Spectrum and the Phenomena of Radioactivity. In: Philosophical Magazine, Series 6 Vol. 7,

Mai 1904, S. 445-455, hier: S. 445f. (Herv. i. O.).

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Analogie in der Wissenschaft 17

es einen wesentlichen Unterschied macht, ob ein Erklärungsmodell mithilfe

einer Analogie entworfen wird oder ob die Analogie selbst das Erklärungs-

modell sein soll. Und es wird sich zeigen, dass man Letzteres nicht selten

in den geisteswissenschaftlichen Disziplinen vorfindet, die eine gewisse Affi-

nität zu dieser Art von Analogiebildung haben. Das Problematische an dieser

Verwendungsweise ist, dass die Analogie dadurch an die Stelle von etwas tritt,

das ein Erklärungsmodell begründenmüsste. Eine Funktion, die die Analogie

aber überhaupt nicht erfüllen kann.

Auch die empirischenWissenschaften sindmitunter diese Abkürzung ge-

gangen, z.T. mit schwerwiegenden Folgen. Denn die Suggestionskraft man-

cher Analogien hat so weit geführt, dass Abweichungen der praktischen Er-

fahrung von den theoretischen Annahmen schlicht ignoriert wurden.EinUm-

stand, den man nicht selten dort vorfindet, wo man ihn am wenigsten erwar-

tet. So gibt es in Isaac Newtons New Theory of Light (1672) eine einigermaßen

bemerkenswerte Stelle, an der es um die Taxonomie der Primärfarben geht.

»Any possibly colour«, heißt es da, »may be distinguished into its principal

degrees, red, orange, yellow, green, blue, indigo, and deep violet, on the same

ground, that sound within an eighth is graduated into tones.«5 Bemerkens-

wert dabei ist nicht allein der Gebrauch von Analogien durch Newton, son-

dern sein Festhalten an ihnen, auch dann noch, wenn der Schluss nicht so

recht zu den Ergebnissen seiner optischen Experimente passen will. Gleich-

zeitig, und auch daswird sich als signifikant für die Verwendung von Analogie

herausstellen, entbehrt sie oftmals nicht einer Art begründetem Anfangsver-

dacht. Im Falle von Newton der Annahme einer physikalischen Ähnlichkeit

zwischen optischen und akustischen Phänomenen. Denn für ihn liegt die Ur-

sache der Wahrnehmung von Farben und Tönen in der Bewegung von Teil-

chen. Die Analogie ist die Folge dieser angenommenen Gleichursächlichkeit,

aus der dann geschlossen wird, dass die Anzahl der Primärfarben eben gleich

der Anzahl der Töne einer Oktave sei.

Auch in der Geschichte der ökonomischen Theorie haben Analogien be-

reits früh eine Rolle gespielt. Für das Tableau économique (1758) des französi-

schen Arztes François Quesnay werden retrospektiv gleich zwei Analogien als

Paten genannt: der Blutkreislauf und die mechanische Kugelbahnuhr. Ques-

nays ökonomisches Modell, das Friedrich Engels ein »für die ganze moderne

5 Isaac Newton [1672].Hypothesis explaining the Properties of Light. In: Thomas Birch (Hg.):

The History of the Royal Society. Bd.3, London 1757, S. 247-305, hier: S. 262.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Riskantes Denken

Ökonomie unlösbar gebliebenes Sphinxrätsel«6 genannt hat, ist das erste, das

eine Gesamtschau der ökonomischen Prozesse fasst, indem es sie als Kreis-

lauf beschreibt. Die Sekundärliteratur interpretiert Quesnays Kreislaufmo-

dell vor allem in Analogie zum Blutkreislauf. Und obwohl diese Folgerung erst

einmal naheliegt, immerhin ist Quesnay Arzt, ist eine physikalisch-mechani-

sche Analogie mit einer Kugelbahnuhr wahrscheinlicher, wie Heinz Rieter es

ganz grundsätzlich für physiokratische Kreislaufmodelle in der Wirtschafts-

wissenschaft gezeigt hat.7

Die Liste der Beispiele wissenschaftlicher Analogiebildung ließe sich pro-

blemlos fortsetzen. Denn obwohl es viele gute Gründe gibt, der Analogie zu

misstrauen, ist sie unbestreitbar eine Konstante in der wissenschaftlichen

Forschungspraxis. Das ist ein Dilemma, dem man regelmäßig damit begeg-

net, dass die Unzulänglichkeit der Analogie zwar eingeräumt, gleichzeitig

aber auf die Unvermeidbarkeit von Analogien bei der Suche nach Erklärungen

für unbekannte Phänomene verwiesen wird.

So spricht der deutsche Physiologe Wilhelm Wundt 1883 zwar von der

Analogie als dem »im naturwissenschaftlichen Erfahrungsgebiet unvollkom-

mensten logischen Verfahre[n]«8, nicht aber ohne im Anschluss daran fest-

zustellen, dass die anfängliche »Aufstellung von vieldeutigen Ähnlichkeiten zur

allmählichen Erkenntnis bestimmterer Beziehungen«9 führen kann. Analogie-

bildung ein Verfahren, das wissenschaftliche Erkenntnisse generiert, ohne

selbst die kleinsten Anforderungen an Wissenschaftlichkeit zu erfüllen? Der

argentinische Philosoph und Physiker Mario Bunge bringt das zwiespältige

Verhältnis der Wissenschaft zur Analogie auf den Punkt, wenn er 1968 in Ana-

logy in the QuantumTheory. From Insight to Nonsense schreibt:

We have learned to tolerate and even encourage daring analogising in the

search for new ideas – which is a way of getting extra mileage with the old

ones. But we have also learned to mistrust analogy both as a constituent of

6 Friedrich Engels [1877/1878]. Herrn Eugen Dührings Umwälzung der Wissenschaft, 3. erw.

Aufl. Stuttgart 1894, S. 15.

7 Vgl. Heinz Rieter. Zur Rezeption der physiokratischen Kreislaufanalogie in der Wirtschafts-

wissenschaft. In: Harald Scherf (Hg.): Studien zur Entwicklung der ökonomischen Theorie.

Bd. 3, Berlin 1983, S. 55-99.

8 WilhelmWundt [1883]. Logik. Eine Untersuchung der Prinzipien der Erkenntnis und derMe-

thoden wissenschaftlicher Forschung, 2.Bd. Logik der exakten Wissenschaften, 3. erw. Aufl.

Stuttgart 1907, S. 633.

9 Ebd., (Herv.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Analogie in der Wissenschaft 19

theories and as an index for their evaluation: we want to go beyond resem-

blances and we like to think that we do not accept a theory just because it

can be understood in terms of familiar ideas.10

Einewesentliche Schwierigkeit imUmgangmit der Figur der Analogie scheint

es zu sein, dass sie zwar als eine Art logischem Schlussverfahren verwendet

wird, allerdings ohne irgendeine Art von formallogischen Bedingungen zu er-

füllen. Das zeigt sich auch immer wieder dann, wenn versucht wird, die Ana-

logie innerhalb der Forschungspraxis einzuordnen. Für den österreichischen

Physiker Ernst Mach etwa sind »Schlüsse nach Ähnlichkeit und Analogie […]

genau genommen kein Gegenstand der Logik, wenigstens nicht der formalen

Logik, sondern nur der Psychologie.«11 Das Schließen nach Analogie ist eine

kognitive Reaktion des menschlichen Hirns, das assoziiert, dass wenn zwei

Objekte sich in einigen Merkmalen ähneln, sie sich eben auch in weiteren

Merkmalen ähnlich sind.12 Diese Feststellung ist an sich nicht unproblema-

tisch, weil Schlüsse eigentlich immer Gegenstand der Logik sind, wenn der

Begriff weiterhin Sinn machen soll. Mach verweist hier aber auf einen ent-

scheidenden Punkt, indem er die Analogie zwar als ein Phänomen imwissen-

schaftlichen Kontext verortet, ihr aber indirekt jegliche Beweiskraft, die ein

logisches Schlussverfahren haben muss, entzieht, da er sie in den Bereich des

Mentalen verweist. Wenn er die Analogie zum Gegenstand der Psychologie

erklärt, erkennt er sie zwar als ein Prinzip an, das in der wissenschaftlichen

Forschung wirkt, verlegt sie aber (folgerichtig) an einen Ort, der nicht zwin-

gend logischen Bedingungen unterworfen ist.

Machs Annahmen kommen nicht von ungefähr, denn in Erkenntnis und

Irrtum (1905) versucht er sich an einer naturwissenschaftlichen Methodolo-

gie, die er selbst als »Erkenntnispsychologie«13 bezeichnet und die eben die

theoretische Umgebung ist, in der er sein Verständnis von Analogien in der

Wissenschaft entwickelt. Gegen jede metaphysische Färbung des Erkenntnis-

prozesses anschreibend, situieren sich seine Überlegungen dabei zwischen

logisch-empirischer, phänomenologischer und dem, was man heute kogni-

tionspsychologischer Position nennen würde. Leitmotive naturwissenschaft-

10 Mario Bunge [1967]. Analogy in Quantum Theory. From Insight to Nonsense. In: The British

Journal for the Philosophy of ScienceVol. 18 Nr. 4., Feb. 1967, S. 265-286, hier: S. 265.

11 Ernst Mach [1905]. Erkenntnis und Irrtum. Skizzen zur Psychologie der Forschung. Leipzig

19062, S. 225.

12 Vgl. ebd.

13 Ebd., S.VIII.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Riskantes Denken

licher Forschung sind für Mach Ähnlichkeit und Analogie.14 Und zwar, weil

das die Art ist, wie sich das menschliche Gehirn die Dinge erschließt. Die

Vorstellung, dass das Denken in Analogien eine Art kognitive Neigung ist, ist

durchaus plausibel und könnte ein Hinweis darauf sein, warum Analogien

eine starke Suggestion ausüben können. Für die Frage nach der epistemi-

schen Funktion von Analogien innerhalb eines wissenschaftlichen Kontextes

ist diese Feststellung aber weitestgehend irrelevant, weil sie schlicht keinen

analytischen Mehrwert bietet.15

Auf dem Weg zu neuer Erkenntnis leitet also die Analogie das Denken

durch den, wie es bei Mach heißt: »Reiz der Ähnlichkeit.«16 Was genau

Mach damit meint, dass Analogien die Forschung leiten, bleibt einigermaßen

erklärungsbedürftig, denn über die Erwähnung populärer Analogien17 und

dem obligatorischen Hinweis, dass »die Bedeutung der Analogie […] in den

Naturwissenschaften kaum überschätzt werden [kann]«18, kommt auch er

kaum hinaus. Als mentales Phänomen ist die Analogie kaum fassbar, denn

sie schreibt sich zwar irgendwie in den Erkenntnisprozess ein, der Vorgang

selbst bleibt aber weiterhin unzugänglich. Obwohl durch Machs Überlegun-

gen die Analogie damit vorerst nicht weiter bestimmt werden kann, muss

man doch festhalten, dass er eine der grundsätzlichen Schwierigkeiten im

Umgang mit der Analogie zumindest erkannt hat, nämlich dass sie Teil eines

logischen Erkenntnisprozesses ist, ohne selbst logisch zu sein. Was Mach

fehlt, ist allerdings der kritische Blick auf dieses Phänomen.

14 Vgl. ebd., S. 221ff.

15 Wolfgang Stegmüller formuliert es so, wobei er sich hier auch auf Erklärungen außer-

halb eines wissenschaftlichen Kontextes bezieht: »Früher wurde häufig die Ansicht

vertreten, daß befriedigende Erklärungen von Phänomenen in deren Zurückführung

auf Bekanntes und Vertrautes bestünde. Diese Auffassung ist psychologisch verständ-

lich, aber trotzdem wissenschaftlich unhaltbar. […] Wenn jemand ein Phänomen be-

fremdlich erscheint und er daher eineWarum-Frage stellt, so wird seine intellektuelle

Neugier befriedigt und das Gefühl der Rätselhaftigkeit zum Verschwinden gebracht,

wenn es dem Antwortenden gelingt, das betreffende Phänomen auf etwas zu redu-

zieren, mit dem der Fragende bereits vertraut ist. Doch zeigt eine kurze Reflexion, daß

diese Art von Leistung nur in einem psychologischen Effekt besteht und keine wissen-

schaftliche Problemlösung darstellt.« (Wolfgang Stegmüller [1969]. Probleme und Re-

sultate derWissenschaftstheorie und Analytischen Philosophie. Bd.1, Erklärung, Begründung,

Kausalität. 2. erw. Aufl. Berlin/Heidelberg/New York 1983, S. 169 (Herv.i.O.)).

16 Mach 1905, S. 226.

17 Für Beispiele, die Mach nennt, siehe ebd., S. 221ff.

18 Ebd., S. 227.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Analogie in der Wissenschaft 21

Wolfgang Stegmüller, der die Analogie ebenso wie Mach als einen »psy-

chologischen Effekt«19 versteht, warnt vor genau diesem Effekt, der bei Mach

noch begrüßt wird. Denn die Suggestionskraft, die die Analogie im Kon-

text von Erklärungsmodellen möglicherweise erzeugt, kann nach Stegmüller

ebenso dazu führen, dass »der hypothetische Charakter wissenschaftlicher

Erklärungen vollkommen verschleiert würde.«20

Ihre Suggestionskraft gewinnt die Analogie dabei vor allem aus dem

vermeintlichen Vermögen, Unverständliches oder bisher Unerklärbares auf

einen Schlag verständlich zu machen, indem sie über Ähnlichkeiten, die,

obwohl sie überhaupt nichts bedeuten müssen, Plausibilität für die Gleich-

ursächlichkeit von Effekten herstellt. So schwierig es von einem logischen

Standpunkt aus auch ist, die Analogie als wissenschaftsmethodische Entität

zu akzeptieren, ist sie als solche in der philosophischen Reflexion über die

Methoden der modernen Naturwissenschaft durchaus ernst genommen

worden.

InThe Principles of Science von 1874 spricht William Stanley Jevons von der

Analogie als einem »Guide in Discovery«21. Auch bei Jevons ist die Analogie

eine Art kognitiver Impuls, der dem Erkennen von Unbekanntem notwendig

zugrunde liegt. »Whenever a phenomenon is perceived, the first impulse of

the mind is to connect it with the most nearly similar phenomenon.«22 Da-

mit enden die Überlegungen aber nicht, denn Jevons erklärt auch, warum die

Existenz von Analogien berechtigt ist. »Science«, heißt es nämlich bereits zu

Beginn, »arises from the discovery of Identity amidst Diversity. […] In every

act of inference or scientific method we are engaged about a certain identity,

sameness, similarity, likeness, resemblance, analogy, equivalence or equality

apparent between two objects.«23 Die Struktur des naturwissenschaftlichen

Wissenssystem selbst ist so angelegt, dass die theoretischen Verhältnisse der

Phänomene untereinander immer schon analogisch sind. Denn jedes wissen-

schaftliche System kennt Einzeltatsachen immer nur als vortheoretische Grö-

ße, weil der Gegenstand vonTheorien nicht Einzeltatsachen, sondern Begriffe

sind, die durch irgendeine Form von Systematisierung und Generalisierung

19 Stegmüller 1969, S. 169.

20 Ebd.

21 William Stanley Jevons [1874]. The Principles of Science. A Treatise on Logic and Scientific

Method. London 1883, S. 629.

22 Ebd.

23 Ebd., S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Riskantes Denken

gewonnen werden. Das Funktionieren von Wissenschaft setzt die Idee einer

zwingend systematischen Ordnung vonWelt unweigerlich voraus. Eine zuge-

geben sehr naturwissenschaftliche Betrachtungsweise, die aber unabdingbar

für jede Art von naturwissenschaftlicher Gesetzmäßigkeit ist.

Die Analogie im wissenschaftlichen Kontext bleibt eine problematische

Figur, man muss aber anerkennen, dass sie sich für die Forschung oftmals

als nützliches Prinzip erweist, wenn es darum geht, einen ersten Erklärungs-

ansatz zu formulieren, eine Idee zu entwickeln oder ein Modell zu konzi-

pieren. Bevor man also riskiert, vor einem erklärungsbedürftigen Phänomen

mit nichts dazustehen, ist die Suche nach Analogien immer noch die besse-

re Alternative. Nichtsdestotrotz bleibt die einzelne Analogie logisch immer

unbegründet. »[T]heir success, if any«, so Bunge, »does not depend on their

form but on the nature of the case […].«24

Im Falle des wissenschaftlichen Analogiegebrauchs hat man es also mit

einem ambivalenten Phänomen zu tun. Auf der einen Seite der große Ein-

fluss von Analogien auf die wissenschaftliche Praxis. Auf der anderen Seite

eine extreme Unsicherheit gegenüber ihren wissenschaftslogischen Qualitä-

ten, angesichts der Tatsache, dass sie nur schwer mit einem wissenschaftli-

chen Selbstverständnis vereinbar sind, das auf Objektivitätsnormen gründet.

Die Analogie, so lässt sich bis hierhin festhalten, kommt in den unter-

schiedlichsten Kontexten vor und es macht einen Unterschied, ob man sie als

ein heuristisches Instrument, als logisches Schlussverfahren, als einen ko-

gnitiven Prozess, als eine Methode, ein Erklärungsmodell, eine Begründung

oder eine argumentative Figur begreift. Und es bleibt die Frage, ob und nach

welchen Kriterien man Analogien in der Wissenschaft bewerten kann? Nach

pragmatischen, nach formallogischen oder einfach nur intuitiv, was möglich,

wohl aber die denkbar schlechteste Wahl wäre. Man steht einer Art Verwen-

dungspluralismus gegenüber, der gleichzeitig eine Vielzahl an Funktionen

mitführt, die die Analogie im wissenschaftlichen Kontext übernehmen kann.

UmLicht ins Dunkel zu bringen,wird im Folgenden ein Kriterium eingeführt,

das maßgeblich für die Bewertung der Funktion einer Analogiekonstruktion

ist, und das imWesentlichen durch den theoretischen Ort bestimmt wird, an

dem Analogien in der wissenschaftlichen Praxis auftauchen.

24 Bunge 1967, S. 267.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Analogie in der Wissenschaft 23

2.1 Der wissenschaftliche Ort von Analogien

2.1.1 Analogien als logischer Schluss

Der Prozess wissenschaftlicher Wissensproduktion kennt grob zwei Orte: ei-

nen vortheoretischen und einen theoretischen. Das klingt erst einmal sehr

trivial, für die Bewertung der Analogie innerhalb eines wissenschaftlichen

Kontexts ist dieser Punkt aber zentral. Denn an welchem der beiden Orte

eine Analogie auftaucht, entscheidet am Ende auch über ihre Funktion, d.h.,

ob sie ein Instrument der Heuristik oder ein Konstituens der Theoriebildung

ist.

Eine klare Distinktion ist hier nötig, weil die Analogie als eine vortheo-

retische Größe in einem völlig anderen Begründungskontext steht, als wenn

sie Teil von Theorie selbst ist. Der Unterschied zwischen heuristischen und

theoretischen Parametern ist kein gradueller, sondern ein logischer. Wenn

die Analogie kein heuristisches Instrument, sondern ein Konstituens in der

Theoriearchitektur ist, läuft sie unter vollständig anderen Vorzeichen, weil

sie dann über ein Mindestmaß an Begründungs- bzw. Beweiskraft verfügen

muss.

Eine mögliche Voraussetzung dafür wäre es, dass die Analogie ein valides

logisches Schlussverfahren ist. Denn dann würde es formallogische Kriterien

geben, um einen gültigen von einem ungültigen Analogieschluss zu unter-

scheiden. Der Wahrheitswert der Konklusion wäre dann von der Gültigkeit

des Schlusses (und dem Wahrheitswert der Prämissen) abhängig. Allerdings

ist es offenkundig, dass es solche Kriterien für den Schluss nach Analogie

nicht geben kann. Es ließe sich trotzdem darüber streiten, ob man die Analo-

gie deswegen überhaupt nicht im Erkenntnisprozess akzeptieren sollte. Denn

auch die Konklusion eines Schlusses nach Analogie ist zuerst einmal ein Satz

mit einem propositionalen Gehalt und demnach prinzipiell wahrheitsfähig.

Der Unterschied zu einem deduktiven Schluss besteht also nicht darin, dass

der Analogieschluss keine wahre Konklusion generieren könnte, sondern dass

sich deren Wahrheitswert nicht formallogisch bestimmen lässt. Ein gültiger

Analogieschluss unterscheidet sich formallogisch nicht von einem ungülti-

gen. Damit hat die Konklusion eines Schlusses nach Analogie notwendiger-

weise den Status einer Hypothese, zu deren Überprüfung es aber zumindest

allgemein anerkannte Kriterien gibt.

Über eine formallogische Syntax von Analogien lässt sich also keine Aus-

sage über den Wahrheitswert der Konklusion machen und somit auch keine

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Riskantes Denken

Prognose über den Erfolg oder Misserfolg einer analogisch generierten Hy-

pothese. Naiv formuliert, gibt es keinen zwingend logischen Grund, warum

Phänomene oder Entitäten, die sich in einigen Punkten ähneln, dies auch in

anderen Punkten tun sollten. Weil A die Eigenschaften a, b, c, d und e hat

und B die Eigenschaften a, b und c, folgt daraus nicht, dass B auch die Ei-

genschaften d und e hat. Das bloße Vorhandensein einer Ähnlichkeit, wobei

strittig genug ist, wann Entitäten einander ähnlich sind, reicht schlicht nicht

aus.

Und so ist es ein Allgemeinplatz, dass Analogien weder verifizierbar noch

falsifizierbar sind.25 Das beschert ihnen aber noch lange keine Immunität

gegenüber Überprüfung, geschweige denn eine irgendwie geartete Form von

Selbstevidenz. Wenn man also akzeptiert, dass die Konklusion eines Analo-

gieschlusses nicht durch seine logische Syntax zu evaluieren ist, es sich aber

um Aussagen mit propositionalem Gehalt handelt, dann können sie natürlich

ein Faktor im wissenschaftlichen Erkenntnisprozess sein. Allerdings einer,

der mit Vorsicht zu genießen ist.

2.1.2 Analogiemodelle als Erklärungen

In seinem für die analytische Philosophie grundlegendenWerk Erklärung. Be-

gründung. Kausalität (1969) räumt Stegmüller der Analogie eine Hilfsfunktion

für die Erklärung von unbekannten Phänomenen ein. So etwa bei der Erklä-

rung von elektrischen oder magnetischen Phänomenen in Analogie zu me-

chanischen Phänomenen.26 Das sieht bei Stegmüller formal dann wie folgt

aus:

Gegeben sei ein Individuenbereich J1, für den bestimmte Gesetze G1,…,

Gn gelten. Wir bezeichnen Bereich plus Gesetze als System S. Ferner liegt

ein zweiter Individuenbereich J1* vor, der von den Gesetzen G1*, …, Gn*

beherrscht wird. In Analogie zum ersten Fall sprechen wir vom System S*.

Es kann nun vorkommen, daß […] jeweils die beiden zu einem Paar Gi;

Gi* gehörenden Gesetze dieselbe syntaktische Struktur oder dieselbe logi-

sche Form besitzen. Gemeint ist damit folgendes: Gi* wird aus Gi dadurch

gewonnen, daß man die logischen (einschließlich der mathematischen)

Konstanten festhält und nur gewisse (oder sämtliche) deskriptive oder

25 Eine Eigenschaft, die im Übrigen auch allen anderen Schlussverfahren zukommt, weil

sie in ihrer logischen Form schon die Kriterien ihrer Gültigkeit innehaben.

26 Vgl. Stegmüller 1969, S. 171.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Analogie in der Wissenschaft 25

empirische Konstanten durch andere ersetzt. Ist diese Bedingung erfüllt, so

sollen die beiden Gesetze syntaktisch isomorph genannt werden. […] Wir

sprechen in diesemFall von einemnomologischen Isomorphismus zwischen

den Systemen S und S* (bezüglich der beiden Klassen von Gesetzen).27

Stegmüllers Kriterien für eine Erklärung mithilfe einer Analogie sind streng

und definieren ein äußerst restriktives Modell, dessen Bedingungen selten

erfüllt sein dürften. Der erste Grund dafür ist, dass sich das Analogiemodell

auf »gewisse erfahrungswissenschaftliche Bereiche«28 beschränkt und damit

bereits alle wissenschaftlichen Erklärungen ausschließt, die nicht empirisch

erschlossen werden können. Der zweite Grund ist, dass das Modell darüber

hinaus mit einem subsumierenden Prinzip operiert, das voraussetzt, dass

sich zwei empirisch verschiedenartige Phänomene unter eine Gesetzesklasse

fassen lassen.

Wie restriktiv das Modell des analogischen Erklärungstyps tatsächlich ist,

wird spätestens dann deutlich, wenn man sich die Bedingungen anschaut,

die für eine syntaktische Isomorphie erfüllt sein müssen und damit dafür,

dass Phänomene überhaupt in Analogie zueinander erklärbar sind. Die not-

wendigen Bedingungen lassen sich daran ablesen, wie Gi* aus Gi gewonnen

wird. Nämlich indem man an allen logischen und mathematischen Konstan-

ten eines Gesetzes festhält und nur deskriptive oder empirische Elemente

austauscht. Das bedeutet im Umkehrschluss, dass eine partielle Isomorphie

nichts anderes als eine formale oder mathematische Identität meint. Damit

liegt die Messlatte für die Gültigkeit von Erklärungen mithilfe von Analogie

extrem hoch.

Anhand der Art der Gesetzesklassen lassen sich die Analogiemodelle dann

noch in quantitative und qualitative einteilen, »[j]e nachdem, ob die Gesetze

in quantitativer oder bloß in qualitativer Sprache formuliert sind.«29 So be-

schränkt Stegmüller die Möglichkeit der Analogieverwendung nicht nur auf

Erklärungen, denen ein mathematischer Formalismus zugrunde liegt, son-

dern lässt sie zumindest noch für kausale Erklärungen zu. Erwartungsgemäß

sind es dann aber eben doch die quantitativen Analogiemodelle, die unpro-

blematischer sind, weil sie relativ einfach und eindeutig überprüft werden

können. Die qualitativen Analogiemodelle bleiben hingegen bedenklich, weil

27 Ebd.

28 Ebd.

29 Ebd., S. 172.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Riskantes Denken

»im bloß qualitativen Fall der Ausdruck ›Isomorphismus‹ eine schärfere als

die tatsächlich vorliegende Strukturgleichheit vortäuschen kann.«30 Und ge-

nau das ist dann auch das ganz generelle Problem analogischen Erklärens,

dass das Kriterium der Ähnlichkeit zugleich viel zu schwach und viel zu sug-

gestiv ist. Denn »[e]s braucht inWahrheit nicht mehr gegeben zu sein als eine

gewisse, mehr oder weniger vage Ähnlichkeit; z.B. zwischen der Entwicklung

und dem Verfall einer Kultur einerseits, demWachstum und Verfall eines da-

für als Analogiemodell dienenden Organismus andererseits.«31

Stegmüllers prinzipielle Skepsis gegenüber Analogiemodellen hat aber

noch einen pragmatischen Grund. Ob ein nomologischer Isomorphismus

vorliegt, kann nämlich immer erst »im Nachhinein festgestellt werden«32,

also erst dann, wenn man bereits beide Gesetzesklassen vollständig kennt.

In dem Moment ist das Analogiemodell dann aber auch schon überflüssig

geworden, weil man die Gesetze, denen ein Phänomen unterliegt, bereits

als bekannt voraussetzen kann.33 Damit kommt Stegmüller zu dem Schluss,

dass

[s]olange die für die untersuchten Phänomene geltenden Gesetze nicht ent-

deckt wurden, man vom wissenschaftlichen Standpunkt aus kein Analogie-

modell verwenden [kann],weilmandieBehauptung, daß es sich umeinAna-

logiemodell handle, nicht empirisch zu bestätigen vermag. Sind hingegen

die Gesetze bekannt, so braucht man das Analogiemodell nicht mehr.34

Wenn man will, kann man diesem logischen Zirkel folgen, das ist aber nicht

unbedingt zielführend. Selbst Stegmüller schließt eine nachträgliche Über-

prüfung von Erklärungen mithilfe von Analogie nicht explizit aus. Denn die

Ablehnung von Analogiemodellen richtet sich bei ihm ausschließlich gegen

ihren Status als effektive Erklärungen, nicht als Erklärbarkeitsbehauptungen,

wie er es nennt. Damit Erklärbarkeitsbehauptungen als Erklärungen zugelas-

sen werden können, muss ihnen aber ein tatsächlicher Isomorphismus nach-

30 Ebd.

31 Ebd.

32 Ebd., S. 173 (Herv.i.O.).

33 Vgl. ebd.

34 Ebd. (Herv.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Analogie in der Wissenschaft 27

gewiesen werden.35 D.h. ein Analogiemodell allein, ist als Erklärung unzurei-

chend oder immer schon überflüssig.

2.1.3 Die Unzulänglichkeit von Analogien

Als logisches Schlussverfahren sowie als Erklärungstyp, so lässt sich bis hier-

hin konstatieren, ist die Analogie mindestens defizitär. Die Verwendung von

Analogiemodellen in der Wissenschaft setzt zwingend eine anschließende

Überprüfung voraus. D.h. die Erklärbarkeitsbehauptung, die durch ein Ana-

logiemodell generiert wird, ist so lange ohne theoretischen Wert, bis sie in

eine »effektive Erklärung überführt«36 wird.

Als vermeintliches Schlussverfahren können Analogien damit allenfalls

Hypothesen erzeugen. Über einen heuristischen Gehalt oder einen vortheore-

tischen Status kann die Analogie folglich nicht hinauskommen.Das bedeutet,

dass Analogien und aus Analogien generierte Modelle grundsätzlich mit ei-

nem Zeitstempel versehen sind. Sie sind von temporärer Natur und müssen,

so könnte man es formulieren, in etwas anderes umgemünzt werden.

Die Analogie initiiert demzufolge immer nur in erster Instanz etwas. Sie

ist nicht selbst Teil vonTheorie, sondernmuss amÜbergang von derHeuristik

in die Theorie durch etwas anderes ersetzt werden. Auch wenn die Analogie

damit bestenfalls einen heuristischen Wert hat, entfaltet sie darüber hinaus

oftmals eine große Suggestionskraft, die nicht selten Evidenzeffekte hervor-

ruft, die allein auf der Ähnlichkeit der Phänomene beruhen. Als epistemisches

Kriterium ist Ähnlichkeit jedoch viel zu vage,37 weswegen sie sich nahezu un-

eingeschränkt herstellen lässt. Und das ist auch der Grund, warum die Ana-

logie eine äußerst riskante Figur ist. Nicht nur sind Form-, Struktur-, und

Funktionsanalogien einfach zu haben, die Evidenzeffekte, die sie erzeugen,

35 »DieVermutung, daß zwischeneinemgenaudurchforstetenBereichAundeinemnoch

nicht durchforsteten Bereich B ein nomologischer Isomorphismus besteht, kann dazu

führen, Erklärbarkeitsbehauptungen für Phänomene aufzustellen, die zu B gehören.

Bestätigt die nachträgliche Entdeckung der in B geltenden Gesetze die Isomorphiever-

mutung, so werden sich auch die Erklärbarkeitsbehauptungen dadurch rechtfertigen

lassen, daß man sie in effektive Erklärungen überführt. Für diese effektiven Erklärun-

gen werden jedoch nur mehr die inzwischen entdeckten für B geltenden Gesetze be-

nötigt; das Analogiemodell A ist hierfür überflüssig geworden.« (Ebd.).

36 Ebd.

37 Vgl. ebd., S. 172.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Riskantes Denken

können darüber hinaus so stark sein, dass über relevante Differenzen zwi-

schen Entitäten einfach hinweggegangen wird. Das führt regelmäßig zu Er-

klärungsmodellen oder Paradigmen, die zwar nicht haltbar sind, die aber von

der Scientific Community als so plausibel empfunden werden, dass dies »zu

wissenschaftlichen Irrwegen führen kann.«38 Mehr noch können die Evidenz-

effekte blind für alternative Ansätze machen, die eine mögliche Erklärung

liefern, nicht aber in Übereinstimmung mit der Analogie gebracht werden

können. Stegmüller spricht in diesem Zusammenhang von einem »den Fort-

schritt hemmende[n] Dogma«39, das sich aus einer zuvor als fruchtbar erwie-

senen Analogie entwickeln kann.40 Denn selbst die heuristisch erfolgreichs-

te Analogie ist irgendwann erschöpft, weil die Isomorphie, die ihr zugrunde

liegt, immer nur partiell sein kann, ansonsten hätte man es nämlich nicht mit

ähnlichen, sondern mit identischen Phänomenen zu tun.Wennman aber be-

reits jede Ähnlichkeit als einen nomologischen Isomorphismus missversteht,

dann führt das zwangsläufig dazu, dass man Analogien überstrapaziert. Ein

Surrogat von Evidenz darf nicht mit dieser verwechselt werden. Ein Analo-

giemodell ersetzt nicht die Überprüfung der Gesetzmäßigkeiten eines Phä-

nomens, das mit den Gesetzmäßigkeiten eines anderen erklärt werden soll.41

Eine Verschleppung der Analogie aus der Heuristik in die Theorie ist damit

schlicht fahrlässig und letztlich immer ein Indikator dafür, dass kein belast-

bares Erklärungsmodell oder Paradigma zu haben war.

2.2 Analogien als heuristisches Element in der
wissenschaftlichen Praxis

»The trouble is, we want to know more

than we can see.«

Conversation on the Plurality of Worlds.

Bernard de Fontenelle 1686.

Weil der erkenntnisbezogene Wert von Analogien ein heuristischer ist, tau-

chen sie in der Wissenschaft immer da auf, wo Evidenz nicht unmittelbar

38 Ebd., S. 174 (Herv.i.O.).

39 Ebd.

40 Als Beispiel nennt Stegmüller den Glauben, dass sich jedes naturwissenschaftliche

Phänomen in einemmechanischen Modell ausdrücken lassenmuss. (Ebd.).

41 Vgl. ebd., S. 174.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Analogie in der Wissenschaft 29

hergestellt werden kann bzw. es keinen direkten Zugang zu den erklärenden

Entitäten eines Phänomens gibt. »[S]ince man has no direct perception of a

largemajority of the objects which science has detected in the physical univer-

se, his knowledge is based on analogies, ad hoc objects, possibly artificial.«42

Seit dem 17. Jahrhundert, u.a. initiiert durch Francis Bacons Novum Organon

(1620), verfolgt das, was hier großzügig als moderne Naturwissenschaft be-

zeichnet werden soll, ein empirisch-induktives Ideal, das sich vor allem durch

sensualistische Evidenz auszeichnet. »[W]hatever is not to be deduced from

the phenomena«, schließt Newton aus der Unmöglichkeit, die Gravitation als

kausale Entität selbst zu beobachten,

is to be called an hypothesis; and hypotheses, whether metaphysical or

physical, or based on occult qualities, or mechanical have no place in exper-

imental philosophy. In this philosophy particular propositions are inferred

from the phenomena, and afterwards rendered general by induction.43

Die besten Beweise sind die, die sich durch unmittelbare Anschauung im Ex-

periment zeigen lassen. Allerdings teilt das neuzeitliche Wissenschaftsideal

das Schicksal aller Ideale, in seiner konsequentesten Form praktisch nicht

umsetzbar zu sein.

»The value of this [Bacon’s; M.K.] method«, heißt es in Jevons The Princi-

ples of Science, »may be estimated historically by the fact that it has not been

followed by any of the great masters of science.«44 In der wissenschaftlichen

Praxis stößt das Ideal schnell an Grenzen und so heißt es bei Jevons rück-

blickend weiter: »[S]cience was supposed to be advancing by the pursuance

of the Baconianmethod, but in reality hypothetical investigationwas themain

instrument of progress.«45 Diese pragmatische Haltung erinnert an die Reka-

pitulation des schottischen Empiristen DavidHume vor dem philosophischen

Skeptizismus: Theoretisch nicht widerlegbar, in der Praxis aber auch wenig

sinnvoll.46

42 Giuseppe Del Re [2000].Models and analogies in science. In:HYLE International Journal for

Philosophy of Chemistry, Vol.6 (2000), S. 5-15, hier: S. 12.

43 Isaac Newton [1726]. Philosophiae Naturalis Principia Mathematica. Dritte Ausgabe,

übers. u. hg. v. I. Bernard Cohen u. Anne Whitman. Cambridge 1972, S. 943.

44 Jevons 1874, S. 507.

45 Ebd., S. 508.

46 Vgl. David Hume [1739]. A Treatise of Human Nature. Being an Attempt to introduce the

experimentalMethod of Reasoning intomoral Subjects. Book 1: Of the Understanding. Oxford

1888, S. 270ff.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Riskantes Denken

Denn tatsächlich kann es aus einer Vielzahl von Gründen unmöglich sein,

durch Experiment und Beobachtung Evidenz herzustellen. Eine unmittelba-

re visuelle Evidenz mag eine hohe Beweiskraft haben, sie ist aber in vielen

Fällen nicht gegeben. Denn ein Großteil der Wirkursachen entzieht sich je-

der unmittelbarenWahrnehmung.Manmuss nur an die gegenwärtige Physik

denken, die sich nahezu ausschließlich mit nicht-wahrnehmbaren Phänome-

nen beschäftigt. Die wissenschaftliche Erkenntnisgenese muss dann notwen-

digerweise, von einem empirisch-induktiven in einen hypothetisch-deduktiv

operierenden Modus wechseln. Ein Modus, der eben immer schon essenziell

für Wissenschaft ist.

Ein Mangel an unmittelbarer Evidenz ist für die empirischen Wissen-

schaften u.a. schon deswegen allgegenwärtig, weil sich die physischeWelt der

menschlichen Wahrnehmung in großen Teilen entzieht. Spätestens ab der

zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts erweitern optisch-mechanische Instru-

mente den möglichen Erkenntnishorizont, indem sie Nicht-Sichtbares sicht-

bar machen. Erkenntnis ist nun nicht mehr an die eingeschränkten Wahr-

nehmungsmöglichkeiten eines naked eye (Hooke) gebunden, sondern an die

technischen Möglichkeiten einer potenzierten Wahrnehmung. Das bedeutet

dann eben auch, dass prinzipiell alles Gegenstand der Empirie werden kann.

»Das Unsichtbare […] ist eine relative und variable Grenzkategorie des poten-

ziell Sichtbaren«47 geworden, liest man etwa bei Hartmut Böhme. D.h., opti-

sche Instrumente erweitern nicht nur den tatsächlichen Bereich des Sichtba-

ren, sondern schaffen gleichzeitig ein potenziell Sichtbares: das Noch-nicht-

Sichtbare. Mit der Einführung der Kategorie des potenziell Sichtbaren, entsteht

ein Bewusstsein dafür, dass die Grenzen des Objektbereichs einer empiri-

schen Wissenschaft nicht mehr statisch, sondern beweglich geworden sind.

Der englischeUniversalgelehrte RobertHooke, der für dasMikroskopwar,

was Galileo Galilei für das Fernrohr, bezeugt im Vorwort seiner Micrographia

(1665), welche einschneidende Zäsur die optischen Instrumente, in seinem

Fall das Fernrohr und das Mikroskop, für das Verständnis über den Objekt-

bereich der empirischen Forschung bedeuten.

There is a new visibleWorld discovered to the understanding. By this means

the Heavens are open’d, and a vast number of new Stars, and new Motions,

47 Hartmut Böhme [2003]. Die Metaphysik der Erscheinungen. Teleskop und Mikroskop bei

Goethe, Leeuwenhoek und Hooke. In: Helmar Schramm, Ludger Schwarte, Jan Lazardzig

(Hg.): Kunstkammer, Laboratorium,Bühne. Schauplätze desWissens im 17. Jahrhundert. Ber-

lin/New York 2003, S. 359-397, hier: S. 367.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Analogie in der Wissenschaft 31

and new productions appear in them, to which all the antient Astronomers

were utterly Strangers. By this the Earth it self, which lyes so neer us, under

our feet, shews quite a new thing to us, and in every little particle of its

matter, we now behold almost as great a variety of Creatures, as we were

able before to reckon up in the whole Universe it self.48

Auf den ersten Blick erscheint es widersprüchlich, dass eine Figur wie die

Analogie, die die Nicht-Beobachtbarkeit von Phänomenen geradezu im Pro-

gramm trägt, formal kompatibel mit einemwissenschaftlichen Ideal sein soll,

das »dem Wirklichkeitsbegriff anschaulicher Evidenz verhaftet [bleibt]« und

für das »alle Naturprozesse prinzipiell durch das Sehen erklärbar werden.«49

Und natürlich entspricht die Analogie keinem wissenschaftlichen Ideal, ihr

heuristisches Potenzial kann sie aber gerade da ausschöpfen, wo ein empi-

risches Wissenschaftsideal einen Objektbereich erschaffen hat, den es nicht

annähernd vollständig erfassen kann. Visuelle Evidenzmag zwar wünschens-

wert sein, sie ist aber nicht immer zu haben und so braucht es, wenn schon

nicht valide Methoden, so doch zumindest eine wissenschaftliche Praxis, mit

der unbekannte Objekte erschlossen werden können.

Der Ausgangspunkt der modernen Naturwissenschaft ist damit der Fol-

gende: Die generelle Erkennbarkeit der empirischen Welt ist mit dem Auf-

tauchen optischer Instrumente nicht mehr von der menschlichen Wahrneh-

mungsfähigkeit abhängig, sondern von den technologischen Möglichkeiten

ihrer Erweiterung. Gleichzeitig affirmieren die neuen optischen Geräte ein

Erkenntnisideal, das auf Anschauung gründet. Wissenschaftliche Erkenntnis

wird zwangsläufig relativ zum technologischen Möglichen. Was sich jedoch

nicht ändert, ist, dass auch die potenzielle Beobachtbarkeit von Phänomenen

in den meisten Fällen weiterhin eine Nicht-Beobachtbarkeit bleibt.

»[B]ut till such time as our Microscope, or some other means, enable us

to discover the true Schematisme and Texture of all kinds of bodies «, bemerkt

Hooke in seiner Observation XVIII – Texture of Cork, »we must grope, as it were,

in the dark, and only ghess to the true reasons of things by similitudes and

comparisons.«50WennHooke den Begriff Analogie hier auch nicht verwendet,

48 Robert Hooke [1665]. Micrographia. Or some Physiological Descriptions of Minute Bodies

made by magnifying Glasses with observations and inquiries thereupon. London 1665, S. 10.

49 Hans Blumenberg [1975]. Die Genesis der kopernikanischen Welt, Bd.3. Frankfurt a.M.

1995, S. 717.

50 Hooke 1665, S. 114 (Herv.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Riskantes Denken

meint er ebendies: Um sich der Erklärung für ein bestimmtes Phänomen an-

zunähern, versucht man es mithilfe ähnlicher Phänomene zu verstehen. Das

hat sich bis heute nicht geändert. Zu Hookes Lebzeiten waren die Objekt-

bereiche, die sich einer unmittelbaren Anschauung entzogen in erster Linie

die Astronomie, das, was man großzügig als Theorie des Lichts bezeichnen

könnte sowie chemische Prozesse. In diesen Fällen griff auch Hooke wie vie-

le seiner Zeitgenossen auf ein hypothetisch-deduktives-Modell zurück.51 Das

hypothetisch-deduktive Modell sieht dabei wie folgt aus: Aus einer Hypothese

werden Annahmen deduziert, die dann mithilfe von Experimenten überprüft

werden. Die Analogie steht zeitlich vor diesem Prozess. Sie taucht am Anfang

auf, sie ist Teil der Hypothesenbildung.

Dass die Analogie in der Wissenschaft eine heuristische Konstante ist,

liegt eben auch daran, dass Hypothesenbildung die Grundlage naturwissen-

schaftlicherTheoriebildung ist. Jede Erklärung, die nicht unmittelbar evident

ist (und das sind nun mal die wenigsten), muss zuerst hypothetisch gene-

riert werden. Dabei ist es durchaus überraschend, dass auch die Naturwis-

senschaft Probleme hat, überhaupt Erklärungsmodelle zu finden. Dass Ana-

logien in der naturwissenschaftlichen Heuristik eine so exponierte Position

einnehmen, überrascht dann weniger.

Über die heuristische Bedeutung der Analogie für die Wissenschaft kur-

siert eine Annahme, die nicht falsch, aber durchaus mit Vorsicht zu genießen

ist und die sich bei Rudolf Carnap findet: »[T]he probability that an object

b has a certain property, is increased by the information that one or more

other objects, which are similar to b in other respects, have this property.«52

Wenn Ähnlichkeiten zwischen Phänomenen die Wahrscheinlichkeit für eine

tatsächliche Isomorphie erhöhen, ist man geneigt, das Vorliegen einer Ana-

logie zum Indikator für die Wahrscheinlichkeit des Erfolgs einer Hypothese

zu machen. Für wissenschaftliche Maßstäbe ist das natürlich zu wenig. Für

den Prozess der Hypothesenbildung ist es hingegen völlig legitim.

51 Vgl. F. F. Centore [1970]. Robert Hookes Contributions to Mechanics. A Study of Seventeenth

Century Natural Philosophy. Dordrecht 1970, S. 36.

52 Rudolf Carnap [1963]. Discussion: variety, analogy, and periodicity in inductive logic. In: Phi-

losophy of Science 30 (3) 1963, S. 222-227, hier: S. 225.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Analogie in der Wissenschaft 33

2.2.1 Zwei Fallbeispiele aus der naturwissenschaftlichen Forschung

2.2.1.1 Die Analogie von Licht und Wellen

Um die Natur zu erkennen, gilt es in der modernen Naturwissenschaft Effek-

te zu beobachten und deren Ursachen zu bestimmen. Die Natur selbst wird

als ein deterministisches System verstanden, in dem sich aus der Ähnlichkeit

von Effekten auf eine Ähnlichkeit der Ursachen schließen lässt. Innerhalb ei-

ner Episteme, die auf Beobachtung gründet, kann sich die Plausibilität für ei-

ne Hypothese allein schon dadurch einstellen, dass Phänomene bzw. Effekte

ähnlich erscheinen. Das ist mitnichten ein valides Kriterium, weil es unzähli-

ge Effekte gibt, die sich ähneln, denen aber völlig unterschiedliche Ursachen

zugrunde liegen. Und auf der anderen Seite gibt es unzählige Effekte, die sich

nicht besonders ähnlich sind, sich aber unter dasselbe Gesetz subsumieren

lassen. Der Glaube, dass Hypothesen, die auf Analogien gründen heuristisch

erfolgreicher sind, setzt aber genau diese Annahme voraus, nämlich dass es

in einem deterministischen System wahrscheinlich ist, dass ähnliche Effekte

ähnliche Ursachen haben bzw. ähnliche Phänomene ähnliche Eigenschaften.

Es gibt aber auch den Fall, dass eine Ähnlichkeit von Phänomenen

angenommen wird, nicht weil sie ähnlich erscheinen, sondern weil diese

Annahme eine befriedigende Erklärung für ein unbekanntes Phänomen

liefern kann. Eine der berühmtesten Analogien der Wissenschaftsgeschichte

ist so ein Fall, der die Eigenschaften eines beobachtbaren und mechanisch

beschreibbaren Phänomens als Eigenschaften für ein nicht-beobachtbares

Phänomen annimmt. Gemeint ist die Analogie zwischen der Ausbreitung des

Lichts und der Ausbreitung von Schall- bzw. Wasserwellen. Bereits 1665 legt

Hooke der Royal Society in seiner Micrographia eine Beschreibung des Lichts

als Wellen vor.

Every pulse or vibration of the luminous body will generate a sphere, which

will continually increase and grow bigger, just after the same manner

(though indefinitely swifter) as the waves or the rings on the surface of

water do swell into bigger and bigger circles about a point in it, where by

the sinking of a Stone the motion was begun.53

Der Analogie von Licht- und Wasserwellen geht eine Prämisse voraus, die

uns heute nicht mehr allzu vertraut ist, nämlich dass Bewegung nur in der

Materie möglich ist. Eine Prämisse, die ironischerweise durch das empirische

53 Hooke 1665, S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Riskantes Denken

Wissenschaftsideal geradezu erzwungen wird, weil es verlangt, die Natur aus

sich selbst heraus zu erklären und nicht durch den Rückgriff auf irrationale

Hilfsentitäten. Hooke ist aber nicht der Einzige, der in der Wellenbewegung

das beobachtbare Pendant zur Bewegung des Lichts sieht.

Im selben Jahr veröffentlicht Francesco Grimaldi, Professor an der Uni-

versität von Bologna, seine Abhandlung PhysicoMathesis de Luminie. Coloribus et

Iride. Auch Grimaldi nimmt an, dass Licht Eigenschaften aufweist, die denen

vonWellen ähnlich sind. Das Renne macht am Ende aber der niederländische

Physiker Christiaan Huygens, der 1678 die Analogie von Licht und (Schall)wel-

len in Abhandlung über das Licht zum ersten Mal theoretisch voll erfasst.54 Da-

von ausgehend, dass die »wahre Philosophie« die ist, »in welcher man die Ur-

sache aller natürlichen Wirkungen auf mechanische Gründe zurückführt«55,

fügt die sogenannte Undulationstheorie des Lichts demErklärungsmodell der

geometrischen Optik (Strahlentheorie) ein mechanisches hinzu.

Wie vor ihm bereits Hooke erkennt auch Huygens die Unzulänglichkeit

der Strahlentheorie, die zwar intuitiv einleuchtend ist, weil sie empirisch er-

fahrbar ist, bestimmte Eigenschaften des Lichts aber nur unzureichend oder

überhaupt nicht erklären kann. Dass »Lichtstrahlen, welche aus unendlich

vielen Richtungen herkommen, sich kreuzen, ohne sich gegenseitig irgend-

wie zu hindern«56, ist ein Phänomen, das aus damaliger Sicht mit den Ge-

setzen der geometrischen Optik nicht beschreibbar ist. Aufgrund der gegen-

seitigen Durchdringung des Lichts, schließt Huygens aus, dass es sich bei

dessen Ausbreitung um eine Übertragung von Materie handeln könnte. Da-

für bemüht er das Bild von durcheinanderfliegenden Pfeilen oder Geschossen

durch die Luft, die bei einem Zusammentreffen gegeneinanderprallen, nicht

aber durcheinander hindurchgehen. Huygens folgert, dass sich Licht »auf ei-

ne andere Weise ausbreiten [muss]«, und dass »die Kenntnis, welche wir von

der Fortpflanzung des Schalles in der Luft besitzen, uns dazu führen [kann],

sie zu verstehen.«57

Eine Analogie zwischen Licht und Schall, egal wie offensichtlich oder in-

tuitiv plausibel sie uns heute erscheinen mag, fällt nicht einfach so vomHim-

54 Die Abhandlung über das Licht (Traité de la Lumière) verfasste Huygens bereits 1678 und

trug sie der Königlichen Akademie vor, veröffentlicht wurde sie allerdings erst zwölf

Jahre später.

55 Christiaan Huygens [1690]. Abhandlung über das Licht. Leipzig 1890, S. 10.

56 Ebd.

57 Ebd., S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Analogie in der Wissenschaft 35

mel. Anzunehmen, dass sich Licht wie Schall verhält, setzt bestimmte Grund-

annahmen voraus, wovon die erste bereits die wäre, dass die Phänomene der

Natur mit den Gesetzen der Mechanik beschrieben werden können. Ebenso

muss vorausgesetzt werden, dass die Ausbreitung des Lichts im Raum eine

Dauer hat, sowie dass es keinen leeren Raum geben kann, die Ausbreitung des

Lichts also eine Art Träger benötigt, zu ZeitenHuygens ist das der sogenannte

Äther. Wie aber begründet Huygens die Analogie?

Heute, wo die Ausbreitungsgeschwindigkeit von Licht eine naturphysika-

lische Längeneinheit ist, ist es vollständig unstrittig, dass die Durchquerung

des Lichts durch den Raum eine Dauer hat. Tatsächlich konnte die Frage, ob

das Licht eine endliche oder unendliche Ausbreitungsgeschwindigkeit hat,

aber erst 1676, zwei Jahre vor Huygens Abhandlung über das Licht, durch den

Dänen Ole Rømer entschieden werden. Weil die Geschwindigkeit des Lichts

so hoch ist, dass sie mit bloßem Auge auf kurze, ja selbst auf große Distanz

überhaupt nicht wahrgenommen werden kann, kann man es durchaus für

möglich halten, dass die Geschwindigkeit des Lichts unendlich ist. Der Nach-

weis, dass Licht eine endliche Geschwindigkeit hat, konnte also überhaupt

nur erbracht werden, indem man die Bewegung des Lichts auf einer sehr

großen Distanz beobachtet.

Rømer zeigt anhand der Verfinsterung des ersten Jupitermondes, dass der

Zeitpunkt für dieses Ereignis abhängig von dem Ort ist, an dem die Erde sich

in ihrer Umlaufbahn befindet. D.h., dass der Zeitpunkt der Verfinsterung in

Abhängigkeit zu der Größe der Entfernung von der Erde zum Jupitermond

variiert. Würde sich das Licht mit unendlicher Geschwindigkeit ausbreiten,

dürfte es eine solche Verzögerung aber nicht geben, weil die Länge der Stre-

cke, die das Licht zurücklegen muss, keinen Einfluss auf den Zeitpunkt des

Ereignisses hätte.

Für Huygens, der von einer prinzipiellen Beschreibbarkeit natürlicher Er-

scheinungen durch die Mechanik ausgeht, kann die Ausbreitung des Lichts

Gegenstand seiner Untersuchungen werden, weil sie eine Bewegung ist. Da-

mit gibt es eine erste Ähnlichkeit mit dem Schall, die eben darin besteht, dass

es sich bei der Ausbreitung des Lichts und des Schalls, um eine Bewegung im

Raum handelt. Die zweite Ähnlichkeit ist die, dass es sich beide Male um

eine Bewegung handelt, bei der es »sich nicht um die Fortführung eines Kör-

pers […], sondern um eine folgeweise, von den einen zu den anderen Körpern

übergehende Bewegung [handelt].«58

58 Ebd., S. 13f.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Riskantes Denken

Die Luft als Mittel, durch die sich der Schall fortpflanzt, ersetzt Huygens

durch den Äther, eine aus »unsichtbaren Körpertheilchen«59 zusammenge-

setzte elastische Materie. Die Bewegung des Lichts durch diese Masse elasti-

scher Teilchen stellt sich Huygens als eine Kettenbewegung von Stößen vor.60

Das Vorbild dafür ist das Kugelstoßpendel, eine mechanische Apparatur, die

der französische Physiker Edme Mariotte 1673 in seiner Abhandlung Traitté

de la percussion ou chocq des corps erstmalig erwähnt. Das Kugelstoßpendel, das

sich heute vor allem als dekorative Spielerei auf Schreibtischen wiederfindet,

demonstriert nicht weniger als das Prinzip der Impulserhaltung. Der Anstoß

der ersten Kugel auf die ihr nächste, führt dazu, dass der Impuls von einer

Kugel auf die jeweils benachbarte weitergegeben wird und sich schließlich in

der letzten als Energie entlädt. Diese mechanische Art der Bewegungsüber-

tragung nimmt Huygens auch für das Licht an.

Der ganze Zauber der Analogie von Licht und Schall (oder eben auch der

Ausbreitung des Lichts und der vonWellen auf Wasseroberflächen) besteht in

der Annahme einer ähnlichen Bewegungsübertragung und der Vermutung,

dass eine allmähliche (und das bedeutet eine gleichmäßige) Ausbreitung

kreisförmig verlaufen muss. »Wir wissen«, heißt es in der Abhandlung über

das Licht,

dass vermittelst der Luft, die ein unsichtbarer und ungreifbarer Körper ist,

der Schall sich im ganzen Umkreis des Ortes, wo er erzeugt wurde, durch

eine Bewegung ausbreitet, welche allmählich von einem Lufttheilchen zum

anderen fortschreitet, und dass, da die Ausbreitung dieser Bewegung nach

allen Seiten gleich schnell erfolgt, sich gleichsam Kugelflächen bilden müs-

sen […]. Es ist nun zweifellos, dass auch das Licht von den leuchtenden Kör-

pern bis zu uns durch irgend eine Bewegung gelangt, welche der dazwi-

schen befindlichen Materie mitgetheilt wird […]. Wenn nun […] das Licht zu

59 Ebd., S. 19.

60 So heißt es über die Art wie sich Licht im Äther ausbreitet bei Huygens: »Nimmt man

eine Anzahl gleich grosser Kugeln aus sehr hartem Material und ordnet sie in gera-

der Linie so, dass sie sich berühren, so wird, wenn eine gleiche Kugel gegen die erster

derselben stösst, die Bewegung wie in einemAugenblick zur letzten gelangen, welche

sich von der Reihe trennt, ohne dass man bemerkt, dass die übrigen sich bewegt hät-

ten; und diejenige, welche den Stoss ausgeübt hat, bleibt sogar unbeweglichmit ihnen

vereinigt. Es offenbart sich also hierin ein Bewegungsübergang von ausserordentlicher

Geschwindigkeit, welche umso grösser ist, je grössere Härte die Substanz der Kugeln

besitzt.« (Ebd., S. 18).

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Analogie in der Wissenschaft 37

seinem Weg Zeit gebraucht, so folgt daraus, dass diese dem Stoffe mitget-

heilte Bewegung eine allmähliche ist und darum sich ebenso wie diejenige

des Schalles in kugelförmigen Flächen oder Wellen ausbreitet.61

Tatsächlich ist das die einzige Stelle in dem Text, in der Huygens eine Ana-

logie zwischen Licht und Schall bildet. Mehr noch weist er im Verlauf seiner

Ausführungen explizit auf die signifikanten Unterschiede zwischen der Aus-

breitung des Schalls und der des Lichts hin. Die Analogie funktioniert hier

eindeutig als heuristisches Instrument, für dieWellentheorie des Lichts theo-

riekonstitutiv ist dagegen das mechanische Modell, das für den Schall bereits

bekannt ist und das am Licht ausprobiert wird.

2.2.1.2 Maxwells mathematischer Formalismus der

Faraday’schen Feldlinien

Ein Fall aus der Wissenschaftsgeschichte, der die Spannweite zwischen der

Unähnlichkeit der Phänomene bei gleichzeitiger nomologischer Isomorphie

weit aufmacht, ist die mathematische Formulierung der Faraday’schen Kraft-

linien durch James C. Maxwell.

Der schottische Physiker behilft sich in seiner ersten größeren Abhand-

lung On Faraday’s Lines of Force aus dem Jahr 1856 mit einer Analogie, die als

Methode eine gewisse Berühmtheit erlangt hat und mit der Maxwell den von

Michael Faraday beschriebenen (magnetischen) Feldlinien zum aller erstenMal

eine mathematische Form gibt.

Faradays Beschreibung des magnetischen Kraftfeldes und der Feldlinien

ist ausschließlich empirisch abgeleitet, seine Beweise besitzen »experimental

evidence«62. So schließt er seine Überlegungen On the Physical Character of the

Lines ofMagnetic Force von 1852mit dem Satz, dass die Eigenschaften der »lines

of magnetic force […] affirm upon the evidence of strict experiment.«63 Fara-

day ist Experimentalphysiker, seine Schrift enthält nicht eine einzige Formel,

geschweige denn einen mathematischen Beweis, er entwickelt die Feldlini-

en als einen qualitativen Begriff, umgekehrt arbeitet Maxwell nicht experi-

61 Ebd., S. 11.

62 Michael Faraday [1852]. On the Physical Character of the Lines of Magnetic Force. In: The

London, Edingburgh, and Dublin Philosophical Magazine and Journal of Science, Vol.3 Jan.-

Jun. 1852, Nr.20 Jun., S. 401-427, hier: S. 410.

63 Ebd., S. 427.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Riskantes Denken

mentell-empirisch.64 Wenn Maxwell die Faraday’schen Feldlinien berechen-

bar machen will (weil sich mit Faradays Methode etwa deren Richtung, nicht

aber deren Intensität bestimmen lässt), vermeidet er bewusst die Arbeit am

Begriff, die nach dem Wesen und den Ursachen fragt (es geht ihm nicht um

die Genese ontologischer Aussagen) und beschränkt sich auf eine rein nu-

merische Formalisierung. Allerdings fehlen Maxwell zu diesem Zeitpunkt die

Mittel dafür, mit anderen Worten: Es gibt bis dahin schlicht keine Möglich-

keit, die Faraday’schen Kraftlinien mathematisch zu formulieren. Und genau

hier kommt bei Maxwell die Analogie ins Spiel.

In order to obtain physical ideas without adopting a physical theory we

must make ourselves familiar with the existence of physical analogies. By a

physical analogy I mean that partial similarity between the laws of one sci-

ence and those of another which makes each of them illustrate the other.65

Entscheidend ist hier das, was Maxwell mit partial similarity meint, nämlich

eine mathematische Formähnlichkeit zweier physikalischer Phänomene.

»Passing from the most universal of all analogies to a very partial one, we

find the same resemblance in mathematical form between two different

phenomena.«66 Eine numerisch-formale Äquivalenz der Relata setzt keine

Ähnlichkeit der Relata als empirische bzw. physikalische Größe voraus;

d.h., dass sich auch völlig heterogene Phänomene mathematisch gleich

ausdrücken lassen können. Demnach ist die eigene Einschätzung Maxwells

strenggenommen noch zu schwach, weil er nur von Ähnlichkeit spricht, wo

er von Identität (des mathematischen Formalismus) sprechen könnte. Der

französische Physiker und Wissenschaftstheoretiker Pierre Duhem bringt

diesen Sachverhalt in seiner Abhandlung über Ziel und Struktur der physika-

lischen Theorien (1906) hingegen auf den Punkt: »Wenn zwei Kategorien von

sehr verschiedenen, sehr unähnlichen Erscheinungen auf abstrakte Theorien

reduziert worden sind, kann es geschehen, daß die Gleichungen, in denen

die eine derselben formuliert ist, algebraisch, mit den Gleichungen, die

64 Vgl. Friedrich Steinle [2011]. Die Entstehung der Feldtheorie. Ein ungewöhnlicher Fall der

Wechselwirkung von Physik und Mathematik. In: Karl-Heinz Schlote, Martina Schneider

(Hg.):Mathematics meets physics. A contribution to their interaction in the 19th and the first

half of the 20th century. Frankfurt a.M. 2011, S. 441-486, hier: S. 443.

65 James ClerkMaxwell [1854].OnFaraday’s Lines of Force. In:W.D.Niven (Hg.). TheScientific

Papers of James Clerk Maxwell. New York 1965, S. 155-229, hier: S. 156.

66 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Analogie in der Wissenschaft 39

die andere ausdrücken, identisch ist.«67 Die Reduktion von der Duhem

spricht, verweist auf einen Wechsel der erklärenden Ebene: So können sich

empirische Entitäten unähnlich sein, während sie auf einer höheren Abs-

traktionsebene formal identisch sind,68 man abstrahiert auf eine formalere

Ebene, indem man das empirisch Besondere subtrahiert.

Um die Faraday’schen Feldlinien in einen mathematischen Formalismus

zu überführen, denkt Maxwell sie analog zu einem hydrostatischen System,

bestehend aus Röhren, die mit einer nicht komprimierbaren Flüssigkeit ge-

füllt sind: »If we consider these curves not as mere lines, but as fine tubes of

variable section carrying an incompressible fluid […] we might represent the

intensity of the force […] by the motion of the fluid in these tubes.«69 Damit

hat Maxwell ein physikalisches Phänomen, das sich mathematisch beschrei-

ben lässt, und das inmodifizierter Form auch die Feldlinien numerisch fassen

kann.WasMaxwell dabei in Analogie setzt, sind empirische Begriffe wie etwa

Druck für Intensität etc.

Maxwell selbst bezeichnet die Analogie als eine »artificial method«70, ein

Kunstgriff, dem ein instrumenteller Charakter eigen ist, sie ist ein Hilfskon-

strukt, das, nachdem es mathematische Mittel bzw. eine Hypothese generiert

hat, aufgegeben wird. Die Analogie ist substituierbar, weil sie für dieTheorie,

und selbst für die Mathematisierung der Feldlinien, nicht zwingend notwen-

dig ist. Sie legitimiert keine Argumentation, sie begründet nichts, sie lässt

sich aus derTheorie vollständig streichen bzw. durch etwas anderes ersetzen.

Das von Maxwell als Relata zu den Feldlinien erdachte hydrostatische System

ist noch nicht einmal eine reale empirische Größe, sondern eine fiktive. Die

67 Pierre Duhem [1906]. Ziel und Struktur der physikalischen Theorien. Leipzig 1908, S. 124.

68 Die Tatsache, dass Ähnlichkeiten zwischen physikalischen Phänomenen wahrschein-

licher werden, je höher der Abstraktionsgrad der Beschreibung ist, ist selbsterklärend

und wie wir im weiteren Verlauf sehen werden eine beliebte Strategie, um überhaupt

Ähnlichkeiten zwischen Entitäten herzustellen.

69 Maxwell 1854, S. 158f.

70 Ebd., S. 203.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Riskantes Denken

Flüssigkeit, die er imaginiert, ist eine »purely imaginary substance.«71 Das

spielt aber keine Rolle, solange das in Analogie erdachte System berechenbar

ist.

Dass es bei Maxwells Vorgehen ausschließlich auf eine formale Äquiva-

lenz ankommt und nicht auf die Wiedergabe einer empirischen, zeigt sich

auch daran, dass er in einer späteren Arbeit über elektromagnetische Induk-

tion, On physical Lines of Force (1861/62), das zuvor imaginierte hydrostatische

System, durch eins ersetzt, das mit dem ersten völlig inkompatibel ist.72 Und

es wäre auch denkbar, dass die von Maxwell erdachten hydrostatischen Sys-

temen über überhaupt keine Ähnlichkeit mit den Faraday’schen Feldlinien als

empirische Größe verfügen würde. Zum einen, weil empirische Äquivalenz

ohnehin keine hinreichende Bedingung für formale Äquivalenz, geschweige

denn für formale Identität ist. Zum anderen, weil Maxwells Beweis auf ei-

ner anderen Ebene funktioniert. Der Grund dafür ist, dass Analogien zwar

durch Äquivalenz initiiert werden können, aber ohnehin nur durch (partielle)

Isomorphie bestätigt. Die Bestätigung für die Richtigkeit der analogisch ge-

nerierten Erkenntnisse, in Maxwells Fall die Formeln, liegt dann in der Über-

einstimmung der Folgerungen mit den Tatsachen.

UmMaxwells Vorgehen auf einer formaleren Ebene zu diskutieren, bietet

sich das von Carl G. Hempel und Paul Oppenheim entwickelte Modell für

wissenschaftliche Erklärungen an.73

Bei wissenschaftlichen Erklärungen handelt es sich demnach um Argu-

mente, die sich aus dem Explanan und dem Explanandum zusammensetzen.

Das Explanandum ist die empirische Beschreibung des zu erklärenden Phä-

nomens. Das Explanan ist die Gesamtheit der Prämissen, aus denen dedu-

ziert wird. Die Prämissen lassen sich zusätzlich in zwei Kategorien einteilen,

in »antecedent conditions and general laws.«74 Die antecedent conditions sind

71 Ebd., S. 160. Dort heißt es: »The substance here threated of must not be assumed to

possess any of the properties of ordinary fluids except those of freedom ofmotion and

resistance of compression. It is not even a hypothetical fluid which is introduced to

explain actual phenomena. It ismerely a collection of imaginary properties whichmay

be employed for establishing certain theorems in pure mathematics in a way more

intelligible to many minds and more applicable to physical problems than in which

algebraic symbols alone are used.«

72 Vgl. Steinle 2011, S. 476.

73 Carl G. Hempel, Paul Oppenheim [1948]. Studies in the Logic of Explanation. In: Philosophy

of Science, Vol.15 Nr.2 April 1948, S. 135-175.

74 Ebd., S. 136.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Analogie in der Wissenschaft 41

die Einzeltatsachen, die ein bestimmtes Phänomen ausmachen bzw. die em-

pirisch gegebenen Bedingungen.

Als Beispiel für ein zu erklärendes Phänomen nennen die beiden Autoren

das Steigen des Quecksilbers in der Säule eines Thermometers bei steigen-

der Temperatur. Antecedent conditions wären dann etwa, dass das Thermome-

ter einemit Quecksilber gefüllte Glasröhre ist, die in warmesWasser getaucht

wird.75 Diese Gruppe an Aussagen besteht aus allen relevanten Tatsachen als

empirische Größen, die relevante Elemente des zu erklärenden Effekts sind.

Die zweite Gruppe von Prämissen stellen die general laws, mit denen die erste

Gruppe beschrieben werden kann. In dem Beispiel sind das etwa die Gesetze

zur Wärmeausdehnung und –leitung der beiden Stoffe Glas und Quecksil-

ber.76 Diese allgemeinen Gesetze verbinden jetzt das Explanan mit dem Ex-

planandum, indem sie Letzteres erklären. Erklärung meint in diesem Modell

die Subsumtion von Ereignissen unter allgemeine Gesetze. Das Erklärungs-

modell ist ein deduktives Argument, in dem die Konklusion, also das Expla-

nandum, logisch notwendig aus dem Explanan, den Prämissen, folgt.

Wie alle deduktiven Argumente ist auch das Modell von Hempel und Op-

penheim nicht erkenntniserweiternd, weil das Explanandum nicht über das

Explanan hinauskommen kann, sonst wäre es eben auch nicht logisch zwin-

gend oder anders formuliert, das Explanan muss das Explanandum enthal-

ten. Deswegen funktioniert das Erklärungsmodell auch über Subsumption,

d.h. der Effekt als empirische Größe (Explanandum),wird unter generelle Ge-

setzmäßigkeiten (Explanan) subsumiert, die den zu erklärenden Effekt durch

generelle Prinzipien ausdrücken.

Die Erklärung liegt im Explanan, das die einzelnen empirischen Elemente

mit den zugehörigen Gesetzen verbindet. Da es sich um ein formales Modell

handelt, lässt sich darüber nachdenken, ob es sich für analogische Erklärun-

gen adaptieren und modifizieren lässt. Das Erklärungsmodell setzt ein kau-

sales Verhältnis zwischen dem Explanan und dem Explanandum voraus, so

dass sich das Explanandum mit dem Effekt bzw. der Wirkung und das Ex-

planan mit den Ursachen eines Ereignisses gleichsetzen lässt. Das Explanan

umfasst die Ursachen eines Effekts auf zwei Arten. Zum einen als empiri-

sche Ursachen, die nur in einem einzelnen, sehr speziellen Fall vorliegen und

zum anderen, auf einer höheren Abstraktionsebene, als allgemeine Prinzipi-

en. Das bedeutet, dass jeder empirische Effekt immer nur ein möglicher, von

75 Vgl. ebd.

76 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Riskantes Denken

einer endlich großen Anzahl von potenziellen Realisierungen der allgemeinen

Prinzipien ist.

Die einfachste Ausgangssituation für das analogische Erklärungsmodell

wäre die, dass es anstelle eines Explanandum zwei gäbe. Also zwei Effekte,

von denen nur einer erklärungsbedürftig ist. Denn eine Analogiemacht ja nur

dann Sinn,wenn von einemExplanandumdas vollständige Explanan bekannt

ist. Die antecedent conditions, also die erste Gruppe der Prämissen, von denen

es jetzt notwendig zwei gibt, unterscheiden sich in ihrer empirischen Reali-

sation. Die general laws, also die zweite Gruppe der Prämissen, sind – und das

wäre das Spezifische von Analogieerklärungen- für beide Phänomene iden-

tisch. Diese formale Bestimmung entspricht auch dem bereits diskutierten

Stegmüller’schen Analogiemodell.

In Maxwells Analogiekonstruktion ist S die Faraday’schen Feldlinien. S

konstituiert sich aus dem Individuenbereich J1, also derMenge an Individuen,

für die die Gesetze G1, …Gn gelten. Im konkreten Fall der Maxwell’schen Ana-

logie handelt es sich bei den Gesetzen G1, …Gn nicht um allgemeine Prinzi-

pien, sondern ummathematische Formeln. Der Unterschied kann aber igno-

riert werden, da es formal keine Rolle spielt, ob Gn ein allgemeines Prinzip,

ein Naturgesetz oder eine mathematische Formel ist. Für Maxwell ist S nicht

vollständig bekannt, was er bestimmen möchte, ist die mathematische For-

mulierung von J1, also G1, …, Gn. Der zweite Individuenbereich J1
* ist das von

Maxwell erdachte, fiktive hydrodynamische System, für das bestimmte Ge-

setze gelten G1
*,…, Gn

*.

Tatsächlich ist die Analogie von Maxwell sehr besonders, weil er sich J1
*

(hydrodynamische System) erdenkt und G1
*,…Gn

* zu diesem Zeitpunkt noch

unbekannt sind. D.h.,Maxwell muss G1
*, …Gn

* (analytische Gleichungen) zu-

allererst für J1
* formulieren.77 Der Unterschied von J1

* zu J1 ist aber, dass J1
*

ein System beschreibt, das imGegensatz zu J1mit den fürMaxwell bekannten

mathematischen Mitteln beschrieben werden kann. Im Gegensatz zu Max-

wells Vorgehen setzt Stegmüllers Schema dagegen voraus, dass Gi (G1, …Gn)

oder Gi
* (G1

*, …Gn
*) bereits bekannt sind.

Dahingehend existiert bei Maxwell also noch ein Zwischenschritt, der in

Stegmüllers Modell nicht vorgesehen ist. DennMaxwell entwickelt Ji
* in Ana-

logie zu Ji zuallererst, um dann in einem zweiten Schritt Gi
*, also die mathe-

matische Beschreibung von Ji
*, zu formulieren. Ji

* muss dabei so beschaf-

77 Tatsächlich ist diese Art komplexerer Analogiebildung für dieWissenschaftwesentlich

realistischer als eine auf dem Reißbrett entworfene, formal simple.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Analogie in der Wissenschaft 43

fen sein, dass seine mathematische Formulierung Gi
*, »dieselbe syntaktische

Struktur oder dieselbe logische Form« wie Gi besitzt. D.h., die Faraday’schen

Feldlinien müssen mit derselben mathematischen Formel beschreibbar sein,

wie das von Maxwell entworfene hydrodynamische System. Natürlich kann

Maxwell nicht wissen, ob das am Ende auch tatsächlich der Fall ist. Aller-

dings ist die Konstitution von Ji
* so angelegt, dass eine syntaktische Isomor-

phie wahrscheinlich ist. Denn Maxwell entwickelt Ji
*, indem er empirische

Begriffe zueinander in Analogie setzt, die einander als Ereignisse ähnlich er-

scheinen. Denn syntaktische Isomorphie ist dann gegeben, wenn »man die

logischen (einschließlich der mathematischen) Konstanten festhält und nur

gewisse (oder sämtliche) deskriptiven oder empirischen Konstanten durch

andere ersetzt.«78 Die empirischen Konstanten, die vonMaxwell durch ande-

re ersetzt bzw. in Analogie zueinander gebracht werden, sind dann etwa die

Fließrichtung der Flüssigkeit mit der Verlaufsrichtung der Kraftlinien, die

Fließgeschwindigkeit der Flüssigkeit mit der Intensität der Feldlinien, der

Druck in den Röhren mit dem elektromagnetischen Potential usw. Was in

dem Modell in Analogie gesetzt wird, sind die Begriffe als physikalische Grö-

ßen.

Ein nomologischer Isomorphismus, zwischen den in Analogie gesetzten

Systemen (S; S*), ist nach Stegmüller eine notwendige Bedingung für ein gül-

tiges Erklärungsmodell. Allerdings eine, über die sich durchaus streiten lässt.

Denn man kann berechtigterweise fragen, ob sie nicht schon zu restriktiv ist.

Die Maxwell’sche Analogie ist der Versuch einer mathematischen Formalisie-

rung empirischer Größen, was bedeutet, dass Maxwell auf einer, ausgehend

von der empirischen Ebene physikalischer Phänomene, hohen Abstraktions-

ebene operiert. Diese formale Strenge trifft man bei Weitem nicht bei allen

Analogien in den Naturwissenschaften an. Auch wenn immer erst ex post

entschieden werden kann, ob ein syntaktischer oder ein partieller Isomor-

phismus vorliegt, zeigt sich an Maxwells Analogie für die Faraday’schen Feld-

linien sowie an der Entstehung der Undulationstheorie des Lichts, dass die

Analogie als Instrument der Hypothesengenerierung berechtigterweise einen

hohen Stellenwert hat.

78 Stegmüller 1969, S. 171.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Riskantes Denken

2.3 Theoriekonstitutive Analogien

Es herrscht weitestgehend Konsens darüber, dass die Analogie in den Na-

turwissenschaften als heuristisches Instrument funktioniert und dass ihre

Existenz von vortheoretischer Natur ist. Eine Analogie, die innerhalb von

Theoriebildung konstitutiv ist, ist i.d.R. ein genuin geisteswissenschaftliches

Phänomen. Allerdings ist auch für die Physik wenigstens ein systematischer

Begründungsversuch unternommen worden, die Analogie in der Theoriear-

chitektur selbst zu situieren. Vorgelegt hat ihn der englische Physiker N. R.

Campbell, der die Analogie als notwendiges Element in naturwissenschaftli-

cher Theorie versteht.

2.3.1 Die Analogie als konstitutiver Teil von Theorie

»To regard analogy as an aid to the in-

vention of theories is as absurd as to re-

gard melody as an aid to the composi-

tion of sonatas.«

Physics. The Elements. Norman R. Campbell

1920.

Unter dem Titel Physics. The Elements von 1920 (seit 1957 Foundations of Science.

The Philosophy of Theory and Experiment) hat Campbell eine wissenschaftstheo-

retische Arbeit publiziert, in der er die Position vertritt, dass Analogien nicht

bloß an der Genese vonTheorie mitwirken, sondern ein systematisch-konsti-

tutiver Teil von dieser sind. Damit besetzt er mindestens die Gegenposition

zu Stegmüller, für den die Funktion von Analogien von maximal heuristi-

scher Natur sein kann. Die Annahme, dass Analogien wieder verschwinden,

sobald die Erklärungen bzw.Theorien, zu denen sie geführt haben, formuliert

sind, lehnt Campbell grundsätzlich ab. Das würde nämlich eine rein logische

Wissenschaft voraussetzen und eine solche ist für Campbell nicht einmal die

Physik. Dann nämlich ließen sich aus einer endlichen Anzahl von Axiomen

alle möglichen wahren Propositionen ableiten, die nötig sind, um physikali-

sche Gesetze zu formulieren. Ein in sich selbst geschlossenes, axiomatisches

Wissenssystem, das ausschließlich wahre Propositionen generiert.

Weil ein solches Wissenschaftssystem für Campbell nicht existiert, sind

Theorien nur dann funktionsfähig, wenn sie anschlussfähig für neue physika-

lische Ereignisse sind. Dafür benötigen sie aber ein modifizierbares Element,

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Analogie in der Wissenschaft 45

und das ist bei Campbell die Hypothese, die er als Teil von Theorie selbst ver-

steht.

Campbells Punkt ist es, dass Theorien ein hypothetisches Moment haben

müssen, um überhaupt Neues generieren zu können. »A theory is valuable,

and is a theory in any sense important for science, only if it evokes ideas

which are not contained in the laws which it explains.«79 Weil aber Hypothe-

sen für sich alleine noch keine Gesetze generieren, müssen deren Propositio-

nen Analogien enthalten, die dann auf ähnliche und damit mögliche Gesetze

verweisen. An dieser Stelle kommen die ersten Zweifel auf, ob die Funkti-

on, die Analogien bei Campbell in der Theorie erfüllen, tatsächlich eine theo-

riekonstitutiv ist oder in Wirklichkeit weiterhin eine heuristische. Denn der

Verdacht liegt nahe, dass die Bestimmung der Analogie als ein Konstituens

von Theorie das Ergebnis einer modifizierten Definition von Theorie selbst

ist. Schon die Verlagerung der Hypothese in die Theoriearchitektur lässt dies

vermuten. Denn damit ändert sich zwar der vortheoretische Status der Hy-

pothese in einen theoretischen, nicht aber ihre Funktion. Und genau das ist

dann auch der entscheidende Punkt.

An einer Stelle inThe Physics erklärt Campbell, warum Analogien im wis-

senschaftlichen Konsens als heuristisches Instrument missverstanden wer-

den: »The reason why the perverse view that analogies are merely an inciden-

tal help to the discovery of theories has ever gained credence lies, I believe

in a false opinion as to the nature of theories.«80 Das Bemerkenswerte daran

ist, dass der Ort an denen Analogien situiert sind, für Campbell offenbar der

wesentliche Punkt für ihre Bewertung ist. Und deswegen ist es auch ebenso

klar, dass sich an Campbells Verständnis darüber, was eine Theorie ist, die

Frage nach einer möglichen theoriekonstitutiven Funktion der Analogie be-

antworten wird.

Hypothesen haben bei Campbell also keinen vortheoretischen Status, son-

dern sind ein integraler Bestandteil derTheoriearchitektur. Hypothetisch-de-

duktiv ist bei ihm kein Modus der Theoriegenese, sondern der Theoriekon-

stitution. Das ist die erste Prämisse, die man akzeptieren muss und die ein

hypothetisches Moment als Element einer formulierten Theorie fordert. Die

hypothetischen Propositionen sind der bewegliche Teil derTheorie, man könn-

te auch sagen die Variablen, die sich modifizieren lassen und es dadurch erst

ermöglichen, dass unter den paradigmatischen, statischen Propositionen der

79 N. R. Campbell [1920]. Physics. The Elements. Cambridge 1920, S. 132.

80 Ebd., S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Riskantes Denken

Theorie, neue Propositionen, also Erkenntnisse, generiert werden können.

Theorien, die nicht über hypothetische Variablen verfügen, sind demnach un-

vollständig, weil sie zwar die in ihnen enthaltenen Gesetze erklären, aber zu

keiner neuen Erkenntnis führen können.

Für Campbell gibt es zwei unterschiedlich valide Klassen von Theorien,

die sich in den Eigenschaften (1) und (2) gleichen, aber in der Eigenschaft (3)

unterscheiden: (1) Ihre Form konstituiert sich aus Hypothesen und dem Lexi-

kon und (2) die Theorie ist wahr, wenn sich die Gesetze, die sich tatsächlich

aus Beobachtungen ableiten lassen, aus denHypothesen, kombiniertmit dem

Übersetzungsschlüssel des Lexikons, deduzieren lassen.81 Die Bedingung, die

wirklich erkenntniserweiternde Theorien zusätzlich erfüllen ist, (3) dass die

Hypothese eine Analogie enthält oder präziser: »The propositions of the hy-

pothesis must be analogous to some known laws.«82 Das, was bei Campbell

analogisch sein muss, sind die Gesetze selbst. D.h., die Hypothese muss eine

Proposition enthalten, die zu einem bekannten Gesetz analog ist.

Formal setzen sichTheorien damit bei Campbell ausHypothesen und dem

Lexikon, das die Gesetze enthält, zusammen. Bei den Hypothesen handelt es

sich um Sätze mit propositionalem Gehalt, die aber nicht als Gesetze, die le-

diglich noch nicht verifiziert bzw. falsifiziert wurden,missverstandenwerden

dürfen. Denn Hypothesen sind bei Campbell nicht zwangsläufig unmittelbar

überprüfbar, nämlich immer dann nicht, wenn es sich um hypothetische Ide-

en handelt, die sich eben dadurch auszeichnen, dass sie nicht beobachtbar

sind. Um die Hypothesen bzw. die in ihnen enthaltenen hypothetischen Ideen

in Gesetzmäßigkeiten zu überführen, müssen sie Ähnlichkeiten zu Gesetzen

aufweisen, die im Lexikon enthalten sind. Durch Analogien ist es also zualler-

erst möglich, zwischen hypothetischen Ideen und Konzepten bzw. Gesetzen

Verbindungen herzustellen. Denn die Analogie zeigt an, welche Gesetze aus

dem Lexikon auf die hypothetischen Ideen appliziert werden können. Ohne

die Analogie, und das ist Campbells zentraler Punkt, ist eine hypothetische

Idee völlig wertlos, weil es dann keinerlei Hinweis auf mögliche Anschlussfä-

higkeiten gibt.

Dass die Analogie bei Campbell damit tatsächlich von funktional ande-

rer Qualität ist, stimmt also nicht. Er mag zwar den Ort von Analogien von

der Heuristik in die Theorie verlegen, sie erfüllen aber unverändert heuristi-

sche Funktionen.Daher unterscheidet sich ihr Status auch nicht grundlegend

81 Vgl. ebd., S. 129.

82 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Analogie in der Wissenschaft 47

von dem, den sie bei Hooke, Huygens oder Maxwell haben. Die Analogie ist

bei Campbell nur in dem Sinne theoriekonstitutiv, dass sie als Element der

Theorie definiert wird, nicht aber, dass sie relevant für Begründungs- oder

Argumentationszusammenhängen ist und deswegen theoriekonstitutive Ef-

fekte erzeugt. Und genau darin liegt der Unterschied zu denen im Folgenden

besprochenen Analogiekonstruktionen. Diese erfüllen in erster Linie keine

heuristische Funktion mehr, sondern sind tatsächlich in der ein oder ande-

ren Weise konstitutiv für die Theorie.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica

»So ist jeder organische Körper eines Le-

bewesens eine Art göttlicher Maschine

oder so etwas wie ein natürlicher Au-

tomat, der alle künstlichen Automaten

unendlich übertrifft.«

Monadologie. G.W. Leibniz 1714.

Der französische Arzt La Mettrie zieht 1747 in seinem berüchtigten Werk

L’Homme machine den provokanten Schluss, »dass der Mensch eine Maschine

ist und dass es im ganzen Weltall nur eine Substanz gibt, die freilich ver-

schieden modifiziert ist.«1 Gottfried Wilhelm Leibniz geht noch einen Schritt

weiter. Ausgerechnet die natürlichen Maschinen verkörpern für ihn, mehr als

die artifiziellen, das Wesen des Mechanischen. Denn das Mechanische ist für

den Vordenker der Aufklärung zuallererst das Lebendige. »Die Maschine der

Natur aber«, so Leibniz, »d.h. die lebendigen Körper, sind noch im kleinsten

ihrer Teile bis ins Unendliche Maschinen.«2 Die Gesetzmäßigkeiten der Me-

chanik werden im 17. Jahrhundert zum paradigmatischen Erklärungsprinzip,

zu einer Art epistemischen Monismus, mit dem zum Beginn eines neuzeitli-

chen Wissenschaftssystems erst einmal alles erklärbar gemacht werden soll.3

1 Julien Offray de La Mettrie [1747]. L’Homme machine. Der Mensch eine Maschine. Franzö-

sisch/Deutsch. Stuttgart 2001, S. 161.

2 GottfriedWilhelm Leibniz [1714].Monadologie Nr. 64. In: ders.: Kleine Schriften zurMeta-

physik. In: H. H. Holz (Hg.): Leibniz philosophische Schriften Bd.1. Darmstadt 1965, S. 439-

483, hier: S. 469.

3 Wie so oft fällt ein solches Paradigma nicht einfach vom Himmel, sondern ist im

Fall des Mechanizismus das Ergebnis einer jahrhundertelangen Entwicklung. Als Zeit-

punkt der Vollendung der Mechanisierung des Weltbildes steht Isaac Newtons Principia

Mathematica von 1687. Das vorliegende Kapitel beschränkt sich auf das 17. und 18. Jahr-

hundert, was schlicht demUntersuchungsgegenstand geschuldet ist. Für eine fundier-

te und ausführliche Darstellung der Entstehung und Entwicklung des Mechanizismus

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Riskantes Denken

So sprichtHuygens 1678 von der »wahren Philosophie« als derjenigen, »inwel-

cher man die Ursache aller natürlichen Wirkungen auf mechanische Gründe

zurückführt«, ansonsten könne man »völlig auf jede Hoffnung verzichten, je-

mals in der Physik etwas zu begreifen.«4

In L’Hommemachinewird in den Ausführungen über diemenschliche Seele

die Verschiebung der Episteme (von metaphysischen a priori Annahmen zu

empirisch generierten a posteriori Erkenntnissen) deutlich, die sich mit der

Mechanisierung des Weltbildes vollzogen hat.

So kannman nur a posteriori, indemman nämlich die Seele gleichsam in den

Organen des Körpers zu erkennen sucht, die Natur desMenschen selbst ent-

decken, wenn auch nicht mit untrüglicher Gewissheit, so doch zumindest

mit dem höchsten Grad von Wahrscheinlichkeit, der in dieser Beziehung

möglich ist.5

Was LaMettrie hier impliziert, ist einmaterialistisches Ideal, dessen Erkennt-

nisleistung auf die materiellen Entitäten beschränkt ist. Erkenntnisse über

die Seele sind nur dann möglich, wenn diese als ein Teil der materiellen Welt,

in diesem speziellen Fall, als ein Teil des organischen Körpers verstanden

wird. Erkenntnis, so könnte man es auf den Punkt bringen, ist nur als Na-

turerkenntnis zu haben. La Mettries Text steht theoriegeschichtlich am Ende

eines systematischen Wissenschaftsumbruch, was auch erklärt, warum er zu

den radikalsten zählt. Die programmatische Polemik ist bei La Mettrie dann

auch deswegen titelgebend, weil sie schlicht gewollt ist.

Am Anfang der naturwissenschaftlichen Neubegründung steht also ein

wissenschaftliches Ideal und die Idee von einem Paradigma, das so universell

angelegt ist und auf so festem empirischem Grund steht, dass es ein wissen-

schaftliches Erklärungssystem legitimiert, welches für einen größtmöglichen

Objektbereich Gültigkeit beanspruchen kann.

Wenn wir heute meinen, dass die Analogie von Mensch und Maschine

erst im gegenwärtigen Zeitalter Künstlicher Intelligenz auftaucht, dann ver-

schätzen wir uns um knapp 400 Jahre. Mensch und Maschine in Analogie zu

in denNaturwissenschaften siehe: E. J. Dijksterhuis [1950].DieMechanisierung desWelt-

bildes. Berlin/Göttingen/Heidelberg 1956.

4 Huygens 1690, S. 10.

5 La Mettrie 1747, S. 35 (Herv.i.O.). Weiter heißt es da: »Greifen wir also zum Stab der Er-

fahrung und lassen wir die Geschichte aller unnützen Anschauungen der Philosophen

beiseite. Blind sein und glauben, auf diesen Stab verzichten zu können, ist der Gipfel

der Blindheit.«

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 51

denken, ist keine aktuelle Erfindung. Sie ist auch nicht, wie man vielleicht

annehmen könnte, eine Erfindung der Industrialisierung oder der Moderne,

sondern hat im 17. und 18. Jahrhundert bereits Hochkonjunktur, als eine »Blü-

tezeit epochaler Maschinenmetaphorik.«6 Und wenn es auch mit der Bestim-

mung von Ursprüngen so eine Sache ist, lässt sich für die Mensch-Maschine-

Analogie ziemlich genau der wissenschaftstheoretische Ort angeben, an dem

zuallererst die Voraussetzungen geschaffen werden, die ihre Genese und ihre

theoretische Verwertung ermöglichen.

Denn obwohl die Analogie zwischen Mensch und Maschine immer ein

Kind ihrer Zeit ist, weil sich erst innerhalb einer konkreten historischen Epis-

teme bestimmte partielle Isomorphien zwischen dem Menschen und dem

technischen Status quo zeigen, genügt es nicht, ihr Auftauchen ausschließ-

lich mit einem herrschenden Zeitgeist oder einem bestehenden Weltbild zu

identifizieren. Das ist zwar nicht falsch, verkennt aber die Rolle, die ihr theo-

riestrategischerWert dabei spielt. Die Analogie einfach bloß als den Ausdruck

einer Weltsicht zu lesen, greift folglich systematisch zu kurz.

Die Mensch-Maschine-Analogie taucht also zum ersten Mal am Übergang

von einer aristotelisch-scholastischen Naturphilosophie zu einer neuzeitli-

chen Naturwissenschaft auf. Damit stellt sich notwendig die Frage, welche

Bedingungen die wissenschaftstheoretische Zäsur geschaffen hat, die die

Analogie ermöglichen. Und was noch wichtiger ist, was genau ihren theo-

retischen Wert für das neue Wissenssystem ausmacht. Denn so wenig wie

Paradigmen, Erklärungsmodelle und Methoden aus dem Nichts entstehen so

auch eine theoretische Mensch-Maschine-Analogie nicht. Das epistemische

Bezugssystem, das den Übergang von einer aristotelisch-scholastischen

Naturphilosophie zu einer neuzeitlichen Wissenschaft kennzeichnet, ist die

Mechanik, deren metaphysische Grundlegung der Materialismus ist. Gregor

Schiemann geht so weit, zu behaupten, dass »[d]ie physikalische Mechanik

und der auf ihr aufbauende Mechanismus [als] Prototypen der neuzeitlichen

Wissenschaft und Naturphilosophie angesehen werden [können].«7

6 Vanessa Albus [2014]. Epochaler Metapherngebrauch und philosophische Metaphernrefle-

xion als Indikator weltanschaulicher Orientierung. In: Benjamin Specht (Hg.): Epoche und

Metapher. Systematik undGeschichte kultureller Bildlichkeit. Berlin/Bosten 2014. S. 85-105,

hier: S. 99.

7 Gregor Schiemann [1997]. Wahrheitsgewissheitsverlust. Hermann von Helmholtz’ Mecha-

nismus im Anbruch der Moderne. Eine Studie zum Übergang von klassischer zu moderner Na-

turphilosophie. Darmstadt 1997, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Riskantes Denken

Für das Aufkommen der Analogie im Wissenschaftssystem des 17. Jahr-

hunderts sind mindestens drei Voraussetzungen relevant: (1) Ein auf Empi-

rie und Experiment gründendes methodisches und epistemisches Ideal, (2)

ein systembildender theoretischer Materialismus und (3) ein daraus hervor-

gehendes monistisch-mechanisches Erklärungsmodell, das Gültigkeit für alle

materiellen Entitäten beansprucht. Erst in diesem speziellen wissenschafts-

theoretischen Kontext kann die Analogie gedacht werden und an theoreti-

scher Bedeutung gewinnen. Und so lässt sich im Falle der Mensch-Maschine-

Analogie tatsächlich so etwas wie ein theoretischer Ursprung bestimmen, der

in der Umbruchsphase von einer scholastischen Naturphilosophie zu einer

neuzeitlichen Naturwissenschaft liegt.

Wenn es auch nicht überrascht, dass sich unter dem Dogma einer mo-

nistisch-mechanistischen Weltdeutung eine Analogie zwischen dem Organi-

schen und dem Mechanischen etabliert, so darf das nicht darüber hinweg-

täuschen, dass es sich dabei nicht um ein natürliches oder logisch zwingen-

des Phänomen handelt. Im Gegenteil ist die Mensch-Maschine-Analogie eine

kontingente Figur, die sich erst aufgrund eines spezifischen wissenschafts-

theoretischen Unterbaus bildet. Die Ursache dafür aber allein darin zu sehen,

dass sie plötzlich möglich ist, greift natürlich ebenso zu kurz. Denn dann

missversteht man sie zwangsläufig als Motiv und übersieht ihre theoriekon-

stitutive Funktion.

Sucht man also nach den theoretischen Ursprüngen einer Analogiebil-

dung zwischen Mensch und Maschine, findet man sie in den Gründungstex-

ten der neuzeitlichen Naturwissenschaft. Was von Beginn an versucht wird,

und was sich in späteren technikphilosophischen und medientheoretischen

Ansätzen wiederfinden wird, ist das Bestreben, die Analogie möglichst uni-

versell zu konzipieren. Nicht eine konkrete, vortheoretisch heuristische Ana-

logie wird forciert, sondern eine systematisch notwendige. Denn das heuris-

tische Potenzial der Analogie ist von Beginn an eher gering und somit schnell

erschöpft. Der Gedanke, das als Indikator für eine dysfunktionale Leistungs-

fähigkeit zu lesen, ist aber bis heute offenbar nicht konsequent genug gedacht

worden.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 53

Weder der Mechanizismus8 noch der Materialismus sind als theoreti-

sche Konzeptionen scharf umrissen oder unter ein einheitliches Programmzu

bringen. Wie so häufig bei Ismen bündelt sich auch hier eine Vielzahl an me-

taphysischen und epistemologischen Positionen, die sich vor allem in ihren

Begründungsstrategien und dem Grad ihrer Stringenz unterscheiden. Weil

es aber gerade in wissenschaftlichen Umbruchphase immer auch um Legiti-

mationsstrategien und Deutungshoheiten geht, ist es wenig ungewöhnlich,

dass divergierende und untereinander vollständig inkompatible Ansätze ne-

beneinander bestehen. Einigkeit herrscht allerdings darüber, dass sich empi-

ristische Positionen wie die von Galilei, Bacon oder Newton nicht mit meta-

physischen Positionen wie denen von Descartes, Leibniz oder Kant vereinen

lassen.9 Und es herrscht auch dahingehend Konsens, dass der Mensch prin-

zipiell mit einem mechanistischen Erklärungssystem kompatibel ist.

Den systemtheoretisch umfassendsten Versuch einer metaphysischen

Grundlegung des neuzeitlichen Wissenssystems unternimmt der franzö-

sische Philosoph René Descartes. Auf empirisch-pragmatischer Seite sind

es hingegen vor allem die medizinischen Gelehrten, die am mechanisti-

schen Programm mitarbeiten. So spielt die Mensch-Maschine-Analogie

sowohl bei der Entdeckung des Blutkreislaufs 1628 durch den englischen

Arzt William Harvey als auch bei der Entwicklung des mechanistischen

Erklärungsmonismus von Descartes eine Rolle. Während Harvey allerdings

ein Mann der Beobachtung und des planungsvollen Experiments ist, der

die Analogie an der Empirie entwickelt und als heuristisches Instrument

benutzt, argumentiert Descartes mithilfe der Analogie dafür, den Menschen

in ein naturwissenschaftliches Bezugssystem zu integrieren. Und es sind

diese zwei Positionen, die im weiteren Verlauf genauer diskutiert werden,

um ein möglichst polyperspektivisches Bild von der Funktion der Analogie

im Kontext ihres theoretischen Ursprungs zu zeichnen.

8 Was die Begrifflichkeit angeht, halte ich esmitDijksterhuis: »Es ist schwer eine in jeder

Hinsicht befriedigende Terminologie festzulegen. ›Mechanisch‹ ruft eine zu starke As-

soziationmit ›automatisch‹ im Sinne von ›gedankenlos‹ hervor. Gegen ›mechanistisch‹

gibt es an sich keinen Einwand, es erfordert aber als zugehöriges Substantiv ›Mecha-

nismus‹, und dieses Wort ist auch für die innere Zusammensetzung eines Werkzeugs

in Gebrauch. Wir ziehen deshalb das Substantiv Mechanizismus zur Benennung der

Denkrichtung vor und sind dann so inkonsequent, daneben das Adjektiv mechanis-

tisch zu gebrauchen und von der Mechanisierung desWeltbildes zu sprechen.« (Dijks-

terhuis 1950, S. 1).

9 Vgl. Schiemann 1997, S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Riskantes Denken

Worum es im Folgenden nicht gehen wird, ist um die normative Rezep-

tionsgeschichte der Analogie. Das wäre ein ziemlich eintöniges Unterfangen

mit geringem analytischen Mehrwert. Es gibt wohl keinen Text aus dieser

Zeit, der mit einer Mensch-Maschine-Analogie operiert und der deswegen

nicht auf Ablehnung stößt. Stein des Anstoßes ist hier oftmals die Frage nach

der Materialität, und damit nach der Sterblichkeit, der menschlichen Seele.

Hier scheiden sich die Geister und wo der eine die Seele vor einer Materia-

lisierung bewahrt, wirft der, der dies nicht tut, dem anderen Inkonsequenz

und mangelnde Radikalität vor. Und tatsächlich ist der ontische Status der

Seele in den meisten Fällen nicht von logischen, sondern ideologischen Kri-

terien abhängig. So ist der Vorwurf mangelnder Konsequenz im Schließen,

nicht immer von der Hand zu weisen, denn nicht selten versuchtTheorie, den

Spagat zwischen formallogischer Stringenz und religiös-ideologischen Dog-

men zu vollführen.

Der Verzicht Descartes Le Monde (das sich aus den Teilen Traité de la Lu-

mière und L’Homme zusammensetzt)10 zu Lebzeiten zu veröffentlichen, hängt

wesentlich mit dem Wissen über das Schicksal zusammen, das Galileo nach

der Veröffentlichung von Dialogo sopra i due massimi sistemi 1632 ereilte. Zwar

bezieht sich die Vorsicht nahezu ausschließlich auf die in LeMonde vertretene

kopernikanische Kosmologie, es zeigt aber, unter welcher religiösen Zensur

Descartes und seine Zeitgenossen schreiben und eben auch veröffentlichen.

»Es ist unbestreitbar«, so ChristianWohlers, »daßDescartes seinen Plan einer

Veröffentlichung von Le Monde in der Folge der Verurteilung Galileo Galileis

durch die Heilige Inquisition aufgab.«11

Natürlich gibt es auch die Autoren, die eine normative Sprengkraft für die

eigenen Schriften nutzen, um diese noch pathetisch zu erhöhen. So lässt es

sich LaMettrie nicht nehmen, L’Hommemachine, das nicht nur inhaltlich, son-

dern auch rhetorisch auf die größtmögliche Provokation angelegt ist, das Vor-

wort eines Verlegers voranzustellen, das mit den Worten schließt: »A vaincre

sans péril, on triomphe sans gloire«12

10 Zur Entstehungs- und Veröffentlichungsgeschichte von Le Monde siehe das Vorwort

zu René Descartes [1664]. Die Welt. Abhandlung über das Licht. Der Mensch. Französisch/

Deutsch, hg. u. übers. v. Christian Wohlers. Hamburg 2015.

11 Ebd., XXXIII.

12 Z. dt. »Ein gefahrloser Sieg ist ein ruhmloser Sieg.« La Mettrie 2001/2015, S. 8/9 (Herv.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 55

Spätestens ab dem französischen Materialismus ist die Mensch-

Maschine-Analogie vor allem eine ideologische Figur.13 Analogien führen

immer auch einen Bedeutungsüberschuss mit sich und es liegt deswegen in

der Natur der Sache, dass sie normative Deutungszuschreibungen herauf-

beschwören. Die meisten Ablehnungen sind aber immer noch das Ergebnis

einer unsauberen Vermischung von epistemischer Wesens- und Sachgleich-

heit. Während Ersteres unter sehr restriktiven Bedingungen tatsächlich

gegeben ist, weil das Organische und das Mechanische unter bestimmten

Voraussetzungen über partielle Isomorphien verfügen, resultiert Letzteres

aus dem Missverständnis, dass zwischen Maschinen und dem Menschen

überhaupt keine Unterschiede mehr bestehen. Das Unvermögen die beiden

Ebenen auseinanderzuhalten, ist ein typischer Effekt von Metaphern und

Analogien.

Dass Naturdinge und technische Artefakte aus naturwissenschaftlicher

Sicht über eine große methodische Schnittmenge verfügen, empfinden wir

heute als so selbstverständlich, dass man leicht vergisst, dass dieses Ver-

ständnis epistemischer Ununterscheidbarkeit bestimmten historischen und

logischen Bedingungen unterliegt. Wenn die Genese der Mensch-Maschine-

Analogie im 17. Jahrhundert auch keinerlei zwingende Notwendigkeit hat,

kann man sie zumindest als konsequente Folge der veränderten Prämissen

des neuzeitlichen Wissenschaftssystems lesen.

3.1 Von der logischen Unmöglichkeit einer
Mensch-Maschine-Analogie

Eine Mensch-Maschine-Analogie setzt als Mindestmaß eine angenommene

oder tatsächlich gegebene partielle Isomorphie der Entitäten Mensch und

13 Im Grunde geht es dabei immer um die Sonderstellung des Menschen, die durch die

Äquivalenz mit der Technik in Frage gestellt wird. Dass das, was den Menschen aus-

zeichnet sich mit dem Status quo der Technik verändert, lässt sich besonders gut an

fiktionalen Stoffen nachzeichnen. Vor allem das Science-Fiction-Genre handelt immer

wieder aufs Neue das Alleinstellungsmerkmal desMenschen aus. In Ridley Scotts BLA-

DE RUNNER (1982) können die Replikanten (Nicht-Menschen) nur noch durch speziel-

le Tests vom Menschen unterschieden werden. Während bei Descartes das den Men-

schen Ausmachende noch die Sprache und die Vernunft waren, ist es in BLADE RUN-

NER die Fähigkeit zur Empathie. Wo das Denken als Alleinstellungsmerkmal bedroht

wird, ersetzt man es durch ein anderes.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Riskantes Denken

Maschine voraus. Erst wenn beide über eine gemeinsame epistemische

Schnittmenge verfügen, macht Analogiebildung überhaupt nur Sinn. Die

epistemische Schnittmenge zwischen dem Natürlichen (Mensch) und dem

Artifiziellen (Maschine) schafft erst Descartes, durch die Aufhebung der

aristotelischen Unterscheidung von Naturding (physis) und Artefakt (téchne).

Descartes ist mitnichten der Radikalste unter den Materialisten, er ist aber

der Erste, der eine systematisch ontische Umstrukturierung des Wissenssys-

tems vornimmt, um ein monokausales Erklärungsmodell zu begründen, das

zumindest für alle materiellen Entitäten Gültigkeit beanspruchen kann.

Die ontische Dichotomie von Natürlichem und Artifiziellem bestimmt

Aristoteles im Zuge der Grundlegung einer Naturphilosophie. Bedeutend für

diese gewichtige Seins-Unterscheidung ist der Begriff der Bewegung, der al-

lerdings nicht mit dem heutigen Bewegungsbegriff in der Physik gleichge-

setzt werden darf. Bewegung ist im aristotelischen Sinne »jeder Übergang

vom potentiellen zum aktuellen Sein«14, das schließt nicht nur die Positions-

veränderung der Dinge im Raummit ein, was im Übrigen in etwa dem späte-

ren Bewegungsbegriff bei Descartes entspricht,15 sondern auch jedesWerden

im Sinne einer substanziellen Veränderung der Dinge. Für die Einteilung der

Welt in physis (natürliche Dinge) und téchne (artifizielle Dinge) sind bei Aris-

toteles mindestens drei Faktoren entscheidend: (1) Der Bewegungsbegriff, (2)

das Bewegungs-Axiom »omne quod movetur ab alio movetur«16, dass alles

das, was in Bewegung ist, von etwas anderem bewegt wird,17 dass also jede

Bewegung eine Ursache hat und (3) eine aus der Genese hergeleitete Ontolo-

gie.

In Physica II trennt Aristoteles die Gesamtheit des Seienden in zwei Kate-

gorien ein:

14 Dijksterhuis 1950, S. 22.

15 So heißt es in den Prinzipien der Philosophie im zweiten Teil Über die Prinzipien der mate-

riellen Dinge: »Die Bewegung aber (das heißt: die örtliche – eine andere kann ich mir

nämlich nicht denken, und glaube daher auch nicht, daß irgendeine andere der Natur

der Dinge beigelegt werden darf) – die Bewegung, sage ich, wie man sie gemeinhin

so auffaßt, ist nichts anderes als das Ereignis, durch das ein Körper aus dem einen Ort in ei-

nen anderen übergeht.« René Descartes [1644]. Die Prinzipien der Philosophie. Lateinisch/

Deutsch, übers.u. hg. v. Christian Wohlers. Hamburg 2005, §24, S. 119, (Herv.i.O.).

16 Arist. Phys.VII 1, 241b 24.

17 Dijksterhuis 1950, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 57

Some things exist, or come to existence, by nature; and some otherwise.

Animals and their organs, plants, and the elementary substances- earth,

fire, air, water- these and their likes we say exist by nature. For all these

seem distinguishable from those that are not constituted by nature; and

the common feature that characterizes them all seems to be that they have

within themselves a principle of movement (or change) and rest […]. But a

bedstead or a garment or the like, in the capacity which is signified by its

name and so far as it is craft-work, has within itself no such inherent trend

towards change […]. And so, it is with all manufactured or ›made‹ things:

none of them has within itselfs no such inherent towards change […]. Gen-

erally, this principle resides in some external agent, as in the case of the

house and its builder, and so with all handmade things. […] These consid-

eration would lead us to revise our definition of nature as follows: Nature

is the distinctive form or quality of such things as have within themselves

a principle of motion, such form or characteristic property not being sepa-

rable from the things themselves, save conceptually.18

Die ontische Trennung von physis und téchne begründet Aristoteles mit ih-

rer unterschiedlichen Genese: Manches existiert von Natur aus, anderes ist

gemacht. Gleichzeitig – und hier stellt sich die Frage, ob es sich um eine Ei-

genschaft oder um die Begründung der ontischen Trennung handelt, ist das

Einigende der Entitätenmenge das Prinzip ihrer Bewegung bzw. deren Ur-

sache. Denn die natürlichen Dinge haben das Prinzip ihrer Bewegung bzw.

Veränderung in sich, es ist eine Eigenschaft ihrer Substanz, eine Qualität der-

selben. Die natürlichen Dinge sind Selbstbeweger. Für die gemachten Dinge,

die Artefakte, sind dagegen äußere Faktoren die Ursache ihrer Bewegung.

Das erscheint uns heute einigermaßen sonderbar, wenn man sich verge-

genwärtigt, dass in die Entitätenmenge physis sowohl lebendige als auch leb-

lose Körper fallen, nicht aber technische Artefakte. Unter den Prämissen einer

generativen Begründungsursache ist diese Schlussfolgerung hingegen logisch

einwandfrei, auch wenn die Ableitung von Bewegungsprinzipien aus der Ge-

nese von Entitäten heute aus logischen und methodischen Gründen katego-

risch abzulehnen wäre. Um ein wenig mehr Klarheit in den aristotelischen

Argumentationsgang zu bringen, und die durch Descartes vorgenommene

Umstrukturierung verständlicher zu machen, hilft es zu verstehen, warum

18 Arist. Phys. 2.1, 192b.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Riskantes Denken

die Bewegung von natürlichen Körpern durch ein anderes Prinzip beschrie-

ben wird als dem von artifiziellen Körpern.

In der aristotelischen Logik wird die Ursache für Bewegung aus den Ei-

genschaften der Substanz abgeleitet. Die Ursache dafür, dass ein Stein zu

Boden fällt, ist seine Schwere. Schwere wiederum ist eine substanzielle Ei-

genschaft des Steins. Deswegen nahm man auch an, dass die Fallgeschwin-

digkeit proportional zur Schwere eines Objekts ist, obwohl die Empirie dieser

Folgerung widerspricht.19

Wenn ein natürliches Ding zu Boden fällt, ist die Ursache dafür also nicht

eine äußerlich wirkende Kraft (ein Begriff, für den es bei Aristoteles noch kei-

ne Entität gibt), sondern eine seiner substanziellen Eigenschaften. Die leben-

digen Körper haben die Ursache ihrer Bewegung ebenfalls in sich, allerdings

in der sogenannten anima. Das Wesentliche dabei ist, dass die Ursache für

Bewegung den ontischen Status von Entitäten entscheidet. D.h., das Bewe-

gungsprinzip ist Teil der Wesensform oder anders formuliert: Aristoteles de-

finiert die Entitäten über ihr Bewegungsprinzip. Die natürlichen Dinge sind

alle die, die das Prinzip der Bewegung in sich selbst tragen. Reziprok ist der

ontische Status der Dinge damit durch die Art ihrer Genese bestimmt. »Some

things exist […] by nature«, andere sind »manufactured or ›made‹ things.«20

Das ist der Wesensunterschied, der durch eine generative Ursache begründet

wird und die Ursache der Bewegung ist das definitorische Attribut, das ei-

ne Eigenschaft der jeweiligen Substanz und damit der Entitätenmenge selbst

ist.

19 Dass die Fallgeschwindigkeit eines Gegenstandes proportional zu seinem Gewicht ist,

wurde bis in die Neuzeit hinein angenommen, entgegen jeder gegenteiligen Beob-

achtung. Das zeigt, wie Dijksterhuis bemerkt, dass »die offizielle Wissenschaft [hier

des 16. Jahrhunderts] […] eine merkwürdige Unempfindlichkeit gegenüber Tatsachen

an den Tag legt, die mit ihrem System der Naturbetrachtung in offenbarem Wider-

spruch standen. Dieses System schien so festgegründet in der Natur der Dinge, daß

eine Tatsache wie die Entdeckung Amerikas, mit allen sich daran knüpfenden, in un-

seren Augen verheerenden Konsequenzen für die Geographie, die Geophysik, die Eth-

nologie und sogar die Theologie jener Zeit, mit ebenso großem Gleichmut akzeptiert

und beiseite gelegt wurde wie die für die peripatetische Mechanik so peinliche Beob-

achtung, daß eine bleierne Kugel den Boden nicht eher erreicht als eine hölzerne, die

man im selben Augenblick in derselben Höhe losgelassen hat. Nicht isolierte Tatsa-

chen sollten es sein, die die aristotelische Naturwissenschaft zu Fall brachte, sondern

eine radikale Änderung der Methode, mit der das Studium der Naturerscheinungen

betrieben wurde.« (Dijksterhuis 1950, S. 300).

20 Arist. Phys. 2.1, 192b.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 59

Die Weltdinge teilen sich also qua ihrer Genese in natürlich Entstandenes

und artifiziell Hergestelltes. Dass es sich dabei nicht einfach um eine sachli-

che Distinktion von A und B handelt, sondern um eine ontische, zeigt sich

durch den »Bezug dieser Distinktion zum Erklärungssystem, das jeweils für

die (Bewegungs-)Erklärung von A und B für zulässig und zuständig angese-

hen wird.«21 Das Erklärungssystem, man könnte auch sagen: die erklärende

Ursache, ist für natürliche Bewegungen schlicht eine andere als für erzwun-

gene.Die unterschiedlichen Bewegungsprinzipien leiten sich dabei aber nicht

aus den Eigenschaften der Bewegung selbst her, sondern sind bedingt durch

den unterschiedlichen ontischen Status der Entitäten und den daraus abge-

leiteten unterschiedlichen Ursachen für Bewegung. Weil die Bewegungsur-

sache immer schon als Möglichkeit in den Dingen angelegt ist, es aber den

generativen Ursachen zufolge verschiedene Arten von Dingen gibt, muss die

Ursache der Bewegung jeweils eine andere sein, sonst wären die Dinge eben

auch nicht wesensverschieden. Das eine bedingt bei Aristoteles das andere,

die Ursache der Bewegung gründet sich in der Ursache der Genese und um-

gekehrt.

Bis in das 17. Jahrhundert hinein bleiben die aristotelischen Bewegungs-

prinzipien nahezu ungebrochen. Das liegt nicht an ihrem Erklärungspoten-

zial, sondern an der ziemlich menschlichen Eigenheit, einer tradierten Mei-

nung oftmals einen höheren Stellenwert einzuräumen als der eigenen Wahr-

nehmung.

Warum also, um die eingangs gestellte Frage wieder aufzugreifen, ist ei-

ne Analogie zwischen Mensch und Maschine unter scholastischen Prämissen

nicht denkbar? Wenn Naturdinge und Artefakte ihrer Genese wegen wesens-

verschieden sind, der ontische Status (also ihr Wesen) aber das Erklärungs-

system bestimmt, dann kann es keine epistemische Schnittmenge für Na-

turdinge und Artefakte geben, d.h. eine relevante partielle Isomorphie der

Entitäten, lässt sich schlicht nicht denken. Und es braucht erst einen epis-

temischen Umbruch, um die aristotelische Dichotomie aufzuheben und die

Voraussetzung für eine Mensch-Maschine-Analogie zu schaffen.

21 Gisela Loeck [1986]. Der cartesianische Materialismus. Maschine, Gesetz und Simulation.

Eine Studie der intentionalen Ontologie der Naturwissenschaft. Frankfurt a.M./Bern/New

York 1986, S. 181.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Riskantes Denken

3.2 Der Mechanizismus bei Descartes

DescartesWissenschaftssystem ist universal angelegt, und schon allein in An-

betracht der Tatsache, dass er ein mechanistisches Erklärungsmonopol zu

begründen sucht, recht ambitioniert. Was Descartes als Physik betreibt, wür-

de man heute unterschiedlichen Disziplinen mit unterschiedlichen Paradig-

men, Erklärungsmodellen und Methoden zuordnen. So finden sich in seinen

Schriften Analysen zu Himmelsphänomenen, den Gezeiten, der Sinneswahr-

nehmung, der Physiologie, der Dioptrie, der Herzbewegung usw. Wesent-

lich für die vorliegende Untersuchung ist dabei nicht, inwieweit Descartes

Erkenntnisse heute noch Bestand haben, sondern wie er die einzelnen Ge-

genstandsbereiche zuallererst methodisch zugänglich macht.

Der cartesianische Materialismus ist sicher nicht der radikalste, solange

er als Substanzen-Dualismus auftritt und Immaterielles weiterhin als Entitä-

ten anerkennt. Für eine neuzeitliche Genese der Mensch-Maschine-Analogie

ist der Ansatz aber sicher am relevantesten, wenn er auch nicht ohne Ambiva-

lenzen auskommt. Denn einerseits ermöglicht Descartes ontische Neustruk-

turierung die Analogie zuallererst, andererseits wird sie dadurch aber auch

vermeintlich unumgänglich, will man den Menschen immechanistischen Er-

klärungsmodell unterbekommen.

Grundsätzlich gibt es zwei Wege ein (mechanistisches) Erklärungsmodell

zu generieren: (1) Das Erklärungsmodell wird aus einem axiomatischen Sys-

tem abgeleitet, das metaphysisch begründet ist, womit es zwangsweise Ge-

fahr läuft, nicht mit der Empirie kompatibel zu sein, weil es apriorisch-de-

duktiv generiert wurde. Oder (2) das Erklärungsmodell wird aposteriorisch-

empirisch gewonnen, was wiederum bedeutet, dass es sich an jedem zu er-

klärenden Phänomen immer wieder aufs Neue bewähren muss. Im ersten

Fall wäre das Risiko also, dass das Erklärungsmodell falsche oder überhaupt

keine Erkenntnisse produziert. Im zweiten Fall, dass es lediglich akkumulativ

Einzelerkenntnisse hervorbringt oder in einigen Fällen ebenfalls überhaupt

keine Erkenntnis.

Descartes mechanistisches Erklärungssystem bildet sich auf die erste

Weise, d.h., es leitet sich direkt aus seinen metaphysischen Grundlegungen

ab. Denn der cartesianische Materialismus fußt auf dem berühmten carte-

sianischen Dualismus22, einer Zwei-Substanzen-Lehre. »Ich erkenne aber

22 Das berühmte cartesianische Leib-Seele-Problem wird an dieser Stelle bewusst aus-

gespart, weil es für die Frage nach der Genese und Begründung einer Analogie von

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 61

nicht mehr als zwei allgemeinste Gattungen von Dingen an«, heißt es in den

Prinzipien der Philosophie von 1644:

Die einen bilden die Dinge, die der Einsicht bzw. dem Denken dienen: Das

ist die Gattung der dem Geist, bzw. der denkenden Substanz zugehörigen

Dingen; die andere ist die der materiellen Dinge, bzw. derjenigen, die zur

ausgedehnten Substanz gehören, will sagen: zum Körper.23

Die cartesianische Einteilung der Entitäten vollzieht sich auf einem extrem

generellen Niveau. Die Trennung in so Fundamentales wie Materielles (al-

les was Ausdehnung hat) und Immaterielles (also den Rest) verdankt sich der

Tatsache, dass die Ontologie universal angelegt ist und gleichzeitig auf gesi-

chertem Grund stehen soll. Deswegen werden die Entitäten nach ihren pri-

mären Eigenschaften kategorisiert. Es geht um die essenziellen, nicht um die

akzidentellen Qualitäten der Dinge.

So macht die Ausdehnung in Länge, Breite und Tiefe die Natur der kör-

perlichen Substanzen aus und das Denken das Wesen der denkenden Sub-

stanz. Denn alles andere, das einem Körper zugesprochen werden kann,

setzt Ausdehnung voraus und ist überhaupt nur ein bestimmter Zustand

eines ausgedehnten Dings, wie ebenso alles, was wir im Geist antreffen,

nur verschiedenartige gedankliche Zugriffe sind.24

Ausdehnung ist damit die Bedingung für alle anderen Qualitäten, ohne Aus-

dehnung kann kein Ding sein, kann kein Ding Eigenschaften haben. Hier

zeigt sich dann auch der signifikante Unterschied zu der aristotelischen Tren-

nung: Denn während dieser die Entitätenmenge nach der Ursache ihrer Ge-

nese definiert, soDescartes nach ihren grundlegendsten Substanzeigenschaf-

ten.

Die Unterscheidung, die Descartes hier vornimmt, ist zentral für die Um-

bildung der Naturphilosophie in eine Naturwissenschaft, die zwischen pri-

mären und sekundären Qualitäten unterscheidet. Auch wenn die Bestim-

mung der Qualitäten, je nach Autor anders ausfallen kann, führt die Unter-

MenschundMaschine keineRolle spielt, sondern sichmit demProblemder grundsätz-

lichenMöglichkeit vonWechselwirkungen zwischenGeist undMaterie befasst. Gleich-

zeitig ist das Leib-Seele-Problemvoneiner Begründungdes cartesianischenDualismus

zu unterscheiden, die wiederum ganz anders funktioniert.

23 Descartes 1644, §48, S. 53.

24 Ebd., §53, S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Riskantes Denken

scheidung, unabhängig von ihren inhaltlichen Bestimmungen, zu dem, was

Dijksterhuis retrospektiv eine »Objektivierung der primären und Subjektivie-

rung der sekundären Qualitäten«25 nennt.Weil die primären Qualitäten, un-

abhängig ihrer Verschiedenheit, geometrisch-mechanische Qualitäten sind

und die sekundären Qualitäten notwendig aus den primären abgeleitet wer-

den, spricht Dijksterhuis zudem auch von der »Mechanisierung der Quali-

täten.«26 Das bedeutet nichts anderes, als dass man alle Eigenschaften, die

man an den Dingen wahrnimmt, letztlich durch geometrisch-mechanische

Ursachen erklären kann. Zudem rechtfertigt diese extreme Komplexitätsre-

duzierung auf die primären Qualitäten als Erklärungsentitäten, die – einmal

festgelegt – für jede mögliche Entität gleichbleibend sind, auch ein mono-

kausales Erklärungsmodell. Denn die materiellen Dinge unterscheiden sich

dann nur noch hinlänglich ihrer sekundären Qualitäten.

Der cartesianische Dualismus von Körper und Geist wird zu einer »Geist-

Welt-Dichotomie vertieft«27, die eine Epistemologie nach sich zieht. Denn

die Ontologie bedingt bei Descartes das Erklärungsmodell. »Die Welt zerfällt

in eine kausal determinierte Natur, res extensa […] und eine Welt des Geistes,

res cogitans«, die »gerade dadurch definiert ist, dass sie der kausalen Notwen-

digkeit nicht unterliegt.«28 Die ontische Ununterscheidbarkeit von Organi-

schem und Mechanischem, die das Ergebnis des cartesianischen Dualismus

ist, definiert einen naturwissenschaftlichen Objektbereich, in den sowohl die

EntitätMensch als auch die EntitätMaschine fällt. Damit stellt Descartes einen

systematisch naturwissenschaftlichen Zugriff auf die EntitätMensch her. D.h.

aber auch, dass der Mensch in ein mechanistisches Erklärungssystem passen

muss.

Der Umbruch von einem scholastischen zu einem neuzeitlichen Wissen-

schaftstyp ist wesentlich durch den Übergang von einem teleologischen zu

einem kausalen Erklärungstyp gekennzeichnet.29 Die Scholastik kennt noch

vier solcher Typen, die unterschiedliche Ursachen zur Erklärung eines Expla-

nandum fordern: (1) causa finalis (Zweckursache), (2) causa efficiens (Wirkursa-

25 Dijksterhuis 1950, S. 482.

26 Ebd.

27 Frank Kannetzky [2005]. Cartesianische Prämissen. Überlegungen zur Reichweite des Pri-

vatsprachenarguments. In: Peter Grönert, ders. (Hrsg): Sprache und Praxisform. Leipziger

Schriften zur Philosophie Bd.17. Leipzig, 2005, S. 105-161, hier: S. 112.

28 Ebd.

29 Vgl. ebd., S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 63

che), (3) causa formalis (Formursache) und (4) causa materialis (Stoffursache).30

Gisela Loek verweist darauf, dass der cartesianische kausale Erklärungstyp

nicht grundsätzlich neu ist, denn die Wirkursache war bereits in der Scho-

lastik gebräuchlich, sondern dass die Monopolisierung des kausalen Erklä-

rungstyps das eigentlich Revolutionäre ist.31 Denn wenn auch der cartesiani-

scheMaterialismus nicht der radikalste ist, ist es der cartesianischeMechani-

zimus dahingehend, dass er für das Natürliche anstelle einer Zweckursache

eine Wirkursache setzt und damit für alle natürlichen Entitäten anstatt nach

einer teleologischen Erklärung nach einer Kausalerklärung verlangt. So heißt

es 1644 in Über die Prinzipien der menschlichen Erkenntnis:

So werden wir schließlich überhaupt von allen Erwägungen Abstand neh-

men, in Bezug auf natürliche Dinge den Zweck herauszufinden, den Gott

oder die Natur sich in der Verwirklichung dieser Dinge vorgenommen hat,

weil wir uns in keinerWeise anmaßen dürfen, uns als Teilnehmer bei Gottes

Ratschlüssen zu wähnen. Statt dessen werden wir, indem wir ihn als Wir-

kursache aller Dinge betrachten, nachvollziehen, was das natürliche Licht,

das er uns verliehen hat, aus denjenigen seiner Attribute, von denen er ge-

wollt hat, daß wir eine gewisse Kenntnis haben, im Hinblick auf jene seiner

Bewirkungen, die unseren Sinnen erscheinen, uns zu folgern erlaubt.32

Wenn der Erklärungstyp abhängig von dem ontischen Status der Entität

ist, muss der Mensch jetzt eben auch mit den Gesetzen der Mechanik

beschreibbar sein. Das setzt mindestens zwei Dinge voraus: (1) Dass or-

ganische Prozesse Gesetzmäßigkeiten unterliegen und (2) dass sie kausal-

mechanisch beschreibbar sind. So verbietet sich Descartes jede immaterielle

Entität als Bewegungsursache sowie jede teleologische Erklärung. An die

Stelle einer aristotelischen causa finalis rückt die Wirkursache, die sich über

Ursache-Wirkungsketten aufspüren lässt. An seine Kritiker gewendet heißt

es deswegen über die Bewegung des Herzens:

[S]o mögen sie sich gesagt sein lassen, daß der soeben erklärte Mechanis-

mus [die Herzbewegung; M. K.] sich allein aus der Einrichtung der Organe

ergibt, die man im Herzen mit seinen Augen sehen, aus der Wärme, die

man dort mit seinen Fingern spüren, und aus der Natur des Blutes, die man

30 Vgl. ebd., S. 61.

31 Vgl. ebd., S. 60f,

32 Descartes 1644, §28, S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Riskantes Denken

durch Erfahrung kennenlernen kann, und dies mit der gleichen Notwendig-

keit, wie der Mechanismus einer Uhr aus der Kraft, Lage und Gestalt ihrer

Gewichte und Räder folgt.33

Nicht nur dass Erkenntnis hier empirisch generiert wird (»sehen«, »spü-

ren«, »durch Erfahrung«) und damit in der Logik von Descartes Materiell-

Immateriell-Dichotomie allein aus den Eigenschaften der res extensa, die

Bewegung des Herzens, stellvertreten für jede organische Bewegung, unter-

liegt auch einer Notwendigkeit. Und wenn Descartes diese Notwendigkeit

mithilfe einer Analogie zu einer Maschine (Uhr) herstellt, dann ist diese Not-

wendigkeit eine kausal-determinierte und damit zwangsläufig gesetzmäßig

beschreibbar.

Man findet diese Art von Begründung später sinngemäß bei La Mettrie

wieder, der Descartes Thesen kennt, diese jedoch für nicht weitreichend ge-

nug hält, dahingehend dass die Prämissen des Materialismus nicht konse-

quent zu Ende gezogen werden.

»Ich glaube«, so La Mettrie, »Descartes wäre ein in jeder Hinsicht sehr

hoch zu achtender Mann, wenn er in einem Jahrhundert geboren wäre, das

er nicht erst hätte aufklärenmüssen; denn er hätte dann erkannt, wie wertvoll

die Erfahrung und die Beobachtung sind und wie gefährlich es ist, von ihr ab-

zuweichen.«34 Der Vorwurf richtet sich explizit gegen Descartes epistemolo-

gisches Ideal und implizit gegen den cartesianischen Substanzen-Dualismus,

der das Ergebnis einer rationalistisch-deduktiven Vorgehensweise ist. Gleich-

wohl sind die Differenzen von LaMettries und Descartes Positionen eher gra-

dueller Natur. Denn zumindest im Kern gehen beide davon aus, dass sich al-

le körperlichen Eigenschaften und Prozesse wie bei einer Maschine aus den

Struktur- und Stoffeigenschaften erklären lassen. Hinzu kommt, dass auch

La Mettries Auffassung zur materialisierten Seele nicht besonders stringent

ist. So ist sie ein »Bewegungsprinzip oder ein empfindlich materieller Teil

des Gehirns, den man ohne einen Irrtum befürchten zu müssen, als eine

Haupttriebfeder der ganzen Maschine ansehen kann.«35 An anderer Stelle ist

33 René Descartes [1637]. Von der Methode des richtigen Vernunftgebrauchs und der wis-

senschaftlichen Forschung. In: ders. Philosophische Schriften in einem Band. Lateinisch/

Deutsch, mit einer Einf. v. Rainer Specht. Und »Descartes’ Wahrheitsbegriff« v. Ernst

Cassirer. Hamburg 1996, S. 81f.

34 La Mettrie 1747, S. 145.

35 Ebd., S. 131.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 65

die Seele dann Ursache für alles, was sich mit einem mechanistischen Erklä-

rungssystem nicht mehr fassen lässt: »Die Seele ist also nur ein nichtssagen-

der Ausdruck, von dem man keinerlei Idee hat und den ein guter Kopf nur

gebrauchen darf, um den Teil zu bezeichnen, der in uns denkt.«36

Wenn LaMettries Vorwurf an Descartes der ist, dass er immaterielle Enti-

täten, wenn auch durch den Dualismus klar voneinander geschieden, zumin-

dest annimmt, dann ließe sich umgekehrt zeigen, dass La Mettries Begriff

der Seele nicht so materiell ist, wie er es selbst gerne hätte. Oder expliziter:

Auch bei LaMettrie lässt sich die Seele nicht vollständigmechanisch auflösen,

sondern schließt viel mehr die Erklärungslücken, die durch ein rein mecha-

nistisches Erklärungssystem erzeugt werden.

La Mettrie nimmt für sich in Anspruch, zu zeigen, dass alle geistigen Vor-

gänge auf materielle zurückzuführen sind. Was nimmt er aber an? Dass ma-

terielle Wirkungen durch materielle Referenzentitäten erklärt werden müs-

sen? La Mettrie geht, wie Descartes davon aus, dass materielle Wirkungen,

die gleichzusetzen sind mit organischen, ihre Ursache nur in materiellen En-

titäten haben können. Die Seele muss folglich eine materialisierte Seele sein,

weil es ansonsten schwierig werden dürfte, zu argumentieren, dass geistige

Zustände ursächlich für organische Wirkungen sein können. D.h., wenn La

Mettrie dieMaterialität der Seele damit begründet, dass geistige Zustände die

Ursache organischer Wirkungen sein können, dann weil die Prämisse lautet,

dass materielle Wirkungen nur materielle Ursachen haben können. »Wenn

das«, heißt es in L’Homme machine,

was in meinem Gehirn denkt, kein Teil dieses inneren Organs und folglich

des ganzen Körpers ist, warum erhitzt sich dann mein Blut, wenn ich ruhig

in meinem Bett liege […]. Warum geht das Fieber meines Geistes auf mei-

ne Blutgefäße über? […] Wenn nämlich die Spannung der Nerven, die den

Schmerz hervorruft, auch das Fieber verursacht, das den Geist so sehr stört,

dass er keinen Willen mehr hat, und wenn umgekehrt die Überanstren-

gung des Geistes den Körper stört und in ihm jenes verzehrende Fieber

erregt, das Bayle [gemeint ist der französische Schriftsteller Pierre Bayle;

M.K.] in so jungen Jahren dahingerafft hat; wenn diese Überreizung mich

das, worum ich mich kurz zuvor überhaupt nicht gekümmert habe, leiden-

schaftlich begehren lässt; wenn gewisse Spuren im Gehirn ihrerseits diesel-

36 Ebd., S. 115

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Riskantes Denken

be Reizung und dieselben Begierden hervorrufen: warum sollte man dann

zweierlei vermuten, wo augenscheinlich nur eins ist?37

Die abschließende Frage ist selbstverständlich eine Anspielung auf Descar-

tes.Während dieser mit seinem Substanzen-Dualismus den denkendenMen-

schen vor seiner vollständigen Materialisierung bewahrt, muss La Mettries

Materialismus mit nur einer Substanz auskommen, was zwangsläufig die

Materialisierung der Seele zur Folge hat.

3.2.1 Ars automatica – Mechanische Lebensgeister und das Lebendige

Die Funktion der Mensch-Maschine-Analogie in der cartesianischen Theo-

riegenese hängt auf das Engste mit der metaphysischen Grundlegung des

Erklärungssystems für alle materiellen Entitäten zusammen, das sich aus der

ontischen Neustrukturierung notwendig ableitet. Durch den Wechsel von

einer scholastischen Natürlich-Künstlich-Dichotomie zu einem Substanzen-

Dualismus öffnet sich der Mensch einer materialistischen Erklärungsweise

und macht die Mensch-Maschine-Analogie dadurch erst möglich. Denn erst

jetzt entsteht eine Schnittmenge, die Voraussetzung für partielle Isomorphie

ist. Reziprok erzeugt das die Prämisse, dass sich alle materiellen Entitä-

ten vollständig durch mechanische Gesetzmäßigkeiten beschreiben lassen

müssen. Die Konsistenz von Descartes axiomatischer Naturwissenschaft

entscheidet sich vor allem am Menschen. Denn es ist das Lebendige, das sich

der Vereinnahmung durch die Mechanik am stärksten widersetzt und für das

die Maschine-Analogien Evidenzeffekte erzeugen sollen. Denn eine zentrale

Schwierigkeit ist es, tierische und eben auch menschliche Selbstbewegung,

ohne den Rückgriff auf eine vitalistische Kraft, vollständig in einem mecha-

nistischen Erklärungsmodell aufgehen zu lassen. Es sind die Geister, die

man rief, die es jetzt auszutreiben gilt, soll das Fundament der Theorie nicht

brüchig werden.

Man wird nicht mit Sicherheit sagen können, was Descartes letztlich da-

zu gebracht hat, die Idee einerMensch-Maschine-Analogie zu denken und am

Ende des Tages spielt das auch keine besonders große Rolle. Was man hinge-

gen leisten kann, ist, durch das Aufzeigen von Korrelationen, die Annahme

zu plausibilisieren, dass Descartes seine Theoretisierung eng an der Technik-

entwicklung seiner Zeit entwirft. Das ist zuerst einmal ziemlich banal, weil

37 Ebd., S. 127.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 67

es ein Allgemeinplatz ist, dass sich die Naturphilosophie entlang bzw. mit

der Technikgeschichte vollzieht, sei es durch die Erfindung erkenntniserwei-

ternder Messgeräte oder optischer Instrumente, sei es durch die Realisati-

on von physikalischen Gesetzmäßigkeiten im technischen Artefakt. Ersteres

meint dann aber vor allem auf die Möglichkeit, durch neue Technologien die

menschlichen Erkenntnisgrenzen auszuweiten. Etwas anderes ist es hinge-

gen, wenn die Technikentwicklung an der Genese von Erklärungssystemen

mitarbeitet.

Descartes findet die Analoga für die Beschreibungen des menschlichen

Körpers in den Wasserspielen der königlichen Gärten, den Uhrwerken, den

Flaschenzügen und in den durch Blasebalg betriebenen Orgeln. Der Aufbau

des menschlichen Körpers ist bei Descartes eine Disposition aus Röhren, Fä-

den, Schaltern, Hebeln usw. Die Analogie mit der Maschine dient nicht da-

zu tatsächliche Erkenntnisse über den menschlichen Organismus zu gene-

rieren, sondern um das der Mechanik zugrundeliegende Kausalprinzip als

Prinzip des menschlichen Organismus nachzuweisen. So ist die cartesiani-

sche Beschreibung der menschlichen Gliederbewegung eine nahezu mime-

tische Übernahme eines wasserbetriebenen Mechanismus. »Und wirklich«,

heißt es da,

kannman die Nerven derMaschine [gemeint ist dieMaschineMensch;M.K.],

die ich ihnen beschreibe, sehr gut mit den Rohren der Maschinen dieser

Wasserspiele vergleichen; ihre Muskeln und Sehnen mit den verschiede-

nen anderen Vorrichtungen und Triebfedern, die dazu dienen sie zu bewe-

gen; ihre Lebensgeister mit dem Wasser, das sie in Bewegung setzt, dessen

Quelle das Herz ist und dessen Vorratstank die Höhlen des Gehirns.38

Die Terminologie überrascht zunächst, wenn Descartes von den Lebensgeistern

spricht, im Französischen esprits animaux. Und natürlich handelt es sich da-

bei um eine Verlegenheitshandlung, die durch Begrifflichkeit blinde Flecken

in der Erklärung überbrücken soll. Man darf die Lebensgeister aber nicht als

eine okkulte Kraft missverstehen, denn es handelt sich um sehr feine Mate-

rieteilchen.

Diese sehr subtilen Teile des Blutes bilden die Lebensgeister. Sie brauchen

dazu keine andere Veränderung im Hirn erhalten, außer daß sie von den

übrigen weniger feinen Teilen des Bluts getrennt sind. Denn was ich hier

38 Descartes 1664, S. 191.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Riskantes Denken

›Geister‹ nenne, sind nur Körper, und sie haben keine andere Eigentümlich-

keit, als daß sie sehr kleine Körper sind, die sich sehr schnell bewegen.39

Descartes sagt an keiner Stelle, dass der Mensch eine Maschine ist, so wie

es etwa La Mettrie hundert Jahre nach ihm absichtlich überpointiert formu-

liert, sondern dass der Aufbau des menschlichen Körpers struktur- und funk-

tionsanalog zu dem eines maschinellenWasserspiels ist. Formal erinnert die-

se Vorgehensweise an das, was Maxwell macht, wenn er die Faraday’schen

Feldlinien in einen mathematischen Formalismus überführt. So wie Maxwell

empirische Begriffe analog setzt, den Druck der Flüssigkeit mit der Intensität

der Feldlinien usw., so Descartes die Nervenmit den Rohren, dieMuskeln und

Sehnen mit Triebfedern, die Lebensgeister mit dem Wasser usw. Während

aber bei Maxwell die Begriffe an eine spezifisch numerische Beschreibbarkeit

gebunden sind, die zu einem mathematischen Formalismus führen soll, ist

Descartes Analogie darauf angelegt, den Menschen als ein Zusammenspiel

materieller Teile zu konzipieren, um die Gültigkeit seines Erklärungssystems

und damit seiner Metaphysik zu beweisen. Die funktionale Divergenz der

Analogieverwendung könnte damit kaum größer sein: Maxwell generiert ei-

ne Hypothese, Descartes legitimiert ein monistisches Erklärungssystem.

Die Analogie vonMensch undMaschine soll Evidenzeffekte erzeugen, um

den menschlichen Organismus – und hier im Besonderen die Selbstbewe-

gung (als eine störende Eigenschaft des Lebendigen) – vollständig mechanisch

zu denken.Wenn Descartes, sich an den Leser wendend, schreibt: »So mögen

Sie vielleicht in den Grotten und Wasserspielen, die sich in den Gärten unse-

rer Könige befinden, gesehen haben, daß allein die Kraft, mit der das Wasser

sich bewegt, […] ausreicht, um dort verschiedene Maschinen zu bewegen.«40

Dann geht es in erster Linie nicht darum, zu verstehen, wie ein hydraulischer

Mechanismus funktioniert, sondern dann schreibt Descartes gegen die Not-

wenigkeit einer immateriellen Kraft als Ursache für Bewegung an, die er eben

auch beim Menschen nicht gelten lassen kann.

Es findet sich eine ganze Reihe solcher Beschreibungen in Traité de

l’Homme sowie in Les Passions de l’Amé (1649). Dabei geht es nicht um die

Produktion von Wissen, sondern darum, organische Prinzipien als me-

chanistische Prinzipien zu begründen. Wie konkret sich Descartes für die

39 René Descartes [1649]. Die Leidenschaften der Seele. Französisch/Deutsch, übers.u. hg. v.

Klaus Hammacher. Hamburg 19962, S. 19.

40 Ebd., S. 189.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 69

technischen Relata an den innovativen mechanischen Systemen seiner Zeit

abarbeitet, und hier mit Vorliebe an hydraulischen Mechanismen, zeigt

sich besonders deutlich an einer Textstelle im Traité de l’Homme. Alex Sutter

verweist in seiner Schrift Göttliche Maschinen (1988) darauf, dass Descartes

vermutlich auf die Automaten und Wasserspiele der Schlossanlage von

Saint-Germain-en-Laye referiert.41

Um die Vorgänge zu beschreiben, die zwischen den Wahrnehmungsob-

jekten, den Sinnen und dem Gehirn ablaufen, versucht er sich an einer Art

Reiz-Reaktions-Schema, das er analog zu den Mechanismen, die er in eben-

diesen Grotten und Parkanalagen findet, konstruiert. »Die äußeren Objekte«,

heißt es an dieser Stelle,

die alleine durch ihre Anwesenheit auf ihre [die des Menschen; M.K.] Sin-

nesorgane einwirken und sie dadurch bestimmen, sich auf mehrere ver-

schiedene Weisen zu bewegen, je nachdem welche Disposition die Teile

ihres Gehirns haben, sind wie Fremde, die in einige der Grotten dieser Was-

serspiele eintreten und dadurch, ohne daran zu denken, selbst die Bewe-

gung verursachen, die sich in ihrer Anwesenheit vollzieht; denn sie können

dort nur eintreten, wenn sie über gewisse Bodenfliesen hinüberlaufen, die

eine solche Disposition haben, daß, wenn sie sich zum Beispiel einer ba-

denden Diana nähern, sie sie sich im Schilf verbergen lassen; und gehen

sie weiter voran, um ihr nachzueilen, lassen sie einen Neptun auf sich zu-

kommen, der sie mit einem Dreizack bedroht […].42

Descartes erklärt nicht, wie Wahrnehmung konkret funktioniert, sondern

dass sie kausal-mechanisch funktioniert. Sie ist ein Mechanismus wie eben

der Schaltmechanismus, der die Diana im Schilf verschwinden lässt.

Um ein mechanistisches Erklärungssystem für das Lebendige zu legiti-

mieren, argumentiert Descartes also mit Analogien zwischen organischen

und mechanischen Prozessen. Allerdings gibt es noch eine zweite Argumen-

tationsstrategie, indem das Lebendige selbst zuerst restlos organisch bzw.

materiell zu konzipieren versucht wird, um es anschließend mechanisch auf-

zulösen. Diese findet sich in der Beschreibung der Herzbewegung.

41 Vgl. Alex Sutter [1988]. Göttliche Maschinen. Die Automaten für Lebendiges bei Descartes,

Leibniz, La Mettrie und Kant. Frankfurt a.M. 1988, S. 62.

42 Descartes 1664, S. 191.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Riskantes Denken

3.2.2 Das mechanische Herz I

In den Ausführungen zur Bewegung des Herzens zeigen sich die gravieren-

den Unterschiede in der Verwendung der Analogie im Kontext einer cartesia-

nischen Metaphysik und eines empirisch fundierten Erklärungsmodells, wie

es von Harvey entworfen wird. Gemeinsam ist den beiden Modellen, dass

in ihnen die Herzbewegung als hydraulischer Prozess dargestellt wird. Und

auch der Blutkreislauf wird, sowohl von Descartes als auch von Harvey, als

Bewegung von Flüssigkeit durch ein System von Röhren, Kammern und Klap-

pen beschrieben. Aber während Descartes seine metaphysische Ontologie an

der Empirie zu demonstrieren versucht, geht Harvey von einem empirischen

Grund aus. Denn es ist vor allem der Wert der empirischen Methode, den

Harvey mit seiner Entdeckung des Blutkreislaufes herausstreicht.43

Descartes dagegen ist nicht unbedingt als Empiriker in die Geschichte

eingegangen, obwohl er eine ganze Reihe an empirischen Untersuchungen

durchführt. Auch sein wissenschaftliches Ideal ist, zumindest für die Praxis,

ein empirisches. Und obwohl die Analogie von Mensch und Maschine durch

die metaphysische Grundlegung der Naturwissenschaft eigentlich überflüs-

sig ist, weil der ontische Status der Entitäten das Erklärungssystem bereits

bestimmt, benutzt Descartes sie, um das mechanistische Erklärungssystem

auch für alles Lebendige zu legitimieren.

Mit der Erklärung der Herzbewegung statuiert Descartes eine Art Exem-

pel, indem er sie als das Prinzip des Lebendigen überhaupt postuliert. Denn

der Herzschlag ist, »die erste und wesentlichste in Tierleibern zu beobachten-

de Bewegung.«44 Ähnliches findet sich 1628 schon bei Harvey in On theMotion

of theHeart and Blood in Animals.Dort heißt es in der vorangestelltenWidmung

an Charles I von Großbritannien: »The heart of the animals is the foundation

of their life, the sovereign of everything within them, the sun of the micro-

cosm, that on which all grows depends, from which all power proceeds.«45

Als erste Bewegung im Körper, als die Ursache des Lebendigen überhaupt

hat eine mechanische Erklärung der Herzbewegung eine starke symbolische

Bedeutung. Dabei gilt, was für die Herzbewegung »eines durch Lungen at-

menden Tieres«46 gilt, gleichsam für die des Menschen, »denn das Herz all

43 Theodor Puschmann [1903]. Handbuch der Geschichte der Medizin, Bd.2. Jena 1903, S. 45.

44 Descartes 1637, S. 77.

45 WilliamHarvey [1628].On theMotion of theHeart and Blood in Animals. London 1889, S. 3.

46 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 71

dieser Tiere ist dem menschlichen Herzen ganz ähnlich.«47 Die Äquivalenz

von tierischem und menschlichem Herz fußt dabei auf visueller Evidenz,

denn Descartes empfiehlt seinen Lesern, sich über die Ähnlichkeit der Herzen

am geöffneten Tierkörper zu versichern. Die metaphysische Rechtfertigung

für die Gleichsetzung von menschlichem und tierischem Organismus geht

hingegen so: Weil die res cogitans eine eigenständige Entität ist, also von der

res extensa unterschieden, ist es problemlos möglich, den menschlichen Kör-

per dem tierischen gleichzusetzen, weil die besondere Eigenschaft, die den

menschlichen Körper ausmacht, die res cogitans, von der res extensa unange-

tastet bleibt.

Descartes’ Ziel ist es also, die Bewegung des Herzens vollständig mit

einem materialistisch-mechanistischen Erklärungssystem zu fassen. Dafür

spielt es keine Rolle, ob diese Erklärung tatsächlich einer empirischen Über-

prüfung standhalten würde, was sie nicht tut, sondern dass Descartes die

Bewegung des Herzens (1) als das Prinzip des Lebendigen schlechthin konzi-

piert und (2) diese Bewegung mithilfe einer Maschine-Analogie vollständig

mechanisch auflöst.

Bis heute gilt der englische Mediziner Harvey als Entdecker des Blut-

kreislaufs und nicht Descartes. Letzterer lehnt die Harvey’sche Erklärung der

Herzbewegung bezeichnenderweise ab, »weil sie eine Fähigkeit postuliert,

ohne den dieser Fähigkeit zugrundeliegenden Mechanismus angeben zu kön-

nen.«48 Die Pumpbewegung als die Ursache für die Bewegung des Herzens,

ist für Descartes keine mechanische Erklärung, sondern als Erklärung selbst

erklärungsbedürftig. D.h., unter einem mechanizistischen Monismus muss

auch die Pumpbewegung selbst noch mechanisch beschrieben werden, weil

sie nicht die letzte Ursache der Bewegung ist. Ansgar Beckermann verweist

in seiner Untersuchung zur metaphysischen Begründung des cartesianischen

Dualismus eben darauf, dass Descartes die Bewegungslehre des Herzens von

Harvey deswegen ablehnt, weil sie keine vollständig mechanische Beschrei-

bung ist.49

Während Pumpbewegungen heute unter ein mechanisches Erklärungs-

modell fallen, werden sie im 17. Jahrhundert noch als eine vitalistische Kraft

bewertet, die vor Newton noch nichts Physikalisches hat. Darauf verweist

47 Ebd.

48 Ansgar Beckermann [1986]. Descartes’ metaphysischer Beweis für den Dualismus. Analyse

und Kritik. Freiburg/München 1986, S. 20.

49 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Riskantes Denken

auch Dijksterhuis 1956 in den Physikalischen Blättern, dass nämlich der Me-

chanismus des 17. Jahrhunderts noch ohne den Newton’schen Kraftbegriff

auskommenmuss.Kraft ist keine mathematisierbare qualitativ-physikalische

Größe, sondern eine Art vis viva50 und damit keine physikalische Entität. Erst

aus diesem Umstand heraus erklärt sich auch die symbolische Kraft, die ei-

ne Mechanisierung der vitalistischen Kraft für Descartes Argumentation hat

bzw. warum die Herzbewegung so entscheidend für die Legitimation seines

ganzen Wissenschaftssystems ist.

Descartes führt die Bewegung des Herzens auf die Wärmeausdehnung

des Blutes zurück,51 sie ist eine thermische Expansion bzw.Kontraktion. »Um

aber gleich zu Anfang eine generelle Bemerkung zu der gesamten Maschine,

die ich zu beschreiben habe, vor Augen zu stellen«, heißt es 1677 im Tracta-

tus de Homine, et de Formatione Foetus, »möchte ich hier sagen, daß die Wärme,

die sich im Herzen befindet, gewissermaßen das erste Bewegliche und das

Principium aller Bewegungen ist, die in ihr (der Maschine) stattfinden.«52

Maßgeblich ist dabei nicht, ob es sich bei der Herzbewegung tatsächlich um

einmechanisches Prinzip im heutigen Sinne handelt, sondern dass die Bewe-

gung des Herzens bis in ihre letzte Ursache mechanisch erklärt werden kann.

Unter den Bedingungen des cartesianisch epistemologischen Systems muss

50 Vgl. Dijksterhuis [1956]. Die Mechanisierung des Weltbildes. In: Physikalische Blätter. 12.

Jahrgang, 1956/Heft 11, S. 481-494, hier:487.

51 »Sobald aber auf diese Weise zwei Tropfen Blut, je einer in jede Herzkammer, einge-

drungen sind, verdünnen und dehnen sich diese Tropfen, die sehr groß sein müssen,

weil dieÖffnung, durch die sie eintreten, sehrweit, unddieGefäße, aus denen sie kom-

men, prall mit Blut gefüllt sind, infolge der dort befindlichen Wärme aus. Dadurch

wird das ganze Herz aufgebläht. Das Blut stößt und schließt die fünf kleinen Türen

in den Eingängen der zwei Gefäße, aus denen es kommt, hindert so, daß mehr davon

ins Herz eintritt, dehnt sich weiter und weiter aus, stößt und öffnet die sechs anderen

Türchen an den Eingängen der zwei anderen Gefäße, aus die es austritt, und bläht auf

diese Weise alle Zweige der arteriösen Vene und der großen Arterie fast im gleichen

Moment wie das Herz auf. Dieses zieht sich gleich danach wieder zusammen, ebenso

wie die Arterien, weil das in sie eingetretene Blut sich dort abkühlt, ihre sechs Türchen

schließen, und die fünf der Hohlvene und der venösen Arterie öffnen sich wieder und

geben den Weg für zwei weitere Blutstropfen frei, die das Herz und die Arterien ganz

wie die vorigen von neuem aufblähen.« (Descartes 1637, S. 81).

52 René Descartes [1677]. Tractatus de Homine et de Formatione Foetus. Amsterdam 1677,

S. 193.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 73

das Prinzip der Selbstbewegung ohne Hinzunahme einer immateriellen Kraft

aufgelöst werden, die Descartes Harvey noch unterstellt.53

Wenn Descartes sich gegen jegliche immateriellen Referenzentitäten zur

Erklärung des Lebendigen wendet, dann weil das die Konsequenz seiner me-

taphysischen Ontologie ist. Es steht damit also nicht weniger als das ganze

theoretische Wissenssystem auf dem Spiel.

Vorausgesetzt, daß das Herz sich in der Art bewegt, wie Harvey es be-

schreibt, muss man sich nicht nur ein Vermögen (faculté) vorstellen, wel-

ches diese Bewegung verursacht und dessen Natur viel schwieriger zu be-

greifen ist als alles, was er durch dieses Vermögen erklären will, sondern

manmüßte außerdem noch weitere Vermögen voraussetzen, welche die Ei-

genschaften des Blutes während seines Aufenthaltes im Herzen verändern.

Wenn man statt dessen einzig die Ausdehnung des Blutes betrachtet, die

zwangsläufig durch die Hitze erfolgt, […] dann siehtman deutlich, daß diese

einfache Ausdehnung hinreicht, um das Herz in der von mir beschriebenen

Art zu bewegen.54

Die Funktion, die der Mensch-Maschine-Analogie damit zukommt, ist nicht,

eine empirische Beschreibbarkeit der Funktionsweise des Herzens zu gene-

rieren, sondern die prinzipielle Beschreibbarkeit des Lebendigen durch me-

chanische Gesetzmäßigkeiten zu beweisen. Die ontologische Ununterscheid-

barkeit von belebter und unbelebterMaterie ist bei Descartes nicht das Ergeb-

nis einer empirisch-induktiven Operation, sondern einer deduktiven, denn

sie wird aus den Axiomen des cartesianisch dualistischen Materialismus ab-

geleitet.

Die cartesianisch metaphysische Ontologie fordert damit aber ein Erklä-

rungssystem, das die Empirie nicht adäquat fassen kann. Das, was zu Be-

ginn als das Risiko dieser Art von Genese eines Erklärungsmodells konsta-

tiert wurde, ist bei Descartes eingetreten. Die Analogie, die bei einer konsis-

tenten Theorie überflüssig wäre, schließt jetzt die epistemischen Leerstellen,

die Descartes im Zuge seiner Grundlegung einer neuzeitlichen Naturwissen-

schaft erzeugt hat.

53 Vgl. Loeck 1986, S. 51f.

54 140René Descartes [1648]. Beschreibung des menschlichen Körpers. In: ders. Über denMen-

schen (1932) sowie Beschreibung des menschlichen Körpers (1648), übers.u. hg. v. Karl Edu-

ard Rothschuh. Heidelberg 1969, S. 155.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Riskantes Denken

Dabei passiert aber noch etwas anderes, das mit der Eigenschaft der Ana-

logie Evidenzeffekte zu erzeugen, zusammenhängt. Denn es liegt in der Na-

tur der Sache, dass eine überreizte Analogie systematisch blind für Erklä-

rungsansätze macht, die sich nicht in das konstruierte System einpflegen las-

sen. Auf solche Folgeerscheinungen weist K. E. Rothschuh hin, wenn er an-

merkt, dass verschiedene Annahmen Descartes, über die Eigenschaften ein-

zelner organischer Phänomene, auf »Sekundärhypothesen unzulässiger Art«

beruhen, »abgeleitet von dem Axiom der mechanischen Struktur des Körpers

und dem Prinzip, daß der Körper stets mit den einfachsten (mechanischen)

Mitteln arbeite.«55 Zu einem ähnlichen Ergebnis kommt Loeck, wenn sie die

empirischen Inkonsistenzen in Descartes Erklärungen darauf zurückführt,

dass es diesem »nicht um die Adäquatheit einer einzelnen Erklärung geht,

sondern um die Adäquatheit des Erklärungsmusters.«56 Bei dem Versuch sein

metaphysisches Begründungsystem für eine mechanistische Erklärung der

materiellen Entitäten aufrechtzuerhalten, gerät die Empirie bei Descartes un-

ter die Räder. Die Analogie schafft dann dort die nötigen Evidenzeffekte, wo

das Erklärungssystem am empirischen Gegenstand zu scheitern droht und

hilft so, das metaphysische System im Ganzen aufrecht zu erhalten.

»[D]er Körper-Seele-Dualismus«, so formuliert es Loeck im Vorwort ihrer

Untersuchung über den cartesianischenMaterialismus, »ist nach cartesischer

Konstruktion im Kern nichts anderes als die Spaltung der Menge aller erklä-

rungsbedürftigen Ereignisse in die Ereignisse, die naturgesetzlich erklärbar

sind, und in einen ›Rest‹- wie groß? – erklärungsbedürftiger Ereignisse, die

solcher Art nicht erklärbar sind.«57 Den Rest bildet dabei die res cogitans, die

nicht mit naturwissenschaftlichen Gesetzen bzw. überhaupt nicht erklärbar

ist. Dieser nicht erklärbare Rest ist unproblematisch, weil er logisch kompa-

tibel mit dem metaphysischen System ist. Es ist der Rest von erklärungsbe-

dürftigen Ereignissen, der mit naturwissenschaftlichen Gesetzen erklärbar

sein müsste, es aber eigentlich nicht ist und dadurch die Mensch-Maschine-

Analogie zu einer strategisch notwendigen Figur für die cartesianische Theo-

riebildung macht.

55 K. E. Rothschuh [1966].RenéDescartes und die Theorie der Lebenserscheinungen. In: Sudhoffs

Archiv, Bd. 50, Heft 1 (1966), S. 25-42, hier: S. 40.

56 Loeck 1986, S. 51.

57 Ebd., S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 75

3.3 Das mechanische Herz II

»Die Errungenschaften eines Kepler,

eines Galilei, eines Newton, welche die

weltbewegenden Gesetze feststellten,

versetzten den naturwissenschaftli-

chen Geist in Freudentaumel. Von

ungemessenen Hoffnungen ange-

spornt, noch nicht ernüchtert durch

Misserfolge, wähnte man das Lebens-

problem in greifbare Nähe gerückt

und glaubte danach langen zu können,

wie das Kind nach Mond und Sternen

langt!«

Handbuch der Geschichte der Medizin

1903.

Descartes ist nicht der Einzige, der sich an einem mechanistischen Erklä-

rungssystem für organische Prozesse versucht. Die Unternehmung, das Or-

ganische vollständig in ein mechanistisches Erklärungssystem zu überfüh-

ren, wird im 17. Jahrhundert auch durch die junge medizinische Forschung

systematisch vorangetrieben. Denn in der medizinischen Wissenschaft ent-

wickeln sich unter dem Eindruck der Empirie und des Materialismus Strö-

mungen, die die Gesetzmäßigkeiten der Mechanik ebenfalls auf denmensch-

lichen Körper auszuweiten versuchen.Richtungsgebend –und vor allem sym-

ptomatisch für die Legitimation der Übertragung mechanischer Erklärungs-

modelle auf den Menschen – ist dabei die Schrift des Arztes und Professors

in Padua und Venedig Santorio Santorio. 1614 erscheint sein Hauptwerk De

Statica Medicina, darin heißt es gleich zu Beginn:

I have hopes in a great measure of succeeding by demonstrating that those

Rules and Laws of Motion, which we are furnished with from Mechanicks,

are the only Guides we can have in discovering the Natures and Properties

of all material Substances whatsoever, and that by theses Assistances only,

there are knowable with any Certainty.58

58 Santorio [1614].Medicina Statica. Being the Aphorism of Sanctorius. London 1720, S. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Riskantes Denken

Was Santorio in seinem Vorwort, und ebenso in der Einleitung von Statica

Medicina, nicht müde zu betonen wird, ist, dass die einzige Möglichkeit gesi-

cherte Erkenntnis über die Natur und die materiellen Entitäten zu erlangen,

in einem mechanistischen Erklärungsmodell liegt.

Die Frage, warum ausgerechnet die Mechanik als Erklärungssystem für

denMenschen präferiert wird, hat dabei mindestens zwei Gründe: (1) Sie ent-

spricht einemwissenschaftlichen Ideal, das auf empirischer Evidenz gründet.

(2) Mechanische Erklärungen erweisen sich für organische Prozesse als par-

tiell erfolgreich.

Ursächlich für die Analogie von Mensch und Maschine ist für die frühe

medizinische Forschung die Bestrebung, den Menschen zu verwissenschaft-

lichen. Dassman sich dafür eines bereits bestehenden Erklärungssystems be-

dient, ist erst einmal nicht weiter ungewöhnlich. Denn dass für einen Gegen-

standsbereich aus dem Nichts ein vollständig neues Erklärungssystem ent-

steht, passiert überhaupt nur dann, wenn dieser sich vollständig gegen be-

reits bestehende Erklärungsmodelle verweigert. Für das Organische gilt aber,

dass sich eine mechanische Beschreibung zumindest partiell bewährt hat, so

dass die medizinische Forschung diesen Ansatz zu systematisieren versucht,

indem sie ihn theoretisch unterfüttert.

So schön die Vorstellung aus wissenschaftlicher Sicht auch ist, dass sich

alle Eigenschaften und Fähigkeiten desMenschen durchmechanische Gesetz-

mäßigkeiten beschreiben lassen, so riskant ist sie auch. Der Mensch ist nun

mal keine Maschine und man läuft Gefahr, die Tatsachen nicht aus sich her-

aus zu erklären, wenn man dieser durch Analogie konstituierten Vorstellung

nachhängt. Im Handbuch der Geschichte der Medizin von 1903 heißt es dazu:

In anerkennenswertem aber zumal damals noch nicht realisierbaren Be-

streben, die Heilkunst auf wissenschaftliche Basis zu stellen, machten sie

dasjenige, was erst zu beweisen war, den Satz, dass sich das Leben in ein

Spiel des Mechanismus auflöse in vorschneller Generalisation zum Axiom

und pressten die Thatsachen mithilfe der allzu gefügigen mathematischen

Methode in das Prokrustesbett der Hypothese.59

Nicht die einzelnen, innerhalb der Heuristik konkreten mechanischen Erklä-

rungsversuche von organischen Prozessen sind das Problem und auch nicht

die hypothetische Annahme, dass sich das Lebendige mechanisch erklären

59 Puschmann 1903, S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 77

lässt, sondern die apriorische Festlegung eines mechanistischen Erklärungs-

modells für lebendige Prozesse. Mit jedem Versuch, die Analogie metaphy-

sisch zu begründen, passiert aber genau das.Durch die dadurch scheinbar er-

zeugte Legitimität eines monokausalen Erklärungssystems, schiebt sich die-

ses über die Empirie. In dem Augenblick, in dem man den Menschen als ein

mechanisches System begründet zu haben glaubt, ist man blind für alles, das

nicht den Gesetzen der Mechanik gehorcht. Zudem wird man offenbar voll-

ständig ignorant gegenüber der stark eingebüßten Plausibilität der Analogien

selbst. Man könnte diesem Problem entgehen, indem man die Bedingungen

reflektiert, unter denen die Analogien konzipiert werden, die das Erklärungs-

modell legitimieren sollen. Denn dann zeigt sich sehr schnell, wie kurz die

Reichweite für diese Erklärungsmodelle letztlich ist.

Dass auch im Falle der jungen medizinischen Forschung die Analogiebil-

dung am Anfang einer systematischen Verwissenschaftlichung des Menschen

steht, ist kein Zufall. Einen Gegenstandsbereich aus dem Nichts zu erschlie-

ßen, ist bis jetzt den Wenigsten gelungen. Gleichzeitig geht es zu Beginn der

Gründung einer Disziplin immer auch um Deutungshoheiten und darum,

das eigene Erklärungssystem gegen bestehende Paradigmen und Geltungs-

ansprüche durchzusetzen. Nicht selten hofft man dabei auf die Wirkung der

Evidenzeffekte, die Analogien erzeugen können.Kämpfe um die wissenschaft-

liche und methodische Deutungshoheit über einen Gegenstandsbereich sind

in der Regel immer auch normativ gefärbt. Und auch in der Medicina Statica

schlägt sich dieser normative Impuls in der Argumentation nieder.

Im Folgenden soll deswegen Santorios theoretische Fundierung der

Mensch-Maschine-Analogie, die symptomatisch – und das bedeutet, ar-

gumentativ strukturhomolog zu anderen Ansätzen ist – nachgezeichnet

werden.

Santorio führt zu Beginn verschiedene Möglichkeiten an, wie der Ver-

stand (mind) Gewissheit erlangt und stellt diese Möglichkeiten in Verbindung

zu verschiedenen Operationen zu ihrer Genese. Das bedeutet erst einmal

nichts anderes, als dass es verschiedenartige Möglichkeiten gibt, Aussagen

zu evaluieren oder anders gesagt: Es gibt unterschiedliche Weisen, wie der

Verstand über den Wahrheitswert einer Proposition Gewissheit zu erlangen

versucht.

Auf einer höheren Ebene impliziert diese Unterscheidung aber noch

mehr. Denn einerseits wird mit ihr für eine Abhängigkeit der Erkenntnis-

form vom Gegenstand argumentiert, andererseits leitet Santorio aus ihr

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Riskantes Denken

unterschiedliche Grade von Gewissheit ab, was letztlich zu einer normativen

Hierarchisierung von diesen führt. Die drei Gewissheiten sind:

Historical Certainty, Moral Certainty, and Demonstration. The first depends

upon the Credit and Ability of the Reporter. The second, upon the necessary

Ideas of a good and perfect Being, and the third upon the Testimony of our

Sense, which only is our Guide in all Propositions relating to the Natures

and Operations or material Substances, from the most simple and incom-

pounded to the most intricate and abstracted whatsoever.60

Die Präferenz einer Methode ist nur möglich, weil Gewissheit graduell ab-

gestuft wird. Die höchstmögliche Gewissheit ist bei Santorio die, die durch

die Sinne bezeugt wird, was nichts anderes bedeutet, als dass sie empirisch

bedingt und notwendig an einen wahrnehmbaren Gegenstand gebunden ist.

Der Wert des mechanistischen Erklärungssystems ergibt sich also aus der

empirischen Methode.61

Eine Kategorisierung verschiedener Formen von Wissen impliziert, dass

diese auf unterschiedliche Weisen generiert werden. Nur dann ist die Ein-

teilung sinnvoll. Santorio versucht aber nicht nur zu zeigen, dass es unter-

schiedliche Arten der Erkenntnisgenese gibt, sondern – und das ist der zen-

trale Punkt seiner Argumentation – dass diese abhängig von demGegenstand

und damit von den Eigenschaften der Entitätenmenge sind.

Wenn das epistemische Ideal visuelle Evidenz ist, dann liegt es nahe, mit

der Erscheinung der Dinge, der Materie, zu beginnen, weil diese unmittelbar

wahrnehmbar ist. Wie Descartes nach ihm reduziert Santorio die Erschei-

nungen auf das, was er für die substanziellen Eigenschaften der Materie hält:

»Solidity, Extension and Figur.«62 Gleichzeitig sind die Eigenschaften der Ma-

terie bzw. des Körpers »from the testimony of our senses […] demonstrative

and self-evident.«63 Von einem gesicherten Grund auszugehen, ist für den

Versuch ein epistemisches Dispositiv zu entwerfen ein konventioneller Mo-

dus Operandi, vor allem, wenn es sich darüber hinaus um den Versuch han-

delt, eine neue Wissenschaft zu etablieren. Dass es Santorio aber auch noch

um etwas ganz anderes geht, wird im weiteren Verlauf deutlich.

60 Santorio 1614, S. 8.

61 Vgl. ebd., S. 6.

62 Ebd., S. 10.

63 Ebd., 9.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 79

Denn auch die Bewegung, die zwar keine notwendige, und damit essenzi-

elle Eigenschaft der Materie ist, wird zumindest als eine unumstößliche Ge-

wissheit verbucht.64 Was folgt ist die Ursachenbestimmung von Bewegung,

die immer eine externe ist, denn »[w]ith equal Certainty [so wie uns die Be-

wegungen der Materie erscheinen; M.K.] also we find an absolute Incapacity

in Matter to put itself into Motion, or any ways to alter the present State of

Existence, unless by the Force of some external Cause.«65

Die Ursachenbestimmung von Bewegung wird wieder einmal dann zum

Problem, wenn man es mit sich selbstbewegenden Körpern zu tun bekommt.

Denn dann lässt sich die Bewegungsursache weder mit externen Faktoren

noch direkt mit den Eigenschaften der Materie erklären oder anders formu-

liert: Die wahrnehmbaren Eigenschaften der Materie lassen sich nicht auf

eine Bewegung materieller Entitäten hochrechnen.

Materie als Erklärungsentität reicht damit schlicht nicht aus, um Phä-

nomene wie den menschlichen Körper vollständig zu beschreiben. Und hier

kommt die Mensch-Maschine-Analogie ins Spiel, mit deren Hilfe ein me-

chanisches Bewegungsprinzip für diemenschliche Selbstbewegung postuliert

werden soll. Denn die Maschine ist eine Entität, die zu so etwas wie Selbstbe-

wegung fähig ist (wenn einmal in Betrieb genommen). Die Übertragung des

mechanistischen Erklärungssystems auf den Menschen wird abermals über

Ähnlichkeiten begründet und fällt demnach wieder recht dünn aus.

3.4 Divine Artifice

Die Analogie zwischen Mensch und Maschine ist zuallererst ein Konstrukt,

das die Lehre über den Menschen in den Kreis naturwissenschaftlicher Evi-

denz heben soll. Über Analogiebildung wird der Mensch in einem mecha-

nistischen Erklärungssystem situiert, was evoziert, dass Erkenntnis über den

Menschen prinzipiell mit der gleichen Gewissheit zu haben ist wie mechani-

sche Erkenntnis. Obwohl es bis hierhin nahezu ausschließlich um eine me-

thodische Vereinnahmung des Menschen durch ein mechanistisches Erklä-

rungssystem geht, darf man nicht vergessen, dass die Degradierung des Men-

schen auf die Stufe des artifiziell Gemachten durchaus auch über normative

Sprengkraft verfügt. Denn was in der Mensch-Maschine-Analogie kollidiert,

64 Vgl. ebd., S. 14.

65 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Riskantes Denken

ist ein neuzeitliches Wissenschaftsverständnis mit religiösen Weltanschau-

ungen. Und so kurios der Versuch heute auch anmutet mag,wundert es einen

nicht wirklich, dass es theoretische Ansätze gibt, die die Analogie zwischen

Mensch und Maschine mit theologischen Prinzipien in Einklang zu bringen

bzw. sie aus theologischen Prämissen abzuleiten versuchen.

1663 schreibt der englische Naturforscher Henry Power in seiner Experi-

mental Philosophy:

These are the days that must lay a new Foundation of a more magnificent

Philosophy […] that will Empirically and Sensibly canvass the Phenomena

of Nature, deducing the Causes of things from such Originals in Nature, as

we observe are producible by Art, and the infallible demonstration of Me-

chanicks: and certainly, this is the way, and no other, to built a true and per-

manent Philosophy: […] I think it is no Rhetorication to say, That all things

are Artificial: for Nature it self is nothing else but the Art of God.66

Zwei Dinge sind hier bemerkenswert; zum einenwird der szientistische Glau-

be heraufbeschworen, dass die Gewissheit, mit der das neuzeitlich epistemi-

sche undmethodologische Ideal Erkenntnis erzeugt, auch für die Philosophie

zu haben ist. Zum anderen, und das ist eigentlich noch viel bemerkenswerter,

wir die Idee angedeutet, dass ein mechanistisches Erklärungssystem deswe-

gen auf alle Dinge anwendbar ist, weil am Ende des Tages selbst die Natur

ein Kunstwerk ist, das von Gott gefertigt wurde.

Die Argumentationsstruktur ist damit formal äquivalent zu der Descar-

tes, auch wenn sich die Begründungen inhaltlich signifikant unterscheiden.

Denn auch dem Argument Powers liegt die Prämisse zugrunde, dass die Art

eines Erklärungssystems durch den ontischen Status der Entität bestimmt

wird. Und weil es das artifiziell Gemachte ist, das sich durch die mechanis-

tischen Prinzipien erklären lässt, bringt Power den Menschen eben in dieser

Entitätenmenge unter. Der Mensch wird zu etwas Artifiziellen umgedeutet,

indem die ontische Unterscheidung durch die letzte Instanz eines Schöpfer-

gotts aufgehoben wird. Die Herleitung der Ontologie entspricht dabei ironi-

scherweise immer noch der Art, wie Aristoteles das Natürliche vom Artifizi-

ellen trennt, nämlich ihrer Genese nach.

66 Henry Power [1663]. Experimental Philosophy. In three Books, containing: New Experi-

ments Microscopical, Magnetical, With some Deductions, and Probable Hypotheses, raised

from them, in Avouchment and Illustration of the now famous Atomical Hypothesis. London

1663, S. 192f.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 81

Neben Power gibt es im 17. Jahrhundert allerdings noch einen weitaus be-

rühmteren Vertreter einer Mensch-Maschine-Analogie, die durch ebendiese

theologische Umdeutung der aristotelischen Ontologie geschaffen wird. Der

Engländer Robert Boyle, der als Mitbegründer der modernen Naturwissen-

schaft gilt und Mitglied der Royal Society ist, ist bekanntermaßen ein tiefre-

ligiöser Mensch. Margaret G. Cook zeigt in ihrem Aufsatz Divine Artifice and

Natural Mechanism. Robert Boyle’s Mechanical Philosophy of Nature67, dass sich

Boyle einerseits des aristotelischen Konzepts des Artifiziellen bedient, die-

ses aber dahingehend theologisch umdeutet, dass der Mensch selbst in diese

Kategorie fällt und damit für ein mechanistisches Erklärungssystem verar-

beitbar ist. Mit anderen Worten, um das mechanistische Erklärungssystem

für den Menschen mit theologischen Prämissen in Einklang zu bringen, wird

der Mensch als eine göttlich gemachte Maschine interpretiert.

Die Argumentation ist einigermaßen schwer zu schlucken, wenn man sie

sich erst einmal vor Augen geführt hat: Der Mensch ist allein deshalb mit den

Gesetzen der Mechanik erklärbar, weil er wie eine Maschine artifiziell, also

ein Gemachtes ist. Das würde an sich schon reichen, noch abenteuerlicher

wird es aber, wenn man sich die Prämissen vergegenwärtigt, die dieser Kon-

klusion zugrunde liegen müssen. Denn letztendlich ist das Kriterium für die

Entitätenmenge das Artifizielle. Die Isomorphie, die die Analogie legitimiert,

ist der artifizielle Charakter der Entitäten. Dieser wird für den Menschen da-

mit begründet, dass der Mensch ebenso wie die Maschine ein Gemachtes ist,

nicht durch einen Handwerker, sondern durch Gott selbst. Dass Boyles argu-

mentationslogische Referenz dabei ausgerechnet die aristotelische Natürlich-

Künstlich-Dichotomie ist, ist auf den zweiten Blick dann auch gar nicht mehr

so überraschend, wie es zunächst scheint.

Boyle argumentiert aus einer materialistischen Position heraus; d.h., das

Erklärungssystem muss mechanistisch sein. Gesicherte Erkenntnis ist me-

chanische Erkenntnis. Alle Bewegungen bzw. organischen Prozesse müssen

allein durch mechanische Ursachen erklärt werden. Die Mechanik kennt kei-

ne intrinsischen Ursachen für Bewegung, sondern einzig und allein externe.

Bewegungsursachenmüssen logisch aus den ersten Prinzipien ableitbar sein.

Was man für die ersten Prinzipien der Materie hält, variiert zwar von Autor

zu Autor, der Spielraum bleibt allerdings überschaubar.

67 Magaret G. Cook [2001]. Divine Artifice and Natural Mechanism. Robert Boyle’s Mechani-

cal Philosophy of Nature. In: Osiris Vol. 16 Science in Theistic Context. Cognitive Dimensions

(2001). The University of Chicago Press, S. 133-150.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Riskantes Denken

Bei Boyle heißt es über die ersten Prinzipien:

I observe that there cannot be fewer principles than the two grand ones of

Mechanical philosophy- matter and motion. […] Nor can we conceive any

principles more primary than matter and motion. For either both of them

were immediately created by God, or […], if matter be eternal, motion must

either be produced by some immaterial supernatural agent, or it must im-

mediately flow by way of emanation from the nature of the matter it ap-

pears to.68

Auf der anderen Seite bringt diese Argumentation noch einen weiteren Effekt

mit sich; denn dadurch, dass man sich der intrinsischen Ursachen entledigt,

löst man auf einen Schlag auch das Problem des Lebendigen, das unter einem

metaphysischenMaterialismus ohne logischeWidersprüche sowieso nicht zu

haben ist, wenn dieser so angelegt ist, dass er nur materielle Entitäten als

Erklärungsreferenz akzeptiert.

Wie aber argumentieren, für ein Erklärungssystem, das den Menschen

seiner theologischen Sonderstellung beraubt? Um alle Bewegungen an exter-

ne Ursachen zu koppeln, benutzt Boyle dann eben die aristotelische Dicho-

tomie von Natürlichem und Künstlichem. Denn wenn der Mensch ein von

Gott Gemachtes ist, fällt er in die ontische Kategorie des Artifiziellen und ist

von jeder intrinsischen Bewegungsursache entbunden. Boyle begründet hier

mithilfe der Schöpfungsgeschichte der Bibel undmit demKonzept der aristo-

telisch ontischen Dichotomie, die Analogie zwischen Mensch und Maschine.

Man könnte auch sagen, dass die Analogie auf einem Narrativ fußt, näm-

lich dem Buch Genesis. Die Engführung von Erkenntnisgenese und Heiliger

Schrift ist im Mittelalter ein Allgemeinplatz. Vor dem Hintergrund eines em-

pirischen Ideals bedarf es aber schon einer gewissen Portion an Ignoranz, um

aus einer theologischen Prämisse ein epistemisches Modell abzuleiten.

Cook verweist in ihrem Artikel darauf, dass Boyles Ablehnung des aristo-

telischenModells aus demGrund heraus erfolgt, dass nach der aristotelischen

Dichotomie die natürlichen Dinge (ob Stein oder Mensch) die Ursache ihrer

Veränderung oder Bewegung in sich tragen, dass also die Materie zu so et-

68 Robert Boyle [1674]. About the Excellency and Grounds of the Mechanical Hypothesis. In:

ders. Selected Philosophical Papers of Robert Boyle, hg. v. M. A. Stewart. Manchester/New

York 1991, S. 141 (Herv.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 83

was wie zielgerichtetem Handeln fähig ist.69 Ein Punkt, den Boyle nicht mit

seiner theologischen Sicht in Einklang bringen kann.70Wenn die Ursache für

Bewegung in der Substanz liegt (wie in der Scholastik angenommen), dann

kollidiert das mit einer theologischen Sichtweise, weil Boyle auch den Dingen

eine Intuition, schlimmer noch, einen Willen zum eigenen Handeln zugeste-

hen müsste.

Man sieht, wie einfach es ist, durch die Etablierung einer plausiblen Di-

chotomie Evidenzeffekte zu erzeugen, die verschleiern, wie schwach die tat-

sächliche Begründung ist.

3.5 Mechanik als Erklärungssystem des Menschen

Im 17. Jahrhundert beginnt also das, was man die Verwissenschaftlichung des

Menschen nennen könnte. Der Mensch als Gegenstand der Erkenntnis soll

aus einem für spekulativ gehaltenen Bereich in einen überführt werden, der

auf sicherem Grund steht, d.h., dem propagierten wissenschaftlichen Ideal

entspricht. Dass sich eine so junge Wissenschaft wie die neuzeitliche Natur-

wissenschaft nicht allein auf ihre metaphysische Überzeugungskraft verlässt,

ist wenig verwunderlich, bedenkt man, dass hier vor allem gegen normativen

Widerstand argumentiert werden muss. Denn im blinden Vertrauen auf die

Scholastik, Gott oder sonst eine tradierte Instanz, steht man dem Gegenbe-

weis durch die Empirie oftmals gleichgültig gegenüber.71 Gleichzeitig, und

das ist das eigentlich Paradoxe, wird ein empirisches Erkenntnisideal einem

mechanizistischen Monismus untergeordnet.

Gegen die tradierte Lehre der aristotelischen Scholastik anschreibend, in-

strumentalisieren die Vertreter einer neuzeitlichenWissenschaft dieMensch-

Maschine-Analogie, um die nötigen Evidenzeffekte zu schaffen, wenn der

mechanizistische Monismus der Empirie zu erliegen droht. Denn zwischen

dem scholastischen und demneuzeitlichen Paradigma existiert eine Kluft, die

ideologisch und normativ gefestigt ist. Es »mußte ein völlig neuer Standpunkt

69 Dass Materie bzw. Dinge zu zielgerichtetem (moralischen) Handeln fähig sind, wird

sich bei den Vertretern der Akteur-Netzwerk-Theorie wiederfinden.

70 Cook 2001, S. 143.

71 Wie bereits erwähnt, zeigt sich diese Ignoranz z.B. an der Annahme über die Fallge-

schwindigkeit von Körpern. Entgegen allen Beobachtungen ging man davon aus, dass

ein Gegenstand proportional schnell zu seinem Gewicht fällt.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Riskantes Denken

der Natur gegenüber erobert werden: das substantielle Denken, das nach dem

Wesen der Dinge fragte, mußte gegen das funktionelle ausgetauscht werden,

welches das Benehmen der Dinge in ihrer gegenseitigen Abhängigkeit fest-

stellen will.«72

Tiefgreifende wissenschaftliche Umbrüche passieren selten über Nacht.

Indem Boyle etwa auf dem aristotelischen Fundament einer Natürlich-

Künstlich-Dichotomie aufbaut, versichert er sich einem bereits akzeptierten

argumentativen Grund und entfernt sich von diesem lediglich durch eine

Neuordnung der Entitäten in die jeweilige ontische Menge. Weil die Argu-

mentation strukturhomolog zu der aristotelischen ist, argumentiert Boyle

damit strenggenommen mit den aristotelischen Prämissen gegen die aristo-

telische Physik. Und obwohl Boyle Gott als den Hervorbringer der Maschine

Mensch annimmt, um seine Theorie in Einklang mit der Theologie zu halten,

spielt dieser als Erklärungsentität für das mechanistische Erklärungssystem

in Wirklichkeit schon gar keine Rolle mehr. Eine Tatsache, die sich schon

bei Descartes beobachten lässt. D.h., man setzt Gott zwar als Schöpfer, als

großen Weltmaschine-Ingenieur in die argumentative Gleichung ein, für

das Erklärungsmodell selbst ist dieses Element aber völlig überflüssig. Die

transzendentale Größe Gott ist damit zwar noch Teil der Argumentation, sie

ist aber kein wesentlicher Faktor für das Erklärungsmodell mehr.

Blickt man auf die großen Systementwürfe, dann lässt sich feststellen,

dass die Analogie zwischen Mensch und Maschine für die Theoriebildung

selbst oftmals eigentlich überflüssig ist. Das gilt für alle materialistischen An-

sätze, die argumentieren, dass alle Ursachen für die Eigenschaften und Er-

eignisse der materiellen Welt in den primären Ursachen zu suchen sind bzw.

dass sich alle Ereignisse der Dingwelt aus den primären Qualitäten ableiten

lassen. Das erklärt ja auch, warum der Materialismus ein mechanistisches

Erklärungssystem postuliert; denn weil sich alle sekundären Qualitäten aus

den primären Qualitäten ableiten lassen müssen und diese geometrisch-me-

chanisch sind, eben auch alle anderen Qualitäten vollständig mechanischer

Art sein müssen.

Für einen metaphysisch fundierten Materialismus hat eine Mensch-

Maschine-Analogie damit eigentlich keine Funktion. Denn eine Ausweitung

des mechanistischen Erklärungssystems auf organische Prozesse ist meta-

physisch immer schon mitbegründet.

72 Dijksterhuis 1950, S. 557.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 85

Das massenhafte Auftauchen der Analogie im 17. Jahrhundert legt des-

wegen einen anderen Schluss nahe, nämlich dass es der theoretischen

Grundlegung der jungen Naturwissenschaft schlicht an Überzeugungskraft

fehlt, weil ein mechanizistischer Monismus an empirische Erklärungsgren-

zen stößt. Nicht an der unbelebten Natur, sondern am Lebendigen wird

die Unzulänglichkeit des mechanistischen Erklärungssystem sichtbar. Wenn

Descartes die vitalistische Kraft mit einer Analogie zwischen organischen

Funktionen und hydraulischen Prozessen wegargumentiert, dann hat die Ana-

logie keine heuristische, illustrierende oder erkenntniserweiternde Funktion,

sondern soll die Grenzen des Erklärungssystems kaschieren.

Denn es lassen sich eben nur die Ereignisse und Eigenschaften vollstän-

dig mechanisch auflösen, die sich auf die primären Prinzipien zurückführen

lassen. Strenggenommen entfernt man sich damit aber bereits von dem wis-

senschaftlichen Ideal, weil die a priori Annahme, dass der Mensch analog zu

einer Maschine beschrieben werden kann, die Sicht auf die organischen Pro-

zesse stark einschränkt. Das Erklärungssystem ist für den Menschen schlicht

nicht ausreichend, weil es verschiedene Phänomene nicht befriedigend erklä-

ren kann.

Es ist kein Wunder, dass sich auf dem hohen Abstraktionsniveau, auf

dem die primären Qualitäten angesiedelt sind, leicht für ein monistisches

und mechanistisches Erklärungssystem argumentieren lässt. Es ist aber ge-

nauso kein Wunder, dass das Erklärungsmodell aus den gleichen Gründen

zu unterkomplex ist, um die mannigfaltigen Phänomene der Natur vollstän-

dig zu erklären. »Der Materialismus«, beginnt Franz Kutschera seinen Text

Die falsche Objektivität (1993), »ist eine reduktionistische These. […] Die bei-

den Hauptprobleme des Materialismus sind die Reduktion biologischer und

die seelisch-geistiger Phänomene.«73 Die Analogie vonMensch undMaschine

mag zwar in einzelnen Fällen heuristisch erfolgreich sein, wie es etwa für die

Bewegung des Herzens bis zu einem gewissen Grad der Fall ist, sie stößt aber

auch genauso an Erklärungsgrenzen. Diese Grenzen unsichtbar werden zu

lassen, ist die herausragende Leistung der Analogie. Wo ein mechanistisches

Erklärungssystem inadäquat zuwerden droht,werdenmithilfe von Analogien

Evidenzeffekte generiert, die das Erklärungspotenzial künstlich verlängern.

Wenn aber das Maschinengleichnis tatsächlich einen wesentlichen Zug

des Denkens der klassischen Naturwissenschaft wiedergäbe, so dürfte man

73 Franz von Kutschera [1993]. Die falsche Objektivität. Berlin/New York 1993, S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Riskantes Denken

doch erwarten, daß darin wenigstens partielle finalistische Betrachtungen

einen wichtigen Platz einnehmen würden. Denn wer sich beim Studium

einer Maschine nur die Frage vorlegt, durch welche Ursache ein bestimmter

Teil bewegt wird, sich aber nicht in den damit beabsichtigten unmittel-

baren Zweck vertieft, der sieht sie nicht in ihrer Eigenschaft als Maschine,

sondern betrachtet sie als ein willkürliches mechanisches System.74

3.6 Die Analogie als ideologische Figur

»Kulturkritik«, liest man bei Georg Bollenbeck, »steht zwar immer auch in

einem theoriegeschichtlichen Traditionsbezug, aber sie bietet keine imma-

nente Entfaltung einer Theorie.«75 Wissenschaftliche Theorie unterscheidet

sich von ideologischer Schrift mindestens durch das Fehlen normativer Ex-

oder Implikationen.Die Analogie zwischenMensch undMaschine, die bereits

im Kontext eines neuzeitlichen Paradigmenwechsels ein normatives Surplus

mit sich führt, wird im französischen Materialismus, im Zeitalter der Auf-

klärung, vollständig überstrapaziert und in eine normative Argumentations-

figur überformt. Denn der späte französische Materialismus greift mit der

Mensch-Maschine-Analogie auf eine bereits etablierte Denkfigur zurück, de-

ren heuristisches Potenzial zu diesem Zeitpunkt bereits vollständig erschöpft

ist, auf der sich als tradierter Figur aber aufbauen lässt.

Es gibt vermutlich niemanden in den Annalen der Mensch-Maschine-

Analogie, der symbolisch so für diese steht wie der französische Arzt und

Philosoph La Mettrie. Seine Schrift L’Homme machine, in deren Titel er den

Menschen schon mit einer »herausfordernden Absichtlichkeit«76 als Maschi-

ne bezeichnet, wird gerne als dasWerk des französischen Materialismus her-

vorgehoben,weil in diesemText die Vorstellungen einesmechanistischenMa-

terialismus in seiner konsequentesten Form kulminieren.

»Am meisten hat La Mettrie seiner Sache durch seinen Tod geschadet«77,

schreibt Friedrich Albert Lange 1866 in seiner Geschichte des Materialismus.

74 Dijksterhuis 1950, S. 551.

75 Georg Bollenbeck [2007]. Eine Geschichte der Kulturkritik. Von J. J. Rousseau bis G. Anders.

München 2007, S. 8.

76 Friedrich Albert Lange [1866]. Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in

derGegenwart.Erstes Buch.Geschichte desMaterialismus bis aufKant. Iserlohn 18763, S. 329.

77 Ebd., S. 358.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 87

»Hätte der neue Materialismus nur Vertreter gehabt, wie Gassendi, Hobbes,

Toland, Diderot, Grimm und Holbach«, heißt es weiter, »so würde den Fana-

tikern, die so gern ihre Urtheile auf verschwindende Einzelheiten begründen,

eine erwünschte Gelegenheit zu Verdammungsurtheilen über den Materia-

lismus entgangen sein.«78 Sicher, La Mettrie ist der schillerndste Vertreter

des Materialismus, man kann aber darüber streiten, ob es sich bei L’Homme

machine tatsächlich um eine theoretische Konzeption des Materialismus han-

delt, m.E. ist sie das nicht. Zum einen, weil sie sich überhaupt nicht an einer

systematischen Grundlegung eines philosophischen Materialismus versucht,

zum anderen, weil La Mettrie von Beginn an keinen Zweifel aufkommen

lässt, was seine Schrift tatsächlich ist: Eine Polemik gegen jede Form von

Materialismus, die kein Atheismus sein will.

La Mettrie schreibt nicht für eine, sondern gegen viele Positionen; gegen

einen cartesianischen Dualismus, der dort immaterielle Entitäten vermutet,

wo La Mettrie nur materielle sehen will, gegen die Unsterblichkeit der Seele,

die sich noch bei Boyle findet und gegen ein physiologisches Wissenschafts-

verständnis etwa eines Albrecht von Hallers. Ebenso gegen die »großartigen

Genies, wie etwa Descartes, Malebranche, Leibniz, Wolff usw.«, die man »so-

gar in ihren unnützesten Arbeiten bewundern« muss, so La Mettrie und fragt

dann weiter, »aber welche Frucht […] hat man aus ihren tiefen Mediationen

und allen ihren Werken gewonnen?«79 An die Leibnizianer geht schließlich

der Vorwurf, sie haben »die Materie eher spiritualisiert als die Seele materia-

lisiert.«80 Damit ist auch schon das Programm umrissen, das La Mettrie zum

großen Zampano des französischenMaterialismusmacht, und das in der ver-

meintlichen Materialisierung der Seele gipfelt. Schon zu Lebzeiten wird er so

zu einem »Schreckbild […], bei dem auch die tolerantesten Schriftsteller kei-

nen günstigen Zug mehr anerkennen wollen.«81

Die Mensch-Maschine-Analogie entwickelt sich unter La Mettrie von ei-

ner argumentativen Figur zu einem ideologischen Instrument gegen die Un-

sterblichkeit der Seele. Denn das, worum es LaMettrie in erster Linie geht, ist

nicht die Legitimierung eines Erklärungssystems oder die Demonstration ei-

nes wissenschaftlichen Ideals, sondern um einen normativen Rundumschlag,

eine radikale Materialisierung des Menschen und um den Geltungsanspruch

78 Ebd.

79 La Mettrie 1747. S. 35.

80 Ebd., S. 27.

81 Lange 1866, S. 329.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Riskantes Denken

eines absoluten Materialismus, der kein theologisches Letztprinzip mehr in

der Hinterhand hält.

3.6.1 Androidenkultur

Im 18. Jahrhundert befindet man sich in der Hochphase der mechanischen

Androidenkultur. Die für eine Mensch-Maschine-Analogie entscheidende

partielle Isomorphie bleibt die Selbstbewegung. So verfügen die frühen Au-

tomaten bereits über Steuerungselemente wie etwa Stiftwalzen. Zehn Jahre

bevor L’Homme machine publiziert wird, stellt der französische Ingenieur

Jacques de Vaucanson seinen Le Mécanisme du Fluteur Automate der Pariser

Académie Royale des Sciences vor. Vaucanson, der für so manch anderes hätte

berühmt werden müssen – so erfand er etwa die Steuerung von Webstühlen

mithilfe von Lochkarten – ist heute ausschließlich wegen seiner drei Auto-

matenfiguren bekannt. Diese sind der genannte Flötenspieler, ein Trommler

und die berühmte mechanische Ente, die sogar Nahrung verdauen und

wieder ausscheiden kann. Und es ist kein Zufall, dass sich La Mettrie neben

der Uhr, als dem Symbol für Selbstbewegung schlechthin, an Automaten

abarbeitet, die tierisch oder menschenähnlich aussehen und dieselben Dinge

verrichten. Denn obwohl die Analogie mit einer Uhr auf der gleichen partiel-

len Isomorphie gründet wie die mit figürlichen Automaten, erzeugt letztere

natürlich viel stärkere Evidenzeffekte, weil sie mit visuellen Ähnlichkeiten

operiert.

Zu La Mettries Zeit sind die figürlichen Automaten eine absolute Attrak-

tion. Voltaire schreibt im Mai 1743 an den Comte d’Argental: »[O]hne […] die

Ente von Vaucanson hätten wir nichts, was noch an die Glorie Frankreichs er-

innert.«82 Die tier- und menschenähnlichen Automaten beflügeln die Phan-

tasie der Menschen und auch wenn die anfängliche Euphorie gegenüber der

Technik kein halbes Jahrhundert später, in der Epoche der Romantik, in ihr

Gegenteil kippt, werden die Ingenieure vorerst in die Nähe zur Schöpfungs-

idee gerückt. So zieht Voltaire eine Parallele zwischen Vaucanson und der

mythologischen Figur des Titanen Prometheus: »Der kühne Vaucanson, Geg-

ner von Prometheus, schien, die Natur nachahmend, das Feuer des Himmels

82 Theodor Besterman. Correspondance de Voltaire, Vol. II Lettre 2323, S. 105.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 89

zu nehmen, um die Körper zu beleben.«83 Auch La Mettrie bezieht sich wie-

derholt auf den Automatenbauer, eben auch als prometheische Figur.

[W]enn Vaucanson grössere Kunst anwenden musste, seinen Flötenspieler

zu machen als für seine Ente, so hätte er noch bei Weitem bedeutendere

Kunst zeigen müssen, um ein sprechendes Gebilde hervorzurufen, was –

besonders unter den Händen eines modernen Prometheus – nicht mehr

als unmöglich erachtet werden kann.84

Während die Analogie von Mensch und Maschine bei La Mettries Vorgän-

gern vergleichsweise unschuldig daherkommt, weil über weite Strecken

noch versucht wird, sie mit dem herrschenden normativen Wertesystem in

Einklang zu bringen, generiert sie in L’Homme machine einen normativen

Impact. Der Medienwissenschaftler Jochen Venus spricht in diesem Zusam-

menhang von einem »Diskursbruch«85, den La Mettrie begeht und dass die

Mensch-Maschine-Analogie als »antiklerikales Emanzipationsversprechen

[figuriert].«86

L’Homme machine ist polemisch im Stil, zudem ist das heuristische Poten-

zial, das die Analogie zu Beginn noch gehabt haben mag, mittlerweile voll-

ständig erschöpft. Deswegen gilt es im Folgenden zu klären, ob die Analogie

bei La Mettrie einfach nur ein rhetorisches Mittel ist oder ob sie darüber hin-

aus noch weitere Funktionen erfüllt.

83 André Soriano [1985]. Mechanische Spielfiguren aus vergangenen Zeiten. Monaco 1985,

S. 40.

84 La Mettrie 1747, S. 141f.

85 Jochen Venus [2015]. Vitale Maschinen und programmierte Androiden. Zum Automatendis-

kurs des 18. Jahrhunderts. In: Annette Keck, Nicolas Pethes (Hg.).Mediale Anatomien. Bie-

lefeld 2015, S. 253-266, hier: S. 253.

86 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Riskantes Denken

3.7 L’Homme machine

»Es genügt nicht, dass ein Weiser die

Natur und die Wahrheit erforscht; er

muss auch den Mut haben, sie zu sagen

-zugunsten der kleinen Anzahl derer,

die denken wollen und können.«

L’Homme machine. La Mettrie 1747.

Der Grenzübertritt, den La Mettrie mit L’Homme machine vollzieht, und der

den Arzt letztlich zu einer Persona non grata degradiert, lässt sich ziemlich

klar benennen: Es ist die Materialisierung der Seele. Damit reißt La Mett-

rie die von Descartes errichtete ontische und damit epistemologische Grenze

zwischen dem Körperlichen und dem Geistigen ein. Die normative Spreng-

kraft liegt dabei eigentlich schon in den Prämissen der Theorie. Denn dort,

wo Descartes noch zwei Substanzen annimmt, akzeptiert La Mettrie ledig-

lich noch eine. Das hat zur Folge, dass die Unterscheidung zwischen Mensch

und Tier keine qualitative mehr, sondern lediglich eine graduelle ist. »Der

Übergang von den Tieren zum Menschen«, so La Mettrie, »ist kein gewaltsa-

mer.«87 Damit fällt die vorerst letzte Bastion des Menschseins, eine Bastion,

die Descartes noch zu verteidigen gewillt war. »Wenn es Maschinen mit den

Organen und der Gestalt eines Affen oder eines anderen vernunftlosen Tieres

gäbe«, heißt es noch im Diskurs,

so hätten wir gar kein Mittel, das uns nur den geringsten Unterschied er-

kennen ließe zwischen dem Mechanismus dieser Maschinen und dem Le-

bensprinzip dieser Tiere; gäbe es dagegen Maschinen, die unseren Leibern

ähnelten und unsere Handlungen insoweit nachahmten, wie dies für Ma-

schinen wahrscheinlich möglich ist, so hätten wir immer zwei ganz sichere

Mittel zu der Erkenntnis, daß sie deswegen keineswegs wahre Menschen

sind.88

Die Kriterien oder Eigenschaften,mit denen sich derMensch jederzeit von ei-

nerMaschine und eben auch von einem Tier unterscheiden lässt, sind die Ver-

nunft und die Sprache.89 Mithilfe des cartesianischen Dualismus, lässt sich

87 La Mettrie 1747, S. 63.

88 Descartes 1637, S. 91f.

89 Vgl. Beckermann 1986, S. 27ff. Nach Beckermann versucht Descartes über ein meta-

physisches und ein naturwissenschaftliches Argument seinen Dualismus zu begrün-

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 91

der Mensch zwar mechanisch erklären, er behält aber gleichwohl seine Son-

derstellung bei; d.h., durch eine Zwei-Substanzen-Lehre wird der Mensch für

ein mechanistisches Erklärungssystem zwar operabel gemacht, gleichzeitig

schützt die Trennung von res extensa und res cogitans aber die Sonderstellung

des Menschen, indem die Autarkie der zwei Substanzen behauptet wird. La

Mettrie hingegen argumentiert aus einer rein empiristischen Position heraus

und die führt zu einem konsequenten Materialismus. Für die Beantwortung

der Frage nach der Funktion der Mensch-Maschine-Analogie in Bezug auf die

Materialisierung der Seele, ist es nun entscheidend, ob sich diese ausschließ-

lich aus den La Mettrie’schen Prämissen ableitet oder durch die Analogie be-

gründet wird.

Eine der grundlegenden Prämissen materialistischer Positionen ist es,

dass materielle Wirkungen materielle Ursachen haben. Und egal wie die Le-

gitimationsversuche im Einzelnen aussehen, werden immaterielle Entitäten

als Erklärungsreferenz i.d.R. abgelehnt. Im Hinblick auf diese Prämisse be-

kommt die Beweisführung La Mettries dann auch eine gewisse Stringenz.

Additiv entfaltet er ein ganzes Sammelsurium an Beispielen, in denen ein

geistiger Zustand einen körperlichen auslöst und umgekehrt. »Wenn das«,

fragt er in L’Homme machine, »was in meinem Gehirn denkt, kein Teil dieses

inneren Organs und folglich des ganzen Körpers ist, warum erhitzt sich dann

mein Blut, während ich ruhig inmeinemBett liege und den Plan einesWerkes

entwerfe oder einen abstrakten Gedankengang verfolge?«90

Getragen wird diese Art von Beweis allein von den materialistischen Prä-

missen. Das Argument sieht dann wie folgt aus: Weil alle materiellen Wir-

kungen notwendig materielle Ursachen haben und La Mettrie anhand von

Einzelepisoden nachzuweisen meint, dass der Geist Ursache für körperliche

Effekte ist,muss der Geist materiell sein. Das ist kein besonders elegantes Ar-

gument. Auch löst die Materialisierung der Seele das cartesianische Problem

nicht, es wird vielmehr als ein Scheinproblem ausgewiesen.

Denn wenn man annimmt, dass es ein reziprokes Verhältnis zwischen

geistigen und körperlichen Zuständen gibt, muss der Geist, unter materialis-

tischen Prämissen, notwendig ein materieller Teil des Körpers sein. »[W]ar-

um«, fragt dann eben auch La Mettrie, »sollte man dann zweierlei dort ver-

den. Das naturwissenschaftliche Argument ist, dass der Mensch im Gegensatz zum

Tier über Intelligenz und Sprache verfügt. Das metaphysische lautet, dass ein Geist

ohne Körper möglich ist.

90 La Mettrie 1747, S. 127.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Riskantes Denken

muten, wo augenscheinlich nur eins ist?«91 Und auch bei Descartes vermutet

er als Ursache für die Relativierung des Monismus in einen Dualismus rein

politische Erwägungen. »Denn so viel er [Descartes; M.K.] auch über die Un-

terscheidung der beiden Substanzen phantasieren mag, so handelt es sich

doch offenbar nur um ein Kunststück um eine stilistische List, um den Theo-

logen ein Gift einzuflößen, das unter einer dunklen Analogie verborgen ist,

die freilich jedermann auffällt, nur ihnen nicht.«92

Wenn man der Analogie für die Grundlegung der jungen Naturwissen-

schaften, zumindest als Nebenprodukt, noch ein heuristisches Potenzial abge-

winnen kann, hat sie in L’Homme machine keine erkenntniserweiternde Be-

deutung mehr. Gleichzeitig wird sie nirgends so leidenschaftlich propagiert

wie bei La Mettrie und dass, obwohl die grundlegenden, aus der Empirie ge-

wonnenen Annahmen in L’Hommemachine, überhaupt nicht zu einer Mensch-

Maschine-Analogie passen wollen.

3.7.1 Die Analogie und wieder das Problem der Selbstbewegung

Entgegen La Mettries eigenen Behauptungen könnte man meinen, dass er

keineswegs mit nur einer Substanz als Erklärungsreferenz auskommt, wo

Descartes noch zwei braucht. Das Problem taucht auf, wenn es um die Fra-

ge nach der Ursache für Bewegung geht, die La Mettrie zuallererst als nicht

zu beantworten von sich weist. »Die Natur der Bewegung ist uns ebenso un-

bekannt wie die der Materie.«93 Und über die Bewegungsursache der beleb-

ten Materie heißt es weiter: »Ich bin also darüber, dass ich nicht weiß, wie

die Materie sich aus einer einfachen und trägen in eine tätige und aus Orga-

nen zusammengesetzte verwandelt, ebenso beruhigt wie darüber, dass ich die

Sonne nur durch rotes Glas betrachten kann.«94 LaMettrie streicht alle meta-

physischen Fragen vollständig aus seinem Repertoire und schließt aus seinen

Beobachtungen, »dass die organisch aufgebaute Materie ein Bewegungsprin-

zip besitzt, das allein sie von der nicht organisch aufgebauten Materie un-

terscheidet.«95 Selbstbewegung ist eine Eigenschaft der organischen Materie

und damit ist für La Mettrie eigentlich alles gesagt.

91 Ebd.

92 Ebd., S. 147.

93 Ebd., S. 141.

94 Ebd.

95 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 93

Den Beweis dafür sieht La Mettrie darin erbracht, dass organisch auf-

gebaute Materie, die aus dem Gesamtverbund eines Körpers getrennt wird

oder bereits leblose ist, sich dennoch weiterbewegen kann. Dafür führt er

mindestens zehn Beispiele an, die sowohl das klassische kopflose Geflügel,

das, nachdemman ihm den Kopf abgetrennt hat, noch einige Zeit weiterläuft

als auch das dem Körper entnommene, noch schlagende Herz umfassen. Al-

le diese Phänomene sind auf Muskelkontraktionen zurückzuführen, die eben

auch an amputierten Körperteilen oder leblosen Körpern noch eine Zeit lang

beobachtet werden können.96 Für La Mettrie bedeutet es aber, dass das Prin-

zip der Bewegung nicht im Herzen oder in sonst einem Organ zu suchen ist,

sondern in der Materie selbst. »[J]ede kleine Faser oder jeder kleine Teil der

organisch gebauten Körper [bewegt] sich auf Grund eines Prinzips, der die-

sem Teil eigen ist.«97 Allerdings ist das genau das gegenteilige Prinzip, aus

dem die Bewegung einer Maschine verursacht wird. Denn dieses besteht ja

gerade in dem Zusammenspiel der einzelnen Teile. Entfernt man ein relevan-

tes Teil aus dem Gesamtgefüge, bewegt sich die Maschine eben nicht mehr.

Die Analogie von Mensch und Maschine bemüht La Mettrie aber dennoch,

um in einem zweiten Schritt ein intrinsisches Bewegungsprinzip in ein me-

chanisches umzuwandeln.

Zwar ist der organische Körper Selbstbeweger, um aber keine materia-

listischen Prämissen zu verletzen, ist die Bewegung selbst natürlich eine me-

chanische.Hier zeigt sich dann eben auch der Unterschied zu einer ontischen

Trennung, die wie in der Scholastik aus der Genese abgeleitet wird. LaMettrie

differenziert zwischen einer belebten und einer unbelebtenMaterie, diese Ka-

tegorisierung führt dann aber nicht zu verschiedenen Bewegungsprinzipien;

96 Zum Beweis listet La Mettrie insgesamt zehn Beispiele auf: »5. Wird das Herz des

Froschs auf einem Tisch oder noch besser auf einem warmen Teller der Sonne aus-

gesetzt, so bewegt es sich eine Stunde und noch länger, nachdem es aus dem Kör-

per herausgerissen worden ist. Scheint die Bewegung rettungslos verloren, so braucht

man dieses Herz nur zu stechen, und schon schlägt dieser Hohlmuskel wieder. Har-

vey hat dieselbe Beobachtung an Kröten gemacht.« Oder »9. Ein betrunkener Soldat

schlug mit einem Säbelhieb einem Truthahn den Kopf ab. Das Tier blieb stehen, lief

aber dann davon. Als es gegen eine Mauer lief machte es kehrt, schlug mit den Flü-

geln, lief immer weiter und brach schließlich zusammen. Als es nun auf dem Boden

lag, bewegten alle seine Muskeln sich noch immer. Das habe ich selbst gesehen, und

man kann ungefähr dieselben Erscheinungen leicht an kleinen Katzen und Hunden

beobachten, denen man den Kopf abgeschnitten hat.« (Ebd., S. 117 u. S. 119).

97 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Riskantes Denken

d.h., für die Bewegung unbelebter und belebter Materie bemüht La Mettrie

ein Erklärungssystem, das dann natürlich ein mechanisches ist.

Spätestens an dieser Stelle zeigt sich dann auch die große Stärke von Ana-

logien, sie sind erst einmal deutungsoffen.WährendDescartesmit der Analo-

gie von Mensch und Maschine beweisen will, dass es für lebendige Bewegung

wie für mechanische Bewegung keiner immateriellen Entität als erklärende

Ursache bedarf, argumentiert La Mettrie mit der Mensch-Maschine-Analogie

dafür, dass sich eben auch geistige Zustände vollständig aus den organischen

Eigenschaften erklären lassen. La Mettrie und Descartes sind damit nicht so

weit voneinander entfernt, wie Ersterer es gerne hätte.

In seinem Nachwort zu L’Homme machine schreibt Holm Tetens, dass es

sich bei der La Mettrie’schen Analogie um eine methodologische Analogie

handelt.98 »So wie alle Funktionen und Leistungen einer Maschine aus den

Stoffeigenschaften und der Anordnung der Maschinenteile erschlossen wer-

den können«, erklärt Tetens, »genauso können alle seelischen und geistigen

Zustände einer Person aus den Zuständen ihres Körpers verstanden und er-

schlossen werden.«99 Die Argumentationsfigur ist wie bei Descartes die Ana-

logie mit der Maschine, auch wenn letztere vor allem die geistigen Zustände

erfassen will.

98 Vgl. Holm Tetens [2001/2015]. Nachwort. In: La Mettrie 1747, S. 175.

99 Ebd., S. 178.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Technikphilosophie

»Hervor aus Werkzeugen und Maschi-

nen, die er geschaffen, aus den Lettern,

die er erdacht, tritt der Mensch, der De-

us ex Machina, Sich Selbst gegenüber!«

Grundlinien einer Philosophie der Technik.

Ernst Kapp 1877.

Zu den theoretischen Texten, in denen die Analogie zwischen Mensch und

Maschine an exponiert konstitutiver Stelle auftaucht und ebenfalls nicht nur

immethodischen oder heuristischen Subtextmitschwingt, gehört unumstrit-

ten Ernst Kapps Grundlinien einer Philosophie der Technik von 1877. Kapps Ab-

handlung gilt als Grundstein der Technikphilosophie, so schreiben Harun

Maye und Leander Scholz, als Herausgeber der jüngsten Erscheinung der

Grundlinien, in ihrem Vorwort Ernst Kapp und die Anthropologie der Medien:

Ernst Kapp (1808-1896) war der erste Philosoph, der die Frage nach der Tech-

nik ins Zentrum der philosophischen Reflexion gerückt hat. Seine Mono-

graphie Grundlinien einer Philosophie der Technik. Zur Entstehungsgeschichte der

Kultur aus neuen Gesichtspunkten (1877) gilt bis heute als erste systematische

Begründung der modernen Technikphilosophie.1

Herzstück dieser ersten Philosophie der Technik ist die sogenannte Organprojek-

tion, ein epistemisches Dispositiv, das nicht nur in der Technikphilosophie,

sondern auch in der jungen Medienwissenschaft Karriere gemacht hat. Denn

der promovierte Philologe Kapp konzipiert alle technischen Artefakte als un-

bewusste Projektion menschlicher Organe nach außen, so dass der »unbe-

wusst dem organischen Vorbild nachgeformte Mechanismus seinerseits wie-

der nach rückwärts als Vorbild zur Erklärung und Verständnis des Organis-

1 HarunMaye, Leander Scholz [2019]. ZurAnthropologie derMedien bei Ernst Kapp. In:Maye

u.a. 2019, S. 7-16, hier: S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Riskantes Denken

mus, dem es seinen Ursprung verdankt, [dient].«2 Das ist zuallererst eine

hegelianische Erkenntnisfigur,3 die einen Mittler auf demWeg zur menschli-

chen Selbsterkenntnis bedingt und zu der KappsOrganprojektionsthese – zu-

mindest als epistemologisches Modell – formäquivalent ist. Christoph Hubig

spricht im Falle Hegels von einem »eingeschobenen Mittel als Medium der

Selbsterkenntnis«4, das bei Kapp eben das technische Artefakt ist.

Im Gegensatz zum französischen Materialismus denkt Kapp technische

Artefakte vom Menschen, nicht den Menschen von den technischen Artefak-

ten her. Hatten Descartes, Boyle und La Mettrie mithilfe der Analogie zual-

lererst eine naturwissenschaftliche Gegenstandskonstitution des Menschen

entworfen, um ihn in das neuzeitliche Wissenschaftssystem zu integrieren,

hebt Kapp die Technik mithilfe der Analogie in den Bereich der Kulturwissen-

schaften. Undwährend einmechanistischer Erklärungsmonismus die Entitä-

ten Mensch und Maschine ontisch symmetrisch setzt, hält Kapp an einer an-

thropologischen Asymmetrie fest. Der Mensch ist keine Maschine, zwischen

einem technischen Artefakt besteht, anders als etwa noch bei LaMettrie, nicht

nur ein gradueller, sondern ein qualitativer Unterschied.

Auf den ersten Blick scheinen der Materialismus und die Technikphilo-

sophie somit unterschiedliche Sachverhalte darzustellen. Auf der einen Seite

wird ein methodologischer Transfer grundgelegt, um den (gesamten) Men-

schen mit einem naturwissenschaftlichen Erklärungssystem zu erfassen, auf

der anderen Seite wird Technik für eine kulturwissenschaftliche Deutung

operabel gemacht. Und so unterschiedlich die beiden theoretischen Ausrich-

tungen auf inhaltlicher Ebene auch sind, gleichen sie sich hinsichtlich der Tat-

sache, dass sowohl der Materialismus als auch die Technikphilosophie einen

Gegenstandsbereich für ein wissenschaftliches System zuallererst zugänglich

2 Ernst Kapp [1877]. Grundlinien einer Philosophie der Technik. Zur Entstehungsgeschichte der

Cultur aus neuen Gesichtspunkten. Braunschweig 1877, S. 26. An anderer Stelle heißt es:

»Kommt es ja doch auf die Einsicht an, dass es die Bestimmung aller organischen Ge-

bilde, der harten Knochen wie der zartesten Weichtheile ist, auf die eine oder andere

Art in den menschlichen Machwerken – das Wort in seiner allgemeinsten und erha-

benen, die höchste Kunst einbegreifenden Bedeutung genommen – sich nach aussen

zu projiciren, um als wissenschaftlicher Forschungsapparat retrospectiv zur Selbster-

kenntniss und Erkenntniss überhaupt verwendet zu werden.« (Ebd., S. 96 Herv.i.O.).

3 Und es ist der Grund, warum Kapp grundsätzlich als Hegelianer bezeichnet wird.

4 Christoph Hubig [2019]. Der Deus ex Machina reflektiert. Ernst Kapps Technik-

Anthropologie zwischen Thomas von Aquin, Hegel und Latour. In: Maye u.a. 2019,

S. 17-32, hier: S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Technikphilosophie 97

machen. Die zweite Gemeinsamkeit, soviel sei vorweggenommen, ist, dass

die Integration des Gegenstandsbereichs in das neue Bezugssystem mithilfe

von Analogien erfolgt.

Dass geisteswissenschaftlicheTheorien Kinder ihrer Zeit sind, ist kein Ge-

heimnis. Und so findet sich auch in den Grundlinien eine Vielzahl von Refe-

renzen zu theoretischen Positionen des 19. Jahrhunderts. Diese sind bei Kapp

so umfangreich – so übernimmt er immer wieder vollständige Textpassagen

aus wissenschaftlichen Aufsätzen – dass Alfred Nordmann so weit geht, bei

Kapp von einem »Montageprinzip«5 in der Textarchitektur zu sprechen. Die

Adaptionen stammen vor allem aus dem Bereich der Physiologie, der Kine-

matik und der Ästhetik. Zudem fällt die Kapp’sche Theoriebildung zeitlich in

die Hochindustrialisierung in Deutschland. Technik hat zu diesem Zeitpunkt

einen enormen soziokulturellen Stellenwert und ein so hohes Komplexitäts-

niveau erreicht, dass die Notwendigkeit einer kulturtheoretischen Auseinan-

dersetzung quasi in der Luft liegt.

Dass die Analogie hier erneut in der Gründungsphase eines neuen Wis-

senssystems auftaucht, liegt daran, dass sie sich hervorragend dafür eignet,

einen Gegenstandsbereich von Grund auf neu zu strukturieren. Mithilfe von

Analogiekonstruktionen lassen sich zwischen zuvor ontisch, methodologisch

oder epistemisch zu unterscheidenden Entitäten Relationen herstellen, in-

dem Isomorphien aus dem Hut gezaubert werden. Für die so geschaffenen

Konnexe gilt es dann, Evidenz herzustellen, was, wenn die Analogie nicht in

die vortheoretische Phase der Heuristik fällt, sondern in die Konstitution der

Theoriebildung selbst, von dieser i.d.R. gleich mit geleistet werden soll.

4.1 Wie macht man Technikphilosophie?

Wenn es um die theoriekonstitutive Funktion der Analogie geht, dann stellt

sich zuerst einmal die ganz grundsätzliche Frage, inwieweit man es schonmit

Theorie zu tun hat oder ob man sich lediglich in einer früheren, heuristischen

Phase befindet. Kapp selbst spricht ja, so zumindest der Titel, von einer Phi-

losophie der Technik, dem erst einmal dahingehend zuzustimmen ist, dass er

nicht einzelneWerkzeuge,Maschinen oder Technologien, sondern technische

Artefakte als Ganzes in ihrer kulturwissenschaftlichen Bedeutung zu fassen

5 Alfred Nordmann [2019]. Alles rollt. Kapp liest Reuleaux. Schmerzmaschinen. In: ebd.,

S. 123-135, hier: S. 123.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Riskantes Denken

versucht. Eine Philosophie der Technik verlang nach einer Generalisierung

vom einzelnen technischen Artefakt hin zu einer Begriffskonstitution und da-

mit einer systematischen Erfassung des Gegenstandes. Und damit ist Kapp

tatsächlich der Erste, denn seine Schrift unterscheidet sich von den Schriften

über Technik seiner Zeit dadurch, dass es ihm nicht um die bloße Deskrip-

tion einzelner Technologien geht, sondern um eine Bedeutungs- und Sinn-

zuschreibung für technische Artefakte im geisteswissenschaftlichen System.

Bis zu Kapps Organprojektionsthese beschränkt sich die Auseinandersetzung

mit Technik bzw. technischen Artefakten auf geschichtliche oder technisch-

mechanische Ansätze. Weil diese aber über eine deskriptive Form nicht hin-

auskommen, verfügen sie über keinen geisteswissenschaftlich theoretischen

Wert. Das ist nicht weiter schlimm und vor allem dem Umstand geschul-

det, dass es sich vorwiegend um technikpragmatisch motivierte Darstellun-

gen handelt, die zum Verständnis, zur Verbesserung oder zur praktischen

Anwendung von Technik beitragen sollen.6 Technik in ihrer Relation zu et-

was anderem zu denken, macht unter diesen Vorzeichen überhaupt keinen

Sinn. Damit fehlt dem, was bis dahin über Technik gesagt und geschrieben

wird eine metaphysische Ebene, die Kapp mit der Organprojektion zuallererst

in das Denken über Technik einzieht.7 Es ist also richtig, dass erst mit Kapp

technische Artefakte zum Gegenstand einer philosophischen bzw. kulturwis-

senschaftlichen Betrachtung werden.

D.h., Kapp interessiert sich weder für konkrete Beschreibungen von ein-

zelnen technischen Artefakten noch für deren Verbesserung oder Verwen-

dungszweck, auch wenn alle drei Punkte in den Grundlinien auftauchen, weil

sie am Rande mitgedacht werden.8 Auch stellt die Organprojektionsthese kein

6 Als Beispiel für typische Technikschriften dieser Zeit siehe: Ferdinand Artmann [1860].

AllgemeineBemerkungenüberVentilationunddie verschiedenenauf dieGüte der Luft einfluss-

nehmende Verhältnisse. Prag 1860; Karl Eduard Zetzsche [1865]. Die Copirtelegraphen, die

Typendrucktelegraphenund dieDoppeltelegraphie. EinBeitrag zurGeschichte der elektrischen

Telegraphie. Leipzig 1865; George Basil Dixwell [1875]. A Paper on Cylinder Condensation,

Steam Jackets, Compound Engines and Superheated Steam. Boston 1875.

7 Hiervon auszunehmen sind bis zu einem gewissen Grad die Schriften von Karl Marx

und Friedrich Engels, die sich seit den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten (1844)

mit der gesellschaftlichen Bedeutung von Technik auseinandersetzen. Allerdings ent-

werfen sie dahingehend keine genuine Technikphilosophie, da sie dasWesenhafte der

Technik nicht aus dieser selbst heraus zu entwickeln versuchen.

8 Sodient die detaillierte Beschreibung einzelner technischer Artefakte imVergleichmit

Organischem der additiven Beweisführung der Analogie selbst. Technische Verbesse-

rung ist immer über die Annäherung der technischen Artefakte an das VorbildMensch

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Technikphilosophie 99

heuristisches Programm, denn sie ist ihrer Definition nach, weder eine hy-

pothetische Annahme noch ist sie genuin eine Methode, die systematisch

neue Erkenntnisse generiert. In dem argumentationslogischen Konstrukt,

das Kapp entwirft, ist die Organprojektionsthese die theoretische Grundla-

ge eines notwendigen Verhältnisses zwischen Mensch und technischem Ar-

tefakt. Indem Letzteres mit anthropologischer Bedeutung ausgestattet wird,

erfüllt es das Mindestmaß, das für eine Technikphilosophie vorausgesetzt

werden muss: Dass der Gegenstand in irgendeiner Form einen soziokultu-

rellen also normativen Wert hat.

Technische Artefakte sind von Natur aus allerdings mono- statt polyva-

lent, weswegen sich aus den technischen Objekten selbst keine Bedeutung für

den Menschen generieren lässt. Um nach kulturwissenschaftlichen Maßstä-

ben trotzdem relevant zu sein, muss der Gegenstandsbereich in Relation zu

etwas anderem gebracht werden. Die Art, in der die einzelnen Relata zuein-

anderstehen, definiert das Verhältnis dabei immer schon mit. Die Kapp’sche

Organprojektion ist das, was die Technik für eine kulturwissenschaftliche Be-

trachtung konzeptualisiert. Die Dependenz der Relata zueinander ist bereits

hier deutlich zu erkennen, denn technische Artefakte werden mithilfe der

Analogie über die physische Konstitution des Menschen definiert. Das ist

mehr als nur problematisch, denn das setzt voraus, dass zwischen techni-

schen Artefakten und den menschlichen Organen keine zufällige, sondern ei-

ne irgendwie geartete notwendige Beziehung besteht.

Kapp ist im 19. Jahrhundert mitnichten der Einzige, der zwischen dem

Status quo der Technik und dem Menschen Analogien sehen will. Vor al-

lem Ähnlichkeitsbeziehungen zwischen der Telegrafie und dem Nervensys-

tem sind äußerst populär und spätestens ab Mitte des Jahrhunderts ein kon-

ventionelles Motiv. So hört das Publikum des Vortrags Über tierische Bewegung

von dem berühmten Physiologen Emil du Bois-Reymond bereits 1851 das Fol-

gende:

Denn wie die Centralstation der elektrischen Telegraphen im Postgebäude

in der Königsstrasse durch das riesenhafte Spinngewebe ihrer Kupferdrähte

mit den äussersten Grenzen der Monarchie im Verkehr steht, so empfängt

möglich, wird aber nicht als genuin technische Frage behandelt. »Das Werkzeug wir

um so handlicher, je mehr im ihm die wesentlichen Eigenschaften der schöpferischen

Hand, ihrer Gestalt und ihrer Bewegungsfähigkeit verkörpert sind.« (Kapp 1877, S. 53

Herv.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Riskantes Denken

auch die Seele in ihrem Bureau, dem Gehirn, durch ihre Telegraphendräh-

te, die Nerven, unaufhörlich Depeschen von allen Grenzen ihres Reiches,

des Körpers, und teilt nach allen Richtungen Befehle an ihre Beamten, die

Muskeln, aus.9

Was die Analogie von Kapp von der Bois-Reymonds wie auch den übrigen

Analogien dieser Zeit unterscheidet, ist, dass mit der Organprojektionsthese die

theoretische Grundlage einer Philosophie der Technik begründet wird. Damit

geht Kapps Analogie weit über das Maß dessen hinaus, was Analogien zu leis-

ten imstande sind.

4.2 Die Organprojektion

Auf die Frage, was die Organprojektion ist, gibt es mindestens drei Antworten.

Zum Ersten ist sie ein konstitutives Element im Aufbau eines epistemischen

Dispositivs, zum Zweiten ist sie ein Ereignis im Prozess menschlicher Selbst-

erkenntnis und zum Dritten ist sie eine anthropologische Konstante.

Das Essenzielle der Organprojektion ist gleichzeitig ihr größtes Problem,

denn sie ist ein Konstituens der Theorie selbst. Die Analogie, die der Organ-

projektion zugrunde liegt, muss systematisch notwendig sein, damit sie das

epistemische Dispositiv legitimieren kann, das die theoretische Basis für ei-

ne Technikphilosophie bildet. Darüber hinaus wird Technik als eine Voraus-

setzung des Menschseins überhaupt verstanden, denn auch Kapp kennt ei-

ne narrative Urszene der Menschwerdung. Der Moment, in dem der Mensch

Werkzeuge erschafft und benutzt. »Hier ist die eigentliche Schwelle unse-

rer Untersuchung«, schreibt Kapp, »nämlich der Mensch, der mit dem ers-

ten Geräthe – seiner Hände Werk – sein Probestück ablegt, dann überhaupt

der historische, im Fortschritt des Selbstbewusstseins befindlicheMensch.«10

Die Technikherstellung und -nutzung als Bedingung vonMenschsein ist keine

ausschließlich Kapp’sche Figur, sondern auch eine klassische Figur der späte-

ren philosophischen Anthropologie. Sie ist aber auf jeden Fall eine definitori-

sche Setzung bzw. schlichte Begriffskonstitution. Das verleiht der Organpro-

jektion weder irgendeine Form von Evidenz noch macht es sie zur notwendi-

9 Emil du Bois-Reymond [1851]. Vorträge: Über tierische Bewegung. In: ders.:Wissenschaft-

liche Vorträge von Emil du Bois-Reymond, hg. v. James Howard Gore. Boston/London 1896,

S. 1-33, hier: S. 31.

10 Kapp 1877, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Technikphilosophie 101

gen Bedingung eines menschlichen Selbsterkenntnisprozesses, wie auch im-

mer dieser im Detail aussehen mag. Gleichwohl aber bringt es technische Ar-

tefakte und den Menschen in einen notwendigen Konnex, auch wenn dieser

über eine Definition geschaffen wurde, die erst einmal nicht mehr als eine

Setzung ist.

Um der Technik ihre anthropologische Bedeutung zu geben, versucht

Kapp, für die Organprojektion zwei Eigenschaften zu legitimieren: (1) Die

Organprojektion ist ein konstitutives Element im epistemischen Disposi-

tiv menschlicher Selbsterkenntnis, weil erst über die Organprojektion der

Mensch sich selbst erkennt. (2) Die Organprojektion ist eine anthropologische

Konstante.

Die erste Behauptung fußt dabei auf zwei ungewöhnlichen Prämissen: (1)

DerMensch kann sich nicht selbst erkennen und (2) dasmenschliche Selbst ist

seine physische Konstitution. So beginnen dieGrundlinienmit einem erkennt-

nistheoretischen Zweifel und einer Relativierung dessen, was das Menschli-

che Selbst eigentlich ist. Denn so Kapp, »[d]as Selbst hat aufgehört, der In-

begriff eines nur geistigen Verhaltens zu sein. Eine wunderliche Täuschung

geht mit der Einsicht zu Ende, dass der leibliche Organismus der nächste und

der eigentliche Bestand des Selbst ist.«11

Was Kapp hier macht, und was regelmäßig bei der Übernahme eines Ob-

jektbereichs durch ein neues Bezugssystem beobachtet werden kann, ist eine

Modifikation der Präsumtionen des Bezugssystems selbst. Polemisch formu-

liert könnte man auch sagen, dass das Bezugssystem so präpariert wird, dass

eine Übernahme legitim erscheint. Die Relativierung des Selbstbegriffs ist so

eine Modifikation und sie ist eine, die für die Konsistenz der Technikphilo-

sophie dringend notwendig ist, um das Versprechen menschlicher Selbster-

kenntnis durch die Organprojektion auch nur im Ansatz einlösen zu können.

Denn die einzige Erkenntnis, die der Mensch über sein Selbst im technischen

Artefakt wird finden können, ist notwendig physischer Natur. Schlicht und

einfach, weil das die Schnittmenge ist, in der sich Mensch und technisches

Artefakt begegnen und partielle Isomorphie, wenn überhaupt, nur dort mög-

lich ist. Die formalepistemische Konzeption derOrganprojektion ist also nichts

11 Ebd., S. 2. Und weiter, entgegen der Gewichtung des Selbst innerhalb des cartesiani-

schen Dualismus und in der Philosophie des Geistes überhaupt: »Vermöchte man von all

den Gebilden, welche das lebendige Gliederganze des Menschen ausmachen, abzuse-

hen und den gesamten Stoffmenschen fortzudenken, was Anderes von dem gerühm-

ten Selbst bliebe dann noch übrig, als ein gespenstischer Geistesmensch?« (Ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Riskantes Denken

anderes als ein klassischer Analogieschluss, weil Erkenntnis über eine Entität

(Mensch) über eine andere Entität (technisches Artefakt) gewonnen wird. Die

Art des so generierten Wissens ist dann notwendig von der Art des Wissens,

das man überträgt. Das ist auch der Grund, aus dem die Analogie im franzö-

sischen Materialismus an ihre Grenzen stößt und weswegen sie sich in Bezug

auf den Geist nur noch polemisch-normativ weiterverwenden lässt.

Und natürlich kann auch Kapp ausschließlich auf diese Schnittmenge re-

kurrieren, weswegen man in den Grundlinien dann auch liest, dass »[d]ie or-

ganischen Regeln, denen der leibliche Bewegungsapparat folgt, in ihrer An-

wendung auf Werkzeug und Maschine »mechanische Gesetze« [heissen].«12

Aus der Tatsache, dass sich einzelne organische und mechanische Prozesse

ähnlich beschreiben lassen, kannman jedoch nicht schlussfolgern, dass orga-

nische Regeln und mechanische Gesetze deckungsgleich wären und eine not-

wendige Isomorphie zwischen dem technischen Artefakt und demMenschen

besteht. Allerdings ist das ziemlich genau das, was die Organprojektionsthese

behauptet, die eben nicht als heuristisches Programm antritt, als welches sie

im Übrigen ohnehin bereits abgegriffen ist, sondern als eine konstitutive Fi-

gur für das epistemische Dispositiv menschlicher Selbsterkenntnis. Das Vor-

führen von durch die Episteme generierter Erkenntnisse dient bei Kapp dann

auch nur noch dem empirischen Beweis der Organprojektion als epistemische

Figur selbst.

4.2.1 Logik der Organprojektion

Für die Organprojektion argumentiert Kapp mit Analogien, denn eine Bezie-

hung zwischen den technischen Artefakten und dem Menschen wird erst

einmal über Ähnlichkeiten hergestellt. Ein großer Teil der Grundlinien liest

sich dann auch wie eine Aneinanderreihung von Ähnlichkeitsnachweisen,

die akkumulativ beweisen sollen, dass zwischen technischen Artefakten

und menschlichen Organen ein systematisches und damit theorierelevantes

Verhältnis besteht. Um die vermeintliche Beweiskraft dieser Einzelanalogien

zu potenzieren, setzt Kapp auf visuelle Evidenz qua Formanalogie, was dann

auch die zahlreichen Schaubilder13 erklärt, die das ganze Werk zu weiten

12 Ebd., S. 61. Hier zeigt sich auch die Übertragungsrichtung, in der Kapp denkt. Die orga-

nischen Regeln werden auf die technischen Artefakte übertragen, nicht andersherum.

13 Siehe ebd., S. 43ff., S. 54f., S. 80, S. 87, S. 110, S. 112.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Technikphilosophie 103

Teilen wie eine klassisch naturwissenschaftliche Abhandlung erscheinen

lassen.

Bis hierhin ist das methodische Vorgehen, das Kapp für die Grundlegung

seiner Technikphilosophie gewählt hat, ein rein additives. Ein Verfahren, das

weder eine echte Begründung für die Organprojektionsthese sein kann noch ei-

ne notwendige Beziehung zwischen Mensch und technischem Artefakt be-

weist, und das sich zusehends in detailverliebten Beschreibungen von Einzel-

episoden verliert. Selbst wenn man diese Art von Argumentation als Begrün-

dung der Organprojektion akzeptieren würde, sind die intuitiv einleuchtenden

Analogien einfach zu schnell erschöpft, um eine ernstzunehmende Gewich-

tung zu bekommen. Ernst Cassirer, der zu den prominentesten Rezipienten

Kapps gehört, verweist darauf, dass eben erst die Emanzipation der Technik

vom organischen Vorbild – eine Figur, die Kapp mit der begriffskonstitutiven

Analogie der Organprojektion bereits ausgeschlossen hat – das eigentliche Po-

tenzial der Technik zu ermöglichen vermag. »Mag man mit Kapp«, heißt es

in Form und Technik von 1930,

die ersten menschlichen Werkzeuge noch als bloße Weiterführung dieses

Daseins zu verstehen und zu deuten suchen – mag man in der Gestalt des

Hammers und der Axt, des Meißels und des Bohrers, der Zange und der

Säge nichts anderes als Sein und Bau der Hand selbst wiederfinden – so

versagt doch diese Analogie sofort, wenn man weiterschreitet und in der

Sphäre der eigentlichen technischen Betätigung eintritt. Denn diese Sphäre

wird von einem Gesetz beherrscht, das man mit Karl Marx als das Gesetz

der ›Emanzipation von der organischen Schranke‹ bezeichnet hat.14

Zu einer ähnlichen Einschätzung kommt Ernst Bloch in Das Prinzip Hoffnung

(1954), in der Rede über die Entorganisierung derMaschine. »Das Ungewachsene

[für das sich kein natürliches Vorbild ausmachen lässt; M.K.]«, so Bloch, »fing

bereits an, als die Menschen das Rad erfanden, das an ihrem Leib ja sonst

nicht vorkommt.«15

Weil in der Kapp’schen Logik eine Emanzipation der Technik von der or-

ganischen Schranke keinen Platz hat, da ja gerade die Ähnlichkeit zwischen

14 Ernst Cassirer [1930]. Form und Technik. In: ders.: Gesammelte Werke. Bd.17 Aufsätze

und kleine Schriften 1927-1931, Hamburger Ausgabe, hg. v. Birgit Recki. Hamburg 2004,

S. 139-183, hier: S. 157f.

15 Ernst Bloch [1954]. Das Prinzip Hoffnung. Bd.2. Frankfurt a.M. 1985, S. 771.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Riskantes Denken

Mensch und technischem Artefakt den argumentativen Grund seines Tech-

nikverständnisses ausmacht, gibt es für die Organprojektion nur zwei mögli-

che Szenarien: (1) Alle Artefakte, für die sich keine partielle Isomorphie (wobei

die Kriterien hierfür schon problematisch sind) mit einem menschlichen Or-

gan nachweisen lässt, sind nicht Teil des Gegenstandsbereichs, weil sie eben

nicht die Kriterien der Gegenstandskonstitution erfüllen oder (2) für alle tech-

nischen Artefakte muss sich eine notwendige partielle Isomorphie mit einem

menschlichenOrgan nachweisen lassen (wobei nicht klar ist, wie dieser Nach-

weis eigentlich auszusehen hat).

Kapp wählt letzteres Beweisszenario, was nichts anderes bedeutet, als

dass er auch für alle die technischen Artefakte einen Ähnlichkeitsnachweis

erbringen muss, an denen sich Ähnlichkeit nicht mehr unmittelbar plausibi-

lisieren lässt. Das Kriterium der Ähnlichkeit bzw. partiellen Isomorphie bleibt

weiterhin schwach, weil es weder eine notwendige Beziehung zwischen den

Entitäten beweist noch irgendeine Form von Gesetzmäßigkeit situiert. Denn

dass sich Dinge ähnlich sind, heißt erst einmal überhaupt nichts. Ähnlichkeit

ist als Kriterium schon allein deshalb äußerst problematisch,weil sie vage und

folglich in einem hohen Maße uneindeutig ist. Trotz dieser Uneindeutigkeit

und Vagheit erzeugt der notwendige Nachweis von Ähnlichkeiten innerhalb

der Theoriegenese aber offenbar Schwierigkeiten. Denn für eine ganze Reihe

von technischen Artefakten findet sich einfach keine hinreichende Ähnlich-

keit mit menschlichen Organen. Die Empirie erweist sich als widerspenstig

gegen das Theorem. Und so bleibt Kapp nichts anderes übrig, als für die Or-

ganprojektion sukzessive die Bedingungen zu erweitern, um das heterogene

Feld der technischen Artefakte doch noch vollständig fassen zu können.

4.2.2 Evolutionäre Technikgenese

Die Fälle an Formanalogien sind spätestens nach dem Stadium der primiti-

venWerkzeuge erschöpft, so dass Kapp gezwungen ist, dieOrganprojektion auf

Struktur- und Systemanalogien auszuweiten. Während aber Formanalogien

noch relativ schnell Evidenzeffekte erzeugen, weil sie anschaulich sind, liegt

es in der Natur von Struktur- und Systemanalogien, wesentlich abstrakter

und folglich unanschaulicher zu sein. Und obwohl in einem solchen Stadium

alles allem auf eine gewisse Weise ähnelt, ist diese Art von schwacher Ähn-

lichkeit selbst für Kapps Ansprüche zu wenig, will er mit der Organprojektion

doch nicht weniger als ein erkenntnistheoretisches Paradigma schaffen. Be-

vor Kapp die Form- um Struktur- und Systemanalogien ergänzt, die schließ-

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Technikphilosophie 105

lich in einer universellen menschlichen Selbstproduktion und damit in ihrer

Auflösung gipfelt, versucht er es zuvor noch mit einer anderen Strategie.

On the Origin of Species des britischen Naturforschers Charles Darwin er-

scheint 1859 und sorgt für großes Aufsehen. Auch Kapp kennt Darwins Theo-

rie über die Entstehung der Arten und führt sie als mögliche Erklärung für

den Ursprung des Menschen an.16 Was Kapp für seine Technikphilosophie

übernimmt, ist hingegen die Logik der Evolutionstheorie, die die Entstehung

einer Art durch die Modifikation einer vorhergehenden erklärt und die so ei-

nen Verweisungszusammenhang zwischen den einzelnen Arten erzeugt. Auf

die Genese von Technik übertragen, bedeutet das, dass jedes technische Ar-

tefakt immer schon die Weiterentwicklung einer vorangegangenen Technik

ist. Der wesentliche Punkt dabei ist, dass sich so alle technischen Artefakte

auf einen gemeinsamen Ursprung zurückführen lassen, eben auch die, für

die sich keine offensichtliche Ähnlichkeit mit der menschlichen Physis auf-

zeigen lassen. Alle technischen Artefakte, ob menschlichen Organen ähnlich

oder nicht, lassen sich so in eine evolutionäre Kette einpflegen. Innerhalb die-

ser adaptierten evolutionären Logik lässt sich dann jedes technische Artefakt

auf ein anderes zurückführen, und zwar so lange, bis eine Ähnlichkeit mit

dem Menschen plausibilisiert werden kann.

Es sind im Wesentlichen zwei Dinge, die die Übernahme des Dar-

win’schen Evolutionsmodell äußerst problematisch machen. Erstens müsste

die Adaption eines Erklärungsmodell aus dem Bereich der Biologie legiti-

miert werden. Denn dass der technische Fortschritt und die Entwicklung der

Arten der gleichen Logik folgen, ist nicht besonders wahrscheinlich und noch

weniger selbstevident. Zweitens erfolgt die Erweiterung der Bedingungen in

gewisser Weise willkürlich, weil sie ausschließlich dadurch motiviert wird,

die Organprojektion nicht einer logischen Inkonsistenz preisgeben zu müssen.

Das Ironische an dem ganzen Umstand ist, dass der systematische Nachweis

von technischer und organischer Ähnlichkeit überhaupt nur nötig ist, weil

die Organprojektion als ein epistemisches Dispositiv entworfen wird, das sich

durch die Ähnlichkeit der Entitäten trägt. Und auch wenn die Bedingungen

zur Legitimation der Organprojektion vollständig konstruiert sind, bleiben sie

trotz allem begründungsbedürftig.

Die Lage ist also alles andere als günstig. Denn wenn man das Kapp’sche

Analogieargument mit den Prämissen einer evolutionären Logik konsequent

16 Vgl. Kapp 1877, S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Riskantes Denken

zu Ende denkt, dann bedeutet das, dass der Nachweis von partieller Iso-

morphie zwischen technischen Artefakten und menschlichen Organe in der

Kapp’schen Logik überhaupt keine zwingend notwendige Bedingung mehr

ist, weil er durch die Evolutionslogik bereits aufgehoben wird.

Das ist einigermaßen paradox, aber weil die Organprojektion als ein epis-

temisches Dispositiv17 entworfen wird, müssen technische Artefakte und der

Mensch zwingend partiell isomorph sein. Gleichzeitig wird partielle Isomor-

phie dort als Bedingung aufgehoben, wo sie nicht unmittelbar nachweisbar

ist.Dann nämlich reicht der Nachweis, dass das technische Artefakt sich in ei-

ne evolutionäre Kette einpflegen lässt und somit auf ein technisches Artefakt

zurückgeführt werden kann, das zu einem Organ oder organischem System

partiell isomorph ist.

Wie diese evolutionären Ketten im Einzelnen argumentativ funktionieren

sollen, wird an anderer Stelle deutlich, nämlich wenn Kapp sich an einer

etymologischen Herleitung der Organprojektion versucht. Dort wird der »ge-

krümmte Finger der rupfenden Hand zur Sichel, die Sichel zur Sense, die

Sense zur Mähmaschine«18 usw. Das Prinzip technischen Fortschritts ist in-

nerhalb einer evolutionären Logik nicht der Bruch mit dem organischen Vor-

bild, sondern im Gegenteil eine optimierende Nachahmung. Deswegen heiß

es in den Grundlinien auch, »dass die Maschine ebenso die Fortsetzung des

Handwerkzeugs und überhaupt der Werkzeuge ist, wie diese die Fortsetzung

der Hand und der Organe.«19 So als ließe sich, eine analoge Beziehung wie

genetische Information in einer evolutionsbiologischen Kette vererben. »Jede

Fortsetzung«, weiß auch schon Kapp, »weist stets auf den Anfang zurück.«20

Um dem Ganzen noch final den faden Beigeschmack der Unzulänglich-

keit zu nehmen, wertet Kapp dann genau die technischen Artefakte normativ

auf, für die sich keine intuitiv einleuchtende Ähnlichkeit zur menschlichen

Physis einstellen will. Denn »[d]ie Projection«, so Kapp, »steht im Gegentheil

um so viel höher, als sie überwiegend wesentliche Beziehungen und Verhält-

nisse zur Anschauung bringt, die um so reiner und geistig durchsichtiger

sich darstellen, je weniger die Aufmerksamkeit durch zu grosse Treue plasti-

17 Weil das epistemische Dispositiv nicht mehr als ein Analogieschluss ist, setzt es parti-

elle Isomorphie qua Form voraus.

18 Ebd., S. 56.

19 Ebd., S. 204.

20 Ebd., S. 205.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Technikphilosophie 107

scher Ausformung abgelenkt wird.«21 Die Ähnlichkeitsnachweise werden da-

mit auf eine abstraktere Ebene verlegt und mit ihnen die Voraussetzungen

für eine legitime Analogie gleich mit. So ist das Längenmaß eine Projekti-

on des Fußes, nicht der Form, sondern der Länge wegen. Eine »[c]oncrete

Abstraktion«22 nennt Kapp das und man fängt an zu ahnen, dass die Organ-

projektion sich nicht in der Materialisierung technischer Artefakte erschöpfen

wird. Die Hierarchisierung der Projektionen nach normativen Gesichtspunk-

ten, nach Graden konkreter und abstrakter Ähnlichkeit, ist für die Organpro-

jektion natürlich völlig überflüssig – und wird im Übrigen auch nicht kon-

sequent durchgehalten – sie wertet aber genau die Technologien auf, für die

sich keine visuellen Evidenzeffekte durch eine Formanalogie erzeugen lassen.

Für den Nachweis einer notwendigen Beziehung zwischen Mensch und tech-

nischem Artefakt spielt die Qualität der einzelnen Organprojektionen natürlich

überhaupt keine Rolle. Die Aufwertung bestimmter technischer Artefakte ist

also in erster Linie der Inkonsistenz des Ansatzes geschuldet, die esmöglichst

zu kaschieren gilt.

4.2.3 Das morphologische Grundgesetz

»Es gilt zu erklären, warum wir von

zwei auf verschiedene Weise in unglei-

che Theile getheilten Ganzen, das eine

schön, das andere unschön getheilt

finden.«

Neue Lehre von den Proportionen des

menschlichen Körpers. Adolf Zeising 1854.

Für den Nachweis eines notwendigen Konnexes zwischen Mensch und tech-

nischem Artefakt argumentiert Kapp nicht ausschließlich mit der partiellen

Isomorphie der beiden Entitäten, deren Bedingungen ja bereits um eine evo-

lutionäre Technikgenese erweitert wurden, umdieBeweisführungmit Analogie

überhaupt aufrecht erhalten zu können. Als Herzstück seiner Technikphilo-

sophie soll die Organprojektion gesetzmäßigen Charakter haben, der über ei-

ne reine Akkumulation von Ähnlichkeitsnachweisen sowieso nicht hergestellt

werden kann.

21 Ebd., S. 74.

22 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Riskantes Denken

Das Modell einer evolutionären Technikentwicklung bringt die techni-

schen Artefakte untereinander zwar so in Beziehung, dass sich das eine auf

das andere zurückführen lässt – und damit innerhalb der Kapp’schen Logik

die Analogie aufrechterhält – es stellt aber erst einmal keine notwendige Be-

ziehung zum Menschen her. Was fehlt, ist ein allgemeines Prinzip, das die

Organprojektion als eine notwendige anthropologische Konstante begründet

und damit die menschliche Selbstproduktion in technische Artefakte.

Adolf Zeising, der als Begründer des Goldenen Schnitts in die Annalen ein-

gehen wird, entwickelt in seinen Schriften zur Ästhetik etwas, das er als mor-

phologischesGrundgesetz bezeichnet und das Kapp für seineOrganprojektionsthe-

se adaptiert. Das morphologische Grundgesetz beschreibt ein ideales Gestal-

tungsprinzip, eben das Proportionalverhältnis desGoldenen Schnitts. Dieser ist

bei Zeising als proportionales Grundprinzip imMenschen angelegt und spie-

gelt sich darüber hinaus in den Erscheinungen der Natur, der Kunst und der

Architektur. In Neue Lehre von den Proportionen des menschlichen Körpers von 1854

heißt es dazu:

Mehr oder minder deutlich manifestiert es [das morphologische Grundge-

setz des Menschen; M.K.] sich auch in den übrigen Formationen der Natur;

es erscheint daher nicht bloss als ein Vorrecht und Privilegium des vollkom-

mensten Geschöpfs, sondern vielmehr als ein allgemeines, alle Sphären des

Seins durchdringendes Gestaltungsprincip oder als das Ideal, welches die

schöpferische Natur bei allen ihren Bildungen erstrebt und bald mehr, bald

minder vollkommen erreicht hat.23

Als universelles Gestaltungsprinzip derNatur hat dasmorphologische Grund-

gesetz für die Organprojektion erst einmal keinerlei Relevanz, weil ihm das

Element menschlicher Selbstproduktion in ein Gemachtes fehlt, das notwen-

dige Bedingung für Kapps epistemisches Dispositiv ist. Zeisings Ausgangs-

punkt – und das lässt seinen Ansatz dann doch relevant werden- ist aber gar

nicht die Frage nach einem Gestaltungsprinzip der Natur, sondern nach ei-

ner Gesetzmäßigkeit des Formell-Schönen in der Kunst (Malerei, Skulptur,

Architektur). Denn weil Zeising nach den Gesetzmäßigkeiten des Schönen

fragt, versucht er diese zuallererst am Kunstwerk zu entwickeln. Und weil

23 Adolf Zeising [1854]. Neue Lehre von den Proportionen des menschlichen Körpers, aus einem

bisher unbekannt gebliebenen, die ganze Natur und Kunst durchdringendenmorphologischen

Grundgesetze entwickelt. Leipzig 1854, S. 321.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Technikphilosophie 109

das Kunstwerk und das technische Artefakt als Gemachtes den gleichen onti-

schen Status haben, öffnet sich das morphologische Grundgesetz für die Or-

ganprojektion. Denn zwischen einer Malerei und einem technischen Artefakt

besteht für Kapp erst einmal kein Unterschied. »Wir verstehen den Fingerzeig

des plastischen Kunstwerkes auf den Menschen«, leitet er von den Skulptu-

ren, denMalereien und den Bauten über zu den technischen Artefakten, »und

finden uns auf geradem Richtwege in dieWerkstätte des Handwerkers.«24 An

den Ausspruch des Mitbegründers der Sozialdemokratie Ferdinand Lassalle,

»dass die absolute Selbstproduktion der tiefste Punkt imMenschen sei«25 an-

knüpfend, schreibt Kapp »[d]ieser tiefste Punkt erweist sich als die Urheimath

der Kunst.«26

Zeisings Figur menschlicher Selbstproduktion in das Kunstwerk über-

nimmt Kapp dann für den Gegenstandsbereich technischer Artefakte. Dass

das, was vom Menschen ausgehend übertragen wird, in den Modellen von

Zeising und Kapp unterschiedliche Dinge sind, spielt so lange keine Rolle,

wie es ausschließlich um den Prozess der Selbstproduktion als solchen geht.

Dass die ideale Proportion bei Zeising ursprünglich im Menschen liegt,

hat allein normative Gründe, denn »[d]ass der Mensch nicht nur vermöge

seines Geistes, sondern auch von Seiten seiner Körperbildung das vollkom-

menste aller Geschöpfe ist, hat von den frühesten Zeiten als eine zweifellose,

ja religiöse Wahrheit gegolten.«27 Der Goldene Schnitt ist deswegen das Ge-

staltungsprinzip des Formell-Schönen, weil er einer angenommenen Mus-

terproportionalität des menschlichen Körpers entspricht. Zeising argumen-

tiert dabei auf unterschiedlichen Ebenen, die er am Ende ineinander zu über-

führen sucht. So leitet er das Ideale des Goldenen Schnitts auch geometrisch

bzw. arithmetisch ab; d.h., das ideale Verhältnis des Goldenen Schnitts ist ein

ideales Verhältnis, weil es ein geometrisch ideales Verhältnis ist. »Dieses Ver-

hältniss«, schreibt er, »bildet nämlich die befriedigendste harmonische Ver-

mittlung zwischen der völligen Gleichheit und einer allzu grossen Verschiedenheit

der Theile, und stellt dadurch den natürlichsten Uebergang von der Einheit

24 Kapp 1877, S. 236. Unddannweiter in der Kapp’schen Logik der Ähnlichkeit, diesmal auf

semantischer Ebene: »Der »goldene Boden desHandwerks« und der »Goldene Schnitt«

– sollte für diese Nebeneinanderstellung nur Symbolik, nicht auch Thatsache spre-

chen?« (Ebd.).

25 Ebd., S. 219.

26 Ebd.

27 Zeising 1854, S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Riskantes Denken

zur Zweiheit und Mehrheit her.«28 Um den Goldenen Schnitt dann als Prin-

zip des Formell-Schönen auszuzeichnen, argumentiert Zeising normativ. Das

geometrisch ideale Verhältnis wird als grundlegendes Gestaltungsprinzip im

Menschen nachgewiesen, das dann eben deswegen vollkommen ist, weil es

ein anthropologisches Gestaltungsprinzip ist.29 »[W]ir glauben daher«, heißt

es weiter,

die Richtigkeit unseres Gesetzes d.h. seine Übereinstimmung mit dem un-

mittelbaren und allgemeinen Schönheitsgefühl nicht besser belegen zu

können als durch den Nachweis, dass der menschliche Körper in seinem

Urtypus und in seinen vollkommneren Bildungen im Ganzen und in allen

seinen Theilen nach diesem Gesetze gegliedert ist.30

Kapp ersetzt das Formell-Schöne des Kunstwerks einfach durch das Zweck-

mäßige des technischen Artefakts. Wenn das Verhältnis des Goldenen Schnitts,

so das Argument, das prinzipielle Gestaltungsprinzip des Menschen ist, ist

der Nachweis dieser vollkommenen Proportionalität im technischen Artefakt

ein Nachweis des Prinzips eines morphologischen Grundgesetzes und damit

ein Beweis für die Organprojektion. Und so wie das Formell-Schöne relativ zur

Proportionalität bestimmt wird, so die Zweckmäßigkeit relativ zummensch-

lichen Körper. D.h., wenn das Kunstwerk dann als am schönsten empfunden

wird, je mehr es einem bestimmten proportionalen Verhältnis entspricht, so

ist das Werkzeug dann am zweckmäßigsten, je mehr es mit den Prinzipi-

en des menschlichen Körpers übereinstimmt. »Ein Werkzeug«, heißt es in

den Grundlinien, »ist eben stets umso leichter und bequemer zu handhaben,

je mehr seine Formen durch das organische Normalverhältniss [Äquivalent

zummorphologischen Grundprinzip bei Zeising; M. K.] beeinflusst waren.«31

Wenn Kapp also die Organprojektion durch die Figur der Selbstproduktion bei

Zeising affirmiert wissen will, dann ist das die Übernahme eines Konzepts,

das vor allem normativ begründet ist. Gleichzeitig ist es der Versuch, das Ge-

setzmäßige von Zeisings Ansatz gleich mit zu übernehmen. Denn die geo-

28 Ebd., S. 164.

29 Zeising ist zumindest bewusst, dass die mathematische Herleitung nicht ausreicht,

wenn er schreibt: »so bleibt uns nur noch nachzuweisen, dass die uns von der Mathe-

matik gelehrte proportionale Theilung dieselbe ist, welche auch vom unmittelbaren

Gefühl, vom unbewussten ästhetischen Tact als proportional und durch die Proportio-

nalität als schön anerkannt wird.« (Ebd., 173).

30 Ebd., S. 174.

31 Kapp 1877, S. 236.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Technikphilosophie 111

metrische Überprüfbarkeit eines grundlegenden Gestaltungsprinzips in den

Dingen suggeriert vor allem eine mathematische Evidenz, die Kapp durch

Analogien niemals erzeugen kann.

Angenommen man würde diesen Nachweis eines morphologischen

Grundgesetzes für technische Artefakte kaufen, dann würde sich zwangs-

läufig die berechtigte Frage stellen, wofür es noch der vielen Einzelanalogien

zwischen Mensch und technischem Artefakt bedarf? Die Antwort darauf

ist simpel: Das morphologische Grundgesetz ist viel zu abstrakt und un-

terkomplex, weil es lediglich ein Proportionsverhältnis beschreibt, um die

technischen Artefakte, die sich nicht über eine Formanalogie mit menschli-

chen Organen in Beziehung bringen lassen, wie etwa die Dampfmaschine

oder die Telegrafie, zu fassen. Denn das morphologische Grundprinzip kann

sich als geometrisches Proportionalverhältnis eben nur an der Form abar-

beiten. Das hindert Kapp allerdings nicht daran, es als ein grundlegendes

Prinzip zu begreifen und damit als einen Beweis für das Analogieverhältnis

zwischen Mensch und technischem Artefakt.

4.2.4 Das Unbewusste der Projektion

Die Paradoxie der Organprojektion ist es, dass sie als Prinzip von Technikge-

nese zeitlich vor der menschlichen Selbsterkenntnis situiert ist. Der Mensch

erkennt sich nicht zuerst selbst und projiziert sich dann mithilfe dieses Wis-

sens in technische Artefakte, sondern das Wissen über die technischen Arte-

fakte steht in der Logik derOrganprojektion logisch notwendig vor dermensch-

lichen Selbsterkenntnis. Das erzeugt den eigenartigen Umstand, dass der

Mensch im Artefakt ein Prinzip realisiert, das er an sich selbst nicht erkennt.

Und so seltsam das Ganze ist, ist diese rückwärtsgewandte Figur mensch-

licher Selbsterkenntnis zuallererst Voraussetzung dafür, technischen Arte-

fakten epistemische Bedeutung zuzuschreiben. Wäre der Vorgang von der

Selbsterkenntnis hin auf die Genese technischer Artefakte gerichtet, wäre er

äquivalent zu dem, was man gegenwärtig unter dem Begriff Bionik fasst. An

deren Definition zeigt sich aber, warum ein Richtungswechsel im epistemi-

schen Gefüge für die Grundlinien fatal wäre. »Unter Bionik«, heißt es nämlich

im VDI 6220 Blatt 1,

werden Forschungs- und Entwicklungsansätze verstanden, die ein techni-

sches Anwendungsinteresse verfolgen und auf der Suche nach Problemlö-

sungen, Erfindungen und Innovationen Wissen aus der Analyse lebender

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Riskantes Denken

Systeme heranziehen und dieses Wissen auf technische Systeme übertra-

gen. Der Gedanke der Übertragung von der Biologie zur Technik ist dabei

das zentrale Element der Bionik.32

Die Übertragung von Wissen über lebendige Organismen oder Systeme auf

Technologien ist ja überhaupt nur möglich, wenn man dieses Wissen bereits

hat. Technischen Artefakten kann in einem so ausgerichteten Modell, keine

Erkenntnis generierende Bedeutung zukommen. Und auch wenn Kapp sich

über die Optimierung technischer Artefakte durch eine Annäherung an das

menschliche Vorbild auslässt, würde ein grundlegender Richtungswechsel die

Pointe der Organprojektion, die epistemische Figur, vollständig auflösen.

Man könnte argumentieren, dass die Organprojektion deswegen ein un-

bewusster Vorgang ist, weil der Prozess der Erfindung einen weitestgehend

blinden Fleck beschreibt. Die menschliche Selbstproduktion als einen un-

bewusst ablaufenden Prozess auszuzeichnen, wäre dann ein Notbehelf, um

nicht in die Verlegenheit zu geraten, etwas erklären zu müssen, das für den

Menschen rational schlicht nicht zugänglich und damit prinzipiell nicht ver-

stehbar ist. Das mag sicher der Fall sein, ist aber nicht der Grund für das

Unbewusste der Organprojektion.

Am Ende des 19. Jahrhunderts stellen die Grundlinien den Versuch dar, den

Objektbereich der Technik in das Bezugssystem der Kulturwissenschaften zu

integrieren. Technische Artefakte haben eine hohe soziokulturelle Relevanz

und es ist nur folgerichtig, dass man ihre Bedeutung auch über einen rein

materiellen Status zu theoretisieren versucht. Deswegen ist auch nicht die

Tatsache problematisch, dass Kapp den technischen Artefakten einen expo-

nierteren Status in den Geisteswissenschaften einräumt, sondern wo und wie

er diesen konstituiert, nämlich in der menschlichen Selbsterkenntnis durch

Analogien. Technische Artefakte haben bei Kapp keinen kulturellen, sondern

gleich einen epistemischen Status und diesen würden sie mit einem Schlag

verlieren, wenn die Projektion nicht unbewusst wäre. Es liegt also nahe, dass

in der Theoriekonstitution der Grundlinien die unbewusste Projektion nicht

auf eine mangelnde Erklärbarkeit von erfinderischen Vorgängen zurückzu-

führen ist, sondern schlicht demUmstand geschuldet, dass die Technik durch

eine bewusste Projektion ihrer epistemologischen Bedeutung beraubt würde.

32 VDI Verein Deutscher Ingenieure (Hg.): VDI 6220 Blatt 1 Bionik – Konzeption und Strate-

gie – Abgrenzung zwischen bionischen und konventionellen Verfahren/Produkten, 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Technikphilosophie 113

Die, durch das Unbewusste ermöglichte und vom technischen Artefakt

auf den Menschen gerichtete Episteme, sieht Kapp im Übrigen auch schon in

Zeisings Neue Lehre von den menschlichen Proportionen angelegt. Hier zeigt sich

dann schlussendlich auch die absolute Verweigerung Kapps, den Ansatz in die

andere Richtung zu denken. »Erst aus der retrospectiven Beglaubigung durch

Kunstthatsachen«, so Kapp, »ist das Proportionalgesetz als anerkannt organi-

sches Princip hervorgegangen.«33Worauf der Hegelianer hier hinauswill, ist,

dass das morphologische Gesetz nur retrospektiv durch die Anschauung am

Kunstwerk erkannt werden kann. Der Mensch registriert die proportionale

Gesetzmäßigkeit seines Körpers erst, nachdem er sie am Kunstwerk gesehen

hat. Das ist exakt die epistemische Figur der Organprojektion. Diese hegeliani-

sche Figur liegt bei Zeising zwar nicht in Form menschlicher Selbsterkennt-

nis vor, aber in der Erkenntnis einer gesetzmäßigen Proportionalität. Und

so wie die Organprojektion unbewusst ist, muss das morphologische Grund-

prinzip eben auch unbewusst bzw. intuitiv ablaufen, denn sonst gäbe es kei-

nen Grund, warum vor Zeising niemand darauf gekommen ist. So heißt es

dann auch bei ebendiesem, »dass also der schaffende Geist des Künstlers un-

willkührlich und unbewusst zu einermehr oderminder getreuen Innehaltung

dieses Urgestaltungsprincipes hingetrieben ist.«34

4.3 Die Konstitution der Organprojektion

Was bleibt von der Organprojektion, würde man die Analogie aus der

Kapp’schen Technikphilosophie subtrahieren? Nicht allzu viel. Die Analogie

zwischenMensch und technischen Artefakten konstituiert und begründet die

Organprojektionsthese vollständig. Kapps Argument dafür, dass technische Ar-

tefakte die entscheidende Stelle in einem epistemischen Dispositiv besetzen,

ist schlicht die angenommene Ähnlichkeit zwischen einigen menschlichen

Organen und technischen Artefakten. Tatsächlich kommt er damit aber nie

über den Nachweis arbiträrer Ähnlichkeitsbeziehungen hinaus. Die Notwen-

digkeit, die Kriterien für Ähnlichkeit sukzessive zu erweitern, zeigt zudem,

wie unzureichend und wenig überzeugend die Begründung mithilfe der

Analogie ist. Und es zeigt auch, dass der Bedingungshorizont nahezu un-

33 Kapp 1877, S. 218.

34 Zeising 1854, S. 393.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Riskantes Denken

begrenzt erweitert werden kann, ohne dass die Evidenzeffekte groß gestört

würden.

Wie sich bereits an dem Erklärungsmodell mithilfe von Analogie bei Steg-

müller gezeigt hat, kann eine tatsächliche Isomorphie immer erst retrospek-

tiv erkannt werden. Dann also, wenn man die Gesetzmäßigkeiten beider En-

titäten bereits kennt. Und exakt von diesem Standpunkt aus konstruiert Kapp

seine Organprojektion. Die Ähnlichkeitsnachweise sind ja überhaupt nur mög-

lich, weil die Eigenschaften, die die Analogien zwischen den Entitäten le-

gitimieren, bereits bekannt sind. Die Organprojektion ist also kein epistemi-

sches Dispositiv, zumindest keins, das einen theoretischen Wert hätte, son-

dern vielmehr eine normative Figur, die für die Technik Bedeutung und Sinn

generieren soll, um sie einem geisteswissenschaftlichen Bezugssystem theo-

retisch zu öffnen.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik

»Nicht die Erfindung der Atombombe ist das entscheidende technische Er-

eignis unserer Epoche«, schreibt Max Bense 1955 im Vorwort zu Louis Couffi-

gnals LesMachines á Penser (dt.Denkmaschinen), »sondern die Konstruktion der

großen mathematischen Maschinen, die man vielleicht mit einiger Übertrei-

bung, gelegentlich auch Denkmaschinen genannt hat.«1 Ob die Bezeichnung

des Computers als Denkmaschine eine Übertreibung ist, hängt dabei mehr da-

von ab, was man unter Denken versteht und weniger von den tatsächlichen

Eigenschaften der Maschine selbst. Unter den Prämissen der Kapp’schen Or-

ganprojektionwird mit Auftauchen des Computers bzw. der rechnenden Auto-

maten, für eine der letzten bis dahin genuinmenschlichen Fähigkeit, die Ana-

logie zu einem technischen Artefakt bemüht. Kognitive Prozesse, so die An-

nahme, lassen sich prinzipiell in apparativ-mathematische übersetzen. Das

Neue an den apparativen Maschinen ist, dass sie keine Kraftmaschinen sind,

sondern rechnende und sich bis zu einem gewissen Grad selbststeuerndeMa-

schinen, die die Differenz zwischen einem Ist- und einem Soll-Zustand regis-

trieren und minimieren.

Der Impuls für die Einschreibung des Technisch-Apparativen in das

menschliche Denken und Handeln erfolgt vonseiten der Mathematiker,

Physiker und Ingenieure. Kybernetik heißt die neue Wissenschaft, die Erklä-

rungsmodelle für Steuerungs- und Regelungsmechanismen in dynamischen

Systemen entwirft. »The word cybernetics«, schreibt ihr Begründer, der

Mathematiker Norbert Wiener im November 1948,

is taken from the Greek kybernetes, meaning steersman, through the Latin

corruption gubernator, came the term governor, which has been used for a

1 Max Bense [1955]. Vorwort. In: Luis Couffignal. Denkmaschinen. Stuttgart 1955, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Riskantes Denken

long time to designate a certain type of control mechanism […]. The ba-

sic concept […] is that of a feedback mechanism, which is especially well

represented by a steering engine of a ship.2

Die Kybernetik, die alsTheorie der Regelungs- und Steuerungsprinzipien von

Maschinen von der Sache her eigentlich eine technotheoretische Disziplin

ist, versteht sich bereits zu Beginn als eine Theorie, die für Maschinen und

Menschen gültig ist. Der Brückenschlag in humanwissenschaftliches Terrain

muss überraschen, weil Regelungs- und Steuerungsprinzipien für gewöhn-

lich nach technischen Ansätzen verlangen. Technologien müssen verstanden

werden und dafür braucht es funktionierende Erklärungsmodelle und keine

Deutungen aus einemmetaphysischen Überbau heraus. Auf der anderen Sei-

te erschien die Übertragung naturwissenschaftlicher oder genauermathema-

tisch-physikalischer Erklärungsmodelle auf genuin humanwissenschaftliches

Terrain, nämlich den Menschen als soziales und kognitives Wesen, am An-

fang für verschiedene Forschungsrichtungen vielversprechend. Funktioniert

hat die Übernahme eines technischen Paradigmas in die anthropologische

Soziologie allerdings nicht.

Am Ende ist die Kybernetik nicht nur an ihren eigenen Ansprüchen ge-

scheitert, sondern auch an den Objekten selbst, die sich oftmals als unzu-

gänglich für ein kybernetisches Erklärungsmodell erwiesen. Selbst in ihrer

Hochphase, den 1950er bis 1970er Jahren, hat es die Kybernetik nicht zu einer

universitären Institutionalisierung gebracht.3 Indessen hat sie allerdings eine

unheimliche Faszination auf Forscher unterschiedlichster Disziplinen ausge-

übt. »An diesen Visionen von gestern«, so Claus Pias über kybernetisch be-

einflusste Forschung, »irgendwo zwischen science fiction und science fact, lässt

sich ablesen, was diese Zeit der Kybernetik einmal geträumt hat.«4 Irgend-

wann aber ist auch der schönste Traum ausgeträumt und so wurden auch die

kybernetischen Visionen irgendwann geerdet.

Als Theorie ist sie am Ende zerpflückt und von wesentlich differenzierte-

ren Forschungsansätzen überschrieben worden, für die sie sich dahingehend

2 Norbert Wiener [1948]. Cybernetics. In: Scientific American Vol.179 Nr.5, Nov. 1948, S. 14-

19, hier: S. 14 (Herv. i. O.).

3 Vgl. Claus Pias [2004b]. Zeit der Kybernetik–Eine Einstimmung. In: ders. (Hg.). Cybernetics

– Kybernetik. Die Macy-Konferenzen 1946-1953, Bd. 2: Essays und Dokumente. Zürich 2004,

S. 9-42, hier: S. 9.

4 Claus Pias [2004a]. Der Auftrag. Kybernetik und Revolution in Chile. Daniel Gethmann,

Markus Stauff (Hg.). Politiken der Medien. Zürich/Berlin 2004, S. 131-153, hier: S. 135.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 117

als heuristisch fruchtbar erwiesen haben mag. In der Praxis sah es so aus,

als ob sich einzelne Disziplinen nur genommen haben, was sie für verwert-

bar hielten, ohne gleich das kybernetische Programm als Ganzes zu adaptie-

ren. Zwar lässt dieser Umstand auf eine gewisse Anschlussfähigkeit schlie-

ßen, diese steht aber in einer auffälligen Diskrepanz zu einem tatsächlich

erkennbaren erkenntnistheoretischen Potenzial, so dass die meisten dieser

wissenschaftlichen Ansätze wieder fallengelassen wurden.5

Die starke Wirkung, die die Kybernetik auf den wissenschaftlichen Be-

trieb entfalten konnte, steht damit in keinem Verhältnis zu ihrem tatsächli-

chen methodischen und theoretischen Potenzial, das sie für die Wissenspro-

duktion einzelner Disziplinen hatte. Dass die kybernetische Theorie eine so

große Suggestionskraft hatte, ist sicher auch dem didaktischen KönnenWie-

ners zu verdanken. Ohne dessen Fähigkeit Evidenzeffekte zu erzeugen, wo

allenfalls Metaphern und Analogien existieren, hätte die Kybernetik wohl nie

die breite wissenschaftliche Beachtung erfahren und wäre nie zu so einem

schillernden Wissenschaftsmythos geworden.

Die Schwierigkeiten, die die Kybernetik als epistemologisches Modell

hat, schreiben sich bereits in ihre Theoriebildung ein. Ursache dafür ist das

theoriekonstituierende Vorgehen, ein Modell zu generieren, das sich nicht

am eigenen Gegenstand entwickelt, sondern entlang der Analogie zwischen

Mensch und Maschine. Rückblickend hätte die Kybernetik das Terrain der

Technik nicht verlassen sollen, dann hätte sie zwar an Suggestionskraft

verloren, wäre ihrem Gegenstand aber vermutlich gerechter geworden.

Denn tatsächlich besteht ja Bedarf, die rechnenden und halbautomatischen

Apparate auch theoretisch zu erfassen. Dass ein solch restriktiver Zugang

aber von Anfang an nicht vorgesehen war, liest sich bereits im Titel des

kybernetischen Gründungsdokuments: Cybernetics. Or Communication and

Control in the Animal and the Machine (1947). Die Kybernetik ist damit bereits

in ihrer Grundlegung als Erklärungsmodell für die Technik, und wenn nicht

explizit für den Menschen, so doch zumindest für Lebewesen konzipiert.

Kurz nach der Veröffentlichung von Wieners Cybernetics erscheint im

Scientific American ein kurzer Artikel, in welchem die interdisziplinäre For-

schungsrichtung, die nach dem griechischen Wort für steuern benannt ist,

5 Ein Beispiel für ein besonders ambitioniertes und gleichzeitig spektakuläres Unterfan-

gen ist der Versuch der Rettung Chiles durch das kybernetische Projekt Cybersyn. (Vgl.

ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Riskantes Denken

in ihren Kernpunkten zusammengefasst wird. »Cybernetics«, heißt es da zu

Beginn:

is a word invented to define a new field in science. It combines under a

heading the study of what in human context is sometimes loosely described

as thinking and in engineering is known as control and communication. In

other words, cybernetics attempts to find the common elements in the func-

tioning of automatic machines and of the human nervous system, and to

develop a theory which will cover the entire field of control and communi-

cation in machines and in living organisms.6

Was hier kurzgeschlossen wird, ist von anthropologischer Seite eine ziem-

lich vage Auffassung von dem, was man gemeinhin als Denken bezeichnet,

mit dem, was man technisch gesprochen Signalübertragung nennen würde,

das Wiener aber lieber mit dem Begriff Kommunikation belegt. Diese vage

Begriffsverwendung ist bei Wiener durchaus gewollt, denn die semantische

Übertragung von Begriffen aus einem Bereich in einen anderen wird zu kei-

nem Zeitpunkt begründet, geschweige denn werden die Begriffe genauer be-

stimmt. Diese semantischen Kaschierungen haben den Effekt, dass sie einen

gemeinsamen terminologischen Grund schaffen, der die Suggestion erzeugt,

dass die Begriffe in den beiden Bezugssystemen dieselbe Bedeutung hätten.

Mit diesemhypothetischen Programmziehtmit der Kybernetik zu Beginn

des Zweiten Weltkrieges etwas in die wissenschaftliche Wahrnehmung ein,

das man mit Pias als eine »ontologisch[e] Unruhe«7 oder »epistemisch[e] Er-

schütterung«8 bezeichnen kann. Ursache dieser Unruhe ist weniger der über-

aus ambitionierte Anspruch eine Universalwissenschaft für alle dynamischen

Systeme zu sein als der damit notwendig einhergehende Verlust einer eindeu-

tigen methodischen Unterscheidbarkeit von Mensch und Maschine. Und weil

der denkende Mensch und die kommunizierende Maschine letztlich infor-

mationsverarbeitende Systeme sind, und sich das eine praktisch im anderen

auflösen lässt, wird der Unruhe noch die Attribuierung ontologisch zugefügt.

Die Kybernetik ist eine Theorie, die den wissenschaftlichen Zeitgeist der

ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts internalisiert hat und eine, die das Rad

6 Wiener 1948, S. 14.

7 Claus Pias [2003].Unruhe und Steuerung. Zum utopischen Potential der Kybernetik. In: Jörn

Rüsen, Michael Fehr (Hg.). Die Unruhe der Kultur. Potentiale des Utopischen. Weilerswist

2003, S. 2. URL: https://www.uni-due.de/∼bj0063/texte/utopie.pdf.

8 Pias 2004b, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/
https://www.uni-due.de/


5. Kybernetik 119

nicht neu erfindet, sondern aus einer Fülle bereits bestehender interdiszi-

plinärer Ansätze schöpft. Nachrichtentechnik, Behaviorismus, Kommunika-

tionstheorie, Quantenphysik, Physiologie, Psychologie und Philosophie. Die

Kybernetik bedient sich großzügig an bestehenden Modellen, Erklärungsan-

sätzen und Argumentationsfiguren, um ihr eigenes Theoriegebilde zu gene-

rieren. Interdisziplinarität kann fruchtbar sein, sollte sich aber auf die Ebe-

nen beschränken, auf denen sie funktioniert. Die Übertragung von Erklä-

rungsmodellen aus einemBezugssystem in ein anderes setzt immer auch vor-

aus, dass die Objekte den Bedingungen des übertragenen Erklärungsmodells

genügen. Die Länge einer Strecke lässt sich nicht mit einer Waage messen.

Die Notwendigkeit eines interdisziplinär generierten und interdisziplinär

funktionierenden Paradigmas setzt die Annahme voraus, dass der neue Typ

von Maschine von qualitativ so anderer Art ist, dass er mit den bestehenden

Methoden und Epistemen der Naturwissenschaft nicht zu fassen ist und ei-

ner ontologischenNeubestimmung bedarf. Bense spricht 1951 von einer »neu-

en Seinsart der Technik«9, denn die neuenMaschinen können rechnen, kom-

munizieren und wahrnehmen und haben mit ihren Sensoren, Speichern und

Selbststeuerungsmechanismen mit den rein mechanischen Maschinen eines

Descartes oder La Mettries nichts mehr gemein. »[W]e deal with automata

effectively coupled to the external world«, so Wiener, »not merely by their en-

ergy flow, their metabolism, but also by a flow of impressions, of incoming

messages, and of the actions of outgoing messages.«10

5.1 Eine kybernetische Notwendigkeit?

Retrospektiv sieht es oft so aus, als ob die Entstehung eines Paradigmas schon

lange in der Luft gelegen hätte. So als ob die junge Computertechnik in der

ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts eine kybernetische Sicht auf die Welt ge-

radezu erzwungen hätte und als ob wissenschaftliche Theorie immer die lo-

gische Konsequenz aus einem bestimmten historischen Zustand wäre. Den

kybernetischen Schulterschluss der Technik mit dem Menschen erklärt sich

9 Max Bense [1951]. Kybernetik oder die Metatechnik einer Maschine. In: ders. Ausgewähl-

te Schriften Bd.2, Philosophie der Mathematik, Naturwissenschaft und Technik. Stuttgart/

Weimar 1998, S. 429-446, hier: S. 446.

10 Norbert Wiener [1948]. Cybernetics or Control and Communication in the Animal and the

Machine. Cambridge 19852, S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Riskantes Denken

Peter Galison dann auch so, dass »[i]f human do not differ from machines

from the ›scientific standpoint‹, it is because the scientific standpoint of the

1940s was one of man-machines at war.«11 Die Vorstellung einer militärischen

Mensch-Maschine-Verbindung mag eines der leitenden Bilder für die jun-

ge Disziplin gewesen sein, bemerkenswerter ist aber etwas anderes: Denn

den wesentlichen Unterschied, den die Kybernetik zwischen den rein mecha-

nischen Maschinen und den kybernetischen Maschinen sieht, ist überhaupt

kein technischer. Das Alleinstellungsmerkmal der kybernetischen Maschinen

ist vielmehr, dass ihnen genuin menschliche Fähigkeiten zugeschrieben wer-

den können.

Die damit implizierte Auflösung einer klaren Unterscheidung zwischen

Mensch undMaschine, dient als Hauptargument für die Notwendigkeit eines

neuen Paradigmas. Nicht die Unerklärbarkeit der maschinellen Technik initi-

iert also das kybernetische Unterfangen, sondern eine veränderte Bedeutung,

die man den neuenMaschinen über die Analogie mit demMenschen gibt. Die

Notwendigkeit für ein kybernetisches Programm ist das Ergebnis einer on-

tologischen Neustrukturierung, deren methodische Mittel in der universalen

Sprache der Kybernetik liegen.

Die Frage nach der tatsächlichen Notwendigkeit für ein kybernetisches

Paradigmas mag im ersten Moment pedantisch erscheinen, tatsächlich ist sie

aber gar nicht so unwichtig. Denn Maschinen sind zuallererst einmal physi-

kalisch-mechanische Phänomene und damit grundsätzlich kausal beschreib-

bar; d.h., ein aus tradierten Gesetzen generiertes Erklärungsmodell wäre nur

dann grundsätzlich ineffektiv, wenn die neuenMaschinen Eigenschaften auf-

weisen, die sich nicht mehr in kausal-physikalischen Strukturen beschreiben

lassen, auch wenn diese von statistischer Art sind. Nur dann wäre ein metho-

dologischer Wechsel nötig und sinnvoll.

Kybernetische Maschinen sind ihrer Definition nach durch Feedback

gesteuerte Maschinen und die entscheidende Frage ist, ob diese Eigenschaft

noch mit herrschenden Paradigmen erfasst werden kann. In Cybernetics

schreibt Wiener: »Another example of a purely mechanical feedback system

– the one originally treated by Clerk Maxwell – is that of the governor of a

steam engine, which serves to regulate its velocity under varying conditions

11 Peter Galison [1994]. The Ontology of the Enemy. Norbert Wiener and the Cybernetic Vision.

In: Critical Inquiry Vol. 21, No. 1, Chicago Autumn 1994, S. 228-266, hier: S. 252.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 121

of load.«12 Der Verweis auf ein rein mechanisches Feedback suggeriert,

dass es Maschinen gibt, die über andere Arten von Feedback laufen und

sich deswegen einem kausal-mechanischen Erklärungsmodell systematisch

verweigern. Tatsächlich findet sich in Cybernetics kein einziges Beispiel einer

selbstregulierenden Maschine, die nicht durch ein physikalisches Feedback

gesteuert würde, mit Ausnahme des Menschen. Hieran schließt auch die

Tatsache – und das ist aus logischer Sicht ziemlich banal – dass alle genuin

menschlichen Fähigkeiten, die man auf die Maschine überträgt, zumindest

theoretisch technisch interpretiert werden können. Die Zuschreibung konno-

tiert also zugleich den Begriff, was durch Reduzierung auf partielle Merkmale

geschieht. D.h., unter Denken versteht die Kybernetik dann die neuronalen

bzw. kognitiven Prozesse, die sich technisch interpretieren lassen.

In der Kybernetik zielt der Schulterschluss mit dem Menschen weniger

auf ein Erklärungsmodell für die Maschine als auf eine Deutungshoheit für

die Humanwissenschaften. Denn welche genuin menschlichen Fähigkeiten

sind es, die den neuen Maschinen zugeschrieben werden? Rechnen, wahr-

nehmen, kommunizieren etc., aber nicht in ihrer eigentlichen Bedeutung,

sondern als Begriffsanalogien, die verschleppt werden. Dann stellt sich aber

tatsächlich die Frage, wie sich die maschinellen Eigenschaften technisch rea-

lisieren und ob diese Realisationen nicht erschöpfend durch einen eindeutig

mechanisch-physikalischen Begriffsapparat fassbar sind.

Wenn also nach den Unruhen des Zweiten Weltkrieges mit der Kyber-

netik eine ontische Unruhe in das wissenschaftliche Verständnis ontologischer

Eindeutigkeit einzieht, dann ist diese Unruhe weniger einem neuen Typ von

Technik geschuldet als vielmehr dem durch die Kybernetik erzeugten Tech-

nikverständnis.

12 Wiener 1948, S. 97. Und weiter heißt es da: »On the original form designed by Watt,

it consists of two balls attached to pendulum rods and swinging on opposite site on

a rotating shaft. They are kept down by their own weight or by a spring, and they are

swung upward by a centrifugal action dependent on the angular velocity of the shaft.

They thus assume a compromise position likewise dependent on the angular velocity.

This position is transmitted by other rods to a collar about the shaft, which actuates a

member which serves to open the intake valves of the cylinder when the engine slows

down and the balls fall, and to close them when the engine speeds up and the balls

rise.«

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Riskantes Denken

5.2 Kybernetische Universalitätsansprüche

Die Kybernetik macht nicht beim einzelnen Menschen als kognitiv handeln-

dem System halt, sondern wächst sich zu einerTheoriemit einem universalen

Anspruch aus, mit der jedes durch Feedback gesteuerte dynamische System

beschreibbar sein soll. Den Anspruch auf Universalität generiert die Kyber-

netik durch die Höhe des Abstraktionsniveaus, indem durch einen Schema-

tismus die Unterscheidbarkeit von Entitäten, wenn sie sich denn als Systeme

darstellen lassen, die durch Regelungs- und Steuerungsmechanismen organi-

siert sind, prinzipiell aufgehoben wird. Das bedeutet aber auch, dass sich ein

kybernetisches Paradigma prinzipiell über eine Generalisierung qua Schema-

tisierung begründet, wodurch die Analogie zwischen Mensch und Maschine

für die kybernetische Theoriebildung prinzipiell überflüssig wäre. Denn ein

Formalismus abstrahiert weitestgehend von den qualitativen Eigenschaften,

womit die konkrete Umsetzung ignoriert werden kann. Ob soziales, techni-

sches, organisches, wirtschaftliches oder politisches System, wenn es sich in

ein durch Feedback reguliertes System schematisieren lässt, fällt es in den

Gegenstandsbereich der Kybernetik und kann mit deren Episteme gnadenlos

traktiert werden. Das Versprechen universeller Applizierbarkeit einer Epis-

teme sollte grundsätzlich misstrauisch stimmen, denn es setzt voraus, dass

ein Erklärungsmodell so allgemein, und d.h., so abstrakt ist, dass es äußerst

heterogene Phänomene fassen kann und dass es gleichzeitig konkret genug

ist, um über ein Mindestmaß an Erklärungspotenzial zu verfügen. Zwei Kri-

terien, die selten gleichzeitig erfüllt sind.

Weil die Kybernetik ihre Objekte auf eine einfache schematische Darstel-

lung reduziert, spielt es in der Konsequenz natürlich überhaupt keine Rolle

mehr, wie sich die einzelnen Systeme physisch realisieren. So kommt Geert

Keil auch zu der Behauptung, dass sich »[d]er Einschluß des Menschen«, in

das kybernetische und später auch das systemtheoretische Programm, »nur

als Nebenprodukt des universalistischen Anspruches [ergibt], welcher durch

die strukturelle Isomorphie von basalen Relationen, die in verschiedenen Sys-

temen realisiert sind, begründet ist.«13 Das ist ein wichtiger Punkt, weil unter

einem universalistisch angelegten Paradigma die einzelnen Einschlüsse von

Objekten das Nebenprodukt einer systematisch durch Abstraktion erzeug-

ten, strukturellen Isomorphie sind. Umso bezeichnender ist deswegen auch

13 Geert Keil [1993]. Kritik des Naturalismus. Berlin/New York 1993, S. 148.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 123

das Auftauchen der Mensch-Maschine-Analogie, weil sie aus formallogischer

Sicht für die Kybernetik eigentlich völlig überflüssig ist.

Im Folgenden wird gezeigt, dass die strukturelle Isomorphie, auf die sich

das kybernetische Paradigma gründet, erst über die Analogie von Mensch

und Maschine konstruiert wird; d.h., der Einschluss des Menschen ist nicht

das Ergebnis eines universalen Formalismus, sondern sein Konstituens. So

verstanden ist die Mensch-Maschine-Analogie nicht länger das Ergebnis der

Universalisierung, sondern eine Instrumentalisierung von Ähnlichkeitsbezie-

hungen, die das Potenzial hat, einen Formalismus in denHumanwissenschaf-

ten zu etablieren. Hans Lenk spricht, mit Bezug auf Karl Steinbuchs Automat

und Mensch (1961), von der Kybernetik als einem »trojanische[n] Pferd der ex-

akten Grundlagenanalyse«, das »in die Geisteswissenschaften eindringt und

dem Gastgeber Erfolglosigkeit vorhält.«14

Die Lage erinnert an die des Mechanizismus, der durch einen metaphysi-

schen Materialismus die Analogie von Mensch undMaschine eigentlich über-

flüssig werden ließ. Allerdings ist die Begründungsstrategie der kyberneti-

schen Theoriebildung komplexer, was die Dichte ihrer Verweise und Über-

tragungen betrifft. Während der Mechanizismus den Menschen von der Ma-

schine aus denkt und Kapp eindeutig einen anthropologischen Maßstab an

Technik anlegt, denkt die Kybernetik den Menschen zwar von der Technik

her, entwickelt ihre Erklärungsmodelle aber gleichzeitig aus anthropologi-

schen Bezugssystemen heraus. So schreiben Wiener und der Physiologe Ar-

turo Rosenblueth 1950 in ihrem kurzen Philosophy of Science-Artikel Purposeful

andNon-Purposeful Behavior abschließend: »We believe thatman and other ani-

mals are like machines from the scientific standpoint because we believe, that

the only fruitful methods for the study of human and animal behavior are the

methods applicable to the behavior of mechanical objects as well.«15Während

die Kybernetik ihre Erklärungsmodelle mithilfe einer anthropologischen Re-

ferenz entwickelt, wird der Mensch von der Technik her gedacht. Damit das

möglich ist, muss es entweder eine tatsächliche Schnittmenge für die beiden

Objektklassen geben oder aber es muss zumindest eine solche angenommen

werden. Die Schnittmenge bildet dabei die partielle Isomorphie ab, womit sie

14 Hans Lenk [1971]. Kybernetik. Provokation der Philosophie. In: ders. Philosophie im techno-

logischen Zeitalter. Stuttgart 1971, S. 72-107. URL: https://www.vordenker.de/vgo/lenk_k

ybernetik-provokation-philosophie.pdf, hier: S. 2.

15 Arturo Rosenblueth, Norbert Wiener [1950]. Purposeful and Non-Purposeful Behavior. In:

Philosophy of Science Vol.17, Nr.4 (Oktober 1950), S. 318-326, hier: S. 326.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
https://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf


124 Riskantes Denken

immer nur Teilbereiche der jeweiligen Objektmengen fasst, weswegen solche

Erklärungsmodelle meist sehr restriktiv sind. Weil der Mensch und die Ma-

schine aber nicht zwingend über eine solche Schnittmenge verfügen, muss

die Kybernetik diese zuallererst erzeugen. Dafür bedient sie sich zweier Stra-

tegien: Die erste ist es, die Entität Mensch von der Technik her zu konzipieren

und die zweite, mithilfe von Begriffsanalogien wie Kommunikation, Verhalten

und Information die Unterschiede zwischen den Entitäten Mensch und Ma-

schine aufzuweichen und dadurch eine Einheit von Eigenschaften zu schaf-

fen, die die methodologische Übertragung von einem Wissensgebiet in das

andere rechtfertigen soll.

5.3 Norbert Wieners Cybernetics

»If I were to choose a patron saint for

cybernetics out of the history of science,

I should have to choose Leibniz.«

Cybernetics. Norbert Wiener 1948.

Wieners Cybernetics or Control and Communication in the Animal and the Machine

von 1948 gilt bis heute als der Gründungstext der Kybernetik. Ein Text, der –

wie Wiener selbst zwei Jahre später in der populärwissenschaftlicheren Ver-

sionTheHuman Use of Human Beings (1950) einräumt – »a more or less techni-

cal book«16 ist. Zugleich ist es ein sehr mathematisches Buch, ein Umstand,

der nicht sonderlich überrascht, denn Wiener ist in erster Profession Ma-

thematiker. Ein Mathematiker, dem durch den Lauf der Geschichte auch ei-

ne pragmatisch ingenieurswissenschaftliche Sicht auf die Dinge abverlangt

wird. Denn im ZweitenWeltkrieg gehört er neben wissenschaftlichen Größen

wie Vannevar Bush, Robert Oppenheimer, John von Neumann, Richard Feyn-

man und vielen weiteren zur hochkarätigen Riege von Wissenschaftlern, die

innerhalb von US-amerikanischmilitärischen Forschungsprogrammen damit

beauftragt sind, Kriegstechnologie zu entwickeln.

Vor dem Hintergrund militärischer Großprojekte, die ja immer auch

über die notwendige finanzielle Potenz verfügen, entsteht das kybernetische

Programm, das nicht nur durch einen epistemologischen Anspruch, sondern

16 Norbert Wiener [1950]. The Human Use of Human Being. Cybernetics and Society. London

1989, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 125

ebenso von der pragmatischen Hoffnung getragen wird, in der Analogie von

Mensch und Maschine eine systematische Problemlösungsstrategie gefun-

den zu haben. So schreibt Wiener in Cybernetics über ein Treffen mit dem

Logiker Walter Pitts: »From that time, it became clear to us that the ultra-

rapid computing machine, depending as it does on consecutive switching

devices, must represent almost an ideal model of the problems arising from

the nervous system.«17 Bei Steinbuch heißt es 1961: »Mit den Erfahrungen

an technischen Systemen können viele Eigenschaften organischer Systeme,

auch des menschlichen Denkapparats, erklärt werden.«18 Und etwas später

im Text: »Den Leistungen, die heute von Automaten vollbracht werden […],

denen hätte vor einem Menschenalter niemand die Kennzeichnung ›intel-

ligent‹ versagt. Der Ingenieur, der solche Leistungen synthetisch erzeugt,

hat ein unbestreitbares Recht, über geistige Funktionen mitzureden.«19

Steinbuchs Forderung hat sich nicht bewahrheitet. Bereits in den 1960er

Jahren musste man ernüchtert feststellen, dass Ingenieure reichlich wenig

zu dem Verständnis neuronaler Prozesse beizutragen hatten.

So beginnt Wiener, der während des Krieges zusammen mit dem Mathe-

matiker und Ingenieur Julian Bigelow an einem Projekt zur feindlichen Flug-

abwehr arbeitet, seine Cybernetics mit eben jenem Narrativ, das von Maschi-

nen handelt, die plötzlich menschliche Fähigkeiten haben (müssen)20 oder

wie Steinbuch es später in Automat und Mensch formuliert, »die maschinelle

Realisierung von Funktionen, die bisher ausschließlich dem Menschen vor-

behalten waren.«21 Das Narrativ von Maschinen, die in Kriegszeiten mensch-

liche Fähigkeiten entwickeln, ist natürlich rein normativ, bezeugt aber, wel-

chen Stellenwert man den Apparaten von vorneherein gewillt ist einzuräu-

men. Und wenn damit das Ziel verfolgt wird, technischen Artefakten eine

17 Wiener 1948, S. 14. Grund dafür ist die Annahme eines äquivalenten binären Ord-

nungsprinzips der neuronalen und der computergestützten Signalübertragung. Denn

weiter heißt es: »The all-or-non character of the discharge of the neurons is precisely

analogous to the single choice made in determining a digit on the binary scale, which

more than one of us had already contemplated as the most satisfactory basis of com-

puting-machine design.«

18 Karl Steinbuch [1961]. Automat und Mensch. Kybernetische Tatsachen und Hypothesen.

Zweite erw. Aufl. Berlin/Göttingen/Heidelberg 1963, S. 2.

19 Ebd., S. 4.

20 Im Übrigen fangen auch die meisten Sekundärtexte zur Kybernetik mit dieser Entste-

hungsgeschichte an.

21 Steinbuch 1961, S. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Riskantes Denken

größtmögliche Bedeutung zu geben, dann ist es natürlich kein Zufall, dass

diese Zuschreibung von Seiten der Ingenieure und Techniker unternommen

wird.

Möchte man einer Untersuchung über die Kybernetik eine Entstehungs-

geschichte voranstellen, dann wählt man eben jene Ausführungen Wieners

über die Bemühungen, die angestellt werden mussten, um einen Apparat zur

Luftabwehr zu entwickeln.

Das größte Problem vor dem Wiener und Bigelow stehen, ist es, dass die

Diskrepanz zwischen der Geschwindigkeit von Geschossen und Flugzeugen

so gravierend ist, dass es notwendig wird, die Geschosse nicht mehr auf die

aktuelle Position des Flugzeugs auszurichten, sondern auf eine zukünftige.

Das bedeutet, es muss ein Zustand (Position des Flugzeugs) antizipiert bzw.

vorhergesagt werden, der noch gar nicht eingetroffen ist. Oder wie Wiener

es zusammenfassend formuliert: »[I]t is exceedingly important to shoot the

missile not at the target, but in such a way, that missile and target may come

together in space at some time in the future.Wemust hence«, heißt es weiter,

»find some method of predicting the future position of the plane.«22 Das

ist zuallererst einmal ein mathematisches Problem, darum geht es hier aber

nicht. Denn interessant anWieners Beschreibung ist ein ganz anderer Punkt.

Wenige Jahre zuvor nämlich veröffentlicht Wiener in Philosophy of Science

zusammen mit dem mexikanischen Physiologen Arturo Rosenblueth und Bi-

gelow den Artikel Behavior, Purpose and Teleology. Darin findet sich eine na-

hezu identische Beschreibung, diesmal nicht für die Anforderungen an ein

Flugabwehrgeschütz, sondern für das Verhalten einer Katze, die eine Maus

zu fangen versucht: »A cat starting to pursue a running mouse«, liest man

da, »does not run directly toward the region where the mouse is at any given

time, but moves toward an extrapolated future position.«23Mit dieser Gegen-

überstellung von tierischen und maschinellen Verhaltensmerkmalen ist man

gleichsam auch am Grund des kybernetischen Unterfangens angelangt, das

zwischen maschinellem und tierischem bzw. menschlichem Verhalten keinen

qualitativ signifikanten Unterschied mehr erkennen wird. Es ist die Analogie

zwischen tierischemVerhalten und dem eines Flugabwehrgeschützes,mit der

die Kybernetik beginnt und mit der sie sich die Legitimation zu verschaffen

22 Wiener 1948, S. 5.

23 Arturo Rosenblueth, Norbert Wiener, Julian Bigelow [1943]. Behavior, Purpose and Tele-

ology. In: Philosophy of Science, Vol.10 Nr.1 (Januar 1943), S. 18-24, hier: S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 127

versucht, Erklärungsmodelle von einem Objektbereich auf den anderen zu

übertragen.

5.4 Kybernetischer Begriffsapparat

»The price of metaphor is eternal vigi-

lance.«

The Role ofModels in Science. Arturo Rosenblueth,

Norbert Wiener 1945.

Die Genese eines epistemisch einheitlichen Modells zur Beschreibung und

Erklärung der Regelung und Steuerung vonMensch undMaschine – und dar-

über hinaus für jede Art von rückgekoppeltem, dynamischen Systemen –wird

vorbereitet durch die sukzessive Etablierung eines zweckdienlichen Begriffs-

apparats. Die Zweckdienlichkeit wird durch eine Definitionspolitik erzeugt,

die sich dadurch auszeichnet, dass tradierte Begriffe so langemodifiziert, ver-

kürzt, interpretiert und (um)gedeutet werden, dass sie auf die heterogenen

Objektklassen zugleich anwendbar sind. Im Laufe der Zeit hat die Kybernetik

dabei eine ganze Reihe an Begriffen bemüht, die verschiedene Forschungs-

richtungen für anschlussfähig hielten. Die Idee eines neuronalen Codes etwa,

der sich ähnlich demMorsecode entschlüsseln ließe, geht ebenso auf eine ky-

bernetische Begriffsanalogie zurück, wie die Idee, dass Synapsen am Ende

des Tages wie Relaisschaltungen funktionieren. Dieses restriktive Verständ-

nis neuronaler Prozesse bzw. Strukturen, das sich aus kybernetischer Sicht

logisch ergibt, führt in seiner Konsequenz oftmals schneller als erhofft an

epistemische Grenzen. Die Anschlussfähigkeit entpuppt sich i.d.R. als Illusi-

on. Der kybernetische Begriffsapparat wirkt bis heute immer da anschlussfä-

hig, wo man partielle Isomorphien erkennen will, gravierendWissensbestän-

de erweitern, kann er darüber hinaus nicht.

Die von der Kybernetik in Umlauf gebrachten Begriffe Information,Messa-

ge, Communication, Feedback usw. sind konzeptuelle Begriffe, die ursprünglich

allerdings aus anderen Bezugssystemen stammen. Zu unterscheiden sei an

dieser Stelle eine kybernetische Begriffskonstitution von allen semantischen

Spielereien, wie man sie etwa in der Bezeichnung vom Elektronenhirn oder

ähnlichem noch heute findet. Ebenso geht die kybernetische Begriffsbildung

über die Schaffung einer interdisziplinär einheitlichen Terminologie hinaus.

Die Konstitution des kybernetischen Begriffsapparats ist wesentlicher, denn

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Riskantes Denken

sie schafft zuallererst die theoretischen Rahmenbedingungen für das kyber-

netisch methodologische Programm. Erst wenn die Welt begrifflich so ein-

gerichtet ist, dass sich Mensch und Maschine partiell aufeinander abbilden

lassen, kann überhaupt nur versucht werden, ein einheitliches Programm zu

generieren.

Natürlich ist es völlig legitim, sich seinen Begriffsapparat so einzurichten,

dass er für die eigene Untersuchung funktional ist. Definitionen sind Defini-

tionen und d.h. Setzungen, denen man allenfalls Inkonsistenz im Gebrauch

vorwerfen kann. Das Problem ist aber, dass bestehende theoretische Begriffe

mit Konzepten einhergehen und wenn man Begriffe beliebig ihrer Vorausset-

zungen entbindet, auch die Konzepte ihre Gültigkeit verlieren, weil die Vor-

aussetzungen nun mal Bedingungen der Konzepte selbst sind. Der für die

Kybernetik so zentrale Begriff behavior etwa, lässt sich nicht einfach von sei-

nen anthropomorphen Präsuppositionen trennen, um ihn dann nach Belie-

ben in einem anderen Kontext zu verwenden. Genauso wenig wie man allein

durch die Verwendung eines Begriffs die Übertragung des damit verbunde-

nen Konzepts legitimiert. Die Begründungsnotwendigkeit wird umgangen,

indem man schlicht den Begriff mit Analogien überträgt, ohne die Folgekon-

zepte selbst zu modifizieren bzw. für den Objektbereich neu zu begründen.

D.h., man überträgt einen Begriff von einem Bezugssystem in ein anderes,

legitimiert die Übertragung durch das Aufzeigen von Ähnlichkeiten zwischen

den Entitäten und suggeriert so, dass der Begriff in beiden Objektklassen das

gleiche Phänomen beschreibt.

Weil die Strategie kybernetischer Theoriebildung vor allem aus Ungenau-

igkeit und Vagheit besteht, fügt sich die Übertragung von Begrifflichkeiten

nahtlos in das Gesamtgefüge ein. Ziel dieses ganzen abenteuerlichen Unter-

fangens ist es, an die Stelle ontologisch unterschiedener Objekte mithilfe ei-

nes Begriffsapparats eine Einheit zu schaffen, die es sonst überhaupt nicht

gäbe. Und diese Einheit bezeugt dann, dass »a uniform behavioristic analysis

is applicable to both machines and living organism, regardless of the com-

plexity of the behavior.«24 Kybernetische Theoriebildung fußt auf der Genese

von Begriffsanalogien und es soll im weiteren Verlauf gezeigt werden, was im

Speziellen damit gemeint ist und welche epistemischen Schwierigkeiten man

durch eine solche Art von Theoriebildung notwendig miterzeugt.

Wie jedes andere wissenschaftliche Programm setzt auch die Kybernetik

bestimmte Grundannahmen über ihre jeweiligen Objektbereiche voraus; das

24 Ebd., S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 129

gilt in erster Linie für die ObjekteMensch undMaschine. Eine dieser kyberne-

tischen Grundannahmen ist es, dass dynamische Systeme lediglich nach dem

Grad ihrer Komplexität differieren. Aus kybernetischer Sicht unterscheiden

sich die Fähigkeiten einer Katze von denen eines Bogenschützens oder denen

einer Flugabwehrmaschine lediglich auf einer letzten Stufe, auf der zwischen

Graden Zukünftiges antizipieren zu können, unterschieden wird.25

Sich verhalten zu können, setzt aus kybernetischer Sicht nicht viel mehr

als eine formale Struktur voraus. Qualitative Unterschiede werden in gradu-

elle übersetzt, die sich nach ihrer Komplexität klassifizieren. Damit umgeht

man zumindest den Vorwurf, unterschiedliche Arten von Verhalten oder onti-

sche Divergenzen prinzipiell zu ignorieren. Gleichzeitig führt diese graduelle

Einteilung zu einer Weitung des Begriffs, weil die Kriterien für seine Ver-

wendung dadurch aufgeweicht werden, dass wesentliche Unterschiede durch

Abstufungen relativiert werden. Als Bedingung wird dann nur noch eine be-

stimmte Art von Ereignisstruktur voraussetzt, die sich nicht mehr an der

Spezialisierung von Objekten ergehen muss. Wenn sich das Verhalten von

Maschinen, Tieren und dem Menschen in einen Graphen nach Komplexität

einteilen lässt, besteht kein substanzieller, sondern lediglich noch ein gra-

dueller Unterschied. Folglich hat man es dann auch mit Objekten derselben

Menge zu tun, die sich lediglich hinsichtlich der Komplexität ihres Verhaltens

unterscheiden und nicht länger darin, dass sie sich verhalten.

5.4.1 Behavior, Black Box und Behaviorism

»Behaviorism as we all know«, schreibt Wiener 1942 an den Biologen J. B. S.

Haldane,

is an established method of biological and psychological study but I have

nowhere seen an adequate attempt to analyze the intrinsic possibilities

of types of behavior. This has become necessary to me in connection with

the design of apparatus to accomplish specific purpose in the way of the

repetition and modification of time patterns.26

Ein Jahr später veröffentlicht Wiener, zusammen mit Rosenblueth und Bi-

gelow, den bereits erwähnten Aufsatz Behavior, Purpose and Teleology, in dem

die Autoren die als fehlend beklagte Kategorisierung nachreichen. Es handelt

25 Vgl. ebd., S. 20.

26 Norbert Wiener Brief an J.B.S. Haldane 22. Juni 1942, Box 2 Ordner 69, NWP.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Riskantes Denken

sich um einen gerade einmal siebenseitigen Aufsatz, in dem ausgehend von

demBlack-Box-Modell des Behaviorismus, dessen intrinsische Struktur in ein

kybernetisches System eingepflegt wird. Das ist einigermaßen bemerkens-

wert, weil eine der Grundannahmen für das Black-Box-Modell die ist, dass

die intrinsische Struktur, anders als etwa unter den Prämissen einer funk-

tionalistischen Analyse, vollständig ignoriert werden kann bzw. muss.27 Und

es besteht kein Zweifel daran, dass ebendiese zwei Grundannahmen von den

Autoren auch vorerst akzeptiert werden. So heißt es, dass (1) »the behavior-

istic approach consists in the examination of the output of the object and of

the relations of this output to the input.«28 Und (2) »the behavioristic method

of study omits the specific structure and the intrinsic organization of the ob-

ject.«29

Damit legen die Autoren den Grundstein für das, was sich in den Jah-

ren zwischen 1946 und 1953 auf den berühmten Macy-Konferenzen30 zu dem

epistemologischen Programm der Kybernetik entwickeln wird. Denn in Beha-

vior, Purpose and Teleology wird für einen behavioristischen Ansatz argumen-

tiert, der als Erklärungsmodell nicht mehr exklusiv für Tiere und den Men-

schen gilt, sondern ebenso für das Verhalten von Maschinen bzw. Apparaten

und darüber hinaus für jede Form von systemischen Verhalten. »Cybernetics«,

schreibt W. Ross Ashby, Kybernetiker der frühen Stunde, in An Introduction in

Cybernetics 1956, »[…] is a ›theory of machines‹, but it treats not things but

27 Vgl. hierzu: John B.Watson [1924].Der Behaviorismus. Berlin/Leipzig 1930. Damit grenzt

sich der Behaviorismus ab 1913 bewusst von vorangehenden Ansätzen der Psychologie

ab, die mit dem Begriff des Bewusstseins operieren. »[V]on Wundt an ist ›Bewußt-

sein‹ der Grundbegriff aller Psychologie« (Ebd. S. 22), so Watson und stellt dem die

Annahme entgegen, »daß die Verhaltensweisen oder Aktivitäten des menschlichen

Wesens Hauptinhalt aller menschlichen Psychologie sind.« (Ebd. S. 19) Die Verlage-

rung innerhalb physiologischer Schulen auf die Erklärungsleistungen der Verhaltens-

beobachtung führt dazu, den intrinsischen Prozess als Black Box aufzufassen, einen

blinden Fleck, zu dem der Beobachter ohnehin keinen Zugang hat.

28 Rosenblueth u.a. 1943, S. 18.

29 Ebd.

30 Zwischen 1946 und 1953 finden unter dem Titel Cybernetics, Circular, Causal and Feed-

back Mechanisms in Biological and Social Systems in New York die sogenannten Macy-

Konferenzen statt, benannt nach ihrem Schirmherrn, der Macy-Foundation. Aus den

insgesamt zehn Konferenzen geht das kybernetische Programm hervor. Zu den be-

kanntesten Teilnehmer gehören Wiener, John von Neumann, Heinz von Foerster, J. C.

R. Licklider und Warren S. McCulloch.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 131

ways of behaving. […] Cybernetics deals with all forms of behavior in so far as

they are regular, or determinate, or reproducible.«31

Bei der Analyse von Verhalten mittels eines behavioristischen Black-Box-

Modells, wird die intrinsische Struktur oder die tatsächliche Realisation, des

sich verhaltenden Objekts bewusst ignoriert und die Erkenntnisse generieren

sich ausschließlich aus dem beobachtbaren Verhalten. Warum der klassische

Behaviorismus methodisch auf ein so reduziertes Verhaltensmodell zurück-

greift, erklärt sich aus seinem positivistisch-wissenschaftshistorischen Ent-

stehungskontext heraus. Der klassische Behaviorismus, so wie ihn John B.

Watson 1913 darlegt, verzichtet auf jede Form von Introspektion, weil er Be-

wusstsein, Seele, Geist, Verstand etc. für blinde Flecke hält, die die Psychologie

zur Erklärung von menschlichem Verhalten heranzieht, ohne selbst erklären

zu können, womit sie da erklärt.

Der US-amerikanische Psychologe B. F. Skinner, der zu den prominentes-

ten Vertretern des Behaviorismus zählt und auf den sich die Kybernetik direkt

beruft, schließt ebenfalls jede Erklärung durch eine Entität aus, die sich nicht

am Verhalten selbst beobachten lässt. Auch wenn in den 1930er Jahren in der

Psychologie die Erklärungsentität des Bewusstseins durch die des Nervensys-

tems (das zumindest als physische Entität existiert) ersetzt wird, ist die er-

klärende Entität wieder nur ein Platzhalter für die eigentliche Erklärung von

menschlichem Verhalten. »Facts about behavior«, so Skinner, »are not trea-

ted in their own right, but are regarded as something to be explained or even

explained away by the prior facts of the nervous system.« Und weiter: »(I am

not attempting to discount the importance of a science of neurology, but am

referring simply to the primitive use of the nervous system as an explanatory

principle in avoiding a direct description of behavior.«32

Das Fehlen subjektbehafteter Erklärungsentitäten wie Bewusstsein, Seele

oder Kognition bei der Analyse von Verhalten, macht den Behaviorismus so

attraktiv für einen kybernetischen Ansatz. Hier handelt es sich aber um ei-

nen Fehlschluss, denn nur weil die Entitäten nicht als Erklärung zugelassen

31 W. Ross Ashby [1956]. An Introduction to Cybernetics. London 19572, S. 1 (Herv.i.O.). Und

weiter heißt es da: »It [cybernetics; M. K.] does not ask ›what is this thing?‹ but ›what

does it do?‹ Thus it is very interested in such a statement as ›this variable is undergoing

a simple harmonic oscillation‹, and is much less concerned with whether the variable

is the position of a point on a wheel, or a potential in an electric circuit. It is thus es-

sentially functional and behaviouristic.«

32 B. F. Skinner [1938]. The Behavior of Organisms. An Experimental Analysis. New York 1938,

S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Riskantes Denken

sind, heißt das nicht, dass sie nicht als Bedingung für das Erklärungsmo-

dell selbst bestehen. Mit diesem auf das Prinzip der Black-Box reduzierten

behavioristischen Ansatz, der selbst ja erst einmal nicht mehr als ein reiner

Formalismus ist, definieren Wiener und seine Mitautoren, was den Behavio-

rismus methodisch ausmacht.

Die entscheidenen Prämissen für ein behavioristisches Black-Box-Modell

werden kategorisch unterschlagen und auf die Formel verkürzt, dass eine Re-

aktion aus einer Ursache resultiert. Das missachtet aber die sehr gewichtige

Tatsache, dass das behavioristische Erklärungsmodell am handelnden Sub-

jekt konzipiert ist und damit genau an dem, was die Kybernetik systematisch

zu tilgen versucht.

Wie so oft in der frühen Phase von Theoriegenese versucht also auch die

Kybernetik erst einmal bestehende Ansätze auf den neuen Objektbereich an-

zuwenden, um nicht im luftleeren Raum zu agieren. Allerdings muss dann

auch sichergestellt sein, dass die übertragenen Konzepte mit dem neuen Ob-

jektbereich kompatibel sind. Etwa ein Erklärungsmodell aus der Verhaltens-

biologie bzw. Verhaltenspsychologie mit technischen Apparaten. Um einen

behavioristischen Ansatz als Erklärungsmodell für kybernetische Maschinen

zu legitimieren,muss gezeigt werden, dass dieMaschinen über relevante par-

tielle Isomorphien mit dem Menschen verfügen. Angenommen das ist nicht

der Fall, dann gibt es zwei Möglichkeiten, diese Bedingung zu umgehen: (1)

durch eine neue Begriffskonstitution oder (2) durch eine neue Objektkonzep-

tion.

Im ersten Fall ändert man durch die Aufhebung bzw. Addition von Be-

dingungen die Begriffskonstitution. Wann etwas als behavior oder genauer

als teleological purposeful behavior bezeichnet werden kann, unterliegt dann Be-

dingungen, die nicht mehrmit den ursprünglichen kongruent sind. Damit ist

das prinzipielle Risiko verbunden, dass sich mit der neu geschaffenen Defi-

nition zwar die Entität fassen, aber überhaupt nicht mehr sinnvoll operieren

lässt, weil man für die Funktionalität des Konzepts notwendige Bedingungen

aufgehoben hat. Die zweite Möglichkeit ist, dass man die für das Konzept

bzw. den Begriff notwendigen Bedingungen für die Objekte nachweist, dass

man also zeigt, dass sie kompatibel mit den Konzepten sind. Wenn dies über

Analogiekonstruktionen geschieht, ist allerdings Vorsicht geboten.

In Behavior, Purpose and Teleology steht der Begriff des teleology purposal be-

havior im Zentrum, der, um als Attribut für Mensch und Maschine gleicher-

maßen gelten zu können, von jeglichemmetaphysischen Ballast befreit wird,

und das bedeutet nichts anderes als von jeder anthropologischen Dispositi-

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 133

on. Rosenblueth,Wiener und Bigelow versuchen zuallererst, den klassisch be-

havioristischen Ansatz für ganz bestimmte Maschinen operabel zu machen,

was zuerst einmal deswegen funktioniert, weil ein behavioristischer Ansatz

jede intrinsische Struktur zu übergehen scheint; d.h., es spielt vermeintlich

überhaupt keine Rolle, wie sich ein Objekt real verwirklicht. Gleichzeitig setzt

der Behaviorismus dann aber doch so etwas wie ein handelndes Subjekt vor-

aus und spätestens an diesem Punkt müsste der Ansatz modifiziert werden,

einfach weil Maschinen nun mal nicht die Voraussetzungen für handelnde

Subjekte erfüllen. Und da auch die Aussichten, für Maschinen einen Sub-

jektstatus befriedigend begründen zu können, eher schlecht sind, besteht die

kybernetische Strategie darin, das Subjekthafte selbst aus der Gleichung zu

tilgen.

Und so wird eine der basalen Voraussetzungen, nämlich ein handelndes

Subjekt, bereits durch die Definition von behavior substituiert, indem man

alle genuin anthropologischen Prämissen ausklammert. »By behavior«, heißt

es nämlich gleich zu Beginn des Aufsatzes, »is meant any change of an entity

with respect to its surroundings«33 bzw. »any modification of an object, de-

tectable externally.«34 Ohne den problematischen Subjektbegriff verkürzt sich

das Verständnis von behavior auf eine Art Wechselwirkung, die natürlich we-

sentlich anschlussfähiger ist als ein durch intrinsische Faktoren gesteuerter

Prozess. Da aber mit einem so weit gefassten und sinnentleerten Begriff, jede

Möglichkeit mit diesem ernsthaft operieren zu können, zwangsläufig mitver-

schwindet, entwerfen Wiener, Rosenblueth und Bigelow, nachdem der Ober-

begriff gesetzt ist, ein analytisches Klassifizierungssystem, das dichotomisch

Arten von behavior in ein hierarchisches, nach Komplexität aufsteigendes Dia-

gramm setzt. So eine analytisch dichotome Klassifizierung ist zwar nicht un-

problematisch,weil sie Eindeutigkeit durch ein angenommenes Ideal erkauft,

konkretisiert aber zumindest durch Attribuierung verschiedene Arten von be-

havior, so dass die Sinnentleerung des Begriffs zumindest teilweise wieder

eingefangen wird.

Die erste Unterscheidung, die eingeführt wird, ist so bemerkenswert wie

auf den zweiten Blick einleuchtend, nämlich die zwischen einem aktiven und

einem passiven Verhalten (active and passive behavior) und bezieht sich auf die

Quelle, aus der das Objekt die Energie für den Output nimmt. So nennen die

Autoren als ein Beispiel von passivem Verhalten den Flug eines Steines und

33 Rosenblueth u.a. 1943, S. 18.

34 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Riskantes Denken

bewegen sich damit schon ziemlich nah an der aristotelischen Klassifizierung

von natürlicher und erzwungener Bewegung.

In dem sieben Jahre später erscheinenden Artikel Purposeful and Non-

Purposeful Behavior35 wird das Verhalten einer Kompassnadel und einer

Roulettescheibe ebenfalls zu den passiven Verhalten gezählt werden.36 Die

Unterscheidung bildet die Basis für die weitere Klassifizierung, wobei pas-

sives Verhalten im weiteren Verlauf keine Rolle mehr spielt, weil es in dem

kybernetischen Programm überhaupt nicht verarbeitet werden kann. Aktives

Verhalten lässt sich weiter unterscheiden in purposeless (or random) und pur-

poseful. »The term purposeful«, heißt es, »is meant to denote that the act or

behavior may be interpreted as directed to the attainment of a goal – i.e., to

a final condition in which the behaving object reaches a definite correlation

in time or in space with respect to another object or event.«37 Dass die

Beschreibung »may be interpreted as« selbst interpretationsbedürftig ist,

wird zumindest angemerkt.38

Das Problem ist aber ein anderes, denn hier werden en passant zwei Ereig-

nisse unter den Begriff des purposeful behavior subsumiert, die notwendig zu

differenzierenwären.Wenn zielgerichtetesHandeln oder vorsichtiger formu-

liert, ein auf ein Ziel gerichtetes Verhalten mit dem Erreichen eines Endzu-

standes gleichgesetzt wird, fällt die Bedingung von Intentionalität für zweck-

gerichtetes Handeln natürlich sofort unter den Tisch. Zielintendiertes und

zielgerichtetes Handeln ist mit einem kybernetischen Begriffsapparat über-

haupt nicht mehr unterscheidbar. Folglich scheidet Intentionalität als eine

35 Der Artikel Purposeful and Non-Purposeful Behavior erscheint im Oktober 1950 in Phi-

losophy of Science und ist die Reaktion auf eine Kritik von Richard Taylor, die dieser in

dem Artikel Comments on a Mechanistic Concept of Purposefulness, veröffentlicht in der-

selben Ausgabe von Philosophy of Science, formuliert. Taylors Punkt ist es, dass Rosen-

blueth,Wiener und Bigelowdas Konzept von Purposefulness so starkmodifizieren, dass

gleichzeitig die Unterscheidung zwischen purposeful und non-purposeful Maschinen

aufgehobenwird,weil in letzter Konsequenz alleMaschinen als purposeful bezeichnet

werden müssen. »I believe«, so Taylor, »if it can be shown (1) that purposive behavior,

as they described it, is indistinguishable from any other kind of active behavior, and

(2) That the term ›purpose‹, as thus used, bears no similarity whatever to the meaning

which is ordinarily attached to it.« (Richard Taylor [1950a]. Comments on a Mechanistic

Concept of Purposefulness. In: Philosophy of Science, Vol. 17 No.4, Oktober 1950, S. 310-317,

hier: S. 310).

36 Vgl. Rosenblueth u.a. 1950, S. 319.

37 Rosenblueth u.a. 1943, S. 18.

38 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 135

Ursache für Verhalten grundsätzlich aus, womit ein wesentliches Unterschei-

dungsmerkmal von maschinellem und menschlichem Handeln getilgt ist.

Das nächste genuin anthropologische Merkmal, das einer Subsumierung

zum Opfer fällt, ist die menschliche (willentliche) Steuerungsfunktion, die in

eine Selbstregulation überführt wird, die sich dann wiederum problemlos in

bestimmten Maschinen nachweisen lässt. Gleichzeitig schreibt sich damit ei-

ne entscheidende Einschränkung in das kybernetische Erklärungsmodell ein,

das alle Handlungen, die willentlich gesteuert sind, systematisch nicht fas-

sen kann. Denn »[d]ie Reaktion, die den Behavioristen interessiert«, schreibt

Watson in seiner Grundlegung des behavioristischen Ansatzes, »ist die Ant-

wort auf die Frage des gesundenMenschenverstandes: ›Was tut er undwarum

tut er es?‹ gegenüber dieser generellen Feststellung kann niemand so weit ge-

hen, den Standpunkt des Behavioristen dahingehend zu verdrehen, als sei er

nur ein Muskelphysiologe.«39

Es ist aber ausschließlich die Muskelphysiologie, die Bewegung des

menschlichen Organismus, für die eine kybernetische Argumentation parti-

elle Isomorphie mit Maschinen generiert, eben weil alles Anthropologische

wegdekliniert wird. Und so bilden Wieners Grundannahmen zu menschli-

chen Handlungen, die nicht mehr willentlich, sondern automatisch ablaufen

eben nur einen Teil menschlicher Handlungen ab. Gleichzeitig erklärt das

auch, warum sich Wiener nicht bei einem Modell der alten Psychologie be-

dient, wie Watson die wissenschaftlichen Modelle, die dem Behaviorismus

vorausgehen, nennt, weil diese als Prädisposition immer ein Bewusstsein

explizit voraussetzen.

Wenn Steuern als eine genuinmenschliche Eigenschaft konnotiert ist,man

aber den Begriff des Steuerns bewahren will, muss man ihn so anlegen, dass er

kein steuerndes Subjekt mehr voraussetzt. Das ist dann auch der Grund, war-

umWiener am einzelnen Fallbeispiel nachzuweisen versucht, dass menschli-

ches Verhalten in den meisten Fällen überhaupt kein bewusster Vorgang ist,

sondern analog zu Maschinen, im Großen und Ganzen automatisch abläuft.

»[I]f we decided to take a glass containing water and carrying it to our mouth

we do not command certain muscles to contract to a certain degree and in a

certain sequence; we merely trip the purpose and the reaction follows auto-

matically.«40 In diesem Fall liegt keine bewusste Steuerung des motorischen

39 Watson 1924, S. 37.

40 Rosenblueth u.a. 1943, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Riskantes Denken

Apparats durch den Menschen vor, weswegen sich diese Vorgänge subjekt-

frei beschreiben lassen und d.h., analog zu maschinellen Vorgängen. Indem

Wiener postuliert, dass die motorischen Vorgänge imMenschen automatisch

ablaufen, rechnet er das Subjekt aus der Gleichung des Vorgangs heraus. Da-

mit umgeht man dann auch die Probleme, die sich aus der Voraussetzung

von Intentionalität für zweckgerichtetes Handeln ergeben, die bei Maschi-

nen nachzuweisen sowieso aussichtlos wäre. Das sagt zwar noch nichts dar-

über aus, wie sich die Steuerungsprozesse selbst beschreiben lassen, klar ist

dann aber, dass sie jetzt strukturhomogen sind. So wird zielgerichtetes Han-

deln dann aufMaschinen applizierbar. Und wenn es auf den ersten Blick auch

so aussieht, als würde man versuchen, die Maschine zu anthropomorphisie-

ren, geht die Logik der Analogie tatsächlich in die entgegengesetzte Rich-

tung. Denn der behavioristische Ansatz wird für Maschinen anschlussfähig

gemacht, indem derMenschmaschinell konzeptualisiert wird.Weil die Argu-

mentation darauf angelegt ist, die Unterscheidung von zielgerichtetem und

zielintendiertem Handeln dadurch aufzuheben, dass alle anthropologischen

Prämissen eines behavioristischen Ansatzes substituiert werden.

Wie bereits angedeutet, ist die kybernetische Argumentationslogik damit

wesentlich komplexer, als es auf den ersten Blick erscheinenmag und sie zeigt

darüber hinaus, wie das Umdeuten von Begriffen bei gleichbleibenden Kon-

zepten funktioniert. Denn man umgeht vermeintlich die Begründungslast,

einen behavioristischen Ansatz für Maschinen zu legitimieren, indem man

zuerst die für das Konzept entscheidenden Begriffe moduliert und daran an-

knüpfend eine Analogie zwischen Mensch und Maschine konstruiert. Durch

denNachweis partieller Isomorphie vonmenschlich zielintendiertem undma-

schinell zielgerichtetem Handeln entfällt der für Maschinen problematische

Begriff der Intentionalität, der notwendig an ein Subjektkonzept gebunden ist.

Hier wird die Substitution des intentionalen Subjekts exemplifiziert, indem

man auf die partiellen Isomorphien von Mensch und Maschine runterbricht.

Dann erst wird der behavioristische Ansatz auf die Maschine übertragen.

Da es das intendierte Ziel der kybernetischen Theoriebildung ist, ein

Handlungsmodell zu generieren, das unterschiedslos auf menschliches und

maschinelles Verhalten anwendbar ist, wird der Fokus von den handelnden

Objekten weg auf das Handeln selbst gerichtet. 1950 formulieren und recht-

fertigen Rosenblueth und Wiener in Purposeful and Non-Purposeful Behavior

den Wechsel der Attribuierung erneut.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 137

[I]f the term purpose is to have any significance in science, it must be rec-

ognizable from the nature of the act, not from the study of or from any

speculation on the structure and nature of the acting object. This remark

is important because it eliminates any incongruity in the application of the

notion to non-livingmachines. In other words, if the notion of purpose is ap-

plicable to living organism, it is also applicable to non-living entities when

they show the same observable traits of behavior.41

Das ist der zweite, mit dem ersten eng verknüpfte Argumentationsgang. Die

Verlagerung von der »nature of the acting object« auf die »nature of the act«,

verschiebt eben auch die Argumentation von der Wesenheit der Entitäten zu

der Wesenheit der Prozesse. Die dahinterstehende Logik ist die, dass parti-

elle Isomorphien zwischen Mensch und Maschine nicht länger auf ontologi-

scher, sondern auf prozessualer Ebene nachgewiesen werden müssen. Das

Argument, das dafür bemüht wird, ist das folgende: Wenn das Verhalten von

menschlichen und maschinellen Entitäten ähnlich erscheint (ohne zu wissen,

wann das überhaupt der Fall ist), lässt es sich auf eine vergleichbare Orga-

nisation oder genauer auf vergleichbare Steuerungs- und Kontrollmechanis-

men zurückführen.Mit anderenWorten, eine Äquivalenz in der intrinsischen

funktionalen Struktur lässt sich durch eine Äquivalenz im Verhalten beweisen.

»[L]et us consider«, so Wiener und Rosenblueth,

a car following a man along a road with clear purpose of running him down.

What important difference will be there in our analysis of the behavior of

the car if it is driven by a human being, or if it is guided by the appropriate

mechanical sense organs and mechanical controls?42

Mit Blick auf aktuell geführte Ethikdiskurse zu autonomen (Fahr)systemen

muss man insistieren, dass es offensichtlich einen signifikanten Unterschied

macht. Dennwas Rosenblueth undWiener hier behaupten, ist, dass zweckge-

richtetes Handeln ohne einen zwecksetzenden Akteur möglich ist. Bei Steg-

müller heißt es dazu, dass »von Zielen oder Zwecken nur die Rede sein [kann],

wenn ein zwecksetzender Wille vorhanden ist. Der Satz ›kein Zweck ohne

Zwecksetzung‹ trifft auf teleologische Erklärungen von der Art der Erklärung

zielintendierten Verhaltens zu.«43

41 Rosenblueth u.a. 1950, S. 323.

42 Ebd., S. 319.

43 Stegmüller 1969, S. 642.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Riskantes Denken

Das größte Problem ist aber, wie so häufig, ein formallogisches, denn nur

anhand des Verhaltens eines Objekts, lässt sich überhaupt nicht mehr fest-

stellen, ob das Handeln zweckgerichtet ist oder nicht. Rosenblueth, Wiener

und Bigelow haben mit ihrer Begriffsbestimmung das Entscheidungskriteri-

um dafür nämlich gleich mit getilgt. Nicht nur kann zielintendiertes nicht

mehr von zweckgerichtetem Verhalten unterschieden werden, sondern auch

nicht mehr von zufälligem. Das ist dann auch einer der gewichtigsten Kritik-

punkte von Richard Taylor, dass nämlich die Beobachtung eines Verhaltens

überhaupt keinen Aufschluss über die Art des Verhaltens selbst geben kann.

»If, as appears to be the case«, heißt es in Purposeful and Non-Purposeful Beha-

vior. A Rejoinder, »purposiveness becomes ubiquitous, then the application of

the word ›purpose‹ becomes as general as that of ›behavior‹ itself and, by the

criterion suggested, loses its significance simply by having no counterpart.«44

Damit würde sich die Kategorie selbst aufheben, weil ihr schlicht ein Kriteri-

um zur Klassifizierung fehlt. Verhalten und zweckgerichtetes Verhalten fielen

schlicht in eins.

Rosenblueth, Wiener und Bigelow heben die Bedingung aber nicht bloß

auf, sondern erweitern den Ansatz noch um ein Analogieargument. Wenn

menschliches Verhalten zweckgerichtet ist und maschinelles Verhalten sich

nicht von menschlichem unterscheidet, dann ist maschinelles Verhalten

ebenso zweckgerichtet. Und natürlich lässt sich besser argumentieren, wenn

man zuvor alle störenden Bedingungen aufgehoben hat. Am Ende hat man

es aber dann trotzdem mit einem konventionellen und unbegründeten

Analogieschluss zu tun.

Man sieht worin sich eine kybernetische zu einer funktionalen Analyse

unterscheidet. Die Kybernetik denkt in Systemen, deren einzelne Kompo-

nenten sich auf immer dieselbe Weise in Stellung zueinander bringen und

die Organisation und Relation der einzelnen Komponenten untereinander,

lässt sich in das immer gleiche Schema übersetzen. Die intrinsischen Struk-

turen der Objekte spielen nur dann eine Rolle, wenn die Objekte selbst als

System verstanden werden. Im Gegensatz dazu fragt eine funktionale Analy-

se, im Verständnis Wieners und seiner Mitautoren, nach der Beschaffenheit

und den Eigenschaften des Objekts. In einer Funktionsanalyse spielen die

konkreten Stoff- und Struktureigenschaften eine Rolle, wenn man Schlüsse

über die Eigenschaften des Objekts ziehen will: »In a functional analysis […]

44 Richard Taylor [1950b]. Purposeful andNon-Purposeful Behavior.A Rejoinder. In: Philosophy

of Science Vol.17 Nr.4, Okt. 1950, S. 327-332, hier: S. 330f.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 139

the main goal is the intrinsic organization of the entity studied, its structure

and its properties.«45

Von einem kybernetischen Standpunkt aus ist die intrinsische Struktur

der Objekte immer schon vorgegeben. Die Kybernetik interessiert sich nicht

für dieWerkzeuge undmechanischenMaschinen eines LaMettrie oder Kapp,

sondern für Apparate mit der Fähigkeit, Informationen aus der Umwelt zu

verarbeiten und ihr Verhalten so lange daran anzupassen, bis ein bestimmter

Endzustand erreicht ist.

Auf dieses definitorische Vorgeplänkel und einer ersten Einstimmung auf

willentliches als quasi automatisch (unbewusst) ablaufendes Handeln, folgt

dann das wahre Herzstück der kybernetischen Sicht auf die Welt: Negative

feedback als Steuerungselement von Handlung.

Feedback ist ein Begriff, den Rosenblueth, Wiener und Bigelow von der

Technik her entwickeln; d.h., es ist erst einmal ein Element der Aufbaucha-

rakteristik von Maschinen, die über einen Regelungsmechanismus verfügen.

»Mr. Bigelow and I came to the conclusion«, schreibt Wiener im Vorwort zur

ersten Ausgabe von Cybernetics, »that an extremely important factor in vol-

untary activity is what the control engineers term feedback.«46 Feedback wird

en passant zu einem Merkmal willensgesteuerter Handlung. Gleichzeitig ist

feedback ein Phänomen, das sich mathematisch vollständig aufschließen lässt

und deswegen für die Kybernetik auch so attraktiv.

Nun könnte man fragen, ob es sinnvoll ist, menschliches Verhalten zu-

mindest in Teilen mathematisch fassbar zumachen und wenn ja, was es denn

ist, das man da erfasst. Der wesentlichere Punkt ist aber ein ganz anderer,

nämlich wie sich in der Kybernetik negative feedback, ein genuin maschineller

Steuerungsmechanismus, in den Menschen einschreibt.

Bei Maschinen mit Rückkopplungsvorrichtungen gibt es ein Phänomen,

das man Oszillation nennt. Wenn eine Maschine übersteuert bzw., wenn es

Probleme in der Rückkoppelungskette gibt, kann es vorkommen, dass dieMa-

schine in zunehmende Schwingungen versetzt wird. Wenn diese sich auf-

schaukeln, kann das dazu führen, dass die Maschine nicht mehr in der La-

ge ist, den ihr gegebenen Zweck bzw. ihren Endzustand zu erreichen. Von

diesem bei Maschinen auftretenden Phänomen ausgehend, meinen Wiener

und Bigelow, beim Menschen ein äquivalentes Phänomen gefunden zu ha-

ben. »Wiener knew from his engineering experience«, heißt es bei Michael

45 Rosenblueth u.a. 1943, S. 18.

46 Wiener 1948, S. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Riskantes Denken

A. Arbib, »that if the gain is too high in a feedback system, it will go into

unstable oscillations. This led him to suspect that there might be a form of

human brain damaged that would cause the human’s limb to go into violent

oscillation when the patient tried to pick things up.«47Wiener startet also bei

einem maschinellen Phänomen und schließt in Analogie zu einem ähnlichen

Phänomen beim Menschen auf dessen Ursache. Bei ihm heißt es, dass bei

Patienten mit Schädigung des Kleinhirns deren motorische Fähigkeiten da-

hingehend gestört sind, dass sie nicht mehr in der Lage sind, eine bestimm-

te Handlung erfolgreich auszuführen. Diese Form von Störung nennt man

beim Menschen Ataxie oder Tremor, sie bezeichnet im weitesten Sinne eine

Störung der Bewegungskoordination.

Wiener skizziert den Fall eines Patienten, dessen Handbewegungen,

obwohl motorisch zunächst unauffällig, bei dem mehrfach erfolglosen Ver-

such einen Gegenstand zu greifen, in immer heftigeres Zittern übergehen.48

Diesen Effekt eines Tremors setzt er in Analogie zu dem Phänomen der

Oszillation bei Maschinen. »[A] badly designed thermostat may send the

temperature of the house into violent oscillations not unlike the motions of

the man suffering from cerebellar tremor.«49 Das Argument ist folgendes:

Wenn sich beim Menschen ein der Oszillation ähnliches Phänomen findet,

dann ist die Ursache für dieses Phänomen eine der Ursache der Oszillation

ähnliche, woraus in einem Analogieschluss folgt, dass sich Mensch und

Maschine eben auch in der Organisation der Regelungs- bzw. Steuerungs-

mechanismen gleichen. Schwingen und Zittern der Hand wird mit dem

Oszillieren von Maschinen analog gesetzt. Weil der Grund für das Oszillieren

bei Maschinen ein Problem in der Rückkopplungskette ist, wird eben auch

angenommen, dass dem Zittern oder Schwingen der Hand beim Menschen

eine nahezu ähnliche Ursache zugrunde liegt. Dass sich menschliches Ver-

halten wie bei bestimmten Maschinen über negative Rückkopplungsketten

(feed-back chains) organisiert bzw. steuert, ist dann der Schluss dieses Analo-

giearguments. In Cybernetics beschreibt Wiener sogar, wie er auf die Analogie

gekommen ist. Darüber hinaus, und das war sicher nicht Wieners Absicht,

47 Michael A. Arbib [1983]. Cybernetics. The View from Brain Theory. In: Fritz Machlup, Una

Mansfield (Hg.). The Study of Information. Interdisciplinary Messages. New York 1983,

S. 459-466, hier: S. 461.

48 Wiener 1948, S. 95.

49 Ebd., S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 141

bezeugt dieses Bekenntnis beispielhaft die kybernetische Vorgehensweise,

für technische Phänomene beim Menschen nach Analogien zu suchen.

An excessive feedback is likely to be as serious a handicap to organized ac-

tivity as a defected feedback. In view of this possibility, Mr. Bigelow and

myself approached Dr. Rosenblueth with a very specific question. Is there

any pathological condition in which the patient, in trying to perform a vol-

untary act like picking up a pencil, overshoots the mark, and goes into an

uncontrollable oscillation? Dr. Rosenblueth immediately answered us that

there is such an well-known condition, that it is called purpose-tremor, and

that it is often associated with injury to the cerebellum.50

Feed-back controlled und teleological werden bei Rosenblueth, Wiener und Bi-

gelow zu Synonymen: Teleological behavior bezeichnet Verhalten, das so lange

durch negatives Feedback gesteuert wird, bis es ein bestimmtes Ziel erreicht

hat.Womit es dann auch endgültig jede konzeptuelle Sprengkraft verliert, die

eine kybernetische Einheitlichkeit stören könnte. Auch wenn dieWahl des Te-

leologiebegriffs einigermaßen erstaunlich erscheint, ist sie durchaus konse-

quent, markiert der Begriff in der langen Kontroverse zwischen vitalistischen

und mechanistischen Ansätzen eben genau den Unterschied zwischen beleb-

ten und unbelebten Dingen. Die Differenzierung von teleological/non-teleologi-

cal ist den Autoren nach nötig, weil die vorhergehende dichotome Einteilung

von purposeful/non-purposeful behavior zwar notwendig, aber nicht hinreichend

ist. Denn allein an der Interaktion eines Objekts mit seiner Umwelt lässt sich

nicht entscheiden, in welche Klasse das Verhalten fällt oder anders formu-

liert, ob sich ein Objekt purposeful oder non-purposeful verhält, lässt sich sonst

schlicht nicht unterscheiden. Deswegen heißt es am Ende der Ausführung,

dass »the adoption of a teleological approach simplifies the analysis of goal

directed behavior and enlarges the scope of this analysis.«51 Das kann aber

bei Weitem nicht der einzige Grund sein, denn mit der Wahl des Begriffs

Teleologie betritt man »einen ebenso altehrwürdigen wie fast undurchdringli-

chen philosophischen Urwald.«52 Und es stellt sich die Frage, wie der Begriff

innerhalb eines kybernetischen Programms überhaupt funktionieren kann.

Die Logik der auf Analogie gründenden Argumentation ist also die Fol-

gende: Weil es das Ziel ist, einen behavioristischen Ansatz für bestimmte Ma-

50 Ebd., S. 8.

51 Rosenblueth u.a. 1950, S. 326.

52 Stegmüller 1969, S. 639.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Riskantes Denken

schinen zu adaptieren, wird der Begriff behavior so präpariert, dass er ohne

ein Subjekt definiert werden kann.Daswird bewerkstelligt, indem für Verhal-

tenseigenschaften des Menschen Analogien bei den Maschinen gesucht wer-

den. DieseWesensgleichheit im Verhalten soll als Beweis dienen. »Der Affe sitzt

und hält ein Buch vor die Nase«, schreibt der russische Maler Wassily Kan-

dinsky, »blättert darin, macht ein bedenkliches Gesicht, aber der innere Sinn

dieser Bewegung fehlt vollständig.«53

5.4.2 Information und Kommunikation

»Information is information, not matter

or energy. No materialism which does

not admit this can survive at the present

day.«

Cybernetics. Norbert Wiener 1948.

»The word information«, liest man bei Claude Shannon und Warren Weaver,

»[…] is used in a special sense that must not be confused with its ordinary

usage. In particular, information must not be confused with meaning.«54 In-

formation ist ein Kernbegriff der Kybernetik und einer, der in den 1940er Jah-

ren für die Nachrichtentechnik als mathematischer Begriff entwickelt wird.

In diesem Kontext hat Information keinen semantischen, sondern nur einen

syntaktischen Gehalt, sie ist eine quantifizierbare Größe. Der Mathematiker

Shannon arbeitet ab 1941 in den Bell Laboratories, einer Forschungseinrichtung

der Telefongesellschaft AT&T, als Ingenieur. Zusammen mit dem Mathema-

tiker Weaver entwickelt er 1949, nahezu zeitgleich mit Wieners Cybernetics,

eine Informationstheorie. In dieser geht es ausschließlich um den Prozess

der Nachrichtenübertragung als statistisches Ereignis, weswegen jeglicher

semantische Gehalt einer Nachricht auch überhaupt keine Rolle spielt. Das

zentrale Problem von medial vermittelter Kommunikation ist für die Nach-

richtentechnik, wie eine Nachricht an einem Ort reproduziert werden kann,

53 Wassily Kandinsky [1912]. Über das Geistige in der Kunst. Grafrath 2015, S. 11.

54 WarrenWeaver [1949].RecentContributions to themathematical Theory of Communication.

In: Claude E. Shannon, ders. The Mathematical Theory of Communication. Illinois 1964,

S. 1-29, hier: S. 8 (Herv.i.O).

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 143

die zuvor an einem anderen Ort ausgewählt wurde.55 Information im Sinne

Shannons ist Signalübertragung und die Fragen, die sich daran anschließen,

betreffen die störfreie Übertragung von Signalen und die Optimierung von

Kanalkapazitäten. »Frequently«, schreibt Shannon inThe Mathematical Theory

of Communication, »the messages have meaning; that is they refer to or are

correlated according to some system with certain physical or conceptual enti-

ties.This semantic aspects of communication are irrelevant to the engineering

problem.«56 Geht es um den Prozess der Übertragung, ist es für dessen tech-

nische Umsetzung nicht relevant, welchen inhaltlichen Gehalt eine Nachricht

hat, sondern wie Information als Ereignis statistisch quantitativ beschreibbar

ist.

Wieners Informationsbegriff ist zuerst einmal ebenfalls eine quantifizier-

bare Größe. Information ist Gegenstand der statistischen Mechanik, die es er-

laubt, Nachrichtenübertragung mathematisch zu beschreiben. Das ist so lan-

ge unproblematisch, bis Wiener die Prinzipien der Informationstheorie als

Regelungs- und Steuerungsprinzipien auf lebendige Systeme bzw. den Men-

schen überträgt. Dann nämlich verschleppt er ein Konzept aus einemmathe-

matischen Kontext in ein fremdes Bezugssystem. Der Transfer soll dadurch

legitimiert werden, dass Information als ein allgemeines Steuerungselement

von Systemen identifiziert wird. Information und die Verarbeitung von In-

formation werden zu notwendigen Elementen der Regulierung bzw. Steue-

rung von Systemen, zu einem generellen, regulativen Prinzip und darin liegt

dann auch schon das Hauptproblem. Das Primat für die Steuerung mag für

die neuen Maschinen Information sein, das muss aber nicht zwingend für alle

anderen selbststeuernden Systeme gelten.

Vor allem die Neurophysiologie versucht in den 1950er und 1960er Jahren,

den nachrichtentechnischen und kybernetischen Informationsbegriff für ein

Modell neuronaler Informationsverarbeitung zu adaptieren. Die Suche nach

einem Code, der erklären kann, wie in neuronalen Systemen Informationen

zu Botschaften verarbeitet werden, wirkt zu Beginn noch vielversprechend,

am Ende stellt sich jedoch allgemeine Ernüchterung ein. Im Tagungsband des

Symposiums Information Processing in the Nervous System, welches 1968 in New

55 »The fundamental problem of communication is that of reproducing a tone point ei-

ther exactly or approximately a message selected at another point.« (Claude E. Shan-

non [1948]. The Mathematical Theory of Communication. In: Ebd., S. 29-125, hier: S. 31).

56 Ebd. (Herv.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Riskantes Denken

York stattfindet, resümiert der Herausgeber K. N. Leibovic, warum die Über-

tragung kybernetischer und informationstechnischer Ansätze nur in einem

sehr begrenzten Feld Wissensbestände erweitern konnten. »I submit«, heißt

es da,

that ›information theory‹ in the sense of Shannon and Wiener is too re-

stricted for our purposes. […] To Shannon […] the information content of

an event is monotonically related to its probability of occurrence. But, if

information content is to have anything to do with the significance of the

information, such a definition leads to problems.57

Die Schwierigkeit bei der Übertragung der von Shannon und Wiener propa-

gierten Informationsbegriffe, liegt in der ontologisch-epistemischen Diskre-

panz zwischen dem zu erklärenden Phänomen und der erklärenden Entität.

Da der nachrichtentechnische Informationsbegriff ein statistisches Ereignis

kennzeichnet, ist er eben auch nur mit den neuronalen Phänomenen kompa-

tibel, die sich in diesem Sinne beschreiben lassen. D.h., Erkenntnisse lassen

sich nur in Bezug auf die neuronale Kanalkapazität generieren, also wie viel

Information, gemessen in Bits pro Sekunde, über einen neuronalen Kanal

übertragen werden kann.58

Die darüber hinaus unternommenen Versuche den neuronalen Code, also

die Frage nach der neuronalen Informationsverarbeitung, zu beantworten,

scheitern an einem für das Bezugssystem inkompatiblen Erklärungsmodell.

Denn durch die Prädisposition eines mathematisch formulierbaren Informa-

tionsbegriffs ist bereits von vornherein ausgeschlossen, dass sich ein neuro-

naler Code anders definieren ließe als durch Impulsfrequenz oder -stärke.59

Und so sind dann auch die zwei Ansätze, die in der Neurophysiologie kursie-

ren, die PatternTheory of Neuronal Coding60 und die FrequencyTheory of Neuronal

57 K. N. Leibovic [1969]. Final Session. Information Theory. In: ders. (Hg.): Information Process-

ing in the Nervous System. Berlin/Heidelberg/New York 1969, S. 335- 336, hier: S. 335.

58 Vgl. Markus Christen [2011]. Die Entstehung der Hirn-Computer-Analogie. Tücken und Fall-

stricke bei der Technisierung des Gehirns. In: ders., Lars Klinnert (Hg.). Die Zukunft des

menschlichen Gehirns. Ethische und anthropologische Herausforderungen der modernen Neu-

rowissenschaften. Schwerte 2011, S. 135-154, hier: S. 142.

59 Vgl. ebd., S. 145ff.

60 »Single neuron coding of sensory or motor events by means of a pattern of interspike

intervals, with different patterns corresponding to different events.«W. A.Wickelgren

[1969]. Glossary. In: Leibovic 1969, S. 347-360, hier: S. 351.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 145

Coding61, Ansätze, die mit quantifizierbaren Qualitäten (Intensität, Frequenz)

operieren.

Auf einem Treffen des Neuroscience Research Program 1968 stellt Shannon

dann auch klar, dass selbst ein rein quantitativer Informationsbegriff für die

Neurowissenschaften überhaupt nur in einem »non-Shannon sense« sinnvoll

ist, weil »the information we discuss is not necessarily measurable in bits.«62

Da wo eine Unterscheidung der Begriffe Information und Kommunikation

notwendig wäre, wird aber bewusst auf eine einheitliche Terminologie ver-

kürzt. Und es stellt sich die Frage, warum sich die Kybernetik an Begriffs-

analogien abarbeitet, wo physikalisch-mechanische Beschreibungen ausrei-

chend wären? Um es noch einmal ganz klar zu sagen: Ein Erklärungsmodell

für die Regelung und Steuerung von Maschinen, die mit einem kausal arbei-

tenden Feedback-Mechanismus operieren, für den Information ein mecha-

nischer oder elektrischer Impuls ist, verlangt nicht nach Erklärungsentitäten

aus einem behavioristischen Modell. Umgekehrt ist ein quantitativer Infor-

mationsbegriff nicht für soziologische oder psychologische, und noch nicht

einmal für die Mehrheit der naturwissenschaftlichen Fragestellungen, sinn-

voll.

Letztlich versammelt sich in Cybernetics und später inTheHumanUse ofHu-

man Beings, wie überhaupt unter dem Slogan der Kybernetik, so einiges unter

den Begriff der Information. Diese Vieldeutigkeit eines so zentralen Begriffs

ist aber nur das erste Problem. Das zweite Problem ist die Verwendung des

Informationsbegriffs als statistische Größe in einem Bezugssystem, dessen

Prämissen andere als in dem ursprünglichen Bezugssystem sind. Denn der

entlang der Signal- und Nachrichtentechnik entwickelte Informationsbegriff

dient als (metaphorischer) Platzhalter, der letztlich über die Schnittmenge

hinaus, die durch einen fragwürdigen partiellen Isomorphismus geschaffen

wurde, als reiner Formalismus keinen Mehrwert hat. Information ist eine not-

wendige Variable, aber eben auch nicht mehr. Wiener benutzt den Begriff

aber unterschiedslos und Kommunikation wird dann eben zur Begriffsanalo-

gie, die eine methodische Unterscheidbarkeit menschlicher undmaschineller

Informationsverarbeitung aufhebt.

61 »Single neuron coding of sensory or motor events by means of its frequency or firing

increasingwith increasing of similarity of an event to one ormore‹ ideal‹ events.« (Ebd.,

S. 355).

62 Vgl. Christen 2011, S. 146f und Shannon zit.n. ebd., S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Riskantes Denken

Bereits im Untertitel seiner Cybernetics verwendet Wiener den Kommuni-

kationsbegriff übergreifend für Tiere und Maschinen, wobei Tiere hier eben

auch durch Menschen ergänzt werden müssten. Denn während man im Un-

tertitel noch eine Relativierung erkennen mag, besteht in der theoretischen

Auslegung jeder Unterschied allenfalls als Unterschied in der Komplexität des

jeweiligen Systems.63 Und da, wo Wiener den Behaviorismus bemüht, wäre

eine Funktionsanalyse angebracht, denn es geht ja letztlich darum, wie sich

bestimmte Funktionen technisch verwirklichen. Es spielt also eine erhebliche

Rolle, in welchem Theoriezusammenhang die Begriffe eingesetzt werden.

Bleibt noch zu klären, wie der Begriff Information aus der Nachrichten-

technik in das kybernetische Beschreibungsvokabular für lebende Organis-

men kommt. Der Prozess der Übertragung selbst ist so simpel wie fahrlässig:

Denn Wiener übergeht eine Einführung des Begriffs, indem er ihn im Zu-

sammenhang mit der menschlichen Wahrnehmung einfach verwendet. Der

Mensch nimmt über die Sinne Informationen auf, die dann weiterverarbeitet

werden, wodurch am Ende Handeln bestimmt wird. Worauf Wiener hier

offensichtlich setzt, ist die Suggestionskraft die Begriffsanalogien haben

können. Gleichzeitig wird Information als ein steuerndes Prinzip gleich

mitetabliert und schließlich eben auch der Kommunikationsbegriff: Denn

wo Information ist, ist natürlich auch Kommunikation. Wenn Maschinen

wie der Mensch mit Sensoren, Speichern und Selbstregelungsmechanismen

ausgestattet sind, dann lassen sich die Prozesse, die in ihnen ablaufen bzw.

in Wechselwirkung mit der Umwelt stattfinden, auch als Kommunikation

bezeichnen.

Information wird so als elementarer Bestandteil von rückgekoppelten Sys-

temen bestimmt, womit jedes Objekt, das als rückgekoppeltes System iden-

tifiziert wird, auf die ein oder andere Weise Informationen verarbeitet. John

R. Pierce, Ingenieur und ein Kollege Shannons an den Bell Laboratories, for-

muliert es so: »A device which acts continually on the basis of information

to attain a specified goal in the face of changes is called a servomechanism.«64

63 Dass sich Systeme nur noch nach Graden der Komplexität unterscheiden lassen, die

dannkeinengenerellenbzw. ontischenUnterschiedmehr beschreiben, zeigt sichdeut-

lich an dem Kategorisierungsmodell von Behavior, das in Behavior, Purpose and Teleology

entworfen wird, und das damit schließt, vorhersehendes Verhalten quantitativ in ver-

schiedene Stufen zu fassen.

64 John R. Pierce [1961]. Symbols, Signals andNoise. TheNature and Process of Communication.

New York 1961, S. 215, (Herv.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 147

Information ist damit weniger eine realisierte Entität als vielmehr ein Struk-

turelement eines Systems oder ein generelles Prinzip. Um den Menschen als

ein informationsverarbeitendes System bzw. als ein durch feedback gesteuer-

tes System zu legitimieren, bedient sichWiener wiederum Ähnlichkeitsnach-

weisen, die er an verschiedenen Beispielen exemplifiziert, wie eben dem aus

der neurophysiologischen Praxis.

Nach einem ausführlichen dritten Kapitel Time Series, Information and Com-

munication, in dem es überraschenderweise überhaupt nicht um Kommuni-

kation geht, sondern um die mathematische Lösung des statistischen Vertei-

lungsproblems der Informationsübertragung, dient das vierte Kapitel Feed-

back and OscillationWiener vor allen Dingen dazu, am konkreten Beispiel auf-

zuzeigen, dass der Mensch auch nichts anderes als ein durch Feedback ge-

steuertes System ist. Das bedeutet, in Kapitel IV der Cybernetics sollen die

Ähnlichkeitsnachweise zwischen Mensch und Maschine erbracht werden, die

das kybernetische Modell zur Analyse von Regelungs- und Steuerungspro-

zessen bestimmter Maschinen und dem Menschen legitimieren. Denn eine

notwendige Prämisse dafür ist es, dass sich sowohl der Mensch als auch be-

stimmte Apparate als informationsverarbeitende, durch Feedback gesteuerte

und auf ein Ziel gerichtete Systeme lesen lassen.

Um den Menschen als informationsverarbeitende Maschine zu plausibi-

lisieren, soll Information als ein wesentliches Element für die menschliche Or-

ganisation identifiziert, genauer müsste man sagen, attribuiert werden. Und

obwohl der quantitative Informationsbegriff vollständig bedeutungsleer ist,

er trotzdem oder gerade deswegen über den Vorteil verfügt, dass er sich auf

alle möglichen Steuerungselemente in einem System anwenden lässt.

So wieWiener den Begriff der Information verwendet, handelt es sich um

ein polysemes Wort; d.h., es verfügt gleich über mehrere Bedeutungen. Das

ist einigermaßen bemerkenswert, denn der von Shannon und eigentlich auch

der diesem ähnliche, von Wiener entwickelte Informationsbegriff, bestechen

als quantitative Größen natürlich durch ihre Eindeutigkeit. Die Stärke die-

ses Informationsbegriffs ist gleichzeitig seine Schwäche, denn Information

ohne irgendeine Form von semantischem Gehalt ist über eine rein mathema-

tisch-technische Ebene hinaus völlig wertlos. Von seiner Logik her muss sich

der quantitative Informationsbegriff systematisch einer Beurteilung, die über

eine Quantifizierung hinausgeht, verweigern. Das erklärt auch, warumWie-

ner die Analogie zwischen dem Oszillieren von Maschinen und dem Zittern

der Hand zieht, weil die Effekte eine wahrnehmbare Ähnlichkeit aufweisen

und sich deren Ursache als ein quantitatives Problem des Informationsbe-

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Riskantes Denken

trags (keine/zu wenig/zu viel) auslegen lässt. Alle Regelungs- und Steuerme-

chanismen im Menschen können dann aber zwangsläufig nur in mathema-

tisch-technischer Sprache beschrieben werden. Damit entfällt aber eine gan-

ze Menge. »There are also negative feedbacks«, konstatiert Wiener,

to stabilize position, as in the case of the steering engines of a ship, which

are actuated by the angular difference between the position of the wheel

and the position of the rudder, and always act so as to bring the position

of the rudder into accord with that of the wheel. The feedback of voluntary

activity is of this nature. We do not will the motions of certain muscles,

and indeed we generally do not know which muscles are to be moved to

accomplished a given task; we will say, to pick up a cigarette. Our motion

is regulated by some measure of the amount by which it has not yet been

accomplished.65

Die menschliche Willenshandlung, die bei Wiener auf physiologische Bewe-

gungsabläufe verkürzt wird, lässt sich dann als die Reduzierung eines Betrags

verstehen, der zwischen dem Endzustand einer Handlung und einem Istzu-

stand besteht. Was damit für die Erklärung menschlicher Willenshandlun-

gen genau gewonnen ist, bleibt einigermaßen rätselhaft, zeigt aber, wo die

Probleme entstehen, wenn man Modelle aus ihrem ursprünglichen Kontext

qua Analogie überträgt. Die Differenz zwischen einem Ist- und einem Soll-

zustand ist eine mathematische Formulierung, die als Information zur Regu-

lierung von bestimmten Maschinen funktioniert, für die Erklärung mensch-

licher Willenshandlungen hat sie keinerlei Erkenntniswert.

Die Reduzierung von Willenshandlungen auf Bewegungshandlungen ist

im Übrigen ein Trick, der auf semantischer Ebene ein möglichst beeindru-

ckendes Erklärungspotenzial vorgibt, das durch eine anschließende definito-

rische Restriktionwieder relativiert wird, umüberhaupt einlösbar zu sein.Bei

Kapp findet sich diese Strategie direkt zu Beginn seiner Abhandlung, wenn

er von menschlicher Selbsterkenntnis spricht und diese im weiteren Verlauf

zu einer Erkenntnis über die menschliche Physis relativiert.

65 Wiener 1948, S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 149

5.5 Technikverständnis

Mit der Analogie zwischen Mensch und Maschine entwirft die Kybernetik

nicht nur ein Erklärungsmodell für denMenschen von derMaschine aus, son-

dern arbeitet reziprok auch an einem Verständnis von Technik mit, dessen

Auswirkungen sich bis in heutige Technikdiskurse verfolgen lassen. Dass der

gegenwärtig mit dem größten Potenzial vermutete Zweig der Technik, den

man programmatisch Künstliche Intelligenz genannt hat, nicht als vollständig

eigenes artifizielles Prinzip, sondern als potenzierte Nachahmung mensch-

licher Fähigkeiten verhandelt wird, ist ein Folgeeffekt, der aus der unreflek-

tierten Übernahme eines Denkmodells resultiert, das sich in der kyberneti-

schen Auseinandersetzung mit dem Technischen theoretisch weiter manifes-

tiert hat.

An der kybernetischenTheoriegenese lassen sich zwei grundsätzliche Pro-

jektionsrichtungen derMensch-Maschine-Analogie festmachen. Auf der Ebe-

ne des Erklärungsmodells projiziert die Kybernetik von der Technik ausge-

hend auf den Menschen. Das ist keine polemische Infragestellung mensch-

licher Fähigkeiten, sondern notwendige Voraussetzung, um den Menschen

innerhalb einer kybernetischen Episteme erfassen zu können. Weil das Er-

klärungsmodell von Seiten der Technik entwickelt wird, muss, damit das Er-

klärungsmodell nicht hoffnungslos inadäquat ist, der Mensch eben durch das

definiert werden, für das sich ein technisches Äquivalent bestimmen lässt.

Wäre das nicht der Fall, hätte das kybernetische Modell nicht den Hauch ei-

ner Chance, den Menschen auch nur partiell zu erfassen und es gäbe kei-

ne Schnittstelle, an der sich die Möglichkeit eines Anschlusses bieten würde.

Zwar suggeriert die Kybernetik, dass die Isomorphie zwischen Mensch und

Maschine so offensichtlich wie auch weitreichend ist, in Wirklichkeit ist die

tatsächliche Schnittmenge aber extrem dünn, womit das kybernetische Mo-

dell eine sehr begrenzte Reichweite und Tiefe aufweist. Das liegt in der Natur

der Sache: Die Adaption von Erklärungsmodellen von einem Bezugssystem

in ein anderes, funktioniert immer nur innerhalb der Schnittmenge partiel-

ler Isomorphie zweier Objektbereiche.66 Für die Reichweite spielt es dabei

überhaupt keine Rolle, aus welcher Richtung man das Modell entwickelt, es

wird immer nur auf der partiellen Isomorphie der Objekte gründen und al-

lenfalls für diesen Bereich gelten. Diesen Umstand erkennt bereits Kapp in

66 Eine Ausnahme stellt die vollständige Substitution eines Objektbereichs unter über-

geordnete Gesetzmäßigkeiten dar.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Riskantes Denken

seinen Grundlinien, wenn er feststellt: »Das physikalische Gesetz deckt aller-

dings vollkommen den Mechanismus, nicht aber den Organismus, den wir

nur insoweit begreifen, wie wir mit jenem reichen.«67

Für die Organprojektionsthese ist ein solches Eingeständnis weniger pro-

blematisch, weil es sich ohnehin um ein normatives Modell handelt, dessen

einzige Aufgabe es ist, Technik in einem philosophisch-anthropologischen

Bezugssystem zu etablieren. Weil die Organprojektion überhaupt kein Erklä-

rungsmodell sein will,mit dem sich ernsthaftWissensbestände erweitern las-

sen, ist es eben auch vernachlässigbar, ob es als solches funktioniert.

Der kybernetische Ansatz verspricht hingegen ein tatsächliches Erklä-

rungspotenzial und ein größtmögliches hinsichtlich seiner Reichweite, wenn

er über die Stufe genuinmechanischer und organischer Eigenschaften hinaus

entwickelt wird. Denn weil die Kybernetik von den konkreten Objekteigen-

schaften abstrahiert, scheinen die durch die Heterogenität des Besonderen

gesetzten Grenzen eines objektbezogenen Erklärungsmodells überwunden.

Das ist natürlich absolutes Wunschdenken. Die Grenze des kybernetischen

Erklärungsmodells ist diesem bereits durch die Schnittmenge, die sich aus

der Reduktion der Objekteigenschaften generiert, eingeschrieben. Die Ap-

plizierbarkeit mag man als universal verstehen, das Erklärungspotenzial ist

es nicht, weil es immer partiell bleibt. Als Erklärungsmodell verliert die Ky-

bernetik damit weniger an Umfang, den es qua Abstraktion erschafft, als an

Tiefe, die an einer durch Reduktion generierten Schnittmenge verlorengeht.

Am Ende bleibt ein Formalismus, der nur deswegen universell anschlussfähig

ist, weil er von allem Besonderen absieht.

Die zweite Projektionsrichtung, die die Kybernetik erzeugt, geht in die

entgegengesetzte Richtung, vom Menschen hin zur Maschine als die techni-

sche Verwirklichungmenschlicher Fähigkeiten. Diese Richtung ist ausschlag-

gebend für das kybernetische Verständnis über das Prinzip des Technischen,

das sich mit Hans Blumenberg als Prinzip der Nachahmung bezeichnen lässt.

Das ist deswegen bemerkenswert, weil die Kybernetik nicht müde wird, das

Neuartige der Apparate gegenüber den mechanischen Maschinen zu beto-

nen. Innerhalb eines kybernetischen Denkmodells wird die Maschine aber an

einen anthropomorphen Referenzpunkt gebunden, wenn sie als technische

Realisierung menschlicher Fähigkeiten bzw. kognitiver Prozesse interpretiert

wird. Diese doppelt konstituierende Projektion von technischem Erklärungs-

modell auf den Menschen und von menschlichen Eigenschaften auf die Tech-

67 Kapp 1877, S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 151

nik,macht es der Kybernetik – und dem,was nach ihr kommt – schwer, Tech-

nik generell über die Analogie hinauszudenken. Während man also auf der

einen Seite den Menschen notwendigerweise als informationsverarbeitende

Maschine konzeptualisiert, erzeugt man auf der anderen Seite ein mimeti-

sches Verständnis von Technik. Die Folgeeffekte davon zeigen sich nicht nur

in den theoretischen Schriften zur Kybernetik, sondern darüber hinaus auch

in deren Dunstkreis. Gordischer Knoten des ganzen Unterfangens war und

ist bis heute ungebrochen die menschliche Kognition.

Die Frage, ob eine technische Realisierung vonDenkenmöglich ist, ist un-

zählige Male und von den unterschiedlichsten Disziplinen gestellt und beant-

wortet worden. Sowohl die Frage als auch die Antworten sind von verschiede-

nen Parametern abhängig, die, obwohl breit diskutiert, zu keiner eindeutigen

Antwort führen. Der Punkt ist aber ein anderer, denn, dass die Frage über-

haupt gestellt wird, setzt zumindest einmal voraus, dass man die Maschine

in Analogie zumMenschen denkt. Eine frühe Symbolfigur in dieser nie abrei-

ßenden Debatte ist der englische Mathematiker Alan Turing. Turing geht es

allerdings nicht um die finale Beantwortung der Frage, ob Maschinen denken

können, sondern darum,wo die Grenzen für deren technische Formalisierung

liegen und wasmögliche Kriterien für das Vermögen zu denken, sein können.

Der berühmt gewordene Turing-Test, der auch als »imitation game«68 bekannt

ist, wird 1950 in der von dem Philosophen Gilbert Ryle herausgegebenen Zeit-

schrift Mind vorgestellt.

Anstelle der Beantwortung der Frage, ob Maschinen denken können,

schlägt Turing ein Spiel vor, in dem die Ununterscheidbarkeit von Computer

und Mensch für einen Beobachter zum Kriterium der Evaluation wird. »May

not machines carry out something which ought to be described as thinking

but which is very different from what a man does?«69, referiert Turing einen

möglichen Einwand gegen sein Evaluationskriterium und fährt fort. »This

objection is a very strong one, but at least we can say that if, nevertheless, a

machine can be constructed to play the imitation game satisfactorily, we need

not to be troubled by this objection.«70 Die Imitation konkreter menschlicher

Fähigkeiten wird zur hinreichenden Bedingung für maschinelles Denkver-

mögen. Turings Kriterium ist äußerst schwach, weil er darauf verzichtet, die

68 Alan Turing [1950]. Computing Machinery and Intelligence. In: Mind. A quarterly Review of

Psychology and Philosophy, Vol. 59 Nr.236, Oktober 1950, S. 433-460, hier: S. 433.

69 Ebd., S. 435.

70 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Riskantes Denken

Black-Box zu öffnen, in der sich der Prozess als solcher abspielt. Mit dem

Gedankenexperiment Chinesisches Zimmer zeigt der Philosoph John Searle

dann auch, wo die Unzulänglichkeit einer solchen Anordnung liegt.

Bereits fünf Jahre zuvor erscheint Bushs Aufsatz As we may think. Bushs

Erfahrungen mit den Schwierigkeiten riesige Datenmengen zu organisieren,

bringen ihn auf die Idee des Memex. Denn während des Krieges unterste-

hen ihm, als Direktor des Office of Scientific Research and Development, zeitwei-

se Tausende von Wissenschaftlern, für deren Koordination er innerhalb ei-

nes geheimen militärischen Projekts verantwortlich ist. Dabei ist die quan-

titative Zunahme des Wissensbestands nicht das eigentliche Problem, son-

dern dessen Spezialisierung in immer kleinteiligere Forschungseinheiten, de-

ren Bezug aufeinander nur noch schwer zu erkennen ist. »There is a gro-

wing mountain of research«, heißt es in As we may think. »But there is in-

creased evidence that we are being bogged down today as specialization ex-

tends.«71 Wie Wiener, Bigelow, Shannon etc. glaubt auch Bush an die grund-

sätzliche Notwendigkeit technischer Entwicklung als Problemlösungsstrate-

gie. Die Spezialisierung der Physiker, Chemiker, Ingenieure und Mathema-

tiker auf einzelne, sehr kleine Teilbereiche eines größeren Sachzusammen-

hangs führt in der Konsequenz dazu, dass an vielen Stellen zwar Wissen pro-

duziert wird, aber ohne die einzelnen Wissensbestände effizient zusammen-

zuführen. Bushs Idee ist es, Speicher- und Organisationsprozesse von Wis-

sensbeständen maschinell so abzubilden, dass sie der Art entsprechen, wie

der Mensch Wissen kognitiv organisiert. Das Prinzip aller Organisation ist

für Bush dabei die Selektion und ein Kriterium von kognitiver Selektion ist

Assoziation.72

Dahinter steht die Grundannahme, dass wenn die Organisation bzw. die

Selektion von Wissen maschinell übersetzt, das Abbild eines natürlichen, ko-

gnitiven Prozesses ist, eine ideale Organisation erreicht ist. DieMimesis-Idee

wird hier zum Primat des Technischen und die strukturelle Isomorphie von

kognitivem und maschinellem Prozess zu einem grundlegenden Prinzip für

die Funktionsfähigkeit von Maschinen. Kennzeichnend für das mimetische

71 Bush 1945.

72 »[The human mind] operates by association. With one item in its grasp, it snaps in-

stantly to the next that is suggested by the association of ideas in accordance with

some intricate web of trails carried by the cells of the brain.« Vannevar Bush [1967].

Memex Revisited. In: ders. Science is not enough. New York 1967, S. 75-101, hier: S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 153

Prinzip des Technischen ist auch hier, dass die Evaluation für die maschinel-

le Organisationstruktur nicht a posteriori an der Empirie erfolgt, sondern a

priori durch eine Prädisposition menschlicher und maschineller Äquivalenz.

Das Schlüsselprinzip, also der assoziative Vorgang menschlichen Erinnerns

bzw. Selektierens, wird auf einen technisch zu realisierenden verkürzt. »The

process of tying two items together is the important thing.«73 Das ist ein klas-

sisch kybernetisches Prinzip, das letzten Endes ein Technikverständnis speist,

in dem das Technische die Reproduktion (und Steigerung) menschlicher Fä-

higkeiten ist.

In der Logik einer Natürlich-Künstlich-Dichotomie, in der die Ontolo-

gie von Entitäten aus deren Genese abgeleitet wird, ist der Mensch immer

schon das natürlich Vorhandene, während die Technik immer nur ein vom

Menschen Gemachtes sein kann. Und auch wenn der Mensch in einem ky-

bernetischen Erklärungsmodell unter technischen Prämissen gedacht wird,

kann aus analogischer Sicht immer nur der Mensch Vorbild für die Maschi-

ne sein. Wenn das Referenzobjekt für das Technische funktional der Mensch

ist, dann wird es schwierig, dem Technischen eigenständige Qualitäten ab-

zuringen. Die epistemische Notwendigkeit partieller Isomorphie, die man

durch die Analogiesierung von Mensch und Maschine geschaffen hat, führt

reflexiv zu einem Verständnis von Technik als dem Menschen Nachgeahm-

ten. Da, wo Kapp noch dieOrganprojektion als erklärendes universelles Prinzip

von Technikgenese und als Nachweis für eine systematische Isomorphie zwi-

schen Menschen und technischem Artefakt bemüht, begnügt sich die Kyber-

netik mit analogischen Nachweisen, ohne noch ein metaphysisches Prinzip

begründen zu wollen, das eine notwendige Beziehung zwischen dem Men-

schen und den technischen Artefakten festschreibt. Gleichwohl sie diese Be-

ziehung durch die Genese eines analogen Erklärungsmodells natürlich gleich

mitliefert.

So einigt die Kybernetik und die Organprojektion mindestens die Annah-

me, dass Technik struktur-, form-, funktionshomogen zum Menschen ge-

dacht werden muss. Sowohl die Kybernetik als auch die Organprojektion kon-

stituieren eine von der Technik zum Menschen gewendete Erkenntnisfigur.

Bei Kapp handelt es sich dabei um die grundlegende epistemische Figur sei-

ner Technikphilosophie, in der der Mensch seine Physiologie über den Um-

weg der technischen Artefakte erblickt. Kybernetisch initiierte Ansätze, die

aus der Maschine Erkenntnisse über den Menschen zu gewinnen versuchen,

73 Bush 1945.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Riskantes Denken

finden sich gehäuft in Hirn-Computer-Analogien. So ist die Existenz eines

Speichers (memory) immenschlichenHirn für den Computerpionier vonNeu-

mann »highly plausible, if not certain – if for no other reason than that it had

play a vital role in all artificial computing machines, constructed to date.«74

In beiden Fällen ist der Referenzpunkt für die Technik ein anthropolo-

gischer. Bei Kapp systematisch, weil die Organprojektion allein durch ih-

re logische Konstitution, man könnte auch sagen qua Definition, die Exis-

tenz technischer Artefakte ausschließt, die nicht anthropomorph-äquivalent

sind. Im kybernetischen Sinne als Formalisierung der technischen Umset-

zung menschlich-kognitiver Fähigkeiten. Was hier in den Blick gerät, ist die

Vorstellung, Technik sei eine morphologische, strukturelle oder funktiona-

le Nachahmung des Menschen bzw. ein Äquivalent zu diesem. Technik als

Nachahmung ist ursprünglich ein Motiv aus der Antike, in der sie als eine

Nachahmung der Ideen bzw. der Natur verstanden wird. »Teils vollbringt die

Kunst (téchne) das, was die Natur (physis) nicht auszuarbeiten vermag, teils

ahmt sie (die Natur) nach«75, heißt es in Aristoteles Physik, der unter dem

Begriff der Kunst noch alles vom Menschen Hergestellte subsumiert. »Natur

und ›Kunst‹«, sind in der aristotelischen Tradition, »strukturgleich: die im-

manenten Wesenszüge der einen Sphäre können für die andere eingesetzt

werden.«76

Die Etablierung einer Mensch-Maschine-Analogie, sowohl in der

Kapp’schen Technikphilosophie als auch in der Kybernetik, bestimmt re-

flexiv ein Denken über Technik als Nachahmung oder wenn man so will als

Reproduktion. Die Analogien, die die Kybernetik nutzt, um ihr Modell zu le-

gitimieren, tragen die Vorstellung der Technik als Nachahmung implizit mit

sich. Und auch wenn die Vertreter der Kybernetik daraus keine Ontologie,

sondern ein Erklärungsmodell konstituieren, ist die Grundannahme letztlich

dieselbe. »Die Ausgangsfrage ist stets die gleiche«, konstatiert Bense.

Welcher technische Vorgang entspricht dem bestimmten geistigen Vor-

gang? Die Zurückführung auf die identische formale Operation erleichtert

die Auffindung des technischen Analogons für einen intelligiblen Akt. Hat

74 John von Neumann [1958]. The Computer and the Brain. New Haven 1958, S. 60.

75 Arist. Phys. 199 a15-a17.

76 Hans Blumenberg [1957]. »Nachahmung der Natur«. Zur Vorgeschichte der Idee des schöp-

ferischen Menschen. In: ders. Schriften zur Technik, hg. v. Alexander Schmitz u. Bernd

Stiegler. Berlin 2015, S. 86-125, hier: S. 87.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 155

man den formalen Zugang gefunden, so gewinnt man Zugang, sowohl zu

seiner mechanischen als auch zu seiner geistigen Reproduktion.77

Bense spricht sich hier für ein von der Technik her entworfenes Erklärungs-

modell aus. Der intelligible Akt formalisiert, verweist auf einen identisch for-

malisierten technischen Akt und damit auf ein technisches Analogon. Die An-

nahme, dass intelligible Akte, wenn sie sich formalisieren lassen, prinzipiell

im Technischen realisierbar sind, ist das Fundament der Kybernetik. Die ler-

nenden, voraussehenden, ihr Verhalten an ihre Umwelt anpassenden Appara-

te reproduzieren menschliches Verhalten oder organische Prinzipien. Daraus

folgt zwangsläufig eine normative Überhöhung der Maschine, die sich allein

aus der Sonderstellung des Menschen bzw. der menschlichen Kognition und

nicht aus einem genuin technischen Prinzip speist. Die Mystifizierung einer

sich selbst steuerndenMaschinen, die die Kybernetik inWirklichkeit permanent

betreibt, lässt die Annahme zu, dass das anthropomorphe Bezugssystem gern

gesehen und die apparative Technik als eigenständig zu reflektieren, über-

haupt nicht erwünscht ist. Das Ergebnis ist ein restriktives Bild des Tech-

nischen, weil man es systematisch vermeidet, die technischen Phänomene

als eigenständige, rein technische Prinzipien anzuerkennen. Ironischerweise

vertritt die Kybernetik damit ein recht konservatives Technikverständnis, das

eigentlich im Widerspruch zu ihrem progressiven Programm steht.

5.5.1 Autonomie oder das Ende der Mimesis?

Ein Verständnis von Technik entsteht nicht aus geschichtlicher Notwendig-

keit, sondern ist das Ergebnis von Präsumtionen, aus denen sich für den Ge-

genstand Bedeutung generieren lässt. Und auch wenn die Kybernetik nicht so

sehr das Prinzip der ars imitatur naturam aristotelischer Tradition, sondern das

77 Bense 1951, S. 433. Und weiter heißt es da: »So kann man sich etwa eine Aussage, also

das Gebilde, über das der Logiker spricht und das die Eigenschaft besitzt wahr oder

falsch zu sein, technisch dargestellt denken durch ein Relais, durch einen Schalter; der

aus- oder eingeschaltet sein kann. Die logische Zweiwertigkeit der Aussage, wahr oder

falsch zu sein, ein rein formales Merkmal entspricht der technischen Zweiwertigkeit,

ein- oder ausgeschaltet zu sein.«

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Riskantes Denken

der Reproduktion78 menschlicher (kognitiver) Fähigkeiten vertritt, hat sich

weniger das Prinzip als lediglich das Referenzobjekt verändert.

Ein solcherart anthropomorphes Verständnis des Technischen produziert

eine ganze Reihe von Folgephänomenen. Zum einen erschwert es, techni-

sche Prinzipien als grundsätzlich autonom zu denken, so dass ironischer-

weise selbst der Autonomiebegriff, den man heute an Technik anlegt, aus der

Subjektphilosophie stammt. Das führt zum einen zu Paradigmen, die viele

technische Phänomene systematisch überhaupt nicht adäquat fassen können,

weil sie nicht an den genuin technischenQualitäten, sondern an einer anthro-

pologischen Referenz entwickelt werden. Auf einer Diskursebene münden

anthropomorphe Technikvorstellungen dann auch regelmäßig in apokalyp-

tischen oder erlösungsfantastischen Prophezeiungen. Das ist für eine sachli-

che Debatte nicht nur äußerst hinderlich, sondern darüber hinaus verlängern

und verfestigen sich dadurch auch normative Vorstellungen immer weiter.

Die so verstellte Sicht auf die prinzipielle Möglichkeit, dem Technischen bzw.

technischen Artefakten einen Eigensinn abzugewinnen, verhindert zugleich

eine genuineTheoriebildung. Ein Folgeeffekt davon ist dann eben, dass Erklä-

rungsmodelle hoffnungslos inadäquat sind und ein Denken über die Analogie

hinaus, und damit über die Referenz selbst, unter den gegebenen Umständen

kaum mehr möglich ist.

Referenzgenerierte Erklärungsmodelle müssen nicht per se ungeeignet

bezüglich ihres Gegenstandsbereichs sein. Wenn sie aber aus einer Analogie

abgeleitet sind, die notwendig auf einem Reduktionismus gründet, sind sie

eben auch nur begrenzt anwendbar. Und weil man auf einer partiellen Iso-

morphie konstituiert, besteht grundsätzlich immer das Risiko, den Gegen-

stand selbst aus dem Blick zu verlieren. Der Wirkkreis von auf diese Weise

78 Die Begriffswahl ist nicht ganz glücklich, aber die entschieden bessere Wahl im Ver-

gleich zu dem ziemlich belasteten Begriff der Simulation, der vor allem im Kontext von

Daten- und Theoriegenese, so wie in der Postmoderne als Kernbegriff im Besonderen

bei Jean Baudrillard verwendet wird. Bei diesem heißt es, dass sich »die Ära der Si-

mulation durch Liquidierung aller Referentiale [öffnet].« (Jean Baudrillard [1978]. Die

Präzession der Simulakra. In: der. Agonie des Realen. Berlin 1978, S. 7-69, hier: S. 9) Eine re-

ferenzlose Simulation ist an sich schon problematisch, für den vorliegenden Kontext

ist der Begriff in diesem Sinne aber völlig unbrauchbar. Bei Bense liest man schließ-

lich »technischeReproduktion idealer, gedanklicher Vorgänge« und »maschinemäßige

Reproduktion« (Bense 1951, S. 433) usw., was in diesem Kontext wesentlich passender

ist.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 157

generierten Paradigmen ist also wesentlich eingeschränkter, als man gemein-

hin wahrhaben möchte.

Zugegeben, die Verweisstrukturen innerhalb des kybernetischen Systems

sind einigermaßen unübersichtlich. Grund dafür ist, dass sich gleich drei ge-

genläufige Annahmen benennen lassen:

• Ein Verständnis von technischen Apparaten als Nachahmung bzw. Repro-

duktion

• Ein Erklärungsmodell, das von der Anthropologie aus entworfen wird

• Eine Konzeption der Entität Mensch, die von dem Technischen her be-

stimmt ist

Zwar entwickelt man Erklärungsmodelle mit Blick auf die neuen technischen

Qualitäten der kybernetischen Apparate, aber indem man die technischen

Eigenschaften als technische Reproduktion anthropomorpher Eigenschaften

deutet und dadurch den Analogieschlussmit demMenschen sucht. Dabei fin-

det gleichzeitig eine normative Wertung des Technischen durch den anthro-

pomorphen Konnex statt. Denn während Technik als bloße Nachahmung der

Natur negativ konnotiert wird und der Mensch erst im Zuge der Aufklärung

als schöpferische Kreatur hervorgeht, nämlich nachdem »Kreativität sich als

Bedingung der Existenz technischer Artefakte und damit als zentrale ontolo-

gische Kategorie [erwies]«79, führt das Reproduktionsmotiv paradoxerweise

zu einer Erhöhung der Technik, weil sie sich mit den menschlichen Fähigkei-

ten messen kann.

Weil das Denken über Technik bis heute, etwa in den Debatten über

Künstliche Intelligenz – eine Entität, die die Analogie bereits im Namen

trägt – von den partiellen Isomorphien zwischen Mensch und technischem

Apparat gesteuert wird, ist man größtenteils blind für eine andere Sicht auf

Technik und damit auf ein grundlegend anderes Verständnis. Die kyber-

netische Theoriegenese ist dabei eine der theoretischen Ursprünge dieses

Denkens, weil sie über Analogien u.a. ein Erklärungsmodell aus einem

anthropologischen Bezugssystem (Behaviorismus) für technisch-apparative

Prozesse adaptiert.

Eine Idee von Technik ohne eine Referenz zu einem natürlichen Vorbild,

und damit über die Analogie hinaus, findet sich bei dem deutschen Philoso-

79 Hans Poser [2016]. Homo Creator. Technik als philosophische Herausforderung. Wiesbaden

2016, S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Riskantes Denken

phen Hans Blumenberg, wenn nicht ausformuliert, so doch zumindest an-

gedeutet. Und es ist gerade diese Referenzlosigkeit der Technik von jedem

natürlichen oder organischen Vorbild, die sie als »von reiner Technizität«80,

wie Blumenberg es nennt, auszeichnet. Ernst Cassirer macht einen ähnli-

chen Vorschlag, wenn er in seiner Rezeption der Kapp’schen Grundlinien von

der »Sphäre der eigentlich technischen Betätigung« mit Marx als der Sphäre

spricht, die von dem Gesetz der »Emanzipation von der organischen Schran-

ke«81 bestimmt ist. Nimmt man diese Ansätze ernst, dann wäre das erste

definitorisch genuine des Technischen, dass es absolut artifiziell ist.

Aus einer geisteswissenschaftlichen Position82 heraus, scheint eine Situ-

ierung des Technischen in den Bereich des rein Artifiziellen notwendig, um

die theoretischen Rahmenbedingungen zu schaffen, in denen ein autonomes

Denken über Technik zuallererst möglich und sinnvoll ist.83 Aber auch dann

ist immer noch eine gewisse Vorsicht geboten, denn die Konzeptionierung

des Technischen als Artifizielles, abgeleitet aus einer Natürlich-Künstlich-

Dichotomie, schließt nicht logisch notwendig das Prinzip der Nachahmung

aus. Das Künstliche kann immer noch das dem Natürlichen Nachgeahmte

sein und wird auch bis mindestens in die Renaissance hinein als solches

verstanden.

Die Technik als Antithese der Natur hat in der Vergangenheit vor allem

dazu geführt, sie dem Menschen gegenüberzustellen. Und weil dichotome

Denkmodelle einen Hang zur normativen Aufladung haben, findet sich diese

Figur verstärkt in den kulturkritischen Texten zur Technik in der ersten Hälf-

te des 20. Jahrhunderts. Denn innerhalb von Dichotomien ist es ein Leich-

tes, durch disjunkte Zuordnungen Oppositionen zu generieren, die sich ohne

Weiteres normativ aufladen lassen. Technik als das rein Artifizielle wird dann

automatisch zum Gegenbegriff der Natur. Und die parallele Einordnung des

Menschen in den Bereich des Natürlichen macht diesen dann zum Opponen-

ten der Technik. Aus dieser Ausgangslage heraus lassen sich dannmühelos die

80 Blumenberg 1957, S.S. 92.

81 Cassirer 1930, S. 158.

82 Hier geht es nicht um naturwissenschaftliche Erklärungsmodelle, mit denen jedes

technische Artefakt natürlich immer beschreibbar ist, sondern um die Technik in ei-

nem geisteswissenschaftlichen Bezugssystem.

83 Das ist die eine Seite. Normativ aufgeladen, indem man dieses Denken über Technik

in eine dichotome Figur von Natürlichem und Künstlichen integriert, führt letztlich zu

jener Kritik, die ebenMarx heraufbeschwört, in der die Technik denMenschen von sich

selbst entfremdet, weil sie diesem wesensverschieden ist.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 159

bekannten Entfremdungs-, Dämonisierungs- und Ohnmachtsmotive herlei-

ten.

Und tatsächlich hat die Ableitung eines technisch Eigenständigen aus ei-

ner Natürlich-Künstlich-Dichotomie heraus in der Vergangenheit weniger zu

einer irgendwie geartetenWesensfrage des Technischen als zu dessen norma-

tiven Deutung geführt. Ideologische Ansätze einer Kulturkritik der Technik,

wie etwa die marxistischeTheorie oder Oswald Spenglers Überlegungen zum

Technischen, argumentieren nämlich genau vor dem Hintergrund dichoto-

mer Präsumtionen. »Alles Organische«, heißt es bei Letzterem, in gewohnt

martialischemTon, »erliegt der um sich greifendenOrganisation. Eine künst-

liche Welt durchsetzt und vergiftet die natürliche.«84 Die zuvor als artifizi-

ell herausgestellten Strukturen des Technischen widersprechen den natürli-

chen Strukturen menschlicher Lebenswelten und dass sich der Mensch sei-

ner technisch modifizierten Lebenswelt entfremdet, begründet sich mit der

dichotomen Setzung von Mensch und Technik. In einer Natürlich-Künstlich-

Dichotomie wird das Technische schnell zum Antagonisten des Menschlichen

bzw. Natürlichem gemacht.

Theorien über Technik lassen sich bis heute holzschnittartig in zwei Kate-

gorien einteilen, die hier lediglich zur veranschaulichenden Verortung dienen

sollen. Zum einen sind das dieTheorien, die Technik amEnde des Tages unter

die Gesetze der Mechanik, Thermodynamik, Strömungslehre etc. also unter

die Naturwissenschaft subsumieren. Auf der anderen Seite versammeln sich

die Ansätze, die Technik in Bezug zu einem Referenzsystem denken, wie etwa

Gesellschaft, Kultur oder Politik und tendenziell den Hang zum Normativen

haben. Ein Ansatz, der Technik autonom denkt, müsste mit dem Eigensinn

des Technischen selbst beginnen, bevor er in Verbindung zu einer Referenz

gedacht wird. Dann erst ließe sich überhaupt nur so etwas wie das Technische

erfassen, selbst wenn dieses auf eine apparative Ebene beschränkt bleibt. Das

bedeutet nicht nur eine Emanzipation von der organischen Schranke, sondern von

jeder Art von Referenzbezug.

5.5.2 Der Vogelflug

Eine der bekanntesten Passagen in Blumenbergs Schriften zur Technik (1950)

handelt von der Erfindung des Flugzeugs. »[D]ie Flugmaschine«, heißt es da,

84 Oswald Spengler [1931]. Der Mensch und die Technik. München 1931, S. 77f.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Riskantes Denken

»ist gerade dadurch wirkliche Erfindung, daß sie sich von der Traumvorstel-

lung der Nachahmung des Vogelflugs freimacht und das Problem mit einem

neuen Prinzip löst.«85 Erst in dem Moment, als man sich von dem Vorbild

der Natur löst und ein grundsätzlich neues analogiefreies Prinzip erdacht

wird, kann das Problem des Fliegens technisch gelöst werden. Hierin liegt ein

Wechsel im Denken über das technische Artefakt als ein Gemachtes, näm-

lich von einem mimetischen Nachgeahmten hin zu einer tatsächlichen Erfindung.

Ein Wechsel, der bereits in der Renaissance verhandelt wird, von dem Prin-

zip der imitatio zum Prinzip der inventio als originär schöpferische Kraft des

Menschen.

Von der Genese aus gedacht, ist ein Denken von eigenständigen techni-

schenQualitäten alsomöglich. Erfindung ist nicht Nachahmung, sondern von

grundsätzlich anderer Qualität. Da das technische Artefakt nicht mehr auf ei-

ne Natur als Vorbild referiert, verfügt es über ein Mehr, das über alles natür-

lich Entstandene hinausgeht. Das artifiziell referenzlose Technische würde so

zumindest über einen Eigensinn verfügen, der sich nicht hinlänglich an ei-

ner natürlichen Referenz erschöpft, sondern demman gegebenenfalls eigene

Prinzipien entlocken kann. In diesem Sinne formuliert auch Friedrich Des-

sauer in seiner Philosophie der Technik. Das Problem der Realisierung 1927: »Das

Schöpferische der Technik beruht auf der Gewinnung neuer Qualitäten. Mit

diesen neuen Qualitäten ausgerüstet, besitzt dasWerk seine Eigengesetzlich-

keit.«86

Bei Blumenberg hat die berühmte Passage über die Flugmaschine und

den Vogelflug allerdings noch eine Pointe. Denn zum Mythos der Erfindung

der Flugmaschine gehört auch, »daß die BrüderWright sechs Jahre vor ihrem

ersten Flug in Kitty Hawk ein Buch über Ornithologie in die Hand bekom-

men hätten und ihnen dabei aufgestoßen sei, warum der Vogel eine Fähigkeit

besitzen sollte, die der Mensch nicht durch maßstäbliche Nachbildung der

physischen Mechanismen sich aneignen könnte.«87 Dieses Zeugnis lässt sich

als Ausdruck eines Selbstverständnisses von Ingenieuren und Erfindern le-

sen, die den Prozess der Erfindung in ein Narrativ der Nachahmung kleiden.

Ein Selbstverständnis, das sich nach Blumenberg nicht hinreichend durch ei-

ne generelle Unerklärbarkeit von Erfindungsprozessen selbst erklären lässt.

85 Blumenberg 1957, S. 92.

86 Friedrich Dessauer [1927]. Philosophie der Technik. Das Problem der Realisierung. Bonn

1927, S. 10.

87 Ebd., S. 91f.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 161

Denn tatsächlich ist die Flugmaschine erst möglich, als man von der Idee ei-

ner »homorphen Konstruktion«88 ablässt und das Problem des Fliegens mit

genuin technischen Prinzipien zu lösen versucht, nämlich der Anwendung ei-

genständiger technischer Komponenten, für die es kein Vorbild in der Natur

gibt, z.B. eines Explosionsmotors oder rotierender Elemente. Und die Brüder

Wright sind noch nicht einmal die Einzigen und auch nicht die Ersten, die

flugfähige Maschinen auf der Grundlage von Prinzipien erfinden, für die es

in der Natur kein Vorbild gibt.

So findet sich in den sogenannten Pariser Manuskripten Leonardo da Vin-

cis die Darstellung einer Luftschraube, die bereits das Prinzip späterer Hub-

schraubermodelle vorwegnimmt. Mit ihren rotierenden Blättern haben sich

diese nämlich bereits vollständig von dem Vorbild des Vogelfluges emanzi-

piert. Und auch für den, von den Gebrüdern Montgolfière 1873 in der süd-

französischen Stadt Annonay vorgestellten Heißluftballon, findet sich in der

Natur kein direktes Vorbild. Genaugenommen kennt die Geschichte der Luft-

fahrt wesentlich mehr Fluggeräte, die sich vollständig vom Vorbild des Vogel-

flugs emanzipiert haben, als solche, die das Prinzip des Schlagfluges der Vögel

nachbilden.89

Was sich an diesem Beispiel zeigt, ist eine grundlegende Inkongruenz

zwischen einem Technikverständnis und dem Prinzip des Technischen selbst.

Die Paradoxie ist, dass die Erfindung des Flugzeugs ein originär-schöpferi-

scher Akt ist, das Narrativ darüber aber diesen originär-schöpferischen Mo-

ment als Nachahmung des Vogelflugs relativiert. Der relativierende Referenz-

bezug ist für Blumenberg eine Art Verlegenheitshandlung des Menschen, der

seinen Anspruch auf die Originalität der Erfindung nicht geltend macht. »Es

ist vor allem ein Phänomen der »Sprachlosigkeit« der Technik«90, so Blumen-

berg. Im Gegensatz zu der Kunst stehe der Technik kein breites Arsenal an

»Kategorien und Metaphern, bis ins Anekdotische hinab«91 bereit.

Das hat schließlich zu dem erst heute – da die technische Sphäre erstrangig

gesellschaftsfähig geworden ist – kraß auffallenden Sachverhalt geführt,

88 Ebd., S. 92.

89 Ein gewichtiger Grund dafür dürfte der sein, dass Fluggeräte, die auf dem Prinzip des

Schlagflugs beruhen, extrem schwer zu realisieren sind. Erst 2011 hat die deutsche Fir-

ma Festo auf der Hannover-Messe SmartBird, ein flugfähiges technisches Objekt vorge-

stellt, dessen Flugprinzip eine mimetische Konstruktion des Vogelflugs ist.

90 Ebd., S. 91.

91 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Riskantes Denken

daß die Leute, die das Gesicht unserer Welt am stärksten bestimmen, am

wenigsten wissen und zu sagen wissen, was sie tun. Autobiographen von

großen Erfindern sind – im Gegensatz zur raffiniert gesteigerten Selbstdeu-

tung des modernen Künstlers – von oft rührender Ohnmacht der Sprache

der Phänomene gegenüber, die sie verständlich machen wollen.92

Blumenbergs konstatierter Sprachlosigkeit kann noch ein Weiteres zur Erklä-

rung hinzugefügt werden, nämlich die bis zum Ende des 19. Jahrhunderts –

wenn nicht sogar bis zur ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts – fehlende theo-

retische Reflexion über Technik. Bis dahin liegt das Interesse am Technischen

in deren Folgeerscheinungen für andere Systeme und deren Funktionsweise.

Die neuzeitliche Verbrüderung der Technik mit der Naturwissenschaft, als

ihr Gegenstand und als Instrument der naturwissenschaftlichen Erkenntnis-

genese, hat offenbar dazu geführt, dass eine philosophische Reflexion, die

über Formerscheinungen hinausgeht und das Wesenhafte der Technik selbst

in den Blick nimmt, überhaupt nicht stattfinden konnte.

Nach Cassirer würde ein eigenständiges Denken voraussetzen, über den

»Selbst-Sinn und Selbst-Wert«93 des Technischen zu befinden. »Die Technik

aber«, schreibt Cassirer 1930 in Form und Technik,

ist diesem Kreis der philosophischen Selbstbesinnung noch nicht wahrhaft

eingeordnet. Sie scheint noch immer einen eigentümlich peripheren Cha-

rakter zu behalten. Mit dem Wachsen ihres Umfangs hat ihre eigentliche

Erkenntnis, hat die Einsicht in ihr geistiges »Wesen« nicht Schritt gehal-

ten.94

Ganz im Gegensatz zur Technik gehört in der Kunst ein Modus gesteiger-

ter Selbstreflexion zum Programm, der Theorie und Praxis konstituiert.

Wenn man es pointiert formulieren möchte, dann ließe sich sagen, dass

sich das Selbstverständnis der Kunst mit ihrem Gegenstand deckt. Die

Darstellungsweisen der Kunst sind immer auch an ein metaphysisches

Programm gekoppelt.95 Kunst ist versinnbildlichte Selbstreflexion. Über die

Eigenschaften des Schöpferischen, Originären, Nie-Dagewesenen generieren

92 Ebd.

93 Cassirer 1930, S. 140.

94 Ebd.

95 Im Übrigen ist das nicht erst seit den sogenannten Avantgarden bzw. Ismen der Fall.

Man denke nur an den Umbruch von einer Bedeutungs- zu einer Zentralperspektive

im Spätmittelalter.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 163

Kunst und ihre Akteure ihr Selbstverständnis und ihre Form, selbst da noch,

wo sie dieses Selbstverständnis kontrastieren, etwa in Marcel Duchamps

Ready-Mades96 oder Andy Warhols Series97. »Die Alternative zu Picasso«,

schreibt der US-amerikanische Kunstkritiker Clement Greenberg, »ist nicht

Michelangelo, sondern Kitsch.«98 Warum? Weil die Referenzpunkte, die

sich die Kunst bis in die Gegenwart erhalten hat, das Originäre und das

Nachgeahmte sind. Die Abgrenzung der Kunst zum Kitsch (und damit zur

Nicht-Kunst) bestimmt sich nicht über die Unterscheidung des Alten zum

Neuen, denn auch dem Alten wohnt letztlich immer noch das Schöpferisch-

Originäre seiner Genese inne, sondern der Unterschied liegt zwischen »dem

schlechten, aktualisierten Alten und dem wirklich Neuen.«99

Die Idee vom Menschen als Schöpfer bzw. des Künstlers als Schöpfer ist

unlösbarmit demWesenhaften der Kunst selbst verbunden. Allerdings ist das

so Definierte, nur vor dem Hintergrund bestimmter metaphysischer Prämis-

senmöglich, die zuallererst geschaffenwerdenmussten.Denn bis zur Renais-

sance gab es die Figur des Künstlers überhaupt nicht und auch das Kunstwerk

war nicht zu unterscheiden vom Handwerk. Voraussetzung dafür – und das

klingt heute recht banal –war ein »Spielraum desMöglichen für das »Künstli-

che«100, ein Spielraum, der unter bestimmten ontologischen Prämissen aber

überhaupt nicht denkbar ist. »Die Welt als Faktum«, so Blumenberg,

96 Anfang der 1920er Jahre wählt der Künstler Marcel Duchamp industriell gefertigte All-

tagsgegenstände, die sogenanntenReady-Mades, aus und stellt sie nahezu unverändert

in einen Kunstkontext. Sein bekanntestes Fontain, ein mit R. Mutt signiertes Pissoir,

reicht er 1917 im Rahmen einer Ausstellung in New York bei der Society of Independent

ein. Es wird abgelehnt. Duchamp stellt hier den Moment des originär-Schöpferischen

in Frage, indem er ihn durch den (zufälligen) Vorgang der Auswahl ersetzt. Das ist na-

türlich nur vor einem künstlerischen Selbstverständnis möglich, das auf Originalität

und Einzigartigkeit gründet.

97 In den 1960er entsteht eine ganze Reihe von Warhols seriellen Siebdruckbildern, in

denen er vorgefundenes Bildmaterial koloriert und vervielfältigt. Warhol zielt auf die

Auflösung von Originalität und damit auf die Auflösung der Künstlerfigur an sich.Wie

schon bei Duchamp funktioniert die Abkehr von einem künstlerischen Ideal nur vor

dem Hintergrund dieses Ideals.

98 Clement Greenberg [1939]. Avantgarde und Kitsch. In: Ute Dettmar, Thomas Küpper:

Kitsch. Texte und Theorie. Stuttgart 2007, S. 203-212, hier: S. 208.

99 Ebd.

100 Blumenberg 1957, S. 108.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Riskantes Denken

das ist die ontologische Voraussetzung für die Möglichkeit der Erwägung,

schließlich für den Antrieb und die Lockung, im Spielraum des Unverwirk-

lichten, durch das Faktische nicht Ausgefüllten, das originär Menschliche zu

setzen, das authentisch »Neue« zu realisieren, aus dem Angewiesenen auf

»Nachahmung der Natur« ins von der Natur Unbetretene hinaus vorzusto-

ßen.101

Sowohl in der aristotelischen, platonischen und später scholastischen Onto-

logie ist das Artefakt immer schon Nachgeahmtes, weil sein Urbild bereits

als Idee vorhanden ist. Unter der metaphysischen Prämisse einer als abso-

lut gesetzten Seinswelt gibt es keine Möglichkeit für originär Neues, weil alles

ja bereits vorhanden ist. Und es ist ausgerechnet die Theologie, die diesen

Bereich des Möglichen und noch nicht Verwirklichten aufschließt.

Die zugrundeliegende Annahme ist dabei die Folgende: »der als endlich

gefasste Kosmos schöpft das unendliche Universum der Seinsmöglichkeiten

– und daß heißt: der Möglichkeiten der göttlichen Allmacht – nicht aus und

kann es nicht ausschöpfen.«102

Es gibt also einen liegengelassenen Rest oder anders formuliert, es ist mehr

möglich als ist.Wirklichkeit undMöglichkeit sind nicht länger identisch, weil

sich die Endlichkeit des Kosmos nicht mit der Unendlichkeit der Seinsmög-

lichkeiten deckt. Diese Präsumtion schafft den Raum für das Mögliche und

damit die Bedingung dafür, dass der Mensch herstellend in die Natur ein-

greifen kann. »Die Idee der vollständigen Entsprechung von Möglichkeit und

Wirklichkeit«, schreibt Blumenberg, »lässt nicht zu, daß der Mensch geistig

originär wirken kann. Ontologisch bedeutet das: durch das Menschenwerk

kann das Seiende nicht »bereichert« werden, oder anders ausgedrückt: im

Werk des Menschen geschieht essentiell nichts.«103

Vor diesem Hintergrund ist die Annahme einer gewissen Eigenständig-

keit des Technischen abhängig von einer bestimmten Vorstellung davon, wie

die Welt eingerichtet ist und wie der Mensch in ihr wirkend tätig sein kann.

Die Referenzdichotomie ist dann nichtmehr die von natürlich/künstlich, son-

dern von mimetischer Nachahmung und originärer Erfindung. Die Einord-

nung des Technischen unter einen dieser beiden Bezugspunkte entscheidet

grundsätzlich darüber, ob man dem Technischen genuin eigene Prinzipien

101 Ebd., S. 113 (Herv.i.O.).

102 Ebd.

103 Ebd., S. 101 (Herv.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 165

zutraut und es überhaupt sinnvoll ist, eine Theoriefähigkeit des Technischen

anzunehmen, die sich nicht auf die physikalischen Eigenschaften beschränkt.

In der Kybernetik bleibt die Maschine also zwangsläufig an das Bezugs-

system Mensch gekoppelt. Das erzeugt zwar Wichtigkeit für die technischen

Objekte, erschwert aber gleichzeitig, für das Technische eigene Potenziale zu

bestimmen und eine adäquateTheorie, die über anthropomorphe Isomorphie

hinaus den Eigensinn der Technik fasst, zu formulieren. Denn die systema-

tische Reduktion bezieht sich nicht nur auf den Menschen, der notwendig

auf die Eigenschaften und Funktionen verkürzt wird, für die sich technische

Analoga finden lassen, sondern eben auch auf ein Verständnis über die ky-

bernetischen Apparate, deren Funktionen dann in einem anthropomorphen

Referenzsystem verortet werden.

Wenn es also um die Frage nach der Theoriefähigkeit des Technischen

geht, dann steht offenbar nicht nur der Gegenstand selbst, sondern ebenso

die Prämissen, aus denen sich das Verständnis über denGegenstand herleitet,

im Raum. Dass ein Objektbereich Gegenstand vonTheorie wird, fällt nämlich

weder vom Himmel noch gibt es eine zwingende Notwendigkeit dafür. Im

Gegenteil müssen bestimmte Präsumtionen vorherrschen, unter denen ein

Denken über einen Gegenstand als Gegenstand von Theorie überhaupt erst

möglich wird.

Wie so eine Theorie dann im Einzelnen aussieht, mag zuerst einmal da-

hingestellt sein. Allerdings sollte sie sich weder imNormativen verlieren noch

sollte der Objektbereich vollständig unter die Gesetzmäßigkeiten eines ande-

ren Gegenstandsbereichs subsumierbar sein. Gleichsam muss für eine theo-

retische Reflexion die Einheit des Gegenstandsbereichs gegeben sein. Für das

Technische scheint aber bis heute kein passendes »Einheitsmoment«104 ge-

funden worden zu sein, das einen homogenen Gegenstandsbereich stiften

kann, aus dem heraus dann Paradigmen abgeleitet werden können. »Mit ent-

sprechender begrifflicher Genügsamkeit«, stellt Blumenberg für den Status

quo der Reflexion über das Technische fest, »läßt sich dann »Technisierung«

als die ständige Vermehrung und Verdichtung dieser Dingwelt verstehen.«105

Zu benennen und anzuerkennen was ist, hat aber eben noch wenig mit Theo-

rie zu tun.

104 Hans Blumenberg [1963]. Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phänomenolo-

gie. In: ders. 2015, S. 163-202, S. 165.

105 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Riskantes Denken

Kapp ist der Erste, der mit der Organprojektionsthese zumindest den Ver-

such unternimmt, Technik als Ganzes und innerhalb philosophischer Para-

digmen als eigenständigen Gegenstandsbereich zu fassen, wenn auch als ei-

nen, der durch einen systematisch referenziellen Bezug zum Menschen defi-

niert ist. Das Einheitsmoment des Technischen ist die Organprojektion und die

konstituiert sich in Analogie zum Menschen, mit dem Ziel, das Technische

zur Zeit der Industrialisierung normativ aufzuwerten.

»Um Vorzeichen, um Wertsetzungen«, so Blumenberg, »geht es in der

Geistesgeschichte der Technik sehr wesentlich bis auf den heutigen Tag, an

dem noch unentschieden zu sein scheint, welches Wertvorzeichen der Tech-

nik endgültig zufallen wird.«106 Die Wertsetzung erfolgt als Ableitung aus

bestimmten metaphysischen Prämissen, das kann eine dichotome Weltauf-

teilung sein oder eine bestimmte Ontologie. Akzeptiertman, dass das Denken

in der Analogie eine Prämisse für ein Technikverständnis definiert, dann wä-

re ein erster Schritt, die Prämisse selbst in Frage zu stellen, weil sie offenbar

den Blick auf die Sache selbst versperrt.

5.5.3 Von Selbstverständnissen oder von der Einheit des Ursprungs

von Technik und Kunst

Das technische Artefakt verbindet mit dem Kunstwerk die Einheit des Ur-

sprungs. Beide »sind Entfaltungen der ursprünglichen ›ars‹ des Menschen,

einer ›Kunst‹, die sich als die Einheit des werkgestaltenden Könnens desMen-

schen verstehen lässt.«107Diese Definition impliziert eine ziemlich banale An-

nahme, nämlich dass Kunst und Technik etwas Gemachtes sind und ein der

Natur entgegengesetztes Artifizielles, das »jenem [der Kunst; M.K.] nur in der

Herkunft von diesem [von der Natur; M.K.], also in der Mimesis, Sinnhaftig-

keit zubilligte.«108

Den Sinn, den man gemachten Gegenständen gibt, bezieht man über ihr

Verhältnis zur Natur und aus nichts anderem, schon gar nicht aus dem (tech-

nischen) Artefakt selbst. Trotz ihres gemeinsamen Ursprungs und ihrer bei-

106 Hans Blumenberg [2009]. Geistesgeschichte der Technik, hg. v. Alexander Schmitz u.

Bernd Stiegler. Frankfurt a.M. 2009, S. 17f.

107 Hans Blumenberg [1951].DasVerhältnis vonNatur undTechnik als philosophisches Problem.

In: ders. 2015, S. 17-29, hier: S. 25. Man findet diese Verbindung noch symptomatisch in

der Künstlerfigur der Renaissance verkörpert, die zwischen Handwerker, Erfinder und

Künstler changiert, von denen Leonardo Da Vinci nur das bekannteste Beispiel ist.

108 Blumenberg 1963, S. 169.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 167

der Verortung innerhalb einer Natürlich-Künstlich-Dichotomie auf Seite des

Künstlichen, haben die Technik und die Kunst unterschiedliche Entwicklun-

gen in ihrer theoretischen Auseinandersetzung erfahren. Im Gegensatz zur

Technik hat sich die Kunst nämlich, bestimmter metaphysischer Annahmen

entledigt und konnte mit veränderten Prämissen, ein Selbstverständnis ent-

wickeln, auf dessen Grundlage sich genuin eigenständige Qualitäten heraus-

bilden konnten.

Eine Ausdifferenzierung von Kunst und Technik erfolgt bekanntlich erst

im Zuge der Aufklärung. Während aber die Technik mit der Entstehung der

neuzeitlichen Naturwissenschaft von dieser geschluckt wird, emanzipiert

sich die Kunst aus ihren Anlehnungskontexten (Luhmann) Kirche und Hof.

Auch wenn das lediglich eine grobe Bestandsaufnahme ist, zeichnet sich

bereits hier eine Tendenz ab: im Gegensatz zur Kunst, die von da an das

originär Schöpferische in ihr Selbstverständnis implementiert hat, hat sich

die Technik, und dass obwohl es in der Renaissance zu einer Verschiebung

von der imitation zur inventio kommt, »als angewandte Naturwissenschaft

konstituiert.«109

Für Bense beschreibt dieser Zustand eine vorkybernetische Seinswei-

se des Technischen. Im Zeitalter der Mechanik »[sind] [d]ie technischen

Geschöpfe eigentlich nichts anderes als aus dem Zusammenhang des natür-

lichen Seins und Ablauf der Weltmaterie herauspräparierte Vorgänge.«110

Während sich also für die Kunst die Prämissen geändert haben, stellt sich

die Frage, unter welchen Prämissen ein Selbstverständnis von Technik als

autonom denkbar ist. Denn klar ist auch, dass ein Verständnis der Technik

als Nachahmung der Natur, als technisches Modell von Naturgesetzen oder

als Reproduktion menschlicher Fähigkeiten, der Technik nicht vollständig

gerecht wird.

Blickt man auf die Bedingungen, unter denen sich die Kunst ein Be-

wusstsein von Eigenständigkeit aneignen konnte, lassen sich mindestens

drei Entwicklungslinien ziehen. Die Herausbildung der Kunst als autono-

mes System erfolgt zum einen unter den (1) veränderten Voraussetzungen

ihrer Produktions- und Rezeptionsbedingungen, (2) den damit einherge-

henden systematischen Reflexionen durch eine philosophische Ästhetik und

109 Blumenberg 1951, S. 17.

110 Max Bense [1949]. Technische Existenz. In: ders. Ausgewählte Schriften Bd. 3, Ästhetik und

Texttheorie. Stuttgart/Weimar 1998, S. 122-146, hier: S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Riskantes Denken

schließlich (3) der Generierung eigener ontologischer Merkmale aus dem Ge-

genstand selbst heraus. Man hat es also mit gleich mehreren Veränderungen

auf unterschiedlichen Ebenen über einen langen historischen Zeitraum zu

tun.

In den philosophischen Dunstkreis gerät die Kunst erstmalig im 18. Jahr-

hundert. Grundlegend für spätere ästhetische Auseinandersetzungen ist da-

bei die Schrift Aesthetica des Philosophen Alexander Gottlieb Baumgarten von

1750. Kern dieser ersten neuzeitlichen Ästhetik ist es, eine »Eigengesetzlich-

keit der sinnlichen Anschauung und der Kunst zu analysieren, zu beschrei-

ben und in ihrer von diskursiver Rationalität unabhängigen Relevanz für die

menschliche Weltorientierung herauszustellen.«111 D.h., essenziell für ästhe-

tisch-kunsttheoretische Ansätze wird eine gewisse Eigenständigkeit der Qua-

litäten des Gegenstandes, die über die Emanzipation tradierter Funktionen

geschaffen wird, was für die bildende Kunst zuallererst durch ihre Loslösung

vom religiösen Kontext möglich ist.

Erst eine autonome, nicht mehr wie ehedem auf ein vorgegebenes, seitens

kirchlicher oder höfischer Auftraggeber bestimmtes und im Blick auf akzep-

tierte Gattungen, Gehalte usw. weithin kanonisierte Sinnsystem verpflich-

tete, sondern ihre eigenen Sinnkonzepte verfolgende Kunst konnte ja hin-

sichtlich ihres Sinns, ihrer Funktion sowie ihrer Gehalte und Formstrukturen

allererst philosophisch fragwürdig, ja einer philosophischen Interpretation

gar bedürftig werden. Denn jetzt, da sie nicht mehr an einen übergeord-

neten Logos gebunden erscheint, musste sich die Frage nach ihren auto-

nomen Sinnpotenzialen, die die philosophische Ästhetik im engeren Sinne

auszeichnet, nachdrücklich stellen.112

Das Kunstwerk als religiöses Artefakt bezieht seinen Sinn aus seiner Funk-

tion, die durch einen religiös-didaktischen Modus immer schon festgelegt

ist. Kunstwerke erfüllen religiöse oder eben auch herrschaftlich repräsenta-

tive Zwecke. Funktion und Sinn sind voneinander abhängige Faktoren. D.h.,

wenn dem Kunstwerk keine eindeutige Funktion mehr zugeordnet werden

kann, was in dem Moment passiert, in dem es einem religiösen und einem

herrschaftlich-repräsentativen Kontext entbundenwird, sich automatisch die

Frage nach der Sinnhaftigkeit der Kunst stellt. Denn dann entsteht eine sinn-

setzende Leerstelle, die auch als solche wahrgenommenwird und die den Ver-

111 Stefan Majetschak [2007]. Ästhetik zur Einführung. Hamburg 20164, S. 12 (Herv.i.O.).

112 Ebd., S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 169

dacht aufkommen lässt, dass ein durch externe Funktionen generierter Sinn

einer gewissen Kontingenz unterliegt und deswegen auch andere Sinnset-

zungen möglich sind. Und in diesem Augenblick stellt sich dann zum ersten

Mal ernsthaft die Frage, was ein Kunstwerk ausmachen könnte?

Erste Überlegungen zu möglichen eigenständigen Qualitäten des Kunst-

werks finden sich 1766 in Gotthold Ephraim Lessings einflussreicher Abhand-

lung über die Laokoon-Gruppe113: Laokoon oder Über die Grenzen der Malerei und

Poesie. Diemarmorne Gruppe zeigt diemythologische Figur Laokoon, der sich

im Todeskampf mit einer Schlange befindet, die Apoll geschickt hat, um sei-

ne zwei Söhne zu töten, die ebenfalls Teil der Plastik sind. Warum, fragt sich

Lessing angesichts der brutalen Szenerie, schreit Laokoon nicht? Warum ist

der Ausdruck Laokoons in seinem Todeskampf nicht bis zu einer Grimasse

verzerrt?

Eine mögliche Antwort findet sich bei Johann Joachim Winckelmann,

dem großen Wiederentdecker antiker Formensprache und damit geistigen

Begründer des theoretischen Klassizismus. Dass Laokoon nicht schreit, führt

Winckelmann auf ein übergeordnetes, humanistisches Ideal zurück, das er

in die Formel edler Einfalt und stiller Größe gießt, die durch die anhaltende

Rezeption seiner Schrift Gedanken über die Nachahmung der griechischen Werke

in der Malerei und Bildhauerkunst von 1755 bis heute geläufig ist. Die Art der

Darstellung, so die Behauptung, wird durch ein humanistischesWertesystem

vorgegeben.

Lessing lehnt diese Begründung ab und verlegt den Fokus auf das Potenzi-

al, ehrlicherweise müsste man sagen auf einen Mangel, bildnerischer Form-

sprache. Dass Laokoon nicht schreit, liegt für Lessing in den Darstellungs-

möglichkeiten der bildenden Kunst selbst begründet. »Die Malerei«, heißt es

im Laokoon, »kann in ihren coexistierenden Compositionen nur einen einzi-

gen Augenblick der Handlung nutzen, und muß daher den prägnantesten

wählen, aus welchem das Vorhergehende und Folgende am begreiflichsten

wird.«114 Dass Laokoon in seinem Todeskampf nicht schreit, liegt für Lessing

113 Bei der Laokoon-Gruppe handelt es sich um eine 1506 wiederentdeckte Marmorskulp-

tur, die den trojanischen Priester Laokoon im Todeskampfmit seinen zwei Söhnen dar-

stellt. Heute steht sie in den Vatikanischen Museen.

114 Gotthold Ephraim Lessing [1766]: Laokoon oder Über die Grenzen der Mahlerey und Poesie.

In: Wilfried Barner u.a. (Hg.): Gotthold Ephraim LessingWerke und Briefe in zwölf Bänden.

Bibliothek deutscher Klassiker Bd.17: Werke 1766-1769, Bd.5/2, Frankfurt a.M. 1990, S. 13-

206, hier: S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Riskantes Denken

an der fehlenden zeitlichen Komponente, der Dauer, die der bildenden Kunst

im Gegensatz zur erzählenden Kunst völlig abgeht. In Referenz zur Poetik

entwickelt er, als deren Negation, eine Eigenschaft der Plastik, die nicht in

erster Linie durch externe Elemente, wie die Funktion, bestimmt wird, son-

dern aus genuinen Eigenschaften der möglichen Darstellungsweise. Weil die

Laokoon-Gruppe eine Plastik ist, kann sie nur einen Moment, nicht aber ei-

ne zeitliche Abfolge abbilden. Laokoon schreit nicht, weil die Darstellung des

mythologischen Ereignisses in einem fruchtbaren Augenblick kumuliert, der die

fehlende Komponente der Dauer dadurch kompensiert, dass der gewählte

Moment das Davor und Danach imaginieren lässt.

Aufgrund ihrer Formeigenschaften ist die Malerei (und eben auch die

Bildhauerei) darauf angewiesen, den Moment darzustellen, der als verbin-

dendes Glied zwischen der Vergangenheit und der Zukunft liegt, als Mitt-

ler zwischen dem Vorhergehenden und dem Folgenden. Das ist lediglich ei-

ne sehr verkürzte Darstellung des Sachverhalts, die der Argumentationstiefe

Lessings nicht gerecht wird und natürlich haben sich viele Stimmen gegen

diese Begründung erhoben. Der Punkt ist aber ein anderer: Lessing entwi-

ckelt die Formensprache des Kunstwerks an diesem selbst, zwar noch als Ne-

gation der Eigenschaft einer anderen Kunstform, aber er versucht, eine für

das Kunstwerk eigene Sprache auf einer aisthetischen Ebene zu begründen.

Während Winckelmann die Art der Darstellung noch auf ein werkexternes

Ideal zurückführt, leitet Lessing sie aus den werkimmanenten Eigenschaften

ab.

Das Kunstwerk als ästhetisches Objekt zu verstehen, ist Voraussetzung,

um für dieses überhaupt eigenständige Regeln zu generieren. Das ist das No-

vum und gleichzeitig notwendige Voraussetzung für ein Bewusstsein für die

eigengesetzlichen Potenziale der Kunst. Dieser Prozess, der sich ab dem 15.

Jahrhundert zu formieren beginnt, wird initiiert durch veränderte soziokul-

turelle Rahmenbedingungen und ein Verständnis des Kunstwerks als origi-

när-schöpferischen Akt.

Die Loslösung des Selbstverständnisses der Kunst von dem Prinzip der

Nachahmung geschieht nicht über Nacht, sondern ist ein Prozess, der in

der Moderne in der Verweigerung jeglicher Form der Darstellung gipfelt.

Konstituiert sich die theoretische Konzipierung der Autonomie von Kunst

über die Emanzipation von Referenzen, dann ist die Auflösung der abs-

trakten Kunst in eine absolute Referenzlosigkeit entweder ihre konsequente

Vollendung oder Ausdruck eines zu ambitionierten Unterfangens. »Läßt ein

Widerstand nach, gegen den alle Kräfte aufgeboten werden mußten«, weiß

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 171

Blumenberg, »so tragen die mobilisierten Energien leicht über die erstreb-

te Position hinaus.«115 Und man mag Kasimir Malewitschs kühnes Werk

Schwarzes Quadrat auf weißem Grund, das wohl um 1913 entstanden ist, als die

überpointierte Zuspitzung dieser Entwicklung betrachten. Doch man mag

auch anerkennen, dass sich hier die Idee einer autonomen Kunst als Kunst

der rein bildnerischen Mittel für einen kurzen Moment verwirklicht hat. Das

spiegelt sich auch im Selbstverständnis des ukrainischen Avantgardisten,

wenn er von einer »neuen Wirklichkeit der Farben« spricht, »begriffen als

ungegenständliche Bildschöpfung.«116 Und so wie Blumenberg von »reiner

Technizität«117 spricht, so Malewitsch von der »reinen Kunst« als einem

»bildnerischen Realismus, rein bildnerisch, weil die Wirklichkeit von Bergen,

Himmel und Wasser fehlt.«118

Abstraktion in der Moderne als Abkehr vom Prinzip der Nachahmung

ist das logische Ergebnis, wenn »man den Prozeß der Autonomsetzung der

Kunst folgerichtig zu Ende [denkt]«.119 Abstraktion ist nicht der Ausdruck ei-

nes neuen Stils, sondern Ausdruck eines Wechsels des Reflexionsmodus, in

dem sich die Kunst auf ihre eigenständigen Qualitäten hin befragt und in

kritische Distanz zu einem Prinzip der Nachahmung bzw. Abbildung tritt.

Jetzt ist die Frage, inwieweit für die Technik ähnliche Präsumtionen für

die Entwicklung zur Autonomie gelten könnten? Klar ist, dass Technik ohne

eine Funktion sinnlos ist. Und klar ist auch, dass sich die Funktion bzw. der

Zweck eines technischen Artefakts nicht aus diesem ableiten lässt. Wo sich

hingegen eine Schnittmenge bildet, ist in dem Prinzip der Nachahmung oder

die Idee eines mimetischen Ideals. Wenn die Emanzipation von dem Prin-

zip der Nachahmung zu einem autonomen Verständnis von Kunst geführt

hat, könnten dann für die Technik ähnliche Bedingungen gelten, so dass sich

wie für die Kunst auch für die Technik eigenständige Qualitäten formulieren

ließen?

Wenn man davon ausgeht, dass die kybernetische Reflexion über die Ma-

schine dadurch initiiert wird, dass man in den kybernetischen Apparaten völ-

115 Blumenberg 1957, S. 89.

116 Kasimir S. Malewitsch [1915]. VomKubismus und Futurismus zum Suprematismus.Der neue

malerische Realismus. Zit. n. Karl Ruhrberg [1987]. Die Malerei unseres Jahrhunderts. Düs-

seldorf/Wien/New York 1987, S. 213.

117 Blumenberg 1957, S. 92.

118 Ebd.

119 Werner Busch [1987]. Kunst. Die Geschichte ihrer Funktionen. Weinheim 1987, S. 203.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Riskantes Denken

lig neue technische Prinzipien annimmt – Bense spricht immerhin von den

Metamaschinen–dann stellt sich zwangsläufig die Frage,warumman das neue

technische Prinzip nicht auch als solches verhandelt, sondern stattdessen für

die Theoriebildung ein Referenzsystem bemüht.120 Die Nachrichtentechnik

und der frühe Computer basieren auf so fundamental anderen Regeln als die

mechanischenMaschinen, dass für die Probleme, die sie generieren keine Lö-

sungsmodelle bereitstehen. Aber anstatt die neuen technischen Eigenschaf-

ten als genuin technisch zu erkennen und zu reflektieren, setzt man sie in

Referenz zu menschlichen Fähigkeiten. Damit erweitert die Kybernetik le-

diglich die Kapp’schen Prämissen der Form- bzw. Strukturhomogenität von

Mensch und technischem Artefakt um eine Funktionshomogenität.

Wenn also die Kunst über die Emanzipation von Referenzen autonom

gedacht wird und Technik qua Analogie notwendig auf eine Referenz ver-

weist, dann stellt sich die Frage, ob ein Verständnis eines referenzlosen tech-

nischen Prinzips zu einem autonomen Denken über das Technische selbst

führen würde. Indikator für eine eigenständige Gegenstandskonstitution wä-

re es dann, Paradigmen nicht aus anderen Disziplinen zu übertragen, son-

dern eigene zu generieren. Zudem ist Autonomie nie eine primäre Eigen-

schaft des Gegenstandes selbst, sondern immer ein Verständnis über den Ge-

genstand in einer theoretischen Auseinandersetzung. Das Verständnis über

einen Gegenstand ist das Produkt von Bedeutungszuschreibungen und die

sind notwendig kontingent. Ein Selbstverständnis von Technik als Nachah-

mung der Natur, als Verwirklichung von Naturgesetzen oder eben als Simu-

lation/Reproduktionmenschlicher Fähigkeiten, ist das Ergebnis einer Deduk-

tion aus metaphysischen Annahmen, die auf Ähnlichkeitsbeziehungen grün-

den.

Die Eigenständigkeit eines Gegenstandes erwächst nicht aus einem na-

türlichen Sachverhalt heraus, sondern aus demWiderstand gegen eine meta-

physische Prämisse. ImFalle des Artifiziellen alsWiderstand gegen das Prinzip

der Mimesis, das negativ konnotiert ist und die Autonomie des Gegenstandes

ist dann folglich als die Loslösung von diesem Prinzip definiert. Referenz-

losigkeit als Bedingung eines autonomen Status ist dann die erste Prämisse

für die Möglichkeit der Bildung von als eigenständig verstandenen Qualitä-

120 So wäre eine Besonderheit der kybernetischen Apparate etwa, dass sie programmier-

bar sind. Eine genuin technische Eigenschaft, zu der es keine anthropomorphe Refe-

renzeigenschaft gibt.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 173

ten. Das ist für die Technik aber nur möglich, wenn sie über eine Mensch-

Maschine-Analogie hinauskommt.

5.5.4 Die Metatechnik oder das Surplus der kybernetischen Apparate

Die kybernetische Reflexion über Technik setzt in dem Moment ein, in dem

man glaubt, es mit einem neuen Typ von Maschine zu tun zu haben, Bense

spricht von einer Metatechnik.121 Die kybernetischen Maschinen unterschei-

den sich so wesentlich von den vorhergehenden, dass sich die neuen Appara-

te vermeintlich nicht mehr unter die Gesetze bestehender Erklärungsmodelle

subsumieren lassen. Ob das tatsächlich der Fall ist, sei einmal dahingestellt,

denn hier geht es nicht um die Frage nach der Möglichkeit der Subsumie-

rung, sondern darum, wie sich ein kybernetisches Verständnis von Technik

generiert.

Es wird also davon ausgegangen, dass man es mit grundlegend neuen

technischen Eigenschaften zu tun hat. Die Konsequenz daraus wäre eine Be-

griffskonstitution, die aus den neuen Qualitäten des Objekts, möglicherweise

aus der Differenz zu dem technisch Bestehenden, abgeleitet wird. Stattdes-

sen versucht die Kybernetik aber, für die neuen technischen Eigenschaften

Analogien beimMenschen zu schaffen, um in einem weiteren Schritt ein ein-

heitliches Erklärungsmodell zu konzipieren.

Von theoretischen Autonomieprozessen, wie sie die Kunst bis zu Beginn

des 20. Jahrhunderts durchlaufen hat, bleibt die Technik seltsam verschont.

Das Ärgernis dabei ist: Die kybernetischen Maschinen haben ja tatsächlich

Eigenschaften, die keine Referenz in der Natur oder im Organischen haben

und die man mit Blumenberg als von reiner Technizität bezeichnen kann. Aber

ausgerechnet diese Eigenschaften versucht man dann, über die Analogie zu

menschlichen Fähigkeiten zu theoretisieren. Für die kybernetischen Maschi-

nen wird der Mensch, seine Fähigkeiten und seine Funktionen das Bezugs-

system für alle technischen Eigenschaftszuschreibungen. Das wäre auch erst

einmal unproblematisch, aber gerade an der kybernetischen Theoriebildung

zeigt sich besonders gut, dass Denken über die Technik, das immer kontin-

gent ist, die Theorie mitschreibt und, was noch schlimmer ist, mitbegründet.

Am Ende sind solche Konstellationen, die über eine Heuristik hinausgehen,

i.d.R. weder für den einen noch für den anderen Objektbereich gewinnbrin-

121 Siehe hierzu: Bense 1951.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Riskantes Denken

gend. Das wird zu Beginn aber regelmäßig von den Erkenntniseffekte über-

strahlt, die durch die Analogie erzeugt werden.

Im Gegensatz zur Kunst fällt es offenbar wesentlich schwerer, ein auto-

nomes Selbstverständnis für das Technische zu entwickeln. Dass die Tech-

nik heute nicht annähernd den Reflexionsmodus der Kunst erreicht hat und

vorwiegend als Reproduktion menschlicher Fähigkeiten gedacht wird, ist vor

allem das Ergebnis einer verpassten Tradition.

5.5.5 Emanzipation der Technik?

Wie ein autonomes Verständnis von Technik aussehen könnte, beschreibt

Bense in seiner Schrift Technische Existenz. Im Unterschied zu den mecha-

nisch-technischen Artefakten, die »eigentlich nichts anderes als aus dem

Zusammenhang des natürlichen Seins und Ablaufs der Weltmaterie her-

auspräparierte Vorgänge sind«122, stehen neue technische »Gebilde […], die

ihresgleichen in der natürlichen Welt nicht besitzen. Die Prinzipien kommen

vor. Aber nicht Verwirklichung dieser Prinzipien.«123 Das Bemerkenswer-

te daran ist, dass Bense die neuen technischen Qualitäten in Abkehr zur

Mimesis-Idee deutet. Die mechanische Technik entspricht bei Bense noch

dem Prinzip von Nachahmung als »Anwendung der Naturerkenntnis«124, Ma-

schinen sind die Umsetzungen natürlicher Prinzipien. Physikalische Theorie

und technische Mechanik sind deckungsgleich. »In der mechanischen Welt«,

so Bense, »beschreibt die theoretische Gleichung nicht nur das Prinzip,

auch die Realität des Gebildes und des Vorgangs.«125 Die Prinzipien der

mechanischen Maschinen subsumieren sich unter die Prinzipien der Physik,

bilden deren Gesetze modellhaft ab. »Theoretische Physik und technische

Physik«, schreibt Bense, »haben die gleichen Gegenstände: sie haben eine

Naturansicht. Die technischen Gebilde entziehen sich in keinem Augenblick

den Gleichungen, die für die natürlichen Vorgänge aufgestellt wurden.«126

Eine Theorie der mechanischen Maschine ist eine Theorie natürlicher Phäno-

mene. Man kann allerdings darüber streiten, ob sich hier noch sinnvoll von

122 Bense 1949, S. 141.

123 Ebd.

124 Ebd., S. 140.

125 Ebd., S. 142.

126 Ebd., S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 175

einem Prinzip der Nachahmung sprechen lässt. Denn natürlich beruht die me-

chanische Technik auf physikalischen Gesetzmäßigkeiten, die Frage ist aber,

ob das eine notwendige Eigenschaft oder schon Teil eines Verständnisses von

Technik bzw. ihrer Begriffskonstitution ist. Das Ergebnis ist die Einordnung

der Technik in einen Teilbereich der modernen Naturwissenschaft.

Die Inkongruenz, die die neuen kybernetischen Apparate hervorbringen,

besteht nach Bense zwischen den abstrakten Theorien, die idealiter sind

und der technischen Realität, die notwendig empirisch erschlossen werden

muss.127 Letzteres beruht zwar auf Ersterem, deckt dieses aber nicht voll-

ständig ab. »Die Theorie erfasst in dieser Sphäre nur einen Bruchteil der

realen Gebilde«128, konstatiert Bense. Hier scheint ein Mehrwert des Techni-

schen auf oder zumindest eine Qualität, die sich nicht vollständig unter die

klassische Physik subsumieren lässt. Und es wäre eine Chance, auch für ein

kybernetisches Programm gewesen, dieses Mehr als genuin Technisches zu

begreifen, anstatt es anthropologisch zu interpretieren. Stattdessen begegnet

das kybernetische Programm der von Blumenberg diagnostizierten Sprachlo-

sigkeit mit Begriffsanalogien, um die technischen Phänomene theoretisch in

den Griff zu bekommen. »Mindestens ontologisch«, so Bense,

ist die Technik im Sinne technischer Gebilde und der technischenWelt nicht

aus der Idee eines Modells, aus dem Vorgang der Nachahmung zu verste-

hen. Der Verfall des Modellcharakters ist für die moderne Technik ebenso evident

wie für die moderne Physik. Nachahmungen, alle Stufen der Abstraktion und

schließlich der methodischen Imagination machen die Seinsthematik der

technischen Sphäre genealogisch und spirituell verständlich.129

5.6 Zwischenfazit

Die Kybernetik unterscheidet sich von Kapps Technikphilosophie dahinge-

hend, dass sie ein Erklärungsmodell entwirft, das Entitäten aus unterschied-

lichen Bezugssystemen fasst, wohingegen Letztere einen Gegenstandsbereich

für ein Bezugssystem operabel macht. Weil es sich dabei um zwei divergente

127 Vgl. ebd., S. 142.

128 Ebd.

129 Max Bense [1954]. Philosophie der Technik. Fazit einer Disziplin. In: Physikalische Blätter,

Heft 11, 1954, S. 481-485, hier: S. 484 (Herv.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Riskantes Denken

theoretische Phänomene handelt, unterscheidet sich auch die Weise, wie für

diese argumentiert wird.

Die Kapp’sche Technikphilosophie schließt den Gegenstand für das Be-

zugssystem auf, indem sie ihm eine signifikante Bedeutung für ebendieses

gibt. Die Organprojektion fungiert nicht als Erklärungsmodell, sondern er-

zeugt die Bedeutung des Gegenstandes für das Bezugssystem. Technische

Artefakte werden als Element eines epistemischen Dispositivs konzipiert, das

selbst vollständig obsolet ist, weil es keinerlei ernsthaft erkenntniserweitern-

de Funktion hat, sondern dessen einzige Aufgabe es ist, Technik als eine Be-

dingung für die menschliche Selbsterkenntnis zu etablieren. Die Bedeutung

des Gegenstands leitet sich daraus ab, dass er Bedingung für etwas ist. Das

ist der argumentative Grund,mit dessen Hilfe Technik zumGegenstand geis-

teswissenschaftlicher Theorie wird.

Auch die Kybernetik erzeugt Bedeutung für ihren Gegenstand, aber in ei-

nem anderen Sinne.Die Bedeutung, die den technischen Artefakten durch die

Analogiesierungmit demMenschen zugeschrieben wird, wird nicht aus einer

bedingenden Rolle abgeleitet, sondern aus einer angenommenen Isomorphie

mit demMenschen. Bedeutung bezieht die Technik in diesem Falle über einen

normativen Wert, der sich aus der Ähnlichkeit mit einer anthropologischen

Referenz ergibt. Die so vollzogene Aufwertung der Technik funktioniert des-

wegen, weil die menschlichen Fähigkeiten am Ende einer Skala stehen, die

auf ein Ideal zuläuft.130

Während also bei Kapp die Bedeutung der Technik daraus abgeleitet wird,

dass sie eine Bedingung für etwas ist, leitet sich ihre Bedeutung aus kyber-

netischer Sicht aus ihrem normativen Wert ab. Man kann es auch so formu-

lieren: Damit Technik eine Bedeutung für ein geisteswissenschaftliches Be-

zugssystem hat, wird sie bei Kapp, als Bedingung für etwas in diesem Sys-

tem begründet. Übersetzt man diese formelhafte Beschreibung in den kon-

kreten Fall bedeutet das: Technische Artefakte sind Gegenstand der Geistes-

wissenschaft, weil durch sie menschliche Selbsterkenntnis ermöglicht wird.

Die Notwendigkeit partieller Isomorphie zwischen Mensch und technischem

Artefakt ergibt sich dann aus der Funktionslogik des epistemischen Dispo-

sitivs. Denn wenn man die Organprojektion formallogisch auflöst, ist sie ein

klassischer Analogieschluss. Ungeachtet dessen, dass der Schluss mit Analo-

130 Man kann natürlich darüber streiten, ob dieses Ideal nicht mittlerweile von den (pro-

gnostizierten) Fähigkeiten Künstlicher Intelligenz übernommen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 177

gie ein defizitäres Verfahren ist, erklärt das, warum die Organprojektion nach

der Ähnlichkeit der Entitäten verlangt.

In der Kybernetik ist die Ausgangslage eine etwas andere, weil es nicht

darum geht, einen Gegenstandbereich einem Bezugssystem zugänglich zu

machen, sondern ein einheitliches Erklärungsmodell für bis dahin metho-

dologisch heterogene Phänomene zu konzipieren. Kybernetische Apparate

werden deswegen nicht als Bedingung für etwas angelegt, weil ihnen kei-

ne grundlegende Bedeutung für ein anderes System nachgewiesen werden

muss, sondern sie den Bedingungen eines bestimmten Erklärungsmodells ge-

nügen müssen. Gleiches gilt für die Entität Mensch im kybernetischen Kon-

text.

Welche Funktionen Analogien für Theoriebildung übernehmen, hängt al-

so immer auch von demTheoriedesign ab. Die Rolle der Analogie ist dann in

erster Linie das Ergebnis theoriestrategischer Erwägungen.

Neben all den Unterschieden findet sich aber auch ein Gemeinsames, und

das ist die sehr grundlegende Eigenschaft von Analogien, in der Theoriebil-

dung eine konstitutive Rolle einzunehmen. Damit besetzen Analogien syste-

matisch die Stellen, an denen eine Begründung notwendig wäre. Das erklärt

dann zum einen, warum sie für Theoriebildung so attraktiv sind und zum

anderen, warum sie so hohe theoretische Folgekosten erzeugen.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie

6.1 Mensch-Maschine-Verhältnisse I

Die Frage nach dem theoretischen Verhältnis von Mensch und Maschine

führt in der generellen Medienontologie1 oftmals zu einer anthropologi-

schen Fundierung von Medien(technik). Und wenn »medientheoretische

Überlegungen« zu Beginn eine Erweiterung der »Fokussierung traditionel-

ler Technikphilosophien auf die technische Apparatur und die industrielle

Maschine zugunsten von Wahrnehmungs- und Aufzeichnungsmedien«2

bedeuten, dann verwundert es erst einmal nicht, dass sich die Strategien

zur Erschließung des neuen Gegenstandsbereichs (Medien) in weiten Teilen

ähneln. Und es verwundert dann auch nicht, dass die theoretischen Ansätze

oftmals eine materielle Basis aufweisen. Gleichzeitig liegt diesen Theorien

nicht selten ein anthropologisches Grunddispositiv zugrunde, so dass ein

Referenzpunkt gesetzt ist und der ist dann nun einmal der Mensch, womit

man zumindest nicht im luftleeren Raum fischt, wenn es an Theoriebildung

geht. Diese Ansätze instituieren damit nicht nur einen Medienbegriff, son-

dern produzieren i.d.R. auch ein Verständnis von Mensch-Sein mit, also der

1 Vgl. Leschke 2003, S. 237ff. »Generelle Medienontologien, also Theoriemodelle, die

versuchen, dasWesen vonMedien an sich und aus sich selbst heraus zu bestimmen. Bis

zum Auftauchen genereller Medienontologien wurden Medien immer nur als media-

tisiert und funktionalisiert betrachtet, sie wurden also als Ausdruck und Effekt hinter

ihnen stehender Strukturen und Machtkonstellationen angesehen. Medien verfügen

dann jedoch über keine eigene Substanz. Es handelt sich vielmehr bei Ihnen [sic!] um

eine reine Übermittlungsinstanz, einen mehr oder minder neutralen Kanal, der das

transportiert, was ihm auferlegt wird.«

2 Leander Scholz [2015]. Szenen derMenschwerdung.Von der Technik- zurMedienphilosophie.

In: Christiane Voss, Lorenz Engell. Mediale Anthropologie. Paderborn 2015, S. 125-138,

hier: S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Riskantes Denken

anthropologischen Grundkategorie schlechthin. Und natürlich habenMedien

irgendwie mit dem Menschen zu tun, die Frage ist aber, ob das notwendig

die Ausgangsposition für Theoriebildung sein muss.

Zentral für die theoretische Erschließung der Medien durch die Kultur-

wissenschaft ist also zuallererst die Bestimmung eines Verhältnisses, einer

Relation, die den Menschen und die Medien(technik) in Bezug zueinander

setzt. Dabei geht es nicht einfach um eine deskriptive Bestimmung, sondern

um den Nachweis einer notwendigen Beziehung. Wie zuvor in der Technik-

philosophie die technischen Artefakte werden nunMedien(techniken) in Stel-

lung zumMenschen gebracht. Das kann auf unterschiedlichsteWeise gesche-

hen und hat in der Vergangenheit zu vollständig divergierenden Medienbe-

griffen und den damit einhergehenden Auffassungen über den Menschen ge-

führt.

Die theoretische Beschäftigung mit Medien hat seit den 1960er Jahren

zwei prominente Ansätze hervorgebracht: Der eine ist als Extensionsthese

bekannt, den anderen könnte man im Gegensatz dazu als Substitutionsthese

bezeichnen. D.h., entweder werden Medien als Erweiterung des Menschen

verstanden, womit eine Wirkung von Medien auf den Menschen initialisiert

wird, oder es wird eine Autonomie der Medien vom Menschen proklamiert,

wodurch dieser als archimedischer Punkt für eine Medienbegriffskonstituti-

on substituiert wird. Der Kanadier Marshall McLuhan, der als Vater der Medi-

enwissenschaft kanonisiert ist, hat sich bekanntermaßen an einer Extensions-

these versucht, die als Extension of Man3 zu einiger Berühmtheit gelangt ist

und gerne mit der Kapp’schen Organprojektionsthese eng geführt wird.

Friedrich Kittler, der zwar in allen gängigen Übersichtswerken als Me-

dienarchäologe geführt wird und der sich der Austreibung des Geistes aus den

Geisteswissenschaften rühmt, besetzt im Gegensatz zu McLuhan keine expli-

zit medienanthropologische Position, kommt aber auch nicht so richtig um-

hin, Medientheorie von einem anthropologischen Referenzpunkt aus zu be-

treiben. Zu einem grundlegend anderen Medienbegriff zu kommen, bedeu-

tet nicht zwangsläufig, von einem anderen Punkt gestartet zu sein. »Nichts

gegen diese Mischung aus Macht und Ohnmacht«, schreibt Kittler, »aus Er-

habenheit und Lächerlichkeit des Menschen bei Freud wie bei McLuhan; me-

thodisch heikel ist die von beiden unbefragte Grundannahme, daß natürlich

3 Siehe hierzu: Marshall McLuhan [1964]. Understanding Media. Abingdon 2001. Hier vor

allem das Kapitel The Gadget Lover. Narcissus and Narcosis, S. 45-52.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 181

der Mensch das Subjekt aller Medien sei.«4 Die Kittler’sche Selbsteinschät-

zung die Medien(technik) theoretisch vom Menschen losgelöst zu haben, ist

ungerechtfertigt, weil auch sein oft beschworener Flirt mit einem Technikde-

terminismus so wenig ohne anthropologische Referenzen auskommt wie alle

anthropomorphischen Erweiterungsmodelle.

Man kann dieser knapp ausgeführten Zusammenfassung von möglichen

Relationen der Entitäten Mensch undMedien(technik) noch eine weitere hin-

zufügen, die nicht explizit auf einemVerhältnis vonMensch undmedientech-

nischem Apparaten gründet, die aber eine grundlegende Positionsbestim-

mung von menschlichen und nicht-menschlichen Entitäten ins Feld führt.

Die Akteur-Netzwerk-Theorie, die von Haus aus eigentlich einen soziologi-

schen und keinen medientheoretischen Ansatz verfolgt, führt den Menschen

(humans), Technik, Medien(technik) und überhaupt Nicht-Menschen (non-hu-

mans) unterschiedslos als Aktanten, um eine Symmetrie zu gewährleisten, die

durch die Aufhebung von Unterschieden hergestellt wird. Selbst solche An-

sätze müssen »um dieser Symmetrie willen auch dem Menschen einen Platz

einräumen.«5

Es scheint, als ob es schwierig werden würde, Medien so ganz ohne Be-

zug auf den Menschen zu denken und es stellt sich natürlich auch die Frage,

wozu ein so konstituierter Medienbegriff eigentlich gut wäre. So disparat die

Verhältnisse, in die technische Apparate und der Mensch zueinander gesetzt

werden, auch sind, sie alle definieren sowohl einen Begriff von Medien als

auch ein Verständnis von Mensch-Sein über ein Wirkungsgefüge beider zu-

einander.

Die leitende Frage der Medienanthropologie »welche Rolle Medien für

das Mensch-Sein des Menschen spielen«6, ist deswegen auch nicht durch ei-

ne empirisch agierendeMediennutzungs- oderMedienwirkungsforschung zu

beantworten, sondern muss theoretisch erschlossen werden. Es müssen Prä-

dispositionen entwickelt werden, aus denen sich Begriffskonstitutionen und

damit theoretische Konzepte ableiten lassen. Die Frage nach dem Verhältnis

von Mensch und Medien(technologien) ist in der generellen Medienontolo-

gie von wesentlicher Natur, so dass man nicht umhin kommt, im Einzelnen

4 Friedrich Kittler [2002]. Optische Medien. Berliner Vorlesungen 1999. Berlin 20112, S. 27.

5 Nicola Glaubitz u. a [2014]. Medienanthropologie. In: Jens Schröter (Hg.) [2014]. Hand-

buch Medienwissenschaft. Stuttgart 2014. S. 383-392, hier: S. 385.

6 Ebd., S. 384.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Riskantes Denken

nach der Begründung dieses Verhältnisses zu fragen, das, weil es sich nicht

empirisch erschließen lässt, notwendig deduktiv abgeleitet ist.

»Medium«, so der deutsche Medienwissenschaftler Joachim Paech in sei-

ner 2007 gehaltenen Abschiedsvorlesung, »heißt es immer dann, wenn ein

bestimmter Gegenstand in seiner Funktion beschrieben werden soll, die des-

sen Gegenständlichkeit z.B. als Apparat übersteigt oder unterläuft. Es ent-

steht eine Undeutlichkeitsstelle, die mit einem ebenso undeutlichenWort ge-

füllt,mediatisiert wird.«7 Und tatsächlich verfügt dieMedienwissenschaft bis

heute über keinen einheitlichen Medienbegriff8, gleichwohl sie sich in den

1990er Jahren alsWissenschaft universitär institutionalisiert hat. Esmacht al-

lerdings einen Unterschied, ob der Begriff von denMedien eine Verlegenheits-

handlung darstellt, und so wie Paech anmahnt, zu einem »Jargon der (Un-)Ei-

gentlichkeit verkommt«9, oder ob die mangelnde Festlegung auf einen allge-

meingültigen Medienbegriff schlicht nicht notwendig bzw. sinnvoll ist. Denn

eine der Ursachen für die Pluralität des Medienbegriffs ist, dass medientheo-

retische Fragestellungen wesentlich älter als der Medienbegriff selbst sind.10

Die verschiedenen wissenschaftlichen Zugänge koexistieren weiterhin und

haben zu kontextabhängigen, d.h., disziplinabhängigen Begriffen geführt.

Der Standpunkt der Betrachtung sowie das Erkenntnisinteresse spielen hier

eine entscheidende Rolle bei der Begriffskonstitution. Es macht einen Unter-

schied, ob man sich dem Objekt Medien aus phänomenologischer, spiritua-

listischer, technisch-apparativer, physikalischer, semiotischer, soziologischer,

materialistischer, marxistischer oder historischer Perspektive annimmt. Die

zu dem Gegenstand hergestellten Zugänge führen qua ihrer Verschiedenar-

tigkeit unweigerlich zu unterschiedlichen Konstitutionen des Gegenstandes

und somit des Gegenstands- wie des Erkenntnisbereichs. Das ist erst einmal

weder ungewöhnlich noch schlimm und vermeidet zumindest die Schwierig-

keiten, die eine erzwungen einheitliche Definition für einen so divergenten

Gegenstandsbereich mit sich bringen würde. Denn ein unter diesen Bedin-

gungen definierter Medienbegriff fällt zwangsläufig extrem uneindeutig aus.

7 Joachim Paech [2008].WarumMedien? [Abschiedsvorlesung gehalten an der Universi-

tät Konstanz am 30. April 2007]. Konstanz 2008, S. 18.

8 Vgl. hierzu: Rainer Leschke [2014]. Medienbegriff und Medienwissenschaft. In: Schröter

2014. S. 13-20. Sowie: Leschke 2003, S. 12ff.

9 Paech 2008, S. 18.

10 Vgl. Leschke 2003, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 183

6.1.1 Der Gegenstand

In seinem Plural11 wird das Medium in der Medienwissenschaft zu Beginn an

eine technisch-apparative Basis gekoppelt, was zum Teil die bereits erwähn-

te, anfänglich auftretende Nähe zur Technikphilosophie und zur Kybernetik

erklärt. Medien sind technische Apparate und damit nicht unbedingt ein kul-

turwissenschaftliches Phänomen. Eine geisteswissenschaftliche Konzeptio-

nierung vonMedien –und umnichts anderes handelt es sich beimedientheo-

retischen Ansätzen – hat also erst einmal mit der Schwierigkeit umzugehen,

einem Gegenstand gegenüberzustehen, der von Haus aus nicht geisteswis-

senschaftlicher Natur ist. Denn als technische Apparate bedingen Medien ei-

gentlich nur Erklärungen, d.h., um ein geisteswissenschaftliches Objekt zu

sein, müssen sie als solches zuerst einmal operabel gemacht werden.12 Im

Gegensatz dazu war ein geisteswissenschaftlicher Zugriff auf die distribuier-

ten Inhalte von Medien vergleichsweise einfach, hatte man es ja mit Narra-

tiven, Bildern, Musik, Texten etc. zu tun, für die sich bereits auf vorhandene

hermeneutische und ästhetische Ansätze zurückgreifen ließ.

Medien als ein System lässt sich aber nicht über deren Inhalte fassen

und gleichzeitig ist das, was von den Medien übrigbleibt, wenn man eben-

diese abzieht, aus geisteswissenschaftlicher Perspektive nicht mehr viel. Was

bleibt sindmedientechnische Apparate und es bedarf schon eines argumenta-

tiven Kunstgriffs, um kulturtheoretische Zugänge herzustellen. So lässt sich

die Ausgangslage der jungen Medientheorie mit der der Kapp’schen Technik-

philosophie vergleichen, die, um überhaupt einen geisteswissenschaftlichen

Zugriff auf technische Artefakte zu bekommen, diese als Bedingung mensch-

licher Selbsterkenntnis etabliert. Der Zugang wird in diesem Fall dann nicht

über den Objektbereich selbst hergestellt, sondern über dessen anthropolo-

gische Bedeutung. Auf der anderen Seite muss auch das Bezugssystem selbst

oft genug für den Objektbereich präpariert werden. Und auch hier zeigt das

11 »Das, was heute unter ›den Medien‹ verstanden wird, also jener gesuchte Gegenstand

der Medienwissenschaft, ist zunächst einmal sprachlich verstanden ein Pluraletan-

tum. Der Singular, also der Begriff ›das Medium‹, meinte zumindest traditionell et-

was anderes als der Plural‹ die Medien nämlich – wenigsten sofern er keiner Wissen-

schaftsdisziplin zugeordnet war – schlicht etwas Vermittelndes. Nur ›die Medien‹ also

der Plural sind Gegenstand der neuen Disziplin.« (Ebd., S. 10).

12 Vgl. Rainer Leschke [2016b]. Vom Grund zur Form. Marshall McLuhan und die Erfindung

einer neuen Disziplin. 2016. S. 6. URL: http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vo

m_Grund_zur_Form.pdf.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf


184 Riskantes Denken

Beispiel der Kapp’schen Organprojektion, dass bevor das Technische als Be-

dingung für menschliche Selbsterkenntnis theoretisch implementiert werden

kann, dieses selbst kompatibel gemacht werden muss, oder allgemeiner for-

muliert: Wennman den Gegenstandsbereich (technische Artefakte) in ein Be-

zugssystem (menschliche Selbsterkenntnis) setzen will, man immer auch ein

bestimmtes Konzept dieses Systems voraussetzt oder aber en passant neu ent-

wirft.13

Die Medien als Gegenstand geisteswissenschaftlicher Theorie setzt also

notwendig voraus, ohne den Rückgriff auf konkrete Inhalte über Medien

als technische Apparate hinauszukommen. D.h., Medien müssen bedin-

gender, konstituierender, determinierender, modifizierender Natur sein,

und zwar für kognitive, kulturelle, soziologische, physiologische oder his-

torische Prozesse. Gerade Letzteres erfreut sich vor allem in der generellen

Medienontologie großer Beliebtheit, in der Mediengeschichte immer auch

Menschheitsgeschichte ist.14 In der Regel sind diese medientheoretisch

bestimmten Geschichtsmodelle normativ aufgeladen. Das bietet sich des-

wegen an, weil die Beurteilung der jeweiligen Epoche mit der Beurteilung

der epochemachenden Medientechnik kongruent geht, und Letzteres wird

13 So z.B. die Übernahme der hegelianischen Figur, dass der Mensch sich nicht selbst er-

kennen kann, wie auch die Relativierung menschlicher Selbsterkenntnis als Naturer-

kenntnis. (Vgl. Kapp 1877, S. 1ff.).

14 Dieser Hang zum Entwerfen von Geschichtsmodellen ist charakteristisch für die an-

fängliche Medientheorie. Sowohl bei McLuhan als auch bei Flusser sowie bei Kittler

nehmen Medien eine konstitutive Rolle für historische Prozesse ein. Die entscheiden-

den Zäsuren fallen dannmit der Etablierung einer neuenMedientechnologie odermit

der Ablösung einer dominierenden Medientechnik durch eine andere zusammen. Vi-

lém Flusser etwa arbeitet mit einer Epoche ablösenden Unterscheidung von Schrift

und Bild. (Vgl. Vilém Flusser [1987]. Die Schrift. Hat Schreiben Zukunft? Göttingen 1987).

Allerdings hat dieser Trend zumedientechnisch generierten Epochenmodellen, denen

dann i.d.R. noch ein enormes Erklärungspotenzial unterstellt wird, nie wirklich aufge-

hört. Vgl. hierfür: Byung-Chul Han [2013]. Im Schwarm. Ansichten des Digitalen. Berlin

2013. Han bestreitet eine vollständige Gesellschaftsdiagnose über die Unterscheidung

von analoger und digitaler Technikepoche, was wie zu erwarten vollständig unterkom-

plex ausfallen muss und über weite Strecken recht abstrus wirkt.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 185

zumeist über die Differenz zu einem anthropomorphen Ideal besorgt.15

Die aus solchen Konstellationen hervorgehenden Geschichtsmodelle kennen

dementsprechend auch nur zwei mögliche Varianten, entweder schreibt sich

Mediengeschichte als Erlösungs- oder als Untergangsszenario.

So leicht sich generelle Medienontologien normativ verwerten lassen

– und eigentlich ist das durchgängig gemacht worden – zeichnen sie sich

gleichzeitig dadurch aus, dass zumindest prinzipiell versucht wird, Para-

digmen am Gegenstand selbst zu entwickeln. »Generelle Medienontologien«

sind »Theoriemodelle, die versuchen, das Wesen von Medien an sich und aus

sich selbst heraus zu bestimmen«16 und so zumindest das Potenzial haben,

den Gegenstand tatsächlich zu erfassen.

Die Medien in ein anthropologisches Bezugssystem zu integrieren,

scheint also intuitiv erst einmal einleuchtend zu sein, so dass es nicht weiter

verwundert, wenn »Medientheorien die anthropologische Karte ziehen.«17

Allerdings passiert das aus den unterschiedlichsten Gründen und auf den

unterschiedlichsten Ebenen, die es zu differenzieren gilt. Der offensicht-

lichste Anlass dafür ist es, eine Aufwertung des Gegenstandes zu erzielen.18

Das hat zwar noch nichts mit Theoriebildung an sich zu tun, erleichtert

aber den Weg dorthin ungemein. Denn ob und wie sich ein Gegenstand in

ein wissenschaftliches System etablieren lässt, entscheidet sich oft genug in

Legitimationsdiskursen und für die kann die Bedeutung eines Gegenstan-

des nicht hoch genug veranschlagt werden. Was auf der Ebene diskursiver

Legitimation wichtig ist, ist dagegen auf der Ebene der Theoriebildung von

marginaler Bedeutung. Mehr noch wird die Bedeutung oftmals theoretisch

generiert und ist daher mehr das Ergebnis als Konstituens der Theoriebil-

dung. Gleichwohl solcher Art theorieimmanent erzeugte Bedeutung nicht

selten auch diskursive Verwendung findet. Anders sieht es dagegen aus,

wenn Elemente des Bezugssystems in die Theorie implementiert werden;

15 Ausgehend von einem bestimmten anthropomorphen, häufig auch von einem wahr-

nehmungstheoretischen Ideal, werden die Merkmale einzelner Medientechniken

demgegenüber kontrastiert. Diese Gegenüberstellungen sind nicht immer besonders

originell und eigentlich immer unterkomplex, gleichwohl erzeugen sie aber oftmals

intuitiv Plausibilität, weshalb sie nicht unhinterfragt hingenommen werden sollten.

16 Leschke 2003, S. 237.

17 Rainer Leschke [2016a].Diemediale Vorsehung desMenschen.Oder derMensch ist auch bloß

eine Form. 2016, S. 3. URL: http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medi

en10.pdf.

18 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf


186 Riskantes Denken

d.h., wenn die Medien von der menschlichen Physis aus entworfen werden

und darüber hinaus Paradigmen, Methoden, Konzepte und Modelle aus

einem anthropologischen System auf die Medien übertragen werden. Denn

dann wird Theorie aus bzw. auf das Bezugssystem hin entworfen und es

stellt sich notwendig die Frage, wie die Verbindung zwischen Gegenstand

und Bezugssystem theoretisch herbeigeführt wird. Handelt es sich um

einen Sachzusammenhang, ist die Angelegenheit meist unproblematisch,

allerdings auch geisteswissenschaftlich unergiebig. Problematisch wird es

dagegen immer, wenn der Zusammenhang nicht empirisch gegeben, son-

dern auf anderem Wege hergestellt wird. Dann muss er systematischer bzw.

sich bedingender Natur sein, was die Sache eben nicht einfach macht.

Der Vorteil des Nachweises eines bedingenden Verhältnisses ist aller-

dings, dass es sich zwangsläufig auch um ein notwendiges handelt. Aber,

diese Art von Zusammenhang ist eben genau deswegen selten. Wesentlich

häufiger wird versucht, einen Zusammenhang mit Einzelnachweisen zu kon-

struieren, was zwar oftmals Evidenzeffekte erzeugt, ohne aber tatsächlich

evident zu sein und was darüber hinaus in den seltensten Fällen zwingend

systematischen Charakter hat. Auch methodologische Konnexe lassen sich in

speziellen Fällen über einen Nachweis von partieller Isomorphie erzeugen.

Weil es sich dabei jedoch um relevante Isomorphien handeln muss, ist auch

das, man ahnt es, selten. Darüber hinaus gibt es eine ganze Reihe von Be-

griffskonstitutionen, die den Gegenstand über Ähnlichkeiten oder eben auch

Differenzen zu einem Referenzobjekt definieren, um ihn darüber hinaus mit

den Merkmalen zu versorgen, die nötig sind, um ihn für die Methoden des

Bezugssystems aufzuschließen.

»Foucaults berühmte, aber noch immer philosophische Wette«, so Kitt-

ler in seinem Vortrag Die Nacht der Substanz, »daß »der Mensch verschwin-

den wird wie am Ufer des Meeres ein Gesicht im Sand« wiederholt nur die

mathematische Gewissheit Alan Turings, »wir sollten damit rechnen, daß

die Maschinen eines Tages die Macht übernehmen«.«19 Was von Kittler hier

kurzgeschlossen wird, ist die Foucault’sche Annahme eines möglichen Ver-

schwindens des souveränen Subjekts aufgrund der »Veränderungen in den

fundamentalen Dispositionen des Wissens«20 und die Turing’sche Prognose

19 Friedrich Kittler [1989a]. Die Nacht der Substanz. Vortrag im Kunstmuseum Bern gehal-

ten am 30. April 1989. Reihe um 9 hg. v. G. J. Lischka. Bern 1989, S. 30f.

20 Michel Foucault [1966].DieOrdnung derDinge. EineArchäologie derHumanwissenschaften.

Frankfurt a.M. 1974, S. 462.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 187

von der Überlegenheit der Maschine über denMenschen. In dieser Zitatcolla-

ge initiiert das Verschwinden des Subjekts dann nicht mehr eine veränderte

Wissensformation (Foucault), sondern die Maschine. Der Verlust des Men-

schen als Subjekt hinterlässt aber keine Leerstelle, sondern wird durch das

Verdrängende selbst ersetzt. Le Roi est mort, vive le Roi!21 Und obwohl man

meinen könnte, dass in so einer Konstellation, der Mensch vollständig aus

der Gleichung verschwindet, bleibt er als anthropologische Referenz erhalten.

Dass der Mensch damit immer schon das Bezugssystem ist, »verhindert aber

dennoch nicht, daß eine Rhetorik und Phantasmatik der Verabschiedung des

Menschen (als Spiegelbild der Einrückung der Medientechnik auf den Platz

des Königs) allgegenwärtig ist.«22

Die Stücke über die Substitution oder Symbiose von Mensch und Ma-

schine lassen sich auf zwei verschiedenen Bühnen aufführen: auf der des

Diskurses und der der Theorie. Kittlers Synthese zweier kontextentbunde-

ner Prognosen zu einer medienwissenschaftlichen Aussage ist eher Teil eines

Diskurses. Die Folgeeffekte sind deswegen zwar nicht weniger weitreichend,

werden in diesem speziellen Fall aber auf einer anderen Ebene als auf einer

theoretischen erzeugt.

Anders verhält es sich auf der Ebene der Theoriebildung. Es wurde ge-

sagt, dass das Verhältnis zwischen Mensch und Maschine eher das Ergebnis,

als konstitutiver Bestandteil vonTheorie ist. Das ist aber nur die halbe Wahr-

heit: Denn wie Mensch und Medien zueinander in Stellung gebracht werden,

kann auch dafür genutzt werden, theoriekonstitutive Folgeeffekte zu erzeu-

gen, wie etwa die Implementierung bestimmter Erklärungsmodelle oder die

Genese von Konnexen zwischen Bezugssystemen. Das Verhältnis mag gleich

dekliniert werden, erfüllt dann aber in den jeweiligen Kontexten eine andere

Funktion. Im Diskurs generiert das Verhältnis normative Assoziationsketten,

innerhalb von Theorie eine theoriekonstitutive Argumentation, was nicht be-

deutet, dass ersteres in letzterem nicht vorkommt. Im Diskurs wird ein Ver-

ständnis über den Gegenstand entwickelt, in Theorien eine Begriffskonstitu-

tion. Das mag auf den ersten Blick dasselbe sein, tatsächlich ist ein diskursiv

erzeugtes Verständnis über einen Gegenstand etwas fundamental anderes als

seine Begriffskonstitution, weil beides unterschiedlichen Kriterien genügen

21 Vgl. Jens Schröter [2000]. Der König ist tot, es lebe der König. Zum Phantasma eines tech-

nologischen Subjekts der Geschichte. In: Johannes Angermüller (Hg. u.a.): Reale Fiktionen,

fiktive Realitäten. Medien, Diskurse, Texte. Hamburg 2000, S. 13-24.

22 Ebd., S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Riskantes Denken

muss, auch wenn gerade postmoderne Theoretiker geglaubt haben, diesen

Unterschied aufheben zu können.

6.1.2 Apriori

Die Schwierigkeit Medien(technologien) zum Gegenstand der Geisteswissen-

schaften zu machen, besteht also grundsätzlich darin, dass Medien in ein

theoretisches Verhältnis zum Menschen gebracht werden müssen. Der An-

spruch ist es, ein notwendiges Verhältnis zu schaffen und gleichzeitig einen

Eigensinn vonMedien zu bestimmen, der nicht durch ein anderes Objekt auf-

gehobenwerden kann.Das bedeutet, dass die Stelle, die durchMedien besetzt

wird, nicht unter etwas anderes subsumiert werden kann. Weil sich diese

Notwendigkeit aber nicht empirisch-induktiv generieren lässt, indem man

etwa kumulativ Einzelnachweise zu notwendigen Beziehungen hochskaliert,

muss man einen anderen Weg gehen, der dann eben darin besteht, Medi-

en(technik) zur Bedingung relevanter Phänomene zu machen. Die Figur, die

man für so eine Setzung herangezogen hat, weil sie in ihrer Unbedingtheit

nahezu einzigartig ist, ist die des Apriori.

Auf formaler Ebene beschreibt man damit das Verhältnis von Bedingen-

dem (Medien) und Bedingtem (Wahrnehmung, Wissen, Verstehen, Gesell-

schaft, Mensch-Sein, Erkenntnis etc.). »Alle maßgeblichen Medientheorien

der letzten Dekade«, so der Philosoph Dieter Mersch, »[…] argumentieren auf

der Basis eines ›transzendentalistischen‹ Medienbegriff, setzen mehr oder

weniger ein Medienapriori voraus oder erheben sogar den Anspruch einer

Fundamentalontologie.«23

Auf dieser Basis erfüllen Medien dann keine neutral vermittelnde Funk-

tion, sondern eine konstitutive, für die dann in der Medientheorie, die ih-

ren Gegenstand zuallererst materiell begriffen hat, technisch-apparativ argu-

mentiert wird. Mit der Annahme eines Medienapriori wird der Versuch un-

ternommen, den »›Thron des Transzendentalen‹ medial zu besetzen«24 und

Medien als Bedingendes theoriefähig zu machen, indem man sie als Objekt

23 Mersch 2006, S. 131f.

24 Knut Ebeling [2009].Der Thron des Transzendentalen oderDas historischeApriori. Transzen-

dierung des Historischen oder Historisierung des Transzendentalen? In: Clemens Pornschle-

gel und Martin Stingelin (Hg.). Nietzsche und Frankreich. Berlin/New York 2009, S. 305-

322, hier: S. 306.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 189

metaphysisch aufrüstet. Mit einem apriorischen Status von Medien lässt sich

dann ein Übergriff auf geisteswissenschaftliches Terrain inszenieren.

Der Begriff des Apriori, auf denMersch hier anspielt, ist der Transzenden-

talphilosophie Kants entlehnt, die er in derKritik der reinenVernunft entwickelt.

In diesem Text geht es um die Bedingungen von Erkenntnis, also um etwas,

das zuerst einmal jeder materiellen Basis entbehrt.25 Ein Apriori als Bedin-

gung vonMöglichkeitenmeint hier, die Voraussetzungen, die gegeben sind, um

erfahrungsunabhängige Urteile zu bilden. Das Kant’sche Apriori ist festste-

hend, absolut und unveränderlich, es ist nicht historisierbar, es erhebt einen

Allgemeingültigkeitsanspruch, ist empirisch unüberprüfbar und folglich nur

logisch auflösbar.

Im französischen Poststrukturalismus erfährt das Apriori Kant’scher Aus-

prägung durch den französischen Philosophen Michel Foucault eine bemer-

kenswerte Neubestimmung. Foucault spricht von einem historischen Apriori

und ist sich der Unvereinbarkeit der Begriffe unter Kant’schen Prämissen

durchaus bewusst, wenn er 1969 in Archäologie des Wissens schreibt:

Diese beiden Worte nebeneinander rufen eine etwas schrille Wirkung her-

vor; ich will damit ein Apriori bezeichnen, das nicht Gültigkeitsbedingung

für Urteile, sondern Realitätsbedingung für Aussagen ist. Es handelt sich

[…] darum […] die Bedingungen des Auftauchens von Aussagen, das Ge-

setz ihrer Koexistenz mit anderen, die spezifische Form ihrer Seinsweise

und die Prinzipien freizulegen, nach denen sie fortbestehen, sich transfor-

mieren und verschwinden. Ein Apriori nicht von Wahrheiten, die niemals

gesagt werden oder wirklich der Erfahrung gegeben werden könnten; son-

dern einer Geschichte, die gegeben ist, denn es ist die der wirklich gesagten

Dinge.26

Die schrille Wirkung ist dem Umstand geschuldet, dass Foucault hier ver-

eint, was bei Kant unvereinbar ist. Die Unveränderlichkeit des Kant’schen

25 Kant, der die Metaphysik auf gesicherten Grund stellen will, versteht unter seiner Kri-

tik der reinen Vernunft nach eigener Aussage »nicht eine Kritik der Bücher und Systeme,

sondern die des Vernunftsvermögens überhaupt, in Ansehung aller Erkenntnisse, zu

denen sie, unabhängig von aller Erfahrung, strebenmag, mithin die Entscheidung der

Möglichkeit oder Unmöglichkeit einerMetaphysik überhaupt und die Bestimmung so-

wohl der Quellen als des Umfanges und der Grenzen derselben, alles aber aus Prinzi-

pien.« (Immanuel Kant [1781]. Vorrede zur ersten Aufl. der Kritik der reinen Vernunft von

1781. In: ders. Kritik der reinen Vernunft. Leipzig 191911, S.I-XVI, hier: S.VI).

26 Michel Foucault [1969]. Archäologie des Wissens. Frankfurt a.M. 1973, S. 184f.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Riskantes Denken

Apriori wird in eine historische Veränderlichkeit umgemünzt und damit aus

seiner Allgemeingültigkeit und Notwendigkeit in eine Art von Kontingenz

überführt. Aber auch, wenn das historische Apriori Foucaults kein formales

Apriori mehr ist, heißt das nicht, dass es keinen Prinzipien mehr unterliegt.

Allerdings ist es bei Foucault nicht länger erkenntnistheoretischer, sondern

diskurstheoretischer Natur. Die Kontingenz des Apriori bedeutet aber nicht

nur die Auflösung eines Unbedingtheitsanspruchs, sondern eröffnet auch

einen Blick auf die Rahmenbedingungen, also auf die Bedingungen des

Apriori selbst. Einer wie auch immer gearteten Notwendigkeit entbunden,

wird ein Bewusstsein dafür geschaffen, dass die Dinge auch anders hätten

sein können. Oder wie Foucault es formuliert, »daß der Diskurs nicht nur

einen Sinn oder eine Wahrheit besitzt, sondern auch eine Geschichte.«27

6.1.3 Mediales Apriori

Durch die Inanspruchnahme des Apriori durch die Foucault’sche Diskurs-

theorie und die damit einhergehende Modifikation der Kant’schen Konditio-

nen, sieht sich nun offenbar auch eine junge Disziplin wie die Medienwissen-

schaft ermuntert, die Figur des Apriori möglichst gewinnbringend einzuset-

zen. Und auch, wenn die Verwendung nicht explizit ausgestellt wird, findet

sie sich in einer ganzen Reihe von Theoriekonzeptionen als formaler Argu-

mentationsgrund wieder.Während man der Übernahme Foucaults allerdings

noch zugutehalten kann, dass sie nicht vollständig unreflektiert geschieht,

wünschte man, es ließe sich für den Gebrauch in medientheoretischen An-

sätzen ähnliches behaupten. Attraktiv ist die Aprioriformel natürlich, weil sie

aus den Medien etwas Vorgängiges macht und sie sich dadurch nahezu auto-

matisch in ein bedingendes Verhältnis zu etwas Anderem setzen. Was dieses

andere ist, hängt i.d.R. von fachlichen Präferenzen ab.

Foucaults Erweiterung der apriorischen Entität über das menschliche

Sinn-, Wahrnehmungs- und Kognitionssystems hinaus, reicht allerdings

nicht, um eine Formel zu haben, die auf einen Medienbegriff applizierbar

wäre, der auf eine materielle, technisch-apparative Basis verweist. Denn die

Schwierigkeit ist ja, wie das Bedingende das Bedingte bedingt. Und es stellt

sich darüber hinaus die ganz grundsätzliche Frage, was man mit der Umstel-

lung auf ein Medienapriori überhaupt in den theoretischen Blick bekommt.

Die Medien scheiden hier als Objekt der Beobachtung tendenziell aus. Sie

27 Foucault 1966, S. 184.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 191

sind Bedingungen für etwas; d.h., sie sind konstitutiv, sie erzeugen Effekte

und es sind diese Effekte, die man beobachtet und zu erklären behauptet.

Wenn also die Unterstellung eines Medienapriori dazu führt, dass Medien

als Erklärungsentität fungieren, sollte man ganz genau hinschauen, wie das

Medienapriori theoretisch entwickelt wird.

Im Hinblick auf die Reputation der Medienwissenschaft stellt ein Medi-

enapriori natürlich den Idealfall dar, weil das Bedingte automatisch in den

Gegenstandsbereich des Bedingenden fällt. So verleibt sich die Medienwis-

senschaft die Gegenstandsbereiche ein, die zuvor von der Soziologie, der Kul-

turwissenschaft, der Psychologie etc. beackert wurden. Das bringt nicht un-

bedingt fundierteWissensbestände hervor, ist aber grundsätzlich gut fürs Ge-

schäft.

Die theoretische Stärke des Apriori erzeugt auf der anderen Seite aber

immense Schwierigkeiten, einerseits hinsichtlich seiner logischen Begrün-

dung, andererseits in Bezug auf die Art seines bedingenden Status. Denn je-

des Apriori tritt zuerst einmal mit einem stark determinierenden Anspruch

auf. Die Berliner Medienphilosophin Sybille Krämer plädiert deswegen da-

für, anstelle eines medialen Apriori eine Konstitutionsleistung von Medien28

anzunehmen und rät zu einem «schwachen Konzept von Konstitution«, um

zu vermeiden, »dass eine medientheoretische Version des Transzendenta-

lismus herauskomm[t].«29 Denn ein ungezügelter Medienapriorismus hat in

der Vergangenheit bereits gnadenlos jede ihm sich bietende Möglichkeit aus-

geschöpft: Verstehen, Wissen, kulturelle, soziologische, historische Prozesse,

Wirklichkeit,Wahrnehmung,Erkenntnis,Denken,Erfahrung, sowieMensch-

Sein überhaupt werden durch Medien, wenn nicht monokausal bedingt, so

doch zumindest wesentlich formiert und, wenn man einen radikaleren Be-

griff verwenden will, determiniert.

Taucht eine so theoretisch einschlagende Entität,wie sie etwa dasmediale

Apriori darstellt, auf, finden sich natürlich immer schon bis weit in die Ver-

gangenheit zurückreichende Zeugnisse für sie. In diesem Fall ist man, wie so

oft, bei Friedrich Nietzsche fündig geworden, der am Ende des 19. Jahrhun-

28 Vgl. Sybille Krämer [2003]. ErfüllenMedien eineKonstitutionsleistung? Thesenüber die Rolle

medientheoretischer Erwägungen beimPhilosophieren. In: StefanMünker, Alexander Roes-

ler, Mike Sandbothe (Hg.). Medienphilosophie. Beiträge zur Klärung eines Begriffs. Frank-

furt a.M. 2003, S. 78-90.

29 Ebd., S. 80.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Riskantes Denken

derts, kurzzeitig erblindet, festhält, dass »unser Schreibzeug mit an unseren

Gedanken [arbeitet].«30

Im Gegensatz zu einem anthropologischen kennt ein mediales oder me-

dientechnisches Apriori offenbar unterschiedliche Grade. Auch das ist ein de-

finitorisches Merkmal, das kaum mit dem Kant’schen Apriori in Deckung zu

bringen ist. Für das mediale Apriori hat man sich offenbar darauf verstän-

digt, dass es moderate und weniger moderate Ausführungen gibt, weswe-

gen Krämer sich auch für eine Relativierung hin zu einer Konstitutionsleis-

tung ausspricht. In einer radikalen Ausformung werden Medien nämlich zur

»Springquelle unseres Welt- und Selbstverhältnisses und treten damit in jene

Leerstelle ein, welche die Erosion des neuzeitlichen Subjektbegriffs hinterlas-

sen hat. Es gibt kein Außerhalb von Medien.«31 Damit wäre man dann schon

ziemlich nah an einem Apriori im Sinne Kants und es lässt sich tatsächlich

fragen, wie sinnvoll eine solche Absolutheit für eine Medientheorie wäre.

So radikal die Idee eines unbedingten Medienapriori ist, sind diese An-

sätze natürlich trotzdem versucht worden. Immer dann, wenn ein solches

mediales oder eben auch medientechnisches Apriori installiert wird, löst es

den Menschen als souveränes Subjekt ab. Und es verwundert deswegen auch

nicht, dass die Übernahme des apriorischen Throns dadurch zu legitimieren

versucht wird, dass man die »subjektzentrische Struktur«32 für die Medien

bzw. die Technik übernimmt und diese einfach anthropomorphisiert. Man

ersetzt umstandslos das eine durch das andere, ohne ein tatsächlich neues

Konzept zu bemühen.

Eine andere Möglichkeit, die sich in der Medientheorie etabliert hat, ist,

ein symbiotisches Verhältnis zwischen Mensch und Maschine theoretisch zu

verankern. Man könnte das als eine Art Zwischenschritt auf dem Weg zur

Aprioriformel beschreiben. Anstatt den Menschen restlos durch die Medi-

en zu ersetzen, bringt man die Entitäten in ein sich reziprok bestimmen-

des Verhältnis. Die Medien sind dann immer schon Bedingung von, irgendwie

dazwischengeschaltet und in diesem Dazwischengeschaltetsein konstitutiv.

Der Mensch wird zwar noch mitgedacht, aber immer schon als medial-appa-

rativ armiertes Wesen oder eben als Referenzobjekt, das aufgrund funktio-

30 Friedrich Nietzsche [1887]: Schreibmaschinentexte. Vollständige Edition, Faksimiles und

kritischer Kommentar. Aus demNachlass herausgegeben von Stephan Günzel und Rü-

diger Schmidt-Grépály. Weimar 2002, S. 18.

31 Ebd.

32 Schröter 2000, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 193

naler Ähnlichkeiten unter die Medientechnik subsumiert und damit zwangs-

läufig substituiert wird. Und während die Erweiterungsthese damit noch den

Umweg über den Menschen geht, indem sie diesen immer noch erst medial

einrichtet, zielt die Substitutionsthesen umstandslos auf soziokulturelle Pro-

zesse.

Die Übernahme des Kant’schen Apriori bleibt bei alldem aber eine me-

dientheoretische Illusion, denn sie folgt keinem logischen Schluss, sondern

normativen Bedeutungszuschreibungen. Dass man mit einem Apriori dessen

Reputation, seine Stringenz oder Kohärenz mitübernehmen könnte, ist ein

Trugschluss und gleichzeitig noch nicht einmal besonders erstrebenswert,

weil die Begründung für ein Apriori der Medien(technologie) an einem un-

angenehm hohen Maßstab gemessen werden müsste. Die eher theorieabsti-

nente postmoderne Medientheorie scheint sich daran weniger gestoßen zu

haben, sondern imGegenteil einmediales Apriori, ob theoretisch explizit ent-

worfen oder implizit zugrunde gelegt, durch die Verweigerung wissenschaft-

licher Standards befördert zu haben.

Im Folgenden wird es also vor allem um die Frage gehen, wie das Verhält-

nis zwischen Mensch und Maschine in der Medienwissenschaft theoretisch

konstituiert wird. Die Frage ist deswegen unumgänglich, weil die Bestim-

mung dieses Verhältnisses am Medienbegriff selbst mitarbeitet und darüber

hinaus innertheoretische Folgeeffekte verursacht. Es wird sich zeigen, dass

die Schwierigkeit eines geisteswissenschaftlichen Zugriffs auf Medien vor al-

lem darin liegt, sie überhaupt als geisteswissenschaftlichen Gegenstand zu

verhandeln.

6.2 Mensch-Maschine-Verhältnisse II

Wenn im weiteren Verlauf von einem Mensch-Maschine-Verhältnis gespro-

chen wird, dann ist damit weiterhin nicht die Beschreibung eines tatsächli-

chen Sachzusammenhangs gemeint, sondern wie die beiden Entitäten theo-

riekonstitutiv in Relation zueinander bestimmt werden. Es geht nicht darum

zu zeigen, wie Mensch und Maschine realiter interagieren, wie Menschen

Maschinen benutzen oder wie sich Mensch-Maschine-Interfaces gestalten,

sondern darum, wie das Verhältnis theoretisch veranschlagt wird und welche

Konsequenzen das für dieTheoriebildung hat. Es geht um die Architektur von

Theorien, um die Strategien innerhalb dieser Evidenzen zu erzeugen und um

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Riskantes Denken

das Verhältnis von Mensch und Maschine als konstitutiver Bestandteil, als

argumentativer Grund von Medientheorien.

6.2.1 Von Mängelwesen und Prothesengöttern

Eines der Lieblingsmotive der philosophischen Anthropologie ist das desMän-

gelwesens Mensch. Ursprünglich auf Johann Gottfried Herders Abhandlung über

den Ursprung der Sprache von 1772 zurückgehend, wird es im 20. Jahrhundert

durch ArnoldGehlens anthropologischenKlassikerDerMensch. SeineNatur und

seine Stellung in derWelt (1940) populär. Die Liste lässt sich aber noch ergänzen:

Siegmund Freuds Prothesengott, Nietzsches noch nicht festgestelltes Tier, Kants

Sparsamkeit des Natur-Prinzips und natürlich der Mythos von Prometheus, der

demMenschen das Feuer vom Olymp holt, um den Mangel der menschlichen

Fähigkeiten zu kompensieren. DieThese vomMenschen alsMängelwesen leitet

sich aus dem Vergleich der menschlichen Ausstattung mit der der Tiere ab.

»Morphologisch ist nämlich der Mensch«, so Gehlen, »im Gegensatz zu allen

höheren Säugern durch Mängel bestimmt, die jeweils im exakt biologischen

Sinne als Unangepaßtheiten, Unspezialisiertheiten, als Primitivismen, d.h.

als Unentwickeltes zu bezeichnen sind: also wesentlich negativ.«33 Das Män-

gelwesenMensch ist bei Gehlen aber nicht das Ergebnis einer logischen Ablei-

tung und es beschreibt auch keinen Substanzbegriff, wie er selbst ein Jahrzehnt

nach der ersten Auflage immer noch richtigzustellen versucht. DasMängelwe-

senMensch ist eine Prämisse, eine Präsumtion,mit der eine Kulturgeschichte

des Menschen entworfen wird.34 Die Definition des Menschen ist damit kon-

tingent, weil sie auf ein nicht zwingendes Vergleichsobjekt referiert, sie ist

eine analytische Setzung, der Ausgangspunkt des weiteren Argumentations-

gangs. Aus dieser Prämisse lässt sich dann die Kultur als zweite Natur35 und

technische Artefakte als Kompensation organischer Mängel ableiten. Für alle

33 Arnold Gehlen [1940]. Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt. Frankfurt

a.M. 2016, S. 31 (Herv.i.O.).

34 »Wenn der Mensch hier und in dieser Beziehung, im Vergleich zum Tier als »Mängel-

wesen« erscheint, so akzentuiert eine solche Bezeichnung eine Vergleichsbeziehung,

hat also nur einen transitorischen Wert, ist kein »Substanzbegriff«. Insofern will der

Begriff gerade das, was H. Freyer (Weltgeschichte Europas, 1949, I, p.169) gegen ihn

einwendet: »Man setzt den Menschen fiktiv als Tier, um dann zu finden, daß er als

solches höchst unvollkommen und sogar unmöglich ist.« (Ebd., S. 16).

35 Vgl. ebd., S. 357.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 195

logischen Folgen, die aus der Mängelwesenthese deduziert werden, muss die

Kontingenz der Prämisse notwendig mitreflektiert werden.

Die theoretische Traditionslinie des Mängelwesens wird in den Kulturwis-

senschaften folgendermaßen gezeichnet: Auf die Mängelwesenthese folgt das

Prothesentheorem bzw. die Organprojektionsthese, woran schließlich die Ex-

tensionsthese der Medien anschließt. Das ist weniger als nur eine verkürzte

Darstellung, gibt aber ziemlich genau die chronologische Verweislinie wie-

der, die in der Literatur bemüht wird. Fälschlicherweise ist dadurch die Vor-

stellung entstanden, es würde sich bei den Verweisen auch da um Begrün-

dungszusammenhänge zwischen den Theoremen handeln, wo lediglich eine

mäßige Motivübernahme stattgefunden hat. Denn den einzelnenTheoremen

liegen oft genug, vollständig unvereinbare Präsumtionen zugrunde, so dass

sie auch da, wo sie einander ähnlich scheinen, verschiedenartig sind.

Ebenso stehen die einzelnen Ansätze, darauf haben Maye und Scholz hin-

gewiesen, jeweils »in einer völlig anderenTheorietradition«36, so dass die An-

nahme, sie ließen sich bedingungslos etwa unter eine Prothesentheorie sub-

sumieren, schlicht falsch ist. Im Gegensatz zu Gehlens Organausweitung etwa

stützt sich weder die Organprojektionsthese noch die ExtensionstheseMcLuhans

auf die Prämisse eines Mängelwesens, obwohl die drei Theoreme eine motivi-

sche Ähnlichkeit haben.Mehr noch ist dieOrganprojektion vonKapp überhaupt

nur logischmöglich, weil der Mensch eben keinMängelwesen, sondern das Ide-

althier ist. Die Herausgeber von Kapps Grundlinien einer Philosophie der Technik

meinen genau das, wenn sie in ihrer Einleitung schreiben: »Im Unterschied

zur Prothesentheorie, die auf der Diagnose einer körperlichen Mangelhaftig-

keit basiert, wird das Prinzip der Organprojektion bei Kapp durch die Voll-

kommenheit desmenschlichen Körpers begründet.«37 BeiMcLuhans Extensi-

onsthese, daswird die Analyse zeigen, verhält es sichwieder anders, denn die-

ser argumentiert (implizit) mit einem (menschlichen/sinnlichen) Ganzheits-

ideal, ohne das die Pointe der Extensionsthese, die Amputation, überhaupt

nicht möglich wäre. Das wird m.E. deswegen häufig übersehen, weil McLu-

han dieses synästhetische Ideal, in seinem alles andere überschattenden drei-

stufigen Geschichtsmodell, überhaupt nicht unterbekommen kann. Mit an-

deren Worten: Die Vorstellung, dass medientheoretische Extensionsthesen

36 Harun Maye, Leander Scholz [2015]: Einleitung der Herausgeber. In: Ernst Kapp. Grundli-

nien einer Philosophie der Technik. Zur Entstehungsgeschichte der Kultur aus neuen Gesichts-

punkten. Hamburg 2015, S.VII-XLV, hier: S.XIV.

37 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Riskantes Denken

und technikphilosophische Organprojektionen notwendig auf die Begrün-

dungszusammenhänge von Gehlens Mängelwesen-Anthropologie verweisen,

ist schlicht nicht haltbar.

Auch die Annahme einer stringenten theoretischen Tradition der Pro-

thesentheorie ist einigermaßen bemerkenswert, handelt es sich, zumindest

wenn man sich auf ihren Namensgeber Freund bezieht, um alles andere als

eineTheorie. Bei Freud ist die Rede von technischen Artefakten schlicht meta-

phorisch. Möglicherweise hat die BezeichnungTheorie einen trivialen Grund,

weil die relativierende Alternative einer Prothesenthese schlicht merkwürdig

klingt. Es macht wenig Sinn, einen Zusammenhang zwischen Freuds Prothe-

senmetapher, der Organprojektion und einer Prothesentheorie der Medien

herstellen zu wollen, der über die Ähnlichkeit eines Motivs hinausgeht. Denn

dass sich aus diesem Vergleich veritable Erkenntnisse generieren ließen, die

über die Feststellung hinauskämen, dass es sich um divergierende Ansätze

handelt, ist nicht zu erwarten.

Das Folgende dient also lediglich zur Abgrenzung sowie zumNachvollzug,

warum die Inanspruchnahme der sogenannten Prothesentheorie nicht sinnvoll

für artverwandte theoretische Ansätze ist. Lässt man nämlich einmal Fragen

nach dem Motiv beiseite und beschränkt sich auf die nach den theorieimma-

nenten Funktionen, dann muss man für Das Unbehagen in der Kultur feststel-

len, dass die Prothesentheorie überhaupt keine immanente Funktion für die

Untersuchung hat. Freud ist auf dieMetapher nicht angewiesen,weil er eben-

so einfach von technischen Artefakten sprechen könnte. Denn das Verhältnis

zwischen dem Menschen und der Technik, das die Prothesenmetapher defi-

nieren würde, spielt für den Argumentationsgang keine zentrale Rolle. Was

ist damit gemeint?

Die Metapher von der Technik als Prothese und demMenschen als Prothe-

sengott hat keine konstitutive Funktion. Sie erzeugt keine theorieimmanen-

ten Folgeeffekte und mitnichten stellt sie einen Technikbegriff, schon gark-

einen, der sich mit einem Medienbegriff in Verbindung bringen ließe. Denn

die Metapher ist vollständig auf den Menschen ausgerichtet und das Ergeb-

nis einer Problemstellung. Die Paradoxie, die Freud zu entschlüsseln sucht,

ist die zwischen einer Kultur als Leidvermeidung bzw. Lustgewinnung und ei-

nem allgemeinen Gefühl des Unbehagens ebendieser Kultur gegenüber. Kul-

tur erfüllt bei Freud zwei Zwecke: »dem Schutz desMenschen gegen die Natur

und der Regelung der Beziehung der Menschen untereinander.«38 Gleichzei-

38 Sigmund Freud [1930]. Das Unbehagen in der Kultur. Wien 1930, S. 46f.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 197

tig »scheint [es] festzustehen«, heißt es weiter, »daß wir uns in unserer heuti-

gen Kultur nicht wohlfühlen.«39 Technik als Teil der Kultur ist ein Instrument

zur Bemächtigung der Natur zum Zweck der Leidvermeidung. Das ist das ei-

ne. Wie kommt aber jetzt die Rede von der Prothese bzw. vom Prothesengott

ins Spiel? Die Metapher von technischen Artefakten als Prothese konstitu-

iert sich bei Freud, ohne selbst konstitutiv zu sein, nämlich aus der Prämisse

eines Menschen als Mängelwesen und einer angenommenen Ähnlichkeitsbe-

ziehung zwischen einzelnen technischen Artefakten und menschlichen orga-

nischen Funktionen. Denn mit »all seinen Werkzeugen vervollkommnet der

Mensch seine Organe – die motorischen wie die sensorischen – oder räumt

die Schranken für ihre Leistungen weg.«40 Die Ähnlichkeiten, die Freud zwi-

schen der Brille und der Linse des menschlichen Auges, den Aufzeichnungs-

geräten Fotokamera und Grammophon und demmenschlichen Erinnerungs-

vermögen usw. herstellt, definieren keinen Technikbegriff, denn um einen

solchen geht es in Das Unbehagen der Kultur überhaupt nicht. Technik ist bei

Freud ein Instrument zur Vermeidung von Leid sowie eben auch zur Schaf-

fung gesellschaftlicher Institutionen. Die von Freud zwischen einzelnen tech-

nischen Artefakten und menschlichen Organen aufgezählten Ähnlichkeiten,

sollen die Funktion der Technik als Mangelbehebung am Organischen affir-

mieren, also am konkreten Beispiel plausibilisieren.Dass Technik einenMan-

gel behebt, leitet Freud aber nicht aus der Prothesenmetapher ab, weswegen

sie nicht konstitutiv ist,was ja auch einigermaßen fatal wäre.Der Grund, dass

Kultur und somit auch technische Artefakte einen Mangel beheben, liegt an

der von Freud angenommenen Prämisse der notwendigen Leidvermeidung,

der der Mensch aufgrund seiner mangelnden Konstitution genötigt ist. Man

könnte sogar noch weitergehen und sagen, dass sich Technik als Prothese aus

einem Verständnis vom Menschen ableitet, das er sich selbst in Differenz zu

einem göttlichen Ideal geschaffen hat. So,

hatte sich [der Mensch; M.K.] seit langen Zeiten eine Vorstellung von All-

macht und Allwissenheit gebildet, die er in seinen Göttern verkörperte. […]

Nun hat er sich der Erreichung dieses Ideals sehr angenähert, ist beinahe

selbst ein Gott geworden. Nicht vollkommen, in einigen Stücken gar nicht,

in anderen nur so halbwegs.41

39 Ebd., S. 45.

40 Ebd., S. 48.

41 Ebd., S. 49f.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Riskantes Denken

Und daran anschließend folgt die viel zitierte Rede, dass »derMensch sozusa-

gen eine Art Prothesengott geworden [ist], recht großartig, wenn er alle seine

Hilfsorgane anlegt.«42Worum es bei Freud nicht geht, ist ein Verhältnis zwi-

schen Mensch und Technik zu definieren, das in irgendeiner Form auf eine

Begriffskonstitution hinausläuft.

Wenn also von einer Traditionslinie der Prothesentheorie gesprochen

wird, handelt es sich in Wirklichkeit um ein tradiertes Motivrecycling,

allerdings um ein größtenteils unreflektiertes. Denn die Begründungszu-

sammenhänge werden nicht konsequent mitgedacht, sondern allenfalls

einfach mitgeschliffen, in der Hoffnung, dass das Motiv für sich genommen,

schon so etwas wie Plausibilitätseffekte erzeugen wird.

6.2.2 Das Motiv der Extension

Der Grund Medien überhaupt zum Gegenstand von Theorie zu machen, ist

von einem kulturwissenschaftlichen Standpunkt aus ihre »kulturell[e] An-

und Auffälligkeit«43. Medien haben irgendwann einen so exponierten Status

und Eigensinn erreicht, dass siemit bestehenden Ansätzen nichtmehr erklär-

bar sind. Aus einer technisch-materiellen Position stellt sich darüber hinaus

zwangsläufig auch die Frage, was Medientechnologien von anderen Techno-

logien unterscheidet. Denn wenn der GegenstandMedien deckungsgleich mit

dem Gegenstand Technik ist, gibt es weder einen guten noch überhaupt einen

Grund für eine eigenständige Theorie der Medien. Die Frage stellt sich umso

drängender, wenn man davon ausgeht, dass die frühe Medientheorie nicht

nur Motive der Technikphilosophie übernommen hat, sondern zum Teil auch

deren argumentativen Grund;44 dann nämlich,wenn der Gegenstandsbereich

der Technikphilosophie umMedien erweitert wird oderMedien schlicht unter

den Gegenstandsbereich Technik subsumiert werden.

Eine anthropologische Perspektive aufMedien hat in derTheorie verstärkt

zur Genese eines Verhältnisses zwischen Mensch und Maschine geführt, das

als sogenannte Extensionsthese bezeichnet wird. Medien werden in irgend-

einer Form als Ausweitungen der menschlichen Physis, der Sinne oder des

zentralen Nervensystems verstanden. Bei der Extensionsthese handelt es sich

nicht einfach um eine Motivadaption aus der Technikphilosophie, sondern

42 Ebd., S. 50.

43 Leschke 2016a, S. 2.

44 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 199

um eine Strategie des Zugriffs von früher Medientheorie auf ihren Gegen-

stand.

Der prominenteste Vertreter, wie sollte es anders sein, ist natürlichMcLu-

han mit seiner mindestens genauso berühmten Definition von Medien als

Extensions of Man. »Any invention or technology«, heißt es in Understanding

Media 1964, »is an extension or self-amputation of our physical bodies, and

such extension also demands new ratio or new equilibriums among the other

organs and extensions of the body.«45 Oder an anderer Stelle: »It is a persis-

tent theme of this book that all technologies are extensions of our physical

and nervous system to increase power and speed.«46 Und in From Cliché to

Archetype (1971), zusammen mit Wilfred Watson, werden medientechnische

Artefakte als »sensory extensions of deep human significance«47 bestimmt.

Derrick de Kerckhove definiert im Anschluss an McLuhan, und in dessen Er-

be, für die Medien den Begriff Psychotechnologien, »to define any technology

that emulates, extends or amplifies the powers of our minds.«48 In der Me-

dientheorie, das deutet sich hier bereits an, wird die Extensionsthese vom

menschlichen Körper auf den Sinnapparat, auf die Kognition und endlich

auf das Zentralnervensystem ausgeweitet. Mit dieser Art von Gegenstands-

beschreibung ist es aber nicht getan, denn aus der Prädisposition der Medi-

en als Ausweitung des Menschen, werden Aussagen über die Wirkweise der

Medien auf den Menschen bzw. die Gesellschaft abgeleitet. In der generellen

Medientheorie enden solche Unternehmungen i.d.R. dann in großangelegten

Geschichtsmodellen. Medien werden zu Monokausalerklärungen für histori-

sche, kulturelle oder soziale Prozesse.

Die Rede von den Medien als Ausweitung des Menschen ist offensichtlich

eine Metapher, der eine Analogie zwischen menschlicher Physis und Tech-

nik zugrunde liegt, weswegen es nicht gerade unproblematisch ist, mit ihr

Erkenntnisse über die Wirkweise von Medien produzieren zu wollen. Zwar

ist die Wissenschaftlichkeit vor allem postmoderner Medientheorien, als be-

vorzugtem Ort der Extensionsmetapher, mehr als einmal prinzipiell in Frage

45 McLuhan 1964, S. 49.

46 Ebd., S. 98.

47 Marshall McLuhan, Wilfred Watson [1970]. From Cliché to Archetype. New York 1971,

S. 56.

48 Derrick de Kerckhove [1995]. The Skin of Culture. Investigating the new electronic Reality.

London 1997, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Riskantes Denken

gestellt worden,49 die Extensionsthese selbst ist davon aber erstaunlich ver-

schont geblieben. Denn die Kritik bezieht sich zumeist auf inhaltliche Folge-

effekte, die durch die Metapher generiert werden, wie etwa ein zu weit ge-

fasster Medienbegriff. Seltener hingegen richtet sich die Kritik auf die Bedin-

gungen ihrer Genese, die wesentlich problematischer sind als die Unschärfe

eines Begriffs, die sich ja durchaus verschmerzen ließe.

In Relektüren genereller Medientheorien wird zudem oftmals versucht,

die Extensionsthese an gegenwärtige Medientechnologien anzulegen, um ih-

re Gültigkeit an der Empirie bzw. ihre Tauglichkeit zur Beschreibung konkre-

ter medialer Phänomene zu überprüfen, indem man etwa die Wirkweise ein-

zelner (neuer) Medien unter dem Aspekt der Ausweitung analysiert. Damit

verkennt man aber grundlegend die Funktion der Extensionsthese, die nicht

darin besteht, Aussagen über die tatsächlichen Wirkungsweisen einzelner

Medien zu erzeugen, sondern die Bedingungen der Wirkursache zwischen

Mensch und Medien generell zu begründen. Denn der Kern extensionsorien-

tierter Medientheorie ist es, dass »technologies not only extend the sending

and receiving properties of consciousness, they also penetrate and modify

the consciousness of their users.«50 Die Extensionsthese schafft einen Ge-

genstandsbereich, indem sie eine notwendige Beziehung zwischen Mensch

und Medien theoretisch definiert, an der Empirie muss sie scheitern.

Nun könnte man annehmen, dass der methodische Ort, um Aussagen

über die Wirkweise von Medien zu generieren, nicht die Medientheorie, son-

dern die Medienwirkungsforschung ist. »Die Medienwirkungsforschung«,

heißt es im Handbuch Medienwissenschaft, »fragt nach den Effekten und

49 In den 1970er Jahren etwa erfuhr McLuhan einen Totalverriss durch den seiner Zeit

führenden Medienwissenschaftler Hans Magnus Enzensberger. In Baukasten zu einer

Theorie der Medien heißt es: »Ahnungslose haben sich an die Spitze der neuen Produk-

tivkräfte gesetzt auf Grund bloßer Ahnungen. Heute hat diese apolitische Avantgar-

de ihren Bauchredner und Propheten in Marshall McLuhan gefunden, einem Autor,

dem zwar alle analytischen Kategorien zum Verständnis gesellschaftlicher Prozesse

fehlen, dessen wirre Bücher aber als Sandgrube unbewältigter Beobachtungen an der

Bewußtseins-Industrie dienenkönnen. […]Unfähig jeder Theoriebildung, bringtMcLu-

han sein Material nicht auf den Begriff, sondern auf den Generalnenner einer reak-

tionären Heilslehre. […] Mit seinen zahlreichen Vorgängern teilt er die Entschlossen-

heit, alle Probleme der ökonomischen Basis zu verdrängen, den idealistischen Ansatz,

die Verramschung des Klassenkampfes im Himmelblau eines vagen Humanismus.«

(Hans Magnus Enzensberger [1970]. Baukasten zu einer Theorie der Medien. In: Kursbuch

20, März 1970, S. 159-186, hier: S. 177).

50 de Kerckhove 1995, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 201

Folgen von Medienrezeption: Medien bzw. Medienaussagen werden als

Ursache (unabhängige Variable) betrachtet, die Veränderung bei Menschen

auslöst (abhängige Variable).«51 Die Medienwirkungsforschung ist empi-

risch angelegt, sie geht von Mediendispositiven und von einem kausalen

Verhältnis zwischen konkreten Medienformen und -inhalten und deren

Effekte für den Rezipienten aus. Ziel der Medienwirkungsforschung ist es,

Aussagen über die reelle Wirkweise von Medien zu generieren. Das kann auf

den unterschiedlichsten Ebenen (Mikro-, Makro-, Mesoebene) geschehen

und auf unterschiedliche Arten von Wirkungen (affektiv, kognitiv, konativ)

ausgerichtet sein.52

Als theoretisches Konstituens von Medientheorie hat die Extensionsthese

dagegen nicht die Funktion, empirisch überprüfbare Aussagen über die Wir-

kung einzelner Medien zu produzieren. Denn die Annahme von Technik oder

Medien als Extensionen des Menschen zielt nicht auf die Beschreibung eines

empirischen Wirksachverhalts, sondern auf die theoretische Konstitution ei-

ner systematischen Wirkursächlichkeit von Medien auf den Menschen. Das

Verhältnis, das dieMedienwirkungsforschung immer schon voraussetzt,wird

mit der Extensionsthese im Sinne eines medialen Apriori entworfen. Streng-

genommen hat die Extensionsthese damit wenig mit tatsächlicher Medien-

wirkung zu tun. Auch lassen sich empirische Erkenntnisse über die Wirk-

mechanismen einzelner Mediendispositive, nicht zu einerTheorie der Bedin-

gungsweise vonMedien akkumulieren. Aussagen über Medieneffekte, die aus

einer Extensionsthese abgeleitet werden und Aussagen über Medieneffekte,

die mit den Methoden der Medienwirkungsforschung generiert werden, sind

schlicht von anderer Natur. Es ist also ein eher aussichtloses Unterfangen,

das Extensionsmodell mit empirisch gewonnenen Erkenntnissenmedienwir-

kungstheoretischer Art überprüfen oder in Deckung bringen zu wollen.

Was bedeutet die Extensionsthese also für die Architektur von Theorie?

Wenn Medien in die Seinsweise des Menschen theoretisch integriert werden,

weil sie als Extension notwendig Teil von dieser sind, dann schafft man eine

Art Apriori, ohne das der Mensch nicht mehr gedacht werden kann. Undman

kennt diese Argumentationsfigur natürlich aus der philosophischen Anthro-

pologie oder eben auch aus der Technikphilosophie. Der Mensch ist ein tool

51 Klaus Beck [2014]. Kommunikationsforschung/Medienwirkungsforschung. In: Schröter

2014, S. 453-460, hier: S. 453.

52 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Riskantes Denken

making animal, ein homo faber etc. Indem man den Gegenstand in die Bedin-

gungen für die Existenzweise des Menschen legt, wird er zu einer Bedingung

des Mensch-Seins selbst. Begleitet wird diese Konstitution i.d.R. durch ein

Ursprungsnarrativ, das für eine gewisse Plausibilität sorgen soll. Diese Art

von Theoriebildung ist eine höchst konstruierte und es verwundert deswe-

gen nicht, dass ihr Fundament oftmals aus Setzungen, Ad-hoc-Annahmen,

Metaphern oder Analogien besteht.

6.3 Welcome to Fabulous McLuhan!

Über Las Vegas schreibt der US-amerikanische Schriftsteller Hunter S.

Thompson in Fear and Loathing in Las Vegas 1971: »No, this is not a good town

for psychedelic drugs. Reality itself is too twisted.«53 Wären die Medientheo-

rie die USA, die Texte des Kanadiers McLuhan wären ihr Vegas: schrill, bunt,

überfordernd und immer ein bisschen maßlos. Zu Lebzeiten von großen

Teilen der Wissenschaftsgemeinschaft verrissen und im Gegenzug von der

Populärkultur gefeiert, weiht das amerikanische Playboy-Magazin McLuhan

zum »high priest of popcult and metaphysician of media«54 und das Magazin

Wired erklärt ihn zu ihrem Patron Saint. In McLuhan habe die »apolitische

Avantgarde ihren Bauchredner und Propheten […] gefunden«, dem »alle ana-

lytischen Kategorien zum Verständnis gesellschaftlicher Prozesse fehlen«55,

hält Hans Magnus Enzensberger dagegen. McLuhans Texte seien nicht mehr

als eine »provozierende Idiotie.«56Kultautor Tom Wolfe lässt sich angesichts

des unfassbar ausufernden Zuständigkeits- und damit Wirkungsbereichs

der McLuhan’schen Thesen im New York Herald Tribune zu der Frage verleiten:

»What if he is right?«57 – Sorry Mr. Wolfe, but he is not.

Über die Person McLuhan ist vermutlich alles gesagt worden, was es zu

sagen gibt. Auch seine Texte sind mit einiger Verzögerung breit rezipiert und

53 Hunter S. Thompson [1971]. Fear and Loathing in Las Vegas. A savage Journey to the Heart

of the American Dream. New York 1998, S. 47.

54 EricNorden [1969].ACandidConversationwith theHighPriest of Popcult andMetaphysician

of Media. In: Playboy 3/16, 1969, S. 53-74, hier: S. 58.

URL: https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html.

55 Enzensberger 1970, S. 177.

56 Ebd.

57 Siehe hierzu: TomWolfe [1965]:What if he is right? In: The New York Herald Tribune, Nov.

1965. URL: https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/mcluhanplayboy.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html


6. Medientheorie 203

analytisch zerpflückt worden. Zu Genüge hat man seine Annahmen auf ihr

prognostisches Potenzial hin abgeklopft, mit durchwachsenem Erfolg und

eher ernüchterndem Ergebnis. Wenn es also im Folgenden um das Verhältnis

von Mensch undMedien(technik) in McLuhans Schriften geht, dann wird von

solchen Unternehmungen großzügig abgesehen, die sich auf einzelne Aus-

sagen oder Prognosen, geschweige denn auf McLuhan als Person stützen.58

Was hingegen untersucht wird, sind die theoriestrategischen und argumen-

tationslogischen Figuren der Theoriebildung. Es geht also mehr um das wie

als um das was.

D.h. nachdem geklärt ist, von welcher Art das Mensch-Maschine-

Verhältnis bei McLuhan ist, es darum gehen wird, wie sich dieses Verhältnis

begründet und wie es die Theorie konstituiert. Dafür wird von dem Inhalt

weitestgehend abgesehen und nach der Funktion der einzelnen argumen-

tativen Elemente gefragt. Denn auch wenn McLuhan damit kokettiert,

dass seine Texte keiner traditionellen Logik59 mehr folgen – wobei unklar

bleibt, was damit überhaupt gemeint sein soll – es natürlich argumentative

Texte bleiben. Denn auch McLuhans Thesen gründen formal auf der Logik.

Texte und Bücher wie dadaistische Collagen aufzubereiten, ändert daran

nichts. Alle Evidenzeffekte, die McLuhan mit Metaphern und Analogien

58 Davon ausnehmen könnte man McLuhans Haltung zum Protestantismus, der seine

Theorie stark färbt. Friedrich Kittler macht ihm ebendas später zum Vorwurf, wenn er

von einem »erzkatholischen Medienkult« in Bezug auf McLuhans Theorie spricht, die

den »Heiligen Geist und Turings Maschine schlicht verwechselt.« (Kittler 20112, S. 28).

Auch sein heilsgeschichtliches Theoriemodell dürfte zu einem nicht unerheblichen

Teil durch seine religiöse Sozialisation beeinflusst sein.

59 Alan Sokal und Jean Bricmont kritisieren in ihrer Untersuchung Eleganter Unsinn. Wie

die Denker der Postmoderne die Wissenschaft mißbrauchen, die Übernahme des Begriffs

lineare Logik durch postmoderne Denker aus der Mathematik. Nicht die Verwendung

an sich sei problematisch, sondern die Übernahme der Bedeutung aus demmathema-

tischen Kontext. »Eine genaue Definition [durch postmoderne Denker für den Begriff

der linearen Logik; M.K] wird nicht gegeben, aber die Grundbedeutung ist trotzdem

klar: Gemeint ist das logische und rationalistische Denken der Aufklärung und der

sogenannten »klassischen« Wissenschaft (der oft ein extremer Reduktionismus und

Zahlengläubigkeit vorgeworfen wird). Im Gegensatz zu dieser altmodischen Art des

Denkens plädieren diese Autoren für ein postmodernes »nichtlineares Denken«. Was

letzteres genaubeinhaltet,wird ebenfalls nicht richtig erklärt, aber es ist offensichtlich

eineMethodologie, die auf Intuition und subjektiveWahrnehmung baut und dadurch

über die Vernunft hinausgeht.« Alan Sokal, Jean Bricmont [1997]. Eleganter Unsinn. Wie

die Denker der Postmoderne die Wissenschaften mißbrauchen. München 1999, S. 165.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Riskantes Denken

zu generieren versucht, funktionieren ja nur, weil sie Plausibilität erzeu-

gen, indem sie eine logisch gültige Struktur suggerieren. McLuhan ist kein

Skeptiker Hume’scher Prägung, selbst Hume ist das nicht. McLuhans Art

der Theoriebildung lässt es durchaus zu, sie systematisch unter logischen

Gesichtspunkten zu analysieren.

6.3.1 The Gadget Lover oder von der Extension

»The youth Narcissus«, heißt es in Understanding Media, »mistook his own

reflection in the water for another person. This extension of himself by

mirror numbed his perceptions until he became the servomechanism of

his own extended or repeated image. The nymph Echo tried to win his

love with fragments of his own speech, but in vain. He was numb. He had

adapted to his extension of himself and had become a closed system.«60

Der Mythos von Narziss ist ein Element der theoretischen Grundlegung des

Mensch-Maschine-Verhältnisses bei McLuhan. Narziss, der von den Göttern

mit unerfüllbarer Selbstliebe bestraft wird, erkennt in seinem Spiegelbild

keine Erweiterung seiner selbst, sondern einen anderen. Die mythologische

Szene, des sich auf der Wasseroberfläche betrachtenden Jüngling, wird von

McLuhan als ein Mediendispositiv interpretiert, allerdings nicht verstanden

als die Wahrnehmungsorganisation eines konkreten Mediums, sondern als

Metapher für die strukturelle Verfassung aller möglichen Mediendispositive,

eine Art medienepistemologisches Ur-Dispositiv.

»Das Dispositiv markiert die Geschlossenheit des Offenen und Hetero-

nomen, indem es beides einem Begriff unterwirft und die Zusammenstel-

lung als einander zugehörig qualifiziert.«61 Als formales Konstrukt meint das

Dispositiv eine Anordnung von heterogenen Elementen, die in der Relation

zueinander bestimmte Effekte erzeugen.62 Man hat es also bei Mediendispo-

60 McLuhan 1964, S. 45.

61 Rainer Leschke [2009]. Form als Leitmedium oder Die Ordnung nach dem Verschwinden der

Mediendispositive. In: Daniel Müller, Annemone Ligensa, Peter Gendolla (Hg.): Leitmedi-

en. Konzepte – Relevanz – Geschichte, Band 2. Bielefeld 2009, S. 31-52, hier: 32f.

62 Lorenz Engell formuliert es wie folgt: »Das Dispositiv ist ein Konstrukt oder ein Denk-

und Beschreibungsansatz gerade medialer Phänomene, in dem materielle Gegeben-

heiten und Beschaffenheiten apparativer, technischer Objekte mit physiologischen,

psychologischen, epistemologischen und soziologischen Strukturen verschränkbar

gemachtwerden.« (Lorenz Engell.Die genetische Funktion desHistorischen in derGeschich-

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 205

sitiven mit Wirkgefügen zu tun, die sich über die relationale Beziehung der

heterogenen Elemente untereinander bestimmen.

Das Dispositiv, das später auch bei Foucault eine Metapher ist, denn dort

ist es, »das Netz, das zwischen […] Elementen geknüpft werden kann«63, stellt

auf formaler Ebene also erst einmal nicht mehr als die Anordnung von En-

titäten in ein relationales Gefüge dar. Der strukturalistische Impetus, »dass

die Elemente durch ihre Relation zu anderen Elementen definiert werden«64,

liegt dem Dispositiv zugrunde und führt in der Konsequenz dazu, dass mit

dem Einbezug eines Subjekts als Teil dieses Gefüges eine Subjektkonstitu-

tion einhergeht.65 In Anlehnung an Foucault beschreibt das Mediendisposi-

tiv dann eine mediale Struktur, eine Organisation von Apparaten (Medien),

dem Menschen und dessen Wahrnehmung. Eine Art von hybrider Apparat-

Mensch-Verbindung, die Wahrnehmung als dispositiven Effekt erzeugt. D.h.

eine Wirkung von völlig heterogenen und nicht zwangsläufig materiellen En-

titäten aufeinander.66

Der Figur des Dispositivs, die einen Anschluss von Medientechnologien

an den Körper bzw. den menschlichen Wahrnehmungsapparat bewerkstelli-

gen soll, liegt bei McLuhan offenbar die Annahme zugrunde, dass das Zusam-

menwirken der heterogenen Entitäten nur dann möglich ist, wenn diese par-

tiell-strukturell isomorph sind. Und ebendieses Wahrnehmung formierende

Apparat-Mensch-Gefüge, das immer nur in der Relation der Entitäten zuein-

ander existiert, soll mit demNarziss-Mythos etabliert werden. DieMedien als

Extension sind bei McLuhan Teil einer mediendispositiven Konstellation, die

über die metaphorisch erzeugte Struktur von Narziss, Wasseroberfläche und

Spiegelbild definiert wird. Medien als Extension stehen damit notwendig in

Beziehung zum Menschen und die Effekte, die sie erzeugen, sind notwendig

anthropologischer Natur. Der Mythos von Narziss, den Freud bereits in den

1920er Jahren für die Psychoanalyse adaptiert hat,wird vonMcLuhan benutzt,

te der Bildmedien. In: ders., Joseph Vogl (Hg.). Mediale Historiographien. Weimar 2001,

S. 33-56, hier: S. 41).

63 Michel Foucault [1978].Dispositive derMacht.Über Sexualität,Wissen undWahrheit. Berlin

1978, S. 120.

64 Thomas Barth. Blick,Diskurs undMacht.Michel Foucault und dasMedien-Dispositiv. In:ME-

DIENwissenschaft 1/2005, S. 8-14, hier: S. 9.

65 Vgl. ebd.

66 McLuhan kann sich nicht auf den Foucault’schen Dispositivbegriff beziehen, weil das

Erscheinungsjahr von Understanding Media dem relevanten Text Foucaults zeitlich vor-

ausgeht.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Riskantes Denken

um eine systematische Medienwirkung zu etablieren. Das Verhältnis der Me-

dien zum Menschen bestimmt in diesem Gebilde ihre bedingende Funktion

für letzteren. Und diese Funktion beziehenMedien dann eben nicht mehr aus

ihren Inhalten, sondern über ihre Form.

Ein Anthropomorphisieren der Medien, das zwangsläufig durch ihren

Status als menschliche Ausweitungen mitgeliefert wird, führt dazu, dass

eine mediale Funktion gleichbedeutend mit einer anthropologischen ist,

weil die eine über eine Ähnlichkeitsrelation an die andere gekoppelt ist.

Ihre Wirkung beziehen Medien dann über ihre aisthetische oder funktionale

Gleichartigkeit mit menschlichen Sinnen. Das läuft dann relativ automatisch

ab und ist dank der simplen Logik, die dieser Beweisführung zugrunde liegt,

recht beliebig erweiterbar.

»Only the phonetic alphabet«, heißt es etwa, »makes such a sharp divi-

sion in experience, given to its user an eye for an ear, and freeing him from

the tribal trance of resonating word magic and the web of kinship.«67 Dass

die phonetische Schrift das Auge zum präferierten Sinnesorgan macht, liegt

dann schlicht an ihrer reinen Visualität, die sie nur hat, weil das Verhältnis

von Signifikat und Signifikant beim phonetischen Wort, anders als beim Pik-

togramm, arbiträr ist und damit von reduktionistisch visuellem Charakter.

Die Eigenschaft – und hier zeigt sich, wie banal diese Argumentation streng-

genommen ist – der phonetischen Schrift, ist ihre Sichtbarkeit. »The phone-

tic alphabet is a unique technology. There have been many kinds of writing,

pictographic and syllabic, but there is only one phonetic alphabet in which se-

mantically meaningless letters are used to correspond to semantically mean-

ingly sounds.«68 Die phonetische Schrift präferiert das Auge vor dem Ohr,

weil sie nicht semantische Bedeutung, sondern visueller Kode ist. Weil Kate-

gorisierungen wie McLuhan sie nutzt, auf Eindeutigkeit basieren, muss die

phonetische Schrift ihrer semantischen Bedeutung beraubt werden, damit

der Kurzschluss mit dem Auge einigermaßen gelingen kann. Die Zuordnung

einzelner Medien zu konkreten sinnlichen oder organischen Funktionen des

Menschen wird dabei über Ähnlichkeiten hergestellt.

67 McLuhan 1964, S. 91.

68 Ebd., S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 207

6.3.2 Amputation

Mit der Extension des Menschen durch Medien ist es bei McLuhan aber noch

nicht getan, denn eine Extension führt immer auch zu einer Amputation.

Diese, wohl auch aus einigem Hang zur Dramatik gewählte Metapher, borgt

sichMcLuhan von der Stressforschung aus undmit ihr zugleich das dahinter-

stehende Erklärungsmodell. In den Arbeiten der beiden Mediziner Hans Se-

lye und Adolphe Jonas glaubt McLuhan offenbar die entscheidende Metapher

gefunden zu haben, die sich über Analogien in eine medienpsychologische

Erklärungsentität verwandeln lässt.

Hans Selye and Adolphe Jonas hold that all extensions of ourselves, in sick-

ness or in health, are attempts to maintain equilibrium. Any extension of

ourselves they regard as ›autoamputation‹, and they find that the autoam-

putation power of strategy is resorted to by the body when the perceptual

power cannot locate or avoid the cause of irritation.69

Weil Medien(technologien) zuvor als Extensionen definiert werden, scheint

das Modell aus der Stressforschung applizierbar; d.h., McLuhan hat seinen

Gegenstand so konzipiert, dass er zumindest in semantischer Hinsicht mit

der stressverursachenden Entität äquivalent ist. Die (Selbst)amputation setzt

bei McLuhan aber noch zwei weitere Konzepte voraus: Zum einen die Ganz-

heit sinnlicher Wahrnehmung als einen normativen Idealzustand und zum

anderen das Prinzip der Homöostase, eine Art Gleichgewichtszustand. Erst

dann lässt sich behaupten, dass der Körper selbstregulierend auf Medien re-

agiert.Welcher Art dieWechselwirkung vonMedien und Sinne ist, wird dann

im Schulterschluss zu Selyes und JonasModell bestimmt. »The newmedia and

technologies«, heißt es in Understanding Media,

by which we amplify and extend ourselves constitute huge collective

surgery carried out on the social body with complete disregard for an-

tiseptics. If the operations are needed, the inevitability of infecting the

whole system during the operation has to be considered. For in operating

on society with a new technology, it is not the incised area that is most

affected. The area of impact and incision is numb. It is the entire system

that is changed.70

69 Ebd., S. 46.

70 Ebd., S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Riskantes Denken

Die Wirkweise von Medien wird in Analogie zu organischen Reaktionen

des menschlichen Körpers durchdekliniert.71 McLuhan setzt an die Stelle

des menschlichen Organismus den sozialen Menschen bzw. die Gesellschaft

und an die Stelle des organischen Eingriffs die Medientechnologien. Mit

der Äquivalenzbehauptung schafft McLuhan Analogien und Metaphern in

Reinform und man vergisst leicht, von welch unterschiedlicher Qualität die

beiden Felder sind, die McLuhan hier vereint. Denn Selye untersucht auf

organischer Ebene die Wirkweise von Stress auf den Körper. Es geht um

hormonelle Veränderungen, Vermehrung weißer Blutkörperchen, Sauer-

stoffsättigung etc.72 Selyes Untersuchungen sind empirisch fundiert, ihr Ort

ist das medizinische Wissenssystem, die Wirkweise misst sich an physiologi-

schen Parametern. Diese eindeutig bestimmbare, weil messbare Wirkweise,

ist für ein Modell der Wirkweise von Medien auf den sozialen Menschen

völlig unangebracht und überhaupt nicht übertragbar. Als Metapher wäre

die Rede von der medialen Extension und Amputation gar nicht mal so

problematisch, aber McLuhan überträgt damit Erklärungsmodelle, ohne

diese Übertragung theoretisch zu erden.

Mit der Adaption eines Erklärungsmodells aus den hard science ist i.d.R.

auch die Hoffnung verbunden, etwas von deren Reputation mit zu überneh-

men und allein dadurch Plausibilität zu erzeugen. In ihrer 1939 publizierten

Schrift The fine Art of Propaganda bezeichnen die beiden Soziologen Elizabeth

Briant Lee und Alfred McClung Lee diese Strategie als Transfer Device. »Trans-

fer«, liest man da, »carries the authority, sanction and prestige of something,

respected and revered over to something else in order to make the latter ac-

ceptable.«73 Was McLuhan zu übernehmen versucht, ist eben auch die Repu-

tation eines physiologischen Erklärungsmodells. Dabei spielt es keine bzw.

allenfalls eine marginale Rolle, wie der menschliche Körper im Einzelnen auf

Stress reagiert, sondern dass er überhaupt reagiert. Und auch wenn allein

71 Die Liste an Kurzschließungen ließe sich beliebig fortführen. So heißt es etwa an an-

derer Stelle: »No society has ever known enough about its actions to have developed

immunity to its new extensions and technologies. Today we have begun to sense that

art may be able to provide such immunity.« (Ebd., S. 71).

72 Vgl. Hans Selye [1946]. The General Adaption Syndrome and the Diseases of Adaptation.

In:The Journal of Clinical Endocrinology&Metabolism, Volume 6, Issue 2, 1 Feb. 1946, S. 117-

230, URL: https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117.

73 Alfred McClung Lee, Elizabeth Briant Lee [1939]. The fine Art of Propaganda. A Study of

Father Coughlin’s Speeches. New York 1939, S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117


6. Medientheorie 209

das Motiv einer organischen Selbstverstümmelung für McLuhan verführe-

risch gewesen sein muss, bekommt er dadurch vor allem noch etwas anderes:

Ein Modell, das eineWirkung auf den menschlichen Körper durch nicht-phy-

sische Faktoren beschreibt. Die Übertragung desModells wird hingegen nicht

weiter legitimiert, sondern schlicht durchgeführt.

The principle of self-amputation as an immediate relief of strain on the

central nervous system applies very readily to the origin of the media of

communication from speech to computer. Physiologically, the central ner-

vous system, that electric network that coordinates the various media of

our senses, plays the chief role. Whatever threatens its function must be

contained, localized, or cut off, even to the total removal of the offending

organ.74

Das Problem, das McLuhan nämlich im Gegensatz etwa zu Kapp hat, ist, dass

er eine Wirkung von technischen Artefakten und Medien auf die menschli-

che Physis begründen will. Darüber hinaus entwirft er ein Medienapriori, das

die gesamte Menschheitsgeschichte monokausal zu erklären trachtet. Es ist

also zwingend notwendig, dass jede Epoche, die McLuhan identifiziert, von

jeweils nur einer Medientechnologie dominiert wird, weil es ansonsten über-

haupt nicht zu historischen Umbrüchen kommen könnte. Und wenn die Do-

minanz eines Sinnes abhängig von dem Monopol einer spezifischen Media-

lität ist, dann müssen die übrigen Sinne durch die jeweilige Medialität zum

Verschwinden gebracht werden.

Das Prinzip der Homöostase, das bei McLuhan nach der Logik eines sinn-

lichen Ganzheitsideals funktioniert, wird wesentlich unkonkreter und abs-

trakter, wenn man es auf das Prinzip der Selbstregulierung reduziert. Das ist

nämlich die Referenz, mit der McLuhan für eine generelle Modifikation des

menschlichen Sinnapparats durch Medien argumentiert.75 Denn die Medi-

en können nur dann eine modifizierende Wirkung auf den Menschen haben,

wenn der menschliche Organismus bzw. Sinnapparat diese als Störung wahr-

nimmt.Medien stören ein organisches bzw. sinnliches Gleichgewicht, auf das

die Physis reagiert und sie tut das, weil sie nach dem Prinzip der Homöostase

74 McLuhan 1964, S. 47.

75 Vgl. Petra Löffler [2017]. Narzissmus als Narkose? McLuhan und das Zeitalter der Elektrizi-

tät. In: Till A. Heilmann, Jens Schröter (Hg.) [2017].Medien verstehen.Marshall McLuhans

Understanding Media. Lüneburg 2017, S. 87-114, hier: S. 101f.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Riskantes Denken

funktioniert. Und hier wird es dann zwangsläufig ziemlich ungenau, weil die

Analogie eigentlich nicht passt.

Wo die Kybernetik das Modell der Homöostase noch auf eine sehr mo-

dellhaft abstrakte Weise benutzt, nämlich als ein Prinzip für Systeme, die die

Differenz eines Ist- zu einem Soll-Zustand auszugleichen bestrebt sind, fällt

die Adaption bei McLuhan wesentlich konkreter aus. Homöostase wird nicht

bloß als eine systemunabhängige Selbstregulierung verstanden, sondern als

ein organischer Modifikationsprozess, wobei die Modifikation weitestgehend

auf die sinnliche Ebene verlegt wird. Vielleicht hofft McLuhan, dass die Vag-

heit der Ausführungen des Modells schon dazu führen wird, dass der Sprung

von einer Ebene zur anderen als nicht allzu abrupt empfunden wird. Was die

Medien(technologien) wie modifizieren, was erweitern, was betäuben oder

amputieren, daraufmöchteMcLuhan sich offenbar ungern festlegen.Die Sys-

tematik und Regeln, nach denen diese Prozesse ablaufen,mögen für die Sach-

verhalte gelten, für die das Modell ursprünglich entwickelt wurde, für die

McLuhan’sche Wirkweise von Medien gelten sie nicht.

Die Eigenschaft des menschlichen Organismus, wie im Übrigen jedes Or-

ganismus zur Selbstregulation, wird stumpf auf die menschlichen Sinne ap-

pliziert und Medien, wenn sie einen Sinn präferieren, stören ein Gleichge-

wicht, das dermenschliche Sinnapparat nach einemhomöostatischen Prinzip

wieder auszugleichen sucht. Wie die menschlichen Sinne dann modifiziert

werden, wird aus der Medientechnologie selbst abgeleitet und funktioniert

strenggenommen über Assoziationsketten.

Was McLuhan hier versucht, ist, ein szientistisches Modell für ei-

ne universelle Wirkweise von Medien brauchbar zu machen. Und das

ist dann auch das grundlegende Problem, denn das Modell funktioniert

nur unter bestimmten Bedingungen, so setzt es z.B. kausale Ursache-

Wirkungs-Zusammenhängen voraus. Somit ist es aber ein viel zu stark

determinierendes Modell für die Wirkweise von Medien.

Die beiden Metaphern von der Extension und von der Amputation erfül-

len also theorieimmanente Funktionen. So kennzeichnet die Extension das

Verhältnis von Mensch und Medien(technologie) und die Amputation defi-

niert die Reaktion des menschlichen Sinnapparats auf ebendiese. Dabei be-

reitet die Extensionsmetapher die Amputation zuallererst vor, weil die Rede

von der medialen Ausweitung des Menschen eine Wirkweise der Medien, als

Teil des menschlichen Körpers, initiiert. Oder anders formuliert, als Exten-

sion werden die Medien Teil des menschlichen Körpers und bringen beide

erst in den nötigen Zusammenhang. Amputation meint bei McLuhan das Er-

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 211

setzen menschlicher (funktionaler) Eigenschaften durch technische bzw. die

Substitution von physischen Entitäten durch mediale.

»The wheel extends the feet in rotation or sequential movement«76, so

McLuhan. Das Rad kann den Fuß nur deshalb amputieren, weil es sein funk-

tional potenziertes Äquivalent ist und die Amputation des Fußes durch das

Rad ist die Reaktion auf die Überreizung des Fußes durch die Beschleuni-

gung menschlicher Lebenswirklichkeit. Man ist geneigt zuzugeben, dass hier

ein tatsächlicher Sachverhalt beschrieben wird, und man muss sich ins Ge-

dächtnis rufen, dass diese Beschreibung einzig und allein dem Umstand ge-

schuldet ist, dass die Medien über Metaphern definiert werden, die diese als

notwendig anthropomorph kennzeichnen und die Amputation aus einem Er-

klärungsmodell übernommen wird, dessen Übertragung durch Analogie her-

gestellt wird. Wenn Amputation nur innerhalb eines Denkmodells möglich

ist, das auf einer Metapher von Medien als menschliche Ausweitungen grün-

det, konstituiert sich die Wirkweise von Medien auf die menschliche Physis

eben innerhalb dieses metaphorischen Beschreibungssystems.

6.3.3 Amputation und synästhetische Ganzheit

Extension und Amputation sind die beiden konstituierenden Metaphern in

McLuhans Medientheorie, weil sie zum einen Medien definieren, zum an-

deren deren Wirkweise auf den Menschen, genauer auf dessen Sinnapparat

bestimmen. »This is the sense of the Narcissus myth«77, schreibt McLuhan.

»The young man’s image is a self-amputation or extension induced by irrita-

ting pressures. As counter-irritant, the image produces a generalized numb-

ness or shock that declines recognition. Self-amputation forbids self-recogni-

tion.«78 Der Narziss-Mythos, für McLuhan offenbar ein pathologischer Fall,

der sich in Analogie zu einem Erklärungsmodell aus der Stressforschung me-

dizinisch interpretieren lässt. Auch wenn ein mythologisches Narrativ keine

Aussagekraft für physische oder psychische Prozesse hat und die Sache damit

erledigt wäre, kommt man um die Frage nach der innertheoretischen Gene-

se der Amputationsthese nicht herum, weil alle Phänomene, die McLuhan in

seiner Medientheorie deutet, prognostiziert, beschreibt und erklärt, eben aus

der Extensions- und Amputationsthese abgeleitet sind.

76 McLuhan 1964, S. 67.

77 Ebd., S. 47.

78 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Riskantes Denken

Dabei ist noch nicht einmal klar, ob die Extension und die Amputation

zwei unterschiedliche Prozesse beschreiben sollen oder ob die Extension be-

reits die Amputation ist. Im Fall des Rades scheint dies so zu sein, weil das

Rad eine Extension des Fußes ist und diesen damit gleichzeitig substituiert,

d.h. amputiert, indem es ihn ausweitet. Im Falle der Sinne scheinen aber eher

komplementäre anstelle von substituierenden Verhältnissen zwischen Exten-

sion und Amputation zu herrschen, d.h., die Extension des Auges führt zur

Amputation des Ohres. Im Grunde spielt das für Fragen nach der Theoriege-

nese keine Rolle mehr, zeigt aber, dass die von McLuhan über Metaphern und

Analogien importierten Gesetzmäßigkeiten ziemlich flexibel sind und dass

alles das eingebüßt wird, was für ein Erklärungsmodell brauchbar gewesen

wäre.

Das Verhältnis von Mensch und Medien(technologie), das McLuhan in

Understanding Media beschreibt, ist ein symbiotisches. Medien(technologien)

werden über Analogien zu einemTeil dermenschlichen Physis.Undman kann

das alles jetzt mit dem Hinweis abtun, dass man McLuhan nicht absichtlich

falsch verstehen soll, indem man seinen medientheoretischen Ansatz da zu

wörtlich nimmt, wo es sich lediglich um veranschaulichende Beschreibungen

handelt. Das Problem ist aber ein zweifaches: Zum Ersten gibt es schlicht

keinMehr, auf dasman sich beziehen könnte; d.h.,McLuhan bietet überhaupt

nichts anderes als Metaphern, Interpretationen und Analogiekonstruktionen

an. ZumZweiten ist sowohl die Extension als auch die Amputation konstitutiv

für die gesamte McLuhan’sche Medientheorie, weil sie einerseits das Verhält-

nis von Mensch und Medien(technologie) begriffstheoretisch definiert und

andererseits dieWirkweise derMedien über dieMetapher generalisiert. Zieht

man die Interpretation des Narziss-Mythos und die Analogie zur Stressfor-

schung aus der McLuhan’schen Medientheorie als Argument ab, bleibt kein

tragbares Theoriemodell für Medien mehr übrig.

6.4 Vilém Flusser oder von der Geometrie der Medien

6.4.1 Umstand, Medien und Subjekt

Für dieMedientheorie hat, der in Prag geborene und ehemals an der Universi-

tät von Sao Paolo lehrende, Vilém Flusser sicher nie den Rang eines McLuhan

erreicht. Gleichwohl das Medienapriori, das er entwirft, nicht weniger groß

angelegt ist. Die Pole, zwischen denen das mediale Apriori entworfen wird,

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 213

sind die der Schriftlichkeit und der Bildlichkeit. Und auch wenn Flussers Ge-

schichtsmodell im Gegensatz zum McLuhan’schen fünf Stufen kennt,79 sind

die medial determinierenden und damit epochemachenden nur die der my-

thischen Bildlichkeit, der rationalen Schriftlichkeit und der technischen Bild-

lichkeit. Flussers medientheoretischer Ansatz setzt in Ins Universum der tech-

nischen Bilder von 1985 mit nicht weniger als einer Kulturrevolution ein, deren

Ausgang noch unbekannt ist und die entweder in einer dystopischen durch

technische Bilder programmierten, totalitären oder in einer utopischen, dia-

logisch telematischen Gesellschaft endet. »Wir leben in einer emportauchen-

den Utopie«, heißt es im ersten Kapitel mit dem programmatischen TitelWar-

nung, »die gleichsam vom Grund her in unsere Umwelt und in unsere Poren

eindringt. Was um uns herum und in uns geschieht ist fantastisch, und alle

vorangegangenen Utopien, seien sie positiv oder negativ gewesen, verblassen

angesichts dessen, was da emportaucht.«80 Was da emportaucht, ist zuerst

einmal eine sehr spezielle Annahme, die als Prädisposition für Flussers Me-

dientheorie dient. Nämlich ein Verständnis von Wirklichkeit bzw. das, was

Flusser »de[n] zu beschreibende[n] Umstand«81 oder das Universum nennt.

Und dieses Universum ist eins, das aus Quanten, Photonen, Elektronen, Par-

tikeln und Punktelementen besteht. Dabei handelt es sich also umnicht weni-

ger als eine physikalische Deutung derWirklichkeit. Um zu verstehen,warum

diese Annahme so eigenwillig wie grundlegend ist, muss man am Anfang von

Flussers Argumentationsgang ansetzen.

Wie phänomenologisch Flussers Methode bzw. seine Medientheorie ist,

soll hier nicht entschieden werden. Das analytische Modell, von dem aus

Flusser seine Überlegungen entwickelt, beginnt aber zumindest mit einem

phänomenologischen Begriff, dem der Husserl’schen Lebenswelt, als einem

Raum konkreten Erlebens und Grund aller Erkenntnis. Bei Flusser teilt sich

diese Lebenswelt auf der zweiten Stufe seines Modells »in die Region des

objektiven Umstands und in die Region der Ek-zistenz des Menschen.«82 Das

ist erst einmal nicht mehr als eine klassische Subjekt-Objekt-Teilung. Auch

der Ort, an dem Medien situiert werden, ist recht konventionell und damit

wenig überraschend: Medien fungieren als Mittler zwischen dem Menschen

und dem zu erkennenden Umstand. Und auch, dass sich dem Erkennen des

79 Vgl. Vilém Flusser [1985]. Ins Universum der technischen Bilder. Göttingen 19965, S. 10f.

80 Ebd., S. 7.

81 Ebd., S. 14.

82 Ebd., S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Riskantes Denken

Umstandes die Struktur der jeweiligen Medialitäten, die im Falle Flusser mit

der Fläche (Bildlichkeit) und der Linearität (Schriftlichkeit) ja recht übersicht-

lich sind, einschreibt, kennt man aus dem Repertoire der Medientheorien.

D.h., auch bei Flusser sind Medien alles andere als neutrale Vermittler, sie

sind epistemologisch apriorisch, zum einen, weil sie den zu erkennenden

Umstand zuallererst schaffen, zum anderen, weil sich ihre Struktur dem

Bewusstsein aufprägt. Die Linearität der Schrift, die ja bereits McLuhan ein

Dorn im Auge war, führt bei Flusser dann eben zu linearem, und d.h. ratio-

nalem und geschichtlichem Denken usw. Auch bei Flusser ist die Ordnung

des medialen Dispositivs das Fundament der Theoriebildung, in welcher der

Mensch, Medien und der Umstand zueinander in Stellung gebracht werden

und die Medien als das Bewusstsein strukturell determinierend ausgewiesen

werden.

6.4.2 Das Universum der Punktelemente

Der Zustand des Umstandes bzw. des Universums, Flusser verzichtet weit-

gehend auf eine konsistente, einheitliche Terminologie, entscheidet darüber

welche Art von Medialität zu einer bestimmten Zeit möglich ist. Ein Univer-

sum konkreter Objekte etwa lässt sich in Bildlichkeit abstrahieren und auch

die Schriftlichkeit folgt dem Verlauf vom Konkretem (als dem Zustand des

Universums) hin zum Abstrakten (als Eigenschaft des Medialen). Der Gegen-

wart attestiert Flusser ein Universum der Punktelemente und hier fangen die

Probleme dann auch an.Denn nach der Flusser’schen Logik kann derMensch,

oder wenn man so möchte das Subjekt, dieses Universum nicht mehr fassen,

wobei fassen hier durchaus wörtlich gemeint ist. »Denn«, so Flusser, »die Ele-

mente [des Universums der Photonen,Quanten etc.;M.K.] sindweder faßbar,

noch sind sie sichtbar oder greifbar.«83 Das Universum ist für den Menschen

in diesem Zustand nicht mehr wahrnehmbar und es braucht ein Vermitteln-

des, die Apparate. »Deshalb«, so Flusser, »müssen Apparate erfunden werden,

die für uns das Unfaßbare fassen, das Unsichtbare imaginieren, das Unbe-

greifliche konzipieren können.«84 Diese Apparate sind natürlich bildgebende

Apparate. Apparate, die die titelgebenden technischen Bilder erzeugen. Und

diese technischen Bilder sind die scheinbare Übersetzung der Punktelemente

in für den Menschen wahrnehmbare Flächen. «Scheinbar«, denn tatsächlich

83 Ebd., S. 21.

84 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 215

ist es unmöglich, Punkte zu Flächen zu ballen. Da jede Fläche aus unendlich

vielen Punkten zusammengesetzt ist, wären unendlich viele Punkte zu raffen,

um tatsächliche Flächen herzustellen.«85 Die Frage ist allerdings, was das für

eine Rolle spielt, denn Flusser argumentiert zuvor, in Hinblick auf das Uni-

versum, auf aisthetischer Ebene. Denn das Universum ist für den Menschen

nur deshalb nicht mehr zu fassen, weil es sich dem Wahrnehmbaren ent-

zieht. Und auch das ist schon ziemlich ungenau, denn strenggenommen ist

das, was sich der Wahrnehmung entzieht, eine bestimmte Vorstellung über

das Universum, die zuerst einmal einer naturwissenschaftlichen Beschrei-

bungslogik entspringt. Für die medial vermittelte Ebene müsste Flusser al-

so ebenso aisthetisch argumentieren und dann wären die technischen Bilder

ebenso Flächen wie zuvor die traditionellen Bilder. Genau hier liegt aber das

innertheoretische Problem, denn für Flussers Medientheorie ist die Unter-

scheidung von traditionellen und technischen Bildern essenziell, weil sie den

Epochenumbruch bedingt bzw. den progressiven Verlauf seiner Medienge-

nealogie. Flusser argumentiert hier nicht mehr angelehnt an den Sachverhalt,

sondern theoriestrategisch.

Die Eigenschaften technischer Bilder sind auf das Äußerste konstruiert

und auf die innertheoretische Argumentation hin konzipiert. Ursächlich da-

für ist, dass Flusser mit der Konstruktion des Konnexes zwischen Umstand,

Medium und Mensch eine Episteme verfolgt, die über die Struktur der Me-

dialität selbst funktionieren soll. Nicht dass Medien das Denken, Handeln

und Fühlen des Menschen beeinflussen, ist das Ziel der Argumentation, son-

dern wie sie dies tun, nämlich strukturanalog.86 Zwischen der Struktur der

Medialität und dem Bewusstsein besteht Äquivalenz und diese Äquivalenz er-

schöpft sich weitestgehend in den geometrischen Figuren: Fläche, Linie und

Punkt. Weil die medialen Strukturen, im Sinne der euklidischen Geometrie

85 Ebd., S. 26.

86 Etwa für dieMedialität der Schriftlichkeit: »Wer schreibt drückt in sein eigenes Inneres

zugleich nach außen seinen anderen entgegen. Dieser widerspruchsvolle Druck ver-

leiht dem Schreiben jene Spannung, der die Schrift verdankt, zu einem die westliche

Kultur tragenden und übertragenden Code geworden zu sein und diese Kultur so ex-

plosiv gestaltet zu haben. Bei dieser Betrachtungdes Schreibens ist die Zeile, das linea-

re Laufen der Schriftzeichen, das Beeindruckendste. Das Schreiben erscheint dabei als

Ausdruck eines eindimensionalen Denkens, und daher auch eines eindimensionalen

Fühlens,Wollens,Wertens und Handelns: eines Bewußtseins, das dank der Schrift aus

dem schwindelnden Kreisen des vorschriftlichen Bewußtseins emportaucht.« (Flusser

1987, S. 11).

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Riskantes Denken

geometrisch sind, meint Flusser, sie in Dimensionen übersetzen zu können,

die dann allerdings einer sehr eigenwilligen Auslegung folgen. Die Bildlich-

keit ist flächig und deswegen zweidimensional, die Schriftlichkeit ist linear

und deswegen eindimensional und die technische Bildlichkeit ist punktuell

und deswegen nulldimensional. Selbst wenn man die so abgeleiteten Eigen-

schaften für die Beschreibung des Medialen noch akzeptieren würde, sind sie

zur Beschreibung menschlicher Qualitäten, wie Fühlen, Handeln, Denken,

vollständig unbrauchbar. In der Flusser’schen Logik scheint dieser Einwand

jedoch nicht zu gelten. »Wenn Texte von Bildern verdrängt werden«, heißt es

nämlich, »dann erleben, erkennen und werten wir die Welt und uns selbst

anders als vorher: nicht mehr eindimensional, linear, prozessual, historisch,

sondern zweidimensional als Fläche, als Kontext, als Szene.«87

Und genau hier zeigt sich dann auch, wie die Definition der Merkmale

erfolgt, nämlich analogisch assoziativ: aus linear wird prozessual, wird his-

torisch. Aus zweidimensional wird kontextuell, wird szenisch. Der normative

Gehalt eines jeden Mediums wird, ähnlich wie bereits bei McLuhan, in Dif-

ferenz zu einem ganzheitlichen Wahrnehmungsideal bestimmt oder, wenn

man in dem semantischen Kosmos Flussers bleiben will, vom Ideal konkre-

ter Wahrnehmung. Deswegen bemisst sich der Wert eines Mediums auch an

dem jeweiligen Grad seiner Konkretisierungsleistung. Auf Grundlage dieser

Einteilung lässt sich dann ein historischer Verlauf nachzeichnen, für den sich

eine »Entfremdung des Menschen vom Konkreten«88 diagnostizieren lässt.

Das erklärt auch, warum Flussers Modell neben den drei mediatisierten Stu-

fen zwei vorhergehende miteinschließt, weil diese als Referenz eines vier-

bzw. dreidimensionalen Ideals konkreten Erlebens bzw. Wahrnehmens fun-

gieren können. Die stufenweise Abnahme von Dimensionalität soll die Ent-

fremdung vom Konkreten quantitativ anzeigen. Ignoriert man einmal, dass

ein Merkmal wie Dimensionalität, für nicht-geometrische Zustände, selbst für

eine analytische Kategorie höchst abenteuerlich ist, dann lassen sich den ver-

schiedenen Dimensionalitäten jeweils bestimmte Arten von Welterfahrung

zuordnen. Passenderweise entspricht die Dreidimensionalität dann dem Zu-

stand unmittelbarer Welterfahrung, einem prämedialen Zustand, der in et-

wa der McLuhan’schen Taktilität gleichkommt. »Es ist die Stufe des Fassens

und Behandelns«89, wie Flusser schreibt. Von den zwei vorhergehenden Stu-

87 Flusser 1985, S. 9.

88 Ebd., S. 10.

89 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 217

fen unterscheiden sich die folgenden dann dadurch, dass zwischen Umstand

und Subjekt eine »Vermittlungszone geschoben« wird und der Mensch »[den

Umstand dank dieser Vermittlung] erfaßt und behandelt.«90

Für die historische Entwicklung der Entfremdung wird mit dem Abstrak-

tionsgrad dermedialen Übersetzung argumentiert; ein geringer Grad an Abs-

traktion bedeutet ein geringer Grad an Entfremdung. Diese Übersetzungslo-

gik bleibt im Falle der technischen Bilder zwar erhalten, verläuft aber jetzt

in die entgegengesetzte Richtung. Denn technische Bilder abstrahieren nicht

mehr von einem Universum, weil dieses selbst schon abstrakt ist. Techni-

sche Bilder sind die Übersetzung eines abstrakten Universums in ein aisthe-

tisch erfahrbares. Dieser Behauptung liegt die Annahme eines fundamental

epistemologischen Bruchs zugrunde, der durch die Infragestellung der Gül-

tigkeit der klassischen Physik, durch die Erkenntnisse der Quantenmecha-

nik, entsteht. »Im Kern des Universums«, so Flusser, »wollen die Partikel den

Leitfäden [des linearen Denkens; M.K.] nicht mehr gehorchen (zum Beispiel

den Kausalketten) und sie beginnen zu schwirren.«91 Und dieses schwirrende

Universum der Punktelemente ist zu abstrakt, als dass der Mensch es ohne

Apparate überhaupt noch begreifen könnte. Denn erst die Apparate, die die

technischen Bilder erzeugen, konkretisieren das Abstrakte wieder in ein für

den Menschen Begreifbares.92 Die Unbegreifbarkeit des gegenwärtigen Uni-

versums leitet Flusser also aus zwei Dingen ab; zum einen aus einer vermeint-

lich epistemologischen Zäsur, ausgelöst durch die Erkenntnisse der Quanten-

physik, zum anderen durch den Wechsel der Beschreibungsebene von einem

physikalischen Makro- in einen Mikrozustand.93

90 Ebd., S. 11.

91 Ebd., S. 20.

92 »Die Geste des Einbildners [Erzeuger der technischen Bilder; M.K.] richtet sich vom

Punkt her auf eine nie zu erreichende Fläche, die des traditionellen Bildermachers von

der Welt der Objekte her auf eine tatsächliche Oberfläche. Die erste Geste versucht,

zu konkretisieren (von der äußersten Abstraktion zumVorstellbaren zurückzukehren),

die zweite Geste abstrahiert (nimmt Abstand vom Umstand).« (Ebd., S. 26f.).

93 »Ein Makrozustand ist durch wenige Parameter (Zustandsvariable) charakterisiert

(Druck, Volumen, Temperatur u.a.), diemanmessen bzw. vorgeben kann. EinMikrozu-

stand ist durch die detaillierte Angabe aller Orts- und Impulskoordinaten der Teilchen

bzw. durch die vollständige Charakterisierung des (fast) stationären Quantenzustands

bestimmt.« (Peter C. Hägele.Was hat Entropie mit Information zu tun? S. 1. URL: https://

www.uni-ulm.de/∼phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf. Flussers Ar-

gumentation wechselt permanent von der einen auf die andere Beschreibungsebene.

So kennzeichnet Entropie in thermodynamischen Systemen eben dieWahrscheinlich-

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/
https://www.uni-ulm.de/


218 Riskantes Denken

6.4.3 Von Apparaten, Wahrscheinlichkeiten und Entropie

Spätestens mit dem Punktuniversum ziehen die physikalischen Phänomene

in die Flusser’sche Medientheorie ein. So überrascht dann auch das Auftau-

chen einer Entität nichtmehr, dieman in einem kulturwissenschaftlichen An-

satz eigentlich nicht erwarten würde: die Entropie. Und wie das, von seinem

Ursprung her thermodynamische Prinzip, seinen Weg bereits in die Kyber-

netik gefunden hat, so auch in die Medientheorie von Flusser, nämlich über

den Begriff der Information.

Information, vorerst noch in seiner umgangssprachlichen Verwendung,

ist für das Subjekt und die Gesellschaft natürlich essenziell, »[d]a der Mensch

im Unterschied zu den übrigen Lebewesen vor allem aufgrund erworbener

und weniger aufgrund genetisch ererbter Informationen lebt.«94 Wenn man

mag, kann man hierin das Motiv des Mängelwesens Mensch erkennen, für

den Information eine kompensatorische Funktion hat.95 In erster Linie geht

es Flusser aber darum zu zeigen, dass »die Struktur der Informationsträger

einen entscheidenden Einfluss auf unsere Lebensform [hat]«96. Um diesen

Einfluss ausüben zu können, ist es wesentlich, dass Information ein entschei-

dender Faktor für dasMensch-Sein selbst ist.Dass die Strukturen desMedialen

das Bewusstsein prägen, wird über die zuvor generierte Bedeutung des Me-

dialen erklärt. Auch die Strukturhomogenität vonMedialem und Bewusstsein

bleibt weiterhin nicht mehr als eine Behauptung. Nachdem der Wert von In-

formation durch den umgangssprachlichen Informationsbegriff gesichert ist,

bedient sich Flusser für den anschließenden Argumentationsgang einer wei-

teren Verwendungsweise des Begriffs, der der nachrichtentechnischen Infor-

mationstheorie.

Die Übernahme von Shannons Informationsbegriff wird über die Eigen-

schaften der Apparate initiiert, weil »[f]ür sie die Punktelemente nichts als ein

Feld derMöglichkeiten für ihr Funktionieren [bilden].«97 Über den Begriff der

keit eines Makrozustands in Abhängigkeit zu denmöglichenMikrozuständen. Gleich-

zeitig unterscheidet Flusser nicht zwischen unterschiedlichen Systemen (offen, ge-

schlossen, dynamisch, nichtlinear etc.), so dass schlicht alles was ist, allein weil es ist,

einen unwahrscheinlichen Zustand beschreibt.

94 Flusser 1985, S. 9.

95 Flusser spricht von »für die Gesellschaft und den einzelnen lebenswichtigen Informa-

tionen.« (Ebd.).

96 Ebd.

97 Ebd., S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 219

Möglichkeit assoziiert Flusser übergangslos zurWahrscheinlichkeit, um darüber

auf den Informationsbegriff im Sinne Shannons zu kommen.

»An und für sich« sind die Punktelemente nichts als Möglichkeiten, aus de-

nen zufällig etwas emportaucht. »Möglichkeit« ist, mit anderenWorten, der

»Stoff« des emportauchenden Universums und des emportauchenden Be-

wußtseins. […] Die beiden Horizonte von »möglich« sind »nötig« und »un-

möglich«; in Richtung auf »nötig« wird das Mögliche wahrscheinlich, in

Richtung auf »unmöglich« wird es unwahrscheinlich.98

Es bleibt unverständlich welche Punktelemente hier gemeint sein könnten,

denn sowohl das Universum als auch die technischen Bilder setzen sich bei

Flusser aus diesen zusammen. Gleichzeitig wird aber klar, warum Flusser auf

der Definition des gegenwärtigen Universums als einem aus Punktelementen

bestehenden beharrt. Denn als Gegenentwurf zu einem vollständig determi-

nierten Universum, macht es die Kategorie des Möglichen überhaupt erst zu

einer denkbaren Modalität. Dass das Universum für die Funktion der Ap-

parate ein Feld der Möglichkeiten ist, ist nämlich eigentlich völlig redundant,

nicht aber innerhalb eines deterministischen Weltbildes, in dem es zwischen

demWirklichen und demNötigen überhaupt keinen Platz für dasMögliche gibt.

Denn das Mögliche ist dort bereits per Definition das Wirkliche. Und hier

wird auch klar, woher Flusser seine Beschreibungen für die jeweiligen Uni-

versen übernimmt, nämlich aus dem physikalischen Wissenssystem.

Das jeweilige herrschende physikalische Verständnis von der Welt ist die

Referenz, von der die Eigenschaften für den zu vermittelnden Umstand bezo-

gen werden. Das Erstaunliche und gleichzeitig Problematische daran ist die

Richtung, aus der die Übernahme vollzogen wird. Denn es wäre vergleichs-

weise unproblematisch zu argumentieren, dass eine bestimmte Art von Me-

dialität immer eine bestimmte Art von Verständnis über das Universum er-

möglicht. Die Annahme, dass die technischen Bedingungen Voraussetzungen

für eine bestimmte Art vonWeltsicht sind, ist schon lange ein Allgemeinplatz.

Flusser tauscht aber die Positionen der Elemente, indem er den jeweiligen Zu-

stand des Universums, und damit des Umstandes, zur Bedingung für die Art

der Medialität macht. Die Eigenschaften der Apparate sind damit durch die

Beschaffenheit des Universums vorbestimmt, das in Flussers Argumentation

offenbar nicht als bewusstseinsunabhängige Außenwelt verstanden wird, die

medial vermittelt ist, sondern als dessen jeweilige Episteme.

98 Ebd., S. 21f.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Riskantes Denken

Über die Modalität (Möglichkeit) technischer Bilder bringt Flusser also die

Wahrscheinlichkeit ins Spiel und schließt über Begriffsanalogien zur Informa-

tionstheorie und schließlich zur Entropie.

»Wahrscheinlich« und »Unwahrscheinlich« sind informatische Begriffe, wo-

bei »Information« als eine unwahrscheinliche Situation definiert werden

kann: je unwahrscheinlicher, desto informativer. Dem Zweiten Hauptsatz

der Thermodynamik zufolge neigt nun das emportauchende Punktuniver-

sum zu immer wahrscheinlicheren Situationen, zu Desinformationen, also

zu einer immer gleichmäßigeren Streuung der Punktelemente.99

Hier sind gleich mehrerer Analogien am Werk und es wird ziemlich unbe-

dacht von einemBezugssystem auf das andere übertragen und Begrifflichkei-

ten aus ihrem ursprünglichen Kontext herausgelöst. Man könnte diese Stelle,

die hauptsächlich aus metaphorischer Rede und intransparenten Analogie-

konstruktionen besteht, somit guten Gewissens überspringen. Das Problem

ist aber, dass sich aus den hier konstruierten Analogien, das vollständige theo-

retische Gebilde der Flusser’schen Medientheorie in Im Universum der techni-

schen Bilder ableitet. D.h., die Analogien sind im höchsten Maße theoriekon-

stitutiv. Sowohl der Medienbegriff als auch die daran anschließende Gesell-

schaftstheorie sind letztlich Ableitungen davon.

Die Überleitung zur nachrichtentechnischen Informationstheorie funk-

tioniert also über die Definition des Universums als Punktuniversum, das

dann für die Apparate ein »Feld der Möglichkeiten« ist. Weil bei Flusser die

ModalitätMöglichkeit unterschiedliche Grade kennt, schafft diese eine Verbin-

dung zur Modalität derWahrscheinlichkeit. »Die beiden Horizonte von »mög-

lich« sind »nötig« und »unmöglich«; in Richtung auf »nötig« wird das Mög-

liche wahrscheinlich, in Richtung auf »unmöglich« wird es unwahrschein-

lich.«100 Hier wird über Redundantes Korrelation geschaffen: Denn das Un-

mögliches weniger wahrscheinlich ist als Nötiges, dient allein der Etablierung

der Wahrscheinlichkeit als quantifizierbare Größe. Über die Quantifizierung

von Information schlägt Flusser dann die Brücke zur Informationstechnik,

für die sich ja tatsächlich ein Zusammenhang von Information und Wahr-

scheinlichkeit formulieren lässt.

Argumentationslogisch ist das alles sehr wackelig. Selbst wenn die beiden

Zustände nötig und unmöglich die äußersten Pole einer Skala der Wahrschein-

99 Ebd., S. 22.

100 Ebd., S. 21f.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 221

lichkeit darstellen, ist es fraglich, ob sie als solche überhaupt sinnvoll fungie-

ren können, da die Absolutheit vonNotwendigkeit und Unmöglichkeit eigentlich

kein Dazwischen zulässt. Das viel gravierendere und theoriekonstitutiv signi-

fikantere Problem ist aber, die daran anschließende Analogie von Information

und Entropie, die Flusser zu einer Universalanalogie ausbaut.

Shannons Informationsmaß ist einmathematischer Formalismus, gleich-

wohl er einen Kontext hat; d.h., der Kontext (Alphabet, Buchstabengruppen,

Wörter, Sätze) bestimmt den Wert von Wahrscheinlichkeit als Faktor mit. Im

Umkehrschluss bedeutet das aber nicht, dass das Informationsmaß eine Ent-

sprechung in der Realität hätte, sich also physikalisch interpretieren ließe. Im

Gegensatz zur Physik ist die Mathematik »ontologisch neutral«101, sie besitzt

keine empirische Dimension und lässt damit jeden Bezug zu realen Entitä-

ten vermissen. Anders hingegen verhält es sich mit einer mathematischen

Beschreibung von Entropie für thermodynamische Systeme. Als ein physika-

lisches Phänomen lässt sie sich zwar ebenso in einer Gleichung ausdrücken,

sie bekommt aber überhaupt nur einen Wert, weil sie eine empirische Ent-

sprechung hat, also physikalisch interpretiert werden kann.102

Die Analogie von Informationsmaß und Entropie begrenzt sich bei Shan-

non deswegen auf den mathematischen Formalismus. Darüber hinaus han-

delt es sich bei dem Entropiebegriff nämlich um Begriffe aus verschiedenar-

tigen Bezugssystemen (Informationstechnik, Thermodynamik). Die Isomor-

phie zwischen Informationsmaß und Entropie ist also rein formaler Natur,

d.h. auch, dass die Analogie sich weder auf empirische Entitäten erweitern

noch in andere Bezugssysteme übertragen lässt. Ausgeschlossen sind davon

natürliche alle Phänomene, deren Teile sich quantifizieren und deren Ge-

samtheit sich durch die Entropieformel ausdrücken ließe. Flusser operiert

aber nicht mit quantifizierbaren Entitäten. Die Quantifizierbarkeit kommt

allein durch die Einführung der Modalität Wahrscheinlichkeit in die Theorie

und d.h. mithilfe einer Analogiekonstruktion. Die Korrelation von Informati-

on und Wahrscheinlichkeit, die ausschließlich in einer Analogiekonstruktion

im Sinne Shannons Sinn macht, wird von Flusser vollständig dekontextuali-

siert. Im Zusammenhang mit dem Entropiebegriff ist Information aber ein

101 Vollständig lautet das Zitat: »Die Mathematik ist zwar die universale Sprache derWis-

senschaft, sie sagt aber für sich alleine nichts über die Welt aus: Sie ist ontologisch

neutral.« (Mario Bunge, Martin Mahner [2004]. Über die Natur der Dinge. Materialismus

undWissenschaft. Stuttgart 2004, S. 131).

102 Vgl. ebd., S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Riskantes Denken

notwendig quantitativer Begriff, der überhaupt nichts mit einem semantisch

qualitativen Informationsbegriff zu tun hat.

Shannon selbst entwickelt eigentlich überhaupt keinen Informationsbe-

griff, sondern ein formales Maß für Wahrscheinlichkeit, das keine außerma-

thematische Bedeutung hat.103 Der ebenfalls in diesem Kontext verwendete

Begriff des Informationswerts ist eine berechenbare Größe, die durch dieWahr-

scheinlichkeit eines Ereignisses mathematisch definiert ist. Dabei gilt, dass

der Informationswert umso geringer, je höher die Wahrscheinlichkeit eines

Ereignisses ist. Wie der Informationswert ermittelt wird, lässt sich anhand

der Bestimmung der Auftrittswahrscheinlichkeit von Buchstaben in Buchsta-

bengruppen zeigen. DieWahrscheinlichkeit etwa, dass im Deutschen auf den

Buchstaben q ein u folgt, ist so hoch, dass der Informationswert von u sehr

gering ist. Im informationstechnischen System verweist ein niedriger Infor-

mationswert etwa auf Redundanzen. Für die Nachrichtentechnik ist der In-

formationswert deswegen von Bedeutung, weil er anzeigt, wo etwa Kompri-

mierungmöglich ist, um eine vorhandeneKanalkapazität bestmöglich nutzen

zu können.

Den Begriff Desinformation104 definiert Flusser als Gegenbegriff zum

nachrichtentechnischen Informationsbegriff. Eine logische Unmöglich-

keit, weil der Informationswert ein numerischer Wert ist, lässt sich nur

sinnvoll zwischen einem hohen und einem niedrigen Informationswert

unterscheiden. Mit einiger Vorsicht ließe sich noch von informativ (für we-

niger wahrscheinliche Ereignisse) und wenig informativ (für wahrscheinliche

Ereignisse) sprechen, obwohl bereits auch dann schon eine irreführende

Konnotation mitschwingen würde. Der semantisch qualitative Begriff Des-

information wird also über den Informationswert zu begründen versucht

103 Vgl. Hägele, S. 2. Vollständig heißt es da: »In der Shannonschen Informationstheorie

wird dagegen der Begriff Information auf den Aspekt des »Neuigkeitswertes« oder

»Überraschungswertes« einer Nachricht eingeengt. Dieser Aspekt ist allein mit der

Eintrittswahrscheinlichkeit (»statistische Ebene«) verknüpft und nicht etwa mit Be-

deutungen, die vom Empfänger einer Nachricht beigemessen werden.«

104 Desinformation ist als Gegenbegriff von Information auch deswegen nicht möglich,

weil er Intentionalität voraussetzt, also so etwas wie ein Bewusstsein. Desinformation

ist nicht einfach nur keine Information, sondern eine bewusst falsche Information. Na-

türlich bleibt es jedem frei, seine Begriffe selbst zu bestimmen, aber Flusser setzt hier

bewusst auf die negative Konnotation des Begriffs. Das zeigt sich schon daran, dass

er ihn synonym mit dem Begriff des Zerfalls (der eben auch einen wahrscheinlichen

Zustand darstellt) verwendet.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 223

und damit in Analogie zu der Informationstheorie, um dann auf ein (und

hier wird es einigermaßen vage) physikalisches Bezugssystem übertragen

zu werden, das auf formaler Ebene in Analogie zur Informationstheorie

beschrieben werden kann.

Weil die Zunahme von Entropie in physikalischen Systemen einen wahr-

scheinlichen Zustand beschreibt, leitet Flusser daraus ab, dass »das empor-

tauchende Punktuniversum«, und hier argumentiert er mit dem thermody-

namischen Prinzip, »zu immer wahrscheinlicheren Situationen« (statistische

Annahme) und somit »zu Desinformationen« (vermeintlicher Gegenbegriff

zum statistischen Informationsbegriff) »[neigt].«105

Die Korrelation zwischen dem thermodynamischen Prinzip der Entropie

und dem Informationswert von Shannons Informationstheorie, der ja aus-

schließlich auf der Isomorphie eines mathematischen Formalismus gründet,

wird von Flusser so in eine semantische Analogie ausgeweitet. Dabei wechselt

er permanent die Bezugssysteme. Mit einem hohen Informationswert wird

Information einfach gleichgesetzt. Information ist alles das, was einen un-

wahrscheinlichen Zustand beschreibt, egal in welchem System. Auf der an-

deren Seite wird alles als Desinformation bezeichnet, das wahrscheinlich ist,

weil es einen niedrigen Informationswert hat. Bei der Thermodynamik han-

delt es sich aber entgegen der Informationstheorie, um ein physikalisches,

also um ein mathematisch formulierbares System, das mit semantischen Be-

griffen operiert. Der an eine Wahrscheinlichkeit gebundene Informationsbe-

griff ist deswegen schlicht nicht übertragbar. Mit der Analogie, die hier allein

über die Wahrscheinlichkeit für ein Ereignis bzw. einen Zustand begründet

wird, also statistisch, negiert Flusser die Grenzen des jeweiligen Bezugssys-

tems und suggeriert die Einheitlichkeit der Begriffe. »Die Spezies »Homo sa-

piens«, heißt es an einer Stelle,

das Leben auf der Erde, die Erde selbst, müssen schließlich in diese all-

gemeine Tendenz der Welt zur Desinformation hin tauchen und aufgelöst

werden (Zweiter Hauptsatz der Thermodynamik). Und dieser Informations-

zerfall ist grundlegender als die Informationserzeugung, weil nämlich In-

formationen durch unwahrscheinliche und Informationszerfall durch wahr-

scheinliche Zufälle entstehen.106

105 Flusser 1985, S. 22.

106 Ebd., S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Riskantes Denken

Man hat es hier nicht mit begrifflichen Ungenauigkeiten zu tun, sondern mit

strategisch semantischer Analogiebildung, die die Inkompatibilität der bei-

den Systeme überblenden und dadurch einen Argumentationsgrund erzeu-

gen soll. Das Ergebnis dieser Art von ungerechtfertigten Adaptionen hat Die-

ter Mersch für die postmoderne Theorie einmal so bewertet: »das Amalgam

tendiert […] dazu, obskur zu werden.«107

Mit der Analogiekonstruktion zwischen Entropie und Information und

dem daraus abgeleiteten Begriff der Desinformation, hat Flusser nun ein

universelles (entropisches) Prinzip etabliert, das er auf so ziemlich alle Be-

zugssysteme appliziert.108 Argumentationslogisch bildet dieses Konstrukt,

das durch die Analogien zwischen Bezugssystemen und semantischen Be-

griffsanalogien generiert wurde den Grund, auf dem Flusser anschließend

seine Theorie der technischen Bilder, der sie bedingenden Apparate und eine

groß angelegte Gesellschaftsstudie entwirft.

6.4.4 Automation, Apparate und Universum

»[D]er Mensch«, so Flusser, »ist ein Wesen, das gegen die sture Tendenz des

Universums zur Desinformation engagiert ist.«109 Dem ständigen Zerfall und

dem drohenden (Wärme)tod110 durch die Tendenz des Universums zur Entro-

pie begegnet der Mensch mit Information. Und weil das gegenwärtige Uni-

versum einUniversumder Punktelemente ist, »könnenweder dieHände noch

107 Dieter Mersch [2014]. Wozu Medienphilosophie? Eine programmatische Einleitung. 2014.

URL: https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/.

108 Die Entropie als universelle Tendenz (die alles Mögliche sein kann, Zerfall, Tod, un-

wahrscheinliche Zustände, Informationszerfall, Desinformation etc.) findet sich ge-

nauso auch in Flussers anderen großen theoretischen Schrift wie etwa Kommuniko-

logie von 1998. Da heißt es: »Die entropische Tendenz der Welt ist nicht etwas, das

die Thermodynamik vor kurzem »entdeckt« hat. Sie ist im Gegenteil die immer gegen-

wärtige Grundtatsache unseres Daseins, nämlich nicht nur die Überzeugung, daß alles

zerfallenmuß, sondern vor allem die Sicherheit, daßwir sterbenmüssen. Die Tendenz

zum Informationsverlust ist keine Tatsache, von der wir erfahren und die wir also glau-

ben oder auch nicht glauben können, über die wir diskutieren können.« (Vilém Flusser

[1998]. Kommunikologie. Frankfurt a.M. 20074, S. 259.

109 Flusser 1985, S. 22.

110 DerWärmetod beschreibt den physikalischen Endzustand des Universums als logische

Folge des Prinzips der Entropie. Weil die Entropie in geschlossenen Systemen nur zu-

nehmen kann und unter der Annahme, dass das Universum ein geschlossenes System

ist, würde der Zustand maximaler Entropie dessen Stillstand bedeuten.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/


6. Medientheorie 225

die Augen, noch die Finger [so etwas] leisten. Denn die Elemente sind weder

faßbar, noch sind sie sichtbar oder greifbar.«111 Für Flussers Argumentati-

onsgang ist es essenziell, dass sich die technischen Bilder grundlegend von

den traditionellen Bildern unterscheiden. Weil Flusser eine ontologische An-

dersartigkeit der technischen zu den traditionellen Bildern anstrebt, reicht

es deswegen nicht aus, die Unterschiede auf einer dafür viel zu schwachen

aisthetischen Ebene anzulegen. Das ist der Grund, warum Flusser sie durch

die Art ihrer Genese begründet, die in direkter Dependenz zu dem gegenwär-

tigen Universum bzw. Umstand steht. Denn der Mensch kann zwar von einer

konkreten Umwelt abstrahieren (traditionelle Bilder, Schrift usw. zeugen da-

von), zu der umgekehrten Handlung ist er aber offenbar nicht fähig. Um für

denMenschen begreiflich zu werden,muss das Universum der Punktelemen-

te vom Abstrakten ins Konkrete übersetzt werden, und das ist nur vermit-

tels technischer (bilderzeugender) Apparate möglich. Diese dem Abstrakten

entgegengesetzte Bewegung ist dann auch einer anderen äquivalent, näm-

lich der von der Entropie zur negativen Entropie. Das wird dann wieder über

Analogie begründet, zwischen den technischen Apparaten und dem Univer-

sum, was einigermaßen bemerkenswert ist. Denn die partielle Isomorphie,

die dafür bemüht wird, ist die Automation, die bei Flusser eine recht eigen-

willige Definition erfährt. »Denn«, so Flusser, »dies ist ja die Definition von

»Automation«: ein selbstlaufendes Komputieren von Zufällen, aus denen die

menschliche Initiative ausgeschaltet wurde, und ein Anhalten dieses Ablaufs

beim vom Menschen beabsichtigten informativen Situationen.«112 Die »zwei

divergierenden Grundtendenzen«113, die Flusser zu Beginn entwirft und die

amEnde des Tages die prognostiziertenUtopien erzeugen, sind direkte Ablei-

tung aus Flussers Begriffskonstitution der technischen Apparate bzw. deren

Eigenschaft automatische Apparate zu sein. Die Apparate müssen so pro-

grammiert werden, dass sie die abstrakten Punktelemente zu scheinbaren

Flächen konkretisieren. Dabei entsteht eine Paradoxie, die allerdings haus-

gemacht ist, denn »[b]ei den technischen Bildern geht es darum, das Kom-

111 Flusser 1985, S. 21.

112 Ebd., S. 24.

113 Das vollständige Zitat lautet: »Geht man nun derart von den gegenwärtigen techni-

schen Bildern aus, dann erkennt man in ihnen zwei divergierende Grundtendenzen.

Die eine weist in Richtung einer zentral programmierten, totalitären Gesellschaft von

Bildempfänger und Bildfunktionären, die andere in Richtung einer dialogisierenden

telematischen Gesellschaft von Bilderzeugern und Bildsammlern.« (Ebd., S. 7).

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Riskantes Denken

putieren von Punktelementen erst zu programmieren und dann wieder zu

deprogrammieren, um sie zu informativen Situationen zu ballen.«114

In Analogie zum Entropieprinzip des Universums ist die Genese von tech-

nischen Bildern ein statistisch unwahrscheinlicher Vorgang. In der Logik der

Programme der Apparate ist dieser Vorgang aber beabsichtigt und deswegen

wahrscheinlich und damit in Analogie zur Informationstechnik wenig infor-

mativ. Die Paradoxie, dass Apparate unwahrscheinliche Zustände generieren

und trotzdem wenig informative Informationen erzeugen, liegt schlicht und

ergreifend daran, dass Flusser den unwahrscheinlichen Zustand in Analogie

zum thermodynamischen Prinzip des Universums bringt, während er den

uniformativen Zustand in Analogie zur Informationstheorie definiert. Der

Konnex von Wahrscheinlichkeit und Information mit dem Flusser durchge-

hend argumentiert, indem er ihn auf alle möglichen Bezugssysteme (Medien-

technologie, Gesellschaft etc.) appliziert, ist das Ergebnis einer Analogiekon-

struktion zwischen zwei vollständig disparaten Wissenssystemen: der Ther-

modynamik und der Informationstechnik. Und die begrifflichen Analogien,

die den Übergang von einem Bezugssystem zum anderen kaschieren, leitet

Flusser aus einer semantischen Interpretation des mathematischen Forma-

lismus der Entropie ab, der eine tatsächliche partielle Isormophie zwischen

der Thermodynamik und der Informationstechnik beschreibt.

Was hier, weil es schwierig zu entwirren ist, wie eine durchkonstruierte,

komplexe Argumentationsstruktur daherkommt, ist nicht mehr als ein voll-

ständig auf Polysemien angelegtes Konstrukt, das durch Analogien zwischen

Bezugssystemen und den daraus abgeleiteten Begriffsanalogien hergestellt

wird. Manch einer mag so ein Vorgehen inspirierend finden, am Ende des

Tages werden hier aber keine Plausibilitäten erzeugt, sondern eine maximale

Suggestionskraft zu erschaffen versucht. Und so verhält sich Flussers Theo-

rieentwurf wie seine technischen Bilder: Mit Abstand betrachtet mögen sie

als eine konsistente Fläche erscheinen, bei näherer Betrachtung lösen sie sich

aber in schwirrende Punktelemente auf.

114 Ebd., S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 227

6.5 Kittler oder von der Einübung in einen analogischen Stil

6.5.1 Technisches Apriori

Was ist es, das die Medientheorie in den Technologien von Medien zu fin-

den glaubt? Die Frage klingt polemisch, mit Blick auf den sogenanntenMedi-

enmaterialismus verliert sie aber sofort jeglichen Unterton und wird zu einer

klärungsbedürftigen Sache. Die Annahme, dass sich der apriorische Status

von Medien aus ihrer technischen Ebene ableiten ließe, und damit aus dem,

was man auf materieller Basis vorzufinden meint, verschärft die Schwierig-

keit, einen notwendigen Zusammenhang zwischen Entitäten unterschiedli-

cher Modalität stiften zu müssen. Mit Rückgriff auf Nietzsches berühmten

(schriftlichen) Ausspruch, dass »unser Schreibwerkzeug mit an unseren Ge-

danken [arbeitet]«, verweist Mersch auf die mit solchen theoretischen Aprio-

rikonstruktionen verbundene prinzipielle »Konstitutionsproblematik«115, die

eben genau darin besteht, was dieses mit eigentlich bedeutet. »Was«, fragt

Mersch, »[…] ist sein spezifisches epistemisches Surplus? Gewöhnlich über-

sehen, bezeichnet es die spezifische Praxis des Medialen, seine Verwicklung

ins Denken, und doch bleibt unklar, welcher Art diese Verwicklung ist, d.h.

ihre besondere Modalität.«116

Die Annahme einer Konstitutionsleistung verlangt immer auch nach ei-

ner genauen Bestimmung, von welcher Art die Konstitution selbst ist. Ein

materialistisches Apriori, das ein Medienmaterialismus nun einmal mit sich

bringt, tut sich da naturgemäß schwerer als ein transzendentales Apriori, das

die Kluft zwischenmateriell und immateriell nicht überbrückenmuss. Die logi-

sche Schwierigkeit eines medientechnischen Apriori liegt nämlich darin, dass

das ohnehin zu starke Kant’sche Apriori, verstanden als Bedingung vonMöglich-

keit überhaupt, nicht auf einematerielle Basis zu heben ist,weil es nach »tran-

szendentale[n] Begründungen« und damit nach »reflexiven Begründungen«

verlangt und »es fraglich [bleibt], was deren Äquivalente mit Bezug auf Medi-

en wären.«117 Mit der Annahme, dass nicht ein irgendwie geartetes Mediales

am Denken mitarbeitet, sondern die Technik der Medien selbst, erschwert

sich die Angelegenheit also noch einmal.

115 Dieter Mersch [2010]. Meta/Dia. Zwei unterschiedliche Zugänge zum Medialen. In: Zeit-

schrift für Medien- und Kulturforschung 2. Hamburg 2010. S. 185-208, hier: S. 190.

116 Ebd., S. 190f. (Herv.i.O.).

117 Ebd., S. 191.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Riskantes Denken

Für einen deutschen Medienmaterialismus steht der Medienwissen-

schaftler Friedrich Kittler wie kein Zweiter. Dass »[n]ur was schaltbar ist,

[überhaupt] ist«118, avancierte zu einem geflügelten Wort in den Kulturwis-

senschaften. Kittlers Medienmaterialismus, darauf haben u.a. Jens Schröter

und Till A. Heilmann hingewiesen, ist aber kein historischer Materialismus

Marx’scher oder Engels’scher Ausprägung,119 weil es kein »Materialismus […]

der Verhältnisse, sondern der Dinge«120 ist. Angelehnt an die Foucault’sche

Diskursanalyse bezog sich materialistisch, zumindest in den frühen Schriften

Kittlers, zuerst einmal schlicht auf eine Positivität, nämlich die der Diskur-

se.121 Die Foucault’sche Aktualität122 durch Materialität weicht dann aber

zusehends einer buchstäblichen, der Aktualität der Medientechnik selbst.123

»Es gibt erstens keinen Sinn […]«, so Kittler 1988 in Signal-Rausch-Abstand,

»ohne physikalischen Träger. Es gibt zum anderen aber auch keine Ma-

terialitäten, die selbst Information wären und Kommunikation herstellen

könnten.«124 Die physische Trägerschaft bzw. die Trägerschaft als Bedingung

des Speicherns ist dann auch das große Thema von Kittlers berüchtig-

ter Habilitationsschrift Aufschreibesysteme 1800/1900. Ausgehend von der

Annahme, dass mit dem Auftauchen technischer Medien das »alphabeti-

sche Übertragungs- und Speichermonopol«125 der Schrift gebrochen wird,

entwickelt Kittler seine medienhistorische Perspektive.

118 Friedrich Kittler [1990]. Real Time Analysis, Time Axis Manipulation. In: ders. Draculas

Vermächtnis. Technische Schriften. Leipzig 1993, S. 182-207, hier: S. 182.

119 Vgl. Jens Schröter, Till A Heilmann [2016]. ZumBonner Programm einer neo-kritischenMe-

dienwissenschaft. In: ders. (Hg.). Navigationen – Zeitschrift für Medien- und Kulturwissen-

schaft Jg. 16 (2016), Nr. 2, S. 7-36, hier: S. 11.

120 Ebd.

121 Vgl. ebd.

122 Kittler selbst weist auf dieses Verständnis bei Foucault hin, indem er diesen in Gram-

mophon. Film. Typewriter zitiert: »Bekanntlich geht die Archäologie des Wissens von der

Sprache im Sinne Sassures, diesem »endlichen Regelsystem, das eine unendliche An-

zahl von Performanzen gestattet«, zu den wirklich getanen Äußerungen über: »Das

Feld der diskursiven Ereignisse dagegen ist die stets endliche und aktuell geschlos-

sene Menge der und nur der linguistischen Sequenzen, die formuliert worden sind.«

(Friedrich Kittler [1986]. Grammophon. Film. Typewriter. Berlin 1986, S. 119).

123 Vgl. Schröter, Heilmann 2016, S. 11.

124 Friedrich Kittler [1988b]. Signal-Rausch-Abstand. In: Kittler 1993, S. 161-181, hier: S. 161.

125 Friedrich Kittler [1985]. Aufschreibesysteme. 1800/1900 (vollst. über. Aufl.) München

20034, S. 501.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 229

»›Materialistisch‹«, so Schröter und Heilmann, »ist an Kittlers Medien-

theorie so gesehen nur, dass sie aus der physikalischen Existenz eines Medi-

ums auf dessen »Vorgängigkeit« vor den durch das Medium erbrachten me-

dialen Leistungen schließt und die medialen Leistungen wiederum aus der

Funktionsweise des Mediums ableitet.«126 Damit würde sich der Kittler’sche

Materialismus auf die Anerkennung der Existenz physischer Gegebenheiten

der Technik verdünnen. Die logisch zwingende Vorgängigkeit der Medientech-

nik vor demMedialenmag dann zwar die Bedingtheit des Medialen durch die

Technik bezeugen, nicht aber einen apriorischen Status und auch keine not-

wendig konstitutive Rolle von Technik für soziokulturelle, geschichtliche oder

gesellschaftliche Prozesse.

Wenn man akzeptiert, dass sich ein medientechnisches Apriori nicht lo-

gisch zwingend begründen lässt, gleichzeitig auch das Argument der Vorgän-

gigkeit physischer Existenz von Technik zuwenig ist, dann stellt sich durchaus

die Frage, wie die Medientechnik bei Kittler überhaupt zu einem Konstituens

avancieren konnte.

Um es vorwegzunehmen: Kittler begründet den apriorischen Status von

Medientechnik für gesellschaftliche Prozesse, indem er sie in einen Konnex

zu einem anderen Phänomen bringt, das gesellschaftliche Relevanz besitzt.

Weil Medientechnologie aus sich selbst heraus nicht das Potenzial hat, ge-

sellschaftliche Umbrüche zu verursachen, stellt Kittler sie in einen systema-

tischen Zusammenhang zu einem Phänomen, das dieses Potenzial besitzt.

Und auch wenn es nicht allzu viele Phänomene gibt, deren Kraft so durch-

schlagend ist, dass sie für Umbrüche von Gesellschaft taugen und gleichzei-

tig über eine solche Allgegenwart verfügen, dass sich mit ihnen Geschichte

machen lässt, gibt es sie. In Kittlers Medientheorie ist es der Krieg, der der

Medientechnik eine entscheidende Position im Geschichtsverlauf sichert.

6.5.2 Der Krieg als Ursprung eines medientechnischen Apriori

Kittlers Affinität zum Militärischen sowie zum Krieg ist an unzähligen Stel-

len hervorgehoben worden. Dass gerade Ernst Jünger und Gottfried Benn die

beiden Autoren sind, auf die er in seinen Texten immer wieder verweist, ver-

wundert deswegen auch nicht sonderlich. Vielzitiert seine Definition der Me-

dien als »Missbrauch von Heeresgerät.«127 Aus welchem größeren narrativen

126 Schröter, Heilmann 2016, S. 11.

127 Kittler 1986, S. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Riskantes Denken

Kontext dieser Ausspruch stammt, wird i.d.R. nicht mitgeliefert und eben-

so nicht, wovon diese eigentümliche Begriffsdefinition der Medien getragen

wird.Vielleicht liegt es am anekdotischen Stil der Texte, dassman nicht weiter

danach fragt, welcher Art von Prämissen solche Schlussfolgerungen eigent-

lich entspringen. Ohne eine fundierte Begründung bleiben solche Aussagen

aber schlicht Behauptungen, die akzeptiert werden oder eben nicht, das kann

aber nicht der Anspruch an theoretische Annahmen sein. Während Kittler in

seinen Texten Anekdote an Anekdote reiht, stellt sich zwangsläufig die Frage,

wie daraus Theorie wird.

Der Hochfrequenztechniker Hans Bredow, der von 1926 bis zur Machter-

greifung durch Hitler Reichs-Rundfunk-Kommissar ist, strahlt offenbar mit

einem Röhrensender auf die Heeresfunkgeräte für die Soldaten in den Schüt-

zengräben des ErstenWeltkriegs eine Art Radioprogramm aus. Als das einem

Vorgesetzten bekannt wird, verbietet er diese Art von Nutzung militärischer

Technik, weil sie für ihn einen Missbrauch des ursprünglich angedachten

Zwecks darstellt. Was als nette Geschichte beginnt, entwickelt sich bei Kitt-

ler argumentativ ziemlich abrupt weiter, indem derMißbrauch von Heeresgerät

zu einer Definition von Medientechnik hochstilisiert wird: »Aber so läuft es«,

resümiert Kittler, »Unterhaltungsindustrie ist in jedem Sinne Mißbrauch von

Heeresgerät.«128

Für den Nachweis eines Zusammenhangs von Krieg und der Kommer-

zialisierung von Kriegstechnik zu Massenmedien sowie dem gemeinsamen

Ursprung von Militär- und Medientechnik schöpft Kittler aus einem reichen

Fundus an Fällen. Die kurzen Essays Kittlers und seine größeren Texte um-

fassen eine umfangreiche Sammlung an Beispielen, die einen Konnex zwi-

schen Krieg und Medien stiften sollen. Der Vocoder, der heute vor allem von

der Musikindustrie genutzt wird, stammt ursprünglich aus der geheimmili-

tärischen Forschung zur Sprachcodierung, der spezielle Klang der Rock/Pop-

Musik ist ein Ergebnis der Nachrichtentechnik des Zweiten Weltkrieges, die

Ausweitung der Grammophon-Kapazität geht aus der militärischen Notwen-

digkeit hervor, deutsche von britischen U-Booten amGeräusch unterscheiden

zu können und es ist natürlich kein Zufall, dass ausgerechnet der Waffenher-

steller Remington ab 1874mit der Schreibmaschine, zur Kompensation indus-

trieller Überkapazität nach Ende des amerikanischen Bürgerkriegs, in Serie

128 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 231

geht.129 Die Quintessenz dieser vielen Anekdoten liegt auf der Hand:Medien-

technologie hat ihren Ursprung imKrieg bzw. ist von ihrer Genese her Kriegs-

technologie. »Funkspiel, UKW-Panzerfunk, Vocoder, Magnetophon, U-Boot-

Ortungstechnik, Bomberrichtfunk usw. haben einen Mißbrauch von Heeres-

gerät freigegeben, der Ohren und Reaktionsgeschwindigkeit auf den Welt-

krieg n+1 einstimmt.«130

Die Geschichte hat zwar gezeigt, dass dasMilitär generell über das größte

finanzielle Potenzial für Forschung und Entwicklung verfügt und gerade der

Krieg technische Entwicklungen wesentlich beschleunigen kann, sie hat aber

auch gezeigt, dass trotzdemnicht immer der Krieg der Vater aller Dinge, auch

nicht aller technischen Dinge, ist. Dass Medien ihren Ursprung notwendig

im Krieg haben, wird allein schon durch technikhistorische Tatsachen selbst

widerlegt. Darum kann es aber nicht gehen. Denn natürlich lassen sichMedi-

entechnologien finden, die aus einem nicht-militärischen Umfeld stammen

oder Kriegstechnologien, deren Entwicklung in einen zivilen Kontext zurück-

geführt werden kann. Die wesentlich interessantere Frage – und eigentlich

sind es zwei – ist deswegen, was die unbedingte Rückbindung von Medien-

techniken an den Krieg überhaupt soll und was damit für die Begründung ei-

nes medientechnischen Apriori gewonnen ist. Einen ersten Lösungsvorschlag

bietet Leschke, wenn er schreibt, dass »das, was von Kittler auf diesem Weg

in einen Konnex gezwungen wird, zunächst die Medien [sind], die die Lage

bestimmen, die dann natürlich eine militärische ist und die ebenso selbst-

verständlich dunkler als 1941 ist, was wie jeder weiß, schon ziemlich dunkel

war.«131 Die Medien so in Stellung gebracht, führt in erster Konsequenz da-

zu, den eigenen wissenschaftlichen Output höchstmöglich zu akkreditieren.

Denn das, was Kittler mit dem gestifteten Zusammenhang artikuliert, ist:

»Medien sind extrem bedeutsam, die Zeiten sind schlecht und das Einzige,

was zu helfen scheint, ist ein Wissen über die Medien.«132

Kittler geht es darüber hinaus aber auch noch um etwas sehr Wesentli-

ches, nämlich um die Effekte, die Medien in anderen Bezugssystemen erzeu-

129 Vgl. Friedrich Kittler [1988a]. Rockmusik. Ein Mißbrauch von Heeresgerät. In: Charles Gri-

vel (Hg.). Appareils et machines à représentation, MANA. Mannheimer Analytiker 8, 1988.

S. 87-102. Sowie Vgl. Kittler 1986, S. 77ff. Vgl. ebd., S. 153f. und vgl. Friedrich Kittler

[1982].DraculasVermächtnis. In: Kittler 1993, S. 11-57, hier: S. 29. Letzteres Beispiel findet

sich auch in Kittler 1986, S. 25f.

130 Ebd., S. 170.

131 Leschke 2003, S. 287.

132 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Riskantes Denken

gen. Weil Medientechnik in einem vollständig anderen Kontext als Kriegs-

technik situiert ist, lassen sich die Effekte von Kriegstechnik aber nicht eins

zu eins auf Medientechnik übertragen. Eigentlich, denn bei Kittler scheint

auch dort noch ursprüngliche Übereinstimmung zu herrschen, wo die Tech-

nik längst ihrer militärischen Funktion entbunden ist. »Medien«, liest man

in Draculas Vermächtnis, »sind eine historische Eskalation von Gewalt, die die

Betroffenen zur totalen Mobilmachung zwingt.«133 Natürlich lässt sich das

Wort Medien umstandslos durch das Wort Krieg ersetzen, das Vorgehen zeigt

aber vor allem, worauf es Kittler ankommt. Denn was mit dem so gestifteten

Zusammenhang von Krieg und Medien übertragen wird, ist die Eskalations-

logik des Krieges auf Medientechnik. Die vermeintliche Austauschbarkeit von

Kriegs- und Medientechnologie, die Kittler mit ihrer Gleichursprünglichkeit

initiiert hat, führt in Konsequenz dazu, dass vollständig unbegründet, Pro-

zesse in Analogie zueinander gesetzt werden, nämlich etwa die Eskalations-

logik des Krieges mit der Entwicklungslogik von Medientechnik. »Technical

media«, so Kittler in Media Wars, »don’t arise out of human needs, as their

current interpretation in terms of bodily prostheses has it, they follow each

other in a rhythm of escalating answers.«134

Mit dem Krieg hat Kittler ein Referenzsystem für die Medien eingeführt,

das zwar nicht mehr anthropozentrisch ist, dem aber prozessuale Logiken

entnommen werden können, was für eine Medienarchäologie sowieso viel

entscheidender ist. Im weiteren Verlauf gilt es deswegen zu klären, ob sich

Argumentationsstrategien finden lassen, mit denen Kittler die Übertragun-

gen logisch legitimiert.

6.5.3 Analogie als theoretischer Stil

Kittlers Argumentationsstil kennzeichnet sich dadurch, dass er nahezu voll-

ständig auf der rhetorischen Ebene angelegt ist. Die argumentative Vorge-

hensweise, die einen Konnex zwischen den drei bzw. vier für Kittlers Theo-

rie wichtigen Bezugssystemen (Krieg, Psychoanalyse, Literatur135 und Unter-

133 Friedrich Kittler [1985]. Romantik. Psychoanalyse. Film. Eine Doppelgängergeschichte. In:

Kittler 1993, S. 81-104, hier: S. 93.

134 Friedrich Kittler [1989b].MediaWars. Trenches, Lightning, Stars. In: ders. Literature,Media,

Information System. Essays. Amsterdam 1997, S. 117-129, hier: S. 121.

135 Die Literatur nimmt in Kittlers Schriften eine abweichende Rolle ein, wenn sie nicht

als Effekt von, sondern als Beleg für genutzt wird; d.h., wenn Kittler fiktionale Texte wie

historische Zeugnisse liest. Vgl. Kittler 1982, S. 11ff.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 233

haltungsindustrie) herstellen soll, verläuft dabei nach dem immer gleichen

Prinzip: Analogien schaffen einen Zusammenhang zwischen den zu Collagen

zusammengestellten Textteilen und ermöglichen damit einen scheinbar legi-

timen Transfer zwischen den unterschiedlichen Bezugssystemen. Bei Kittler

findet sich nicht die eine konstitutive Analogie, vielmehr ist die Analogie das

methodische Prinzip der Argumentation. Eine für diese theoretische Praxis

symptomatische Stelle ist die folgende:

Seitdem die Electrical and Musical Industries (EMI) 1957 zum stereophonen

Plattenschnitt überging, sind Leute zwischen Lautsprecher- oder Kopfhö-

rerpaaren fernsteuerbar wie einst nur Bomberpiloten. Aus den U-Boot-

Ortungsaufgaben angehender Air-Force-Offiziere oder den Bombenziel-

Ortungsaufgaben von Heinkelpiloten wird jene Hypnose, die 1897 in

Stokers Dracula-Roman ein völlig strategisches U-Boot-Ortungsproblem

mangels Radiotechnologie noch supplementieren mußte.136

Die Technik, um die es Kittler hier geht, ist die Stereophonie/Radiotechnik

und es werden gleich mehrere Analogien bemüht, um zwischen den einzel-

nen Bezugssystemen einen Zusammenhang herzustellen. Die erste Analo-

gie ist die zwischen der Rezeptionssituation bzw. dem Mediendispositiv des

Lautsprecher- oder Kopfhörerhören und einer konkreten Situation von Bom-

berpiloten im Zweiten Weltkrieg, bei der sie zur räumlichen Ortung von Zie-

len über Kopfhörer durch Signale aus zwei Sendequellen gelenkt wurden.

Die Isomorphie, die die Analogie zwischen zivilen Rezipienten von Unterhal-

tungsinhalten und den Bomberpiloten herstellt, ist ausschließlich das Emp-

fangen von Signalen über Kopfhörer.

Die Zusammenführung geht aber noch darüber hinaus, denn die militä-

risch-technische Ortung wird direkt im Anschluss noch über eine literarische

Referenz in Analogie zur Hypnose gesetzt. Jetzt haben die militärisch stereo-

phone Morsegraphie, also die Technik, die der militärischen Ortung zugrun-

de liegt und die Hypnose auf den ersten Blick aber nicht viel miteinander

gemein.

In Bram Stokers Dracula, also einem literarischen (!) Text, findet Kittler

aber eine Stelle, mit der er die beiden vollständig unterschiedlichen Praxen

zusammenbringt. Denn am Ende des Romans versuchen die Figuren, den

Grafen mittels Hypnose eines Protagonisten zu orten. Während also die ers-

te Analogie über die Ähnlichkeit der zivilen Rezeptions-mit der militärischen

136 Kittler 1986, S. 157.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Riskantes Denken

Ortungssituation (Empfangen von akustischen Signalen über Kopfhörer) kon-

zipiert wird, so die zweite Analogie über eine Zweckähnlichkeit zweier Ver-

fahren (räumliche Ortung). Damit ist die Konstruktion aber noch nicht er-

schöpft, denn die Kittler’schen Analogieketten kennen auch einen Schluss;

d.h. konkret, aus ihnen werden die Effekte vonMedientechnologie abgeleitet.

Dass Leute fernsteuerbar sind, ist die direkte Übertragung der (Fern)steuerung

der Piloten in der Luft vom Boden aus. Und der hypnotische Zustand, den

Kittler für die Rezeptionshaltung übernimmt, gelangt über die Analogiekette

von der literarischen Fiktion, über die Militärtechnik zur Medientechnolo-

gie. »Hypnose«, heißt es in Draculas Vermächtnis, »entrückt an einen ande-

ren Ort, der der Ort »des Anderen« ist.«137 Die Zusammenhänge, die Kittler

zwischen verschiedenartigen Systemen herstellt, gründen durchgehend auf

Konstruktionen, die sich über Ähnlichkeit organisieren, also auf einfachen

Analogien. Davon mögen einige naheliegender sein als andere, tatsächliche

Konnexe kennzeichnen sie deswegen aber nicht, sondern erzeugen sie zual-

lererst.

Von einem medientechnischen Apriori ausgehend, ist es natürlich folge-

richtig, die determinierenden bzw. konstitutiven Potenziale der Medien auf

technischer Ebene auszumachen. Hier offenbart sich aber schnell die Unzu-

länglichkeit der argumentativen Figur, die auf den gemeinsamen Ursprung

von Kriegs- und Medientechnologie gebaut ist. Denn mit einem restriktiven

Fokus auf der Technik substituiert Kittler den Kontext, in dem die jeweiligen

Techniken situiert sind. Das ist deswegen problematisch, weil die Bedeutung

der Kriegstechnologie vollständig abhängig vom Kontext Krieg ist und damit

nicht auf Medientechnik übertragbar. Das führt zu der verqueren Situation,

dass die zwischen der Kriegs- und der Medientechnologie geschaffenen Iso-

morphien, für die Bedeutung der Medien absolut nicht relevant sind. Löst

man diesen Umstand formallogisch auf, dann meint das, dass die Isomor-

phien auf der technischen Ebene die Analogien auf der Bedeutungsebene be-

gründen. Dass Kittler die Rückführung der Medien- auf Kriegstechnologie

mit solcher Akribie betreibt, hat seine Ursache in ebendieser Argumentati-

onsfigur.

137 Kittler 1982, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 235

6.5.4 Vom Schießen

Die Analogie von Filmkamera und Schusswaffe138 gehört in einem gewissen

Sinne zur medien- bzw. filmtheoretischen Tradition. Bei dem französischen

Medientheoretiker Paul Virilio, dem die Nähe vonMedien- und Kriegstechno-

logie ebenfalls nicht fremd ist, heißt es: »Die Funktion der Waffe ist zunächst

die Funktion des Auges: Visieren. Bevor er sein Ziel erreicht, muß ein Jäger,

ein Krieger, immer versuchen, es mit Kimme und Korn seiner Waffe ins Vi-

sier zu nehmen, wie ein Kameramann seinen Gegenstand bei Dreharbeiten.

›Kamera läuft!‹ ist daher nie weit entfernt von: ›Es wird geschossen‹.«139 Auch

um die Etablierung von Machtverhältnissen näher zu bestimmen, lässt sich

eine Ähnlichkeit zwischen dem Akt des Fotografierens und des Schießens be-

haupten. »Wie die Kamera eine Sublimierung des Gewehrs ist«, schreibt etwa

Susan Sonntag inÜber Fotografie 1977, »so ist das Abphotographieren eines an-

deren ein sublimierterMord – ein sanfter, einem traurigen und verängstigten

Zeitalter angemessener Mord.«140

Die theoretische Auseinandersetzung mit der Fotografie ist reich an sol-

cher Metaphorik, die das Fotografieren bzw. Filmen mit dem Schießen ana-

log setzt.141 Die Analogie bezieht sich dabei auf den performativen Akt. Unter

medienmaterialistischen Prämissen wird partielle Isomorphie hingegen kon-

sequenterweise auf einer technischen Ebene bevorzugt.

Die Analogie von Kamera und Schusswaffe ist auch für Kittler zu verfüh-

rerisch, als dass er sie liegen lassen würde. Zuerst skizziert er dafür, wel-

che Erfindungen der Erfindung der Filmkamera als Bedingung vorausgehen

mussten. Angefangen bei dermateriellen Basis des Films, dem Zelluloid, über

wahrnehmungstheoretische Erkenntnisse über Nachbilder bis hin zu dem

Wissen über Stroboskopeffekte skizziert Kittler die Geschichte der technisch

bewegten Bilder.142 Bis hierhin werden die notwendigen und hinreichenden

138 Vgl. Kittler 1986, S. 188ff.

139 Paul Virilio [1991]. Die Ent-Täuschung. Logistik der Wahrnehmung. Vom Krieg der Töne und

Bilder. In: Lettre International 12 (1991), S. 18.

140 Susan Sonntag [1977]. Über Fotografie. Frankfurt a.M. 1980, S. 20.

141 Zur Analogie von Kamera und Schusswaffe siehe: Katharina Sykora [2015]. Die Tode der

Fotografie II. Tod, Theorie und Fotokunst. Paderborn 2015, S. 29ff.

142 »Der Erfinderweg von Muybridges ersten Serienphotographien hin zu Edisons Kineto-

skop und den Brüdern Lumière setzte nicht nur das neue Zelluloid voraus. […] Neben

dermateriellenVoraussetzung, demschneidbarenZelluloid, bestand eine forschungs-

strategische: Das Systemmöglicher Augentäuschungenmußte aus einemWissen von

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Riskantes Denken

Bedingungen der technisch wiedergegebenen Bewegbilder von der (zivilen)

Technikgeschichte, der Wahrnehmungsphysiologie und -psychologie getra-

gen. Der Übergang zur Kriegstechnologie wird im Falle des Films u.a. über

eine Erfinderfigur eingeleitet: Étienne-Jules Marey. Der französische Profes-

sor für Naturgeschichte am Pariser Collège de France bringt als Erfinder und

Praktiker drei technische Apparate über seine Person miteinander in Verbin-

dung, deren technische Komponenten für Kittler notwendige Voraussetzun-

gen für den Film sind: den Sphygmographen, den Chronographen und eine

Serienbelichtungskamera, die sogenannte chronofotographische Flinte. Und es

ist natürlich letztere, die den Bezug zur Militärtechnologie herstellt.

Vor dem Hintergrund des Amerikanischen Bürgerkriegs erfindet Richard

JordanGatling die erste automatische Schusswaffe, dieGatlingGun.Mit dieser

teilt sich die chronofotographische Flinte von Marey den Mechanismus einer

im Inneren liegenden rotierenden Scheibe sowie die Form des Laufes.143 »Die

Geschichte der Filmkamera fällt also zusammen mit der Geschichte automa-

tischer Waffen«144, resümiert Kittler nach einer kurzen Gegenüberstellung

der verschiedenen Erfindungen, die die Filmkamera ermöglicht haben. »Der

Transport von Bildern«, heißt es weiter, »wiederholt nur den von Patronen.

Um im Raum bewegte Gegenstände, etwa Leute, visieren und fixieren zu kön-

nen, gibt es zwei Verfahren: Schießen und Filmen.«145

Der erste Satz wiederholt die zuvor hergestellte Ähnlichkeit des Mecha-

nismus, der die Bilder und die Patronen im Inneren der jeweiligen Apparatur

bewegt. Es handelt sich also um eine Isomorphie auf technischer Ebene. Mit

dem anschließenden Satz wird über die Analogie von Schießen und Filmen

die semantische Doppeldeutigkeit von fixieren negiert, um dann final aus der

so geschaffenen Analogie zwischen Maschinengewehr und Filmkamera ab-

zuleiten, dass »[i]m Prinzip von Kino der mechanisierte Tod [haust], wie das

Magier und Zauberkünstlern wie Houdini zu einem Wissen von Physiologen und In-

genieuren werden.« (Kittler 1986, S. 183).

143 Es ist kein Zufall, dass ausgerechnet Marys chronophotographische Flinte mit einem

Bild in Grammophon. Film. Typewriter bedacht ist. Bezeichnend ist dabei, dass das Bild

nichts über den der Serienfotographie zugrundeliegenden Mechanismus offenbart,

der die Isomorphie zur Gatling Gun überhaupt herstellt, sondern die Flinte im Ge-

brauch zeigt. Dieser unterscheidet sich nicht von dem Anlegen und Zielen mit einem

Gewehr und auch die Form des Fotoapparats erinnert an den eines Gewehrs. (Vgl. Kitt-

ler 1986, S. 189).

144 Ebd., S. 190.

145 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 237

neunzehnte Jahrhundert ihn erfunden hat: ein Tod nicht mehr des Gegners,

sondern serieller Unmenschen.«146

Auch in diesem Fall wird mit den Mitteln der Analogiebildungen zwi-

schen technischen Artefakten ein Bedeutungstransfer initiiert. Der mechani-

sierte Tod, der als Metapher vielleicht noch für das Maschinengewehr taugt,

ist für die Filmkamera eigentlich ziemlich unpassend. Aber wenn die Ana-

logie erst einmal installiert ist, entsteht eine Art normative Schnittmenge,

aus der sich dann beliebig Attribuierungen schöpfen lassen. Der permanen-

te Wechsel zwischen den einzelnen Bezugssystemen provoziert zudem deren

Zusammenfall, so dass Übertragungen überhaupt nichtmehr als solche wahr-

genommen werden. »Im Kino künstlicher, d.h. tödlicher Vogelflüge«147, liest

man dann oder »Nichts hinderte demnach, das Waffensystem Filmkamera

auch auf Menschen anzusetzen«148 und »Was nicht umsonst Anschlag [bei

der Schreibmaschine; M. K.] heißt, läuft in automatisierten und diskreten

Schritten wie die Munitionszufuhr bei Revolver und MG oder der Zelluloid-

transport beim Film.«149 Überhaupt ist vieles bei Kittler nicht zufällig oder nicht

umsonst. Besonders für die unzähligen Ähnlichkeitsbeziehungen wird so eine

Art Notwendigkeit, wenn nicht sogar eine Art kausale Beziehung suggeriert.

Kittlers Schriften und auch seine Rhetorik, die man mit dem Begriff Kitt-

lerdeutsch geehrt und verdammt hat, sind ausführlich kommentiert worden.

In denmittlerweile publizierten Gutachten zu seiner Habilitationsschrift Auf-

schreibesysteme 1800/1900 ist auf die Unwissenschaftlichkeit seines Argumen-

tationsstils ausführlich eingegangenworden,mehr noch stand er im Zentrum

der Auseinandersetzung über die Annahme der Arbeit.150 Einer der Einwän-

de: »eine Art von Erkenntnisnihilismus, die mit dem »ästhetischen« Charak-

ter dieser Arbeit zusammenhängen.«151 An Kittlers Methode, Schlüsse allein

durch Analogie herzustellen, lässt sich zeigen, dass dieser vorgeworfene Er-

kenntnisnihilismus in erster Linie aus der Methode selbst erwächst. Dass die

Analysen Kittlers eigentlich keine echten Erkenntnisse produzieren, ist ein

Folgeeffekt des Argumentationsstils und damit ein systematisches Problem.

146 Ebd.

147 Kittler 1986, S. 192.

148 Ebd., S. 195.

149 Ebd., S. 283.

150 Vgl. Manfred, Frank u.a. Aufschreibesysteme 1980/2010. In memoriam Friedrich Kittler

(1943-2011). In: Gesellschaft für Medienwissenschaft (Hg.): Zeitschrift fürMedienwissen-

schaft. Heft 6: Sozialtheorie und Medienwissenschaft, Jg. 4 (2012), Nr.1. S. 114-193.

151 Ebd., S. 186.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Riskantes Denken

Obwohl es auf den ersten Blick nicht so scheint, kommt es in den Kitt-

ler’schen Texten überhaupt nie oder nur äußerst selten zu so etwas wie einem

echten Argument. Kittler beginnt in der Regel mit einem Einzelereignis, gerne

einem szenischen wie etwa Thomas A. Edison, der 1877 seine Erfindung, den

Phonographen testet.152 Dem Einzelereignis folgen dann weitere, entweder

aus dem gleichen oder einem anderen Bezugssystem. Am Anfang bilden die-

se Einzelereignisse nicht mehr als ein Nebeneinander, bevor sie miteinander

in Verbindung gesetzt werden, und das wird nicht selten über Ähnlichkeit

besorgt.

»Ein Handicap«, heißt es in Grammophone. Film. Typewriter, »stand am Be-

ginn maschineller Tonaufzeichnung – ganz wie auch die ersten Schreibma-

schinen von Blinden für Blinde waren und Charles Cros immerhin an einer

Taubstummenschule unterrichtet hatte.«153

DasHandicap bezieht sich auf Edison, der nach einemUnfall nahezu taub

ist und 1877 bekanntlich den ersten Phonographen gebaut hat und der fran-

zösische Erfinder Charles Cros hatte kurz zuvor eine Arbeit in der Pariser Aca-

démie des sciences eingereicht, in der er die mechanisch phonographische Auf-

nahme beschrieb. Die Gemeinsamkeit oder das den Einzelereignissen Über-

geordnete ist die Beeinträchtigung oder der Ausfall eines Sinnes bzw. dessen

Isolierung. Damit hat Kittler eine Art Klammer, die die einzelnen Sachverhal-

te zu einem Gemeinsamen verbindet, was dann offenbar die nötige Beweis-

kraft haben soll. Dieses Gemeinsame ist dann nicht mehr an ein konkretes

Bezugssystem oder eine konkrete Entität gebunden, so dass sich ein Nach-

weis der verbindenden Entität für alle möglichen Systemen erbringen lässt.

Und so wie Handicaps zeichnen sich dann auch analoge Medien dadurch aus,

dass sie »Sinnesdatenströme [isolieren und thematisieren].«154

Mit dem Instrument der Ähnlichkeit lassen sich nahezu unbegrenzt Be-

zugssysteme aktivieren. Bei Kittler ist das nicht selten die Psychoanalyse, so

auch im Falle des Phonographen. Denn Kundry aus Wagners Parsifal »litt an

einer nachgerade hysterischen Sprachstörung,wie sie alsbald den Psychoana-

lytiker Freud beschäftigen sollte.«155 Ziel dieser analogischen Verbindungen

von Nebeneinanderstehendem ist es in erster Linie, über die einzelnen Er-

eignissen auf ein Allgemeineres zu kommen und den Gegenstand auf eine

152 Vgl. Kittler 1986, S. 37f.

153 Ebd., S. 39.

154 Ebd.

155 Ebd., S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 239

abstraktere Ebene zu heben. An diesen Stellen zeigt sich zum wiederholten

Male, warum ein In-Beziehung-Setzenmithilfe von Analogie völlig unbrauch-

bar, sowohl zur Erkenntnisgenese als auch zur Konstitution von Theorie, ist:

Ein über (akzidentelle) Ähnlichkeiten erzeugter Zusammenhang, kennzeich-

net keine notwendige Beziehung der Entitäten zueinander. Dass Edison taub,

Cros Lehrer an einer Taubstummenschule war und Wagners Kundry an einer

Sprachstörung litt, mit der sich Jahre später Freud auseinandersetzt, hat kei-

nerlei theoretischen Wert.

Mehr noch, durch die vielen Schlüsse, die auf der Grundlage von Analo-

gienkonstruktionen gezogen werden, unterliegen die meisten allgemeineren

Annahmen Kittlers einem Kategorienfehler. Das ist auch der Grund, warum

Aussagen, die irgendwie an die Form eines Schlusses erinnern, entweder völ-

lig kryptisch oder schlicht unverständlich ausfallen. »Als Kategorienfehler […]

werden (gewöhnlich syntaktisch korrekte, aber) semantisch defektive Einset-

zungen oder fehlerhafte Identifikationen über Typverschiedenheiten hinweg

bzw. die auf diesen beruhenden Ausdrücke und Fehlschlüsse bezeichnet.«156

Dass vor allem Schlüsse nach Analogie anfällig für Kategorienfehler sind, liegt

in der Natur der Sache. Und bei Kittler finden sich unzählige dieser Schlüs-

se. »Äusserungen«, so formuliert es Hans-Martin Gauger in seinem Gutach-

ten zu Kittlers Habilitationsschrift, »die nicht richtig und nicht falsch sind,

die ihrer Anlage nach also auch nicht falsifizierbar sind.«157Während Gauger

dafür u.a. das »Nicht-Vermeiden des Poetischen«158 verantwortlich macht,

muss man am Ende der vorliegenden Analyse feststellen, dass der eigentliche

Grund dafür in Kittlers analogischem Argumentationsstil zu suchen ist.

156 Frank Kannetzky [2010]. Eintrag »Kategorienfehler«. In: Hans Jörg Sandkühler (Hg.). En-

zyklopädie der Philosophie, Bd. 2., 2. erw. u. überarb. Aufl. Hamburg 2010, S. 201-205,

hier: S. 201.

157 Hans-Martin Gauger [1982]. Gutachten zur Arbeit »Aufschreibesysteme 1800/1900« von

HerrnDr. F.A.Kittler. In:Aufschreibesysteme 1800/2010. InmemoriamFriedrich Kittler.2012,

137-144, hier: S. 138.

158 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Riskantes Denken

6.6 Bruno Latour oder von der Entdifferenzierung

6.6.1 Über Symmetrie

Der Grund, warum der französische Soziologe Bruno Latour und seine

Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) hier in die Reihe der Medientheorien aufge-

nommen wird, ist, dass mit diesem Ansatz versucht wird, ein systematisches

Beziehungsgefüge von menschlichen und nicht-menschlichen Entitäten

theoretisch zu etablieren und dadurch nicht-menschlichen Entitäten einen

konstitutiven Status für das Soziale einzuräumen. Damit fügt sich die ANT

nahtlos in die Gruppe vonTheorien ein, in denen technischen Artefakten eine

(potenziell) konstitutive Rolle für artfremde Systeme zugeschrieben werden

soll.

In der Terminologie der ANT heißen die Entitäten Aktanten/Akteure,159

die Beziehungen, die sie untereinander unterhalten Assoziationen und die da-

durch geschaffenen Gesamtheiten Kollektive. Die deskriptive Struktur, die die

Relation der Aktanten untereinander definiert, ist netzartig, die Wirkung der

Aktanten aufeinander: vorerst unbestimmt. Was Latour ursprünglich einmal

für die Soziologie anbietet, ist das Schema eines Wirkgefüges, das die Frage

nach einem Apriori, unabhängig welcher Art, verneint und auf der Symme-

trie zwischen den Aktanten angelegt ist. Eine Symmetrische Anthropologie, die

sowohl einen Technikdeterminismus sowie einen Sozialkonstruktivismus160

159 Für den französischen Soziologen und Ingenieur Michel Callon, der neben Latour und

John LawalsMitbegründer der Akteur-Netzwerk-Theorie gilt, sindAkteure bzw. Aktan-

ten »any entity that more or less successfully defines and builds a world filled by other

entities with histories, identities and interrelationships of their own. […] For instance,

a scientific text seeks to create a reader with the skills needed tomobilize, consolidate,

or transform the network described in the paper. Thus it acts: it is an actor.« (Michel Cal-

lon [1990]. Techno-economic Networks and Irreversibility. In: John Law (Hg.). A Sociology of

Monsters: Essays on Power, Technology and Domination. Sociological Review Monograph 38,

London 1991, S. 131-162, hier: S. 140).

160 Latour geht es um eine grundlegend veränderte Sicht auf die Dinge innerhalb der Er-

klärungsmodelle der Soziologie. Etwas polemisch formuliert er die Einseitigkeit der

beiden Positionen: »Gewöhnliche Leute stellen sich vor, daß die Macht der Götter, die

Objektivität des Geldes, die Anziehungskraft der Mode, die Schönheit der Kunst von

objektiven Eigenschaften herrühren, die in der Natur der Dinge liegen. Glücklicher-

weise wissen die Sozialwissenschaftler es besser und zeigen, daß der Pfeil in Wirk-

lichkeit in die andere Richtung zeigt: von der Gesellschaft zu den Objekten. Demnach

stellen Götter, Geld, Mode und Kunst nur eine Oberfläche für die Projektion unserer

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 241

umgehen will, indem keine vorempirisch konstitutive Disposition zugunsten

einer Entitätengruppe angenommen wird. »Social determinism courageously

fights against the technical determinism, whereas neither exist except in the

fanciful description proposed by the diffusion model.«161

Was die ANT für die Soziologie zu Beginn als radikalen Ansatz erschei-

nen ließ, war, (1) dass sie nicht-menschliche Entitäten als konstitutiv für das

Soziale mitdachte und (2) die (in Folge dessen) behauptete Gleichstellung von

menschlichen und nicht-menschlichen Entitäten.

Diese Haltung hat offenbar zu einigen Missverständnissen geführt, die

Latour in Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft (2007) zu beheben sucht.

»ANT ist nicht, ich wiederhole: ist nicht die Behauptung irgendeiner absur-

den ›Symmetrie zwischen Menschen und nicht-menschlichen Wesen‹. Sym-

metrisch zu sein bedeutet für uns einfach, nicht a priori irgendeine falsche

Asymmetrie zwischen menschlichem intentionalem Handeln und einer ma-

teriellen Welt kausaler Beziehungen anzunehmen.«162 Gleichwertigkeit der

heterogenen Entitäten egal welcher Klassenzugehörigkeit, und zwar nicht in

ontologischerHinsicht, sondern bezüglich ihres »Typ[s] vonWirksamkeit«163.

Das Postulat der Symmetrie bezieht sich auf die Gleichwertigkeit von Din-

gen und demMenschen für die Konstitution von Kollektiven.Weil Dinge und

der Mensch aber ontologisch vollständig verschieden sind, besteht das größ-

te Reibungspotenzial darin, dass diese Gleichwertigkeit mit einer vermeint-

lichen ontologischen Ununterscheidbarkeit der Entitäten erkauft wird.

Latours Art seinen methodologischen Standpunkt zu vertreten, ist über

weite Strecken überheblich und an vielen Stellen überpointiert.164 Das mag

sozialen Bedürfnisse und Interessen dar. […] Sozialwissenschaftler werden heißt, sich

darüber klar zu werden, daß die inneren Eigenschaften der Objekte nicht zählen, daß

letztere bloß Gegenstand für menschliche Kategorien sind.« (Bruno Latour [1995].Wir

sind niemodern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie. Frankfurt a.M. 20176,

S. 71).

161 Bruno Latour [1987]. Science inAction.Howto follow scientists and engineers through society.

Cambridge 1987, S. 141.

162 Bruno Latour [2007]. Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die

Akteur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt a.M. 2010, S. 131.

163 Ebd., S. 25.

164 So tritt Latourmit nichtweniger als demAnspruch an, eine tradierte und institutionali-

sierte Disziplin vollständig zu reformieren. Und auch seine Rede über die Soziologie ist

anmaßend. So heißt es etwa: »Sind wir nicht dieser Soziologie müde, die ausschließ-

lich auf dem Sozialen aufbauen, das anscheinend allein durch die Wiederholung der

Worte »Macht« und »Legitimität« getragenwird, weil die Soziologenwedermit den In-

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Riskantes Denken

allerdings nur eine mögliche Erklärung für die harsche Kritik sein, die die

ANT und eben Latour, vor allem zu Beginn über sich ergehen lassen mussten.

Wenn jemand mit dem Anspruch auftritt, einer tradierten Disziplin wie der

Soziologie ein neues Paradigma zu diktieren, dann muss man auch auf hefti-

ge Gegenwehr gefasst sein. Auf der anderen Seite hat Latour mit dem Behar-

ren auf der Aufhebung der Unterscheidung zwischen Dingen und Menschen

aber auch die Annahme begünstigt, dass Dingen innerhalb der ANTmenschli-

che Qualitäten überantwortet werden.Denn für die Vermeidung eines Apriori

ist die Aufhebung überhaupt nicht nötig, weil diese bereits durch eine kon-

sequent empirische Methode gewährleistet wäre.165 Die Frage ist also, inwie-

weit die Aufhebung nötig ist, um die Prozesse, die zwischen den Aktanten

stattfinden, beschreiben zu können? Ebenso ist zu fragen, ob die Ausweitung

des Handlungsbegriffs auf nicht-menschliche Wesen überhaupt notwendig

ist, um einen Sozialkonstruktivismus zu vermeiden. Und wenn nicht, welche

Funktion diese Übertragung dann theorieimmanent erfüllt?

Bei all dem Widerstand, den es gegen die ANT gibt, hat sie auch vie-

le Befürworter gefunden, so dass es mittlerweile zum guten Ton gehört,

die Gleichsetzung von menschlichen und nicht-menschlichen Wesen ein

Missverständnis zu nennen und sich davon zu distanzieren. »Latour«, liest

man dann z.B., »is often mistakenly credited with giving mystical power

to objects.«166 Der Aufschrei gegen eine Gleichsetzung von menschlichen

und nicht-menschlichen Entitäten ist natürlich eine gut einstudierte Re-

aktion, die im Fahrwasser von Mensch-Ding-Analogien ja immer schon

mitschwimmt. Gleichzeitig kann dieser Vorwurf nicht mit dem Verweis auf

die Reflexhaftigkeit der Ablehnung solcher Positionen automatisch als unbe-

gründet ausgewiesen werden. Für das Vorhaben die passive Wirkweise von

Objekten, sei es in der Technikphilosophie, sei es in der Medientheorie oder

eben auch in der Soziologie in eine aktivere umzuwandeln, ist eine Analogie

mit dem Menschen nun einmal attraktiv. Umso mehr als auf der materiellen

Seite der Dingwelt scheinbar nur der Rückgriff auf eine naturgesetzliche

Kausalität bleibt, die ein viel zu starkes Prinzip für die meisten Wirkgefüge

halten der Objekte nochmit derWelt der Sprache zurechtkommen, welche gleichwohl

die Gesellschaft konstruieren?« (Latour 1995, S. 120).

165 Bei einer rein empirischen Beobachtung und Beschreibung von (sozialen) Prozessen

ergibt sich die Rolle der einzelnen Entitäten ohnehin aus ihrer Funktion undWirkweise

für den Prozess.

166 Andrew Martin [2005]. Agents in Inter-Action. Bruno Latour and Agency. In: Journal of Ar-

chaeological Method and Theory. Vol. 12 Nr.4, Dezember 2005. 283-311, hier: S. 283.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 243

ist.167 Wenn die Quintessenz von Latours Symmetrischer Anthropologie darin

besteht, die Unterscheidung von menschlichen und nicht-menschlichen We-

sen zugunsten von Aktanten aufzuheben, um den Dingen eine gewichtigere

Rolle als im Sozialdeterminismus, gleichzeitig aber eine schwächere als im

Technikdeterminismus zukommen zu lassen, muss geklärt werden, wie für

diese Aufhebung argumentiert wird.

6.6.2 Über Dichotomie und Paradoxie

Wie alle, bis hierhin besprochenen Theorien, beginnt auch die ANT mit einer

krisenhaften Zustandsdiagnose: Der Modus des wissenschaftlichen Zugriffs

auf die Phänomene der Welt passt nicht zu der Verfasstheit dieser Welt. Die

Zusammenführung einer Krisendiagnose und eines methodischen Auswegs

ist vor allem eine Geste der Kulturkritik und auch das nichts, was man nicht

schon aus vorhergehenden Theorien kennt: »Unser intellektuelles Leben ist

entschieden schlecht eingerichtet«168, konstatiert Latour 1991 in Wir sind nie

modern gewesen.

Das Ozonloch über unseren Köpfen, das moralische Gesetz in unseren Her-

zen und der autonome Text mögen in den Augen unseren [sic!] Kritiker zwar

interessant sein, aber nur getrennt voneinander. Sobald ein feines Weber-

schiffchen Himmel, Industrie, Texte, Seelen undmoralisches Gesetz mitein-

ander verwebt, wird es unheimlich, unvorstellbar, unstatthaft.169

Die Phänomene sind Hybride, das sind sie immer schon gewesen und es gilt,

sie eben auch als solche zu behandeln. Das Ozonloch ist nicht ein natürliches,

politisches, soziales oder moralisches Phänomen, sondern sowohl als auch.

Die Spezialisierung derWissenschaften in einzelneDisziplinen ist nichts wei-

ter als eine methodische Restriktion, die es verunmöglicht, die Phänome-

167 In Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft versucht Latour den Zuständigkeitsbe-

reich der ANT für genau diese Art derWirkweise vonObjekten auszumachen, die eben

nicht naturkausal ist. »Ihre [die nicht-menschlicher Akteure;M.K.] Aktivität sollte nicht

dem Typ von Wirksamkeit entsprechen, den man bislang mit Tatsachen oder Natur-

dingen verknüpft hat. Wenn dementsprechend eine Erklärung auf eine symbolische

oder naturalistische Kausalität zurückgreift, gibt es keinen Grund, sie in den ANT-

Korpus aufzunehmen, selbst wenn sie diesen Anspruch erheben sollte.« (Latour 2007,

S. 25).

168 Latour 1995, S. 12.

169 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Riskantes Denken

ne angemessen zu erfassen. Epistemologie und Methodologie haben Unter-

suchungsroutinen kultiviert, die schlicht an den Phänomenen vorbeigehen.

Während die Phänomene der Welt hybridisch sind, ist die wissenschaftliche

Analyse demgegenüber reduktionistisch. Das ist die Latour’sche Diagnose ei-

nes Ist-Zustandes, aus der er das Krisenpotenzial zieht, auf das er mit der

ANT reagieren kann.

Die Asymmetrie von Mensch und Ding in der Anthropologie, die den

apriorischen Status des Menschen als erklärende Entität sichert, soll durch

eine neue Symmetrische Anthropologie überwunden werden. »Our general

symmetry principle«, schreiben Callon und Latour in ihrer Replik auf die

vermutlich schärfste Kritik an der ANT durch Harry Collins und Steve Yearly,

»is […] not to alternate between natural realism and social realism but to

obtain nature and society as twin results of another activity […]. We call net-

work-building, or collective things, or quasi-object, or trial of force […].«170

Das Soziale und die Natur sind selbst ein Netz aus menschlichen und nicht-

menschlichen Entitäten und haben als solches kein erklärendes Potenzial,

sondern sind selbst erklärungsbedürftig.

Das Unverständnis gegenüber der Bedeutung der Dinge für die Netze,

in welchen die Vertreter der ANT »das Gewebe unserer Welt sehen«171, rührt

nach Latour von der antrainierten und durch die Spezialisierung der Wis-

senschaften institutionalisierten Dichotomie von Natur und Kultur bzw. Na-

tur und Gesellschaft. Diese kennzeichnet das Selbstverständnis der Moderne

nicht nur, sie ist auch ihr Produkt. Denn im Kontext der Moderne etablieren

sich Natur und Kultur nicht nur unabhängig voneinander, es bilden sich zu-

dem zwei »vollkommen verschiedene Ensembles von Praktiken«172 aus: die

Übersetzung und die Reinigung.

Reinigung meint ebendies, die ontische Trennung von Natur und Kultur,

die in Latours Auslegung mit der Entstehung der modernen Naturwissen-

schaft oder genauer: mit einem praktizierten Empirismus zusammenfällt.

Der apriorische Status von nicht-menschlichen oder menschlichen Entitä-

ten hat in jener Trennung seinen Ursprung, weil jede Disziplin ihr eigenes

170 Michel Callon, Bruno Latour [1992]. Don’t Throw the Baby Out with the Bath School! A

Reply to Collins and Yearly. In: A. Pickering (Hg.). Science as Practice and Culture. Chicago

1992, S. 343-368, hier: S. 348.

171 Latour 1995, S. 15.

172 Ebd., S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 245

Apriori entwickelt. Neben der Reinigung gibt es bei Latour noch einen Pro-

zess, der diesem gegenübergestellt ist. Denn der Akt der Übersetzung schafft

die Hybride, für die die Reinigung blind gemacht hat. Das ist der epistemi-

sche Zustand, in dem die Soziologie sich befindet und in dem sie stur ihr

konventionalisiertes Programm abspult, ohne die Frage nach der konstituti-

ven Rolle von Entitäten noch stellen zu müssen, weil ihr Apriori immer schon

ein anthropologisches ist.

Mit dem Akt der Übersetzung wird die Interaktion zwischen den einzelnen

Entitäten, sowohl menschlicher wie eben auch nicht-menschlicher als inten-

dierte Wirkung gefasst: »A translates B«, heißt es bei Callon. »To say this is

to say that A defines B. It does not matter whether B is human or non-hu-

man, a collectivity or an individual.«173 Indem die ANT die Untersuchung

weg von den Entitäten auf die Interaktion, den Akt der Übersetzung verlegt,

werden die individuellen Eigenschaften der Entitäten scheinbar vernachläs-

sigbar. Das erinnert stark an den Gestus der frühen Kybernetik, die von den

besonderen Eigenschaften der Entitäten absehen muss, um ein Erklärungs-

modell zu entwickeln, das unterschiedslos auf denMenschen und aufMaschi-

nen anwendbar ist. Die Ununterscheidbarkeit von Entitäten wird durch die

Absehung vom ontologisch Spezifischen bewerkstelligt. Der Preis, den man

für solche analytischen Operationen zahlt, ist i.d.R. der Verlust von notwen-

diger Komplexität, die für eine tatsächliche Erkenntnisleistung substanziell

ist.

6.6.3 Die Banalität des Netzes

Um dem Zustand der Welt methodisch gerecht zu werden, gilt es also, »den

Verwicklungen zu folgen, wohin sie uns auch führen.«174 In der Praxis bedeu-

tet das eine detaillierte (empirische) Beschreibung von Prozessen und Ereig-

nisfolgen, in denen Aktanten mit- und aufeinander wirken. Der empirische

Anspruch der ANT setzt dabei, wie im Übrigen alle empirischen Ansätze, ein

Mindestmaß an Beobachtbarkeit voraus. Das ist aber weder eine Eigenschaft

der Natur noch des Sozialen, die immer schon das Produkt der Verwicklun-

gen von Aktanten sind. »[T]he only observables«, so Callon und Latour, »are

the traces left by objects, arguments, skills and tokens circulating through

173 Callon 1990, S. 143.

174 Latour 1995, S. 9f.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Riskantes Denken

the collective.«175 Gleichzeitig ist Erkenntnis nicht mit fachwissenschaftli-

chen Scheuklappen zu haben, denn die Dinge sind verwoben.

McKenzie zieht die ganze amerikanische Navy und sogar die Kongreßabge-

ordneten heran, um vom Steuerungssystem seiner Rakete zu sprechen. Cal-

lon mobilisiert die Französische Elektrizitätsgesellschaft, Renault und weite

Teile der französischen Energiepolitik, um die Ionenaustauschprozesse zu

verstehen, die sich am Ende seiner Elektroden in der Tiefe eines Labors

abspielen. Und Hughes rekonstruiert ganz Amerika ausgehend vom Glüh-

faden der Lampe Edisons.176

Die Annahme, die diese Untersuchungen leitet, findet sich implizit auch bei

Thomas Hughes in seiner Arbeit über die Elektrifizierung der westlichen

Welt. »In a sense«, heißt es da, »electric power systems, like so much other

technology, are both causes and effects of social change.«177 Die Vorannahme,

dass etwas entweder die Ursache für sozialen Wandel oder ein Effekt von

diesem ist, wird aufgehoben, nichts anderes meint die Ablehnung eines

apriorischen Status.178 Während McLuhan, Flusser und Kittler ein medien-

technisches Apriori annehmen und Medien damit immer schon ursächlich

sind, entschiede sich deren Status bei Latour immer erst durch die Analyse

der Assoziationen, die das Netzwerk bilden. D.h. konsequenterweise aber

auch, dass sich die ANT nicht für Prognosen von Prozessen, sondern immer

nur für retrospektive Beschreibungen eignet.

Entitäten bedingen andere Entitäten, ist die Formel, mit der sich der

Zustand der Latour’schen Welt fassen lässt und es sind eben nicht nur die

menschlichen oder die nicht-menschlichen Entitäten, die Ursache oder

Effekt von Sozialem sind.

Warum dieWahl auf den Begriff desNetzes fällt, um denModus der Orga-

nisation der Aktanten untereinander zu beschreiben, erklärt Latour so: »Ge-

schmeidiger als der Begriff des Systems, historischer als die Struktur und

empirischer als die Komplexität, ist das Netz der Ariadnefaden in diesen ge-

175 Callon u.a. 1992, S. 351.

176 Latour 1995, S. 10.

177 Thomas P. Hughes [1983].Networks of Power. Electrification inWestern Society, 1880-1930.

Baltimore 1983, S. 2.

178 Im Latour’schen Verständnis würde Technik als Ursache ihren apriorischen Status be-

deuten und Technik als Effekt den apriorischen Status des Menschen.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 247

mischten Geschichten.«179 Natürlich handelt es sich bei dem Begriff des Net-

zes um eine rein analytische Kategorie, allerdings eine, die regelmäßig ver-

sagt, wenn man mit ihr tatsächlich zu operieren versucht. Der Grund da-

für ist nicht, dass Entitäten weder tatsächlich in Netzen noch in irgendwel-

chen anderen Formationen angeordnet sind, sondern dass eine Netzstruktur

durch nicht-hierarchische, statische Verbindungen gekennzeichnet ist. Dar-

über hinaus ist es einigermaßen erstaunlich, dass obwohl der Begriff des Net-

zes bzw. des Netzwerks so zentral ist, es gar nicht so einfach zu sagen ist, was

damit überhaupt gemeint ist. »Network is a concept, not a thing out there«,

so Latour. »It is a tool to help describe something, not what is being descri-

bed.«180 Was die Netzstruktur nicht ist, ist also ein tatsächlicher Zustand.

Eine Feststellung, die, wenn sie denn ernst gemeint sein soll, völlig obsolet

ist, denn wie bereits festgestellt, ist es mehr als offensichtlich, dass es sich

um eine analytische Kategorie handeln muss. Bleibt also das Netz als Ana-

lysetool und dann stellt sich unweigerlich die Frage, wie geeignet die Struk-

tur von Netzen ist, um als solches zu fungieren. Denn das Netz ist eine for-

male Abstraktion von Relationen und Beziehungen und kann prinzipiell erst

einmal alles darstellen, das über einen gewissen Grad an Komplexität ver-

fügt bzw. über eine Struktur, die sich nicht in der Linearität ergeht. Klar ist

aber auch, dass die Struktur des Netzes eigentlich ungeeignet ist, eine Pro-

zesslogik darzustellen. Sie mag Zusammenhänge und Relationen organisie-

ren, nicht aber Prozesse. Dauer, Wiederholungen, Chronologie, Redundan-

zen, Abläufe usw. können von der Netzstruktur nicht erfasst werden. Letzt-

endlich stellt das Netzwerk die Aktanten miteinander in Beziehung; was so

wahr wie eben auch banal ist.Was Netzen dagegen vollständig abgeht ist eine

Struktur, die ein Ursache-Wirkungs-Gefüge fassen könnte. Kausalität bedingt

einen temporären Modus und der ist mit einer Netzstruktur nicht zu haben.

Was Ursache und was Effekt bzw. Wirkung ist, ist durch die Unumkehrbar-

keit der zeitlichen Abfolge immer schon festgelegt. Es ist logisch unmöglich,

dass die Wirkung der Ursache vorausgeht, ebenso ist eine Gleichzeitigkeit

von Ursache und Wirkung ausgeschlossen. Die Netzstruktur hebt also nicht

nur jede hierarchische Unterscheidung der Aktanten auf, sondern auch ei-

ne notwendige Eigenschaft von kausalen Zusammenhängen. D.h., wenn das

Netz die Verfasstheit der Welt als miteinander in Zusammenhang stehen-

den Entitäten strukturell abbilden soll, der analytische Wert davon extrem

179 Latour 1995, S. 10.

180 Latour 2005, S. 131.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Riskantes Denken

gering ist. Soll es hingegen die sich wechselseitig bedingenden Prozesse be-

schreiben, dann ist es unbrauchbar, weil die Struktur von Netzen eben keine

Prozesslogik abbildet. Akzeptiert man diese Annahmen, dann ist die einzige

Funktion der Netzmetapher die, eine Gleichsetzung von menschlichen und

nicht-menschlichen Entitäten über die Homogenität einer Struktur zu legiti-

mieren. Die Struktur des Netzes ignoriert dabei das Besondere der einzelnen

Aktanten und erzeugt qua Struktur eine Gesamtheit, in der die einzelnen En-

titäten ununterscheidbar werden und nur noch als Teil einer übergeordneten

Struktur wahrnehmbar sind.

6.6.4 »Entities that do things« oder von Aktanten und Akteuren

Um einen apriorischen Status irgendeiner Entitätengruppe zu vermeiden,

entwirft die ANT ein theoretisches Modell, das sich über die Struktur des

Netzes die hierarchische Gleichheit und somit die Symmetrie der Entitäten

sichert. Die methodische Gleichheit wird mit der Substitution der Unter-

schiede der Aktanten erkauft und mit einer inadäquaten Struktur, die sich

wenig für eine prozesshafte Verknüpfung eignet. Es sind aber nicht nur die

besonderen Merkmale, die wegabstrahiert werden, sondern eben auch das

Spezifische des ontologischen Status der Entitäten. »Die ANT«, so Till Jansen

undWerner Vogd, »[…] subsumiert also die Ontologien der einzelnen Akteure

der übergreifenden Ontologie des einen Akteur-Netzwerks, innerhalb dessen

der einzelne Akteur nur noch ein Baustein, ein beliebiges Ding ist, über den

der große Leviathan des Netzwerks verfügt.«181 Damit bringt der Ansatz je-

des Kriterium zum Verschwinden, das nötig wäre, um einen Akteur von ei-

nem Nicht-Akteur zu unterscheiden.182 Eine logische Folge, die man bereits

aus der Kybernetik kennt, die durch die Modifikation des Behaviorbegriffs ihr

Kriterium für zielgerichtetes Handeln verliert. Das ist auch der Grund, warum

die ANT auf die Empirie angewiesen ist bzw. in der Beschreibung von Einzel-

episoden verharrt. Die Legitimation für den Verzicht auf ein Apriori soll über

den Nachweis der Gleichheit der Aktanten hergestellt werden; d.h. aber auch,

dass sich die individuelle Rolle von Aktanten immer erst retrospektiv, durch

181 Till Jansen, Werner Vogd [2014]. Das Desiderat der »angewandten oder empirischen Meta-

physik« – von der ANT zu Netzwerken sich selbst konditionierender Reflexionen? In: Soziale

Welt. 65. Jg., H.4 (2014). S. 451-467, hier: S. 456.

182 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 249

eine empirische Untersuchung der Netzwerke feststellen lässt. Die Symme-

trie wird, und das ist nicht ganz unwichtig, durch die Ambition notwendig,

für die nicht-menschlichen Entitäten eine konstitutive Rolle für das Soziale

bzw. die soziale Ordnung theoretisch zu installieren. Ob ein methodisches

Symmetriepostulat ohne eine ontologische Symmetrie der Entitäten denkbar

ist, kann hier zwar nicht geklärt werden, es soll an dieser Stelle aber zumin-

dest in Zweifel gezogen werden.

Die Symmetrie der Aktantenmit einer Strukturmetapher herzustellen, ist

nicht die einzige Strategie der Latour’schenTheoriebildung. Neben der Netz-

metapher wird die Aufhebung der Unterscheidung ebenso über denNachweis

funktionaler Äquivalenzen der nicht-menschlichen undmenschlichen Aktan-

ten zu legitimieren und mit einer Substitutionslogik zu begründen versucht.

Als Argumentationsgrund dienen Latour einzelne Fallbeispiele, anhand derer

er zeigt, wie alltägliche Gegenstände menschliche Funktionen übernehmen

bzw.menschliche Intentionen ausführen. »[E]very time«, so Latour, »you want

to know what a nonhuman does, simply imagine what other humans or other

nonhumans would have to do were this character not present.This imaginary

substitution exactly sizes up the role, or function of this little character.«183

Und es sind vor allen anderen die alltäglichen Gegenstände wie Schlüssel-

anhänger, Zugfedern, Scharniere, Sicherheitsgurte und Bodenschwellen, die

Latour zum Nachweis einer objekthaften Handlungskompetenz heranzieht.

Die Bedingung unter denen Dinge zu Akteuren werden, ist dabei schon per

Definition niedrigschwellig: »any thing that does modify a state of affairs by

making a difference is an actor.«184 Indem Latour vollständig auf die Not-

wendigkeit eines Subjekts der Handlung verzichtet, entfernt er sich so weit

von allen tradierten Handlungstheorien, dass es zu diesen überhaupt keine

Anknüpfungspunkte mehr geben kann.185

183 Bruno Latour [1992].Where Are the Missing Masses? The Sociology of a Few Mundane Arti-

facts. In: Deborah J. Johnson, Jameson M. Wetmore (Hg.). Technology and Society. Build-

ing our Sociotechnical Future. Cambridge 2008, S. 151-180, hier: S. 155.

184 Latour 2005, S. 71.

185 Auf die FragewasHandeln konstituiert, gibt es je nachHandlungstheorie unterschied-

liche Antworten. Gleichwohl ist diesen Ansätzen gemein, dass sie anthropozentrisch

sind, d.h. das, was Handeln bestimmt ist notwendig an ein Subjekt oder an eine Ge-

meinschaft von Subjekten gebunden. Das, was soziale Ordnung konstituiert, können

Zwecksetzungen,Nutzen, Überzeugungen aber auch normative Regeln sein. Auch kul-

turtheoretische Handlungstheorie teilen diese Annahme, unterscheiden sich aber ge-

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Riskantes Denken

Jansen und Vogd sehen eben darin das signifikant Neue der ANT, verwei-

sen aber gleichzeitig auch auf die damit entstehenden Schwierigkeiten: »Das

wirklich Erstaunliche an diesem Ansatz«, heißt es bei den beiden Soziologen,

»ist einemassive Ausweitung des Akteursbegriffs, diemit einer gleichzeitigen

inhaltlichen Entleerung der Begriffe ›actor‹ und ›agency‹ einhergeht. Akteur

kann hier prinzipiell alles sein.«186

Dass der Gegenstandsbereich oder die Entitätenmenge, bei dem Versuch

einer Disziplin einen neuen Objektbereich zu erschließen, naturgemäß groß-

zügig ausfällt, ist ein bereits bekannter Effekt. Besonders stark ist dieser Ef-

fekt, wenn mithilfe von Analogien versucht wird, Isomorphie zwischen ver-

schiedenartigen Entitäten herzustellen, um etwa einen Transfer, z.B. eines

Erklärungsmodells zu initiieren. Dann nämlich müssen die Bedingungen für

das Erklärungsmodell nicht nur von einer Entitätengruppe erfüllt werden,

sondern von zwei. Dass Definitionen mit jeder zusätzlich zu fassenden En-

titätengruppe zusehends unspezifischer werden, ist selbsterklärend. Ebenso

wie der Effekt, dass umgekehrt die Entitätenmenge immer größer wird, je

unspezifischer die Definition. Bei Latour bedeutet das, wenn der Begriff Ak-

teur nicht nur für subjekthafte Entitäten gültig sein soll, sondern ebenfalls für

das, was man gemeinhin als Objekte oder Dinge bezeichnet, alle spezifischen

bzw. ausschließlich subjekthaften Eigenschaften für die Definition unbrauch-

bar sind. Gleiches gilt für alle genuin objekthaften Eigenschaften. D.h. in der

Folge, dass die Eigenschaften, die einen Akteur oder eben auch eine Handlung

definieren, extrem unkonkret ausfallen. Das macht es auch so schwierig, mit

solcher Art von entleerten Begriffen zu operieren, weil sie sich nicht am Kon-

kreten von Objekten bilden, sondern am Gemeinsamen mehrerer Objektbe-

reiche durch das Auslassen von Besonderem, was sich dann zwangsläufig in

der Erklärungsleistung niederschlägt.

Während Jansen und Vogd aber schon die semantische Begriffsmodifika-

tion selbst problematisieren, soll hier im Folgenden diskutiert werden, wie

die Aufhebung der Unterscheidung selbst begründet wird und zu welchen

riskanten Annahmen das bei Latour führt.

genüber älteren Ansätzen dadurch, dass sie die genannten Konstituenzien nicht als

Erklärung gelten lassen, sondern nach deren Bedingungen fragen.

186 Jansen u.a. 2014, S. 455.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 251

6.6.5 »It is just a different choice of style.«

In dem 1992 publizierten Text Where are the missing Masses?, dessen Titel ei-

ne Anspielung auf die fehlenden Teile von Erklärungen ist,187 zeigt sich so

einsichtig wie an keiner anderen Stelle in Latours Werk die Art des Argumen-

tationsgangs, an dessen Ende die Symmetrie von menschlichen und nicht-

menschlichen Entitäten steht. Der kurze Aufsatz enthält eine ganze Reihe,

der in der Sekundärliteratur immer wieder zitierten Fallbeispiele, die stellver-

tretend für die vielen Dinge stehen, die als Elemente von Akteur-Netzwerken

soziale Ordnung (mit)konstituieren. Entscheidender aber als die konkrete Be-

schreibung der jeweiligen Einzelepisoden, die vor allem durch ihre Sugges-

tionskraft wirken, ist die Art, wie Latour aus der empirischen Beschreibung

alltäglicher Situationen theoretische Implikationen ableitet. Eine Eigenschaft

von Argumentationen, die auf die Anschaulichkeit von Einzelbeispielen set-

zen ist, für die meistenMenschen intuitiv zugänglich zu sein.Man sollte aber

nicht den Fehler machen, die Zugänglichkeit oder Anschaulichkeit eines Ar-

guments für ein Kriterium für dessen Gültigkeit zu halten.

Um die Unterscheidung von menschlichen und nicht-menschlichen En-

titäten aufzuheben, führt Latour eine Substitutionslogik ins Feld, die durch

Funktionsanalogien getragen wird und mit der, eine ontologisch-dichotome

Unterscheidung der Entitäten durch eine graduell-morphologische der Figu-

ration von Funktionen ersetzt wird.

Nach Latour delegiert der Mensch eine ganze Reihe von Aufgaben an

(technische) Dinge, die an die Stelle von menschlichen Akteuren treten.

Der automatische Türschließer ersetzt den Portier, eine Bremsschwelle den

Verkehrspolizisten und Gewichte an Hotelschlüsseln den bittenden Hotelier.

Das Ersetzen eines menschlichen durch einen nicht-menschlichen Akteur

führt in den Latour’schen Wirkketten zu gleichartigen (oder sogar noch

verbesserten) Effekten; die Tür wird geschlossen gehalten, der Verkehr

verlangsamt und die Zimmerschlüssel verlassen das Hotel nicht mehr. Die

187 Die »missing Masses« meint in der Physik die sogenannte Dunkle Materie. Strengge-

nommen handelt es sich dabei um eine hypothetische Masse, weil sie bis heute nicht

nachgewiesenwerden kann. Trotzdembesteht sie als Annahme, weilmit ihr bestimm-

te Phänomene, wie etwa die Umlaufgeschwindigkeit von Sternen um ihre Galaxien,

erklärt werden können. Analog dazu ist für Latour die »missing Mass« der soziologi-

schen Erklärungsmodelle die nicht-menschlichen Entitäten, durch derenHinzunahme

soziologische Phänomene erst erklärbar werden.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Riskantes Denken

Substitution des Menschen durch die Dinge ist dabei nur möglich, weil die

Effekte, die sie verursachen ähnlich bzw. isomorph sind. Dass sich zwischen

dem Menschen und den Dingen eine Funktionsanalogie ziehen lässt, liegt

daran, dass Latour zwischen den Effekten, die die Entitäten verursachen,

keinen Unterschied mehr sieht. D.h., die Substitution ist möglich, weil die

unterschiedlich ursächlichen Entitäten den gleichen Effekt verursachen.

Die Ursachen sind in der Wirkkette die Variablen nicht die Effekte. Mit

dem Gewicht auf einem funktionalistischen Ansatz, der von der Ähnlich-

keit der Effekte aus argumentiert, spielen subjektbehaftete Ursachen wie

Intentionen, Überzeugungen etc. dann eben auch keine Rolle mehr.

Der Nachweis funktionaler Isomorphie zwischen nicht-menschlichen

und menschlichen Entitäten hebt dabei noch eine weitere grundlegende

Unterscheidung auf, nämlich die von action und behavior. »The difference

between ›action‹ and ›behavior‹ is not a primary, natural one«188, so Latour,

der darauf abzielt, die Verschiedenartigkeit der zu zwei Entitätengruppen

korrespondierenden Begriffe zu kaschieren.

Die Weise wie Latour diese Aufhebung vollzieht, ist einigermaßen ge-

wagt, denn er verwandelt eine ursprünglich ontologisch-dichotome Katego-

risierung in eine graduelle, in der sich die Entitäten nur noch in der Wei-

se ihrer konkreten Realisation unterscheiden. Am Beispiel der Substitution

des Verkehrspolizisten durch die Bodenschwelle veranschaulicht Latour die-

se graduelle Abstufung in einer Art Skala, die von figurativ bis abstrakt verläuft.

An den äußeren Enden der Achse stehen the policeman und a road bumper, zwi-

schen diesen Polen werden the cut out of a policeman, a flag waving robot, a sign

und nothing, but work in progress situiert.189 Im Modus figurativer Abstufung

der materiellen Realisationen einer Funktion (Verkehrsberuhigung) existie-

ren zwischen den Entitäten keine qualitativen Unterschiede mehr. Ein Poli-

zist und eine Bodenschwelle sind dann lediglich unterschiedliche Verwirk-

lichungen derselben Funktion. Solche scheinbar beweisenden Analogieket-

ten sind schon durch die Technikphilosophie bekannt. So führt Kapp mithil-

fe der evolutionären Entwicklungslogik die technischen Artefakte, die keine

offensichtliche Ähnlichkeit mit menschlichen Organen aufweisen, aufeinan-

der zurück. Die Suggestionskraft, die solche Analogieketten haben, entsteht

dadurch, dass harte Übergänge plötzlich weicher erscheinen, indem die offen-

sichtlichen Unterschiede zwischen den beiden äußeren Polen auf eine ganze

188 Latour 1992, S. 165.

189 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 253

Reihe von kleineren Unterschieden verteilt werden. Der Fokus liegt jetzt nicht

mehr auf den Unterschieden von menschlichen und nicht-menschlichen We-

sen, sondern auf den Unterschieden zwischen den einzelnen Realisationen,

die aber ja lediglich verschiedene Figurationen der gleichen Funktion sind.

Folglich ist damit auch die mit der menschlich/nicht-menschlich Unterschei-

dung korrespondierende Unterscheidung von action und behavior hinfällig.

»Student of technology are wary of anthropomorphism that they see as a pro-

jection of human characters tomeremechanism« , so Latour, »butmechanism

to another ›morphism‹, a non-figurative one that can also be applied to hu-

mans.«190

Zu Recht kann man fragen, ob die ganze Ununterscheidbarkeit von

menschlichen und nicht-menschlichen Entitäten auf die Latour so pocht,

überhaupt ernsthafte Schwierigkeiten mit sich bringt oder ob man das

Ganze schlicht als einen legitimen, wenn auch überpointierten Versuch

verstehen muss, den Dingen ihre Bedeutung für soziologische Prozesse

einzuräumen. Sicher ist, dass Latour mitnichten der Erste ist, der es mit

einem anthropomorphen Schulterschluss versucht, um einem dinghaften

Gegenstandsbereich für eine Disziplin Bedeutung zu verschaffen.Wesentlich

ist dabei aber immer, dass die dadurch produzierten Folgekosten nicht zu

hoch sind.

Latour verwischt eine ganze Reihe von Unterscheidungen, indem er über

partielle (funktionale) Isomorphie Analogien zwischen menschlichen und

nicht-menschlichen Akteuren herstellt. Eine Unterscheidung, die dabei fast

unbemerkt und en passant mitaufgehoben wird, ist eine zwischen morali-

schem Handeln und einer Art physischer Determination. Denn Latour will

in der agency der Dinge auch eine moralische Dimension sehen, die zu einer

problematischen Schlussfolgerung führt. Bereits beim Lesen von Latours Tex-

ten fällt auf, dass die diskutierten Einzelepisoden immer davon zeugen, dass

(technische) Dinge menschliche Akteure in irgendeiner Form disziplinieren

etwas zu tun (sich anzuschnallen) oder eben auch etwas zu unterlassen (den

Hotelschlüssel mitzuführen). Die Eigenschaften der Dinge veranlassen die

menschlichen Akteure zu einer spezifischen Handlung, die dann nicht mehr

intrinsisch motiviert ist, sondern eben durch die physischen Eigenschaften

eines nicht-menschlichen Akteurs erzwungen wird. Was Latour hier entwirft,

ist eine Technodisziplinierung, die darüber hinaus sogar erwünscht ist.

190 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Riskantes Denken

We have been able to delegate to nonhumans not only force as we have

known it for centuries but also values, duties and ethics. It is because of

this morality that we, humans, behave so ethically, no matter how weak

and wicked we feel we are. The sum of morality does not only remain sta-

ble but increases enormously with the population of nonhumans. It is at

this time, funnily enough, that moralists who focus on isolated socialized

humans despair of us—us meaning of course humans and their retinue of

nonhumans.191

Es fällt nicht unbedingt leicht, sich mit einer Idee anzufreunden, die eine

notwendige Dependenz von Dingen und Moralität behauptet und die einer

tektonischen Verschiebung gleichkommen würde, indem sie Moralität mit

einer kausaltechnischen Disziplinierung kurzschließt. Gleichzeitig wird aber

auch klar, dass Latour hier vor allem darum bemüht ist, die Dinge bzw. die

Technik als Konstituens von sozialer Ordnung vor allem normativ gegenüber

einem Sozialkonstruktivismus und dessen anthropologischen Apriori zu be-

haupten. D.h., die Bemühungen die Unterscheidung von menschlichen und

nicht-menschlichen Entitäten aufzuheben, dienen vor allem der Durchfüh-

rung eines normativ gefärbten Paradigmenwechsels in der Soziologie.

191 Ebd., S. 157.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Schluss

»Zwischen dem Ähnlichsten gerade«, schreibt Nietzsche 1883 in seinem Zara-

thustra, »lügt der Schein am schönsten; denn die kleinste Kluft ist am schwers-

ten zu überbrücken.«1 Ähnlichkeit, so lässt sich trivialerweise konstatieren,

ist kein hinreichendes Kriterium für das Vorliegen eines tatsächlichen Kon-

nexes. Sie ist allerdings relativ einfach herzustellen, weil auf irgendeine Wei-

se alles allem ähnlich ist. Das erzeugt nicht selten Plausibilitätseffekte, weil

der Mensch offenbar zu assoziativem Denken neigt. Das Risiko von Analo-

gien in einem wissenschaftlichen Kontext besteht in dieser grundsätzlichen

Diskrepanz zwischen den schwachen Bedingungen, unter denen sich Ähnlich-

keit konstruieren lässt und den starken Evidenzeffekten, die sie oftmals erzeu-

gen. Ähnlichkeit, vor allemwenn sie intuitiv einleuchtend erscheint, kaschiert

nicht selten signifikante Unterschiede zugunsten einer scheinbaren Gleich-

heit. Und tatsächlich hat sich diese grundlegende Eigenschaft von Analogien

für die Naturwissenschaft als heuristisch nützlich erwiesen. Denn auch die

sogenannte hard science hat oftmals Schwierigkeiten ihre Erklärungsmodel-

le zu finden – und was eigentlich noch erstaunlicher ist – mitunter auch die

passenden Bezugssysteme. Die Geisteswissenschaften interessieren sich hin-

gegen nicht für die heuristische Funktion von Analogien, sondern für deren

Eigenschaft mitunter starke Evidenzeffekte zu erzeugen.

Obwohl die Analogie in den Naturwissenschaften, zumindest unter ein-

geschränkten Bedingungen, vergleichsweise erfolgreich ist, ist sie deswegen

nicht weniger riskant. Denn man darf nicht vergessen, dass das Kriterium

Zusammenhänge zu stiften, auch hier lediglich das der Ähnlichkeit ist. ImVer-

gleich zu denGeisteswissenschaften situiert sich die Analogie hier aber inner-

halb derHeuristik und ist damit von temporärer Natur.Denn die empirischen

1 Friedrich Nietzsche [1883]. Also sprach Zarathustra. In: ders. SämtlicheWerke, KSA Bd. 4,

hg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari. Berlin/New York 19882, S. 272.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Riskantes Denken

Wissenschaften verfügen über eine Art von Kontrollmechanismus. Eine nicht

funktionierende Analogie erkennt man irgendwann daran, dass sich das dar-

aus abgeleitete Erklärungsmodell empirisch nicht (mehr) bewährt; d.h., dass

die mit ihm produzierten Erkenntnisse keine Entsprechung in der Wirklich-

keit finden oder schlicht über keinerlei Erklärungsleistung verfügen.2

Dass die Analogie in den Naturwissenschaften temporalisiert ist, bedeu-

tet, dass sie in der Theorie selbst durch etwas Anderes (Gesetzmäßigkeit,

verifizierte Aussage, Erklärungsmodell) ersetzt wird. Die wissenschaftliche

Umgebung ist gleichsam das Heilmittel, das ein unkontrolliertes Wuchern

von Analogien innerhalb von naturwissenschaftlichen Theorien, wenn nicht

verhindert, so doch zumindest minimiert. Natürlich können auch Kontroll-

mechanismen versagen und natürlich ist das in der Wissenschaftsgeschichte

mehr als einmal passiert. Der unbeirrbare Glaube des Mechanizismus, dass

alle naturwissenschaftlichen Phänomene mechanisch erklärbar sind, ist ein

Beispiel dafür, wie sich eine heuristisch vielversprechende Analogie in ein

epistemisches Dogma verfestigen kann.3

Auf der anderen Seite resultiert der praktische Wert von Analogien für

die naturwissenschaftliche Forschung daraus, dass sie oftmals zu hypotheti-

schen Annahmen führen und dadurch tatsächliche Sachzusammenhänge er-

kannt werden. Dieser Umstand wird durch die Verfasstheit der naturwissen-

schaftlichen Welt selbst begünstigt. Denn die gesetzmäßige Verallgemeiner-

barkeit von Aussagen setzt eine systematische Ordnung des Gegenstandsbe-

reichs voraus. Naturwissenschaftliche Gesetzmäßigkeiten sind nicht auf den

einen konkreten empirischen Fall beschränkt und auch nicht auf eine Viel-

zahl von empirisch gleichen Fällen, sondern können sich auf vielfältige Ar-

ten verwirklichen.4 Man könnte auch sagen, dass auf eine Vielzahl möglicher

2 Manmag diese Annahme naiv finden, weil es natürlich auch in denNaturwissenschaf-

ten eine Reihe von Analogien gibt, die aus dem heuristischen Stadium in Theorien im-

plementiert wurden. Strenggenommen handelt es sich dabei aber um hypothetische

Erklärungsmodelle, die falsifiziert werden können. Sowurdemithilfe der Analogie von

Licht- und Schallwellen zwar manches Phänomen erklärt, aber das Erklärungsmodell

ist bei Weitem nicht mit allen Eigenschaften des Lichts kompatibel. Zugleich hat die

Analogie die Annahmen eines Äthers affirmiert, weil sie die Prämisse voraussetzt, dass

sich Wellen nur in der Materie ausbreiten können, ein leerer Raum also nicht denkbar

ist.

3 Vgl. Stegmüller 1969, S. 174.

4 So ist Oxidation ein chemischer Prozess, bei dem auf einer generellen Ebene ein Stoff

mit Sauerstoffatomen reagiert. Auf empirischer Ebene beschreibt Oxidation das Ros-

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Schluss 257

Realisationen wenige Naturgesetzlichkeiten kommen. Dass Phänomene, die

sich auf empirischer Ebene ähneln, mit den gleichen Erklärungsmodellen be-

schreibbar oder unter die gleichen Gesetze subsumierbar sind, ist also nicht

ungewöhnlich.

Natürlich schützt dieser für Analogiebildung günstige Verteilungsschlüs-

sel nicht vor Fehlschlägen. Denn es gibt eben auch die unzähligen Fälle, in

denen Ähnlichkeiten zwischen Phänomenen in einem rationalen Sinne rein

zufällig sind. Formähnlichkeiten sind nicht nur die Grundlage für biologische

Klassifizierungen, sie können auch zwischen den unterschiedlichsten Dingen

Verbindungen herstellen, ohne dass dieser Konnex auf irgendeiner relevan-

ten partiellen Isomorphie gründen würde. Gerade morphologische Ähnlich-

keit ist ein Phänomen, das in der Natur häufig vorkommt, so z.B. zwischen

der Form des menschlichen Hirns und dem Kern einer Walnuss. Diese visu-

elle Ähnlichkeit garantiert aber nicht, dass das Erklärungssystem der einen

Entität auf die andere anwendbar ist.

Ähnlichkeiten können aber nicht nur zu Irrwegen in der Forschung füh-

ren, sie können auch dafür missbraucht werden, Evidenzen für Zusammen-

hänge zu suggerieren. Und damit sind wir beimHauptgegenstand der vorlie-

genden Untersuchung angekommen, der geisteswissenschaftlichen Theorie-

bildung, die im Gegensatz zu den Naturwissenschaften nicht an dem heuris-

tischen Potenzial der Analogie interessiert ist, sondern an deren Eigenschaft

Evidenzeffekte zu erzeugen.

Wenn es um den Einsatz von Analogien geht, stehen die Geisteswissen-

schaften den Naturwissenschaften in nichts nach. Und wenn Letztere mit-

hilfe von Analogien ein geeignetes Bezugssystem suchen, entwerfen Erste-

re oftmals mit Analogien auf dieses hin. Folglich handelt es sich um zwei

grundlegend verschiedene Verwendungsweisen, die wissenschaftssystemab-

hängig sind. Die Naturwissenschaften suchen für zu erklärende Phänomene

ten von Metall, die Verbrennung von Holz oder die Explosion bei der Zündung einer

Rakete. Während also die empirischen Ereignisse von unterschiedlicher Erscheinung

sind, ist der Prozess der gleiche, d.h., die Ereignisse sind auf einer relevanten Ebene

partiell isomorph. Gleiches Explanan bei unterschiedlichen Explanandums. Geht man

noch eineAbstraktionsstufe höher, dannwirdOxidation als die Abgabe von Elektronen

definiert und die Entitätenmenge wird automatisch größer, weil die Merkmale empi-

risch unspezifischer werden. Worin sich also alle Fälle von Oxidation gleichen, ist die

Abgabe von Elektronen. In anderen Eigenschaften ähneln sich die Phänomene aber

nicht. So entstehen beim Rosten keine Flammen im Gegensatz zu der Verbrennung

kohlenstoffhaltiger Materialien.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Riskantes Denken

nach Ähnlichkeiten mit anderen Phänomenen, um Analogien zu bilden und

im besten Fall wahre Annahmen zu produzieren.

Die Geisteswissenschaften importieren Erklärungsmodelle und Paradig-

men aus artfremden Bezugssystemen und konstruieren Ähnlichkeiten, um

den Import mithilfe von Analogie (nachträglich) zu legitimieren. Das natur-

wissenschaftliche Vorgehen ist ein heuristisches, das geisteswissenschaftli-

che ein argumentationsstrategisches. Deswegen ist die Funktion der Analo-

gie in den jeweiligen Wissenschaftssystemen auch von fundamental ande-

rer Qualität.Während die Naturwissenschaftenmithilfe von Analogien Erklä-

rungsmodelle entwickeln, versuchen die Geisteswissenschaften mithilfe der

Analogie Erklärungsmodelle zu importieren. Überpointiert ließe sich sagen,

dass die Naturwissenschaften nach Ähnlichkeiten suchen und die Geisteswis-

senschaften diese zuallererst erzeugen. Damit dient die Analogie den Geis-

teswissenschaften nicht als heuristischesMittel, sondern als strategisches In-

strument für Theoriebildung.

Ein simples Gedankenspiel kann oftmals zeigen,welchen Status eine Ana-

logiekonstruktion hat, nämlich indem man sie aus der Theorie rausrechnet.

Das Ersetzen der Analogien durch etwas anderes, hat für naturwissenschaft-

liche Theorien i.d.R. keine Folgeeffekte, sondern ist im Gegenteil ein kon-

ventioneller Bestandteil der Forschungspraxis. Für geisteswissenschaftliche

Theorien bringt der Abzug der Analogie, das argumentative Gerüst zu oft

zumEinsturz,weil es dann schlicht keinen konsistenten Argumentationsgang

mehr gibt, da die Analogie nicht sinnvoll ersetzt werden kann. Die Analogie

in den Geisteswissenschaften ist eine irreversibel und damit eine theoriekon-

stitutive Figur. Das Bemerkenswerte daran ist, dass sie trotzdem bis heute

ein gängiges und offenbar auch akzeptiertes Mittel geisteswissenschaftlicher

Theoriebildung ist. Sie ist zu einer Selbstverständlichkeit geworden, die wei-

testgehend unreflektiert geblieben ist, und das macht es umso schwieriger,

sie überhaupt als Problem wahrzunehmen.

7.1 Die Konstruktion von Ähnlichkeit

Die Mindestvoraussetzung, um eine Analogie zu plausibilisieren ist, den En-

titäten, die in Analogie gesetzt werden, eine relevante partielle Isomorphie

nachzuweisen. Dieser Nachweis wird i.d.R. über Ähnlichkeit erbracht. Um

Ähnlichkeit zwischen zwei systemunterschiedlichen Entitäten zu konstruie-

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Schluss 259

ren, haben sich in geisteswissenschaftlicherTheoriebildung zwei grundlegen-

de Strategien herausgebildet:

a) Entkonkretisierung oder Verdünnung von Konkretheit

b) Verschleppung von partieller Isomorphie bzw. der Nachweis partieller

Isomorphie im Generellen

Die erste Strategie, die man als Entkonkretisierung oder auch Verdünnung von

Konkretheit bezeichnen kann, ist Ähnlichkeiten zwischen Phänomenen durch

das Absehen ihrer konkreten Eigenschaften zu erzeugen. Ähnlichkeit wird

weniger durch den Nachweis von Gemeinsamen als durch den Abbau von Un-

terschieden geschaffen. D.h., es wird so lange vom Konkreten abgesehen, bis

sich zwischen Phänomenen keine relevanten Unterschiede mehr feststellen

lassen.

Die ANT versucht mit diesem strategischenManöver, die Unterscheidung

zwischenmenschlichen und nicht-menschlichen Akteuren aufzuheben.Denn

natürlich existieren zwischen einem Portier und einem automatischen Tür-

öffner relevante Unterschiede in Bezug auf soziologische Fragestellungen und

Erklärungsmodelle. Latour weist aber, indem er von den tatsächlichen Reali-

sationen des Türöffnens entkonkretisiert, eine funktionale Äquivalenz nach.

So wie ein Portier die Tür öffnet und geschlossen hält so eben auch ein au-

tomatischer Türöffner. Es spielt keine Rolle mehr, wie die Tür geöffnet und

geschlossen wird, sondern nur noch, dass die Funktion, die die menschlichen

und die nicht-menschlichen Entitäten in dieser Disposition erfüllen, unun-

terscheidbar ist.

Die zweite Strategie Ähnlichkeiten zwischen Entitäten herzustellen, ist,

diese imGenerellen zu erzeugen und dann die argumentative Ebene zu wech-

seln, um einen Import aus einem anderen Bezugssystem zu legitimieren.

Grund dafür ist, dass der Nachweis partieller Isomorphie im Generellen oft-

mals verhältnismäßig einfach zu erbringen ist. Besonders schematische oder

formale Ähnlichkeiten sind, schon allein ihres hohen Abstraktionsgrads we-

gen, relativ leicht plausibel zu machen. Allerdings sind geisteswissenschaft-

liche Phänomene selten so unterkomplex, dass sie sich formal oder schema-

tisch adäquat abbilden ließen bzw. diese formale Darstellung einen tatsäch-

lichen theoretischen Wert hätte. So lassen sich im Generellen auch zwischen

so unterschiedlichen Entitäten wie Mensch und kybernetischem Apparat Iso-

morphien finden. Gleichzeitig sind die Merkmale, die diesen Äquivalenzen

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Riskantes Denken

zugrunde liegen, für mindestens eine Entitätenmenge oftmals völlig banal

und als Erklärungsentität für das Erklärungsmodell zumeist nicht relevant.

So mag die Fähigkeit mit einer Umwelt interagieren zu können, für den

Eigensinn und für das Erklärungsmodell kybernetischer Apparate eine ent-

scheidende Eigenschaft sein, für den Menschen ist sie dagegen viel zu gene-

rell, um ein relevanter Faktor für die Genese eines effizienten Handlungsmo-

dells zu sein. Die Strategie der Entkonkretisierung lässt sich ebenso ammecha-

nistischen Materialismus nachweisen. Auch hier wird auf genereller Ebene

Ähnlichkeit zwischen organischer und mechanischer Bewegung hergestellt,

die darin besteht, dass beide Arten von Bewegung durch das Zusammenspiel

einzelner materieller Komponenten verursacht wird. Dieses Merkmal von or-

ganischer Bewegung ist für das Erklärungsmodell aber genauso irrelevant,

wie es die Eigenschaft mit der Umwelt zu interagieren, für ein Erklärungs-

modell menschlichen Handelns ist.

Stünden solche Nachweise von genereller Isomorphie für sich allein, wäre

das völlig unproblematisch, aber natürlich auch völlig belanglos. Der Nach-

weis ist aber nur ein erster Schritt, denn daran anschließend wird, auf ei-

ner anderen Ebene, der Import von Erklärungsmodellen, theoretischen Kon-

zepten, Bedeutung, Sinn oder Paradigmen begründet. Wenn Kittler den Iso-

morphienachweis zwischen dem Mechanismus einer Fotokamera und dem

Mechanismus eines Revolvers dafür benutzen würde, um die Anwendbarkeit

eines Erklärungsmodells für die mechanische Funktionsweise der beiden En-

titäten zu begründen, dann wäre das vollständig plausibel. Kittler macht aber

etwas anderes: Er weist einemechanische Isomorphie nach und argumentiert

damit für eine Analogie auf der Bedeutungsebene. Kamera und Revolver, sie

beide bringen den Tod. Diese Verschleppung von partieller Isomorphie dient

keiner tatsächlichen Begründung, sondern ist nichts anderes als Augenwi-

scherei.

7.2 Die Funktion von Analogien für Theoriebildung

In den hier untersuchten geisteswissenschaftlichen Theorien dient die Ana-

logie nicht als heuristisches Instrument auf dem Weg zur Erkenntnisgene-

se, sondern der Konstitution von Theorie selbst. So begründet Kapp mit der

Analogie zwischen technischen Artefakten und dem menschlichen Organis-

mus eine Technikphilosophie, Wiener mit der Analogie zwischen menschli-

chemund apparativemVerhalten die Kybernetik undMcLuhanmit der Analo-

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Schluss 261

gie zwischenMedientechnologie und Stressfaktoren dieMedienwissenschaft.

Dass Analogien gerade bei der Grundlegung neuer Disziplinen auftauchen, ist

natürlich kein Zufall, sondern lässt sich mit ihren drei theoriekonstitutiven

Leistungen erklären:

• Die Genese eines Konnexes

• Die Erschließung eines neuen Objektbereichs

• Die Implementierung naturwissenschaftlicher Rationalität in geisteswis-

senschaftliche Theorie

7.2.1 Genese von Konnex

Im Mittelpunkt der Arbeit stand das theoretische Verhältnis zwischen dem

Menschen und der Maschine. Alle hier besprochenen Theorien haben dieses

Verhältnis entweder explizit konstituiert oder implizit mitentworfen. Von ei-

nem anthropozentrischen Standpunkt aus ist das Verhältnis immer ein asym-

metrisches. Die Bedeutung technischer Artefakte, Maschinen und Apparate

für anthropologische Systeme ist zwar anerkannt, nur haben diese Objekte

lange keinen solchen Rang erlangt, dass die Asymmetrie zu kippen oder gar

in die andere Richtung umzuschlagen drohte.

Mit der Technikphilosophie zum Ende des 19. Jahrhunderts kommt es da-

hingehend zu einer entscheidenden Zäsur, denn in der Kapp’schen Organpro-

jektion sind technische Artefakte eine Bedingung für menschliche Selbster-

kenntnis. Das ist aus zwei Gründen bemerkenswert. Zum einen, weil es jetzt

nicht länger um dasWesen des Menschen, sondern um das der Technik selbst

geht. Zum anderen, weil hier zum ersten Mal ein notwendiger Konnex zwi-

schen Mensch und dem Technischen geschaffen wird, indem man Letzteres

zu einer Bedingung für etwas im anthropologischen Bezugssystem macht.

Und es schmälert den anthropologiekonstitutiven Wert der Technik deswe-

gen auch in keinerWeise, dass die Technik vom IdealthierMensch aus gedacht

wird.

Die Kybernetik geht einen ähnlichen Argumentationsgang, indem sie in

einer relativ aufwändigen theoretischenGrundlegung, rückgekoppelt appara-

tives Verhalten in Analogie zu menschlichem Verhalten bestimmt. Allerdings

wird der Konnex nicht mehr wie noch bei Kapp über die Äquivalenz von For-

men und den mechanischen Grundbewegungen geschaffen, sondern über ei-

ne formalanaloge Beschreibbarkeit von Verhalten und über eine behauptete

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Riskantes Denken

apparative und physische Ähnlichkeit von technischer und körperlicher Dys-

funktion.

Gleichzeitig geht es nicht um den Nachweis von Bedeutung einzelner

technischer Artefakte für Einzelepisoden in der Menschheitsgeschichte, son-

dern um einen notwendigen (und immer schon dagewesenen) konstitutiven

Zusammenhang von Technik und Mensch und diese unbedingt ahistorische

Notwendigkeit wird über das Wesenhafte der Technik selbst herzustellen ge-

sucht. Weil Technik als technisches Artefakt aber aus sich selbst heraus nun

einmal nicht viel hergibt, wird über die Ähnlichkeit zum Menschen zumin-

dest eine notwendige anthropologische Verbindung behauptet.

Warum aber, kann man fragen, wird dieser Zusammenhang über Ähn-

lichkeitsnachweise herzustellen versucht?Welcher inneren Logik folgt die An-

nahme, dass eine Ähnlichkeit zwischen Entitäten einen notwendigen Zusam-

menhang bedeutet?

Dass die Ähnlichkeit von Phänomenen auf Gleichheit verweisen kann,

kommt aus der Verwendung der Analogie als heuristisches Instrument in den

Naturwissenschaften. Ähnliche Ereignisse lassen sich (oftmals) auf ähnliche

Ursachen zurückführen. Dieses Konzept liegt eben auch allen mechanisti-

schen Ansätzen zugrunde. Organische und mechanische Ähnlichkeit ist in

der neuzeitlichen Wissenschaft ein Indikator für die Gleichheit der Prinzi-

pien. Das Herz ist nichts anderes als eine organische Pumpe und lässt sich

dann eben partiell, mit denselben Prinzipien erklären.

Mit dem geisteswissenschaftlichen Zugriff auf Technik im 19. Jahrhun-

dert tritt ein naturwissenschaftliches Erkenntnisinteresse allerdings in den

Hintergrund. Die Analogie funktioniert nicht mehr heuristisch zur Genese

von Erklärungsmodellen, sondern schafft über den Nachweis von Ähnlich-

keit ein Bedingungsgefüge. Bei einem epistemischen Modell macht die Ähn-

lichkeit zweier Entitäten als Voraussetzung ja auch durchaus Sinn. Kapp ver-

längert aber nicht bloß das mechanistische Paradigma, sondern etabliert die

Selbstproduktion des Menschen in technische Artefakte als eine anthropolo-

gische Konstante und agiert damit auf einer qualitativ anderen Ebene. Das

Erkenntnispotenzial der Organprojektionsthese ist bezeichnenderweise völlig

bedeutungslos. Die Organprojektionsthese operiert damit zwar noch vor dem

Hintergrund der heuristischen Verwendung von Analogien, in Wirklichkeit

situiert sie damit aber die konstitutive Rolle technischer Artefakte.

Mit dem Nachweis von Ähnlichkeiten suggeriert man einen verringer-

ten Abstand zwischen den Entitäten. Eine klassische Natürlich-Künstlich-

Dichotomie wird umgangen bzw. relativiert, indem die Grenzen durch eine

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Schluss 263

behauptete Ähnlichkeit der Entitäten aufgeweicht werden. So wie die ANT

etwa den harten Unterschied zwischen einem Verkehrspolizisten und einer

Bodenschwelle durch graduelle Ähnlichkeitsabstufungen kaschiert, verbindet

McLuhan die Medientechnologie als Extension an den Menschen. Die Ähn-

lichkeit an sich macht zwar noch keineTheorie, sie schafft aber einen Konnex

zwischen theoretisch verschiedenartigen Entitäten, der für Theoriebildung

instrumentalisiert wird.

7.2.2 Erschließung eines neuen Objektbereichs

Die neuzeitliche Naturwissenschaft, die Technikphilosophie, die Kybernetik

und die junge Medienwissenschaft betreten bei ihrer Begründung theoreti-

sches Neuland. Ein für das eigene Bezugssystem bis dahin fremder Objekt-

bereich soll erschlossen und operabel gemacht werden. Der mechanistische

Materialismus etwa versucht sich amMenschen, für den bis dahin geisteswis-

senschaftliche Disziplinen die alleinige Deutungshoheit beanspruchen. Die

Kybernetik versucht sich gleich an einem Erklärungsmonismus für alle inter-

agierenden Systeme und die Technikphilosophie und Medientheorie nehmen

sich einem bis dahin ausschließlich als naturwissenschaftlich verstandenen

Gegenstandsbereich an, der Technik bzw. (medien)technischen Apparaten.

Der Anspruch, nicht einzelne technische Artefakte oder Medien, sondern die

heterogenen Einzeltechniken als ein System, das auf Gemeinsamen gründet,

zu erfassen, zwingt zu einem Reduktionismus. Gleichzeitig soll das Gemein-

same, jeweils über dieWesenheit der Entität geschaffen werden.WennMcLu-

han die Medien als Extension of Man und Kapp die technischen Artefakte als

Organprojektion bestimmt, wird damit zuallererst ein einheitlicher Objektbe-

reich geschaffen, der allerdings in beiden Fällen von einer Metapher getra-

gen wird. Damit erzeugt man auch gleichzeitig eine erste Begrifflichkeit. Sol-

chemetaphorischen Begriffskonstitutionen sind natürlich völlig uneindeutig,

was für eineDefinition an sich schon problematisch ist,weil es sie weitgehend

unbrauchbar macht. Dem Vorwurf eine Begriffsverweigerung oder eine auf

Uneindeutigkeit beruhende Argumentation resultiere daraus, dass man die

Theorien absichtlich falsch verstehe oder zu wörtlich nehme, was als Veran-

schaulichung gemeint ist, muss an dieser Stelle widersprochen werden. Mit-

nichten veranschaulichen die gewählten Metaphern und die ihnen zugrunde

liegenden Analogien etwas, das sich in eine begründete Konstitution auflösen

ließe, denn sie sind selbst das Theoriekonstitutive. Was die Metaphern aller-

dings schaffen, ist eine Klammer, die den heterogenen Gegenstandsbereich

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Riskantes Denken

eingrenzt, selbst da, wo diese Grenze extrem großzügig gezogen wird. In den

meisten Fällen wird so eine Anschlussfähigkeit für das neue Bezugssystem

geschaffen. Denn für die Geisteswissenschaften ist eine Organprojektion, ein

Missbrauch vonHeeresgerät, eine Extension ofMan oder ein Akteur systembedingt

besser zu verarbeiten.

WährendTheorienmit naturwissenschaftlichen Prämissen denMenschen

von der Technik aus denken und folglich die Ähnlichkeiten vor allem aufmate-

rieller oder funktionaler Ebene finden, versuchen es die Geisteswissenschaf-

ten auf der anderen Seite mit anthropologischer Bedeutungszuschreibung

auf Technik, selbst da, wie im Falle der ANT, wo sie diese zu verweigern mei-

nen.

Es ist einigermaßen erstaunlich, wie eingeübt diese Strategie wirkt und

es verwundert doch, dass sich zwar bei den theoretischen Ansätzen inhalt-

lich kaum ein Gemeinsames einstellen will, der theoretische Zugriff auf einen

fremden Gegenstandsbereich aber einem wiederkehrenden Muster folgt.

Über Analogiekonstruktionen erschließen sich die Geisteswissenschaften

einen technischen Gegenstandsbereich und importieren aus anderen Bezugs-

systemen Erklärungsmodelle, Konzepte oder Paradigmen.Die Kybernetik be-

dient sich beim Behaviorismus, die Organprojektion bei der hegelianischen Er-

kenntnistheorie und die Medientheorie mal bei der Stressforschung (McLu-

han) und mal bei der Thermodynamik (Flusser). Bei so generierten Theo-

riemodellen handelt es sich demnach um Derivate, und das ist, vorerst mit

überhaupt keiner Wertung verbunden. Denn solche Grenzverschiebungen an

Gegenstandsbereichen führen u.U. zu effizienten Theoriemodellen. Als Pa-

radebeispiel dafür kann die Übertragung mechanischer Erklärungsmodelle

auf Teile der menschlichen Physis verstanden werden, also ein physikalischer

Reduktionismus des Menschen zugunsten naturwissenschaftlicher Erkennt-

nis. Voraussetzung dafür ist aber immer, dass die durch die Konzeption des

Modells gesetzten Erkenntnisgrenzen erkannt werden. Universelle Applizier-

barkeit ist eigentlich immer ein Indikator dafür, dass die Erkenntnisgrenzen

überschritten werden oder dass das Abstraktionsniveau so hoch ist, dass re-

levante Erkenntnisse kaum mehr möglich zu produzieren sind.

Ein geisteswissenschaftlicher Zugriff auf die Technik bzw. dieMedien ver-

folgt meistens noch eine weitere Strategie. So wird versucht, über Analogien

die originär naturwissenschaftlichen Objekte sinnfähig zu machen, eine Ei-

genschaft, die sie nicht aus sich selbst heraus haben, sondern die ihnen zuge-

schrieben werden muss. Das Technische wird in solchen Begriffskonstitutio-

nen mit einer sinnanfälligen Beschreibung zusammengebracht. Technische

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Schluss 265

Artefakte sind Organprojektionen, Medien sind Extensionen des Menschen oder

Missbrauch vonHeeresgerät. Das Technische der technischen Artefakte oder der

Medien wird durch etwas ersetzt, das anschlussfähig für geisteswissenschaft-

liche Theoriebildung ist, weil es über einen anthropologischen oder kulturso-

ziologischen Sinn verfügt. Die einigende Metapher, die nicht mehr als eine

kaschierte Analogie ist, bereitet so den Gegenstandsbereich vor bzw. schafft

diesen zuallererst. Der Eigensinn bzw. das Wesenhafte des Technischen wird

über seine anthropologische Bedeutung definiert. Kein Reduktionismus wie

noch bei einem naturwissenschaftlichen Zugriff, sondern im Gegenteil ei-

ne additive Sinnzuschreibung. Eine Organprojektion ist für die Geisteswissen-

schaften nun einmal handhabbarer als ein Schlagbohrer.

Gleichwohl wird das Technische der Medien nicht vollständig ignoriert,

denn die Eigenschaften der einzelnen Medien werden über ihre technisch

festgeschriebenen Möglichkeiten durchdekliniert: Oralität, Visualität, Li-

nearität, Taktilität, Schriftlichkeit, Bildlichkeit usw. Um ein spezifischeres

Verhältnis zwischen Mensch und technischen Artefakten zu definieren,

werden die aus den Medientechnologien abgeleiteten Eigenschaften, mit

einem menschlichen (Wahrnehmungs)ideal verrechnet, um normative Zu-

schreibungen für die einzelnen Medien zu generieren.

7.2.3 Implementierung naturwissenschaftlicher Rationalität in

die Geisteswissenschaften

Die Anekdote wie die informationstheoretische Entropieformel zu ihrem Na-

men kam, ist oft zitiert worden, auch wenn ihr angeblicher Urheber Shannon

sie 1982 in einem Interview als urban legend zurückweist. Bekannt wurde der

Vorfall durch einen 1971 im Scientific American veröffentlichten Artikel. So soll

der Mathematiker von Neumann seinem Fachkollegen Shannon auf den Flu-

ren von Princeton bei der Namensfindung auf die Sprünge geholfen haben.

Der amerikanische Ingenieur Myron Tribus behauptet in dem Artikel, dass

Shannon auf die Frage, was er gedacht habe, als er seine Entropieformel ve-

rifiziert hatte, geantwortet habe:

My greatest concern was what to call it. I thought of calling it ›information,‹

but the word was overly used, so I decided to call it ›uncertainty.‹ When I dis-

cussed it with John von Neumann, he had a better idea. Von Neumann told

me, ›You should call it entropy, for two reasons. In the first place your un-

certainty function has been used in statistical mechanics under that name,

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Riskantes Denken

so it already has a name. In the second place, and more important, no one knows

what entropy really is, so in a debate you will always have the advantage.‹5

Tatsächlich kann man den letzten Satz bedenkenlos unterschreiben. Denn

die Tatsache, dass zwischen dem Entropieprinzip und dem Informationsbe-

griff immer wieder ein notwendiger Zusammenhang behauptet wird, zeugt

entweder von einem tatsächlichen Unverständnis oder ist durch denselben

Grund motiviert, der schon Shannon zu der Namensgebung veranlasste. Der

Vollständigkeit halber sei hier noch die dritte, aber auch unglücklichste Mög-

lichkeit erwähnt, nämlich dass im Falle von etwas so Unzugänglichem und

fachwissenschaftlich Spezifischem,wie der Entropie, schlicht beides wahr ist.

Robert Fano, Informatiker und bis zu seiner Emeritierung Professor am

MIT, erklärt 2001 in einem Interview, dass er und auch Shannon den Begriff

der Informationstheorie aus genau diesem Grund eigentlich unpassend fan-

den. »You see, the term ›information theory‹ suggests that it is a theory about

information – but it’s not. It’s the transmission of information, not infor-

mation. Lots of people just didn’t understand this.«6 Dass Shannon ein ther-

modynamisches Prinzip und einen Informationsbegriff, der mehr als einen

statistischen Gehalt hat, kurzschließt, ist schlicht ein Fehlschluss.

Die Verwendung der Entropie in Analogie oder Synonym mit Informa-

tion, vor allem in geisteswissenschaftlichen Erklärungsansätzen, sollte also

grundsätzlich misstrauisch stimmen. Entropie als thermodynamisches Prin-

zip ist die mathematische Formulierung eines physikalischen Ereignisses, ein

Formalismus von physikalischen Größen und damit etwas, dass er im Übri-

gen bei Shannon schon nicht mehr ist. Damit ist die Entropie so weit von

allem sinnhaft Belegbarem entfernt, wie es nur irgend möglich ist. Bei Kitt-

ler taucht der Begriff der Entropie ebenfalls ein paar Mal auf, verliert sich

aber in Banalitäten und geht nicht mit der Übertragung eines Konzepts ein-

her.7 Anders verhält es sich bei Flusser, der mit der Analogie von Entropie

5 Claude Shannon zitiert nach: Myron Tribus, Edward C. McIrvine [1971]. Energy and Infor-

mation. In: Scientific American, Vol. 225 Nr.3 (Sep. 1971), S. 179-190, hier: S. 180 (Herv. M.

K.).

6 Fano zit.n. Omar A. Aftab (u.a.). Information Theory. Information Theory and the Digital

Age. S. 9. URL: https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf.

7 So heißt es in Optische Medien: »nach einem wunderbaren Diktum des Physikers Ed-

dington erkennt man die Unumkehrbarkeit der physikalischen Zeit, die als ständiger

Entropiezuwachs ihrerseits eine Folge des zweiten Hauptsatzes der Thermodynamik

ist, an nichts anderem als an der Unmöglichkeit von Filmen, die wie die Charcuterie

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf


7. Schluss 267

und Information die gewichtigsten der Prämissen für seine Medientheorie

generiert.

Es dürfte inzwischen klar geworden sein, dass die Geisteswissenschaf-

ten für die eigene Theoriebildung schamlos aus fremden Bezugssystemen

importieren, und zwar so ziemlich alles, von dem man glaubt, es ließe sich

für den eigenen theoretischen Ansatz irgendwie verwerten. Besonders hei-

kel ist die Übernahme dabei aus den naturwissenschaftlichen Disziplinen.

Denn mit diesem systemexternen Import werden immer auch Kompatibili-

tätsgrenzen überschritten, was mit den Analogien zu verschleiern versucht

wird, die für die Übertragung herangezogen werden. Ziel dieser Strategie ist

nicht immer nur eine Legitimierung des Imports, sondern auch der Versuch,

die Evidenz naturwissenschaftlicher Rationalität ebenfalls in geisteswissen-

schaftliche Theorien zu importieren.

Wenn geisteswissenschaftliche Ansätze über Analogien Verbindungen zu

Konzepten aus dem naturwissenschaftlichen Bezugssystem herstellen, dann

zielt das i.d.R. eben auch auf eine Rationalisierung des eigenen Ansatzes,

durch die vermeintliche Übernahme eines wissenschaftlichen Ideals. Ein Ide-

al, das allerdings völlig unangebracht für geisteswissenschaftliche Theorien

ist. Denn so sind etwa soziokulturelle Ereignisse etwas fundamental ande-

res als physikalische Ereignisse. Erstere sind kontingent, letztere notwendig.8

Das bedeutet nicht, dass sich für erstere keine Ursachen angeben lassen, son-

dern nur, dass diese einer anderen Logik folgen und nicht mit der gleichen

Unbedingtheit auftreten. Wenn Flusser also ein thermodynamisches Prinzip

in Analogie mit medientechnischen Prinzipien setzt, um damit gesellschaft-

liche Prozesse zu erklären, dann setzt das voraus, dass diese drei Ereignisse

der gleichen Logik folgen. Das ist aber nicht der Fall: Soziokulturelle Prozesse

folgen nicht der gleichen Logik wie physikalische Prozesse, die Logik evolu-

tionärer Entwicklungen ist nicht die von technischen, die Logik einer Netz-

struktur bildet nicht die Logik von Prozessen ab und die Logik menschlichen

Verhaltens folgt keiner technisch-determinierten.

mécanique die Zeitachse umkehren.« (Kittler 2002, S. 229). Und in Grammophone. Film.

Typewriter liest man: »Aber weil der Oberbefehlshaber derWehrmacht […] anWaffen-

selbststeuerung nicht auf dem realen Raketenteststand glaubte, sondern erst bei ihrer

Wolfsschanzen-Vorführung im Farbfilm, siegten die Entropien des NS-Staats über In-

formation und Informationsmaschinen.« (Kittler 1986, S. 373f).

8 Alle Schwierigkeiten und Fragen, die quantenphysikalische Systeme diesbezüglich

aufwerfen, werden an dieser Stelle bewusst vollständig ignoriert.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Riskantes Denken

Es gibt bis heute keine geisteswissenschaftliche Theorie, die die Stren-

ge naturwissenschaftlicher Gesetzmäßigkeit, die sie zu implementieren ver-

sucht hat, je eingelöst hätte.9 Einer der Gründe ist, dass die Phänomene, die

geisteswissenschaftliche Theorien erklären können, schlicht nicht naturwis-

senschaftlichen Gesetzmäßigkeit unterliegen. Der Erklärungstyp passt hier

weder zum Objektbereich noch zur Art der Theorie. Die Effekte, die z.B. Me-

dien oder eben auch Technik bewirken, sind wesentlich kontingenter, so dass

sich zwar kulturelle Muster, aber keine kausalen Wirkgesetzmäßigkeiten be-

stimmen lassen.

Bezeichnenderweise hat eine geisteswissenschaftliche Affinität für na-

turwissenschaftliche Objektivität, im Gegenzug nie dazu geführt, tatsächlich

einmal eine naturwissenschaftliche Methodik zu übernehmen. Nicht einer,

der hier besprochenen Theoretiker hat jemals so etwas wie eine Formel oder

ein mathematisches Modell entworfen, geschweige denn angewendet. Gera-

de im Fall der Analogie mit der Entropie müsste man diese Formel noch nicht

einmal selbst entwickeln, weil sie ja bereits vorhanden ist. Einer tatsächlichen

Anwendbarkeit steht aber die Nicht-Quantifizierbarkeit der geisteswissen-

schaftlichen Entitäten im Weg. Das ist eben einer der großen Unterschiede

zu den Eigenschaften der Analogie in der Physik. Maxwells Analogie, mit der

er die Faraday’schen Feldlinien berechenbar macht, funktioniert nur deswe-

gen, weil die Begriffe, die er analog setzt, jeweils physikalische Begriffe und

mathematisierbare Größen sind. Man könnte auch sagen, sie entstammen

dem gleichen Bezugssystem, sie haben die gleichen operationalisierbaren Ei-

genschaften.

Ein ähnlicher Befund liegt für die Kybernetik vor, die menschliche Hand-

lung in operationale Ketten überführen will, was am Ende des Tages nichts

anderes bedeutet, als ein technisches Prinzip in einem anthropologischen

Wissenssystem zu implementieren. Und auch, wenn sich maschinelle Hand-

lung in einzelne kalkulierbare Operationen zerlegen lässt und die Summe

der einzelnen Operationen die Handlung vollständig erklärt, ist dieses Ver-

fahren für menschliches Verhalten aussichtlos, weil es vollständig unterkom-

plex ist. Da die Kybernetik innerhalb der Mensch-Maschine-Analogie sowieso

ausschließlich Output orientiert sein kann, sind die berechenbaren Prozesse

9 Die Subsumierung originär humanwissenschaftlicher Gegenstände durch die Natur-

wissenschaft meint hingegen wieder etwas anderes und darf nicht mit dem Versuch

missverstanden werden, artifizielle Objekte für einen geisteswissenschaftlichen Zu-

griff zu öffnen.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Schluss 269

aber ohnehin irrelevant. Am deutlichsten wird das Problem des kyberneti-

schen Ansatzes, wenn man es in seiner Konsequenz zu Ende denkt: Denn das

würde bedeuten, dass sich die Steuerlogik von rückgekoppelten Maschinen

auf den Menschen übertragen ließe. Und hier zeigt sich dann auch gleichzei-

tig das Defizit von Erklärungsmodellen, die mithilfe von Analogien generiert

werden, die mit der Reduktion von Merkmalen konstruiert sind: Sie versagen

regelmäßig, weil man nicht selten genau die Merkmale wegreduziert, die für

die Erklärung entscheidend sind. So muss die Kybernetik für eine Mensch-

Maschine-Analogie jede Form intentionalen Handelns als Merkmal ausschlie-

ßen und generiert damit für denMenschen ein defizitäres Erklärungsmodell.

Die mit Analogie übertragenen Prinzipien, die für eine Rationalisierung

geisteswissenschaftlicher Ansätze (Flusser) oder zur Rationalisierung eines

Erklärungsmodells für ein psychosoziologisches Ereignis (Kybernetik) be-

müht werden, scheitern systematisch an ihrem Gegenstand, eben weil das

Erklärungsmodell nicht an dem Objektbereich selbst entworfen wird und

weil naturwissenschaftliche Erklärungsmodelle nicht mit geisteswissen-

schaftlichen Erkenntnisinteressen kompatibel sind.

7.3 Ein geisteswissenschaftlicher Zugriff auf
technische Apparate

Die theoriekonstitutive Analogie in den Geisteswissenschaften ist also zual-

lererst eine strategische Argumentationsfigur. Sie ist aber ebenso ein Sym-

ptom für eine tiefergehende Problematik. Denn bringt man die Ergebnisse

der vorliegendenUntersuchung auf den einen gemeinsamenNenner, dann ist

es, die Schwierigkeit der Geisteswissenschaften Aussagen über einen Gegen-

stand zumachen.Dieses Problem ist nicht neu, denn selbst Erklärungsmodel-

le für den namensgebenden Geist stehen bis heute noch aus und werden suk-

zessiv von der Kognitionsforschung nachgeliefert. Am Gegenstandsbereich

der Technik werden die Unzulänglichkeiten geisteswissenschaftlicher Theo-

riebildung aber besonders deutlich. Die Versuche einen Zugriff über Analo-

gien oder Metaphern herzustellen, sind die Symptome dieses Problems.

Das ganze Projekt deswegen für gescheitert zu erklären, ist allerdings

auch keine Lösung, denn dass eine Theoretisierung von Technik und Medi-

en von Seiten der Geisteswissenschaften nötig ist, zeigt sich schon allein an

ihrer soziokulturellen Bedeutung, aber auch an ihrer Rolle für die Genese von

ganzen Wissensbeständen.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Riskantes Denken

Die Frage, warum der Himmel blau ist, brachte Einstein 1910 angeblich

zu seinerTheorie der Opaleszenz. Es sind oftmals die scheinbar selbstverständ-

lichsten Phänomene, die zu erklären, die größte Herausforderung stellen. Die

Antworten auf solche Fragen berühren dann häufig das Allergrundlegendste.

Warum also, kann man in diesem Sinne fragen, ist ein geisteswissenschaftli-

cher Zugriff auf technische Entitäten so problematisch?

Mit den Versuchen eines geisteswissenschaftlichen Zugriffs auf Technik

wird eine ontologische Differenz von technischen Phänomenen behauptet.

Denn Technik als einen Gegenstandsbereich der Geisteswissenschaften

anzunehmen, setzt voraus, dass technische Phänomene über mehr als eine

nur technische Ebene verfügen. Das naturwissenschaftliche Erklärungssys-

tem muss einen Rest übriglassen, der deswegen systematisch nicht erfasst

werden kann, weil er von vollständig anderer ontologischer Art ist.

Das ist die gute Nachricht. Dass es, hingegen der anhaltenden Verkün-

digung einer Krise der Geisteswissenschaften, offenbar eine ganze Reihe von

Zuständigkeiten für den Gegenstandsbereich Technik gibt, die nicht unter

naturwissenschaftliche Paradigmen gefasst werden können.

Wenn eine bestimmteOntologie ein bestimmtesWissenssystemnach sich

zieht, dann hat die notwendige ontologische Differenz der Technik zur Folge,

dass der technische Teil von den Geisteswissenschaften nicht erfasst werden

kann. D.h., für einen Zugriff auf die technische Ebene fehlen den Geisteswis-

senschaften sowohl die passenden Methoden sowie Paradigmen als auch das

Erklärungssystem. Die technische Ebene ist schlicht inkompatibel mit einem

geisteswissenschaftlichen Bezugssystem.

Jetzt bezeugen eine Technikphilosophie, aber auch eine Medienwissen-

schaft den paradoxen Umstand, dass die von den Geisteswissenschaften

notwendig angenommene ontologische Differenz technischer Phänomene,

bei der Theoriebildung selbst, wieder geleugnet wird, um Aussagen über das

Technische zu machen. D.h., um den Gegenstandsbereich für ein geistes-

wissenschaftliches Bezugssystem überhaupt operabel zu machen, muss eine

ontologische Differenz behauptet werden, die in der Theoriebildung selbst

geleugnet wird, um aus der technisch-materiellen Struktur Bedeutung oder

Effekte abzuleiten.

Und so stellt sich die etwas polemisch formulierte Frage erneut, was man

denn auf der materiellen Ebene der Apparate zu finden glaubt und welcher

Logik die daraus gezogenen Schlüsse eigentlich folgen. Warum führt die Li-

nearität der Schrift zu einem linearen Denken (Formanalogie)? Warum die

Elektrizität der technischen Apparate zu einer Taktilität der menschlichen

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Schluss 271

Wahrnehmung (Strukturanalogie)? Und warum die Äquivalenz von Output

zur Äquivalenz von Prinzipien der Steuerung (Funktionsanalogie)? Das Pro-

blem bei solchen technischen Ableitungen ist es, dass es überhaupt keinen lo-

gisch zwingenden Grund für sie gibt. Technische Apparate ermöglichen zwar

erst die jeweiligen Nutzungen und Inhalte, sie müssen mit diesen aber nicht

kongruent gehen.Das Verhältnis einer technischen zu einer aisthetischen, so-

zialen, kulturellen oder politischen Ebene ist vielmehr durch das Prinzip der

Kontingenz gekennzeichnet, also dem genauen Gegenteil von Notwendigkeit.

Aus den technischen Strukturen, die dem Rundfunk zugrunde liegen, las-

sen sich keine Schlüsse über soziale, kulturelle, politische oder epistemische

Effekte ziehen. Selbst Berthold Brechts Ausführungen zum Radio, über eine

Äquivalenz von technischer und sozialpolitischer Systemstruktur, entstam-

men wohl mehr dem Wunsch nach einem revolutionären Gesellschaftsum-

bruch als einem tatsächlichen Glauben an einen solcherart notwendigen Zu-

sammenhang.

Dass sich die technische Ebene nicht notwendig in einem anderen

Bezugssystem spiegelt, hat dann Ende der 1980er und Anfang der 1990er

Jahre auch die Gesellschafsutopien der frühen Internetpioniere begraben.

Dezentralisierte, nicht-hierarchisch organisierte technische Strukturen füh-

ren nicht automatisch zu dezentralisierten, nicht-hierarchisch organisierten

Strukturen in einem politischen, sozialen oder kulturellen Bezugssystem.

Im Gegenteil zeigt vor allem die Entwicklung des Internets bzw. World

Wide Webs, dass die Implementierung von Technologie genauso an dem

Bezugssystem und nicht dieses an der Technik ausgerichtet werden kann.10

Wer glaubt, die immer wieder diagnostizierte digitale Utopie, würde zu einer

sozialgesellschaftlichen Utopie führen, wartet vermutlich heute noch. Weder

politische, soziale noch ökonomische Systeme habe allein aufgrund von

technischen Strukturen grundlegende Umstürze erfahren. Die Prognosen

einer New Economy, eines perfekten Markts, einer vollständig informierten

Gesellschaft, einer Auflösung von Monopolen usw. können getrost in das

Archiv der Utopien abgelegt werden. Getragen werden diese Vorstellungen

von einem restriktiven Glauben in die technische Ebene, der zu einer völligen

Überschätzung ihres determinierenden Potenzials führt und alle gewichtige-

ren Faktoren (zumindest für eine gewisse Zeit) überblendet. Mitnichten soll

hier der Ansatz vertreten werden, dass die technische Ebene keine Effekte

10 So untersteht dasWorldWideWeb vor allemeiner ökonomischen Logik undwird immer

wieder nach dieser austangiert.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Riskantes Denken

auf anderen Ebenen zeitigen kann, sondern lediglich, dass sich die Art der

Effekte nicht allein aus der technischen Ebene ableiten lassen.

Die Analogie als ein Symptom von geisteswissenschaftlichen Unzuläng-

lichkeiten berührt damit im Kern die sehr grundsätzliche Frage, was geistes-

wissenschaftliche Theorien überhaupt zu leisten im Stande sind und ob sie

anders als mit Analogien auf technische Objekte zugreifen können?

Man sollte diese Fragen durchaus ernst nehmen, denn am Horizont

taucht mit dem sogenannten New Materialism bereits seit einigen Jahren das

nächste theoretische Programm auf, das eine ontologische Entdifferenzie-

rung von Mensch und Dingen forciert. Und auch alles, was man unter dem

Label Künstliche Intelligenz führt, ein Gegenstandsbereich, der die Analogie be-

reits im Namen trägt, wird in Zukunft über normative Zuschreibungen und

Zuspitzungen theoretisch hinauskommen müssen.11 Wie initiiert man also

den strukturellen Bruch von einer reinen Technik- bzw. Mediengeschichte12,

hin zu einer Theorie, die Erklärungsmodelle für die epistemischen, sozialen,

kulturellen usw. Effekte von Medien bzw. Technik liefert?

Was für die Technikphilosophie gilt, gilt ebenso für die Medientheorie:

Diese Art vonTheorien erfassen nicht einzelne technische Artefakte oder Me-

dien(technologien), sondern Systeme. Genau darin besteht ja der Wert der

Kapp’schen Technikphilosophie und derMcLuhan’schenMedientheorie.Nicht

in dem propositionalen Gehalt ihrer Annahmen, dem prognostischen Poten-

zial ihrer Modelle oder einer strategisch normativen Geschichtsschreibung,

sondern in dem Versuch Technik bzw. Medien als Ganzes zu fassen und für

11 Zu erwähnen sei hier die September Ausgabe 2019 der Zeitschrift fürMedienwissenschaft

mit dem Titel Künstliche Intelligenzen, in deren Beiträgen es nicht darum geht, norma-

tive Diskurse zu verlängern, sondern nach demMedialen dieser Technik selbst zu fra-

gen. Gesellschaft für Medienwissenschaft (Hg.). Heft 21: Künstliche Intelligenzen, Jg.11

(2019), Nr.2. URL: https://doi.org/10.25969/mediarep/12615.

12 Unter einer Technik- oder Mediengeschichte soll hier eine chronologische Darstellung

verstandenwerden. Einwesentlichweiterer Begriff findet sich bei Schröter undGregor

Schwering unter dem EintragModelle des Medienwandels und der Mediengeschichtsschrei-

bung im Handbuch Medienwissenschaft. Die hier drunter gefassten Modelle haben den

strukturellen Bruch zu einer reinen Geschichtsschreibung schon vollzogen, indem sie

Modelle mit einer eigenen Logik entwickeln (eskalativ, evolutionär, externalisierend

usw.). Dafür musste aber immer schon ein geisteswissenschaftlicher Zugang gefun-

den werden, so dass die qualitative Differenz, die hier betont werden soll, unter die-

semVerständnis hinfällig wäre. Vgl. Jens Schröter, Gregor Schwering [2014].Modelle des

Medienwandels und der Mediengeschichtsschreibung. In: Schröter 2014, S. 179-189.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615


7. Schluss 273

die Geisteswissenschaften greifbar und damit verhandelbar zu machen. Sol-

che Art von Theorie geht notwendig mit einer Begriffskonstitution und der

Bestimmung ihres Gegenstandsbereichs einher. Und hier fangen die Schwie-

rigkeit dann an, denn man hat es mit einer Vielzahl von heterogenen Phä-

nomenen zu tun, die unter ein definitorisch Gemeinsames gebracht werden

müssen.

Wenn man also von der Technik oder den Medien spricht, dann meint man

nicht einen Hammer, eine Relaisschaltung oder einen Verbrennungsmotor

und ebenso wenig den Film, das Radio oder die Schrift, sondern das diesen

Objekten Gemeinsame. Die Schwierigkeit potenziert sich zusehends, wenn

man neben einem fest umrissenen Gegenstandsbereich zusätzlich eine allge-

meingültige Wirkweise für die Entitätenmenge bestimmen will. Und es ist

deswegen auch überhaupt nicht verwunderlich, wenn man sich dabei an me-

taphorischen oder auf Analogien gründendenDefinitionen versucht,weil die-

se ihrer Natur nach vage sind und deswegen über einen großen Deutungs-

spielraum verfügen. Unter die Begriffe Extensionen, Organprojektionen – und

wenn man etwa Arnold Gehlens Triade einer Organverstärkung, Organersatz

und Organausschaltung an dieser Stelle zur Verdeutlichung noch hinzuneh-

menmöchte – sowie eben auch dem berüchtigtenMissbrauch von Heeresgeräte,

lassen sich eine Vielzahl von Entitäten fassen, weil es eben genau das ist, was

unpräzise Begriffsverwendungen leisten: Sie sind nicht-ausschließend und

deswegen bis zu einem großen Grad gegenstandsunabhängig.

Obwohl eine offene Begrifflichkeit für die Theoriebildung strategisch ge-

nutzt wird, wird sie innerhalb der Theorie selbst selten wirklich ernstgenom-

men. Denn ein Begriff, der alles bezeichnet, bezeichnet am Ende des Tages

nichts mehr, so wie Objektbereiche, die alles fassen, am Ende nichts mehr

fassen. Folglich wird eine Relativierung durch Selektion vorgenommen, oh-

ne diese an irgendeiner Stelle zu explizieren. Diese notwendige Restriktion

des Objektbereichs verläuft nach zwei Mustern: Erstens operieren die Theo-

rien mit Begriffen, die bereits über eine vortheoretische Existenz verfügen.

Es ist immer schon intuitiv klar, was als technisches Artefakt oder als Me-

dientechnologie gelten kann bzw. was eben nicht und d.h. eben auch, dass

das Ausufern des Gegenstandsbereich sich von selbst reguliert. Zum ande-

ren verfahren die meisten Theorien selbst äußerst selektiv, nicht nur was die

Gewichtung von einzelnen technischen Artefakten oder Medien betrifft, son-

dern auch hinsichtlich der Entitäten, die in den Gegenstandsbereich fallen.

Während Kapps Auswahl noch recht konventionell daherkommt, ist die von

McLuhan zwar um einiges ausgefallener (so finden sich neben den klassischen

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Riskantes Denken

technischen Massenmedien auch Kleidung, das Auto, Straßen und Nachrich-

tenwege), deswegen aber nicht weniger umrissen.

Wenn die metaphorischen Begriffskonstitutionen auch als Klammern

funktionieren, scheitern sie strukturell, weil die Integrationsleistung auf Mo-

tive beschränkt bleibt. D.h., in demMoment, in dem von der metaphorischen

Begriffskonstitution auf eine Analogiekonstruktion umgeschaltet wird, die

ein Konzept konstituieren soll, dieses den Gegenstandsbereich nicht mehr

fasst.

Ein (medien)technisches Apriori bedeutet erst einmal eine Konstitutions-

leistung von Technik bzw. Medien in einem geisteswissenschaftlichen Be-

zugssystem, ohne dass damit schon gesagt wäre, wie diese konkret zu be-

schreiben ist. Dabei ist die Tatsache, dass Technik und Medien auf ein ande-

res System wirken die Minimalvoraussetzung für eine geisteswissenschaftli-

che Beschäftigung und eigentlich unstrittig. Strittig ist hingegen,wieMedien

wirken und in welchem Grad. Dass einzelne Medien oder einzelne techni-

sche Artefakte auf andere Bezugssysteme wirken, ohne dass damit schon ei-

ne konstitutive Leistung einhergehen würde, ist ebenso unstrittig.Mehr noch

gehört dieWirkweise vonMedien zum analytischen Geschäft vonMedienwis-

senschaft.DieWirkweise vonMedien als ein Systemhat hingegen eine andere

strukturelle Qualität. Dass und vor allem wie Medien wirken, lässt sich dann

nicht mehr empirisch an Einzelepisoden festmachen, sondern muss theore-

tisch als die Eigenschaft eines Systems begründet werden.

In der Vergangenheit hat das offenbar dazu geführt, dass von einer Wirk-

weise auf eine Konstitutionsleistung umgeschaltet wurde. Der theoriestrate-

gische Grund dahinter ist die Möglichkeit, mit dem Apriori eine universelle

Integrationsleistung zu erreichen, die über zwei entscheidende argumenta-

tive Vorteile verfügt. Zum einen bringt ein Konstituens die Notwendigkeit

mit, die eine nicht-kausale Wirkweise niemals haben kann und zum anderen

vermeidet man, sich der Verlegenheit aussetzen zu müssen, aus den vielen

differenten Wirkweisen von Medien oder Techniken eine gemeinsame zu de-

stillieren und auf einer metaphysischen Ebene zu implementieren.Mit einem

apriorischen bzw. konstitutiven Status des Objektbereichs generiert man auf

einen Schlag eine Bedeutung für das Bezugssystem und ein notwendiges Be-

dingungsgefüge. Die spezifischen Eigenschaften, sowohl des Objektbereichs

als auch des Bezugssystems, spielen dann überhaupt keine Rolle mehr; d.h.,

die Integration eines Objektbereichs in ein artfremdes Bezugssystem über

seinen konstitutiven Status kann als ein disziplinunabhängiges Manöver ver-

standen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Schluss 275

Die Frage ist immer, wie das Apriori in die Theorie aufgenommen wird.

Wie wird es begründet, wie theoretisch situiert? Die Antwort darauf lautet in

den meisten Fällen, eigentlich überhaupt nicht. Der apriorische Status von

Entitäten wird i.d.R. einfach als selbstverständlich betrachtet. Weil niemand

die Relevanz von Technik und Medien bezweifelt, scheint die Sache selbst-

evident und überhaupt nicht begründungswürdig. Relevant oder aber kon-

stitutiv zu sein, sind allerdings zwei vollständig verschiedene Dinge. Rele-

vanz ist wesentlich schwächer und spielt in diesem Fall auf die Bedeutung

hin. Konstitutiv, selbst wenn man jeglichen Absolutheitsanspruch abzieht,

kommt hingegen nicht um einen notwendigen Konnex umhin. Die Rede von

einem medientechnischen, technischen oder medialen Apriori ist natürlich

viel zu stark und eine Art Verlegenheitshandlung, die Komplexität reduziert,

indem sie den Objektbereich mit einer Unbedingtheit ausstattet, ohne den so

geschaffenen Konnex genauer durchdeklinieren zu müssen. Damit ist dann

zwar ein geisteswissenschaftlicher Zugang gelegt, es bleibt aber bis dahin un-

klar, wie die konstitutive Leistung am Ende genauer zu bestimmen sein wird.

Die Funktion einer argumentativen Apriorifigur bleibt damit auf dieTheorie-

genese selbst beschränkt, ohne darüber hinaus erklärende, begriffliche oder

epistemische Qualitäten zu haben.

Das Auftauchen von Metaphern und Analogien, vorausgesetzt sie sind

konstitutiv für Theoriebildung, muss als Indikator verstanden werden, der

ziemlich verlässlich die Orte anzeigt, an denen eine Theorie strukturell zu

scheitern droht. Folglich sind es eben genau die Stellen, die über die Möglich-

keit und Unmöglichkeit eines geisteswissenschaftlichen Zugriffs auf Medien

und Technik entscheiden.

Dass die Medienwissenschaft eigentlich ohne eine generelle Theorie aus-

kommt, beweist sie seit ihrer Gründung; d.h., während großangelegte Theo-

rieentwürfe mit gewissenhafter Regelmäßigkeit scheitern, funktioniert ein

pragmatisch-analytischer Zugriff auf Medien und Technik erstaunlich gut.

Und man kann sich fragen, wie sinnvoll eine generelle Medientheorie über-

haupt ist, die mit einem universalen Anspruch auftritt, oder ob man es nicht

lieber eine Nummer kleiner versucht, also mit konkreteren Modellen mit er-

klärendem Potenzial, die dann zwar nicht universell funktionieren, aber zu-

mindest Wissen über Medien akkumulativ erweitern.

»Ein Problem«, schreibt Hans Vaihinger 1911 in Die Philosophie des Als Ob,

»zum ersten Mal richtig und scharf zu stellen, das ist bekanntlich in der Ge-

schichte der Wissenschaften oft von grösserem Nutzen gewesen, als immer

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Riskantes Denken

neue Lösungsversuche alter Probleme vorzunehmen.«13 In diesem Sinne ver-

steht sich die vorliegende Arbeit als der Versuch, eine riskante Strategie geis-

teswissenschaftlicher Theoriebildung klar benannt und damit einen grundle-

genden und selbstverständlichen Modus in Frage gestellt zu haben.

13 Hans Vaihinger [1911].Die Philosophie des Als Ob. System der theoretischen, praktischen und

religiösen Fiktionen derMenschheit auf Grund eines idealistischen Positivismus.Mit einemAn-

hang über Kant und Nietzsche. Leipzig 19228, S.XII.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Aftab, Omar A. (u.a.). Information Theory. Information Theory and the Dig-

ital Age. URL: https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf.

(Stand: 26.01.2020).

Albus, Vanessa [2014]. Epochaler Metapherngebrauch und philosophische

Metaphernreflexion als Indikator weltanschaulicher Orientierung. In:

Benjamin Specht (Hg.): Epoche und Metapher. Systematik und Geschich-

te kultureller Bildlichkeit. Berlin/Bosten 2014. S. 85-105.

Arbib, Michael A [1983]. Cybernetics. The View from Brain Theory. In: Fritz

Machlup, Una Mansfield (Hg.). The Study of Information. Interdisciplinary

Messages. New York 1983, S. 459-466.

Aristoteles, Physik 2.1, übers. v. PWicksteed und F Cornford, Cambridge 1934.

Artmann, Ferdinand [1860]. Allgemeine Bemerkungen über Ventilation und die ver-

schiedenen auf die Güte der Luft einflussnehmende Verhältnisse. Prag 1860.

Ashby, W. Ross [1956]. An Introduction to Cybernetics. London 19572.

Baudrillard, Jean [1978]. Die Präzession der Simulakra. In: der. Agonie des Realen.

Berlin 1978.

Beckermann, Ansgar [1986]. Descartes’ metaphysischer Beweis für den Dualismus.

Analyse und Kritik. Freiburg/München 1986.

Bense, Max [1949]. Technische Existenz. In: ders. Ausgewählte Schriften Bd. 3, Äs-

thetik und Texttheorie. Stuttgart/Weimar 1998, S. 122-146.

Bense,Max [1951].Kybernetik oder dieMetatechnik einerMaschine. In: ders.Ausge-

wählte Schriften Bd. 2,Philosophie derMathematik, Naturwissenschaft und Tech-

nik. Stuttgart/Weimar 1998, S. 429-446.

Bense,Max [1955]. Vorwort. In: Luis Couffignal.Denkmaschinen. Stuttgart 1955.

Bense, Max [1954]. Philosophie der Technik. Fazit einer Disziplin. In: Physikalische

Blätter, Heft 11, 1954, S. 481-485.

Besterman, Theodor. Correspondance de Voltaire, Vol. II Lettre 2323

Bloch, Ernst [1954]. Das Prinzip Hoffnung. Bd.2. Frankfurt a.M. 1985.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf
https://web.mit.edu/6.933/www/Fall2001/Shannon2.pdf


278 Riskantes Denken

Blumenberg, Hans [1975].Die Genesis der kopernikanischenWelt, Bd.3. Frankfurt

a.M. 1995.

Blumenberg, Hans [2015]. Schriften zur Technik, hg. v. Alexander Schmitz u.

Bernd Stiegler. Frankfurt a.M. 2015.

-Blumenberg, Hans [1957] »Nachahmung der Natur«. Zur Vorgeschichte der

Idee des schöpferischen Menschen. S. 86-125.

-Blumenberg, Hans [1963]. Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phä-

nomenologie. S. 163-202.

-Blumenberg, Hans [1951] Verhältnis von Natur und Technik als philosophisches

Problem. S. 17-29.

Blumenberg, Hans [2009]. Geistesgeschichte der Technik, hg. v. Alexander

Schmitz u. Bernd Stiegler. Frankfurt a.M. 2009, S. 17f.

Böhme, Hartmut [2003]. Die Metaphysik der Erscheinungen. Teleskop und Mi-

kroskop bei Goethe Leeuwenhoek und Hooke. In: Helmar Schramm, Ludger

Schwarte, Jan Lazardzig (Hg.): Kunstkammer, Laboratorium, Bühne. Schau-

plätze des Wissens im 17. Jahrhundert. Berlin/New York 2003, S. 359-397.

Bois-Reymond du, Emil [1851]. Vorträge: Über tierische Bewegung. In: ders.:Wis-

senschaftliche Vorträge von Emil du Bois-Reymond, hg. v. James Howard Gore.

Boston/London 1896, S. 1-33.

Boyle, Robert [1674]. About the Excellency and Grounds of the Mechanical Hypothe-

sis. In: ders. Selected Philosophical Papers of Robert Boyle, hg. v.M. A. Stewart.

Manchester/New York 1991.

Bollenbeck, Georg [2007]. Eine Geschichte der Kulturkritik. Von J. J. Rousseau bis

G. Anders. München 2007.

Bunge,Mario [1967].Analogy inQuantumTheory. From Insight toNonsense. In:The

British Journal for the Philosophy of ScienceVol. 18,No. 4 (Feb. 1967), S. 265-286.

Bunge, Mario; Martin Mahner [2004]. Über die Natur der Dinge. Materialismus

und Wissenschaft. Stuttgart 2004.

Busch, Werner [1987]. Kunst. Die Geschichte ihrer Funktionen. Weinheim 1987.

Bush, Vannevar [1945]. As we may think. In: Atlantic Monthly, Juli 1945. URL: ht

tp://web.mit.edu/STS. 035/www/PDFs/think.pdf. (Stand: 19.10.2020).

Bush, Vannevar [1967].MemexRevisited. In: ders. Science is not enough. New York

1967, S. 75-101.

Callon, Michel [1990]. Techno-economic Networks and Irreversibility. In: John Law

(Hg.). A Sociology of Monsters: Essays on Power, Technology and Domination.

Sociological Review Monograph 38, London 1991, S. 131-162.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS
http://web.mit.edu/STS


Literaturverzeichnis 279

Callon, Michel; Bruno Latour [1992]. Don’t Throw the Baby Out with the Bath

School! A Reply to Collins and Yearly. In: A. Pickering (Hg.). Science as Prac-

tice and Culture. Chicago 1992, S. 343-368.

Campbell, N. R. [1920]. Physics. The Elements. Cambridge 1920.

Carnap, Rudolf [1963]. Discussion: variety, analogy, and periodicity in inductive

logic. In: Philosophy of Science 30(3) 1963, S. 222-227.

Cassirer, Ernst [1930]. Formund Technik. In: ders.:GesammelteWerke. Bd.17 Auf-

sätze und kleine Schriften 1927-1931,Hamburger Ausgabe, hg. v. Birgit Re-

cki. Hamburg 2004, S. 139-183.

Centore, F. F. [1970]. Robert Hookes Contributions to Mechanics. A Study of Seven-

teenth Century Natural Philosophy. Dordrecht 1970.

Cook, Magaret G. [2001]. Divine Artifice and Natural Mechanism. Robert Boyle’s

Mechanical Philosophy of Nature. In: Osiris Vol. 16 Science in Theistic Context.

Cognitive Dimensions (2001). The University of Chicago Press, S. 133-150.

Christen, Markus [2011]. Die Entstehung der Hirn-Computer-Analogie. Tücken und

Fallstricke bei der Technisierung des Gehirns. In: ders., Lars Klinnert (Hg.).

Die Zukunft des menschlichen Gehirns. Ethische und anthropologische Herausfor-

derungen der modernen Neurowissenschaften. Schwerte 2011, S. 135-154.

Del Re, Giuseppe [2000].Models and analogies in science. In: HYLE International

Journal for Philosophy of Chemistry, Vol.6 (2000), S. 5-15.

Descartes, René [1637]. Von der Methode des richtigen Vernunftgebrauchs und der

wissenschaftlichen Forschung. In: ders. Philosophische Schriften in einem Band.

Lateinisch/Deutsch, mit einer Einl. v. Rainer Specht. Und »Descartes’

Wahrheitsbegriff« v. Ernst Cassirer. Hamburg 1996.

Descartes, René [1644]. Die Prinzipien der Philosophie. Lateinisch-Deutsch,

übers.u. hg. v. Christian Wohlers. Hamburg 2005.

Descartes, René [1648]. Beschreibung des menschlichen Körpers. In: ders.Über den

Menschen (1932) sowie Beschreibung des menschlichen Körpers (1648), übers.u.

hg. v. Karl Eduard Rothschuh. Heidelberg 1969.

Descartes, René [1649]. Die Leidenschaften der Seele. Französisch-Deutsch,

übers.u. hg. v. Klaus Hammacher. Hamburg 19962

Descartes, René [1664]. Die Welt. Abhandlung über das Licht. Der Mensch. Fran-

zösisch/Deutsch, hg. u. übers. v. Christian Wohlers Hamburg 2015.

Descartes, René [1677]. Tractatus de Homine et de Formatione Foetus. Amsterdam

1677.

Dessauer, Friedrich [1927]. Philosophie der Technik. Das Problem der Realisierung.

Bonn 1927.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Riskantes Denken

Dijksterhuis, E. J. [1950]. Die Mechanisierung des Weltbildes. Berlin/Göttingen/

Heidelberg 1956.

Dijksterhuis, E. J. [1956].DieMechanisierung desWeltbildes. In: PhysikalischeBlät-

ter. 12. Jahrgang, 1956 Heft 11, S. 481-494.

Dixwell, George Basil [1875]APaper onCylinder Condensation, Steam Jackets, Com-

pound Engines and Superheated Steam. Boston 1875.

Duhem, Pierre [1908]. Ziel und Struktur der physikalischenTheorien. Leipzig 1908.

Ebeling, Knut [2009].DerThron des Transzendentalen oder Das historische Apriori.

Transzendierung des Historischen oder Historisierung des Transzendentalen? In:

Clemens Pornschlegel undMartin Stingelin (Hg.).Nietzsche und Frankreich.

Berlin/New York 2009, S. 305-322.

Engels, Friedrich [1877/1878].HerrnEugenDühringsUmwälzung derWissenschaft,

3. erw. Aufl. Stuttgart 1894.

Enzensberger, Hans Magnus [1970]. Baukasten zu einer Theorie der Medien. In:

Kursbuch 20, März 1970, S. 159-186.

Faraday, Michael [1852]. On the Physical Character of the Lines of Magnetic Force.

In: The London, Edingburgh, and Dublin Philosophical Magazine and Journal of

Science, Vol.3 Jan.-Jun. 1852, Nr.20 June, S. 401-427.

Faulstich, Werner [1999].Medientheorie. Göttingen 1999.

Flusser, Vilém [1985]. Ins Universum der technischen Bilder. Göttingen 19965.

Flusser, Vilém [1987]. Die Schrift. Hat Schreiben Zukunft? Göttingen 1987.

Flusser, Vilém [1998]. Kommunikologie. Frankfurt a.M. 20074.

Foucault, Michel [1966]. Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwis-

senschaften. Frankfurt a.M. 1974.

Foucault, Michel [1969]. Archäologie des Wissens. Frankfurt a.M. 1973.

Foucault, Michel [1978]. Dispositive der Macht. Über Sexualität, Wissen undWahr-

heit. Berlin 1978.

Freud, Sigmund [1930]. Das Unbehagen in der Kultur. Wien 1930.

Galison, Peter [1994].TheOntology of the Enemy. NorbertWiener and the Cybernetic

Vision. In: Critical Inquiry Vol. 21, No. 1, Chicago Autumn 1994, S. 228-266.

Gehlen, Arnold [1940]. Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt.

Frankfurt a.M. 2016.

Gesellschaft für Medienwissenschaft (Hg.). Heft 21: Künstliche Intelligenzen,

Jg.11 (2019), Nr.2. URL: https://doi.org/10.25969/mediarep/12615 (Stand:

19.10.2020).

Greenberg, Clement [1939]. Avantgarde und Kitsch. In: Ute Dettmar, Thomas

Küpper: Kitsch. Texte und Theorie. Stuttgart 2007, S. 203-212.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615
https://doi.org/10.25969/mediarep/12615


Literaturverzeichnis 281

Hägele, Peter C. Was hat Entropie mit Information zu tun? URL: https://www.u

ni-ulm.de/ phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf (Stand:

26.01.2020).

Han, Byung-Chul [2013]. Im Schwarm. Ansichten des Digitalen. Berlin 2013.

Harvey, William [1628]. On the Motion of the Heart and Blood in Animals. London

1889.

Hempel, Carl G.; Paul Oppenheim [1948]. Studies in the Logic of Explanation. In:

Philosophy of Science, Vol.15 Nr.2 April 1948, S. 135-175.

Hooke, Robert [1665]. Micrographia. Or some Physiological Descriptions of Minute

Bodies made by magnifying Glasses with observations and inquiries thereupon.

London 1665.

Hughes, Thomas P. [1983]. Networks of Power. Electrification in Western Society,

1880-1930. Baltimore 1983.

Hume, David [1739]. A Treatise of Human Nature. Being an Attempt to introduce the

experimental Method of Reasoning into moral Subjects. Book 1 Of the Understand-

ing. Oxford 1888.

Huygens, Christiaan [1690]. Abhandlung über das Licht. Leipzig 1890.

Jansen, Till; Werner Vogd [2014]. Das Desiderat der »angewandten oder empiri-

schen Metaphysik« – von der ANT zu Netzwerken sich selbst konditionierender Re-

flexionen? In: Soziale Welt. 65. Jg., H.4 (2014). S. 451-467.

Jevons, William Stanley [1874]. The Principles of Science. A Treatise on Logic and

Scientific Method. London 1883.

Kandinsky, Wassily. Über das Geistige in der Kunst. Grafrath 2015, S. 11.

Kannetzky, Frank [2005]. Cartesianische Prämissen. Überlegungen zur Reichwei-

te des Privatsprachenarguments. In: Peter Grönert, ders. (Hrsg): Sprache und

Praxisform. Leipziger Schriften zur Philosophie Bd.17. Leipzig, 2005, S. 105-

161.

Kannetzky, Frank [2010]. Eintrag »Kategorienfehler«. In: Hans Jörg Sandkühler

(Hg.).Enzyklopädie der Philosophie, Bd. 2, 2. erw. u. überarb. Aufl.Hamburg

2010, S. 201-205.

Kant, Immanuel [1781]. Kritik der reinen Vernunft. Leipzig 191911.

Kant, Immanuel [1781]. Kritik der reinen Vernunft. Vorrede zur ersten Aufl. 1781,

A XII.

Kapp, Ernst [1877]. Grundlinien einer Philosophie der Technik. Zur Entstehungsge-

schichte der Cultur aus neuen Gesichtspunkten. Braunschweig 1877.

Keil, Geert [1993]. Kritik des Naturalismus. Berlin/New York 1993.

Kerckhove de, Derrick [1995].The Skin of Culture. Investigating the new electronic

Reality. London 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf
https://www.uni-ulm.de/~phaegele/Vorlesung/Grundlagen_II/_information.pdf


282 Riskantes Denken

Kittler, Friedrich [1985]. Aufschreibesysteme. 1800/1900, vollst. über. Aufl. Mün-

chen 20034.

Kittler, Friedrich [1986]. Grammophon. Film. Typewriter. Berlin 1986.

Kittler, Friedrich [1988a]. Rockmusik. EinMißbrauch vonHeeresgerät. In: Charles

Grivel (Hg.). Appareils et machines a répresentation, MANA. Mannheimer

Analytiker 8, 1988. S. 87-102.

Kittler, Friedrich [1989a]. Die Nacht der Substanz. Vortrag im Kunstmuseum

Bern gehalten am 30. April 1989. Reihe um 9 hg. v. G. J. Lischka. Bern

1989.

Kittler, Friedrich [1989b]. Media Wars. Trenches, Lightning, Stars. In: ders. Lite-

rature, Media, Information System. Essays. Amsterdam 1997, S. 117-129.

Kittler, Friedrich [1993]. In: Draculas Vermächtnis. Technische Schriften. Leipzig

1993.

-Kittler, Friedrich [1982]. Draculas Vermächtnis. S. 11-57.

-Kittler, Friedrich [1985]. Romantik. Psychoanalyse. Film. Eine Doppelgängerge-

schichte. S. 81-104.

-Kittler, Friedrich [1988b]. Signal-Rausch-Abstand. S. 161-181.

-Kittler, Friedrich [1990]. Real Time Analysis, Time AxisManipulation. S. 182-207.

Kittler, Friedrich [2002]. Optische Medien. Berliner Vorlesungen 1999. Berlin

20112.

Krämer, Sybille [2003]. Erfüllen Medien eine Konstitutionsleistung? Thesen über die

Rolle medientheoretischer Erwägungen beim Philosophieren. In: StefanMünker,

Alexander Roesler, Mike Sandbothe (Hg.). Medienphilosophie. Beiträge zur

Klärung eines Begriffs. Frankfurt a.M. 2003.

Kutschera von, Franz [1993]. Die falsche Objektivität. Berlin/New York 1993.

La Mettrie, Julien Offray de [1747]. L’Hommemachine. Der Mensch eine Maschine.

Französisch/Deutsch. Stuttgart 2001/2015.

Lagaay, Alice; David Lauer (Hg.) [2004]. Medientheorie. Eine philosophische Ein-

führung. Frankfurt a.M. 2004.

Lange, Friedrich Albert [1866]. Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Be-

deutung in der Gegenwart. Erstes Buch. Geschichte des Materialismus bis auf

Kant. Iserlohn 18763.

Latour, Bruno [1987]. Science in Action. How to follow scientists and engineers

through society. Cambridge 1987.

Latour, Bruno [1992].Where Are the Missing Masses? The Sociology of a Few Mun-

dane Artifacts. In: Deborah J. Johnson, JamesonM.Wetmore (Hg.). Technol-

ogy and Society. Building our Sociotechnical Future. Cambridge 2008, S. 151-

180.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 283

Latour, Bruno [1995]. Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen

Anthropologie. Frankfurt a.M. 20176.

Latour, Bruno [2007]. Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in

die Akteur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt a.M. 2010.

Leibniz, Gottfried Wilhelm [1714].Monadologie Nr. 64. In: ders.: Kleine Schriften

zur Metaphysik. In: H. H. Holz (Hg.): Leibniz philosophische Schriften Bd.1.

Darmstadt 1965, S. 439-483.

Leibovic, K. N. (Hg.) [1969]: Information Processing in the Nervous System. Berlin/

Heidelberg/New York 1969.

-Leibovic, K. N. [1969] Final Session. Information Theory. S. 335- 336.

-Wickelgren, W. A. [1969]. Glossary. S. 347-360.

Lenk, Hans [1971]. Kybernetik. Provokation der Philosophie. In: ders. Philosophie

im technologischen Zeitalter. Stuttgart 1971, S. 72-107. URL: https://ww

w.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf.

(Stand:26.01.2020).

Leschke, Rainer [2003]. Einführung in die Medientheorie. München 2003.

Leschke, Rainer [2009] Form als Leitmedium oder Die Ordnung nach dem Ver-

schwinden derMediendispositive. In: DanielMüller, Annemone Ligensa, Peter

Gendolla (Hg.): Leitmedien. Konzepte – Relevanz – Geschichte, Band 2. Biele-

feld 2009, S. 31-52.

Leschke, Rainer [2016a].Die mediale Vorsehung des Menschen. Oder der Mensch ist

auch bloß eine Form. 2016. URL: http://rainerleschke.de/downloads/pdf/An

thropologie&Medien10.pdf (Stand:19.10.2020).

Leschke, Rainer [2016b]. Vom Grund zur Form. Marshall McLuhan und die Erfin-

dung einer neuen Disziplin. 2016. URL: http://rainerleschke.de/downloads/

pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf (Stand: 29.04.2020).

Lessing, Gotthold Ephraim [1766]: Laokoon oder Über die Grenzen der Mahlerey

und Poesie. In: Wilfried Barner u.a. (Hg.): Gotthold Ephraim Lessing Werke

und Briefe in zwölf Bänden. Bibliothek deutscher Klassiker, Bd.17: Werke 1766-

1769, Bd.5/2, Frankfurt a.M. 1990, S. 13-206.

Loeck, Gisela [1986].Der cartesianischeMaterialismus.Maschine, Gesetz und Simu-

lation. Eine Studie der intentionalen Ontologie der Naturwissenschaft. Frankfurt

a.M./Bern/New York 1986.

Löffler, Petra [2017]. Narzissmus als Narkose? McLuhan und das Zeitalter der Elek-

trizität. In: Till A. Heilmann, Jens Schröter (Hg.).Medien verstehen.Marshall

McLuhans Understanding Media. Lüneburg 2017, S. 87-114.

Mach, Ernst [1905]. Erkenntnis und Irrtum. Skizzen zur Psychologie der Forschung.

Leipzig 19062.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://www.vordenker.de/vgo/lenk_kybernetik-provokation-philosophie.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf


284 Riskantes Denken

Majetschak, Stefan [2007]. Ästhetik zur Einführung. Hamburg 20164.

Malewitsch, Kasimir S. [1916]. Vom Kubismus und Futurismus zum Suprematis-

mus. Der neue malerische Realismus.Moskau 1916.

Manfred, Frank u.a. Aufschreibesysteme 1980/2010. In Memoriam Friedrich Kitt-

ler (1943-2011). In: Gesellschaft für Medienwissenschaft (Hg.): Zeitschrift für

Medienwissenschaft. Heft 6: Sozialtheorie und Medienwissenschaft, Jg. 4 (2012),

Nr.1. S. 114-193.

-Gauger, Hans-Martin [1982]. Gutachten zur Arbeit »Aufschreibesysteme

1800/1900« von Herrn Dr. F.A. Kittler. S. 137-144.

Martin, Andrew [2005]. Agents in Inter-Action. Bruno Latour and Agency. In: Jour-

nal of Archaeological Method and Theory. Vol. 12 Nr.4, Dezember 2005. 283-

311.

Maxwell, James Clerk [1855/56]. On Faraday’s Lines of Force. In: W. D. Niven

(Hg.).The Scientific Papers of James ClerkMaxwell. New York 1965, S. 155-229.

Maxwell, James Clerk [1859]. On the Stability of Motion of Saturn’s Rings. London

1859.

Maye,Harun; Leander Scholz (Hg.) [2019].Zur Anthropologie derMedien bei Ernst

Kapp. Berlin 2019.

-Maye, Harun; Leander Scholz [2019]. Zur Anthropologie der Medien bei Ernst

Kapp. S. 7-16.

-Hubig, Christoph [2019]. Der Deus ex Machina reflektiert. Ernst Kapps Technik-

Anthropologie zwischen Thomas von Aquin, Hegel und Latour. S. 17-32.

-Nordmann, Alfred [2019]. Alles rollt. Kapp liest Reuleaux. Schmerzmaschinen.

S. 123-135.

Maye, Harun; Leander Scholz [2015]: Einleitung der Herausgeber. In: Ernst Kapp.

Grundlinien einer Philosophie der Technik. Zur Entstehungsgeschichte der Kultur

aus neuen Gesichtspunkten. Hamburg 2015, S.VII-XLV.

McLuhan, Marshall [1964]. Understanding Media. Abingdon 2001.

McLuhan, Marshall; Wilfred Watson [1970]. From Cliché to Archetype. New York

1971.

Mersch, Dieter [2006].Medientheorie zur Einführung. Hamburg 2006.

Mersch, Dieter [2010]. Meta/Dia. Zwei unterschiedliche Zugänge zum Medialen.

In: Zeitschrift für Medien- und Kulturforschung 2. Hamburg 2010. S. 185-208.

Mersch, Dieter [2014]. Wozu Medienphilosophie? Eine programmatische Ein-

leitung. 2014. URL: https://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/ (Stand:

15.04.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/
http://www.dieter-mersch.de/Texte/PDF-s/


Literaturverzeichnis 285

Nagaoka, Hantarō [1904]. Kinetics of a System of Particles illustrating the Line and

the Band Spectrum and the Phenomena of Radioactivity. In: Philosophical Mag-

azine, Series 6 Volume 7. May 1904, S. 445-455.

Neumann von, John [1958].The Computer and the Brain. New Haven 1958.

Newton, Isaac [1672]. Hypothesis explaining the Properties of Light. In: Thomas

Birch (Hg.):The History of the Royal Society. Bd.3, London 1757, S. 247-305.

Newton, Isaac [1704]. Opticks or, a Treatise of the Reflexions, Refractions, Inflexions

and Colours of Light. Also Two Treatises of the Species andMagnitude of Curvilin-

ear Figures. London 1704.

Nietzsche, Friedrich [1883]. Also sprach Zarathustra. In: ders. Sämtliche Werke,

KSA Bd. 4, hg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari. Berlin/New York

19882.

Nietzsche, Friedrich. Schreibmaschinentexte. Vollständige Edition, Faksimiles und

kritischer Kommentar. Aus dem Nachlass herausgegeben von Stephan Gün-

zel und Rüdiger Schmidt-Grépály. Weimar 2002.

Norden, Eric [1969]. A Candid Conversation with the High Priest of Popcult and

Metaphysician of Media. In: Playboy 3/16, 1969, S. 53-74.

Paech, Joachim [2008].Warum Medien? [Abschiedsvorlesung gehalten an der

Universität Konstanz am 30. April 2007]. Konstanz 2008.

Peregrinus, Peter [1269].TheLetter of Peregrinus on theMagnet, A.D. 1269.The First

Systematic Description in Europe of the Properties of the Loadstone. In: Edward

Grant (Hg.). A Source Book in Medieval Science. Cambridge 1974, S. 368-375.

Pias, Claus [2003]. Unruhe und Steuerung. Zum utopischen Potential der Kyberne-

tik. In: Jörn Rüsen, Michael Fehr (Hg.). Die Unruhe der Kultur. Potentiale des

Utopischen. Weilerswist 2003, S. 2. URL: https://www.uni-due.de/ bj0063/

texte/utopie.pdf (Stand: 15.11.2019).

Pias, Claus [2004a].Der Auftrag. Kybernetik und Revolution in Chile. Daniel Geth-

mann,Markus Stauff (Hg.).Politiken derMedien. Zürich/Berlin 2004, S. 131-

153.

Pias, Claus [2004b]. Zeit der Kybernetik – Eine Einstimmung. In: ders. (Hg.). Cy-

bernetics – Kybernetik. Die Macy-Konferenzen 1946-1953, Bd.2: Essays und Do-

kumente. Zürich 2004, S. 9-42.

Pierce, John R. [1961]. Symbols, Signals and Noise. The Nature and Process of Com-

munication. New York 1961.

Poser, Hans [2016]. Homo Creator. Technik als philosophische Herausforderung.

Wiesbaden 2016.

Power, Henry [1663]. Experimental Philosophy. In three Books, containing: New

Experiments Microscopical, Magnetical, with some Deductions, and Probable Hy-

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf
https://www.uni-due.de/~bj0063/texte/utopie.pdf


286 Riskantes Denken

potheses, raised from them, in Avouchment and Illustration of the now famous

Atomical Hypothesis. London 1663.

Puschmann, Theodor [1903]. Handbuch der Geschichte der Medizin Bd.2. Jena

1903.

Rosenblueth, Arturo; Norbert Wiener; Julian Bigelow [1943]. Behavior, Purpose

and Teleology. In: Phylosophie of Science, Vol.10 Nr.1 (Januar 1943), S. 18-24.

Rosenblueth, Arturo; Norbert Wiener [1950]. Purposeful and Non-Purposeful Be-

havior. In: Philosophy of Science Vol.17, Nr.4 (Oktober 1950), S. 318-326.

Rothschuh, K. E. [1966]. René Descartes und die Theorie der Lebenserscheinungen.

In: Sudhoffs Archiv, Bd. 50, Heft 1 (1966), S. 25-42.

Ruhrberg, Karl [1987]. Die Malerei unseres Jahrhunderts. Düsseldorf/Wien/New

York 1987.

Santorio [1614].Medicina Statica. Being the Aphorism of Sanctorius. London 1720.

Schiemann, Gregor [1997].Wahrheitsgewissheitsverlust. Hermann von Helmholtz’

Mechanismus im Anbruch der Moderne. Eine Studie zum Übergang von klassi-

scher zu moderner Naturphilosophie. Darmstadt 1997.

Scholz, Leander [2015]. Szenen der Menschwerdung. Von der Technik- zur Medien-

philosophie. In: Christiane Voss, Lorenz Engell. Mediale Anthropologie. Pa-

derborn 2015, S. 125-138.

Schröter, Jens [2000].DerKönig ist tot, es lebe derKönig. ZumPhantasma eines tech-

nologischen Subjekts der Geschichte. In: Johannes Angermüller (Hg. u.a.): Rea-

le Fiktionen, fiktive Realitäten. Medien, Diskurse, Texte. Hamburg 2000, S. 13-

24.

Schröter, Jens [2014]. Handbuch Medienwissenschaft. Stuttgart 2014.

-Glaubitz, Nicola u. a [2014].Medienanthropologie. S. 383-392.

-Leschke, Rainer [2014].Medienbegriff und Medienwissenschaft. S. 13-20.

-Beck, Klaus [2014]. Kommunikationsforschung/Medienwirkungsforschung. S. 453-

460.

-Schröter, Jens; Gregor Schwering [2014].Modelle desMedienwandels und derMe-

diengeschichtsschreibung. S. 179-189.

Schröter, Jens; Till A Heilmann [2016].ZumBonner Programm einer neo-kritischen

Medienwissenschaft. In: ders. (Hg.). Navigationen – Zeitschrift für Medien- und

Kulturwissenschaft Jg. 16 (2016), Nr. 2, S. 7-36.

Selye, Hans [1946].The General Adaption Syndrome and the Diseases of Adaptation.

The Journal of Clinical Endocrinology &Metabolism, Volume 6, Issue 2, 1 Febru-

ary 1946, Pages 117-230. URL: https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117 (Stand:

29.04.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117
https://doi.org/10.1210/jcem-6-2-117


Literaturverzeichnis 287

Shannon, Claude E.,WarrenWeaver [1949].TheMathematicalTheory of Commu-

nication. Illinois 1964.

-Shannon, Claude E. [1948] The Mathematical Theory of Communication. S. 30-

125.

-Weaver, Warren [1949]. Recent Contributions to the mathematical Theory of Com-

munication. S. 1-29.

Skinner, B. F. [1938].The Behavior of Organisms. An Experimental Analysis. New

York 1938.

Sokal, Alan; Jean Bricmont [1997]. Eleganter Unsinn. Wie die Denker der Postmo-

derne die Wissenschaften mißbrauchen. München 1999.

Sonntag, Susan [1977]. Über Fotografie. Frankfurt a.M. 1980.

Soriano, Andre [1985] Mechanische Spielfiguren aus vergangenen Zeiten.Mo-

naco 1985.

Spengler, Oswald [1931]. Der Mensch und die Technik. München 1931.

Stegmüller, Wolfgang [1969]. Probleme und Resultate der Wissenschaftstheorie und

AnalytischenPhilosophie. Bd.1, Erklärung, Begründung,Kausalität, 2. erw.Aufl.

Berlin/Heidelberg/New York 1983.

Steinbuch, Karl [1961]. Automat und Mensch. Kybernetische Tatsachen und Hypo-

thesen, zweite erw. Aufl. Berlin/Göttingen/Heidelberg 1963.

Steinle, Friedrich [2011]. Die Entstehung der Feldtheorie. Ein ungewöhnlicher Fall

derWechselwirkung von Physik undMathematik. In: Karl-Heinz Schlote,Mar-

tina Schneider (Hg.): Mathematics meets physics. A contribution to their inter-

action in the 19th and the first half of the 20th century. Frankfurt a.M. 2011,

S. 441-486.

Sutter, Alex [1988]. Göttliche Maschinen. Die Automaten für Lebendiges bei Descar-

tes, Leibniz, La Mettrie und Kant. Frankfurt a.M. 1988.

Sykora, Katharina [2015]. Die Tode der Fotografie II. Tod, Theorie und Fotokunst.

Paderborn 2015.

Taylor, Richard [1950a]. Comments on a Mechanistic Concept of Purposefulness. In:

Philosophy of Science, Vol. 17 No.4, Okt. 1950, S. 310-317.

Taylor, Richard [1950b]. Purposeful and Non-Purposeful Behavior. A Rejoinder. In:

Philosophy of Science Vol.17 Nr.4, Okt. 1950, S. 327-332.

Thompson, Hunter S. [1971]. Fear and Loathing in Las Vegas. A savage Journey to

the Heart of the American Dream. New York 1998.

Tribus, Myron; Edward C. McIrvine [1971]. Energy and Information. In: Scientific

American, Vol. 225 Nr.3 (Sep. 1971), S. 179-190.

Turing, Alan [1950]. Computing Machinery and Intelligence. In: Mind. A quarterly

Review of Psychology and Philosophy, Vol. 59 Nr.236, Okt.1950, S. 433-460.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Riskantes Denken

Vaihinger, Hans [1911]. Die Philosophie des Als Ob. System der theoretischen, prak-

tischen und religiösen Fiktionen der Menschheit auf Grund eines idealistischen Po-

sitivismus. Mit einem Anhang über Kant und Nietzsche. Leipzig 19228.

VDI Verein Deutscher Ingenieure (Hg.): VDI 6220 Blatt 1 Bionik – Konzeption

und Strategie – Abgrenzung zwischen bionischen und konventionellen Verfahren/

Produkten, 2012.

Venus, Jochen [2015]. Vitale Maschinen und programmierte Androiden. Zum Auto-

matendiskurs des 18. Jahrhunderts. In: Annette Keck, Nicolas Pethes (Hg.).

Mediale Anatomien. Bielefeld 2015, S. 253-266.

Virilio, Paul [1991]. Die Ent-Täuschung. Logistik der Wahrnehmung. Vom Krieg der

Töne und Bilder. In: Lettre International 12 (1991).

Watson, John B. [1924]. Der Behaviorismus. Berlin/Leipzig 1930.

Weber, Stefan (Hg.) [2003].Theorien derMedien. Von der Kulturkritik bis zumKon-

struktivismus. Stuttgart 2003.

Wiener, Norbert Brief an J.B.S. Haldane 22. Juni 1942, Box 2 Ordner 69, NWP.

Wiener, Norbert. Cybernetics. In: Scientific American Vol.179 Nr.5, Nov. 1948,

S. 14-19.

Wiener, Norbert [1948]. Cybernetics or Control and Communication in the Animal

and the Machine. Cambridge 19852.

Wiener, Norbert [1950].TheHuman Use of Human Being. Cybernetics and Society.

London 1989.

Wolfe, Tom [1965]: What if he is right? In: The New York Herald Tribune, Nov.

1965. URL: https://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wol

fe.html (Stand 29.04.2020).

Wundt, Wilhelm [1883]. Logik. Eine Untersuchung der Prinzipien der Erkenntnis

und der Methoden wissenschaftlicher Forschung, 2.Bd. Logik der exakten Wissen-

schaften, 3. erw. Aufl. Stuttgart 1907, S. 633.

Zeising, Adolf [1854]. Neue Lehre von den Proportionen des menschlichen Körpers,

aus einem bisher unbekannt gebliebenen, die ganze Natur und Kunst durchdrin-

genden morphologischen Grundgesetze entwickelt. Leipzig 1854.

Zetzsche,Karl Eduard [1865].DieCopirtelegraphen, die Typendrucktelegraphenund

die Doppeltelegraphie. Ein Beitrag zur Geschichte der elektrischen Telegraphie.

Leipzig 1865.

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html
http://www.digitallantern.net/mcluhan/course/spring96/wolfe.html


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Medienwissenschaft
Florian Sprenger (Hg.)

Autonome Autos
Medien- und kulturwissenschaftliche Perspektiven  
auf die Zukunft der Mobilität

2021, 430 S., kart., 29 SW-Abbildungen
30,00 € (DE), 978-3-8376-5024-2
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5024-6
EPUB: ISBN 978-3-7328-5024-2

Tanja Köhler (Hg.)

Fake News, Framing, Fact-Checking: 
Nachrichten im digitalen Zeitalter
Ein Handbuch

2020, 568 S., kart., 41 SW-Abbildungen
39,00 € (DE), 978-3-8376-5025-9
E-Book: 
PDF: 38,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5025-3

Geert Lovink

Digitaler Nihilismus
Thesen zur dunklen Seite der Plattformen

2019, 242 S., kart.
24,99 € (DE), 978-3-8376-4975-8
E-Book: 
PDF: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4975-2
EPUB: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4975-8

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Medienwissenschaft
Ziko van Dijk

Wikis und die Wikipedia verstehen
Eine Einführung

2021, 340 S., kart., 13 SW-Abbildungen
35,00 € (DE), 978-3-8376-5645-9
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5645-3
EPUB: ISBN 978-3-7328-5645-9

Gesellschaft für Medienwissenschaft (Hg.)

Zeitschrift für Medienwissenschaft 25
Jg. 13, Heft 2/2021: Spielen

2021, 180 S., kart.
24,99 € (DE), 978-3-8376-5400-4
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5400-8
EPUB: ISBN 978-3-7328-5400-4

Anna Dahlgren, Karin Hansson, Ramón Reichert,  
Amanda Wasielewski (eds.)

Digital Culture & Society (DCS)
Vol. 6, Issue 2/2020 – The Politics of Metadata

2021, 274 p., pb., ill.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4956-7
E-Book: 
PDF: 29,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4956-1

https://doi.org/10.14361/9783839466315 - am 14.02.2026, 10:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	1. Einleitung – As we may think
	2. Die Analogie in der Wissenschaft
	2.1 Der wissenschaftliche Ort von Analogien
	2.1.1 Analogien als logischer Schluss
	2.1.2 Analogiemodelle als Erklärungen
	2.1.3 Die Unzulänglichkeit von Analogien

	2.2 Analogien als heuristisches Element in der wissenschaftlichen Praxis
	2.2.1 Zwei Fallbeispiele aus der naturwissenschaftlichen Forschung
	2.2.1.1 Die Analogie von Licht und Wellen
	2.2.1.2 Maxwells mathematischer Formalismus der Faraday’schen Feldlinien


	2.3 Theoriekonstitutive Analogien
	2.3.1 Die Analogie als konstitutiver Teil von Theorie


	3. Philosophia mechanica
	3.1 Von der logischen Unmöglichkeit einer Mensch-Maschine-Analogie
	3.2 Der Mechanizismus bei Descartes
	3.2.1 Ars automatica – Mechanische Lebensgeister und das Lebendige
	3.2.2 Das mechanische Herz I

	3.3 Das mechanische Herz II
	3.4 Divine Artifice
	3.5 Mechanik als Erklärungssystem des Menschen
	3.6 Die Analogie als ideologische Figur
	3.6.1 Androidenkultur

	3.7 L’Homme machine
	3.7.1 Die Analogie und wieder das Problem der Selbstbewegung


	4. Technikphilosophie
	4.1 Wie macht man Technikphilosophie?
	4.2 Die Organprojektion
	4.2.1 Logik der Organprojektion
	4.2.2 Evolutionäre Technikgenese
	4.2.3 Das morphologische Grundgesetz
	4.2.4 Das Unbewusste der Projektion

	4.3 Die Konstitution der Organprojektion

	5. Kybernetik
	5.1 Eine kybernetische Notwendigkeit?
	5.2 Kybernetische Universalitätsansprüche
	5.3 Norbert Wieners Cybernetics
	5.4 Kybernetischer Begriffsapparat
	5.4.1 Behavior, Black Box und Behaviorism
	5.4.2 Information und Kommunikation

	5.5 Technikverständnis
	5.5.1 Autonomie oder das Ende der Mimesis?
	5.5.2 Der Vogelflug
	5.5.3 Von Selbstverständnissen oder von der Einheit des Ursprungs von Technik und Kunst
	5.5.4 Die Metatechnik oder das Surplus der kybernetischen Apparate
	5.5.5 Emanzipation der Technik?

	5.6 Zwischenfazit

	6. Medientheorie
	6.1 Mensch-Maschine-Verhältnisse I
	6.1.1 Der Gegenstand
	6.1.2 Apriori
	6.1.3 Mediales Apriori

	6.2 Mensch-Maschine-Verhältnisse II
	6.2.1 Von Mängelwesen und Prothesengöttern
	6.2.2 Das Motiv der Extension

	6.3 Welcome to Fabulous McLuhan!
	6.3.1 The Gadget Lover oder von der Extension
	6.3.2 Amputation
	6.3.3 Amputation und synästhetische Ganzheit

	6.4 Vilém Flusser oder von der Geometrie der Medien
	6.4.1 Umstand, Medien und Subjekt
	6.4.2 Das Universum der Punktelemente
	6.4.3 Von Apparaten, Wahrscheinlichkeiten und Entropie
	6.4.4 Automation, Apparate und Universum

	6.5 Kittler oder von der Einübung in einen analogischen Stil
	6.5.1 Technisches Apriori
	6.5.2 Der Krieg als Ursprung eines medientechnischen Apriori
	6.5.3 Analogie als theoretischer Stil
	6.5.4 Vom Schießen

	6.6 Bruno Latour oder von der Entdifferenzierung
	6.6.1 Über Symmetrie
	6.6.2 Über Dichotomie und Paradoxie
	6.6.3 Die Banalität des Netzes
	6.6.4 »Entities that do things« oder von Aktanten und Akteuren
	6.6.5 »It is just a different choice of style.«


	7. Schluss
	7.1 Die Konstruktion von Ähnlichkeit
	7.2 Die Funktion von Analogien für Theoriebildung
	7.2.1 Genese von Konnex
	7.2.2 Erschließung eines neuen Objektbereichs
	7.2.3 Implementierung naturwissenschaftlicher Rationalität indie Geisteswissenschaften

	7.3 Ein geisteswissenschaftlicher Zugriff auf technische Apparate

	Literaturverzeichnis

