
Kapitel III

Die »mannigfache Bedeutung des Seienden« nach 
Aristoteles

Es fehlt bei Aristoteles die Erörterung, wie das All­
gemeine hervorbringe und das Besondere aus sich 
gestalte, und wir vermissen in der Bestimmung je­
nes sich selbst denkenden Verstandes das Princip 
der Differenz überhaupt. Nur ein solches würde 
auf die letzten Unterschiede, die Kategorien, füh­
ren können.

Nach der ganzen Anlage bleiben in den Katego­
rien logische Subsumtion und reale Genesis, die 
Aussage und das der Natur nach Frühere im einem 
Widerstreit Aus diesem Grunde entspringen alle 
übrigen Mängel. Die Kategorienlehre wird erst da 
zu ihrem Ziele kommen, wo der Ursprung der Be­
griffe und die Entstehung der Sache mit einander 
vorschreiten.

F.A. Trendelenburg

§ I. tö öv TcoMaxäx;

Die Auseinandersetzung mit Aristoteles führt Brentano zu einem 
der grundlegendsten Probleme jeder echten philosophischen For­
schung, nämlich zum Seienden. Brentano setzt sich aber nicht mit 
dem Seienden überhaupt1 2 auseinander, sondern betrachtet es in sei­
nen vielfältigen Ausdrucksweisen auf der Ebene der konkreten 
sprachlichen Struktur. Dies ist der Schwerpunkt der seinem Lehrer 
Trendelenburg gewidmeten und von diesem hochgeschätzten Dis­
sertation Von der mannigfachen Bedeutung des Seienden nach Aristote­
les -1 einer Dissertation, die in kurzer Zeit einen hohen Stellenwert 

1 Vgl. W. Stegmüller, „Philosophie der Evidenz: Franz Brentano", a.a.O., S. 35: »Er 
[Brentano] ist noch nicht von jener unter vielen Ontologen der Gegenwart kursieren­
den seltsamen Krankheit angesteckt gewesen, die man die „Seinspest" nennen könn­
te, und die Philosophen immer wieder dazu veranlaßt, hauptsächlich über das „Sein 
des Seienden" zu sprechen.«
2 Trotz der häufigen Kritik an seinem Berliner Lehrer ist Trendelenburgs Geschichte der

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 73

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

innerhalb der Aristoteles-Literatur einnahm, nicht nur ihrer origi­
nellen Lösungen wegen, sondern auch weil sie wertvolle Anregun­
gen für die systematische Forschung gab.* 3

Aristoteles betont in der Metaphysik wiederholt die Möglichkeit 
und die Notwendigkeit einer Wissenschaft, die »das Seiende als 
Seiendes und seine allgemeinsten Bestimmungen«4 zum Gegen­
stand hat. Zugleich weist er aber auch auf die Schwierigkeiten hin, 
die diese Wissenschaft mit sich bringt. Denn jede Wissenschaft be­
handelt ein homogenes und eindeutig festgelegtes yävoQ das Seien­
de aber ist kein yövog, keine kategorial begrenzte ontische Bestim­
mung. Deshalb kann das Seiende nicht definiert werden, denn dazu 
müßte es an einer höheren Gattung partizipieren.

So bleibt als einziger Ausweg, die Seinsfrage in obliquo, d.h. 
durch die Sprache zu behandeln, indem man vor allem fragt, was 
»Seiendes« im allgemeinen Sprachgebrauch bedeutet.5 Die Sprache, 
der Xöyog wird daher der bevorzugte Zugang zum öv. Das Seiende 
gibt sich durch Sprache kund; und der Logos gewinnt seine Legiti­
mation dadurch, daß er Ausdruck des Seienden ist.

Die komplexe Beziehung zwischen Xöyog und öv verlangt je­
doch, die onto-logische Analyse mit äußerster Vorsicht durchzufüh­
ren. Die sprachliche Objektivierung ist nämlich keine einfache Um­

Kategorienlehre zweifelsohne die wichtigste interpretative Stütze für Brentanos Analy­
se der Aristotelischen Ontologie. Vgl. hier Teil Iz Kap. 1, Anm. 17.
3 Der Einfluß von Brentanos Dissertation auf die philosophische Entwicklung des jun­
gen Martin Heidegger wurde oben schon erwähnt (vgl. hier Einleitung, Anm. 17). Es sei 
des weiteren angemerkt, daß diese Brentanosche Schrift für Heidegger der Ausgangs­
punkt war, um zu einer Versöhnung zwischen Aristotelischer Ontologie und Kant­
scher Transzendentalphilosophie zu gelangen. Ausgehend vom Konnex von Logik und 
Urteilslehre strebt Heidegger eine »Hineinstellung des Kategorienproblems in das Ur­
teils- und Subjektproblem« an. M. Heidegger, Die Kategorien- und Bedeutungslehre des 
Duns Scotus, Tübingen: Mohr 1916; jetzt in: Gesamtausgabe, I. Abteilung: Veröffent­
lichte Schriften: 1910-1976, Bd. I, Frankfurt a.M.: Klostermann 1978, S. 401. Dazu vgl. 
auch E. Lask, Die Logik der Philosophie und die Kategorienlehre und Die Lehre vom Urteil 
(in: ders., Gesammelte Schriften, hrsg. v. E. Herrigel, 2 Bde., Tübingen: Mohr 1923-1924), 
worin er ausdrücklich auf Brentanos Dissertation Bezug nimmt (vgl. v.a. II, S. 227 Anm. 
2, 317 Anm. 3, 319 Anm. 2, 348f.). Vgl. dazu S. Galt Crowell, „Emil Lask: Aletheiology 
as Ontology", Kantstudien 87 (1996), S. 69-88.
4 Metaph., IV 1,1003 a 21; 2,1003 b 22; VI 1, 1026 a 29; XI 4,1061 b 19; 30-37; 1064 b 6; 
XI3,1060 b 31; 1061 b 4; 10; VII1,1028 b 2 (MBS, S. 2).
5 MBS, S. 1-5. Vgl. E. Melandri, „The ,Analogia Entis' according to Franz Brentano. A 
Speculative-Grammatical Analysis of Aristotle's ,Metaphysics'z/, Topoi 6 (1987), S. 51- 
58; ders., Le „Ricerche logiche" di Husserl. Introduzione e commento alla Prima ricerca, Bo­
logna: II Mulino 1990, S. 39-45.

74 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel III: Die »mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles«

Stellung auf die Ebene des Xöyog der Objektivität, die die innere 
Konstitution der Realität charakterisiert. Das Seiende wird nämlich 
in mehrfacher Weise ausgesagt - tö öv MyETai 7roM,a%a>$ und es 
ist die erste Aufgabe des Metaphysikers, eine genaue Analyse die­
ses Ausdrucks durchzuführen, um seine eigentlichen Bedeutungen 
von den uneigentlichen abzugrenzen und letztere von der metaphy­
sischen Betrachtung auszuschließen. »So bildet die Erörterung der 
mehrfachen Bedeutung des Seienden die Schwelle der Aristoteli­
schen Metaphysik.«6 Der Weg zur Seinsanalyse führt also zu keiner 
direkten Konfrontation weder mit den Erfahrungsgegenständen 
noch mit den Begriffen, gemäß denen unsere Erkenntnis der Realität 
strukturiert ist. Der Weg der Seinsanalyse führt vielmehr zur Ana­
lyse des kayog, der Rede und der Formen der Prädikation, durch die 
sich das Seiende offenbart und manifestiert. Worauf Brentano ab­
zielt, ist also eine logische Grammatik des Seinsbegriffes. Ausge­
hend von dessen modi significandi soll diese logische Grammatik je­
ne Aspekte des öv hervorheben, welche den Kategorien des Xöyog 
angeglichen werden können, und umgekehrt jene Aspekte des 
Äöyog betonen, die einen Zugang zum realen Seienden ermöglichen.

Brentano beginnt seine Untersuchung mit der von Aristoteles 
beschriebenen Mehrdeutigkeit des Ausdrucks »Seiendes«. Er geht 
von folgenden Hauptbedeutungen aus: »zufällig Seiendes (öv Kara 
avfißeßriKOf;)«, »Seiendes im Sinne des Wahren (öv dx; äArfät;)«, »dem 
Vermögen und der Wirklichkeit nach Seiendes (öv övvcqiEt Kai 
Evepyeia)« und »Seiendes nach den Figuren der Kategorien (öv Kara 
rd cr%ryiaTa t&v KaTTffopunv)«.7

§ 2. Das Seiende nach den Figuren der Kategorien

Nach Brentano ist die kategoriale Bestimmung des Seienden die 
Hauptbedeutung.8 Er bezeichnet sie als »die wichtigste von allen«9 

6 MBS, S. 5.
7 Metaph., VI 2, 1026 a 34. In der Metaphysik behandelt Aristoteles mehrfach - aller­
dings nicht immer ganz einheitlich - die Mehrdeutigkeit des Seienden (Metaph., IV 2, 
1003 b 6; VII 1,1028 a 10; IX 10,1051 a 34). Brentano ist jedoch der Überzeugung, daß 
sich alle Aristotelischen Einteilungen der mannigfachen Bedeutung des Seienden auf 
diejenige des VI. Buches zurückführen lassen, die er als die Grundlage für die übrigen 
betrachtet (MBS, S. 6-8).
8 Vgl. F.A. Trendelenburg, GK, S. 167.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität Ar- 75

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

und betrachtet sie als das Fundament der drei anderen. Zufällig 
Seiendes und Seiendes im Sinne des Wahren drücken nur unei­
gentliche Bedeutungen des Seienden aus. Ersteres beschränkt sich 
darauf, ohne ontischen Bezug äußerlich zwei Termini zu verknüp­
fen;9 10 letzteres gibt auf Erkenntnisebene wieder, was schon in der 
»übrigen Gattung des Seienden« enthalten ist, das also, was den 
Kategorien entsprechend zum Ausdruck kommt.11 Obwohl das 
dem Vermögen und der Wirklichkeit nach Seiende schließlich mit 
vollem Recht zu den Bedeutungen des Seienden gehört, die »für 
sich (ra0’ avtö)« ausgesagt werden, wird es seinerseits in mehrfa­
cher Weise ausgesagt; die verschiedenen Unterbedeutungen erfol­
gen gemäß der Figuren der Prädikation.12 Es sind also die Kategori­
en oder Figuren der Prädikation, auf die letzten Endes die Mannig­
faltigkeit der Bedeutungen des Seienden zurückgeführt werden 
kann. Somit ist es nicht überraschend, daß Brentano der Kategorial­
analyse mehr als zwei Drittel seiner Dissertation widmet.13

Die Diskussion der Aristotelischen Kategorienlehre stellt übri­
gens den Schwerpunkt dar, an den die Aristotelesrenaissance des 
19. Jahrhunderts ansetzt. Nach den Vorwürfen der Willkürlichkeit 
und des Rhapsodismus, die Kant14 und Hegel15 an der Aristoteli­
schen Kategorientafel geübt hatten, wurde von verschiedenen Sei­
ten der Ruf nach einer neuen Untersuchung der Aristotelischen 
Lehre laut, wodurch sich eine weitreichende Diskussion eröffnete, 
die bis in unser Jahrhundert reicht.16 * Brentanos Zugang zu diesem 

9 MBS, S. 72.
10 Metaph., VI4,1028 a (MBS, S. 14ff.).
11 Ebda. (MBS, S. 38-40).
12 Ebda., IX 3,1047 a 20; 10,1051 a 34 (MBS, S. 49f.).
13 MBS, S. 72-220.
141. Kant, KrV, A81, B107.
15 G.W.F. Hegel, Vorlesungen über Geschichte der Philosophie, II, in: ders., Sämtliche Wer­
ke, a.a.O., Bd. XVIII, S. 406.
16 Trendelenburg kann aufgrund seiner Schriften De Aristotelis Categoriis prolusio aca- 
demica (Berlin: Logier 1833) und Geschichte der Kategorienlehre mit gutem Recht als In­
itiator betrachtet werden. Es sei hier außerdem auf folgende grundlegende Beiträge 
verwiesen: H. Bonitz, „Über die Kategorienlehre des Aristoteles", Sitzungsberichte der 
Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften, Philos.-hist. Classe, Bd. X, Heft 5, Wien, 1853; 
photomech. Nachdruck, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1967, S. 591- 
645; C. Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande, 2 Bde., Leipzig: Hirzel 1855; photo­
mech. Nachdruck, Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt, I, S. 182-210; E. 
Zeller, Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, 3 Bde., Leipzig: 
Reisland 31879, II/2, S. 258-279; O. Apelt, Die Kategorienlehre des Aristoteles, in: ders.,

76 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel III: Die »mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles«

Thema ist nicht primär von historischem Interesse geleitet, sondern 
vom Streben, die ursprüngliche Übereinstimmung von koyog und öv 
in der Aristotelischen Philosophie wiederherzustellen, also die 
sprachlogischen Strukturen, nach denen sich die menschliche Rede 
organisiert, als Selbst-Explikation der Struktur des faktischen Da­
seins zu verstehen und zu rechtfertigen.

Diese Einstellung wird besonders da deutlich, wo Brentano 
sich bemüht, jegliche Interpretation der Aristotelischen Kategorien 
zu umgehen, die zu einer subjektivistischen Auffassung derselben 
führen könnte.17 Implizit richtet sich Brentano gegen die neuzeitli­
che, v.a. aber Kantsche subjektivistische Interpretation der Katego­
rien, nach der diese keine objektiven Bestimmungen, keine Seins- 
und zugleich Denkweisen sind, sondern rein subjektive, inhaltslee­
re und formale Schemata, anhand derer sich das Denken und die 
menschliche Rede strukturieren. Um seine eigene Position heraus­
zustellen, bietet Brentano zuerst einen Überblick über die wichtig­
sten Interpretationen der Natur und Bedeutung der Kategorien in 
der Aristoteles-Forschung. Er teilt diese Darstellungen in drei Grup­
pen ein, die den Gründen und Kriterien, nach denen Aristoteles 
seine Kategorientafel ausgearbeitet hat, entsprechen.18

Die erste Interpretation, die u.a. von Brandis, Zeller und 
Strümpell vertreten wurde, betrachtet die Kategorien nicht als 
»reale Begriffe«, sondern lediglich als ein »Fachwerk«, in das reale 
Begriffe eingepaßt werden. Kategorien werden hier nicht als echte * 19 

Beiträge zur Geschichte der griechischen Philosophie, Leipzig: Teubner 1891; photomech. 
Nachdruck, Aalen: Scientia 1975, S. 101-216. Vgl. auch W. Schuppe, Die aristotelischen 
Kategorien, Berlin: Weber 1871; W. Luthe, Die aristotelischen Kategorien, Ruhrort, 1874; 
G. Zillgenz, De praedicamentorum quae ab Aristotele auctore categoriae nominabantur, fonte 
atque origine, Würzburg: Stahel'sche Universitäts-Buchhandlung 1881; G. Bauch, Ari­
stotelische Studien. I. Der Ursprung der Aristotelischen Kategorien; II. Zur Charakteristik der 
aristotelischen Schrift kathfopiai , Doberan, 1884; A. Gercke, „Ursprung der Aristoteli­
schen Kategorien", Archiv für Geschichte der Philosophie 4 (1891), S. 424-441; K. Wotke, 
„Über die Quelle der Kategorienlehre des Aristoteles", Serta Harteliana, 1896, S. 33-35; 
R. Witten, „Die Kategorien des Aristoteles", Archiv für Geschichte der Philosophie 12 
(1904), S. 52-59. Eine historische Darstellung liefern u.a. J. Geyser, Die Erkenntnistheorie 
des Aristoteles, Münster i.W.: Schöningh 1917; photomech. Nachdruck, Aalen: Scientia 
1980, S. 112-118; C.M. Gillespie, „The Aristotelian Categories", The Classical Quarterly
19 (1925), S. 75-84; G. Reale, „Filo conduttore grammaticale e filo conduttore ontologi- 
co nella deduzione delle categorie aristoteliche", Rivista di filosofia neoscolastica 49 
(1957), S. 423-458.
17 MBS, S. 75.
18 Ebda., S. 76-80.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 77

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Prädikate, sondern als begriffliche Schemata aufgefaßt, als Weisen 
der Prädikation, nicht aber des Prädizierten.

Die zweite These betrachtet die Kategorien nicht als Weisen 
oder Formen der Prädikation, sondern als Begriffe. Die Begriffe 
werden dabei aber nicht als einfache Vorstellungen aufgefaßt, son­
dern als - aus der Zergliederung des Urteils entstandene - konsti­
tutive Elemente desselben. Hiernach sind die Kategorien die allge­
meinsten Prädikate; diese werden aber nicht aufgrund ihres Inhal­
tes, sondern aufgrund der unterschiedlichen grammatikalischen 
Beziehungen klassifiziert, die sie innerhalb des Satzes aufweisen 
und die wiederum stillschweigend als Ausdruck entsprechender 
logischer Verhältnisse auf gefaßt werden. Dies ist die bekannte The­
se Trendelenburgs,19 die schon von den antiken Aristoteles-Kom- 19 

19 »[...] die Kategorien [sind] die aus der Auflösung des Satzes entstandenen Elemente 
[...].« F.A. Trendelenburg, GK, S. 13. »So tragen die Kategorien Zeichen ihres Ur­
sprunges an sich und treiben ihre Wurzeln in den einfachen Satz zurück.« Ebda. 
»Wenn auch die einzelnen Begriffe als Materie des Satzes früher gesetzt werden, so 
haben sie doch stillschweigend an der Satzverbindung ihr Maass und sie sind nicht zu 
verstehen, wenn diese nicht verstanden ist.« Ebda., S. 12. »Wie Aristoteles mit der Be­
trachtung des Ganzen, das früher als die Theile ist, beginnt, so fordert er, das Zusam­
mengesetzte, in seine einfachen Elemente zu zerlegen. Wenn nun das Urtheil das logi­
sche Ganze ist, das zuerst auf Wahrheit Anspruch macht: so führt die Auflösung des 
Satzes auf die Kategorien. Sie sind die allgemeinsten Prädicate.« Ebda., S. 209. Gerade 
die Verwurzelung im Urteil garantiert die reale Bedeutung der Kategorien: »Aber da 
sie Elemente des Urtheils sind und im Urtheil dazu dienen, das Wirkliche und dessen 
Verhältnisse zu bezeichnen: so tragen sie den Bezug auf das Reale und eine objective 
Bedeutung in sich.« Ebda., S. 17. »Hiernach will zwar erst der Satz das Wirkliche in 
seiner Verbindung oder Trennung nachbilden; und die einzelnen Begriffe sprechen 
dies für sich nicht aus. Inwiefern sie jedoch als die Materie des Satzes den Inhalt des­
sen bezeichnen, was sich verbindet oder trennt: so haben sie insofern einen Bezug auf 
die Dinge und diese reale Bedeutung begleitet daher die Kategorien trotz ihres Ur­
sprungs aus der aufgelösten Satzverbindung {tcarä /irfÖEniav tro^nXoKTiv teyonEva).« 
Ebda., S. 18. Diese Bemerkungen zeigen, wie fern es Trendelenburg liegt, die logische 
und ontologische Tragweite der Kategorien zu bestreiten, was ihm jedoch oft zuge­
schrieben wird. Selbst sein Versuch einer grammatikalischen Ableitung der Kategori­
en spielt im Aufbau der Geschichte der Kategorienlehre nicht jene zentrale Rolle, die oft 
behauptet wird. Denn Trendelenburg betont wiederholt die heuristische und metho­
dologische Funktion seiner Absichten: »Wenn es uns zwar aus manchen Anzeichen 
wahrscheinlich wurde, dass Aristoteles in der That der Erfindung einem grammati­
schen Leitfaden, der Zergliederung des Satzes folgte, um die allgemeinsten Prädicate 
zu bestimmen: so haben wir dadurch doch nicht mehr, als eben nur einen Leitfaden, 
einen allgemeinen umfassenden Gesichtspunkt, und wir bleiben dabei über Fragen 
ungewiss, welche für die Sache und für Aristoteles eigenthümliche Betrachtungsweise 
von grosser Bedeutung sind.« Ebda., S. 180. »Gesichtspunkte der Sprache leiteten den 
erfindenden Geist, um sie zu bestimmen. [...] Aber die grammatischen Beziehungen

78 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel III: Die »mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles«

mentatoren und den frühen lateinischen Übersetzern vorwegge­
nommen wurde, indem sie den Ausdruck Karrffopiai mit praedica- 
menta Wiedergaben.

Die dritte These stimmt mit der zweiten insofern überein, als 
sie die Kategorien als Begriffe schlechthin und nicht als bloßes Ge­
rüst für die Klassifizierung von Begriffen sieht. Sie unterscheidet 
sich aber durch die starke Betonung des ontologischen Charakters der 
kategorialen Begriffe. Nach dieser Interpretation, die insbesondere 
von H. Bonitz vertreten wurde, sind die Kategorien kein einfaches 
Ergebnis einer logisch-grammatikalischen Zergliederung des Ur­
teils in seine Bestandteile, sondern »die obersten Geschlechter des 
Seienden«.* 20

Brentanos Stellungnahme zu diesen drei Thesen macht deut­
lich, daß er eindeutig die dritte bevorzugt, wenngleich er sie auch 
mit Elementen der beiden anderen ergänzt. Die Kategorien geben 
die mannigfaltigen Bedeutungen wieder, nach denen das »für sich 
(kxx&’ avTÖ)« ausgesagte öv ausgedrückt wird; die Kategorien sind 
die obersten yEvrj, in die sich das Seiende in seiner sachlichen Fülle 
aufteilt. Wie das öv, das die Metaphysik behandelt, ein realer Begriff 
ist, so sind auch die Kategorien als reale Begriffe zu betrachten.21 Sie 
können aber zugleich auch die Funktion begrifflicher Schemata 
übernehmen, nach denen die realen Begriffe einteilbar sind. Es steht 
somit außer Frage, daß »Logik und Metaphysik bei der Kategorien­
einteilung interessiert sind«.22 Für Brentano hat jedoch die ontologi­
sche Deutung der Kategorien eindeutig Vorrang.23 Denn bevor man 
den Kategorien eine sprachlogische Bedeutung beimessen kann, 
muß die ontologische Dimension des kategorialen Aufbaus festge­

leiten nur und entscheiden nicht.« Ebda., S. 209. Selbst in § 7, der ausdrücklich der 
grammatikalischen Ableitung der Kategorien gewidmet ist, spricht Trendelenburg 
von dem »über die grammatische Form hinausgehende[n] Gesichtspunkt der Sache.« 
Ebda., S. 25. Trendelenburgs Betonung der Sprachanalyse ist weit davon entfernt, den 
Kategorien den ontologischen Gehalt bzw. die universelle Bedeutung absprechen zu 
wollen; sie will hingegen deren reale (im Gegensatz zur bloß idealen) Genese hervor­
heben. Im Aufbau der Logischen Untersuchungen nimmt nämlich die Sprache als Aus­
druck der geistigen Bewegung die Hauptfunktion ein, die Trennung zwischen logi­
scher und realer Ebene zu überwinden und die Zugehörigkeit von Denken und Sein, 
Logik und Metaphysik wiederherzustellen. Vgl. hier Kap. 2, Anm. 115.
20 H. Bonitz, „Über die Kategorienlehre des Aristoteles", a.a.O., S. 623 (MBS, S. 78).
21 Metaph., VII4,1030 b 11. Vgl. auch De an., II1,412 a 6; Metaph., V 7,1017 a 22; VIII 6, 
1045 a 36; IX 1,1045 b 32 (MBS, S. 82f.).
22 MBS, S. 194.
23 Ebda., S. 84f.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 79

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

stellt werden. Die modi praedicandi und die modi intelligendi müssen 
von den modi essendi aus untersucht werden; die logischen Prädika­
tionsformen reflektieren eine ontologische Grundstruktur, die für 
Denken und Sprache maßgebend ist. Die Kategorien drücken logi­
sche Strukturen nur in dem Maße aus, in dem sie Realstrukturen in 
der Sprache darstellen. Der Philosoph, für den die Sprache bevor­
zugter Zugang zum Seienden ist, kann sich nicht - wie es die mo­
derne Sprachanalytik annimmt - auf eine bloße Sprachanalyse be­
schränken, sondern er muß zu den ontologischen Strukturen gelan­
gen, die den Sprachgebrauch fundieren und motivieren. Die sprach­
logische Bedeutung der Kategorien ist daher der ontologischen Be­
deutung untergeordnet - und zwar als deren integraler, fundieren­
der Bestandteil.

§ 3. Das Seiende im Sinne des Wahren

Die Frage nach der logischen Bedeutung der Kategorien verbindet 
Brentano mit derjenigen des »Seienden im Sinne des Wahren (öv dx; 
äXrfä<;)«, Als uneigentliche Bedeutung des Seienden ist ihre Be­
handlung eigentlich keine spezifische Aufgabe der Metaphysik, 
sondern vielmehr der Logik und teilweise auch der Psychologie.

Bei seiner Analyse des öv dx; äArfä; verweist Brentano auf die 
Doppeldeutigkeit der Aristotelischen Wahrheitskonzeption. Es fin­
den sich bei Aristoteles Aussagen, nach denen sich das Wahre und 
das Falsche lediglich auf eine Verbindung oder Trennung von Be­
griffen im Geiste, auf bloßes Bejahen und Verneinen beschränken. 
Demgemäß würden das Wahre und das Falsche nur eine logische 
Tragweite haben, indem sie bloße logische Korrelate der Urteils­
funktion sind.24 An anderen Stellen hingegen scheint Aristoteles ei­
ne semantische Wahrheitskonzeption zu vertreten, d.h. eine ontolo­
gische Deutung derselben, die sich komplementär zur rein logi­
schen Bestimmung verhält.25 Eine genaue Untersuchung macht 
deutlich, daß eine derart scharfe Trennung nicht möglich ist. Wahr 
ist jenes Urteil, das die Dinge für verbunden hält, die auch in der 
Wirklichkeit verbunden sind; falsch dagegen ist jenes Urteil, das die 
Dinge in entgegengesetzter Weise betrachtet, in der sie faktisch be-

24 De an., III8,432 a 11; Metaph., IV 8,1012 b 8; VI4,1027 b 20 (MBS, S. 22f.).
25 Metaph., V 29,1024 b 7 (MBS, S. 23f.).

80 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel III: Die »mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles« 

stehen. Obwohl also das Urteil der einzige Topos ist, an dem man 
von Wahrheit und Falschheit sprechen kann, weist es einen we­
sentlichen Bezug zur Realität auf, der für seine Wahrheit bzw. 
Falschheit maßgebend ist.26

Brentano betont zwar diese Entsprechung zwischen Urteil und 
Wirklichkeit, stützt sich aber auf jene Aristotelischen Passagen, in 
denen die Bestimmung der Wahrheit oder Falschheit eines Urteils 
in der bloßen positiven oder negativen Qualität desselben angese­
hen wird, um sich letztendlich für eine ganz auf die Denktätigkeit 
gegründete Auffassung des öv cög äkqOä; zu entscheiden. Indem er 
die Wahrheit bzw. Falschheit eines Urteils auf die einfache positive 
bzw. negative Qualität desselben reduziert, entzieht er dem Wahr- 
heits- und Falschheitsbegriff jeglichen Adäquationsgedanken und 
wertet sie als bloße innere Bestimmung des urteilenden Aktes. Wäh­
rend nach dem Adäquationsprinzip Wahrheit und Falschheit das 
ganze Urteil betreffen, so daß Wahrheit bzw. Falschheit von einem 
dem Urteil selbst unabhängigen - also ontologischen - Kriterium 
bestimmt werden, bezieht sich für Brentano das öv cog äXrjOsg aus­
schließlich auf die Kopula: „ist" drückt die Tatsache aus, daß das 
Urteil wahr ist; „ist nicht" besagt, daß das Urteil falsch ist. So be­
deutet „Sokrates ist Musiker" dasselbe wie „Es ist wahr, daß So­
krates Musiker ist"; „Sokrates ist nicht groß" bedeutet dasselbe wie 
„Es ist falsch, daß Sokrates groß ist".27

Die Identifikation des öv cbg äXr]Osg mit dem Sein der Kopula 
bedeutet für Brentano noch keinen Bruch mit der Korrespon­
denztheorie der Wahrheit; er scheint eher die Abgrenzung eines 
nichtrealen Gebietes von Entitäten im Sinne zu haben, das im we­
sentlichen mit demjenigen der Logik zusammenfällt. Denn zum 
Seienden im Sinne des Wahren gehört

26 Ebda., IX 10,1051 b 6 (MBS, S. 29). Vgl. F.A. Trendelenburg, GK, S. 13-18.
27 Brentano bezieht sich hierbei auf Metaph., V 7,1017 a 31 (MBS, S. 35). Vgl. Alexan­
der von Aphrodisias, Schol., 701 a 5: »Und so ist in der Bejahung das Wahre, das Fal­
sche in der Verneinung.« (MBS, S. 35). Man beachte den komplementären Interpreta­
tionsschwerpunkt von M. Heidegger in Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer 1929, S. 
225ff. Eine Gegenüberstellung beider Standpunkte bieten P. Aubenque, Le probleme de 
l'etre chez Aristote. Essai sur la problematique aristotelicienne, Paris: Presses Universitaires 
de France 1962, S. 165ff. und D.F. Krell, „On the Manifold Meaning of Aletheiai Bren­
tano, Aristotle, Heidegger", Research in Phenomenology 5 (1975), S. 77-94. Vgl. auch 
D.O. Dahlstrom, Das logische Vorurteil: Untersuchungen zur Wahrheitstheorie des frühen 
Heidegger, Wien: Passagen Verlag 1994.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität Ar- 81

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

alles, insofern es objektiv in unserem Geiste existierend Subjekt einer wah­
ren, affirmativen Behauptung werden kann [...]. Nichts, was wir in unserem 
Geiste bilden, ist so von aller Realität entblößt, daß es ganz von dem Ge­
biete des öv dx; äÄTjOä; ausgeschlossen wäre.28

Diesem »objektiven« Gebiet, das in funktionaler Abhängigkeit vom 
urteilenden Subjekt steht, kann man jedoch keine Realität zuspre­
chen. Im Unterschied zur metaphysischen Wirklichkeit der Katego­
rien weist es eine lediglich modifizierte und gleichsam „abge- 
schwächte" Objektivität auf. Es stellt nämlich »keinerlei Sein außer­
halb des Geistes« dar,29 sondern
hat seinen Grund in den Operationen des menschlichen Verstandes, der 
verbindet und trennt, affirmiert und negiert, nicht in den höchsten Real- 
principien, aus welchen die Metaphysik das öv fj övz\i erkennen strebt.30

Aus diesem Grund ist das Seiende im Sinne des Wahren ebenso wie 
das zufällig Seiende aus dem Bereich der Metaphysik auszuschlie­
ßen. Seine Behandlung bleibt der Logik vorbehalten, die allerdings 
als »formale Wissenschaft« keine direkte Verbindung zu den »übri­
gen realen Teilen der Philosophie« hat.31

§ 4. Die Kategorien als »reale Begriffe«

Brentano bezeichnet die Kategorien als »reale Begriffe«, um die 
unterschiedliche Funktion der Begriffe auf metaphysischem und lo­
gischem Gebiet auszudrücken. »Real« sind jene Begriffe, mit deren 
Hilfe das Denken Aspekte und Bestimmungen, die den Dingen 
selbst anhaften, erfaßt. Sie betreffen nicht die Eigenschaften und 
Modalitäten der gedachten Dinge, da man für diese keine Entspre­
chung in der Wirklichkeit finden kann.

In der mittelalterlichen Philosophie, die die Wahrheit als adae- 
quatio rei et intellectus konzipiert, wird dieses Problem anhand der 
sogenannten Theorie der doppelten Intention behandelt. Abgesehen 
von der unterschiedlichen Behandlung der verschiedenen Autoren 
und Schulen ist diese Theorie der gesamten Scholastik gemein, die 

28 MBS, S. 37.
29 Metaph., VI4,1028 a 1 (MBS, S. 38).
30 MBS, S. 39; vgl. Metaph., VI4,1027 b 34; XI 8,1065 a 22.
31 MBS, S. 39. Zur Stellung der Logik innerhalb der Klassifikation der Wissenschaften 
vgl. ebda., Anm. 44.

82 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel III: Die »mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles«

hierbei auf die arabischen Aristoteles-Kommentatoren, vor allem auf 
Avicenna, zurückgreift.32 In seinem Bestreben, die Logik von den 
»realen Wissenschaften« abzugrenzen, reduziert Avicenna die Lo-

32 Der Ursprung dieser Unterscheidung geht auf den Gebrauch des Terminus ma'nä 
durch die Hauptvertreter des arabischen Aristotelismus, insbesondere Avicenna, zu­
rück. Was die griechische Quelle dieses Begriffs angeht, erscheint der Bezug auf die 
Aristotelischen Begriffe Eiöog und ovaia am naheliegendsten. Denn Avicenna geht bei 
seiner Klassifikation der Intentionen in logische und metaphysische gerade von der 
Aristotelischen Unterscheidung zwischen ersten und zweiten Substanzen aus. Vgl. 
dazu A.M. Goichon, Lexique de la langue philosophique d'lbn Sina, Paris: Desclee de 
Brouwer 1938, S. 253; W.C. Kneale, M. Kneale, The Development of Logic, Oxford: 
Clarendon Press 1962, S. 229f.; K. Gyekye, „The Terms ,Prima Intentio' and ,Secunda 
Intentio' in Arabic Logic“, Speculum 46 (1971), S. 32-38. Zu den mittelalterlichen 
Quellen der Intentionalität bei Brentano sei schon hier auf folgende Arbeiten verwie­
sen: H. Spiegelberg, „Der Begriff der Intentionalität in der Hochscholastik, bei Brenta­
no und Husserl“, Philosophische Hefte 5 (1936), S. 75-91; wiederabgedruckt unter dem 
Titel ,„Intention' und ,Intentionalität' in der Scholastik, bei Brentano und Husserl“, 
Studia Philosophica 29 (1969), S. 189-216; engl. Übers, in: L.L. McAlister (ed.), The Phi­
losophy of Brentano, London: Duckworth 1976, S. 108-127; S. Vanni-Rovighi, „Una fonte 
remota della teoria husserliana dell' intenzionalitä“, in: E. Paci (a cura di), Omaggio a 
Husserl, Milano: II Saggiatore 1960, S. 47-65; wiederabgedruckt in: S. Vanni-Rovighi, 
Studi di filosofia medievale, Milano: Vita e Pensiero 1978, S. 275-299; A. Marras, „The 
Thomistic Roots of Brentano's Conception of Intentionality“, Rassegna di scienze filoso- 
fiche 27 (1974), S. 213-226; wiederabgedruckt unter dem Titel „Scholastic Roots of 
Brentano's Conception of Intentionality“ in: L.L. McAlister (ed.), a.a.O., S. 128-139; 
K. Hedwig, „Der scholastische Kontext des Intentionalen bei Brentano“, Grazer philo­
sophische Studien 5 (1978), S. 67-82; ders., „La discussion sur l'origine de l'intentionalite 
husserlienne“, Les Ztudes philosophiques, 1978, Nr. 3, S. 259-272; ders., „Intentions. 
Outlines for the History of a Phenomenological Concept“, Philosophy and Phenomenol- 
ogical Research 39 (1979), S. 326-340; ders., „Einleitung“, in: F. Brentano, Geschichte der 
mittelalterlichen Philosophie im christlichen Abendland, aus dem Nachlaß hrsg. u. einge­
leitet v. K. Hedwig, Hamburg: Meiner 1980 (Abkürzung: GmPh), S. IX-XXI; ders., 
„Über die moderne Rezeption der Intentionalität: Thomas - Ockham - Brentano", in: 
J. Follon, J. McEvoy (ed.), Finalite et intentionnalite. Doctrine thomiste et perspectives mo­
dernes. Actes du Colloque de Louvain-la-Neuve et Louvain, 21- 23 mai 1990, Louvain-la- 
Neuve-Paris-Leuven: Editions de l'Institut Superieur de Philosophie 1992, S. 211-235; 
E. Leinfellner-Rupertsberger, „Intentions as Intentiones Animae in Ockham and as 
Immanent Mental,Objects' in Brentano", in: R.M. Chisholm et al. (Hrsg.), Philosophie 
des Geistes, Philosophie der Psychologie. Akten des 9. Internationalen Wittgenstein- 
Symposiums, Kirchberg am Wechsel, 19.-26. August 1984, Wien: Hölder-Pichler- 
Tempsky 1985, S. 79-85; E. Baumgartner, Intentionalität. Begriffsgeschichte und Begriffs­
anwendung in der Psychologie, Würzburg: Königshausen & Neumann 1985, S. 8-12; H. 
Philipse, „The Concept of Intentionality: Husserl's Development from the Brentano 
Period to the Logical Investigations“, Philosophy Research Archives 12 (1987),. S. 293-328; 
M. Antonelli, „Univocitä dell'essere ed intenzionalitä del conoscere. Saggio critico 
sulla genesi e sulle fonti del pensiero di Franz Brentano", Giornale critico della filosofia 
italiana 69 (1990), S. 101-123.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 83

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

gik auf das Gebiet der »zweiten Intentionen (intentiones intellectae se- 
cundd)«, d.h. auf Begriffe, die sich nicht unmittelbar auf die realen 
Dinge, sondern auf andere Begriffe beziehen. Die Logik beschäftigt 
sich mit den secundae intentiones oder metasprachlichen Begriffen, die 
trotzdem eine - wenn auch indirekte - Bindung an die Realität bei­
behalten, da sie nicht als selbständig gegeben sind, sondern als adi- 
unctae primis33 Diese Theorie behält ihre Gültigkeit bis zum Nomina­
lismus des 14. Jahrhunderts, der schließlich jegliche Unterscheidung 
zwischen logischen und metaphysischen Begriffen hinfällig macht.

Bei seiner Bestimmung des Wesens und der Bedeutung der 
kategorialen Begriffe bezieht sich Brentano auf diese traditionelle 
Unterscheidung. Dies verdeutlichen vor allem seine Bemühungen, 
die Kategorien von den sogenannten Prädikabilien (die tä KEpi nvog 
tcarrjyopov^Eva des Aristoteles, d.h. Definition, Proprium, Akzidens, 
Gattung und Art) streng getrennt zu halten.34 Die These, daß sich 
die Kategorien nach den verschiedenen Prädikationsweisen unter­
scheiden,35 könnte zu einem Mißverständnis führen, zur Gleich­
stellung der Kategorien mit den Prädikabilien nämlich. Der grund­
legende Unterschied zwischen beiden ist jedoch nicht schwer zu er­
kennen. Die Kategorien, wie oben schon erwähnt, drücken nur inso­
fern logische Prädikationsweisen aus, als sie Formen des Realen in 
der Sprache darstellen.
Dagegen sind die Glieder jener anderen Einteilung lauter zweite Intentio­
nen und somit alle bloße övra dx; äÄTjGti;, von denen wohl eine wahre affir­
mative Behauptung ausgesagt werden kann, die aber keinerlei Bestand au­
ßerhalb des denkenden Geistes in den Dingen selbst haben.36

Die sogenannten Prädikabilien bieten also keine Klassifikation von 
Begriffen, sondern ihre Funktion beschränkt sich auf die rein logi­
sche Aufgabe, die Attributionsweisen von Begriffen untereinander zu 
klassifizieren. Dadurch gehören sie zum Bereich der secundae inten­
tiones und weisen nur indirekt eine Bindung zur Wirklichkeit auf.

33 »Subiectum vero logicae [...] sunt intentiones intellectae secundo, quae apponuntur 
intentionibus primo intellectis [...].« Avicennae Opera, Venetiis, 1508 (photomech. 
Nachdruck, Frankfurt a.M.: Minerva 1961), Philosophia prima, 1,2 70 v. A.
34 MBS, S. 122-125. Zur Stellung der Kategorienlehre in der Aristotelischen Topik sowie 
zum Verhältnis Kategorien-Prädikabilien vgl. die grundlegende Arbeit von E. Kapp, 
Die Kategorienlehre in der aristotelischen Topik (1920), in: ders., Ausgewählte Schriften, 
Berlin: de Gruyter 1968, S. 215-253.
35 MBS, S. 113-122.
36 Ebda., S. 123.

84 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel III: Die »mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles«

Die Definition als Definition, das Genus als Genus u.s.f., wie überhaupt das 
Universale als solches, existiren nicht außer dem abstrahirenden Verstände, 
und so existirt auch das ke^öv öfrovv als Definition nicht in den Din­
gen, als solche ist es zweite Intention und bloßes öv dx; öfafät; wie jede an­
dere auch.37

Die bisherigen Erörterungen erlauben nun eine kritische Darstellung 
der Brentanoschen Auffassung des Verhältnisses zwischen realem 
Seienden (dem Seienden nach den Figuren der Kategorien) und dem 
Seienden im Sinne des Wahren. Nur das Reale gilt als Seiendes im 
eigentlichen Sinne. Hierbei handelt es sich um Modalitäten, die den 
Dingen selbst anhaften, um Aspekte also, die unser Geist in den 
Dingen vorfindet. Ganz anders verhält es sich hingegen bezüglich 
der „Wahrheit'7 der Dinge. Denn dabei geht es nicht um Modalitäten, 
die in den Dingen selbst wurzeln, sondern um Modalitäten, die un­
sere (intentionalen) Einstellungen der Realität gegenüber betreffen; 
es handelt sich also um Aspekte, die die Art und Weise wiederge­
ben, wie unser Geist die Dinge auffaßt. Hinzu kommt, daß zum öv 
dx; dXrßE; nicht nur die Urteile, sonder auch die Begriffe gehören, 
bzw. »alles, insofern es objektiv in unserem Geiste existierend Sub­
jekt einer wahren, affirmativen Behauptung werden kann«.38 Einer­
seits gibt es also das Reale, andererseits das Nichtreale; indem die 
urteilende Tätigkeit diesem das Sein der Kopula beilegt, gilt es wie 
das Reale - wenn auch in uneigentlichem Sinne - als „seiend77.

§ 5. Die Kategorien und die Analogie des Seienden

Die Kategorien geben die mannigfaltigen Bedeutungen des »für 
sich (/caOf avTÖ)« ausgesagten övwieder. Das Seiende wird durch die 
Kategorien per analogiam ausgesagt, und zwar in doppelter Weise - 
nach Analogie der Proportionalität und nach Analogie zu demsel­

37 Ebda., S. 124. Brentano entwickelt ähnliche Argumente, um die u.a. auch von Tren­
delenburg, Brandis und Zeller vertretene These zu untermauern, daß die beiden Klas­
sen f^ervund KEioOai eigentlich nicht zur Kategorientafel gehören. Eine ausführliche 
Analyse der Begriffe ^fzvund keigOcxi führt ihn zum Schluß, daß diese nur bedingt 
der Kategorie der Bewegung zugerechnet werden können und daß sie nur fiktiv, als 
öv dx; äXrfdö;, eine eigene Kategorie repräsentieren. Denn diese Kategorien stellen 
nicht wie die anderen reale Begriffe dar, sondern lediglich unterschiedliche Auffas­
sungsweisen derselben Realität durch unseren Verstand. Ebda., S. 166,205ff.
38 Ebda., S. 37.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 85

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

ben Terminus. Das heißt: 1) Das nach den Kategorien unterteilte öv 
wird von den Kategorien nicht als synonymer, sondern als homo­
nymer Begriff ausgesagt, der sich nach seinen mannigfaltigen Be­
deutungen unterscheidet. 2) Eine solche ursprüngliche Mannigfal­
tigkeit des öv ist nicht völlig beziehungslos, sondern läßt eine Ein­
heit der Analogie zu. 3) Schließlich ist solch eine Analogie zweifa­
cher Art; sie ist nicht bloß eine Analogie der Proportionalität, son­
dern auch eine Analogie zum selben Terminus. Der Untersuchung 
dieser drei Thesen widmet Brentano den Großteil seiner Analysen.39

Die Mehrdeutigkeit des Seienden betrifft dessen mannigfachen 
Bedeutungen - tö öv AtyETai noMaxcog; diese Vielfältigkeit betrifft 
aber nicht nur die vier Hauptbedeutungen, sondern auch die Kate­
gorien selbst.40 Da die verschiedenen Kategorien die höchsten Gat­
tungen des Seienden darstellen, sind sie nicht aufeinander und schon 
gar nicht auf ein höherliegendes Y&vog rückführbar; denn oberhalb 
der Kategorien liegt nur noch das Seiende selbst.41 Dieses ist aber ist 
kein Genus, sondern »ein unbestimmter Ausdruck [...], der erst 
durch die Kategorien Bestimmtheit« empfängt.42

Im ersten Kapitel der Kategorien führt Aristoteles die Unter­
scheidung zwischen homonymen oder »äquivoken« und synonymen 
oder »univoken« Termen ein. Seine Unterscheidung geht allerdings 
über die rein grammatikalische und sprachliche Ebene hinaus, denn 
sie hat zugleich auch eine ontologische Dimension. Sie bezieht sich 
auf jene Entitäten (/rpdy//ara), die bloß dem Namen nach eine Ge­
meinsamkeit aufweisen, doch ganz unterschiedlich zu definieren 
sind, und auf solche Entitäten, die gleichen Namen und gleiche De­
finition haben.43 Die Trennung taucht dann in der Nichomachischen 
Ethik wieder auf. Auch in diesem Werk wird die Disjunktion von 
Synonymie und Homonymie als grundlegend angesehen, wobei 
das Gebiet der Homonymie nochmals in zwei Unterbereiche ge­
schieden wird: in den Bereich der Dinge, die »zufällig (ano 
denselben Namen tragen, und in jenes Gebiet der Dinge, die »nicht 
zufällig (ovr anö voxr^)«, sondern »aufgrund einer Analogie (Kar’ 
ävaXoyiav)« einen Namen gemein haben.44

39 MBS, S. 85-98.
40 Metaph., VII1,1028 a 10; V 7,1017 a 22; XIV 2,1089 a 7 (MBS, S. 86).
41 Ebda., V 28,1024 b 9; III3,998 b 22; VIII6,1045 a 7 (MBS, S. 88).
42 MBS, S. 88. Vgl. Metaph., VII3,1029 a 20.
43 Cat., 1,1 a 1 (MBS, S. 90).
44 Eth. Nie., V 6,1031 a 31 (MBS, S. 91).

86 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel III: Die »mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles«

Neben Synonymie und Homonymie führt Aristoteles in den 
Kategorien die Paronymie ein.45 Sie betrifft diejenigen Dinge, die nach 
etwas benannt werden und sich dabei der »Flexion nach
unterscheiden, wobei sie aber immer einen wesentlichen Bezug zur 
Hauptbedeutung aufweisen - wie etwa mutig zu Mut, gerecht zu Ge­
rechtigkeit usw. Bezogen auf die Frage nach den Kategorien, drückt 
die Paronymie jenes rcpog .^Verhältnis aus, das die Verbindung der 
(akzidentellen) Kategorien zur Substanz ermöglicht; dadurch sind 
die Kategorien von der Substanz abhängig, ohne sich aber mit die­
ser zu identifizieren. Sie stellen ebenso viele Erscheinungweisen der 
Substanz dar. Es handelt sich demnach nicht um ein rein logisches 
oder sprachliches Verhältnis, obwohl die Grammatik durch ver­
schiedene Flexionen eines Wortstammes die Einheit-Verschieden­
heit reflektiert, die das Seiende je nach Betrachtungsweise entweder 
als einheitlich oder als mannigfaltig erscheinen läßt.46

Hier stellt sich nun die Frage, ob sich die Paronymie mit der 
oben besprochenen nicht zufälligen oder analogen Homonymie 
deckt. Brentano scheint dies eindeutig zu bejahen. Denn er betrachtet 
die Trennung von Synonymie und Homonymie als die Hauptunter­
scheidung. Zugleich erkennt er aber auch die Zweckmäßigkeit einer 
Scheidung von reiner und partieller Homonymie an und tritt somit 
für eine Form der Homonymie ein, die sich der Synonymie annä­
hert, ohne sich dabei jedoch mit dieser zu vermischen {öpxbvvjLov 

45 Cat., 1,1 a 13-15.
46 Nicht nur die antiken Kommentatoren, sondern auch viele moderne Forscher plä­
dieren dafür, die »Paronymie« (Cat., 1, 1 a 11) - die der »variablen Flexion (/rrakn^)« 
eines Namens in Bezug auf eine Bedeutungsveränderung entspricht - so zu interpre­
tieren, daß diese nicht auf einer rein linguistischen, sondern auf der Ebene der »Dinge 
(res, jtpaMiara)« ansetzt und auf die irpÖQ ^v-Struktur rückführbar ist. Siehe hierzu J. 
Owens, The Doctrine of Being in the Aristotelian Metaphysics. A Study in the Greek Back­
ground ofMediaeval Thought, Toronto: Pontifical Institute of Medieval Studies 1951, S. 
118-123; J. Hintikka, „Aristotle and the Ambiguity of Ambiguity", Inquiry 2 (1959), S. 
137-151; E.K. Specht, „Über die primäre Bedeutung der Wörter bei Aristoteles", Kant­
studien 51 (1959/60), S. 102-113; J. Hirschberger, „Paronymie und Analogie bei Ari­
stoteles", Philosophisches Jahrbuch 68 (1960), S. 191-203; G. Patzig, „Theologie und On­
tologie in der Metaphysik des Aristoteles", Kantstudien 52 (1960/61), S. 185-205; E. 
Berti, L'unitä del sapere in Aristotele, Padova: Cedam 1965, S. 127f. In diese Richtung 
bewegt sich die gesamte Untersuchung Brentanos. Vgl. MBS, S. 84,95f., 103 Anm. 104, 
185. Auf die zentrale Stellung der Paronymie innerhalb der Aristotelischen Kategori­
enlehre hatte zuvor schon Trendelenburg hingewiesen (GK, S. 27-37). Für ihn bedeutet 
rrrajaig bei Aristoteles »die Biegungs- und Ableitungsendung im weitesten Sinne«, also 
nicht bloß die Flexion eines Namens.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 87

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Kar ävaXoyiav)*7 Diese analoge Homonymie, die die Univozität des 
Seienden mit seinen vielfachen Bedeutungen versöhnt, zeigt wie­
derum eine doppelte Natur. Sie ist eine Analogie der Proportiona­
lität und eine Analogie zum selben Terminus (npöggv).

Ob man diese Deutung Brentanos als korrekt werten kann, 
hängt davon ab, wie man seinen Ausdruck »Analogie der Propor­
tionalität und Analogie zum selben Terminus« versteht. Was meint 
Brentano mit »Analogie zum selben Terminus«? Versteht er darun­
ter vielleicht die scholastische »Analogie der Attribution«, die gera­
de den Bezug ad unum (analogatum primum) impliziert?47 48

Brentano scheint in seiner Exegese des Aristotelischen Textes 
ganz korrekt zwischen der Analogie, die für ihn - wie auch für 
Trendelenburg - in der Proportionalität besteht, und der npa; £v- 
Mehrdeutigkeit, die Aristoteles ausdrücklich den Kategorien zu­
schreibt, zu unterscheiden. Die Analogie, wie Brentano im An­
schluß an Trendelenburg behauptet, ist in ihrer ursprünglichen 
Bedeutung etwas Quantitatives, da sie sich als Gleichheit zweier 
Xoyot oder Verhältnisse definiert.49 Als Proportion setzt die Analo-

47 MBS, S. 90f.
48 Thomas von Aquin unterscheidet bekanntlich zwei Formen der Analogie: die Ana­
logie der Proportion (auch der Attribution genannt) und die Analogie der Proportio­
nalität (vgl. De verit., q. 2, art. 11). Obwohl er sich nicht immer streng an diese Zwei­
teilung hält, ist sie für ihn grundlegend, da er alle anderen Unterteilungen auf ihr auf­
baut. Gerade auf diese dichotomische Einteilung nimmt Brentano Bezug. Nach der 
sogenannten Analogie der Proportion erhalten für Thomas mehrere Dinge (minora 
analogata) dasselbe Attribut, da sie sich alle auf ein anderes Ding (analogatum princeps) 
beziehen, dem allein das Attribut im eigentlichen Sinne (eminenter) zukommt. Das 
klassische, auf Aristoteles zurückgehende Beispiel hierfür ist das der Gesundheit, die 
analog der Nahrung, dem Urin und dem Tier zukommt: Nahrung und Urin werden 
aufgrund ihrer Beziehung zur Gesundheit des Tieres gesund genannt, das im eigentli­
chen Sinne allein als gesund bezeichnet werden kann. Die sogenannte Analogie der 
Proportionalität definiert sich hingegen als Ähnlichkeit zweier Verhältnisse, die von­
einander unabhängig sind. Das klassische Beispiel hierfür ist das Sehen, das sowohl 
dem Auge als auch dem Geist zugesprochen wird: Die Sehkraft verhält sich zum Au­
ge wie der Verstand zum Geist. Die verschiedenen thomistischen Schulen unterschei­
den sich nach der Präferenz, die sie der einen oder anderen Form der Analogie geben. 
Zur thomistischen Analogie vgl. G.P. Klubertanz, St. Thomas Aquinas on Analogy. A 
Textual Analysis and Systematic Synthesis, Chicago: Lojola University Press 1960; H. 
Lyttkens, The Analogy between God and the World. An Investigation ofits Background and 
Interpretation ofits Use by Thomas of Aquino, Uppsala: Almqvist & Wikseils 1952; R.M. 
Mclnerny, The Logic of Analogy. An Interpretation of Saint Thomas, The Hague: Nijhoff 
1961; B. Montagnes, La doctrine de l'analogie de l'etre d'apres Saint Thomas d'Aquin, Lou- 
vain: Publications Universitaires 1963.
49 iaotTjg Myaw, Eth. Nie., V 6,1131 a 31 (MBS, S. 91).

88 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel III: Die »mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles« 

gie vier Glieder voraus, wobei sich das erste zum zweiten wie das 
dritte zum vierten verhält. Sie kann sogar über das Gebiet der 
Quantität hinausragen und den Bereich der Qualität betreffen.50 
Für Brentano, der in diesem Punkt über Trendelenburg hinaus­
geht, kann sich eine solche qualitative Analogie in zweifacher 
Weise gestalten. Einerseits kann dieselbe Qualität in gleicher oder 
verschiedener Weise unterschiedlichen Dingen zukommen: A ist 
wärmer als B, wie B wärmer als C ist. In diesem Fall ist die Pro­
portion gewissermaßen noch quantitativer Natur, wobei aber das 
Verhältnis lediglich durch einen Vergleich Zustandekommen kann. 
Andererseits können verschiedene Qualitäten in derselben Weise 
mehreren Dingen zukommen, wenn wir etwa sagen: »Wie dieses 
warm ist, so ist jenes weiß.«51 In diesem Falle sind Qualität und 
Subjekt verschieden, so daß sich die Analogie als Synthese zweier 
Xoyoi gestaltet, wobei die Proportion selbst als medium proportionis 
fungiert. Dies stellt für Brentano die Analogie in echt Aristoteli­
schem Sinne dar.52

Diese Form der Analogie reicht allerdings nicht aus, um die 
verschiedenen Bedeutungen des Seienden in ein und demselben 
Wissenschaftsgebiet zu vereinen. Wenn Aristoteles von den man­
nigfachen Bedeutungen des Seienden spricht, meint er, daß diese 
ihre gemeinsame Bezeichnung durch den Bezug »zu Einem und 
zu einer Natur«53 erhalten; er kommt jedoch niemals auf eine 
Analogie der Proportionalität zu sprechen. Dieses »Eine«, diese 
grundlegende und primäre Bedeutung des Seienden, auf die sich 
alle anderen notwendigerweise beziehen, ist die Substanz: »Die 
Einen werden Seiende genannt, weil sie Substanzen, die Andern, 
weil sie Passionen der Substanz sind usw.«54 Die Analogie als quan­
titativ-qualitative Proportion entspricht nicht den von Aristoteles 
herangezogenen Beispielen, die die Verhältnisse zwischen den ver­
schiedenen Kategorien erläutern sollen. Das Arzneimittel ist ge­
sund, weil es Gesundheit fördert, die Gesichtsfarbe, weil sie Ge­
sundheit zeigt. Arzneimittel und Gesichtsfarbe haben durch ihren 
gemeinsamen Bezug auf die Gesundheit auch eine Beziehung zu-

50 »Wie in dem Leibe die Sehkraft, so ist in der Seele der Verstand.« Eth. Nie., I 4,1096 
b 25 (MBS, S. 91).
51 Degen, et corr., II6,333 a 23 (MBS, S. 92).
52 De part. animal., 14, 644 a 23 (MBS, S. 92).
53 Metaph., IV 2,1033 a 33 (MBS, S. 94).
54 Ebda., VII1,1028 a 10-18 (MBS, S. 94,97).

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 89

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

einander, ohne daß zwischen ihnen überhaupt eine Proportion 
besteht.55

Analogie im proportionalen Sinne und xpa; ^-Mehrdeutigkeit 
befinden sich auf verschiedenen Ebenen, obwohl sie in keinem Wi­
derspruch zueinander stehen. Die npög ev teyopsva beziehen sich 
alle auf die »Brennpunktbedeutung (focal meaning)«56 der ovata, 
ohne dabei die Mannigfaltigkeit der Bedeutungen des Seienden 
aufzuheben. Die analoga gründen dagegen auf einer bloßen Ähn­
lichkeit von Verhältnissen zwischen wesentlich verschiedenen Din­
gen, die aber zu keiner wirklichen Einheit gebracht werden. Wäh­
rend die Analogie eine mehrdeutige Seinsauffassung voraussetzt, 
die die Eindeutigkeit nur als untergeordnete Instanz gelten läßt, 
beinhaltet die npa; ^p-Struktur eine überwiegend univoke Seinsauf- 
fasung, aus der die Mehrdeutigkeit nur als Nebenprodukt abgelei­
tet werden kann. Aus diesem Grund ist für Brentano die npog ev- 
Einheit viel geeigneter, um eine Wissenschaft des Seienden zu ga­
rantieren. Denn die npog ev-Struktur stiftet zwischen den verschie­
denen Bedeutungen des Seienden eine prinzipielle Einheit, wäh­
rend die Analogie eigentlich der Homonymie zuzuordnen ist.57

Brentanos Analyse scheint also zum Schluß zu kommen, daß 
Aristoteles bei seiner Verteidigung der Möglichkeit einer Wissen­
schaft des Seienden nicht zur Analogie greift, sondern zur npoq 
Mehrdeutigkeit. In seiner Untersuchung deckt Brentano die unter­
schiedliche onto-logische Struktur auf, die diese zwei Formen trans­
kategorialer Einheit begründet. Während die Analoga gleiche Ver­
hältnisse zwischen verschiedenen Dingen darstellen, handelt es sich

55 MBS, S. 94f.
56 Der Ausdruck »focal meaning« wurde in die Aristoteles-Forschung eingeführt von 
G.E.L. Owen, „Logic and Metaphysics in Some Earlier Works of Aristotle", in: I. 
Düring, G.E.L. Owen (eds.), Aristotle and Plato in the Mid-Fourth Century. Papers ofthe I 
Symposium Aristotelicum cOxford 1957>, Göteborg: Studia graeca 1960, S. 169-190.
57 »Denn was durch Aehnlichkeit Eines ist, das ist eigentlich und einfach gesprochen 
verschieden und nur der Proportion nach ein und dasselbe. Beachte ich daher einfach 
die Verschiedenheit der Begriffe, die als Materie den einen und andern Theil dieser 
qualitativen Proportion bilden, so ergibt sich mir ohne Weiteres die Unterscheidung 
des gemeisamen Namens nach seiner verschiedenen Bedeutung [...]. Ganz anders 
verhält es sich aber bei dem, was in Bezug auf denselben Terminus analog ist. Diese 
Analoga sind wirklich npdg sv Kai p.iav (pvatv, wenn auch nicht KaO’ £v. Dieses £vist ei­
ne wirkliche Einheit, es ist dem Begriffe und Wesen nach schlechthin Eins, und man 
könnte daher diese Analoga definiren als solche, die ein und dasselbe sind hinsicht­
lich des Terminus und verschieden nur in Ansehung der Weise, in der sie sich zu ihm 
verhalten.« MBS, S. 109.

90 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel III: Die »mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles« 

bei der npog £P-Einheit um verschiedene Verhältnisse zum selben 
Ding.58 Die Analogie zeigt sich nämlich höchstens als äußerlich ver­
einheitlichender Faktor, sofern sie Ausdruck einer bloßen Ähnlich­
keit von Beziehungen zwischen wesentlich heterogenen Dingen ist; 
sie tastet also die ontologische Verschiedenheit ihrer Glieder nicht 
an. Die Paronymie, als Ausdruck einer in sich differenzierten Ein­
heit, garantiert hingegen ein Ganzes, das in organischer Weise die 
Vielfalt der kategorialen Bestimmungen in sich trägt.

Brentano erblickt also in den Aristotelischen Texten keine Stüt­
ze für eine analoge Seinsauffassung. Dies hindert ihn aber nicht, in 
seiner Exegese einen Analogiebegriff zu verwenden, der für ihn - 
unter deutlichem Einfluß seiner scholastischen Ausbildung - so­
wohl die Proportionalität als auch die Beziehung zum selben Ter­
minus umfaßt.

Deckt sich die sogenannte Analogie der Attribution aber wirk­
lich mit der npog ^p-Einheit? Unterscheiden sich diese beiden Dok­
trinen nur dem Namen nach, oder handelt es sich trotz ihrer Ähn­
lichkeit um verschiedene Begrifflichkeiten, die ihre Wurzeln in ganz 
unterschiedlichen theoretischen Kontexten haben? Die heutige Ge­
schichtsschreibung neigt eindeutig zu letzterer Auffassung. Sie hat 
nachgewiesen, daß die sogenannte Analogie der Attribution weder 
dem Wortlaut noch dem Geist des Aristotelismus entspricht. Diese 
ist nur im scholastischen metaphysischen Kontext möglich, wo das 
ursprüngliche Aristotelische Problem der Verbindung von Einheit 
und Mannigfaltigkeit von der Frage nach der ontologischen Diffe­
renz zwischen Schöpfer und Geschöpf überlagert wird.59 Denn in 
der scholastischen Auffassung ist die Analogie untrennbar mit dem

58 »Während die zuerst betrachteten Analoga in der Verschiedenheit der Begriffe eine 
Gleichheit der Verhältnisse aufwiesen, finden wir hier ein ganz verschiedenes Ver­
halten, aber ein Verhalten zu einem gleichen Begriffe als Terminus, eine Beziehung 
auf dieselbe äpxfj.« Ebda., S. 95.
59 Zum Status quaestionis siehe: G.L. Muskens, De vocis analogia significatione et usu apud 
Aristotelem, Groningae: Walters 1943; J. Hirschberger, a.a.O.; J. Owens, „Analogy as a 
Thomistic Approach to Being", Medieval Studies 24 (1962), S. 303-322; P. Aubenque, Le 
Probleme de l'etre chez Aristote, a.a.O., S. 198-206; ders., „Les origines de la doctrine de 
Tanalogie de l'etre", Les Ztudes philosophiques, 1978, Nr. 1, S. 3-12; ders., „The Origins 
of the Doctrine of the Analogy of Being", Graduate Faculty Philosophy Journal 11 (1986), 
S. 35-45; E. Berti, L'unitä del sapere in Aristotele, a.a.O., S. 127f.; F. Volpi, Heidegger e 
Brentano, a.a.O., S. 53-57; F. Modenato, Coscienza ed essere in Franz Brentano, Bologna: 
Patron 1978, S. 24-34; E. Melandri, „The ,Analogia Entis' according to Franz Brentano. 
A Speculative-Grammatical Analysis of Aristotle's ,Metaphysics'", a.a.O., S. 54-58.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 91

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

theologischen Kontext verwoben, in den die Aristotelische Frage 
nach dem Seienden und den Kategorien gesetzt wird. In diesem 
theologischen Rahmen drückt die Analogie die Teilhabe des Unter- 
am Übergeordneten aus. Diese Teilhabe ist insofern abgestuft, als 
sie sich zum Wesen, d.h. zur Perfektion der teilhabenden Dinge 
proportional verhält.

Seit den frühesten Formulierungen der Thomistischen Ontologie 
gestaltet sich diese analoge Struktur als geordnete Einheit, die durch 
das Prinzip des ungleichen Besitzes derselben Perfektion - des Seins 
nämlich - beherrscht wird. Nur in Gott koinzidieren Sein (esse) und 
Wesen (essentia); jedes andere Seiende (ens) hat an dem Sein pro­
portional zu seinem Wesen teil. Mit anderen Worten: Das Wesen 
bedingt, proportional zu seiner Vollkommenheit, die Aufnahme des 
esse durch das ens.60 Thomas von Aquin wendet dieses Schema nicht 
nur auf die transzendentale Einheit des Seienden an, sondern ver­
wendet es auch ausdrücklich für die „prädikamentale" Einheit, d.h. 
für die Einheit der kategorialen Bedeutungen des Seienden.
Da aber in jeder Gattung dasjenige Merkmal, das im höchsten und wahr­
sten Sinne ausgesagt wird, die Ursache für das Nachgeordnete in jeder 
Gattung ist, [...] so hat die Substanz, die das Prinzip in der Gattung des Sei­
enden ist, im wahrsten und höchsten Sinne Wesenheit und muß deshalb 
die Ursache der Akzidentien sein, die nur sekundär und in gewisser Hin­
sicht am Wesen des Seienden teilhaben.61

Die kategoriale Einheit gründet demnach für Thomas nicht auf jener 
»focal meaning« der ovaia von der die übrigen Bedeutungen des 
Seienden abhängen. Die Abhängigkeit gestaltet sich viel tiefer, da sie 
im abgestuften Besitz derselben, zwischen Substanz und Akzidenzien 
unterschiedlich verteilten Vollkommenheit - der ratio entis - liegt.

Man kann sich nun fragen, ob es hierbei überhaupt noch Sinn 
macht, von Proportion bzw. Analogie der Proportion zu sprechen. 
Denn die Attribution ist in diesem Falle qualitativer Natur und 
kann deshalb nicht auf eine Proportion im engeren Sinne, weder 
quantitativer noch komparativer Art, reduziert werden. In gewisser 
Weise bleibt jedoch die Analogie proportional, da die Einheit des 
Seienden gerade auf die proportionale Beziehung jeder essentia zum 
jeweiligen esse gründet. Die Ausweitung des analogen Schemas auf

60 Thomas von Aquin, De ente et essentia - Über Seiendes und Wesenheit, lt.-dt., mit Ein­
leitung, Übersetzung und Kommentar hrsg. v. H. Seidl, Hamburg: Meiner 1988.
61 Ebda., Kap. VI, 98, S. 61.

92 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel III: Die »mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles« 

die kategoriale Einheit ist allerdings nur unter zwei Bedingungen 
möglich, die bei Aristoteles gar nicht zu finden sind. Erstens ist der 
absolute Primat des actus essendi anzunehmen und zweitens, eng 
damit verbunden, die Trennung von esse und essentia.

Der Thomistische und scholastische Begriff der Analogie setzt 
eine hierarchisch geordnete Weltauffassung voraus, innerhalb derer 
dieser Begriff verwendet wird, um das Sein Gottes und dasjenige 
des Geschöpfes zu trennen, zugleich aber auch in Verbindung zu 
setzen. Diese Konnexion wird im Lichte des vom Neuplatonismus 
übernommenen Teilhabe-Gedankens gedeutet.62 Die „vertikale" 
Verwendung der Analogie ist in der Tat ein Wesenszug der ganzen 
platonischen und neuplatonischen Denkrichtung.63 Sie ist hingegen 
dem Geist und Wortlaut der Aristotelischen Philosophie ganz 
fremd. Denn Aristoteles verwendet die Analogie immer „horizon­
tal"; die Aristotelische Analogie setzt keine Hierarchie zwischen 
den in Verbindung gesetzten Dingen voraus, sondern hebt lediglich 
eine Gleichheit von Verhältnissen zwischen verschiedenen Dingen, 
sowohl in quantitativem als auch qualitativem Sinne, hervor. Das 
platonische transzendentale Analogieverhältnis wird also von Ari­
stoteles durch ein npög ^-Verhältnis ersetzt. Hierbei werden die 
verschiedenen Gattungen durch ihren Bezug auf ein primus inter pu­
res zusammengehalten, d.h. auf etwas, das ihnen gleichgeordnet ist. 
Aristoteles bezeichnet dieses Verhältnis nirgendwo als Analogie. Es 
ist anzunehmen, daß Aristoteles' strikt horizontale Anwendung der 
Analogie seine bewußte Ablehnung jeglichen Platonischen Dualis­
mus verdeutlicht.64

Brentanos Interpretation der Aristotelischen Ontologie weist 
also eindeutig platonisierende Züge auf, obwohl er natürlich nicht

62 Vgl. C. Fabro, La nozione metafisica di partecipazione secondo S. Tommaso d'Aquino, To- 
rir.o: SEI 21950; L.B. Geiger, La participation dans la philosophie de S. Thomas d'Aquin, Pa­
ris: Vrin 21952. Zur Platonischen Analogie vgl. P. Grenet, Les origines de l'analogie philo- 
sophiques dans les dialogues de Platon, Paris: Boivin 1948.
63 Vgl. W. Kluxen, H. Schwarz, A. Remane, „Analogie", in: J. Ritter, K. Gründer 
(Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Basel: Schwabe & Co. 1971, Bd. I, S. 
218f.; H.H. Holz, „Analogie", in: H. Krings, H.M. Baumgartner, Ch. Wild (Hrsg.), 
Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Bd. I, München: Kösel 1973, S. 57f.
64 Vgl. E. Berti, „II problema della sostanzialitä dell'essere e dell'uno nella metafisica 
di Aristotele", in: ders., Studi aristotelici, L'Aquila: Japadre 1975, S. 181-208; ders., 
„Aristotelismo e neoplatonismo nella dottrina tomistica di Dio come ,ipsum esse'", 
ebda., S. 347-351; A. Poppi, „Sulla sostanzializzazione dell'ente e dell'uno in S. Tom­
maso", Rivista di filosofia neoscolastica 66 (1974), S. 590-612.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 93

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

explizit auf die neuplatonische Tradition zurückgreift. Vielmehr wird 
seine Assimilierung des Aristotelischen Erbes durch den Filter sei­
ner scholastischen bzw. thomistischen Ausbildung vermittelt.65 
Denn gerade durch die Vermittlung des sowohl griechischen als auch 
arabischen Neuplatonismus dringt - wie bekannt - der Aristotelis- 
mus ab dem 12. Jahrhundert ins Abendland ein und beeinflußt das 
ganze mittelalterliche Denken.66

Dieses vielschichtigen kulturellen Erbes ist sich Brentano ganz 
bewußt. Hinsichtlich der »Aristotelischen Theologie«67 bzw. der im 
XII. Buch der Metaphysik vorgenommenen Unterscheidung zwi­
schen drei Arten von Substanzen (sinnlich-vergängliche, sinnlich­
unvergängliche und separate Substanzen) stimmt Brentano mit 
Plotin überein:

die Kategorien des Aristoteles seien unvollständig, weil sie das Intelligible 
(td votjtci) nicht berührten, denn dieselbe ovaia könne nicht dem Intelligi- 
blen und Sinnlichen gemeinsam sein.68

Brentano erblickt also eine Kluft zwischen „theologischer" und on­
tologischer Dimension in der Aristotelischen Metaphysik und zeigt 
eine mögliche Verbindung dieser beiden Ebenen in einer transzen­
dentalen (vertikalen) Verwendung der Analogie auf.69 Dieser Ge­
danke - wie Brentano betont - ist bei Aristoteles zwar nicht zu fin­
den, läßt sich aber »unmittelbar aus seinen Prinzipien« folgern. 
Gottes Wesen außerhalb die Kategorien zu stellen und es mit diesen 
durch Analogie zu verbinden - wie es u.a. Augustinus vorschlägt - 
heißt nicht, den Geist des Aristotelismus zu verraten, sondern ihn 
gemäß seiner Grundprinzipien weiterzuentwickeln.70

65 Nur in diesem Rahmen kann man den Thesen von F. Volpi (Heidegger e Brentano, 
a.a.O.) zustimmen, der die wohl vorhandene univoke Seinsauffassung im Jugend werk 
von Brentano deshalb stark betont, um den Einfluß auf Heidegger nachzuweisen.
66 Vgl. K. Kremer, Die neuplatonische Seinsphilosophie und ihre Wirkung auf Thomas von 
Aquin, Leiden: Brill 1966. Nach Kremer »stammt das Modell der thomanischen Lehre, 
daß Gott das Sein ist, während alles andere nur daran teilhat«, von Plotin (ebda., S. 
472). Hierzu gelangt er nach einer ausführlichen Analyse der Seinsphilosophie Plotins 
sowie einer Untersuchung über die Aufnahme der Plotinschen Seinsauffassung durch 
Proklos und den Pseudo-Dionysius, der schließlich das neuplatonische Erbe dem 
mittelalterlich-christlichen Denken vermittelt.
67 MBS, S. 143.
68 Plotin, Enneades, VI, 1,1 (MBS, S. 143).
69 »Nur in analoger und homonymer Weise darf man sie [Gott und die körperlichen 
Substanzen] als ein und dasselbe fassen.« Ebda., VI, 3,1 (MBS, S. 143).
70 MBS, S. 144.

94 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel III: Die »mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles«

§ 6. Die Kategorien und die jqxbvri ovaia

Von einem logischen Standpunkt aus betrachtet bürgen die Katego­
rien für die Richtigkeit des Prädikationsverfahrens. Als »Gattungen 
(yävrj)« oder »allgemeine Begriffe (rcoivä)« begrenzen sie Prädikati­
onsreihen, deren einzelne Glieder durch wesentliche oder synony­
me Prädikationsverhältnisse aufeinander bezogen sind. Sie drücken 
die allgemeinste Bedeutung aus, die univok (intrakategorial) von 
den untergeordneten Gliedern prädiziert wird.71

Dies erklärt die zweifache Bedeutung, die das Wort »Katego­
rie« aufweist: Die Kategorien als »Schemata der Prädikation (cryz/- 
para rfjc; KaTtiyopiag)«72 grenzen Prädikationsreihen ab, die die Rich­
tigkeit des prädikativen Verhältnisses regeln; als »Gattungen der 
Prädikate (y^w/ tcov tcarTjyopidjv)«73 drücken sie die Bedeutung aus, 
die den in solchen Kolumnen eingeschlossenen Prädikaten gemein­
sam zukommt. Diese Bedeutung fungiert wiederum als Prädikat, 
d.h. als höchste Gattung, wovon die untergeordneten Gattungen 
und Arten lediglich innere Gliederungen darstellen.74

In Bezug auf solche Prädikationskolumnen spielt die individu­
elle Substanz die entscheidende Rolle als Fixpunkt des ganzen Prädi­
kationsverfahrens. Denn sie ist einerseits letztes Substrat der Prädi­
kationen, die sich innerhalb der Substanzkategorie bewegen, also 
zwischen substantiellen Arten und Gattungen stattfinden; anderer­
seits ist sie notwendiger Bezugspunkt jeder anderen (akzidentellen) 
Prädikation, da die akzidentellen Bestimmungen nicht für sich selbst 
bestehen können, sondern sich immer auf eine substantielle Bestim­
mung stützen müssen - letzten Endes also auf eine erste Substanz.75

71 Ebda., S. 98-101. Vgl. F.A. Trendelenburg, GK, S. 164: »In der Logik dienen die Kate­
gorien dazu, um das öpcövvpovzAy. unterscheiden. Sie sind die Gesichtspunkte, nach wel­
chen man die Identität oder Verschiedenheit des Begriffs beurtheilen soll.« »Jede andere 
Kategorie spricht [...] so lange das n ecrn aus, als sich Subject und Prädicat innerhalb 
desselben Geschlechtes bewegen; und die übrigen Kategorien (rd avpßcßriKOTd) begin­
nen erst dann, wenn das Prädicat unter eine andere Kategorie als Subject fällt [...]. So 
lange Subject und Prädicat in derselben Kategorie sind, geschieht im Urtheil jene Un­
terordnung unter das Allgemeine, die das Wesen der Sache ausspricht.« Ebda., S. 47.
72 Metaph., V 7,1017 a 24 (vgl. MBS, S. 124).
73 An. post., I 22, 83 b 16; Soph. el., 22,178 a 5; Top., I 9,103 b 20; 15,107 a 3; VII1,152 a 
38 (MBS, S. 100). Vgl. F.A. Trendelenburg, GK, S. 6f. Über diese zweifache Funktion 
der Kategorien siehe L. Lugarini, „II problema delle categorie in Aristotele", Acrne 8 
(1955), S. Uff.
74 MBS, S. 83f., 119f.
75 Ebda., S. 102f.,114f.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 95

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Somit ergeben sich zwei prädikative Strukturen. Die eine be­
wegt sich innerhalb der Kategorie und ist durch wesentliche oder 
synonyme Verhältnisse charakterisiert (avvcovv/iax; KavrffopEiaöai). 
Die zweite prädikative Struktur stellt die bloße Inhärenz dar, wobei 
das Prädikat seine Bedeutung durch seine Beziehung zu einem 
(substantiellen) Subjekt erlangt, das sich außerhalb seiner eigenen 
Prädikationskolumne befindet (napcovfyiog KavrjyopEiaOai).76 Eine 
solche transkategoriale oder paronyme Prädikation gestaltet sich in 
ebenso vielen Weisen wie es Kategorien gibt.

Dies macht nun auch das Aristotelische Motto »Das Seiende 
wird in mehrfacher Weise gesagt« verständlich sowie den Primat 
der ontologischen Auffassung der Kategorien gegenüber ihrer logi­
schen Bedeutung. Die von Aristoteles angesprochene Mehrdeutig­
keit des Seienden (ov) betrifft in erster Linie weder die Ebene der 
Dinge noch die Ebene der Termini, die im Satz als Subjekt und Prä­
dikat fungieren. Sie betrifft vielmehr das „ist" als Copula. Anderer­
seits ist es gerade der unterschiedliche ontische Status der Dinge, 
der die verschiedenen Bedeutungen des „ist" bestimmt, wobei die 
Dinge durch die Termini, unter denen das Prädikationsverfahren 
stattfindet, ausgedrückt werden. Das kategoriale Schema offenbart 
sich zwar auf sprachlicher Ebene, für seine Gültigkeit kann aber nur 
die reale Vielfältigkeit der Dinge garantieren. Diese Vielfältigkeit 
wurzelt im unterschiedlichen Verhältnis der ontischen Kategorien 
zu jenem Einen, auf das sie sich alle beziehen und mit dem sie un­
trennbar verbunden sind: die npdrn] ovaia.77 Alles, was in jeglichem 
Sinne „ist", existiert, weil es sich in irgendeinem Sinne in ihr befin­
det. Es gibt demnach ebenso viele Erscheinungsweisen der ovaia, 
wie es innere Entfaltungen derselben gibt.78

Um die Priorität der ontologischen Tragweite der Kategorien ge­
genüber ihrer sprachlogischen Bedeutung zu betonen, kehrt Brentano 
das Prinzip der Kategorientafel der Ersten Analytik tö 8’ vxapxEtv t68e 
tcdöe [...] 'üoaamaxätg favvcsov öaaxä% ai xarrffopiai Sifiprivwci folgen­
dermaßen um: ai Kavrffopiai 8iatpovvtai ToaavTaxw;, öaaxäx; tö8e tcoSe 
vnapxci (»Es gibt so viele Kategorien, als es Weisen gibt, in denen 
die Dinge in ihrem Subjecte existiren«).79

76 Ebda., S. 185.
77 Metaph., V 7,1017 a 22 (MBS, S. 116f., 194). Vgl. F.A. Trendelenburg, GK, S. 68f.
78 MBS, S. 97,110. Vgl. Metaph., IV 2,1003 b 9; VII1,1028 a 25.
79 An. pr., 137,49 a 6 (MBS, S.113).

96 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel III: Die »mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles«

Die kategoriale Seinsstruktur weist somit den Charakter einer in 
sich differenzierten Einheit auf. Diese Einheit stellt die Substanz, 
das konkrete tööe ti dar, zu dem die akzidentellen ontischen Bestim­
mungen in mannigfacher Beziehung stehen. Das Verhältnis der ak­
zidentellen Bestimmungen zur Einheit der ovaia ist organischer 
Natur. Die Akzidenzien können nur durch abstrahierenden Eingriff 
von ihrer Substanz isoliert werden. Die Kategorien sind - für sich 
betrachtet - abstracta und gewinnen ihre konkrete Relevanz erst 
durch eine Verbindung mit der Substanz, d.h. im Konnex mit dem 
Ganzen, dem sie angehören und dessen Bedeutung sie in mannigfa­
cher Weise ausdrücken.80

Brentano warnt ausdrücklich vor einer Hypostasierung der Ka­
tegorien, d.h. vor deren Auffassung als real verschiedener Entitäten. 
Aristoteles bezeichnet die Kategorienteilung zwar hin und wieder 
als Unterscheidung von öv und öv, d.h. von Dingen »außerhalb des 
Geistes (s&o vfj<; öiavoiag)«, meint damit aber keine reale Verschie­
denheit. Die Kategorien sind zwar begrifflich verschieden, lassen 
aber keine reelle Verschiedenheit in der konkreten Realität zu, von 
der sie abstrahiert sind. In scholastischer Terminologie könnte man 
dies als eine distinctio rationis cum fundamento in re bezeichnen, da es 
eine spezifische Eigenschaft der Vernunft ist, das real Eine begriff­
lich (distinktionell) auseinanderzuhalten.81

§ 7. Die Ableitung der Kategorientafel

Um den Vorwurf der Willkürlichkeit und des Rhapsodismus, der 
immer wieder an der Aristotelischen Kategorientafel geübt wird, zu 
entkräften, betont Brentano ausdrücklich ihre vollständige und ko­
härente Deduzierbarkeit.82 Die Tatsache, daß das Seiende keine 
Gattung ist, beeinträchtigt diese Möglichkeit nicht, denn schon die 
Tcpog fv-Einheit reicht dazu aus.

Hiernach ist es unwahrscheinlich, daß sich Aristoteles bei der 
Ableitung seiner Kategorientafel mit einer bloßen tüIgtu; 5iä vfj$ 
Enaycoyfjg, einem induktiven Nachweis aufgrund der Erfahrung zu­

80 MBS, S. 113-122.
81 Ebda., S. 126-132. Vgl. F. Brentano, Deskriptive Psychologie, hrsg. v. R.M. Chisholm u.
W. Baumgartner, Hamburg: Meiner 1982 (Abkürzung: DP), S. 20ff.
82 MBS, S. 73-75,144-148.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 97

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

friedengegeben hat, da er ja eine eigentliche nicmt; öta avMoyicyiov 
entwickeln konnte. Ein Indiz hierfür liegt in der Vollständigkeit, die 
er dem kategorialen Aufbau wiederholt zuschreibt. Auch der mehr­
mals vorkommende Ausdruck ai öiaipeOeiaai Kavriyopiai83 84 scheint 
darauf hinzudeuten, daß die Kategorien das Ergebnis eines Eintei­
lungsprozesses sind, das das övselbst betrifft (öiaipäcrEig wv övto$).m 
Brentano glaubt jedoch den endgültigen Beweis erbringen zu kön­
nen, indem er den Ableitungsprozeß vom öv zu den Kategorien 
durchführt. Er geht hierbei von vereinzelten Überlegungen des Ari­
stoteles aus und sucht sie zu einheitlicher Kohärenz zu bringen.85 
Im weiteren soll nicht Brentanos minuziöse Analyse dargelegt wer­
den, sondern vielmehr sein methodologisches Kriterium sowie des­
sen theoretische Implikationen.

Brentano verwendet ein dihäretisches Verfahren, das eine 
Baumstruktur aufweist, deren Verzweigungen immer weiteren Ein­
teilungen unterzogen und gemäß ihrer Nähe bzw. Entfernung zur 
ovcria bewertet werden. Die Einteilung geht vom gemeinsamen Be­
griff des öv aus und teilt es in zwei Grundklassen: die ovaia (indivi­
duelle Substanz) und die akzidentellen Restbestimmungen (Ak­
zidenzien im weitesten Sinne, avfißeßriKÖTCx). Letztere können weiter 
in absolute Akzidenzien (näQrj) und Relativa (rd jcpög n) unterglie­
dert werden, je nachdem ob es sich um Akzidenzien handelt, die 
der Substanz absolut zukommen oder ihr nur in Bezug auf etwas an­
deres inhärieren. Unter den absoluten Akzidenzien sind weiterhin - 
je nach Weise des Bezugs auf die Substanz - die Kategorien der Inhä- 
renz oder Evvnäpxovra unterscheidbar, d.h. Quantität (noaöv) und 
Qualität (noiöv), die der Bewegung d.h. Wirken (koieiv)
und Leiden (^dcr/£zv), und die der rä ev tivi, d.h. Wo (nov) und 
Wann (tiote). Somit gewinnt Brentano die ganze Kategorientafel, die 
für ihn aus nur acht Gliedern besteht. Die zwei übrigen Kategorien, 
nämlich £%eiv und KEiaöai, gehören eigentlich nicht zum Schema, 
können aber mittelbar auf die fcivijaEigzurückgeführt werden.86

83 An. pr., I 37; Top., IV 1; De an., 11,402 a 24; 5,410 a 14 (MBS, S. 145).
84 Top., IV 1,120 b 36; 121 a 6 (MBS, S. 146). Vgl. F.A. Trendelenburg, GK, S. 10: »Wenn 
die Kategorien nicht aus dem Gedanken eines Ganzen entworfen und abgeleitet wä­
ren, so würden wichtige Untersuchungen, welche auf ihnen stehen, nur den Zufall 
zur Unterlage haben. Aristoteles verfährt sonst umsichtiger. Auch deuten Ausdrücke, 
wie ai ÖiaipeOeiaai Karrffopiai, auf eine wirkliche Eintheilung.«
85 MBS, S. 148.
86 Ebda., S. 148-178.

98 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel III: Die »mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles«

Hier läßt sich eine auffallende Übereinstimmung der ontischen Ka­
tegorien mit den semantischen Kategorien des nomen substantivum, 
nomen adjectivum, verbum, adverbia und praepositiones feststellen.87 

87 Ebda., S. 184-193. Vgl. F.A. Trendelenburg, GK, S. 23f.: »Die ovaia entspricht dem 
Substantiv, das ^oobvund /roibvdem Adjectiv, und zwar so, dass jenes auch durch das 
Zahlwort ausgedrückt werden kann, dieses die eigentliche Eigenschaft bezeichnet. 
Das npa; ti hat eine weitere Bedeutung, als dass es durch den relativen Comparativ 
begrenzt werden könnte; aber es trägt, wie in den nähern Behandlung erhellt, die 
Spuren der grammatischen Betrachtung deutlich an sich. Das /rot» und /rottfwird durch 
die Adverbien des Orts und der Zeit dargestellt. Die vier letzten Kategorien finden 
sich im Verbum wieder, da durch das jrorefvund ^zzc^rzvdas Activ und Passiv, durch 
das KEicrOai wenigstens ein Theil der Intransitiven, durch das fy£iv, so weit die hinzu­
gefügten Beispiele es erkennen lassen, die Eigenthümlichkeit des griechischen Per­
fects, inwiefern es einen Besitz der Wirkung anzeigt, in einen allgemeinen Begriff ge­
fasst werden. Diejenigen Redetheile, welche, wie z.B. die Conjunction, nur der Form 
dienen, und also dem Ausdruck der ausgeschlossenen avßjrXoicq angehören, können 
in den Kategorien nicht vertreten sein.« Als weiteres Argument übernimmt Brentano 
Ockhams Bemerkung, daß die so erhaltene Kategorientafel genau den Arten von Fra­
gen entspricht, die man über eine individuelle Substanz stellen kann. Vgl. W. Ock- 
ham, Summa logicae, ed. by P. Boehner, New York: The Franciscan Institute St. Bona- 
venture 1957, pars I, cap. I <De distinctione praedicamentorum>, S. 107: »Sumitur au- 
tem distinctio istorum praedicamentorum, sicut innuit Commentator in 7. Metaphysicae, 
ex distinctione interrogativorum de substantia sive de individuo substantiae. Unde se- 
cundum quod ad diversas quaestiones factas de substantia per diversa incomplexa re- 
spondetur, secundum hoc diversa in diversis praedicamentis collocantur.« In der neue­
ren Literatur hat E. Benveniste die These des grammatikalischen Ursprungs der Aristo­
telischen Kategorientafel neu aufgestellt. Er kommt nahezu zum selben Ergebnis wie 
Trendelenburg, entwickelt aber seine Auffassung ganz unabhängig von diesem. Siehe E. 
Benveniste, „Categories de pensee et categories de langue", in: ders., Problemes de lin- 
guistique generale, Paris: Gallimard 1966, S. 63-74. Vgl. dazu auch M. Wesoly, „Zur se­
mantischen Interpretation der aristotelischen Kategorien", Symbolae Philologorum Posna- 

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 99

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Solch eine Korrespondenz kann allerdings nicht unabhängig von 
einer bestimmten theoretischen Einstellung bestehen, die gewisse 
Anomalien als Abweichungen von der Standardform angemessen 
interpretiert. Denn die Übereinstimmung muß jedesmal „von un­
ten" gesucht und bestätigt werden, d.h. ausgehend vom ontischen 
Modell, durch das die semantischen Kategorien ihren Sinn und ihre 
Bestimmtheit gewinnen.

Übertragen auf die Begriffe einer idealen grammatica spaeculati- 
va88 könnte man sagen, daß die verschiedenen Satzglieder unter­
schiedliche modi significandi aufweisen, die großenteils mit den man­
nigfaltigen ontischen Kategorien zusammenfallen. Eine solche Ent­
sprechung kann allerdings nicht als vollkommene Übereinstimmung 
gelten. Als metasprachliche Ausdrücke - secundae impositionis nach 
scholastischer Terminologie - bezeichnen die semantischen Katego­
rien oder modi significandi nur mittelbar außersprachliche Entitäten. 
Sie gehören einer Ebene an, die sich dem logischen Gebiet der zwei­
ten Intentionen parallel verhält. Während der Verstand durch die Be­
griffe erster Intention eine direkte Bestimmung der Realität vor­
nimmt, werden die Dinge bei der secunda intentio zum Gegenstand 
einer reflexiven Betrachtung, wobei sich die Aufmerksamkeit vom 
bezeichneten Gegenstand bzw. von der Eigenschaft zum Inhalt des 
Begriffes verschiebt. Logik und Grammatik beschäftigen sich beide

niensium 6 (1983), S. 57-72; ders. „Per una interpretazione semantica delle categorie di 
Aristotele", Elenchos 5 (1984), S. 103-140; M.R. Baumer, „Chasing Aristotle's Categories 
Down the Tree of Grammar", Journal of Philosophical Research 18 (1993), S. 341-449.
88 Der theoretische Rahmen der mittelalterlichen spekulativen Grammatik gründet auf 
Aristoteles' These, nach der sich das Verhältnis Welt-Denken-Sprache nach einer 
doppelten semiotischen Beziehung strukturiert (De int., 1, 16 a 3; vgl. De an., III 3; 4): 
Die Weltordnung spiegelt sich im Denken (in den naOfyiaTa €v rfj yv%fi) und durch 
dieses in der Sprache wider. Was die spekulative Grammatik angeht, sei hier verwie­
sen auf M. Grabmann, „Die Entwicklung der mittelalterlichen Sprachlogik", in: ders., 
Mittelalterliches Geistesleben. Abhandlungen zur Geschichte der Scholastik und Mystik, Bd. 
I, München: Hueber 1926, S. 104-146; R. Haller, „Untersuchungen zum Bedeutungs­
problem in der antiken und mittelalterlichen Philosophie", Archiv für Begriffsgeschichte 
7 (1962), S. 57-119; G.L. Bursill-Hall, Speculative Grammars ofthe Middle Ages. The Doc- 
trine of partes orationis in the Modistae, The Hague: Mouton 1972; D.P. Henry, Medieval 
Logic and Metaphysics. A Modern Introduction, London: Hutchinson 1972; J. Pinborg, Lo­
gik und Semantik im Mittelalter. Ein Überblick, Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann- 
Holzboog 1972; ders., „Speculative Grammar", in: N. Kretzmann, A. Kenny, J. Pinborg 
(eds.), The Cambridge History of Later Medieval Philosophy. From the Rediscovery of Aris- 
totle to the Disintegration of Scholasticism, 1100-1600, London: Cambridge University 
Press 1982, S. 254-269; ders., „Medieval Semantics", in: S. Ebbesen (ed.), Selected Stud- 
ies on Medieval Logic and Grammar, London: Variorum Reprints 1984.

100 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel lil: Die »mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles« 

mit solchen Entitäten „zweiter Ordnung", beide befassen sich mit 
entia rationis, die jedoch eine Verbindung - sei sie auch nur indirekt - 
mit der Realität, also mit der Ontologie beibehalten. Es besteht eine 
natürliche Übereinstimmung zwischen den modi intelligendi und modi 
significandi einerseits und den modi essendi andererseits, obwohl eine 
solche Entsprechung nicht vollkommen deckungsgleich ist. Denn das 
Verhältnis zwischen der ontologischen und der sprachlogischen 
Ebene ist nicht ausgeglichen; der Schwerpunkt liegt auf der ontolo­
gischen Ebene, die immer als Fundament der Korrespondenzrelati­
on fungiert - selbst dann, wenn sie als Terminus erscheint.89

§ 8. Die Zwiespältigkeit des Kategorie- und Substanzbegriffes

Brentano neigt zu einer architektonisch anmutenden Systematisie­
rung der Aristotelischen Ontologie.90 Dies wird vor allem bei sei­
nem Versuch deutlich, die Vielfalt der kategorialen Bestimmungen 
auf einen einheitlichen Ursprung zurückzuführen, von dem aus 
man dann zu einer schlüssigen Ableitung der Kategorien selbst ge­
langen kann. Solch eine systematisierende Tendenz kann aber nicht 
die angesprochene Diskrepanz zwischen ontologischer und sprach­
logischer Dimension des kategorialen Aufbaus überwinden, da sie 
im System mitangelegt ist und dessen Geschlossenheit bereits im 
Ansatz verhindert.

Trotz der scheinbaren Kontinuität des Ableitungsprozesses ist 
der grundlegende Unterschied zwischen der ersten und den weite­
ren Einteilungen evident. Brentano ist sich dessen völlig bewußt:
Dieser Unterschied zwischen ovaia und oofißEßrjKa; ist endlich größer, als je­
der, der noch zwischen den Accidentien unter sich stattfinden kann, er springt 
zuerst in die Augen und tritt daher in jeder Weise mit Recht an die Spitze.91

89 VgL Metaph., V 15,1021 a 26 (MBS, S. 28).
90 Vgl. F.A. Trendelenburg, GK, S. 2: »Wenn die Kategorien die höchsten und letzten 
Begriffe darstellen, die als solche allen andern festen Halt und sichere Ordnung ge­
ben: so müssen sie in einem so ausgebildeten System der Philosophie, wie das aristo­
telische ist, ihre Beziehungen und Consequenzen offenbaren.« Zweifelsohne das 
größte Verdienst Trendelenburgs ist seine Betrachtung der Aristotelischen Kategori­
enlehre im »Zusammenhang mit den realen Fragen« im Kontext der ganzen Aristote­
les-Schriften und somit auch die Überholung der früheren Kommentare, die häufig 
versäumt haben, die Kategorien aus Aristoteles selbst zu erläutern. Ebda.
91 MBS, S. 149. Vgl. Metaph., VII1,1028 a 11.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 101

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Dessenungeachtet verteidigt Brentano die Legitimität seines Ablei­
tungsversuchs entschieden. Denn die Kontinuität ist nicht diejenige 
eines y^vog, das sich in seine Spezies unterteilt. Man hat es hier mit 
einem ganz anderen Verhältnis zu tun, nämlich mit dem Verhältnis 
zu »Einem«,
welches zuerst und in eigentlichster Weise den Namen trägt und wovon 
alle andern abhängen, und dies ist hier die ovaia, wie Aristoteles selbst im 
vierten Buche [der Metaphysik] ausfuhrt.92

Auf diese Weise löst Brentano die Schwierigkeit aber nicht; er be­
stätigt nur ihr Vorhandensein. Es handelt sich um eine Aporie, die 
auf einer bestimmten theoretischen Grundlage beruht - auf der 
zentralen Stellung der ovaia innerhalb des kategorialen Aufbaus.93

Die Sonderstellung der Substanz hängt von ihrem zweifach 
deutbaren Charakter ab. Sie ist Kategorie, d.h. höchstes Prädikat, und 
zugleich Substrat, d.h. niedrigstes Subjekt. So spaltet sich die Sub­
stanz und kann von sich selbst als Substrat prädiziert werden. 
Wenn sich die Substanz als Wesen (ovaia) den anderen Kategorien 
gegenüber als gleichgeordnet darstellt, ist sie als Substrat (vitoK£i/j£- 
vov) das ontologische Fundament derselben, d.h. die conditio sine qua 
non ihrer Existenz. Diese Anomalie ist nicht zufällig, sondern hat 
eine wesentliche Funktion innerhalb der Kategorienlehre.

Solch eine Zwiespältigkeit findet eine Entsprechung in der in­
neren Struktur der Substanz selbst. Als Form (eiöoq) gestaltet sich

92 MBS, S. 197. Vgl. Metaph., IV 2,1003 b 12.
93 Vgl. F.A. Trendelenburg, GK, S. 21 Anm. 2: »Das selbstständig Einzelne, der positive 
Begriff der ersten Substanz, ist nur in den Beispielen bezeichnet. Seine Selbstständig­
keit ist negativ bestimmt und zwar logisch, inwiefern es nicht Prädicat ist, und real, 
inwiefern es nicht erst in einem Andern ist.« »Hiernach tritt die Substanz in einen ei- 
genthümlichen Gegensatz zu den übrigen Kategorien. Während sie das wtokeIjievov 
ist, sind die anderen ev wroKEi^va).« Ebda., S. 58. »Wenn die Substanz den Charakter 
des Selbstständigen hat, so ist in dem Selbst, dem in se esse, die vorangedachte Sub­
stanz verborgen. [...] Das Verständniss der Substanz ist darin vorausgesetzt.« Ebda., S. 
53. »Wie es aber ein letztes Subject, das nicht mehr Prädicat, ein Substrat, das nicht 
mehr Accidenz ist, geben könne, wird vorausgesetzt.« Ebda., S. 54. Siehe auch N. 
Hartmann, „Zur Lehre vom Eidos bei Platon und Aristoteles", Abhandlungen der Preu­
ßischen Akademie der Wissenschaften, Philos.-hist. Klasse, 8 (1941); wiederabgedruckt in: 
ders., Kleinere Schriften, 3 Bde., Berlin: de Gruyter 1957, II, S. 134: »Genau genommen 
ist die Substanz in dieser Fassung keine Seinsaussage, sondern das, „wovon" die 
Seinsaussagen alle gemacht werden. Andererseits ist sie ontologisch gerade das allein 
fundamentale und der Seinsweise nach selbstständige Element der ganzen Aufzäh­
lung. Und gerade dieses Element paßt nicht recht in die Tafel hinein.«

102 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel III: Die »mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles« 

die ovaia als formelle Ursache eines Dinges, d.h. als notwendige 
Bedingung seiner Intelligibilität; als Substrat (vjcokevievov) fungiert 
sie dagegen als materielle Ursache des Dinges, d.h. als zureichende 
Bedingung seiner Existenz. Diese Dichothomie versucht Aristoteles 
durch den Begriff des avvoXov aufzuheben, das als unauflösliche 
Synthese von Materie und Form essentielle Invarianz und materi­
elle Bestimmtheit vermitteln soll.94

Für Brentano dienen Form, Materie und Synolon dazu, den 
Substanzbegriff zu erläutern. Sie können aber nicht alle mit glei­
chem Recht in der Substanzkategorie einen Platz finden - nur das 
Synolon fällt mit vollem Recht darunter.95 Was die Form betrifft, ist 
es für Brentano zweifelhaft,
ob sie nicht als Species des Dinges zu betrachten, und somit z.B. die sub­
stantielle Form unter jene ÖEVTEpai ovaiai zu rechnen sei, die in der directen 
Linie der Kategorie eine mittlere Stelle zwischen dem Gattungsbegriff ovaia 
und dem rdtfe n finden.96

Denn die Form ist
als ein physischer, nicht logischer Teil des Dinges anzusehen, und daher 
wie die Materie und andere Theile des Seienden nicht direct in einer der 
Kategorien einzureihen.97

Die Substanz erweist sich somit als ein qualitatives Ganzes (oAov), 
das zwar aus Teilen besteht, die aber vom Ganzen vollkommen ab­
hängig sind. Es handelt sich hierbei um eine synthetische Einheit, 
die nicht in bloß analytischer Weise erwogen werden darf. Die na­
turgemäße {Kara ttjv (pvatv) Priorität des synthetischen vor dem 
analytischen Moment hat zur Folge, daß die Teile dem Ganzen 
nicht vorangehen können, sondern als seine nicht unabhängigen Mo­
mente mit ihm zugleich gegeben sind.

94 Metaph., VII3,1029 a 2; De an., II1,412 a 6 (MBS, S. 139).
95 MBS, S. 139. Vgl. F.A. Trendelenburg, GK, S. 70: »Daher kommt es, dass das ti fjv 
Eivat, der schöpferische Begriff objectiv gefasst, ovaiaheisst, ovaia 77 rata töv Zöyov. In 
dieser Bedeutung ist die ovaia die gestaltende Form, die sich in der Materie Dasein 
schafft. Dieser Form gegenüber bleibt die Materie als Substrat die letzte Abstraction 
des Realen, die Trägerin jenes Begriffs. Insofern wird auch sie wol ovaia genannt. 
Aber die ovaia, welche die Kategorie der Substanz meint, ist weder das Substrat (rö 
wcoKEyiEvov), noch die Form (tö ti fjv eivai), sondern das Product beider (tö itc tovtcov), 
gleichsam Leib und Seele in der Gemeinschaft. In solcher Weise behandelt Aristoteles 
die Kategorie der Substanz.«
96 MBS, S. 139.
97 Ebda., S. 140.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 103

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Das logisch-analytische Moment und das ontologisch-synthe­
tische Moment kommen nicht zur Deckung. Dies macht das Ver­
hältnis zwischen dem EiSog im Sinne von Form und Etöog im Sinne 
von Spezies oder Artbegriff ganz deutlich. Der Umstand, daß Ari­
stoteles sowohl Form als auch Spezies mit den Ausdrücken siöog, 
Äöya;, tö ti fjv Eivai bezeichnet, darf hier nicht irreführen.98 Denn 
während die Spezies oder der Artbegriff immer etwas Universelles 
beinhaltet, das mehreren Dingen zukommt, ist die Form immer in­
dividuell. So ist z.B. die Seele ein Eiöog im Sinne von Form und darf 
mit dem Artbegriff einer bestimmten Pflanze oder eines bestimmten 
Tieres nicht verwechselt werden. Spezies und Form werden zwar 
beide von der Materie durch Abstraktion geschieden, dies geschieht 
aber in ganz unterschiedlicher Weise, da sie nicht im selben Sinne 
»Teil« der Substanz sind.99

Form und Spezies stehen natürlich zueinander in Beziehung. 
Obwohl die Form mit dem Artbegriff nicht gleichgesetzt werden 
kann, ist sie in gewissem Sinne Prinzip der Spezies; die Materie ist 
ihrerseits Prinzip der letzten Differenz.100 Denn die spezifische Dif­
ferenz ist für Aristoteles der letzte Wesensunterschied, d.h. die 
letzte intelligible Differenz, die der Verstand erfassen kann. Bei den 
geistigen Substanzen ist sie die letzte Differenz schlechthin, wobei 
sich Spezies und Individuum decken.101 Anders verhält es sich bei 
den zusammengesetzten Substanzen, deren vollständige Intelligibi- 
lität durch die Materie verhindert wird.102 Die Materie ist somit das 
Prinzip für die Mehrheit der Individuen innerhalb einer Spezies, 
das Individuationsprinzip - nach scholastischer Terminologie. Doch 
das Individuationsproblem betrifft nur die Spezies, d.h. die kogni­
tive und nicht die ontologische Ebene. Der Individuationsprozeß 
bezieht sich nicht auf die Dinge, sondern auf deren Erkenntnis. 
Ontologisch betrachtet unterscheidet sich jedes Seiende von allen 
anderen nicht nur durch seine Materie, sondern auch durch seine 
Form. Beide, wenn auch in verschiedener Hinsicht, tragen zur Ein­
heit und Individualität der konkreten Substanz bei.103

98 Ebda., S. 139.
99 PsA, S. 128 Arun. 45. Vgl. Metaph., XII5,1071 a 27; VII3Z1028 b 33; De an., 11,402 b 8.
100 Metaph., VII8,1034 a 7; XII8,1074 a 33 (PsA, S. 128 Anm. 45).
101 De an., III4,430 a 3; Metaph., XII9,1074 b 38; 8,1074 a 36 (PsA, S. 128 Anm. 45).
102 De an., III4,429 b 10 (PsA, S. 128 Anm. 45).
103 Metaph., XII 5,1071 a 27 (PsA, S. 128 Anm. 45). Vgl. Metaph., VII 2,1028 b 33 (MBS, 
S. 140).

104 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel III: Die »mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles«

Für Brentano ist somit die Individualität der Grundzug der 
Substanz. Sie ist individuell und individualisiert zugleich ihre Ak­
zidenzien.104 Nur die Substanz kann für sich selbst individuell sein, 
während die anderen Kategorien ihren Gegenstand nicht individuie- 
ren können, so sehr man auch ihre Spezifizierung weiterführt. Ari­
stoteles spricht zwar gelegentlich von »zweiten Substanzen«, d.h. 
von den Gattungen und Arten der »ersten Substanzen«. Aber die Art 
und in noch höherem Maße die Gattung ist immer allgemein, daher 
fehlt ihnen der Grundcharakter der Substanz. Die sogenannten zwei­
ten Substanzen sind bloße Verstandesdinge, övra dx; äXrßeg, also rein 
logische Begriffe, die nur mittelbar auf die Realität bezogen sind.105

Die nparrri ovaia wird damit zum Fixpunkt für die Verknüp­
fung der ontologischen und sprachlogischen Dimension der Kate­
gorien. Sie steht mit den übrigen Kategorien in einem organischen 
Verhältnis. Diese weisen eine hierarchische Struktur auf, die sich in 
Gattungen und Arten gliedert, ohne dabei zur Individuation zu 
kommen; trotzdem verdienen sie die Bezeichnung »reale Begriffe«, 
denn sie haben neben ihrem logisch-analytischen Charakter auch 
eine ontologische Dimension. Diese Dimension wird durch ihre not­
wendige Beziehung zur npcbvri ovaia garantiert, d.h. zu dem sie in- 
dividuierenden Moment. Dies geschieht beim Übergang von der 
synonymen (intrakategorialen) zur paronymen (transkategorialen), 
d.h. ontologischen Prädikation.106 Nur dadurch entzieht sich der 

104 Diesen Aspekt wird Brentano in seiner späteren Ontologie noch stärker betonen. 
Siehe F. Brentano, Kategorienlehre, mit Einleitung u. Anmerkungen hrsg. v. A. Kastil, 
Leipzig: Meiner 1933; Hamburg: Meiner 21974 (Abkürzung: K). Vgl. hierzu R.M. 
Chisholm, „Brentano's Conception of Substance and Accident", Grazer philosophische 
Studien 5 (1978), S. 197-210; wiederabgedruckt in: ders., Brentano and Meinong Studies, 
Amsterdam-Atlanta: Rodopi 1982, S. 3-16; B. Smith, „The Substance of Brentano's 
Ontology", Topoi 6 (1987), S. 39-49; P. Simons, „Brentano's Theory of Categories: A 
Critical Appraisal", Brentano Studien 1 (1988), S. 47-61; W. Galewicz, „Substanz und 
Individuation in Brentanos Kategorienlehre", Brentano Studien 4 (1992/93), S. 79-88.
105 MBS, S. 201f.
106 Ebda., S. 102-104. Ein Paronymon ist ein Hypokeimenon, das nach einer ihm inhä- 
rierenden Eigenschaft benannt wird. So ist das Paronymon „der Mutige" als „X ist 
mutig" zu verstehen, d.h. die Eigenschaft „Mut" inhäriert dem Hypokeimenon X, das 
nach dieser Eigenschaft benannt wird und zugleich diese Eigenschaft individualisiert. 
Bemerkenswerterweise verbindet Aristoteles in Phys., IV 3, 210 a 30 die Prädizierbar- 
keit eines Paronymon mit dessen Zugehörigkeit als Teil zu einem Ganzen. Vgl. J.L. 
Ackrill (ed.), Aristotle's Categories and De Interpretatione, translated with notes and 
glossary, Oxford: Clarendon Press 1963, S. 72t.; H.G. Apostle (ed.), Aristotle's Catego­
ries and Propositions, translated with commentaries and glossary, Grinnel (Iowa): Peri­

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 105

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Xoyog einer rein logischen Betrachtung, die diesem in der Tat we­
sensfremd wäre und gewinnt seine eigentliche Funktion zurück - 
das Seiende in der Sprache zu offenbaren. Die Substanzlehre soll 
gerade das Problem der Ausdrückbarkeit des öv durch den Zoyog lö­
sen bzw. die Frage beantworten, wie ein Sprechender das Objekt 
seiner Rede fassen kann.107

Diese Lösung entpuppt sich aber als unzulänglich. Denn die 
ovaia - die npartri ovcna - ist eine Realität und keine logische Entität; 
sie kann zwar von verschiedenen Gesichtspunkten aus bewertet 
werden, gehört aber als solche nicht der sprachlogischen Sphäre an. 
Daraus ergibt sich eine unvermeidliche Spaltung zwischen Sub­
stanz an sich (xa0’ avrö) und Substanz, wie sie durch Definition er­
faßbar ist.
Eine Definition für Akzidenzien im strengen Sinne des Wortes gibt es nicht, 
eine Substanz zu definieren ist uns aber ganz unmöglich.108

Die Definition als analytisches Verfahren kann niemals den bespro­
chenen Gegenstand individuieren. Selbst bei genauester Definition 
wird man daher das Ding selbst qua Deixis zeigen müssen.

patetic Press 1980, S. 52f.; K. Oehler (Hrsg.), Aristoteles' Kategorien, übersetzt u. erläu­
tert, Berlin: Akademie Verlag 1984, S. 165ff.
107 Vgl. F.A. Trendelenburg, GK, S. 19: »Daher vereinigen sich im vjcokei/ievov die Be­
griffe des Subjectes und Substrates. Wo ein Urtheil und eine Aussage im eigentlichen 
Sinne vorliegt, ist das Subject die tragende und erzeugende Substanz (ovcna). Die aus­
gesagten Begriffe (KutTffopovjiEva im eigentlichen Sinne) setzen das Subject voraus, 
und, inwiefern sie nicht Substanzen sind, sind sie, real gefasst, in dem Substrate 
(avßßsßriKÖTa).«
108 F. Brentano, 17. Habilitationsthese (1866), in: ZPh, S. 138f. Vgl. MBS, S. 130 Anm. 
174. Vgl. F.A. Trendelenburg, GK, S. 47f.: »Unter der ersten Kategorie steht auch das 
Individuum, die erste Substanz (ovcna npcoTrj). Diese kann als solche in ihrer räumli­
chen und zeitlichen Bestimmtheit, mit ihren unendlichen und noch dazu wandelnden 
Accidenzen nicht definiert werden, und dem n &ra als Geschlecht steht sie geradezu 
entgegen. Daher geschieht es auch, dass Aristoteles, um die Kategorie der ovcna ganz 
und gleichmässig als Geschlecht und Individuum zu bezeichnen, zu n eotivnoch tööe 
n, den Ausdruck des räumlich bestimmten Einzelnen, hinzufügt.« »Endlich verglei­
chen wir noch die Bedeutungen des n &rn und der ovcna. Denn wie der Begriff des n 
Ecrci wechselt und seine Bedeutung aus dem Zusammenhang bestimmt wird, so ver­
wandelt sich der Sinn der ovcna auf ähnliche Weise. In den Kategorien heisst die ovcna 
das Individuum und das Geschlecht; in der Metaphysik tritt sie vielfach als die ovcna 
rj Kara töv Ab/ovauf und ist in diesem Sinne dem n fjv Eivai gleichbedeutend und ent­
spricht dann wiederum als Gegenstand dem n ecjtlv, inwiefern dieses die Definition 
ist.« Ebda., S. 52.

106 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel III: Die »mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles«

§ 9. Ontologie, Logik und Psychologie

Das Individuum, das individuelle t63e n, erweist sich somit als rei­
ne Hülse, als unbestimmtes X, das sich dem begrifflichen Denken 
entzieht. Das Individelle bleibt das selbständige, nicht greifbare Re­
siduum, das sich einer noetischen Analyse entzieht. Das kategoriale 
Gerüst, der Topos der Erkenntnis durch Identifikation, kann nicht 
den Übergang vom Selben zum Individuellen, von der Wesensinva­
rianz zur materiellen Konkretheit vermitteln. Das Individuelle ist 
seiner Natur nach das Prä-Kategoriale, das in der unmittelbaren Er­
fahrung erscheint und der begrifflichen Auffassung nur indirekt 
zugänglich ist. Die begriffliche Erkenntnis bezieht sich zwar auf das 
Individuum, intendiert es aber nicht als solches, sondern immer 
schon als vermittelt bzw. verallgemeinert, als eidetisch angenom­
menes Individuum. Das so verstandene Individuum kann man aber 
nur im Sinne eines intelligiblen Prinzips der Wirklichkeit als ovaia 
bezeichnen. Es ist mit dem Individuuum nicht identisch, sondern 
beschränkt sich darauf, es zu repräsentieren. Dem Individuum ge­
genüber fungiert es als Vertreter, d.h. es übt eine Funktion als sup- 
positio personalis aus, die zur Identifikation des Wesens mit seinem 
individuellen Korrelat führen soll.

Die Diskrepanz zwischen Wesensinvarianz und materieller 
Konkretheit des Dinges kann allein die Psychologie aufheben, in­
dem sie jenen sich schrittweise entwickelnden, zusammenhängen­
den Prozeß untersucht, der durch das aufeinanderfolgende Eingrei­
fen der verschiedenen psychischen Funktionen von der aiaOrfOK; zur 
vorjoig führt. Nur in diesem „aufsteigenden" Prozeß, der von der 
Wahrnehmung zu den höheren noetischen Erkenntnisformen führt, 
besteht das vermittelnde Moment zwischen der ursprünglichen 
Einheit und der Vielfalt der aus ihr hervorgehenden Bedeutungen - 
zwischen dem in der Wahrnehmung noch nicht deutlich erfaßten 
Ganzen und dem analytisch strukturierten Allgemeinen, das sich in 
den prädikativen Kontext der öiävoia einreiht.109 Die noetische Er­
kenntnis, die durch Identifikationen fortschreitet, hat ihre Grundla­
ge in jener sinnlichen Kenntnis, die dem Subjekt den Gegenstand 
direkt präsentiert.110

109 Phys., I 1. Vgl. G. Calogero, I fondamenti della logica aristotelica, Firenze: La Nuova 
Italia 21968.
110 Siehe hierzu die Gegenüberstellung Kenntnis - Erkenntnis von M. Schlick in: Allge­

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 107

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Nicht zufällig wendet sich Brentano nach seiner Dissertation 
über die mannigfachen Bedeutungen des Seienden in seiner Habi­
litationsschrift schließlich zur Psychologie des Aristoteles. Die psy­
cho-logische Analyse betrachtet er nun als notwendiges Komplement 
der ontologischen Analyse, als Voraussetzung jenes onto-logischen 
Substanzproblems, das mit den bloßen Mitteln der Sprachanalyse 
nicht zu lösen ist.

Brentanos frühe Aristoteles-Schriften stellen somit die unum­
gängliche Prämisse für das Verständnis seiner späteren Philosophie 
dar. Die Polarität zwischen Sein und Denken, Ontologie und Psy­
chologie, die Brentanos Denken charakterisiert, kann als Weiter­
entwicklung der schon in seinen Aristoteles-Studien aufgeworfenen 
Problematik betrachtet werden.

meine Erkenntnislehre (Berlin: Springer 21925, S. 77ff. und passim). Parallel hierzu vgl. 
B. Russells Dichotomie knowledge by acquaintance - knowledge by description in: „Know- 
ledge by Acquaintance and Knowledge by Description", Proceedings of the Aristotelian 
Society, 11 (1910-11), S. 108-128; wiederabgedruckt in: Mysticism and Logic and other Es­
says, London-New York: Allen and Unwin 1917. Die Gegenüberstellung von Kenntnis 
und Erkenntnis hatte schon F. Ueberweg in seinem System der Logik (Bonn: Marcus 
51882, S. 1) vorweggenommen. Auf dieses Werk nimmt Brentano häufig Bezug. Vgl. 
hier Teil III, Kap. 6.

108 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73 - am 16.01.2026, 08:40:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	§ 1. to on legetai pollachos
	§ 2. Das Seiende nach den Figuren der Kategorien
	§ 3. Das Seiende im Sinne des Wahren
	§ 4. Die Kategorien als »reale Begriffe«
	§ 5. Die Kategorien und die Analogie des Seienden
	§ 6. Die Kategorien und die prote ousia
	§ 7. Die Ableitung der Kategorientafel
	§ 8. Die Zwiespältigkeit des Kategorieund Substanzbegriffes
	§ 9. Ontologie, Logik und Psychologie

