
5. »The System never accepts us. Never.«

(Bino Byansi Byakuleka)

Refugees als Subjekte der Revolte

in der Eindimensionalität?

»Do I really want to be integrated into a

burning house?«

James Baldwin in The Fire Next Time (Baldwin

1964: 81)

»Das System wird uns niemals akzeptieren«, ist Bino Byansi Byakuleka sich si-

cher und sieht somit in der Subjektivität Geflüchteter Elemente, die es unmöglich

machen würden, als vollwertiges, (staats)bürgerliches Subjekt in der BRD aner-

kannt zu werden. In VüdB benennt Marcuse zum einen die nonkonformistische

Intelligenz, die aus politischem Bewusstsein agiere, zum anderen die Schwarze

Ghettobevölkerung, die gegen ihre Marginalisierung und Diskriminierung aufbe-

gehrt, als Subjekte der Revolte in den westlichen Metropolen (Marcuse 1969d: 288).

Wie aus den Gesprächen deutlich wird, vereinen meine Gesprächspartner*innen

als intellektuelle Refugee-Aktivist*innen in sich diese zwei vonMarcuse genannten

Kritik- und Bewusstseins-Positionen – vergleichbar etwa mit den Intellektuellen

der Black Power Bewegung. Selbstverständlich ist die Situation Schwarzer in den

USA der 1960er Jahre und die Position Geflüchteter in Deutschland eine andere. Im

Kampf Geflüchteter geht es zentral um Aufenthaltsstatus, die Black Power Bewe-

gung kämpfte gegen ein durch und durch rassistisches Klassensystem. Auch der

Punkt, dass Geflüchtete in einer Gesellschaft kämpfen, die sie noch kaum kennen

und deren Sprache sie oftmals nicht sprechen, stellt einen zentralen Unterschied

dar. Doch es gibt auch Ähnlichkeiten in grundlegenden Erfahrungen: Zum Ande-

ren einer sich als weiß konstruierenden Gesellschaft gemacht zu werden, die his-

torische Kontinuität von Diskriminierungsstrukturen und ihre Verbundenheit mit

kolonialer Vergangenheit sowie die am eigenen Leib erfahrenen Verstrickung von

verschiedenen Ausbeutungsstrukturen und Herrschaftsverhältnissen. Es wird im

Folgenden darum gehen, hier genauer hinzuschauen und den Analysen der intel-

lektuellen Geflüchteten zuzuhören.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Widerständiges Wissen

In diesem Kapitel werde ich anhand Marcuses zentraler Thesen zu Eindimen-

sionalität und Revolte der Marginalisierten in westlichen Gesellschaften über die

Position von Geflüchteten in Deutschland bzw. Österreich reflektieren. Dabei geht

es auch um eine Kritik an der soziologischen Kategorie der »Marginalität«. In die-

sem Kontext ist der diskursiv eng mit Marcuse in Verbindung stehende Begriff

»Randgruppen« zu nennen – auch wenn Marcuse selbst an sehr wenigen Stellen

explizit von Randgruppen spricht, gilt er als der »Randgruppentheoretiker«. Was

bedeutet das? Lässt sich dieser Begriff, oder zumindest das dahinterstehendeTheo-

rem auf die Refugee-Bewegung übertragen?

Ausgangspunkt dieses Kapitels ist die in der Marcuse-Einführung in Kapitel

zwei umrissene Theorie der Eindimensionalität mit der These der weitgehenden

Integration der Arbeiter*innenklasse in den westlichen Industriegesellschaften

durch Veränderung der Produktion, durch Diversifizierung, Technisierung und

Verwissenschaftlichung der Arbeit, durch Ausweitung des Dienstleistungssektors,

durch neokoloniale globale Strukturen, durch Konsumgesellschaft und Kultur-

industrie. Marcuse folgert für das Bewusstsein der Individuen: »Das Ergebnis

ist nicht Anpassung, sondern Mimesis: eine unmittelbare Identifikation des In-

dividuums mit seiner Gesellschaft und dadurch mit der Gesellschaft als einem

Ganzen« (Marcuse 1964: 30). Jedoch bedeutet die Integration des größten Teils

der Arbeiter*innenklasse keineswegs das Verschwinden dieser im Sinne einer

Auflösung der objektiven Situation als Lohnabhängige, wie bereits diskutiert

wurde. Wie lässt sich Marcuse bis heute weiterdenken? Welche Position nehmen

Geflüchtete heute in dieser Entwicklung ein, und wie sind ihre Kämpfe in Bezug

auf Klassenpositionen zu fassen? Dafür diskutiere ich zunächst die von Marcuse

verwendeten Begriffe der Integration und Eindimensionalität im spezifischen

Kontext der BRD heute (5.1), um dann mit Reflexionen zu Klasse, Position und

Erkenntnis anzuschließen (5.2).

Wenn auch unter veränderten Bedingungen, in einer anderen Zeit und an ei-

nem anderen Ort, wird dieses Kapitel ebenso wie und in Bezug auf Marcuses EDM

zwischen den sich »widersprechenden Hypothesen schwanken: 1. daß die fortge-

schrittene Industriegesellschaft imstande ist, eine qualitative Änderung für die ab-

sehbare Zukunft zu unterbinden; 2. daß Kräfte und Tendenzen vorhanden sind,

die diese Eindämmung durchbrechen und die Gesellschaft sprengen können« (vgl.

ebd.: 17).

5.1 Eindimensionalität und Integration revisited

Als Diskussionsgrundlage für die Gespräche diente, neben einer erzählten Einfüh-

rung zu zentralenThesen des EDM, in einigen der Gespräche folgendes Zitat Mar-

cuses aus Konterrevolution und Revolte:

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 147

»DasVorherrschen eines nicht-revolutionären, ja antirevolutionärenBewußtseins

bei der Mehrheit der Arbeiterklasse springt in die Augen. […D]ie Integration des

größten Teils der Arbeiterklasse in die kapitalistische Gesellschaft ist kein Ober-

flächenphänomen, sondern ist imUnterbau, in der politischenÖkonomie desMo-

nopolkapitalismus begründet: die Arbeiterklasse derMetropole profitiert vonden

Überprofiten, von neokolonialer Ausbeutung, der Rüstung und den ungeheuren

Subventionen der Regierung.« (Marcuse 1972: 15)

Alle Punkte lassen sich problemlos auf die BRD heute übertragen: »Exportwelt-

meister«, Rüstungsexporte, EU-Subventionen sowie Handelsabkommen etwa zwi-

schen der EU und afrikanischenWirtschaftszusammenschlüssen, die auf postkolo-

nialen Strukturen basieren, sichern einer gewissen Schicht ein Leben in relativem

Wohlstand. Allerdings hat der neoliberale Abbau des Sozialstaates, beginnend in

den 1980er Jahren und zugespitzt Ende der 1990er/Anfang der 2000er Jahre, auch

die Situation von Kernen der arbeitenden Klassen verändert. Auch verschiebt sich

die Perspektive bzw. Art der Eindimensionalität mit den Generationen. Für Mar-

cuse und die folgende Generation stellte sich die gesellschaftliche Entwicklung in

den westlichen Industrieländern noch als soziale Befriedigung dar: Vom Klassen-

kampf der Vorkriegszeit zur Sozialpartnerschaft der Nachkriegszeit. Für diejeni-

gen, die erst nach der neoliberalen Konterrevolution geboren wurden, gibt es ei-

ne solche Eindimensionalität des Fortschritts nicht mehr. Der Soziologe Zygmunt

Bauman schreibt in seinem letzten Buch von 2017: So »sind die ›Millenials‹ […] die

erste Nachkriegsgeneration, die nicht von Aufstiegserwartungen, sondern von der

Furcht geprägt ist, die von ihren Eltern erreichte soziale Stellung nicht halten zu

können« (Bauman 2018: 75f.). Was sie denken, »wenn sie das Wort ›Fortschritt‹

hören, ist die Aussicht, dass immer mehr Arbeitsplätze […] von Computern und

von Computern gesteuerten Robotern übernommen werden« (ebd.: 75). Manche

Tendenzen, etwa die technische Entwicklung über die Automatisierung und Com-

puterisierung zur Dienstleistungsgesellschaft hat auch Marcuse schon skizziert,

für die Veränderung der sozialen Strukturen in den letzten 40 Jahren hätte er sich

brennend interessiert.

Als Internationalist hätte er aber darauf bestanden, dass sich zweierlei nicht

verändert hat: 1. Bei aller Enttäuschung über die Kündigung des Klassenkompro-

misses von oben gibt es (noch) keine Reorganisierung des Klassenkampfes von un-

ten. 2. Selbst die im Abstieg begriffenen Schichten im globalen Norden leben noch

von Überprofiten des Neokolonalismus, der Kapitalismus ist ein zutiefst rassifi-

zierter (vgl. Bhattacharyya 2018). Das hat auch unmittelbare Auswirkungen auf

mögliche Bündnisse zwischen Schwarz und weiß, zwischen denjenigen, die von

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Widerständiges Wissen

den Überprofiten trotz ihrer ebenfalls unterdrückten Lage global gesehen profitie-

ren und denjenigen, die ums Überleben kämpfen müssen1.

Zu einer öffentlichen Thematisierung dieser neokolonialen Strukturen und ih-

rer Fortsetzung auch innerhalb von sozialen Bewegungen in den letzten Jahren hat

nicht zuletzt die Refugee-Bewegung selbst beigetragen (vgl. Bendix 2018). Dem

vorgeblichen Verschwinden von Klassen, das unter anderem durch Marcuse wi-

derlegt wurde, steht ein globales Ausbeutungssystem gegenüber, das sich in den

Metropolen beispielsweise an Geflüchteten fortsetzt und widerspiegelt. Bei der

Auswahl war es mir wichtig, eine Stelle zu zitieren, in der Marcuse auch globale

Zusammenhänge einbezieht. Allerdings kamen anhand des Zitats keine Diskus-

sionen über globale Ausbeutungsverhältnisse oder ihren Zusammenhang mit Mi-

gration zustande, was mir erst in der Analyse auffiel. Ich erkläre es mir zum einen

dadurch, dass von meinen Gesprächspartner*innen darüber kein Diskussionsbe-

darf bestand. Das zeigt sich beispielsweise in der vorbehaltlosen Zustimmung Rex

Osas: »Ja, this is klar« (I.O 2.17). Durch unsere gemeinsame Ausgangsbasis als Ak-

tivist*innen setze ich zudem ein Wissen über neokoloniale Zustände bei meinen

Gesprächspartner*innen aus ebenjenemKontext ihrer Rolle als Intellektuelle sowie

durch meine Kenntnisse über ihr öffentliches Reden und ihre Veröffentlichungen

voraus. Dennoch wäre ein Austausch hierzu wichtig und richtig gewesen, denn so

bleibt dieses Wissen unexpliziert – ein Nachteil bzw. ein Fallstrick des im Metho-

denteil beschriebenen Ansatzes, seine*n Gesprächspartner*in als Komplize/Kom-

plizin zu lesen (Bogner und Menz 2005: 59-60).

Byansi Byakuleka geht direkt auf die Integrationsthese ein und reflektiert über

den Schein der Gleichheit in der Konsumgesellschaft:

»I say to you I agree with him one hundred percent because one of the strategies

of the capitalist system is to make people feel they are accepted, or they are part

of the system. Well, it’s the other way around, it’s just an instrument […] to keep

up the separation, keep up the racism, to keep up the exploitation« (I.AB 2.21-28).

Der allgemeinen These der repressiven gesellschaftlichen Integration durch Tech-

nisierung,KonsumundAufstiegsversprechenwurde durch einige derDiskussions-

partner*innen auch für heute zugestimmt. So sagt etwa Hassan Numan, dass die

1 Einweiteres ZitatMarcuses hierzu: »Der Rassenkonflikt trennt noch die Ghettos von den Ver-

bündeten da draußen. Zwar ist der weiße Mann schuldig, aber es gibt auch weiße Rebellen

und Radikale. Tatsache ist jedenfalls, daß der monopolistische Imperialismus die Rassen-

These bestätigt; immer mehr nicht-weiße Bevölkerungsgruppen unterwirft er der brutalen

Macht seiner Bomben, Gifte und Währungen und macht so selbst die ausgebeutete weiße

Bevölkerung in denMetropolen zumPartner undNutznießer einesweltweiten Verbrechens«

(Marcuse 1969d: 289). Um die (Un-)Möglichkeit von Solidarität, Bündnissen und Allianzen

unter diesen Bedingungen geht es in den folgenden Kapiteln sowie im Schluss.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 149

meisten Menschen und auch viele Geflüchtete weiter an der liberalen Idee festhal-

ten würden, dass jede*r es durch Anpassung und Leistung zu etwas bringen könne:

»And just keep doing and doing and doing, trying to progress. […] The ideal – you

spend your lifetime to get it.« (I.Nu 4.16-21)

Für ihre Zustimmung zur Konsummentalität und der These der falschen, sys-

temstützenden Bedürfnisse wird in den Gesprächen immer wieder das Beispiel

Smartphone herangezogen (Byakuleka, Ngari, Osa). Bei Mohammad Numan steht

das Lösen vom Smartphone symbolisch für ein Lösen vonmateriellen Dingen: »You

never question it- like why do you do that in the end. […] I was the […] guy who

was buying a cell phone every […] two months […] But now, I think so, I’m happy

with my small old phone« (I.MN 11.32-39). Weder verstehe ich M. Numan so, noch

möchte ich Konsumweigerung oder -einschränkung als Lösung darstellen oder be-

haupten, dass es sich prinzipiell besser ohne Smartphone und mit wenig materiel-

lem Besitz lebt. Doch der Prozess, in materiellen Dingen keinen Zweck an sich zu

sehen, sondern sie als ein Mittel zur Erfüllung anderer Bedürfnisse zu nutzen, ist

durchaus ein wichtiger Moment. Auch H. Numan beschreibt, wie er die ersten drei

Jahre in Deutschland (und zuvor bereits in Dubai) integriert gelebt und voll in der

Konsumgesellschaft »mitgemacht« habe. Aber etwas fehlte: »You feel […] that’s not

the place- that’s not the right place« (I.Nu 5.49). In der Konsumgesellschaft nicht

erfüllbaren Bedürfnissen und der Utopie von Gemeinschaft nachzugehen, ist für

einen solidarischen Kampf ebenso relevant wie die Analyse der sie verhindernden

Gesellschafts- und sich in diesen verfestigten individuellen Triebstrukturen und

wird Thema des nächsten Kapitels sein.

Die hier von M. Numan, H. Numan und Byakuleka geäußerte Grundzustim-

mung zur integrativen Funktion der Konsumgesellschaft und der liberalen Idee der

Selbstverwirklichung sollte jedoch nicht implizieren, dass wir uns heute in West-

europa in einer mit den USA der frühen 1960er Jahre ähnlichen gesellschaftlichen

Grundstimmung befinden. Abgesehen davon, dass in den USA eine ganz andere li-

berale Tradition vorherrscht, hat sich seit den 1960er/1970er Jahren auch in Europa

grundlegendes geändert. Die sozialstaatlichen Errungenschaften der sogenannten

»Sozialpartnerschaft« waren ein Klassenkompromiss zwischen Arbeit und Kapital.

Dabei spielte auch eine Rolle, dass der östliche Staatssozialismus als unsichtba-

re dritte Tarifpartei existierte. Gerade in der BRD durften die Löhne nicht unter

das Niveau der DDR sinken, die immerhin hinsichtlich ihrer Produktivität Platz

zehn unter den Industriestaaten belegte. Ich denke, dass wir heute für die USA

und Deutschland seit 1968 nicht mehr von einer Systemintegration vergleichbar

mit den 1950ern und 1960ern in dem Sinne sprechen können, dass ein prinzipi-

eller Glaube daran, dass »alles gut« ist und »immer besser« wird existiert. Einen

Anteil daran hat nicht nur die Zurücknahme von Zugeständnissen, sondern auch

die Entwicklung neuer Forderungen von unten um 1968. Die Erfolge der Jugend-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Widerständiges Wissen

und Frauenbewegung, der Ökologie- und Friedensbewegung trugen insbesondere

in der BRD auch zur Modernisierung des bestehenden Systems bei (s.u.).

Wie Javier Sethness Castro in Eros and Revolution.TheCritical Philosophy of Herbert

Marcuse (Sethness Castro 2016) resümiert, nehme durch den »neoliberal counter-

strike« (ebd.: 387) die unhinterfragte Zustimmung zum Kapitalismus zwar immer

weiter ab, doch auch kollektive Kämpfe würden im gleichen Zuge erschwert. Mar-

cuse selbst hat dies zu Beginn der 1970er Jahre bereits angedeutet, wenn er von der

Re-Integration der Bewegungen, aber auch von den Veränderungen in der Arbeits-

welt spricht, wie etwa in seinen Pariser Vorlesungen 1974 (Marcuse 2017a).

Integriert werden im Neoliberalismus auch die (vormals) linken Bewegungen.

Die Bewegung der Studierenden und auch die Frauen- oder Umweltbewegung tru-

gen beispielsweise zu einem immensen Ausbau des sozialen Bereichs bei, zu der

Gründung vieler Vereine und Initiativen, die sich mit der Zeit institutionalisierten,

staatlich gefördert und oftmals zu Arbeitgeber*innen wurden.Nicht zuletzt an den

Universitäten selbst gelang durch neue Professuren und Strukturen der Mitarbeit

eine weitgehende Integration. Die Gründung der Grünen Partei und ihre Integra-

tion ins Establishment – von der Oppositionspartei zur Mitträgerin von Hartz IV

oder Asylrechtsverschärfungen – kann als Paradebeispiel dieser Entwicklung gese-

hen werden. Eine (Re-)Integration sozialer Bewegungen gelang und gelingt weit-

gehend bis heute, obwohl die Mechanismen der 1970er/80er Jahre, als immer mehr

sichere Arbeitsplätze im sozialen Bereich entstanden und die Universitäten massiv

ausgebaut wurden, in der Breite nicht mehr gelten. In den 1970er Jahren mussten

die Rebellierenden wenigstens durch Bestechungen und soziale Boni re-integriert

werden, das unternehmerische Selbst der 2010er Jahre integriert und optimiert

sich aus Angst vor dem Abstieg selbst (vgl. Freytag 2008).

Wie funktioniert diese Integration heute? Wie erleben es meine Gesprächs-

partner*innen? In den Diskussionen kommen wir zumeist schnell auf die spezifi-

sche deutsche Situation und die Analyse der deutschen Arbeiter*innen und Linken

zu sprechen. Ulu kritisiert an den deutschen Arbeiter*innenbewegungen, dass sie

»von den eher staatsnahen Gewerkschaften kontrolliert werden, und sie sind natio-

nalistisch« (I.UÜ 7.23-24). Auch bei sich selbst als links bezeichnenden Menschen

bemängelt er fehlendes Bewusstsein:

»Also das größte Problem in Deutschland ist […] dass das […] System hier sei-

nen Staatsbürger*innen ein Kuchenstück von den Errungenschaften dieses Lan-

des gibt. Aber es ist immer mit einer Demarkationslinie zu denken […] und der

Antikapitalismus endet […] an dieser Linie, er geht nicht darüber hinaus. Also der

Staat vertraut seiner Bevölkerung und auch darauf, dass sie diese Linie nicht über-

treten werden.« (I.UÜ 23.5-12)

»Diese Linie« wird nach Ulu auch von linken Gruppen kaum übertreten, vielmehr

ließen sie sich durch Zusammenarbeitmit Parteien, Stiftungen, Einbettung inUni-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 151

versitäten etc. immer wieder vereinnahmen, bzw. entstehen überhaupt nur in vor-

gegebenen Formen. Allerdings würde ich sagen, dass Integration neben dem (Ver-

sprechen eines) Stücks vom Kuchen auch über Bedrohungsszenarien und Zersplit-

terung funktioniert. Oder die Kuchenstücke werden immer unappetitlicher, aber

dennoch angenommen.

Ngari sieht die individuellen Bedürfnisse vieler Menschen einem Aktivismus

oder einer Radikalität im Wege stehend:

»I always say even […] with these people who are in these groups […] – to be very

honest, when I look into them, theymeanwell- […] theywant to fightwith you and

change things, but still they have personal needs- and you see also their interest

sometimes comes first. […] They are conscious, they need to change something,

but the system […i]s too powerful.« (I.N 7.15-29)

Dabei beschreibt sie dies als eine Tatsache ohne zu werten, Byakuleka hingegen

empört sich am Beispiel der Sozialarbeit in den Flüchtlingsunterkünften darüber,

wie viele Aktivist*innen selbst in den repressiven Strukturen arbeiten würden:

»[W]e have friends supporting us but they work in these Lagers- they work the-

re, you know? Why? […] Then what are you criticising? […W]e know for last that

no Lager is good« (I.AB 9.15-22). Für Byakuleka ist es demnach nicht möglich, mit

einem emanzipatorischen Anspruch in solchen Institutionen zu arbeiten und zu

versuchen hier bestmöglich zu handeln.

Interessant ist die Verbindung zu Sozialarbeit, durch die sowohl kritische

Deutsche als auch Geflüchtete integriert bzw. zumindest ihrer Kritik beraubt wür-

den. Denn auch Sozialarbeiter*innen können Geflüchteten meist nicht zu einer

Staatsbürger*innenschaft verhelfen, sondern nur schlimmste Notlagen abfedern,

womit der Schein eines sozialen Systems gewahrt bleibt. H. Numan erzählt mir

von Kooptationsversuchen der Johanniter in Osnabrück, den Betreibern der Un-

terkunft, in der er selbst einige Monate lebte und in der er die Abschiebeblockaden

mit organisierte: Er sollte für die Johanniter in der Unterkunft arbeiten, was

er ablehnte2. Soziale Arbeit droht zu einem Vehikel der Integration zu werden,

sowohl was Sozialarbeitende als auch ihre Klient*innen angeht, die durch die so-

2 Gespräch am 13. Januar 2018 in Osnabrück. Zum anderen hatte er den Eindruck, dass sein

positiver Asylbescheid, und somit die Möglichkeit in eine eigene Wohnung zu ziehen, kurz

nachdemder Protest begann kamen. Zunächst habe er jedoch in der Sammelunterkunft blei-

ben wollen, um in engem Kontakt mit den anderen Sudanes*innen zu bleiben.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Widerständiges Wissen

zialarbeiterische Praxis von Protest abgehalten werden.3 Dosthossein und Nasimi

nehmen ebenfalls Bezug auf Soziale Arbeit:

»Es wird ständig versucht, die Forderungen dieser Randgruppen durch soziale

Arbeit, NGOs usw. zu befriedigen. Diese liberale Auffassung paralysiert die

Randgruppen, weil sie nicht über das Verhältnis zwischen ihrer Lage und der

Verantwortung des Kapitalismus […] nachdenken, geschweige denn […], dass

die Arbeiter*innenklasse für eine gemeinsame revolutionäre Politik in Frage

kommen muss.« (T.DN)

Neben Sozialer Arbeit nennen sie ein weiteres Feld, in dem sich zahlreiche

Menschen mit einem emanzipatorischen Anspruch bewegen: Nicht-Regierungs-

Organisationen (NGOs). Ulu legt den Fokus seiner Kritik auf die Rolle von NGOs,

Universitäten und Stiftungen in der Absorption der deutschen Linken.Die Integra-

tion in ebensolche Strukturen ist etwas, das gerade die Refugees am Oranienplatz

sehr zu spüren bekamen, da so viele »Aktivist*innen« eigene Interessen verfolgten,

wie etwa eine Abschlussarbeit zu schreiben oder ein Kunstprojekt durchzuführen

(vgl. Methodologie). Auf die Frage, ob er außer der Refugee-Bewegung weitere

Gruppen oder Organisationen in Deutschland kenne, von denen er sagen würde,

dass sie einen guten Ansatz haben, antwortet Ulu: »Fällt mir nicht viel ein. […]

Auch gerade die NGOisierung von Bewegungen [ist ein] großes Problem des

Neoliberalismus« (I.U 26.49, 28.7-8). Die These, dass Refugee-Proteste außerhalb

des Integrierbaren stehen, wird unten diskutiert.

Die geflüchteten Aktivist*innen erleben ständig mit, wie deutsche Aktivist*in-

nen Stipendien und Arbeitsstellen bekommen – eine Kritik,mit der ichmich eben-

so auseinandersetzen muss. In meiner persönlichen Wahrnehmung als Migrati-

onsforscherin sowie langjährige Aktivistin in der Geflüchtetensolidarität ist der Be-

reich »Migration« zu einem großen Arbeitsfeld geworden. Fragte mich 2013 meine

Beraterin im Jobcenter noch, was ich denn nun mit meinemMaster in Migrations-

forschungmachenwolle, sehe ich nun ständig StellenaussschreibungenmitMigra-

tionsbezug und finde passend zum Abschluss dieser Doktorarbeit eine Anstellung

in der Berufsberatung geflüchteter Frauen.Auch durch die Refugee-Bewegung hat-

te sich die Finanzierung eigener Projekte »zu« und »mit Flüchtlingen« ausgeweitet.

3 Bereits in den 1980er Jahren kritisierte die Gruppe Antifa Gençlik Sozialarbeit als ordnungs-

politisches Instrument gegenüber migrantischen Jugendlichen. Wie Çagrı Kahveci schreibt

sahen sie diese »als verlängerte[r] Arm des Staates, dessen Aufgabe darin liegt, das system-

kritische Potential der Jugendlichen und deren Kreativität zu entkräften« (Kahveci 2017: 82).

Seit einigen Jahren gibt es an der Schnittstelle zwischen Sozialer Arbeit, Rassismuskritik und

kritischer Migrationsforschung eine Debatte um das sozialarbeiterische Selbstverständnis,

siehe bspw. Prasad 2018. Uwe Hirschfeld nennt Sozialarbeitende »fraktionierte Intellektuel-

le«, da sie in dem Widerspruch handeln, sowohl dem Staat und ihren Trägerinstitutionen,

als auch sich selbst und der Emanzipationsidee zu entsprechen (vgl. Hirschfeld 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 153

Auch der Bereich Migrationsforschung selbst ist in den letzten Jahren zu einer

immer eigenständigeren und anerkannteren Disziplin geworden, mit der es sich

gut leben lässt. Ohne sagen zu wollen, dass insbesondere in der kritischen Migra-

tionsforschung nicht sehr wichtige Arbeit gemacht wird, findet hier eine Integra-

tion der Kritik statt, über die jedoch überwiegend weiße deutsche Forscher*innen,

nicht selten antirassistische Aktivist*innen, ein Auskommen finden. Für migranti-

sche und rassifizierte Akteur*innen der antirassistischen Kämpfe und auch Theo-

riebildung seit den 1970er Jahren kann hingegen kaum von einer systematischen

Integration gesprochen werden.

Gestartet mit der recht allgemein formulierten Integrationsthese Marcuses,

zeigten mir die Refugee-Aktivist*innen erkenntnisreich auf, wie Integration die

deutsche Linke derzeit betrifft.War ich vor allemmit einem sehr allgemeinen Blick

auf die integrierte Gesellschaft in das Gespräch gegangen, wurde diese Kritik kon-

kret und auf meine eigene Position und mein eigenes Umfeld gelenkt.

Wie selbstverständlich die Integration von Lohnabhängigen ins System ist,

zeigt vielleicht auch die Tatsache, dass sich die Kommentare der Refugees nicht

auf eine, auch kaum existierende, Klassenlinke, etwa in den Gewerkschaften

beziehen, sondern auf Aktivist*innen der Bewegungslinken, mit der sie über

antirassistische Gruppen zu tun haben. Schließlich sind es diese Bewegungslinken

und nicht die von Ulu kritisierten Gewerkschafter*innen, die durch Projektför-

derung, NGOisierung und Akademisierung der Kritik integriert werden. Anders

als Marcuse in der Nachkriegszeit, als der soziale Etatismus noch neu war, staunt

Ulu in Zeiten des autoritären Neoliberalismus weniger über die Integration der

arbeitenden Klassen. Indem er die Integration der verbliebenen Rest-Linken in die

Strukturen des aktivierenden Staates beschreibt, schreibt er gleichwohl Marcuses

Analyse der Einbindung fort.

Integration der Nicht-Integrierbaren durch Othering?

Unter Integration wird, insbesondere bei einer Arbeit aus dem Bereich der Mi-

grationsforschung, meist Integration der Migrant*innen in die deutsche Gesell-

schaft oder »Kultur« verstanden. Integration ist hier ein Begriff, der zu einem

feststehenden Paradigma geworden ist und der meist direkt mit Konnotationen

wie »scheiternd«, »misslingend«, »verweigert« in Verbindung steht (vgl. Mecheril

2011). Nicht-EU-Bürger*innen müssen, wenn sie überhaupt eine Chance auf ei-

nen dauerhaften Aufenthaltstitel haben, Integrationskurse besuchen; Bayern hat

ein repressives Integrationsgesetz beschlossen; es ist vermehrt – von Bayern nun

ins Innenministerium übernommen – von Heimat und Leitkultur, in die sich Mi-

grant*innen integrieren müssten, die Rede.

Kien Nghi Ha verortet die mit Integration verknüpften politischen Praktiken

und ideologischen Diskurse in der deutschen Geschichte und sieht Ähnlichkeiten

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Widerständiges Wissen

und Kontinuitäten zu Kolonialrassismus und antisemitischen Überfremdungsdis-

kursen. Damit einher geht ein Paternalismus, der an den Diskurs der »Bürde des

weißen Mannes« gegenüber den Anderen erinnert:

»They are treated like infantile pupils, who are all – apart from a few strictly de-

fined exceptions[…] in need ofWestern enlightenment and instruction in German

culture and language. The stigma of ›particular need for compulsory integration‹

conceptualizes themas incapacitated andhelpless. […I]ntegration politics suspect

that all migrants have world views and behaviour which are authoritarian, sexist

and fundamentalist.« (Ha 2010: 174)

Narges Nasimi thematisiert Integration entsprechend im Gespräch losgelöst von

der Bedeutung, die sie bei Marcuse hat. Im Zentrum ihrer Kritik steht eine Di-

mension des Integrationsparadigmas, die an die von Ha angesprochene Infantili-

sierung anknüpft und die Absurdität des Diskurses verdeutlicht:

»Also Integration finde ich sehr sehr problematisch, weil es kein bestimmtes Kri-

terium für Integration gibt. Zum Beispiel […] eine Frau, die perfekt Deutsch spre-

chen kann, hier arbeitet oder hier auch geboren ist, aber ein Kopftuch trägt wird

als […] integrierter Mensch anerkannt, anders als eine Frau, die nicht gut Deutsch

sprechen kann aber […] zum Beispiel Alkohol trinkt und ganz […] wie die weißen

Menschen hier aussieht. Also das Problem ist, dass es kein bestimmtes Kriteri-

um für dieses Wort gibt. Dieses Wort stört mich total, weil […] das heißt, dass

die Menschen die hier akzeptiert werden wollen […] anders sein [müssen].« (I.DN

73.20-28)

Auch wennNasimis Vergleich hinsichtlich der angeblichen Anerkennung von Frau-

en mit Kopftuch zu hinterfragen ist, wird an dem Beispiel deutlich, dass Integrati-

on eben keine Anerkennung als Gleiche ist, sondern vielmehr über eine Festschrei-

bung von vorgeblicher Andersheit funktioniert. Eine Frau, die sich entgegen der

kulturalistischen Vorstellungen der Deutschen »westlich« verhält, aber nicht kor-

rekt Deutsch spricht und ein selbstbestimmtes Leben führt, statt Andersheit und

Hilfsbedürftigkeit zu vermitteln,wird nicht akzeptiert. Es geht nach ihremErleben

und ihrer Analyse bei Integration also gar nicht darum, dass sich Migrant*innen

wie Deutsche, sondern vielmehr den Vorstellungen über die Anderen entsprechend

verhalten sollen, damit die Deutschen sich davon abgrenzen und somit ein Selbst-

verständnis als emanzipierte, aufgeklärte Menschen konstruieren können4. »›Wir‹,

4 Vgl. auch Ursula Apitzsch in der Einleitung zum Sammelband Migration, Biographie und Ge-

schlechterverhältnisse (Apitzsch und Jansen 2003), in der sie die »enttäuschte« Reaktion einer

deutschen Reporterin auf eine Konferenzwiedergibt, auf dermigrantische Frauen nicht-folk-

loristisch über ihre Subjektivität sprachen (Apitzsch 2003: 7-9).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 155

die wir im Sprechen erst entstehen, sprechen so viel über die (Integration der) An-

deren, damit wir wissen, wer wir sind« (Mecheril 2011) schreibt Mecheril in Integra-

tion als Dispositiv. Mecheril betont hier die affektive Dimension der Diskussionen

um Integration, die eben daraus folge, dass das Integrationsparadigma so eng mit

der Konstruktion der weißen deutschen Identität verknüpft sei. Auch betont er, wie

absurd es sei, dass die Frage der Integration nur in Bezug auf »Menschen mit Mi-

grationshintergrund« und nicht in Bezug auf sich unmoralisch oder empathielos

verhaltende Deutsche gestellt werde (ebd.).

In der kulturalisierenden Einpassung des Anderen in das Bild, dass der*diewei-

ße Deutsche von ihr*ihm hat, ohne die tatsächliche Subjektivität und somit even-

tuell auch Kritik zuzulassen, die ihre*seine Subjektivität beinhaltet, lässt sich auch

auf eine Ebene von Marcuses Theorie der Repressiven Toleranz anknüpfen: Die

Eindämmung von Kritik. Tolerieren beinhaltet bereits eine Absorption ins eigene

Weltbild. Eine »[e]ffektvolle Entpolitisierung durch den Einsatz multikultureller

Toleranz gegenüber dem Anderen« konstatieren FeMigra in ihrem Text »Wir, die

Seiltänzerinnen« beispielhaft an der sogenanntenMultikulti-Politik der 1980er und

1990er Jahre (FeMigra 1994). Toleranz drückt dabei stets ein hierarchisches, nicht-

reziprokes Verhältnis aus, mit Hilfe dessen sich die stärkere Seite als gutes, Tole-

ranz gewährendes und somit gebendes Subjekt inszenieren kann (vgl. Brown 2009:

186-187). Pointiert ausgedrückt: Toleranz wird nur gewährt, wenn der*die Andere

sich auch genügend bemüht zu gefallen und die deutsche Gesellschaft zu loben,

dabei jedoch bitte hilfsbedürftig und exotisch bleibt. Integration ist eine Figur des

Denkens, die den Anderen als Bezugspunkt hat und ihn zwar tolerieren, aber nicht

als gleichwertig anerkennen kann. Nasimi hat das im obigen Zitat sehr genau er-

fasst. Das Integrationsdispositiv ist in der permanenten Herstellung des Anderen

im deutschen Kontext somit ein sehr zentrales Element.5

Die Absurdität des Integrationsparadigmas bekommen die ihmUnterworfenen

tagtäglich zu spüren. Ein Beispiel erzählt Napuli Paul: Ohne eine Bleibeperspektive

werde von Geflüchteten erwartet »sich erst einmal zu integrieren« bzw. »erst ein-

mal Deutsch zu lernen«. Entsprechend ihrer Prinzipien weigerte sie sich Deutsch

zu lernen, bis sie einen sicheren Status hatte (Notizen zum Gespräch I.P, in einer

Aufnahmepause erzählt). Wenn auch Paul auf anderen Ebenen Integration nicht

so prinzipiell ablehnend gegenübersteht wie andere Aktivist*innen (siehe unten),

erscheint gerade die zu erlernende deutsche Sprache als ein sehr stark wirken-

des Dispositiv. In einem Interview mit Turgay Ulu, das ich bereits Anfang 2012

5 Eine Kritik des Integrationsparadigmas wurde und wird immer wieder in einer Schnittstel-

le aus (migrantischer) Forschung, Kunst und Aktivismus geübt, beispielsweise 2010 in der

Berliner Kampagne »Integration? Nein Danke!«, online unter: https://integrationneindanke

.wordpress.com/ [18.04.2019]. Auch Kanak Attak legten mit zahlreichen Interventionen die

Absurditäten des Integrationsdiskurses offen.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/
https://integrationneindanke.wordpress.com/


156 Widerständiges Wissen

führte, als er noch im Lager in Bramsche-Hesepe bei Osnabrück lebte, kamen wir

auch auf Integration zu sprechen, und er verknüpft hier die Kritik an Integration

direkt mit einer Kritik des kapitalistischen Staates: »Integrieren oder absondern.

Das entspricht der Logik des kapitalistischen Staates, der alles erfasst. Daher ha-

be ich auch nicht vor, mich integrieren zu lassen« (Ulu in: Doppler 2012b). Seine

Integrationsverweigerung ist eineWeigerung, in diesem ganzen Systemmitzuma-

chen, bei Paul hingegen ist sie spezifischer auf die fehlenden Papiere für Geflüch-

tete bezogen. Der Marxist Ulu bezieht sich auf Integration von Migrant*innen als

Teil der gesamtgesellschaftlichen Integration des Staates, was auf den Integrati-

onsbegriff Marcuses verweist. Integration oder Absonderung sind notwendig, um

die Integration der gesamten Gesellschaft zu erhalten. Eine besonders krasse Form

der Absonderung findet beispielsweise durch ebenjene Lager statt, die Ulu in dem

Interview kritisiert.

Dosthossein verweist im Gespräch am Beispiel Integration darauf, dass wir

Begriffe nicht grundsätzlich kritisieren, sondern immer kontextualisieren sollten,

also beispielsweise wer was wozu und vor allem worin integrieren wolle: »I think

we, the Marxist activists, also try to integrate society into socialist thought« (I.DN

74.40-41). Auch kann dialektisch von einer gleichzeitigen Integration und Desin-

tegration gesprochen werden: Die Arbeiter*innen sind desintegriert, da sie sich

größtenteils nicht als Subjekte aufeinander beziehen, und zugleich integriert in

die Gesellschaft, da sie sich affirmativ auf die bestehenden Strukturen beziehen.

Wenn der affirmative Bezug auf die bestehenden Strukturen nicht besteht, kann

dies unter Umständen die Integration in einer oppositionellen Gruppe befördern

(siehe Diskussion unten).

Einen unvoreingenommenen Zugang zu Integration gerade nicht als Integra-

tion in ein repressives System, sondern vor allem als positiv konnotierte, soziale

Integration im Sinne zwischenmenschlicher Kontakte, hat Napuli Paul. Denn sie

sagt mit Bezug auf Geflüchtete, die zu isoliert leben: »I think it’s always good […]

to be integrated« (I.P 5.31).

Die Kommentare der Gesprächspartner*innen verweisen darauf, dass es ver-

schiedene Zugänge zum Begriff Integration gibt, der, wie gezeigt, im deutschspra-

chigen Kontext jedoch ein aktuell wirkmächtiges, hegemoniales Konstrukt ist und

somit nicht unkommentiert stehen bleiben kann. Für Serhat Karakayali wurde In-

tegration zu einem Rechtfertigungsparadigma für prekarisierende Politik, da die

Folgen einer Strategie der Unterschichtung der deutschen Arbeiter*innen kultu-

ralistisch in einen defizitären Diskurs umcodiert wurden (Karakayali 2009: 97-98).

Auch er zeigt somit die systemintegrative Funktion des Integrationsdiskurses auf,

denn wenn Integrationsversagen und Notwendigkeit der nachholenden Integrati-

on zu einem persönlichen und kulturellen Problem stilisiert werden, lenkt dieser

Diskurs von einer Kritik an einer durch Politik und Ökonomie verursachten Ver-

schärfung sozialer Unterschiede ab.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 157

Das Integrationsdispositiv kann mit Marcuse auch als ein Element der Ideo-

logie der integrierten Gesellschaft, die er im EDM kritisiert, analysiert werden.

Wie in Kapitel zwei ausgeführt, betrachtet Marcuse Sprache als ein zentrales Mo-

ment von Operationalisierung und Verdinglichung und der Abschaffung von Wi-

derspruch und somit als Element in der Herstellung und Aufrechterhaltung der

Eindimensionalität. Ich wiederhole das Zitat:

»Verkürzung des Begriffs in fixierten Bildern, gehemmte Entwicklung in hypnoti-

schen Formeln, die sich selbst für gültig erklären, Immunität gegenWiderspruch,

Identifikation des Dings (und der Person) mit seiner Funktion – diese Tendenzen

offenbaren den eindimensionalen Geist in der Sprache, die er spricht« (Marcuse

1964: 115-116).

In den Gesprächen habe ich des Öfteren dieses Zitat sowie den folgenden fiktiona-

len Satz als Beispiel für das Sprechen über Geflüchtete in der Eindimensionalität

eingebracht, um Marcuses Theorie zu veranschaulichen: »Ein Asylbewerber lebt in

einer Gemeinschaftsunterkunft. Er bezieht Leistungen nach dem Asylbewerber-

leistungsgesetz und erhält Unterstützung bei der freiwilligen Ausreise«. Die Ver-

objektivierung und Anrufung als »Asylbewerber«6 lässt logisch folgen, was opera-

tionell weitermit dieser Person geschehenmuss. »Der Asylbewerber« wird nicht als

Mensch, sondern als zu verwaltender Fall gedacht, mit dem in einer bestimmten

Weise zu verfahren ist. Bereits die Bezeichnung »Bewerber« ist irreführend, weil

es nicht wie idealerweise in einem Bewerbungsgespräch für einen Job um persön-

liche Kompetenzen geht, sondern höchstens darum, was dem Menschen angetan

wurde bzw. inwiefern sein Leiden staatlicherseits anerkannt wird. Den Ausdruck

»Gemeinschaftsunterkunft« bringt auch Osa imGespräch als Beispiel für verharm-

losende Sprache ein und seine verschleiernde Funktion auf den Punkt: »Gemein-

schaftsunterkunft, what does it mean? Community living – it’s even telling more

sweet« (I.O 29.1-2). Das Asylbewerberleistungsgesetz als diskriminierendes Son-

dergesetz sondert den Geflüchteten von dem*der Staatsbürger*in ab.Und »freiwil-

lig« im Zusammenhangmit Rückführung als saubere und unangreifbare Alternati-

ve zu Abschiebung ist eine krasse semantische Verdrehung, resultiert »freiwillige«

Rückkehr doch meist aus auf Geflüchtete ausgeübtem Druck, Alternativlosigkeit

und/oder Androhung von Zwangsmaßnahmen7.

6 Ich verwende an dieser Stelle die männliche Form, da zur Verdinglichung und Problemati-

sierung als Aslybewerber*innen oder Flüchtlingen auch die Vorstellung von (meist jungen)

männlichen Refugees gehört.

7 Über Politiken der freiwilligen Rückführung schreibt beispielsweise Katharina Schoenes

(2013) kritisch in ihrer Masterarbeit, in der sie vom Rückkehrhilfegesetz als »Hau-ab-Politik«

(ebd.: 38-42) spricht. Tobias Pieper behandelt in Die Gegenwart der Lager die Förderung der

freiwilligen Ausreise in dem niedersächsischen Lager Bramsche-Hesepe (Pieper 2008: 246-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Widerständiges Wissen

Das sind nur einige wenige von vielen Ausdrücken, die in der funktionellen

Sprache über Geflüchtete alltäglich fallen. »Flüchtling«, aber noch mehr »Asylbe-

werber« ist mit allerlei operationellen Termini sprachlich so eng verknüpft, dass

die Begriffe kaum in ihrer historisch-gesellschaftlichen Totalität reflektiert wer-

den können – was ist die hinter dem Begriff stehende materielle Realität, die sich

im verwaltenden Sprechakt nicht ausdrückt? Auf welche gesellschaftlichen Zusam-

menhänge verweist er? Welche Funktion erfüllt die Anrufung und Einordnung als

»Asylbewerber« in der eindimensionalen Gesellschaft?

Nasimi ergänzt in unserer Diskussion »Flüchtlingskrise« (I.DN 69.19) als Bei-

spiel für die »Normalisierung der Situation durch die Sprache« (I.DN 69.31). Denn

eine Krise erfordert Handlung, es müssen Notmaßnahmen getroffen werden, und

wenn dabei Refugees nicht mehr als Menschen behandelt werden können, ist das,

polemisch ausgedrückt, eben der vorgeblich objektiven, durch sie selbst geschaf-

fenen Situation geschuldet. »Flüchtlingskrise« hat jedoch nicht nur die Funktion

der Operationalisierung Geflüchteter. »Krise« wurde in diesem Zusammenhang

ohne begriffliche Bestimmung in die Alltagssprache aber auch akademische Spra-

che übernommen. Das wissenschaftlich-kritische Potenzial, das der Begriff etwa

in marxistischer Analyse hat, in der er auf Problematiken kapitalistischer Pro-

duktionsverhältnisse verweist, wird hier nicht transportiert: »Die Begriffe werden

der geistigen Tradition entnommen und in operationelle Termini übersetzt – ei-

ne Übersetzung, bei der die Spannung zwischen Denken undWirklichkeit dadurch

vermindert wird, daß sie die negativeMacht des Denkens schwächt« (Marcuse 1964:

123). »Flüchtlingskrise« dient somit zur diskursiven Aufrechterhaltung der vorgeb-

lichen europäischen Normalität, statt dass anhand des Faktes, dass viele Menschen

fliehen und Leid ertragen müssen, diese postkoloniale Normalität infrage gestellt

wird. Geflüchtete hier als Verursacher*innen der Krise zu konstruieren und nicht

in erster Linie ihre Entmenschlichung anzugreifen ist mit der in KritischerTheorie

beschriebenen Abspaltung des Anderen vom als autonom imaginierten Selbst, mit

Verdinglichung und auch mit Othering in der Konstruktion des Anderen Europas

treffend beschreibbar (vgl. auch Attia und Popal 2016 und Gutiérrez Rodríguez 2016

sowie das einleitende Kapitel).

Der vorherrschende Diskurs um Flucht undMigration kann daher auch gerade

durch seinen implizierenden Ausschluss, die Verobjektivierung derjenigen als An-

dere, die nicht Teil der Gesellschaft sein sollen, als ein Element der Eindimensiona-

lisierung und somit als Teil des Marcuseschen Integrationsverständnisses gelesen

werden.

257), die ein passendes Beispiel für die Funktionalisierung des philosophischen Begriffs »frei-

er Wille« darstellt. Siehe auch Kapraun in: Özdemir 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 159

Protest und Integration?

Durch den Fokus Marcuses auf eine Kritik der (Re-)Integration der Neuen Lin-

ken kamen wir in den Diskussionen oftmals auch darauf zu sprechen, inwiefern

die Refugee-Bewegung integrativ wirkt bzw. durch und in der Refugee-Bewegung

Integration stattfindet. Dabei ist völlig klar, dass das Verhältnis Geflüchteter als

die paradigmatischen Anderen des derzeitigen Europas zu einer Integration in die

deutsche Gesellschaft etwas sehr Verschiedenes von der Re-Integration der Studie-

rendenbewegung der 1968er ist. Eine Abspaltung und Konstruktion als Andere fand

zwar in den 1960er Jahren auch gegenüber den radikalen Studierenden statt, wenn

diese für lange Haare oder unkonventionellen Lebensstil angegriffen wurden –was

durchaus in körperlichen Angriffen enden konnte – aber zumeist hatten sie durch

ihre Position als weiße Staatsbürger*innen zumindest die Möglichkeit, Teil des als

normal imaginierten Deutschlands oder der USA usw. zu sein und wieder zu wer-

den. Auchwurde bereits deutlich, dass Integration sich jeweils auf sehr verschiede-

ne Ebenen beziehen kann. Ich sehe sehr unterschiedliche Positionen und Strategi-

en meiner Gesprächspartner*innen, die gerade dieses ambivalente und komplexe

Feld widerspiegeln. Daher möchte ich, bevor ich genauer in eine Reflexion über

die Position Geflüchteter und die Frage, ob ihre Subjektivität mit einem bestimm-

ten Widerstandpotenzial verbunden ist, einsteige, diese heterogenen Meinungen

abbilden.

Byakuleka lehnt, wie sich oben bereits andeutete, jegleiche Versuche, sich zu

integrieren ab: »If we want to completely deconstruct the structure of discrimina-

tion, we should not be part of it, we should not try to integrate in it« (I.AB 2.49-50).

Anhand von Beispielen moniert er das Verhalten anderer Geflüchteter. Einige woll-

ten in den diskriminierenden Strukturen kein besonderes Problem sehen: »[I]f we

talk about racism they just look at us and some of them they just say it’s normal, you

know?« (I.AB 2.36-37). Andere würden nichts Kritisches sagen wollen, da sie hoff-

ten so bessere Chancen auf Anerkennung und soziale Kontakte zu haben, wozu er

zwei Beispiele nennt. Das erste stammt eher aus dem Kontext der Flüchtlingshilfe,

das zweite aus dem aktivistischen Umfeld des Oranienplatzes:

»[I]t was a welcome […] festival at Tempelhof and really, when we asked them to

say something political, they said no, we don’t want, we are just here happy with

our good people who invite us. And one of their friends […] wanted to say some-

thing political […] they stopped him […]. Because they feel that they are accepted

at least here, they have a space, and they don’t want to spoil that. […]Maybe if they

say something theGerman people theywill run away from them, you know?« (I.AB

7.5-14)

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Widerständiges Wissen

»People could not go to the meeting or even if they come to the meeting, to the

plenums at O-Platz or other areas, they would prefer to hear from […] the sup-

porters and not themselves to say what they want, you know? And forme that was

really annoying, embarrassing, you know? Whether you were outside, before the

plenum, they talk and it’s great, you know?Man, what are you saying is really very

great, but when you enter the plenum, tsch- […] hey man, please, this is a protest,

you know?« (I.AB 7.14-26)

Für Byakuleka ist die Zurückhaltung derjenigen Geflüchteten, die sich für den Pro-

test interessieren und sogar zum Plenum kommen, schwer nachvollziehbar. Er

empfindet es als Anbiederung seine*ihreMeinung nicht zu sagen, um akzeptiert zu

werden8. Doch auf einer analytischen Ebene versteht er die Zurückhaltung durch-

aus, indem er in seinem Manifest Angst als zentrales Gefühl beschreibt, das alle

Menschen beherrsche und nur durch eine bewusste Auseinandersetzung mit sich

selbst, den Menschen in seinem Umfeld, aber auch mit Kapitalismus und post-

kolonialen Machtstrukturen zu überwinden sei (Byansi Byakuleka 2015). »[W]enn

Menschen ihr Bewusstsein verlieren, tritt Angst an die Stelle« (Byakuleka in: Dopp-

ler 2017: 95)9, schlussfolgert er.Mit Angst kommt er auf einThema zu sprechen, das

auch andere Aktivist*innen beschäftigt. Osa etwa betont andersherum, dass selbst

Menschen, die sich über ihre Lage bewusst seien, die jedoch angsterfüllt lebten,

ihr Bewusstsein nicht nutzen könnten. Angst dominiert für ihn also Bewusstsein:

»[T]hemain thing is: those groups of personswho are also being hit by the system-

a lot of them [are…] maybe conscious, but there is fear. […] I think the main thing

is fear. Because […] they try to imagine that if they speak out they can even get less

than what they have now. […] So, no matter if there is consciousness, when there

is fear the consciousness is going to zero« (I.O 3.35-47).

Paul beschreibt wie sehr Angst einen einnehmen und lähmen kann:

»DennAngst ist der größte Feind.WennduAngst hast, kontrollierst du dich selbst,

du klebst deinen Mund zu und bindest deine Augen zu, sodass du nichts sehen

kannst. Am Ende kettest du dich selbst an und unterstützt damit die Regierung

darin, dich zu kontrollieren, du kontrollierst dich selbst.« (Paul in: ebd.)

8 Interessanterweise wird hier etwas beschrieben, was auch weiße deutsche Aktivist*innen

gegenüber Refugee-Aktivist*innen machen: Sie sagen nicht ihre Meinung, aus Angst, dann

nicht akzeptiert zu werden (siehe Kapitel 7).

9 Da mir erst nach den Gesprächen in der Auswertung sowie in einigem Material das Thema

»Angst« als ein zentrales bewusst wurde, organisierte ich Ende 2016 eine Gruppendiskussion

mit Napuli Paul und Bino Byansi Byakuleka, woraus ein Artikel in der Zeitschrift Psychosozial

entstand (Doppler 2017). Die Zitate der Beiden in diesem Abschnitt sind diesem Gespräch

entnommen.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 161

Diese Selbstkontrolle führe eher zu Aggressivität und Gewalt gegen sich selbst oder

andere als zu Solidarisierung oder Organisierung gegen die Verhältnisse:

»Im Lager werden einige Menschen verrückt und bedrohen dann andere. Man-

che bringen sich selbst um, da sie seit Jahren mit dieser Angst leben müssen. Sie

werden aggressiv oder trinken nur, um sich zu beruhigen. Und dann gibt es kein

Vertrauen mehr, zu niemandem« (Paul in: ebd.: 94-95).

Die gesellschaftlich integrative Funktion von (Auto-)Aggressivität wird auch von

der Kritischen Theorie eingehend beschrieben. So stellte Marcuse 1956 die These

auf, dass »die Spannungen und Belastungen, denen der einzelne ausgesetzt ist,

[…] nicht auf individuellen Störungen und Erkrankungen [beruhen], sondern auf

dem normalen Funktionieren der Gesellschaft (und des Individuums)« (Marcuse

1956: 41). Für Erfolg in der spätkapitalistischen westlichen Gesellschaft brauche

es »die Eigenschaften raffinierter Rücksichtslosigkeit,moralischer Gleichgültigkeit

und ständiger Aggressivität« (ebd.: 43), was zu einer »Verzerrung und Verstümme-

lung des menschlichen Wesens« (ebd.) führe (s. auch Kritische Theorie und Vorur-

teilsforschung sowie repressive Entsublimierung in der Einführung)10.

Dabei sind auch gesellschaftlich selbst von Ausschluss und Aggressivität be-

troffene Menschen selbstverständlich vor diesen Mustern und Projektionen nicht

gefeit (vgl. bspw. Türkmen 2016). Dosthossein und Nasimi schreiben:

»Es gibt keine Reinheit der Opposition der Revolution aus der Objektivität für die

Randgruppen. Auch sie sind […] gegenüber andere[n] aggressiv, wenn nicht ras-

sistisch […], wie die Obdachlosen und langjährigenMigrant*innen gegenüber Ge-

10 »Angst« hingegen bleibt bei Marcuse weitestgehend implizit. Ausnahme sind seine Arbeiten

für das OSS: in der Analyse des NS-Systems findet Angst Erwähnung, bspw. wenn er schreibt,

dass »die Angst der Massen und die Angst voreinander [.] ein entscheidendes Element die-

ser Harmonie« zwischen Industrie, Finanzwelt, der Partei und der Armee sei (Marcuse: Über

soziale und politische Aspekte des Nationalsozialismus, 1941, zit.n.: Reiche 1999: 98). Rei-

mut Reiche hat eine mögliche Erklärung für die weitgehende Ignoranz der Angst »als Bin-

demittel von Herrschaft« durch die Kritische Theorie: »Das könnte auf eine abstrakte Ge-

genbewegung gegen die Existentialphilosophie von Heidegger, Binswanger usw. zurückzu-

führen sein. Dort war der Angst eine sehr große, wenn auch stark mystifizierte Bedeutung –

als Existenz-Angst im Unterschied zu Existenzangst – zugewiesen worden. Diese existential-

philosophische Angst-Lehre wurde von der Gruppe um Horkheimer und Adorno bekämpft«

(Reiche 1999: 98-99).

Es ist tatsächlich auffällig, dass in den Analysen der Kritischen Theorie Angst als Teil der

Triebstruktur zwar implizit mitgelesen werden kann, sich jedoch eine explizite Thematisie-

rung von Angst nur als Utopie einer angstfreien Gesellschaft findet: So wie TheodorW. Ador-

no »den besseren Zustand aber denk[t] als den, in dem ohne Angst verschieden sein kann«

(Adorno 1951: 116) sagt Marcuse 1975 in einer Podiumsdiskussion: »Fortschritt wäre der Um-

schlag von Quantität in Qualität, nämlich in eine Gesellschaft, in der man ohne Angst leben

kann« (siehe: https://www.spiegel.de/spiegel/print/d-41147047.html [11.03.2019]).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Widerständiges Wissen

flüchteten, wie unsere Erfahrung immer wieder bestätigt« (Dosthossein und Na-

simi 2017).

Abgesehen von ihrer besonderen Situation, wirken natürlich die von Marcuse be-

schriebenen Integrationsinstrumente wie Medien und Werbung auf Geflüchtete

ebenso wie auf alle anderen Menschen. Warum sollte ein Geflüchteter auch we-

niger das neueste Smartphone haben wollen als ein Deutscher? Denn »this is the

way the capitalist society is all about- about material […], about getting the next

nice things« (I.N 3.6-7) folgert Ngari. Im weiteren Verlauf kommen wir darauf zu

sprechen, dass sich Geflüchtete in besonderen Zwangsverhältnissen befinden, die

sie dazu zwingen, »mitzumachen«, um ihren Aufenthalt zu erkämpfen oder Geld

an die Familien schicken zu können. Der Zwang des Mitmachens ist weit größer

oder zumindest anders gelagert als etwa bei Studierenden, die von ihren Eltern

finanziert werden.11

Auch unter denjenigen, die sich entscheiden, nicht individuell zu versuchen

einen Platz zu erkämpfen, sondern einen kollektivenWegwählen, geht es natürlich

in erster Linie um einen sicheren Status, um Staatsbürgerschaft. Mokre resümiert:

»[I]n the end of the day the aim was to […] get a status, not to change the society.

To get a status in the society« (I.MN 22.11-17). Ngari sieht in dem Bemühen um

Teilhabe auch etwas Positives für den Kampf, da Menschen erst angekommen in

den Strukturen etwas verändern können: »[W]e want to work, we want to have

good things and then- how as an individual, how can I maybe fight inside?« (I.N

5.26-27). Die Systemkritik, die Ngari vertritt, teilten jedoch nicht alle Frauen, die

bei oder mit WiE aktiv sind:

»[T]o be honest […] we are fighting for inclusion, ja? We are not fighting for […]

change. […I]n our campaigns we say we are women in this society and we want to

be treated as such- so this individual reflection of wanting to change the society

[…there are] very few people who think in this […] direction.« Ich füge an: »And

this are maybe people who already have a political consciousness-«, Ngari setzt

fort: »before, ja and saying okay, this is an unjust society and […] the system is not

right.« (I.N 4.35-5.4)

H.Numan spricht dasThema der Geflüchteten an, die zunächst in Deutschland Ak-

tivist*innen waren, nun einen Status haben und sich vor allem um ihr persönliches

11 So kritisiert Heidrun Friese eineHeldenstilisierung und hebt eher eine gesellschaftsaffirmie-

rende Dimension der Situation Geflüchteter hervor: »Im Alltag der Illegalisierten geht es je-

doch weniger um revolutionäre Störung des Eingerichteten und seiner Normalität, sondern

eher um einen alltäglichen Kampf um Anerkennung und ein einzurichtendes normales Le-

ben, der eher das Bestehende affirmiert, weil er das Überleben garantieren soll« (Friese 2017:

72).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 163

Leben kümmern. Er hebt hervor, dass ein Rückzug aus öffentlich politisch organi-

sierten Gruppen ja noch lange nicht bedeutet, dass die Leute unpolitisch würden.

Die Betätigung würde sich vielmehr auf die Unterstützung in der eigenen Com-

munity – beispielsweise die afghanische oder sudanesische – verschieben (I.Nu

9.29-30).

Der Kampf um Teilhabe kann entsprechend mit einem Rückzug aus öffentli-

chem Protest einhergehen. Doch das bedeutet nicht, dass die Refugees sich dem

Integrationsdispositiv unterwerfen. Vielmehr kämpfen sie auf anderen Ebenen um

ihre Rechte und um Zugänge. Erreicht werden diese in der Bewegung oftmals auch

gar nicht dadurch, dass politische Forderungen erfüllt werden, sondern vielmehr

durch das Entstehen persönlicher Kontakte und Beziehungen, die für einzelne Bio-

grafien viel entscheidender werden können als der politische Kampf. Sei es da-

durch, dass sich ein*e Unterstützer*in besonders hinter einen juristisch kompli-

zierten Fall klemmt und Anwält*innen bezahlt, sei es durch Freundschaften, Lie-

besbeziehungen, Heirat oder Kinder, über die ein fester Status erworben werden

kann. Rex Osa sieht diese Wege der Integration von (ehemaligen) Aktivist*innen

positiv: »Now they are already going back to integrate themselves, because many of

them have residence permit and it is the process of integration within ourselves«

(I.O 15.2-3). Sie könnten ein Vorbild sein, da neue Leute lernen, dass sich durch

politischen Aktivismus auch persönliche Chancen ergeben können. Diese Aussa-

ge verknüpft Osa mit einer Kritik an der antirassistischen Bewegung: »[We have

to] make people understand the fact that […] you benefit from your engagement.

Whatever you get has to do with what you give into it. So this is the reflection that

is failing. And this is what the anti-racist movement is not encouraging« (I.O 15.11-

13). Die hochgesteckten Ziele der linken antirassistischen Bewegung sind für Osa

oft zu abstrakt, denn damit könnten viele Geflüchtete nichts anfangen. Byakule-

ka hingegen – auch wenn er selbst natürlich ebenfalls nicht frei davon ist – lehnt

Integrationsbemühungen ab und hält die Hoffnung, »dazuzugehören« für sowieso

uneinlösbar: »They [a lot of refugees] see it in general: ah, we are accepted. You

know? In this way they feel integrated. While the system never accepts us. Never«

(I.AB 6.31-32). Auf persönlicher Ebene führt im Kontext der Refugee-Bewegung

paradoxerweise sogar genau eine solche Haltung zu Integration: die Geflüchteten,

die sich als Aktivist*innen hervortun und ihre Stimme erheben, erfahren von wei-

ßen Aktivist*innen oftmals sehr viel Anerkennung. In Kapitel sieben komme ich

genauer auf das Verhältnis von geflüchteten und weißen Aktivist*innen zurück.

Die Bewertung eines anpassenden Verhaltens sowohl gegenüber der deutschen

Gesellschaft allgemein als auch gegenüber unterstützenden Aktivist*innen durch

meine Gesprächspartner*innen ist sehr unterschiedlich und reicht von anklagend

über analytisch und verständnisvoll bis dahin, in der Teilhabe an Gesellschaft, im

Nutzen der wenigen möglichen Zugänge auch etwas Positives zu sehen – sowohl

um persönlich das Leben auf die Reihe zu bekommen, aber auch um hier wir-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Widerständiges Wissen

ken und Gesellschaft verändern zu können. Hierin lassen sich Ähnlichkeiten aber

auch grundlegende Unterschiede zu den 68er-Bewegungen konstatieren: die Per-

spektive der Re-Integration kann auch als eine Erfolgsgeschichte gelesen werden.

Sie trug maßgeblich zu einer Liberalisierung der Gesellschaften und zumindest

bis in die 1980er Jahre auch sozialerer Politik bei. Die Einforderung des Rechts,

Teil der Gesellschaft sein zu können und vor allem sie auch selbst gestalten zu

können, verändert diese. Selbstverständlich verändern ebenso migrantische und

Refugees-Bewegungen Europa und Deutschland, wie sich aktuell etwa an der öf-

fentlichenThematisierung von Rassismus und Kolonialität zeigt. Doch die Position

der meisten Refugees und vieler Migrant*innen ist dermaßen durch gesellschaftli-

che Ausschlüsse, Rassismus und postkoloniale Strukturen geprägt, die sich auf so

vielen Ebenenmateriell festschreiben, dass eine Integration selbst der intellektuel-

len Migrant*innen vielleicht auf sozialer, aber kaum auf ökonomischer (und auch

politischer und kultureller) Ebene erfolgt12.

Zusätzlich stellt sich die Frage, ob die Forderungen der Refugee-Bewegung »in-

tegrierbar« sind. Oder ergeben sich, wie Byansi Byakuleka vehement vertritt, aus

der Subjektivität Geflüchteter zwangsläufig radikalere Forderungen, die eben nicht

in eine – wenn auch reformierte – Eindimensionalität absorbierbar sind? Mit die-

sen Fragen kommenwir zu einem zentralenThema inMarcuses’Widerstandstheo-

rie, das einer der Ausgangspunkte der Konzeption dieser Arbeit war und allein

aufgrund der Terminologie einer Revision bedarf – der sogenannten »Randgrup-

pentheorie«.

5.2 Revolutionäre Subjektivität durch Position?

Ulu meint, dass sie als »Marginale, die sich ins Zentrum gedrängt haben […] ra-

dikalere Aktionen machen [können], weil wir nichts mehr zu verlieren haben, wie

eine Arbeit, wie einHaus,wie eine Familie« (I.UÜ 6.33-36). Die Aussage nimmt pro-

blematische Anleihen an eine Verelendungstheorie, vor allem wenn er mit Bezug

auf seine in Abschnitt 5.1 zitierte Integrationsthese sagt: »[W]enn wir das stop-

pen, dieses Stück Kuchen, dann wird sie [die Revolution] erst entfachen« (I.UÜ

12 Vgl. Gutiérrez Rodríguez in ihrer Analyse politisch aktiver intellektueller Migrantinnen: »Für

Intellektuelle aus soziopolitischen Minderheitengruppen formt sich die Funktion der Intel-

lektuellen als SprecherInnen und DenkerInnen in der Öffentlichkeit zumeist im Zusammen-

hang einer sozialen Bewegung. Im Vergleich zu den hegemonialen Gruppen verfügen sie

nicht über zentrale meinungsschaffende Organe. Auch wenn sie für intellektuelle Professio-

nen ausgebildet werden, erfahren sie aufgrund ihres Geschlechts, ihrer Nationalität, ihrer

Hautfarbe oder ihres Klassenhintergrunds eine Ausschließung aus den entscheidenden Füh-

rungspositionen« (Gutiérrez Rodríguez 1999: 83).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 165

23.21-22). Zudem ist bei Ulu hier, aber auch an anderen Stellen, eine starke Ro-

mantisierung des Lebens »auf der Straße« vernehmbar. Wie Ulu betont, schreibt

er vor allem an die deutsche/europäische Linke (vgl. 6.1) und greift dabei bewusst

eine Stereotypisierung des Geflüchteten als Heroen auf. Aus der Position »Flücht-

ling« darf keine genuin positive Heldenfigur konstruiert werden (vgl. Friese 2017:

68) – das entspricht genauso wenig der heterogenen Realität wie die Konstruktio-

nen als klassentheoretisch irrelevant und wiederholt die Projektion, die viele Linke

in den 1960er Jahren beispielsweise mit den Kämpfen im globalen Süden vornah-

men13. Allerdings muss in Bezug auf Ulu relativiert werden, dass er stets betont,

dass die Kämpfe Geflüchteter nur ein Element, ein Teil des Klassenkampfes sein

können und in eine breite organisierte Linke eingebettet sein müssen – was in

diesem Abschnitt aufgegriffen und in Kapitel sieben ausführlich diskutiert wird.

Marcuse stellt im Anschluss an seine Feststellung der fehlenden oder veränder-

ten Kräfte die Frage »Was folgt daraus?« (Marcuse 1964: 265) und beendet EDMmit

einem Ausblick, der uns zu dem Thema »Randgruppen« führt. Hier zunächst der

erste Teil, den ich auch in den Gesprächen zur Diskussion gestellt habe:

»Unter der konservativen Volksbasis befindet sich jedoch das Substrat der Geäch-

teten und Außenseiter: die Ausgebeuteten und Verfolgten anderer Rassen und

anderer Farben, die Arbeitslosen und die Arbeitsunfähigen. Sie existieren außer-

halb des demokratischen Prozesses; ihr Leben bedarf am unmittelbarsten und re-

alsten der Abschaffung unerträglicher Verhältnisse und Institutionen. Damit ist

ihre Opposition revolutionär, wenn auch nicht ihr Bewußtsein. Ihre Opposition

trifft das System von außen und wird deshalb nicht durch das System abgelenkt;

13 So Heidrun Friese in ihrem Essay über Flüchtlinge als imaginierte Opfer, Bedrohung oder

Helden: »Die symbolische Überhöhungmigrantischer Kämpfe macht Menschen, denen Mo-

bilität verwehrt wird und die sich das Recht dazu nehmen, zumodernen Heroen autonomen

Kampfes um Lebenschancen und der Verwirklichung autonomen Willens, kurz zu Helden

westlich-moderner Subjektivität. Doch dieser Diskurs ist paradoxerweise gerade da unpo-

litisch, wo doch ein politischer Raum bezeichnet werden soll, stellt er die Figur des Heros

doch zwischen die des Opfers von Kapitalismus und neoliberaler Governance und die Figur

der Gefahr, eines Feindes, der die etablierte Ordnung zu erschüttern droht. Diese Signifikati-

onsprozesse bewegen sich nicht auf dem – vermeintlich – neutralen Boden des humanitären

Diskurses. War die Projektion mancher Aktivisten einst auf die Befreiungsbewegungen in

der sogenannten ›Dritten Welt‹ gerichtet, sollte revolutionärer Elan der Peripherie das kapi-

talistische Zentrum bedrängen und die Massen mitreißen, so hat nunmehr der »kämpfende

Flüchtling« diese Position eingenommen, ist er angewiesen, den antikapitalistischen Kampf

gegen die Mächtigen zu führen, die bestehenden politischen Räume zu destabilisieren und

dennoch eine asymmetrische Position einzunehmen, durch die der (antirassistische) Akti-

vist ausstehende Revolutionstriumphe feiern kann und sich zugleich doch die Position des

Beschützers sichert.« (Friese 2017: 68)

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Widerständiges Wissen

sie ist eine elementare Kraft, die die Regeln des Spiels verletzt und es damit als

ein aufgetakeltes Spiel enthüllt.« (Ebd.: 276)

Vier Annahmen stecken in dem Zitat: Erstens produzieren die westlichen Gesell-

schaften in einem Prozess der zunehmenden Integration zugleich bzw. damit ein-

hergehend (weiter) Menschen, die irgendwie »außen« stehen. Zweite Annahme ist,

dass sie von allen gesellschaftlichen Gruppen eine Veränderung am dringendsten

brauchen. Drittens bilden sie bereits durch ihre Stellung eine Opposition, die das

System quasi demaskiert, auch wenn ihnen das viertens nicht (immer) bewusst ist.

Damit unternimmt Marcuse aus seiner praxisorientierten Perspektive einen Blick

auf die Anderen, den beispielsweise Adorno stets vermied (siehe Methodologie).

Alle vier Punkte werden in diesem Kapitel konkret am Beispiel Refugees und ihrer

Organisierung diskutiert. Zuvor bedarf es jedoch auf Grundlage der skizzierten fe-

ministischen und post- sowie dekolonialen Zugänge einer kritischen Einordnung

einer Soziologie, die sich mit den Anderen, den Marginalisierten oder bei Marcuse

eben den »Randgruppen« beschäftigt.

Kritik der Randgruppensoziologie

In obigem Zitat spricht Marcuse von anderen Farben und »Rassen« sowie Arbeitslo-

sen und Arbeitsunfähigen.Marcuse selbst verwendet den Begriff »Randgruppe« an

sehr wenigen Stellen – auch in diesem Zitat fällt er nicht – und fasst darunter ca.

ab 1967 explizit nicht nur sozioökonomisch schwache Gruppen, sondern auch privi-

legierte Studierende, die Zeit zum Denken haben. Randgruppen sind bei Marcuse

diejenigen Gruppen, die das Potenzial haben, die Eindimensionalität auf verschie-

denen Ebenen zu durchbrechen14. Eine weitere Unklarheit in der Diskussion liegt

in demÜbersetzungsprozess.Wenn im englischen Original von »marginal groups«

oder anderen Ausdrücken mit »marginal« die Rede ist, wurde das je nach Kontext

unterschiedlich übersetzt, teils als Randgruppe, teils als Marginalisierte, teils mit

ganz anderen sich aus dem jeweiligen Satzkontext ergebenden Ausdrücken. Ent-

sprechend wird sich nach einem kurzen Einschub zur speziellen deutschen »Rand-

14 Roland Roth etwa liest in seinem mit Rebellische Subjektivität betitelten Buch über Marcu-

se und die neuen Protestbewegungen dessen »außen« vor allem als Bewusstseinsposition:

»›Außen‹ bezieht sich damit nichtmehr in erster Linie auf die soziale Stellung im sozialen Ge-

füge der spätkapitalistischen Gesellschaft […] bzw. innerhalb derWeltökonomie und -politik

[…] sondern auf eine Ebene des Selbstverständnisses und derMotive von Akteuren (Ziele und

Bedürfnisse), die gesellschaftsstrukturell nicht vorabbestimmbar sind. Alle können Subjekte

der Veränderung werden; auch gesellschaftliche ›Randgruppen‹ sind dies nur in demMaße,

wie sie diese Radikalität in ihrem kollektiven Selbstverständnis und ihrer Bedürfnisartikula-

tion praktisch einholen« (Roth 1985: 196).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 167

gruppenstrategie« die folgende Diskussion vor allem um das soziologische Theo-

rem der »Marginalität« mit einzelnen Bezügen zum Begriff »Randgruppe« drehen.

Mit starkem Bezug auf das obige Zitat wurde im Kontext der Studierenden-

bewegung eine sogenannte »Randgruppenstrategie« begründet, die sich von den

Studierenden ausgehend an weniger Privilegierte richtete. Laut Susanne Karstedt

wurde mit Bezug auf Marcuse zum einen »zu praktischer Tätigkeit aufgerufen,

da das Leben der Randgruppenangehörigen ›am unmittelbarsten und realsten der

Abschaffung unerträglicher Verhältnisse und Institutionen‹ bedarf« (Karstedt 1975:

171), zum anderen

»wird ›das Substrat der Geächteten und Außenseiter‹ darüber hinaus auch als An-

satzpunkt für langfristige politische Strategien der Veränderung gesehen […]. Stu-

dentische Tätigkeit imRandgruppenbereich verstand sich daher alsDoppelstrate-

gie in demSinne, daßSozialarbeit vor allemalsMittel zumZweckder (politischen)

Selbstorganisation der Randgruppenangehörigen dienen sollte« (ebd.).

In der speziellen deutschen Rezeption wurden unter Randgruppen vor allem sozial

Marginalisierte gefasst und ein Fokus auf Heimkinder gelegt, in deren fehlender

Anpassung an die Gesellschaft eine potenzielle revolutionäre Subjektivität stecke.

Damit kann Marcuses Randgruppenverständnis von einer defizitorientierten So-

ziologie und Sozialpädagogik abgegrenzt werden, ist jedoch ebenfalls in ihrer im-

pliziten Herstellung und Reproduktion der Anderen nicht unproblematisch – im

Sprechen über die Anderen bleibt der unexplizierte weiße Arbeiter als Norm ge-

setzt.

Karstedt problematisiert im Kontext der 1960er/70er Jahre die Randgruppe15

ebenfalls in Bezug auf begriffliche Ungenauigkeit und geht dann auf die fehlende

gesellschaftliche Kontextualisierung im Sprechen über Marginalisierte/Randgrup-

pen ein (ebd.: 170). In der Forschung sei nicht oder viel zu spät nach gesellschaft-

lichen Macht- und Konfliktstrukturen und nach der Konstruktion der Mehrheit

gefragt worden. Für den US-amerikanischen Kontext gelte, dass zwar systemi-

scher gedacht worden, aber dennoch letztlich die Integration der Minderheit in

die Mehrheit nicht in Frage gestellt worden sei (ebd.: 175-176). Damit wirft sie die

auch in postkolonialerTheorie aufgemachte Kritik ein: Wer ist eigentlich die Mehr-

heit? Wofür braucht es die Konstruktion der Anderen?

In vorherrschender Soziologie wird das Marginale bzw. werden die Margina-

lisierten stets als eine Sonderposition, als die »Anderen« analysiert. Der auf die

15 In einemWörterbuch der Soziologie (Endruweit und Trommsdorff 2002: 32) findet sich eine

Definition von Randgruppe als »eine Kategorie von Menschen, die sich in unterprivilegierter

Lebenslage befindet und zu der dieMajorität der Bevölkerung eine hohe soziale Distanz (ho-

he Stigmatisierungs-, Diskriminierungs- undAbsetzungsbereitschaft) einnimmt« (Vaskovics

2002: 339).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Widerständiges Wissen

Soziologen Robert E. Park und im Anschluss Everett Stonequist zurückgehende

Ausdruck »marginal man« für eine Person, die im Übergang zwischen zwei Kul-

turen steht und in seiner Hybridität gesellschaftsveränderndes Potenzial hat (vgl.

Christmann 2007: 92-94), begründet eine ausgedehnte Forschung um Marginali-

tät in der Soziologie. Die Untersuchungen Parks und Stonequists beziehen sich

in erster Linie auf jüdische Einwanderer in den USA zu Beginn des 20. Jahrhun-

derts und konstatieren eine psychotische und neurotische Persönlichkeitsstruktur,

die sich aus der marginalen Situation zwischen zwei Kulturen ergebe. Ein frü-

her Kritiker dieses Ansatzes ist beispielsweise Rabbi David Golovensky (1952), der

zum einen diese Annahmen mit soziologischen Statistiken zu widerlegen suchte,

und zum anderen die gesamte US-amerikanische Gesellschaft als mit und in Wi-

dersprüchen charakterisiert und als neurotisch und psychotisch beschreibt – also

das, was Park/Stonequist den Juden zuschrieben, sozialpsychologisch denkt. Hier

findet sich eine Nähe zur Kritischen Theorie, beispielsweise zu dem oben zitier-

ten Aufsatz Marcuses »Aggressivität in der gegenwärtigen Industriegesellschaft«.

Auch eine Parallele in der Kritik des Toleranz-Diskurses sowie des Paternalismus

zeigt sich, wenn Golovensky schreibt:

»Marginality is to the theory of cultural pluralism what ›tolerance‹ is to the notion

of brotherhood. Just as tolerance suggests condescension which is a negation of

genuine brotherhood, so too, marginality conveys overtones of a patronizing atti-

tude which is quite different from the concept of complete equality which is cul-

tural pluralism.« (Ebd.: 337)

Andererseits offenbart sich in dem Zitat eine für den US-amerikanischen Kontext

typisch liberale Haltung, da kultureller Pluralismus ohne eine prinzipielle Gesell-

schaftskritik als »Lösung« erscheint. Die Problematik, dass der Fokus auf die Per-

sönlichkeitsentwicklung in bestimmten Gruppen und nicht auf gesellschaftliche

Strukturen gelegt wurde, dieMarginalität schaffen bzw. brauchen,wurde auch von

anderen Soziolog*innen hervorgehoben. Beispielsweise legtH.F.Dickie-Clark kon-

trapunktuell den Fokus auf »marginal situations« um sich gegen eine Disziplinver-

schiebung von Soziologie zu Psychologie innerhalb der Soziologie zu positionieren

(Dickie-Clark 1966). Marginalität kann aus dieser Perspektive als auferlegte soziale

und strukturelle Schranke betrachtet werden, die denMarginalisierten bestimmte,

eingeschränkte Positionen zuweist, die diese zu erfüllen haben: »Powerful groups

using an array of legal, social, economic, and political measures push less power-

ful groups to the edges of the society and generally attempt to utilize them in the

labor market, but in other ways render them invisible«16. Marginalität ist somit als

16 Zitiert aus dem Beitrag »Marginality« auf http://sociology.iresearchnet.com/ [18.04.2019], zu

finden unter »Sociology of Race«. Auf die These der »Nutzbarmachung« für den Arbeitsmarkt

gehe ich in Bezug auf Geflüchtete weiter unten ein.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/
http://sociology.iresearchnet.com/


5. »The System never accepts us. Never.« 169

gesellschaftlich konstitutiv und nicht als ein Zwischenstadium in der Biografie be-

stimmter Menschen oder Gruppen zu betrachten. Marginalisierte sollten nicht als

von außen dazukommend gedacht werden, sondern als konstitutive Subjekte, die

mithilfe von rassistischen, kolonialen, sexistischen und anderen Ideologien und

auch vermittelt über das Recht als genuin Andere konstruiert werden.

Heute ist, wie in der Methodologie deutlich wurde, die wissenschaftliche Aus-

einandersetzung mit den kulturell oder geschlechtlich Anderen ein verbreitetes

Themenfeld. Dabei findet auch das direkte und erkämpfte Sprechen der Anderen

im hegemonialen Kontext in einem bestimmten, begrenzten Raum statt, der je-

derzeit wieder geschlossen werden kann und mit einer Anerkennung der zugewie-

senen Position, also einer Positivierung der Negation einhergeht und somit selbst

nicht vor einer für das negative Ganze stabilisierenden Funktion gefeit ist, wie bei-

spielsweise Trinh Minh-ha aus Perspektive feministischer Women of Color analy-

siert (vgl. Minh-ha 1991: 187). Eine Vereinnahmung, die auch innerhalb emanzipa-

torischer Bewegungen stattfindet, wie beispielsweise Schwarze Feminist*innen an

der weißen, mittelständischen Frauenbewegung kritisieren (hooks 1990: 84). Das

Sprechen über die Anderen, das am Marginalitätsdiskurs zu kritisieren ist, wird

nicht durchbrochen, wenn Schwarze Frauen und WoC nur in einem bestimmten,

von weißen Frauen/Aktivist*innen zugesprochenen Rahmen und nur durch die he-

gemonialen etwa im akademischen oder künstlerischen Kontext anerkanntenWei-

sen sprechen dürfen. Laut hooks könne dies durch eine Offenheit für nicht-hege-

moniale Epistemologien vermieden werden (hooks 2000: 137-138). Im Kontext der

Refugee-Bewegung lässt sich das beispielhaft erneut anhand der vielen Kunst- und

akademischen Projekte verdeutlichen, in denen Refugees ihre kritischen Stimmen

äußern dürfen, die aber strukturell weiter in der Hand der zumeist weißen deut-

schen Aktivist*innen bleiben und die somit oftmals durch ihre Kontakte und Aus-

wahl ihr Bild von Refugees (sei es als Opfer, sei es als Held*innen) reproduzieren

sowie auf zahlreichen Ebenen profitieren.

Anschließend an diese Vorüberlegungen möchte ich, nachdem die Perspektive

Marcuses als Teil einer Soziologie der Marginalität in ihrem Blick auf die Anderen

begrifflich hinterfragt wurde, genauer auf die im sogenannten Randgruppen-Zitat

enthaltenen Thesen Marcuses und ihre Diskussion mit Bezug auf die Position von

Refugees und im Kontext der Refugee-Bewegung eingehen. Dafür komme ich auf

das zentrale Zitat Marcuses zurück: Die zweite Annahme, dass die Marginalisier-

ten »am unmittelbarsten und realsten der Abschaffung unerträglicher Verhältnisse

und Institutionen« bedürfen, steht in dieser positionierten Arbeit außer Diskussi-

on. Lager, Abschiebeknäste, Polizeigewalt gegen Geflüchtete und vieles mehr sind

Beleg genug, dass in Deutschland Geflüchtetemit zu den Gruppen gehören, die am

unmittelbarsten von einer systemischen Gewalt betroffen sind, die beendet werden

muss. Kontroverser und spannender wird die Diskussion jedoch über die Fragen

nach der Perspektive auf Marginalität, nach der strukturellen Position Geflüchte-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Widerständiges Wissen

ter, und nach einer daraus folgenden möglichen Opposition bzw. zunächst eines

Bewusstseins über gesellschaftliche Strukturen.

Die Gesellschaftskritik der Non-Citizens

Wie fassenmeine Gesprächspartner*innen selbst die gesellschaftliche Position von

Geflüchteten? Die Aufgabe einer Analyse der »Position Asylsuchender und ihre

Kämpfe in modernen Gesellschaften« (Refugee Struggle for Freedom 2013)17 nah-

men sich einige Aktivist*innen von RSfF, zu denen damals Dosthossein gehörte,

vor. Anfang März 2013 führten RSfF in München auf dem Refugee Struggle Congress

den BegriffNon-Citizens ein, stellten ihre Analyse zur Debatte und fordern bis heute

dezidiert eine Auseinandersetzung damit innerhalb der Bewegung und der deut-

schen Linken ein. In der Analyse von RSfF erscheint eine Verbindung zu Kritischer

Theorie, die kein expliziter Bezugspunkt der Gruppe ist, naheliegend. Demmöchte

ich hier nachkommen und daher die folgende Diskussion auf die Veröffentlichun-

gen von RSfF zum Begriff Non-Citizens sowie die Gespräche mit und Beiträge von

Dosthossein und Nasimi stützen.

Mit dem Begriff Non-Citizens sollte deutlich gemacht werden, dass Nichtbür-

ger*innen von Grundrechten wie dem Recht auf Zugang zum Arbeitsmarkt, dem

Recht auf freie Wohnortswahl oder dem Recht zu bleiben ausgeschlossen sind, wo-

hingegen Citizens, zu denen sie auch anerkannte Geflüchtete mit dauerhaftem Auf-

enthaltsstatus zählen, in den Genuss all dieser Grundrechte kommen. Die von den

schon seit vielen Jahren aktiven Gruppen The VOICE und der Karawane verwen-

dete Selbstbezeichnung als »Refugees« oder »Immigranten« sei ein zu schwacher

und ungenauer Begriff, da er die gesellschaftliche Position vollkommen außer Acht

lasse, erklärt Ashkan Khorasani in einem Interview mit der linken Wochenzeitung

Jungle World: »Zentral für die Situation der Non-Citizens ist in einer bürgerlichen

Gesellschaft aber ihr Ausschluss aus dem Produktions-, Verteilungs- und Repro-

duktionssystem – und nicht unbedingt, Opfer von Rassismus zu sein« (Khorasani

in: Loschert 2013), so Khorasani weiter.

Zwar ist die letztgenannte Kritik einer Fokussierung auf Rassismus durch

Refugee-Aktivist*innen nicht neu18, doch ihr Zugang, über eine sehr theoretisch-

17 Der Text war lange auf einer Homepage der Gruppe »Refugee Struggle for Freedom« online

verfügbar, inzwischen funktioniert die Seite nichtmehr. ZunächstwarOmidMoradian als Au-

tor angegeben, Dosthossein aber beispielsweise bezieht sich auf den Text als »unseren«, da

er aus kollektiven Diskussionen entstand. Ich schreibe daher von Refugee Struggle for Freedom

als Autor*innenkollektiv.

18 The VOICE beispielsweise thematisieren die Fokussierung von Debatten der deutschen an-

tirassistischen Linken auf Hautfarbe und Rassismus (den es natürlich auch in der radikalen

Linken gibt) bereits seit Jahren, zum Beispiel erst im Jahr zuvor im Nachgang des No Border

Camps in Köln. Bei dem Camp kam es zu Auseinandersetzungen um das Konzept der Critical

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 171

analytische Diskussion Kritik anzubringen, ist es meines Erachtens in dieser

Form. Auch der explizite Bezug auf andere Theoretiker*innen und Bewegungen

wird hergestellt, wie Dosthossein im Gespräch ausführt: »before us, different

movements and different […] political theoreticians used that term, for example

[…] Hannah Arendt, […] the Black Power Movement in the US […]. I think we [are]

just the new generation« (I.DN 1.45-48). Ihre Intervention in den frühen 2010er

Jahren erfolgte passend in einem Zeitrahmen, in dem sich Migrationsforschung

immer mehr auf Citizenship-Theorie verschiebt.

Kritische soziologische, politikwissenschaftliche und philosophische Debatten

um Citizenship (bspw. Turner 1993; Nyers und Rygiel 2014a) und Non-Citizenship

(bspw. Johnson 2014; Tonkiss und Bloom 2016) bzw. Denizenship (vgl. zum Über-

blick Benton) sind ebenso breit vorhanden wie aktivistische Praxen, die mit der

Konstituierung von Citizenship von Anfang an seine Ausschlüsse angriffen (Köster-

Eiserfunke et al. 2014: 178) und mit Engin Isin als Acts of Citizenship theoretisiert

werden können (Isin 2008). Paul Nyers und Kim Riegel verweisen zudem auf die

von zahlreichen Autor*innen aufgezeigte Bedeutungmigrantischen Aktivismus für

ein wirkliches Verständnis der ontologisierenden Kategorie Citizenship (Nyers und

Rygiel 2014b: 9). Anna Amelina und Helma Lutz beschreiben in Gender and Migra-

tion. Transnational and intersectional prospects (Amelina und Lutz 2019) die Simul-

tanität einerseits der Erosion nationalstaatlicher Citizenship-Konzeptionen und

des Entstehens »of new border-crossing and/or transnational forms of citizensip«

(Amelina und Lutz 2019: 101) aus einem aktivstischen Kontext. Encarnación Gutiér-

rez Rodríguez schließt ihre Arbeit zu intellektuellen Migrantinnen mit der For-

derung nach einer antirassistischen und feministischen Staatsbürgerinnenschaft

ohne die Ambivalenz des Konzeptes auszublenden (Gutiérrez Rodríguez 1999: 262).

Die Diskussion eines »praxistheoretischen Citizenship-Verständnisses« imKontext

der Refugee-Proteste in Deutschland nimmt Daniel Niebauer in seiner Masterar-

beit vor (Niebauer 2015). Dabei arbeitet er zwei modifizierte Formen von Acts of

Citizenship, Acts against Citizenship und Acts towards Citizenship heraus, um der »Viel-

schichtigkeit der aktivistischen Bürger_innenschaftspolitik im gesellschaftlichen

Kräfteverhältnis von Citizenship begrifflich feinsinniger Ausdruck zu verleihen«

(Niebauer 2015: 65). Mit seinem Ergebnis, Citizenship als Teil der Konstitution

herrschender Verhältnisse herauszuarbeiten, ist er meines Erachtens jedoch erst

Whiteness, nachdem eine Gruppe von PoC undUnterstützer*innenmehreren Teilnehmenden

Sprechverbote erteilte. Osa und andere kritisierten, dass sie damit das gesamte Camp auto-

ritär dominiert hätten. Die Kritik zielte daher weniger auf theoretische Einwände gegenüber

der Rassismuskritik, sondern vielmehr auf die Behinderung von Refugee-solidarischer Praxis

durch eine Zentrierung von Sprechakten und Repräsentation. Siehe: https://jungle.world/art

ikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten [23.10.2018].

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten
https://jungle.world/artikel/2012/30/weiss-sein-schnauze-halten


172 Widerständiges Wissen

am Ausgangspunkt materialistischer Analysen. Des Weiteren sei für einen Über-

blick auf den Artikel »Citizenship zwischen nationalem Status und aktivistischer

Praxis – Eine Einführung« von Anna Köster-Eiserfunke, Clemens Reihhold und

Helge Schwiertz im Sammelband Grenzregime II verwiesen (Köster-Eiserfunke et

al. 2014).

An dieser Stelle wird auf eine genauere Einführung in Citizenship-Diskussionen

und aktivistische Praxis verzichtet, um auf die von RSfF für die konkrete Situation

Asylsuchender in Deutschland herausgearbeiteten Aspekte zu fokussieren: Staats-

bürgerschaft als Regulation von Arbeitsmarktzugängen sowie die Frage danach,

welche Rolle Rassismuskritik in einer materialistischen Analyse spielt. In Bezug

auf Geflüchtete verläuft die Grenzziehung laut den Aktivist*innen in erster Linie

anhand des Kriteriums der Staatsbürger*innenschaft, was ihre Position von der

anderer Arbeiter*innen unterscheide:

»All ihre Bemühungen um Anerkennung werden sowohl von der Gesellschaft als

auch von der Regierung kontinuierlich abgelehnt und unterdrückt. Vielleicht kann

ein Beispiel diesen Unterschied verdeutlichen: Trotz des organisierten Teils der

Arbeiter_innen-Kämpfe zur Verbesserung der Arbeitsbedingungen und Erhöhung

von Löhnen, d.h. der Preis, zu dem ihre Arbeit verkauft wird,müssen ›nicht-staats-

bürgerliche‹ Asylsuchende danach streben, eine Arbeitserlaubnis zu erhalten, ei-

ne Erlaubnis, die ihnen überhaupt erst gestattet, ihre Arbeit zu verkaufen.« (Re-

fugee Struggle for Freedom 2013)

Anders als andere Arbeiter*innen müssen Non-Citizens überhaupt erst darum

kämpfen, ihre Arbeitskraft am Markt anbieten zu dürfen. Der Weltsystemana-

lytiker Immanuel Wallerstein sieht in Staatsbürgerschaft einen Mechanismus

zur Unterteilung von Zugängen – vor allem zu politischen Entscheidungsprozes-

sen und der Aufteilung des Mehrwerts (vgl. Wallerstein 2008: 29). Funktioniert

der Ausschluss, vereinfacht, durch globale Ungleichheitsverhältnisse innerhalb

neokolonialer Strukturen, dienen Staatsbürger*innenschaft und die repressive

Asylgesetzgebung, wenn die Menschen aus dem globalen Süden in die Macht-

zentren kommen, also dazu, zu kontrollieren, wer überhaupt arbeiten oder auf

anderen Ebenen teilhaben darf.

In der Analyse von RSfF sind starke Parallelen zu der Form- und Fetischkri-

tik des Ideologiekritikers Joachim Bruhn zu erkennen. In der 1997 als Anmerkung

zum Asylbewerberleistungsgesetz veröffentlichten Polemik »Der Mensch als Ding«

argumentiert dieser, das unmenschliche Asylbewerberleistungsgesetz an sich sei

nicht als rassistisch zu bezeichnen, denn die Tendenz der Reduktion des Men-

schen aufs Ding sei Normalzustand unter kapitaler Funktionalisierung. Im Aus-

nahmezustand führe dies zu Faschismus, also einer Verdinglichung von noch weit

mehr Teilen der Bevölkerung, im »Normalzustand« zu Lohndrückerei bei Subjek-

ten und Objektivierung aller nicht als Arbeitskraft benötigten. Flüchtlinge würden

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 173

»gar nicht als Arbeitskraft oder als Subjekte anerkannt, sondern als nur eventuel-

le Arbeitskraft zwischengelagert« (Bruhn 2001: 104), an ihnen »wird vollzogen, was

der Arbeitskraft,was ihremSubjekt schlechthin droht« (ebd.). Rassistisch sei dieses

spezielle Gesetz allerdings in der Hinsicht, dass die Gesetzesform an sich rassis-

tisch sei, da »es sich unter der Form des Rechtsstaates notwendig national aus-

spricht und also ein genaues Kriterium der Unterscheidung und Selektion kennt«

(ebd.: 104f.).19 Bei anti-migrantischer Gesetzgebung müssen entsprechend nicht

nur Rassismus, sondern die fetischisierte Rechts- und Staatsform selbst kritisiert

werden. Fabian Georgi bemerkt dazu: »Migrationskontrollen besitzen eine tiefe

Hegemonie. Sie sind Teil des Staatsfetischs. Wie der Staat insgesamt erscheinen

sie dem Alltagsbewusstsein als selbstverständliche und unhintergehbare Voraus-

setzung individueller Existenz« (Georgi 2012: 74). RSfF begründen die gewählte

Selbstbezeichnung als Non-Citizen genau aus diesem verobjektivierten Status, in

dem sie nicht einmal ihre Arbeitskraft verkaufen dürften.

Allerdings ist die von Bruhn (nicht von Georgi) vollzogene Reduktion des Ras-

sismus zum reinen Beiprodukt bzw. als Konstitutionsbedingung von Staat, Na-

tion und Kapital problematisch und wird bei RSfF viel differenzierter betrachtet.

Auch bei ihnen ist Rassismus als Teil bzw. Produkt sozialer Unterdrückung zu den-

ken, allerdings erkennen sie auch die Eigenständigkeit desWirkens von Rassismus

an. Dass Othering nicht nur über Staatsbürger*innenschaft funktioniert und nicht

rein ökonomistisch erklärt werden kann, ist Dosthossein und Nasimi klar. So spre-

chen sie von Überschneidungen zwischen Diskriminierung gegenüber als »Nicht-

von-Hier«Markierten, die auch Staasbürger*innen sein können, undNon-Citizens

(Dosthossein und Nasimi 2020: 251). Rassismus ist also ein relevantes Thema, für

RSfF jedoch nach dem Text von 2013 nicht das zu priorisierende Kampffeld. Ras-

sismus,Weißsein in Deutschland, und neokoloniale Herrschaftsstrukturen fließen

auch bereits in der Analyse im Statement von 2013 mit ein:

»›Weiße Vorherrschaft‹ als kulturelles Phänomen ist eng verwandt mit politi-

schem ›Eurozentrismus‹. In der offenbaren Annahme der historischen kulturellen

europäischen Herrschaft werden die Vorteile und Rechte von Europäer_innen

zur Priorität in der Beziehung mit anderen Ländern, was uns die Grundlage für

den kontinuierlichen Einfluss von (Post-)Kolonialismus aufzeigt. Dies ist das

Prozedere, das wir in den Kommunikationsweisen und Beziehungen westlicher

Metropolen mit anderen ›Nationen‹ sehen können. […Die] Unterscheidung

19 Albert Scherr argumentiert ebenfalls für eine präzisere Unterscheidung von Ungleich-

heitsideologien und ihrer Kritik, auch verschiedener Rassismen. In Bezug auf Nicht-

Staatsbürgerschaft schlussfolgert er: »Rassismuskritik undNationalismuskritik folgen damit

systematisch zu unterscheidenden Kritikmodellen. Auch aus diesem Grund ist ein allzu weit

gefasster Rassismusbegriff, der diskriminierendeUnterscheidungen von Staatsbürger/innen

und Nicht-Staatsbürger/innen einschließt, wenig hilfreich« (Scherr 2017: 247).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Widerständiges Wissen

zwischen jenen, die als ›Ausländer_innen‹ betrachtet werden, und den ›Einheimi-

schen‹ [enthüllt sich] insbesondere in schwierigen Zeiten wie der ökonomischen

Krise.« (Refugee Struggle for Freedom 2013)

Die von RSfF in der Refugee-Bewegung angebrachte Kritik an einer Fokussierung

auf Rassismus sollte vor allem als eine Kritik zu einseitiger Analyse und Strategie

gelesen werden undmuss zudem in ihrem konkreten Kontext vorherrschender De-

batten auch der deutschen antirassistischen Linken gesehen werden (vgl. Kapitel

7). RSfF gelingt es, die Kritik der Asylgesetzgebung in ihre differenzierte Analy-

se einer materialistischen Staatskritik aus postkolonialer Perspektive einzubetten

und somit Rassismus weder als einziges Problem zu hypostasieren, noch als rei-

nes Beiprodukt von Staat und Kapital zu reduzieren. Der materialistische, system-

und strukturorientierte Blick bei gleichzeitiger Sensibilität für die feinen Prozesse

der Rassifizierung gleicht, ohne expliziten Bezug, der dekolonialen Perspektive der

Kolonialität der Macht, die Gutiérrez Rodríguez ebenfalls auf das Migrations- und

Asylregime Europas überträgt:

»[T]he migration-asylum nexus […is characterized] also in that the categorization

of refugees into different statuses attached to the process of application and

recognition of asylum produces a hierarchical order, a nomenclature drawing

on an imaginary reminiscent of Orientalist and racialized practices of European

colonialism and imperialism. As such, asylum policies are coupled to the logic

of racialization inherent to Quijano’s coloniality of power and represent a con-

temporary expression of the coloniality of migration.« (Gutiérrez Rodríguez 2018:

204)

Zurückkommend zu Marcuse, möchte ich auf eine weitere Stärke in Dosthosseins

und Nasimis Theoriebildung verweisen. Marcuse schrieb in VüdB dass »die Mehr-

heit der schwarzen Bevölkerung […] keine entscheidende Position im Produkti-

onsprozeß inne« (Marcuse 1969d: 289) habe. In Bezug auf Schwarze in den USA

funktioniert der Ausschluss nicht über Staatsbürger*innschaft, aber ebenfalls über

postkoloniale und vor allem post-Sklavensystem-Strukturen. Auch wenn klar ge-

worden sein sollte, dass Marcuse einen sensiblen Zugang für, wie er es nennt, neo-

koloniale Ausbeutungsstrukturen in den USA hat, ist eine solch pauschale Aussage

problematisch, da sie ein Innen und Außen, Zentral und Marginal übernimmt,

die von ihm nicht genügend diskutiert wurde. Dosthossein und Nasimi hingegen

verwenden zwar ebenfalls den Begriff marginal, allerdings geht es ihnen gerade

darum, die Konstruktion als marginal im Sinne von gesellschaftlich irrelevant als

eine Ideologie zu entlarven und die eigentliche Position von Asylsuchenden zu er-

kunden:

»Offenbar ist der gängige Ansatz des Systems zum Konzept Asylsuchender, sie zu

marginalisieren (an den Rand zu drängen) und die Realität ihrer Situation in den

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 175

Mainstream-Medien zu verzerren. Dieses Herangehen führt zu einem Mangel an

Informationen undBewusstsein bezüglich der Situation vonAsylsuchenden in der

Öffentlichkeit. Doch ist, und das ist wichtiger, die Position Asylsuchender selbst in

ihrer Beschaffenheit unbekannt und verkannt.« (Dosthossein und Nasimi 2020:

248)

Ideologisch als »überflüssige Bevölkerung« (vgl. El-Tayeb 2015: 99) imaginiert und

durch Othering in ihrer marginalisierten Position legitimiert, spielen sie doch öko-

nomisch und ideologisch eine wichtige Rolle in der Aufrechterhaltung von Herr-

schaft. Zunächst erfüllten und erfüllen beide Gruppen für den Produktionsprozess

allein schon die Funktion, die anderen Arbeiter*innen in Angst und von Kämpfen

abzuhalten – denn mit ihnen gibt es immer noch Menschen, die für noch weni-

ger Lohn arbeiten (würden). Für Geflüchtete gelten Sondergesetze, die ebenfalls

der Funktion der Kriminalisierung und Pathologisierung ihres Verhaltens dienen.

So schreiben Birgit Mennel und Monika Mokre im Vorwort zum Band Das große

Gefängnis, viele »Migrationsgesetze konstruieren spezifische Formen von Delin-

quenz, indem sie Verstöße gegen diese, wie etwa unerlaubte Einreise und uner-

laubten Aufenthalt, notwendig machen, um das eigene Lebenskonzept zu verfol-

gen« (Mennel und Mokre 2015: 20).

Das in einer Kritik an Gefängnis und Strafe als less eligibility20 bezeichnete

Prinzip der Bereitschaft zu jeglicher Form von Arbeit und Konformität durch eine

ständige Strafandrohung (Giorgi 2015)21, kann für Non-Citizens übertragen und

20 Alessandro de Giorgi zeigt die less eligibility im gleichen Band anhand eindrücklicher Zah-

len zur »Inhaftierungsrate Fremder« in zahlreichen EU-Staaten auf (Giorgi 2015: 174). Eine

Ähnlichkeit, wenn auch andere rechtliche Grundlage, besteht zu Schwarzen und PoC in den

USA, deren Verhalten als Reaktion auf bzw. Umgangmit Armut unter die Kategorie »Verbre-

chen« subsumiertwird,wodurchdie eigentlichenProblemeunsichtbar gemachtwerden (vgl.

Davis und Gordon 2015: 226-227). Wie Keeanga-Yamahtta Taylor anführt, unterliegen durch

anWohngegenden angepasste Strafsätze und durch rassistische Polizist*innen (Taylor 2017:

152-156) nicht-weiße US-Amerikaner*innenmit Staatsbürgerschaft ebenfalls faktisch einem

anderen Rechtssystem.

21 Gerade amBeispiel des Gefängnis-Industrie-Komplexes lässt sich leicht aufzeigen, dassMar-

cuses Aussage auf die Relevanz von Rassifizierten für die Produktion in denUSA aktuell nicht

zutrifft. Vielmehr kann dies als ein weiterer Mechanismus der Subventionierung der Privat-

wirtschaft durchdenStaat gesehenwerden (vgl. Davis undGordon 2015: 230-231). Auch inder

EU werden Gefängnisse immer mehr zu (privatisierten) Arbeitsstätten umfunktioniert. Vgl.

bspw. Peter Nowak: »Gefängnisse als Sonderwirtschaftszonen« (Nowak 2018). Erschreckend

ist in diesem Kontext auch die Anfang 2018 bekannt gewordene Plan von Dänemarks rechter

Regierung Strafzonen in Problemvierteln einzuführen, in denen Vergehen »doppelt so hart

bestraft werden wie in normalen Gegenden«, wie André Anwar (2018) berichtet, was sehr an

die unglaublich hohen Strafen für minimale Grenzübertritte in einigen US-amerikanischen

(vor allem PoC-geprägten) Gemeinden erinnert (Taylor 2017: 152).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Widerständiges Wissen

noch um deportability (Genova 2002) ergänzt werden: Bei Non-Citizens droht au-

ßer Gefängnis stets Abschiebung als erhöhter Druck, wenn sie nicht jede noch so

erniedrigende Chance auf Integration in das neoliberale Arbeitsregime nutzen. »It

is deportability, and not deportation per se, that has historically rendered undocu-

mented migrant labor a distinctly disposable commodity« (ebd.: 438), schreibt Ni-

cholas de Genova. Auch dokumentierte Migrant*innen ohne Arbeitserlaubnis sind

ebenso wie undokumentierte auf irreguläre Arbeitsformen verwiesen.

Ulu führt in seinem Kommentar zur Position Geflüchteter viele dieser Stränge

zusammen und verweist direkt auf Marcuse, der über eine vorgebliche Verdrän-

gung der Klassen- durch Rassenkonflikte schrieb22 und spricht Geflüchteten als

Rassifizierten und Marginalisierten eine ähnliche Rolle zu wie etwa Kurd*innen in

der Türkei oder Schwarzen in den USA:

»Die heutigen Auseinandersetzungen meinte […] Marcuse sind nicht mehr so viel

entlang von Klassensträngen sondern aufgrund […] von Rassismus, aufgrund von

sogenannten Ethnien. In Amerika gibt es heute dreiMillionenMenschen imKnast

und davon sind die Mehrheit Schwarze23 und in der Türkei sind es halt zu 90 Pro-

zent Kurd*innen. Die Position der Geflüchteten ist natürlich ähnlich. Sie können

nicht in die Gesellschaft rein. Sie sind draußen. Gesetze, Polizei, Parlament, Tradi-

tionen – das sind alles Druckmittel. Hier geben sie vielleicht Geflüchteten keine

Elektroschocks, aber permanent werden sie marginalisiert. Das kommt aufgrund

des repressiven Systems hier, wie bei den Schwarzen in Amerika, es gibt ›ne Ähn-

lichkeit.« (I.UÜ 7.41-8.3)

Anhand der globalen Vergleiche und Beispiele kann mit Ulu erneut auf die Uni-

versalität der Marginalisierung verwiesen werden – jeder Staat, jede Herrschafts-

struktur produziert Menschen, die als außenstehend gesetzt werden und braucht

22 »Der Rassenkonflikt trennt noch die Ghettos von den Verbündeten da draußen. Zwar ist der

weißeMann schuldig, aber es gibt auchweiße Rebellen und Radikale. Tatsache ist jedenfalls,

daß der monopolistische Imperialismus die Rassen-These bestätigt; immer mehr nicht-wei-

ße Bevölkerungsgruppen unterwirft er der brutalen Macht seiner Bomben, Gifte und Wäh-

rungen und macht so selbst die ausgebeutete weiße Bevölkerung in den Metropolen zum

Partner und Nutznießer eines weltweiten Verbrechens. Klassenkonflikte werden durch Ras-

senkonflikte verdrängt oder ausgelöscht; Rassenschranken werden zur ökonomischen und

politischen Realität – eine Entwicklung, die in der Dynamik des späten Imperialismus und

seinemRingenumneueMethoden innerer und äußerer Kolonisation ihrenGrundhat.« (Mar-

cuse 1969d: 289)

23 Zwar sind nicht die Mehrheit der Gefängnisinsassen in den USA Schwarze (circa 37 %),

doch prozentual im Verhältnis zu ihrem Anteil an der Gesamtbevölkerung (circa 13 %)

sind sie diejenige rassifizierte Gruppe mit den meisten Angehörigen im Gefängnis. Vgl.

bspw. https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2014-08/usa-rassismus-brown/seite-

2 [21.02.2018]. Angela Davis spricht von einem Anteil von 70 % People of Color an der Gefäng-

nispopulation der USA (Davis und Gordon 2015: 225).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 177

sie als Projektion und als Bedrohungskonstruktion für die Integration und Identi-

fikation nach innen. Diese Projektion ist umso stärker, je schwächer die libidinöse

Bindung nach innen ist, wie Bundschuh in Rekurs auf Marcuse zusammenfasst:

»Der Feind ermöglicht die Personifizierung und affektive Kenntlichmachung. Ag-

gressivität nach außen ersetzt die libidinöse Bindung nach innen und festigt die

Gruppe durch die gemeinsame Ablehnung« (Bundschuh 1998: 122). Für Ulu neh-

men in Deutschland Geflüchtete eine solche Funktion ein. Gutiérrez Rodríguez

stellt fest, dass diese Projektion des Geflüchteten als Anderer Deutschlands bzw.

Europas sich durch alle politischen Lager ziehe – determiniert durch humanitäre

oder regulative Diskurse (Gutiérrez Rodríguez 2018: 205).

Die Marxist*innen Dosthossein, Nasimi und Ulu sehen in dem ihnen zugewie-

senen Status keinen Sonder- sondern vielmehr einen Normalzustand, der einer

normalen Stratifizierung in kapitalistischen Gesellschaften entspricht. Margina-

lität wird somit als konstitutiv gedacht und der Begriff kritisch verortet. Ebenso

verweisen sie darauf, dass Rassismus nicht getrennt von herrschenden Formen der

Vergesellschaftung analysiert werden kann, Gesellschaftskritik nicht ohne Rassis-

musanalyse auskommen kann24. Damit sind sie weiter und differenzierter als viele

sehr ökonomistische Staatskritiken einerseits sowie Analysen, die sich auf Rassis-

mus beschränken, andererseits. Die marxistische Analyse trifft mit der eigenen

Erfahrung von Othering zusammen, was insbesondere in Nasimis Statement zu

Integration deutlich wurde. Mit ihrem Ansatz, das selbst erlebte mit Theorie zu-

sammenzubringen und zu versuchen, über diese Analyse eine gemeinsame Subjek-

tivität als Non-Citizens herzustellen, können Dosthossein und Nasimi als die orga-

nischen Intellektuellen par excellence gesehen werden. Inwiefern die Intervention

in der Bewegung angenommen wurde, wird in Kapitel sieben weiter diskutiert.

24 Davor, Rassismus nur als Ideologie der Spaltung zu betrachten und nicht die spezifischen

Ausbeutungsverhältnisse zu analysieren, wie es in den Kämpfen der 1970er Jahre gefehlt ha-

be, warnt Manuela Bojadžijev: »Die verschiedenen Grade von Bürgerschaft, geprägt durch

Einwanderungspolitiken und Ausländergesetze, beeinflussen auch differenzierte Formen

von Ausbeutung. Sie sind korrespondierende Momente einer je bestimmten Klassenzusam-

mensetzung. Auch die rassistische Segregation, ihr Eingeschriebensein in Akkumulations-

prozesse und die rassistische Form der Subjektivierung blieben unbegriffen. Rassismus ge-

riet allein zum funktionalen Instrument der ideologischen Spaltung der Arbeiterklasse, die

Kritik staatlicher Migrationspolitik, der Verweigerung von Bürgerrechten und alltäglicher

Diskriminierungspraxis fehlte weitgehend und verschwamm im Postulat vorausgesetzter

Einheit des internationalen Klassenkampfes oder in der Formel ›Ihr Kampf ist unser Kampf‹«

(Bojadžijev 2009: 137).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Widerständiges Wissen

Das neue Gespenst?

Aus der Integrationsthese sowie der Diskussion der Position Geflüchteter folg-

ten unweigerlich, vor allem in Kommentaren der marxistischen Diskussionspart-

ner*innen, Reflexionen zu revolutionärer Subjektivität – und in ein paar Gesprä-

chen eine Kritik an Marcuse und Kritischer Theorie, die in etwa jener in Kapitel

zwei skizzierten Kritik der 1960er/1970er Jahre entspricht. Entsprechend möchte

ich dem hier noch einmal genauer nachgehen. Wie kommt es immer wieder zu

diesemMissverständnis? Fehlt es bei Marcuse tatsächlich an einer Klassentheorie?

Kann gerade mit Bezug auf Migration als soziale Praxis und Element des Klassen-

kampfes mit Marcuse nicht weitergedacht werden, und müssen neuere Begriffe

und Debatten einbezogen werden?

Die Lesart der »Abschaffung der Arbeiter*innenklasse« durch die KT scheint

sich in der Rezeption unter Teilen der marxistischen Linken international bis heu-

te gehalten zu haben: Sowohl im Gespräch mit Ulu als auch mit Dosthossein zeigt

sich, dass sie bereits mit dieser Kritik an der Frankfurter Schule im Allgemeinen,

aber auch Marcuse im Speziellen, in das Gespräch gekommen sind. So ist Dost-

hosseins Kommentar auf das Integrationszitat zweiteilig: Erstens sei die »white

worker class […] not integrated into the system just because […] of the hegemony of

the discourse. […C]lass fight always continues« (I.DN 16.24-26). Zweitens habe die

Arbeiter*innenklasse immer das Potenzial zum revolutionären Handeln, »they just

need a revolutionary theory, revolutionary party […]« (I.DN 17.26-31). Auchmit dem

Satz Ulus »Ich kritisiere an der Frankfurter Schule […] dass sie behauptet haben,

dass die Arbeiterklasse gestorben sei« (I.UÜ 23.29-31) beginnt ein kleiner Disput

zwischen uns, in dem ich mit Marcuse argumentiere, dass die Arbeiter*innenklas-

se objektiv das Subjekt einer möglichen Revolution bleibt, jedoch subjektiv dazu

derzeit außer Stande ist. Bei beiden Diskussionspartnern sehe ich einen Wider-

spruch in ihren eigenen Aussagen. Dosthossein spricht von Potenzial, nicht von

tatsächlich vorhandenen, bewussten Kräften und trifft an anderer Stelle selbst die

Unterscheidung zwischen objektiv und subjektiv. Und auch Ulu liest Marcuse in-

sofern richtig, »dass die Arbeiterklasse jetzt keine Revolution mehr machen kann«

(I.UÜ 24.49-50, Hervorhebung durch die Autorin), begründet aber nicht, woraus

er die zuvor konstatierte generelle Absage an diese in Kritischer Theorie ableitet.

Ich vermute, dass es sich hier um die Fortsetzung der Rezeption der 1960er/1970er

Jahre handelt.

Um nicht, wie es die Auswahl der Marcuse-Zitate implizieren könnte, die in-

tegrierte Arbeiter*innenklasse und die Kämpfe besonders Bewusster sowie Un-

terdrückter wie Geflüchteter gegenübergestellt zu lassen, gilt es, etwas genau-

er auf die Arbeiter*innenklasse und ihre Kämpfe zu schauen und den Refugee-

Widerstand hierin zu verorten.Dass das keine einfach zu lösende Aufgabe ist, zeigt

sich beispielsweise in Mokres Reflexion:

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 179

»Ich habe dann in dem Buch [Solidarität als Übersetzung] auch gesagt, ich glaube

diese Kämpfe [der Refugees] sind die relevantesten unserer Zeit und für unsere

Gesellschaft. Das heißt für mich aber nicht notwendiger Weise, dass das sozusa-

gen das Subjekt ist, […] das irgendwie für diesen Kampf prädestiniert ist, ne? Und

diese Frage […] find‹ ich auch sehr schwer beantwortbar, ich meine das ist klar,

wir sind aus […dem] Determinismus des Marxismus in der Beziehung raus, dass

wir sagen, okay, das ist das Proletariat. Zugleich denke ich immer gibt’s da ›nen

Punkt zu sagen, diejenigen die wirklich an den Hebeln sitzen und irgendwie ›ne

Maschine stilllegen können, wären auch die, die es tun könnten.« (I.M 1.22-32)

Wenn sie von »an den Hebeln sitzen« spricht, das aber zuvor mit »wir sind aus

[…dem] Determinismus des Marxismus raus« relativiert, zeigt sich eine ähnliche

Ambivalenz wie bei Marcuse. Die Suche nach dem revolutionären Subjekt, also

nach der Klasse oder den Klassenteilen, die eine Revolution nicht nur brauchen

oder wollen, sondern auchmachen können, ist ein beliebter Denksport der Linken.

Wie ist das bei Marcuse?

Wie wir gesehen haben, war Marcuse einerseits, entgegen der an ihm geübten

Kritik, sehr klar darin,weiter die Arbeiter*innenklasse als objektives Subjekt zu be-

nennen »[s]olange Arbeit die menschliche Basis für den Produktionsprozeß bleibt«

(Marcuse 1971a: 118-119). Er spricht andererseits, sogar auf den gleichen Seiten,

von einem »Fetischismus der Arbeit«, von dem wir uns freizumachen hätten, denn

»[w]ir müssen erkennen, daß sich das revolutionäre Subjekt in den Kämpfen her-

ausbildet. Erst in den Kämpfen wird es zum revolutionären Subjekt« (ebd.). Auch

wenn Marcuse in seinen Pariser Vorlesungen 1974, unterlegt mit Statistiken, eine

Ausweitung der Arbeiter*innenklasse im Dienstleistungssektor konstatiert (Mar-

cuse 2017a: 77-85) und untersucht, was das mit dem*der Arbeiter*in macht –mehr

Eigenverantwortung, Isolation, Identifikation mit der Arbeit etc. – fehlt für eine

Vermittlung eine genauere Definition und Analyse von tatsächlicher Arbeit, die

nicht nur über Industriearbeit, sondern auch über Lohnarbeit hinausgeht. Auch

findet sich ein Widerspruch zu seiner eigenen Aussage der revolutionären Oppo-

sition der Randgruppen, wenn er sie zugleich als außerhalb des Arbeitsprozesses

verortet.

Die großen Aufstände, die Marcuse miterlebte, waren die Arbeiterräte 1918

in Deutschland sowie Wildcatstreiks in den USA der 1930er Jahre und die (Wil-

den) Streiks der 1960er und 1970er in Deutschland/Europa25. Alle aufständischen

25 Die Wilden Streiks von sogenannten »Gastarbeiter*innen« sind dabei im Übrigen ein schö-

nes Beispiel um Marcuses Vorstellung von Marginalisierten als »außerhalb« zu konterkarie-

ren. Denn Gastarbeiter*innen wurden nie als zugehörig gedacht, durch rassistische Politik

sozial/gesellschaftlich »draußen« gehalten undwaren dennoch ganz entscheidender Teil der

Produktion. So fragt auch Ulu: »Kennst du den Fordstreik der Arbeiter in Köln? […] Das hat

auch die […] Arbeiterklasse gemacht. Daswar ein sehrwichtigerWiderstand« (I.UÜ 25.39-48).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Widerständiges Wissen

Perioden, die er miterlebte, wurden zwar auch durch Avantgarde und Katalyst-

Gruppen mit entzündet und getragen, waren aber breit in der Produktion ver-

ankert. Seine Hinwendung zur Studierenden-, Jugend-, Ökologie- und vor allem

Frauenbewegung nach bzw. auch bereits während dieser letzten Phase der brei-

ten Fabrikkämpfe – etwa dem französischen Generalstreik von 1968 – zeigen seine

Offenheit und richtiges Gespür, doch es fehlen Begriffe und Strategien.

Hier können Begriffe aus dem Operaismus weiterhelfen, die mit veränderter

Produktion und veränderten Kämpfen entwickelt wurden. Die Kämpfe der Fach-

arbeiter*innen basierten noch auf derenWissen über die Produktion, was es mög-

lich oder zumindest denkbar machte, in revolutionären Situationen die Fabriken

zu übernehmen – wie 1917 (Russland), 1918 (Deutschland) oder auch 1937 (Spani-

en). Mit dem Fließband, das sich in Europa in den 1920er und 1930er Jahren erst

durchzusetzen begann und seine Hochzeit in der Nachkriegszeit erlebte, verän-

derte sich dies. Fordismus und Taylorismus,Massenproduktion undManagement,

veränderten auch das Proletariat.Theoretisch brachte dies die Theorie des italieni-

schen Operaismus auf den Begriff eines neuen Subjekts: »Die Operaisten tauften

dieses Subjekt auf den Namen Massenarbeiter, der vom Facharbeiter scharf un-

terschieden wurde […] ›und in keiner Weise danach strebt, selber die Produktion

zu lenken‹ – wie der alte Facharbeiter«, schreibt Roberto Battaggia (1981). Statt-

dessen trete in den Wildcatstreiks und Wilden Streiks (s.o.), im Pariser Mai und

im italienischen Roten Jahrzehnt von 1967-1977 schließlich eine andere Taktik auf:

»Forderung nach Lohn als Einkommen, Verweigerung der Arbeit, Sabotage« (ebd.).

Aber auch diese Vorstellung wurde brüchig, »als Inflation, Umstrukturierungen

undMassenentlassungen dieMassenarbeiter in die Defensive brachten und gleich-

zeitig jenseits der Großfabriken neue Kämpfe aufflammten, die auf keinen gemein-

samen Nenner zu bringen waren« (Zimmerwald 2007: 101). Da Marcuse keinen Be-

griff für die Massenarbeiter*innen hatte, ist sein Hinweis, stets auf die Kämpfe zu

schauen und auch unorganisiertere Formen desWiderstands zu fokussieren (bspw.

Marcuse et al. 1981c: 56 sowie 2017a, Marcuse 1978) und seine Analyse der Klassen-

zusammensetzung, die Betonung der Technisierung und Verwissenschaftlichung

von Arbeit, zwar richtig, ihnen fehlt aber eine begriffliche Basis. Auch hat er in

Bezug auf reproduktive Arbeit einen blinden Fleck (siehe nächstes Kapitel)26. Der

26 Hier kann beispielsweise der erweiterte Arbeitsbegriff der feministischen Theoretikerin Gi-

sela Notz weiterhelfen. Arbeit ist demnach »sowohl bezahlte Erwerbsarbeit – die wieder-

um zu unterteilen ist in ungeschützte prekäre Erwerbsarbeit, Teilzeitarbeit, tariflich abgesi-

cherte Arbeit und selbstständige Arbeit –, als auch Haus- und Sorgearbeit, Erziehungsarbeit,

Pflegearbeit für Alte, Kranke und Behinderte, unbezahlte Konsumarbeit, Subsistenzarbeit,

ehrenamtliche politische und kulturelle Arbeit, bürgerschaftliches Engagement, ›freiwillige‹

unbezahlte soziale Arbeit, unbezahlte Arbeit in Selbsthilfegruppen« (Notz 2011: 87).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 181

(Post)Operaist Antonio Negri hingegen »fasste diese Kämpfe in der griffigen For-

mel ›gesellschaftlicher Arbeiter‹ zusammen, der den Massenarbeiter als zentrales

Subjekt abgelöst habe« (Zimmerwald 2007: 101).27

Ein erweiterter Arbeitsbegriff beispielsweise nach Negri hilft aus dem begriff-

lichen Dilemma. Sind nicht mehr zentrale Produktionsstätten ausmachbar, ist die

gesamte Gesellschaft als (Dienstleistungs-)Fabrik zu begreifen. Die Kämpfe in der

Familie, im Stadtteil etc. können in den Fokus rücken. Kämpfe um Aneignung al-

ler Lebensbereiche zugleich und nicht nur über die Aneignung der Produktion und

Distribution, wie es vielleicht in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts noch plau-

sibel erschien – und auch hier selbstverständlich bereits eine Verkürzung und Eu-

rozentrismus darstellte. Insbesondere in feministischer Theoriebildung, aber auch

im (durch feministische Interventionen ebenfalls kritisierten und bereicherten)

Postoperaismus gab es bereits in den 1970er Jahren Debatten über neue Arbeits-

begriffe. Gutiérrez Rodríguez verweist auf die zahlreichen feministischen, postko-

lonialen und queeren Perspektiven, die erst Negris Analyse einer Politik der Multi-

tude denkbar machten (vgl. Gutiérrez Rodríguez 2007: 134).

Auf Grundlage der vorherigen postoperaistischen Analysen entwickelten Negri

und Michael Hardt den Begriff Multitude28, der alle umfasst, die unter der Herr-

27 Zimmerwald gibt hier eine treffende Zusammenfassung, allerdings soll seine Kritik anHardt

und Negri nicht vorenthalten werden, daher hier noch der folgende Satz: »Im Rückblick be-

trachtet scheint in dieser These einiges von der aktuellen Ideologie der ›Multitude‹ in em-

bryonaler Gestalt enthalten« (Zimmerwald 2007: 101). In der Bezeichnung als »Ideologie«

ist eine Distanzierung des Autors zum Ansatz der »Multitude« vernehmbar: er kritisiert, ge-

genüber demOperaismus seien Hardt und Negri in eine völlige Beliebigkeit abgedriftet und

spricht daher in Bezug auf ihre jüngeren Schriften von »Antioperaismus«.

28 Diese Analyse hat drei wesentliche Aspekte. Erstens soll die Multitude, die nunmehr globa-

le Menge, die industrielle Fach- oder Massenarbeiterschaft ablösen. »Der Klassenkampf der

Arbeiterklasse existiert nicht länger, aber die Menge steht als Subjekt für die Klassenkämpfe

bereit: sie wird diese Position einnehmen, übersteigt ihre Produktivität doch die aller bis-

herigen Klassen« (Negri 2003: 128). Zweitens gewönne die Multitude, oder eben die Gesell-

schaftsarbeiterschaft, die nicht mehr nur in Großfabriken, sondern auch dienstleistend tätig

ist, etwas von der Unabhängigkeit zurück, die den Facharbeiter*innen verloren gegangen ist.

»In der biopolitischen Produktion hingegen bestimmt das Kapital die Ausgestaltung der Ko-

operation nicht oder zumindest nicht in gleichem Maße. Gewöhnlich kooperieren kognitiv

und affektiv Arbeitende unabhängig vom kapitalistischen Kommando, selbst unter ausbeu-

terischen Bedingungen« (Hardt und Negri 2004: 154). Die Menschen, so Hardt und Negri,

würden somit auf einem umfassenderen Level wiederum fähig zur Selbstorganisation, da

sie mittlerweile gezwungen sind, ihr ganzes Leben selbst zu organisieren. Affektive Arbeit,

einstmals abgespalten in die Reproduktion, ist in der Dienstleistungsgesellschaft universal.

Drittens ergibt sich daraus eine Besonderheit für die Frage nach der revolutionären Klas-

senzusammensetzung: Ist das revolutionäre Subjekt nun überall oder ist es nirgends? Hardt

und Negri sind optimistisch – und vielleicht hätte Marcuse sich hier angeschlossen: »Das

Zerbrechen moderner Identitäten allerdings kann die Singularitäten nicht davon abhalten,

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Widerständiges Wissen

schaft des Kapitals stehen. Das Nomadentum derMigrant*innen wird bei ihnen zu

einer Art Avantgarde derMultitude. Aufgrund der Weite und im Begriff mitschwin-

genden Beliebigkeit – auch wenn Hardts und Negris Analysen differenzierter sind,

als ihre Rezeption manchmal erscheinen lässt – soll er hier allerdings nicht wei-

ter im Zentrum stehen. Ganz entscheidend für die Denkentwicklung der italieni-

schen Operaisten war die von Mariarosa Dalla Costa erhobene Forderung »Lohn

für Hausarbeit« (Notz 2011: 90) und die autonome Organisierung der Frauen in

Lotta Feminista ab den 1970er Jahren, die die gesamte Bewegung auf den Kopf bzw.

besser gesagt auf die Füße stellte (vgl. Birkner und Foltin 2010: 36-37).

Ein Beispiel für wichtige Arbeit in der Aktualisierung einerTheoretisierung von

Arbeit ist die Gruppe Precarias a la deriva. Eine feministische Initiative aus Spani-

en, die den Generalstreik 2002 zum Anlass nahm, prekäre, zumeist weibliche For-

men von Arbeit, die sie im Streik durch die Gewerkschaften nicht repräsentiert sa-

hen, durch Gespräche mit streikenden Frauen* zu erforschen (Precarias a la deriva

2004). Sie konstatieren eine Prekarisierung in allen gesellschaftlichen Bereichen.

In ihrer Untersuchung von Frauen* in den verschiedensten Formen von Prekari-

tät treffen sie auf viel negatives, dem jedoch auch positives innewohnt: Spezielles

Wissen, Fähigkeiten, Kompetenzen, die aus den speziellen prekären Lebenslagen

gemeinsam zu handeln. Das ist die Definition derMultitude […]: Singularitäten, die gemein-

sam handeln« (Hardt und Negri 2004: 123). Zwar unterscheidet sich jede Singularität von

den anderen, z.B. »die Arbeiterinnen und Arbeiter in der Automobilindustrie von den Reis-

bauern wie beide vom Verkaufspersonal im Einzelhandel, aber diese Vielfalt ist immer stär-

ker in ein gemeinsames Substrat eingeschrieben« (Hardt und Negri 2004: 145). Was aber ist

dieses Substrat, was soll die Gemeinsamkeit dieser Singularitäten sein? Was verbindet sie?

»Multitude bezeichnet all jene, die unter der Herrschaft des Kapitals arbeiten und produzie-

ren« (Hardt und Negri 2004: 125). Revolutionäres Subjekt sind, so Hardt und Negri, heute

tendenziell Alle, die sich als Multitude konstituieren. Die Multitude umfasst »Prekäre, alte

Massenarbeiter und Immigrierte«, die sich gegenUnsicherheit, Abstiegsängste undAbschre-

ckung stellen, wenngleich sie als Multitude, wie einst Marx’ Proletariat, erst »›an sich‹, aber

nicht ›für sich‹« existiert und »der Übergang ist nicht leicht« (Negri und Scelsi 2009: 93). In

diesem Punkt oftmals missverstanden, ist die Multitude dabei »nicht als politische Direktive

gemeint – nach demMotto: ›Bildet die Multitude!‹, sondern als Möglichkeit, etwas, das sich

bereits vollzieht, zu benennen und eine vorhandene soziale und politische Tendenz begriff-

lich zu fassen« (Hardt und Negri 2004: 247).

Im linken deutschsprachigen Kontext erfahren Debatten um die gesellschaftliche Arbei-

ter*in unter dem Schlagwort »Neue Klassenpolitik« derzeit Konjunktur, womit viele der ge-

nannten Ansätze nun endlich auch in einem breiteren linken Kontext Beachtung finden. So

hinterfragen etwa Sandro Mezzadra undMario Neumann in ihrem Buch und gleichnamigen

Debattenbeitrag »Jenseits von Interesse und Identität« (Mezzadra und Neumann 2017) eine

Hierarchisierung von Kämpfen nach Arbeitssektoren. Erst jetzt! Eine Erklärung liefert die fe-

ministische Theoretikerin Gisela Notz: »Manche Arbeitsbereiche, wie die prekäre Arbeit, hat

die Industriesoziologie erst entdeckt, als auch Männer betroffen waren (Leiharbeit)« (Notz

2011: 85).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 183

folgen sowie Formen vonKollektivität und Sensibilität, die utopische Elemente ent-

halten, an die angeknüpft werden könnte29.

In Kontext dieser feministischen und (post)operaistischen Debatten wird es

möglich, den Blick auf stattfindende Kämpfe zu richten, ohne zu sagen, dass jede

Ausgangslage und Verhandlungsposition gleich ist. Das bedeutet für mich jedoch

nicht, vorhandene Begriffe aufgeben zumüssen. Auch wenn Alfred Schmidt meint,

dass Marcuse, im Gegensatz zum 19. Jahrhundert, keine Kraft mehr in ehemals

kritischen Kategorien der marxistischen Terminologie wie Proletariat und Indivi-

duum gesehen habe und diese somit zu »bloß deskriptiven, irreführenden oder

operationellen Termini« (Schmidt 1992: 39) verkümmerten, gilt es meiner Meinung

nach anhand vonMarcuse eher eine Diskussion und Aktualisierung vorzunehmen.

Es stimmt, dass Marcuse Mitte der 1960er Jahre adressiert an linke Intellektuelle

schreibt, die sehr an marxistischer Terminologie festhielten und somit deren Be-

griffe kritisierte. Etwa in den Pariser Vorlesungen (Marcuse 2017a) zeigt sich, dass

er die Marxschen Begriffe keineswegs aufgibt, aber auch nicht unreflektiert über-

nimmt.Den Begriff Arbeiter*innenklasse verwarf er meines Erachtens nicht – eine

Vermischung der Ebenen objektiv und subjektiv scheint hier erneut für Missver-

ständnisse zu sorgen.

Die Begriffe »Proletariat« und »Arbeiter*innenklasse« aufzugeben und entwe-

der nur noch von konkreten Berufsbezeichnungen oder bspw. Arbeitnehmer*innen

zu sprechen, also in Begriffen, in denen das Klassenverhältnis schwammig wird,

bedeutet den Bezug zur gesellschaftlichen Totalität aufzugeben. Ulu etwa subsu-

miert im Gespräch von 2013 alle Lohnabhängigen als Proletariat und eine Klasse:

»Zum Beispiel die Proletarier: ein Name, eine Klasse. Aber die Proletarier haben

heute viele Kategorien. […] Das sind auch diese Leute, die im Dienstleistungssek-

tor arbeiten […] oder Industriearbeiter oder Einkaufszentrumsarbeiter oder Ärzte

oder Anwälte, Lehrer, Lehrerinnen – das sind verschiedene Kategorien, aber das

Problem ist das gleiche Problem, sie sind eine Klasse.« (I.U2013)

Das gilt auch in Bezug auf Kämpfe. Mokre sagt im Interview mit der Zeitschrift

Hinterland, es gelte »unabhängig von Herkunft, Sprache, Staatsbürger*innenschaft

für gemeinsame Interessen zu kämpfen, die sich insbesondere aus geteilten sozia-

len und ökonomischen Problemen ergeben. In einer eher aus der Mode gekomme-

nen Diktion könnte man hier von Klassenkampf sprechen« (Mokre in: Bock und

Mokre 2019: 114). Sie hält an einem Klassenbegriff fest, ohne ihn auf bestimmte Ar-

beitsformen zu reduzieren, für sie braucht es dafür begrifflich keineMultitude. Ro-

land Roth schreibt mit Bezug auf Marcuse, dass »alle Protestbewegungen […] klas-

29 Um diesen Konflikt zwischen auch aus Not sich entfaltender Solidarität und Sensibilität und

ihrer Affirmation geht es ausführlich im nächsten Kapitel. Streik als feministische und der-

zeit zunehmende Aktionsform wiederum wird genauer in Kapitel 7 diskutiert.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Widerständiges Wissen

senanalytisch innerhalb des Gesamtarbeiters unterzubringen« (Roth 1985: 235) wä-

ren. Gesamtarbeiter*in oder gesellschaftliche Arbeiter*in verliert nicht das grund-

legende gesellschaftsstrukturierendeMoment von Arbeit im Kapitalismus aus dem

Blick und verweist entgegen vielen autonomen und poststrukturalistischen Ansät-

zen weiter auf die Notwendigkeit revolutionärer Organisierung und strategischen

Denkens sowie die Schwierigkeit von Allianzen. Durch die Spaltung in eine Viel-

zahl von Schichten hingegen entsteht als identitärer Bezugspunkt eher ein Volks-

bewusstsein denn ein Klassenbewusstsein (Marcuse 1978: 18). Die Systemintegra-

tion geht einher mit der Desintegration der Arbeiter*innenklasse. Hoffnungsvoll

spricht Marcuse dennoch von »Individuen aus allen Schichten, die sich trotz al-

ler Differenz durch das gemeinsame Interesse als potenzielle Einheit konstituie-

ren« (ebd.) könnten. Nasimi hingegen konstatiert: »[I]ch persönlich habe auch kei-

ne Hoffnung, dass hier eine Arbeiterklasse-Bewegung stattfindet. […D]as System

funktioniert so, dass die einfach un[be]siegbar [sind]« (I.DN 8.23-30). Diese ne-

gative, realistische Analyse soll nicht übergangen werden, und ein diversifizierter

Begriff von Arbeiter*innenklassen mit der bleibenden negativen Analyse der Inte-

gration erscheint mir ein passenderer Ausgangspunkt für den Blick auf potenzielle

revolutionäre Subjektivität.

Letztlich kommt es wohl darauf an, Arbeiter*innenklasse nicht mit weißen In-

dustriearbeitern zu verwechseln, genauso wenig hilft es, sie als weiblich oder mi-

grantisch zu essentialisieren (vgl. Gutiérrez Rodríguez 2007). Um zu einer solidari-

schen Klassenpolitik zu gelangen, müssen vielmehr die Differenzen benannt, ana-

lysiert und kontextualisiert/historisiert werden, um aus der Analyse heraus unsere

Fähigkeit zur Solidarität neu zu erkunden.Die Anerkennung subjektiver Erfahrung

sollte daher nicht bei einer Kritik stehenbleiben, sondern auch die Perspektive ei-

ner kollektiven solidarischen Klassenpolitik in Pluralität (vgl.Mezzadra in: Matteo-

ni 2018) unter Neuformulierung der sozialen Frage (vgl. Türkmen in: Nowak und

Türkmen 2014: 70) eröffnen.Dennweiter gilt im Anschluss anMarx: »auch im Spät-

kapitalismus muß die Revolution in der Mehrheit der Bevölkerung ihre Stütze ha-

ben« (ebd.). Gruppenwie Studierende –die ohnehin aus verschiedenen,wenn auch

zumeist bürgerlichen, Klassen kommen und in sie zurückkehren – unterdrückte

rassifizierte und nationale Minoritäten, Feminist*innen sind dabei »antizipieren-

de Gruppen, die als Katalysatoren wirken können, aber nicht mehr« (Marcuse et

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 185

al. 1981c: 57)30, schreibt Marcuse. Dem stimme ich in Hinsicht auf die Katalysa-

tor*innenfunktion zu, jedoch sind sie sehr wohl »mehr« in dem Sinne, dass sie

dann nicht die Kämpfe eines anderen Subjekts beschleunigen, sondern vielmehr

selbst die Kämpfenden unter Vielen sind. Mit seinen Schwierigkeiten, auf Kämpfe

zu schauen, diese aber nicht auch als Kämpfe der Arbeiter*innenklasse theoreti-

sieren zu können, ist Marcuse bis heute nicht allein. »Die Krise der Klassenanalyse

ist nicht überwunden, wir verdrängen sie nur kollektiv, weil sie zu schwierig ist.

Wir wissen nicht so recht, wie wir über Klassen nachdenken sollen, ohne in die

Haupt- und Nebenwiderspruchsdenken zu verfallen« (Nowak und Türkmen 2014:

70), resümiert etwa Türkmen.

Abschließendmöchte ichmit dem zweiten Teil des berühmten Randgruppenzi-

tats aus EDM auf Marcuse zurückkommen, in dem er ebenso widerstreitend endet

wie das Buch startete und das ich vor allem als einen Ausdruck von Respekt und

Demut gegenüber allen Aufständischen weltweit lese:

»Wenn sie sich zusammenrotten und auf die Straße gehen, ohne Waffen, ohne

Schutz, um die primitivsten Bürgerrechte zu fordern, wissen sie daß sie Hunden,

Steinen und Bomben, dem Gefängnis, Konzentrationslagern, selbst dem Tod

gegenüberstehen. Ihre Kraft steht hinter jeder politischen Demonstration für

die Opfer von Gesetz und Ordnung. Die Tatsache, daß sie anfangen, sich zu

weigern, das Spiel mitzuspielen, kann die Tatsache sein, die den Beginn des

Endes einer Periode markiert. Nichts deutet darauf hin, daß es ein gutes Ende

sein wird. Die ökonomischen und technischen Kapazitäten der bestehenden

Gesellschaften sind umfassend genug, um Schlichtungen und Zugeständnisse an

die Benachteiligten zu gestatten, und ihre bewaffneten Streitkräfte hinreichend

geübt und ausgerüstet, um mit Notsituationen fertig zu werden. Das Gespenst

ist jedoch wieder da, innerhalb und außerhalb der Grenzen der fortgeschrittenen

Gesellschaften.« (Marcuse 1964: 276)

In diesem Jahrhundert bezeichnenMichael Hardt und Antonio Negri in EmpireMi-

gration als eben dieses neue-alte Marxsche Gespenst (Hardt und Negri 2002: 225),

das auch Marcuse aufgreift. Mokre und ich kommen im Gespräch darauf, dass

Marcuses Randgruppenzitat mit Bezug auf Non-Citizens so gelesen werden kann,

dass »even by their pure existence […] marginal groups, especially migrants, are

30 Wie Horkheimer in Traditionelle und kritische Theorie 1937 schreibt: »Auch die Situation des

Proletariats bildet in dieser Gesellschaft keine Garantie der richtigen ErkenntnisWie sehr es

die Sinnlosigkeit als FortbestehenundVergrößerungderNotunddesUnrechts an sich selbst erfährt, so

verhindert doch die von oben noch geförderte Differenzierung seiner sozialen Struktur und die nur in

ausgezeichneten Augenblicken durchbrochene Gegensätzlichkeit von persönlichem und klassenmä-

ßigem Interesse, daß dieses Bewußtsein sich unmittelbar Geltung verschaffen soll.« (Horkheimer

1937: 230-231).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Widerständiges Wissen

a danger for the system and are therefore in themselves shaking up the system.

[…] It should be an exception that somebody is here who is not a citizen« (I.MN

24.47-25.8). In dieser Diskussion sehe ich die Ähnlichkeit von Marcuses Randgrup-

penargument zur Autonomie der Migration-Debatte, die aus postoperaistischer

Theorietradition entwickelt wurde (siehe Kapitel drei). Ich bringe den Gedanken

ein, und Mokre stimmt mir zu (I.MN 28.19). Dass eine starke theoretische Nähe

zwischen Marcuse und Hardt/Negri besteht, konstatiert auch Peter Bescherer in

seinem klassenanalytischen Buch Vom Lumpenproletariat zur Unterschicht (Bescherer

2013):

»Dem Konzept Marcuses kommen hingegen vor allem Hardt und Negri nahe. Die

biopolitische Produktionsweise, so ihre Auffassung, macht keinen Unterschied

zwischen stabilenKernenundprekärenRändern, hochbezahlterWissens- undun-

terbezahlter Care-Arbeit, Arbeit und Arbeitslosigkeit. Im Gesamt handle es sich

um eine Produktion der Multitude, durchzogen nur von dem außenstehenden,

parasitären Kapital. Die Ausweitung der Produktivität geht mit der Normalisie-

rung bislang unbeachteter oder diskreditierter Protestformen (etwa in den Ban-

lieues) einher.« (Bescherer 2013: 238-239)

Letztlich war Marcuse einer derjenigen, die bereits früh die aufständischen hete-

rogenen Subjektivitäten fasste und kann somit – neben aller Kritik an seiner Epis-

temologie – in ebenjene sozialwissenschaftliche Tradition eingeordnet werden, die

erst die Analyse der Politik der Multitude denkbar machte (s. Gutiérrez Rodríguez

oben) und mit dem somit auf die heutigen so wichtigen Kämpfe Geflüchteter ge-

schaut werden kann und sollte.

Position, Erfahrung und Erkenntnis in der Refugee-Bewegung

Konnten in Bezug auf die anhand des »Randgruppen«-Zitats Marcuses entfalteten

Thesen zu denThemen Position von Geflüchteten in Deutschland/der EU sowie der

Konstruktion von »innen« und »außen« durch die Analyse insbesondere der Gruppe

RSfF kritische und ergänzende sowie aktualisierende Erkenntnisse gewonnenwer-

den, bleibt die anhand des Marcuse-Zitats zu Beginn des Abschnitts aufgemachte

Frage danach, inwiefern die Position Geflüchteter an sich eine der revolutionären

Subjektivität sein könnte.Was denkenmeine Gesprächspartner*innen über die Er-

kenntnisposition Geflüchteter?

Für Geflüchtete lässt sich mögliche Erkenntnis neben der aktuellen Lebens-

lage, zu der auch die tagtägliche Erfahrung des Othering gehört, aus der ganzen

Fluchtgeschichte und den Erfahrungen im Herkunftskontext ableiten. Geflüchte-

te als Produkt eines global falsch laufenden Ganzen. So überlegt Nasimi in einer

Verknüpfung von Position und Radikalität: »Mh, wenn überhaupt etwas passie-

ren kann, […] dann nur bei solche[n] Bewegungen. […I]ch persönlich sehe, dass die

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 187

Refugee-Bewegung […] eine radikale linke Aktion ist, weil die Refugees eine Kombi-

nation von imperialistischem und kapitalistischem System sind« (I.DN 8.50-9.9).

Mit Blick auf Kämpfe der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts bestätigt sich in

Manuela Bojadžijevs Die windige Internationale. Rassismus und Kämpfe der Migration

(Bojadžijev 2008) die These der Radikalität migrantischer Kämpfe in jedem Fall –

und auch, um mit Marcuse zu sprechen, die Katalysatorenfunktion, die sie für

die Kämpfe der Arbeiter*innenklasse haben können. Elias Steinhilper, der sich mit

dem Protest einer Gruppe vorwiegend westafrikanischer Refugees in Berlin aus-

einandergesetzt hat (Steinhilper 2017), erklärt sich zudem das Widerstandspoten-

zial Geflüchteter ganz praktisch darüber, dass sie über transnationale Netzwerke

verfügten, die auf gemeinsamen Erfahrungshorizonten basierten und die neben

Erkenntnis auch »potentielle transnationale Räume des Widerstandes [sind], die

aktiviert werden können« (ebd.: 80).

Zum einen gibt es von mehreren meiner Diskussionspartner*innen eine prin-

zipielle Zustimmung dazu, dass Geflüchtete aus ihrer marginalisierten Situation

heraus etwas über Gesellschaft wissen, das über das Erfahrungswissen beispiels-

weise weißer Deutscher hinausgeht. Allerdings folgen darauf stets einschränkende

Statements. So wie Marcuses Denken sich zwischen der Affirmation von allgemei-

nem Potenzial und bestimmten besonderen Momenten sowie der drohenden Ten-

denz zur Verhinderung jeglicher kritischer Reflexion bewegt, ist diese Dialektik

ebenfalls in den Gesprächen vernehmbar. Bei Osa und Byakuleka folgt auf eine

prinzipielle Zustimmung daher ein großes »Aber«. Mit »Yeah, this is true, but-«

(I.O 3.35) beginnt Osa seine Antwort. Byakulekas Zustimmung vor der Einschrän-

kung fällt noch kürzer aus: »Yes, but-« (I.AB 10.11). Die zwei großen »Aber«, die bei

Osa und Byakuleka folgen und auch von anderen eingebracht werden, sind zum

einen, dass Angst unter Geflüchteten die allermeisten davon abhalte, aktiv zu wer-

den oder Erkenntnis überhaupt zuzulassen (siehe 5.1) und zum anderen, dass erst

durch einen gewissen Kontakt zur Gesellschaft und vor allem zu bereits organisier-

ten Geflüchteten ein wirkliches Verstehen der eigenen Lage und des gesellschaft-

lichen Kontextes beginne bzw. Erkenntnis zugelassen werden könne. Organisierte

Geflüchtete würden hier also als Katalysator*innen für die Bewusstwerdung noch

nicht organisierter Geflüchteter wirken. Generell widersprechen die meisten mei-

ner Gesprächspartner*innen der Randgruppenthese in Bezug auf Geflüchtete in

Deutschland darin, dass sich aus der Situation beispielsweise im Lager eine Ba-

sis für Organisierung ergeben würde, die vergleichbar wäre mit der Situation in

Schwarzen Ghettos, die Marcuse als »natürliche geographische Zentren, von de-

nen aus der Kampf gegen Ziele von lebenswichtiger ökonomischer rund politischer

Bedeutung geführt werden kann« (Marcuse 1969d: 289) charakterisierte. Ulu et-

wa benennt wichtige Unterschiede: »Es gibt natürlich den Unterschied, dass die

Schwarzen Menschen in Amerika die Sprache sprechen, und das würde ihnen ei-

gentlich mehr Möglichkeiten geben, sich selbst zu organisieren für einen Wider-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Widerständiges Wissen

stand« (I.UÜ 8.4-8) – weiter nennt er Angst und Traumatisierung als Organisie-

rungshindernisse unter Refugees (ebd.). Auch kann ein am Stadtrand oder imWald

gelegenes Lager geographisch kaummit einem innerstädtischen Ghetto verglichen

werden.

Vielmehr als das Leben im Lager werden daher die Begegnung mit Aktivist*in-

nen, vor allem geflüchteten Aktivist*innen, sowie das Ausbrechen aus dem Lager

und das Niederlassen in den Zentren der großen Städte als die entscheidenden

Momente für Erkenntnis beschrieben. Dem »but« Byakulekas folgt entsprechend

der sehr bestimmte Satz: »but as I said, still I want [to] generalise it that all people

living in the Lager, […when] they open and they come out and say that this is hor-

rible – then they are able to see more than you« (I.AB 10.11-13). Von Paul wird das

Verlassen des Lagers und das Treffen auf Deutsche, die das Camp amOranienplatz

unterstützten, als unglaubliche Erleichterung bei sich selbst und Anderen empfun-

den, mit der erst Erkenntnis möglich wird: »[It] was really breaking the […] hatred

that people […] have. […A]nd then you see the difference« (I.P 6.8-9.20). Hier zeigt

sich eine enge Verknüpfung mit den Reflexionen zur Rolle der Intellektuellen als

Katalysator*innen, denn die bereits organisierten intellektuellen Geflüchteten sind

diejenigen, die Kontakt zu den abgesondertenMenschen in den Lagern suchen und

damit Erkenntnis- und Organisierungsprozesse ermöglichen. Frantz Fanons Zitat

zur zone of nonbeing lässt sich für mich sehr frei interpretiert auch auf die Situation

der Erkenntnis von Refugees über sich selbst und ihre Lage lesen:

»There is a zone of nonbeing, an extraordinarily sterile and arid region, an utterly

naked declivity where an authentic upheaval can be born. Inmost cases, the black

man lacks the advantage of being able to accomplish this descent into a real hell.

Man is not merely a possibility of recapture or of negation. If it is true that con-

sciousness is a process of transcendence, we have to see too that this transcen-

dence is haunted by the problems of love and understanding.« (Fanon 1967: 10)

Aus der »zone of nonbeing« als (post-)koloniale*r Andere*r, als Schwarze*r, als Ge-

flüchteter kann eine Bewusstwerdung und ein Aufstand entstehen – aber die Ne-

gation, das Verlassen des Nicht-Seins und die Aneignung des Menschseins ent-

steht nicht durch die unmenschliche Situation allein. Solange ich keine Resonanz

bekomme, kann es einfacher sein, die Erkenntnis über meine Lage und gesell-

schaftliche Position zu verdrängen und anders zu kompensieren, so wie durch

die in Kritischer Theorie, aber auch bei Fanon analysierte und von Paul beschrie-

bene (Auto-)Aggressivität. Die bildliche Übertragung der zone of nonbeing als das

Lager, aus dem ausgebrochen wird und der »menschliche« Raum, der sich durch

Besetzungen etc. angeeignet wird und somit zur Grundlage möglicher Befreiung

wird, erscheint naheliegend. Doch ein solcher anderer Umgang, der Destruktivität

auf gesellschaftliche Strukturen richtet und aus unmittelbaren menschlichen Be-

ziehungen positive Kraft ziehen kann, erfordert eine besondere Konstellation und

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 189

auch die Initiative und Arbeit vieler Menschen, die sich nicht von allein aus einer

unterdrückten Lage ergeben kann. Dass diese Arbeit meist von Frauen* geleistet

wird ist in Kapitel sechs Thema.

Wie sich hier zeigt, ist Bewusstsein abgeleitet aus der Position als Marginali-

sierte bzw. Andere nicht getrennt von Erfahrungen der Sensibilität, Kollektivität

und Opposition diskutierbar. Bei Marcuse wird deutlich, dass sein Randgruppen-

begriff ebenfalls nicht nur sozialstrukturell, sondern auch sozialpsychologisch zu

begreifen ist. Er knüpft an einer Figur des Anderenmit bestimmten soziohistorisch

geformten Eigenschaften an und leitet aus der Position der Exteriorität nicht nur

eine potenzielle Opposition sondern auch Katalysator*innenfunktion ab31: »Da sie

›an sich‹, aber nicht ›für sich‹ (objektiv, aber nicht subjektiv) die revolutionäre Klas-

se ist, bleibt ihre Radikalisierung an Katalysatoren außerhalb ihrer Reihen gebun-

den« (Marcuse 1969d: 286). Dieser Funktion ist durchaus zuzustimmen, allerdings

lassen sich alleine hieran die zwei im Kapitel herausgearbeiteten Problematiken an

Marcuses Konzeption aufzeigen: Wenn er von »sie« spricht, meint er die integrier-

te Arbeiter*innenschaft und stellt sie den Anderen gegenüber. Damit werden die

Anderen zum Sonderfall und nicht als konstitutiver Teil der Arbeiter*innenklasse

gedacht. In der ständigen direkten Verknüpfung der Beschreibung der Anderen

mit ihrer Katalysator*innenfunktion werden sie, das Wort enthält es bereits, funk-

tionalisiert. Entsprechend fehlt eine Analyse der konkreten Prozesse, die zur Kon-

stitution und Erkenntnis der Opposition führen. Er schreibt zu wenig darüber, wie

sich aus dieser Situation nicht nur aus Not oder Abgleich des Seins mit den realen

Möglichkeiten, sondern auch aus situiertem Wissen und aus der eigenen und kol-

lektiven Lebenserfahrung Bewusstsein über die Gesellschaft konstituiert. Der Zu-

sammenhang von Erfahrung und Bewusstsein, auch durch Kampf, steht bei ihm

abgesehen von vereinzelten Bemerkungen, wie beispielsweise zu den Ghettos der

Schwarzen oder zu den dekolonialen Befreiungsbewegungen, nicht im Fokus. Die

intellektuellen Studierenden überschätzte er in ihrem individuellen Bewusstsein

bzw. unterschätzte das sie betreffende (Re-)Integrationspotenzial etwa in Institu-

tionen, dass sie sich freilich auch erst erkämpften. Schließlich hätte es ohne Frau-

enbewegung in den 1970er Jahren auch keine akademischen Stellen für Gender-

studies gegeben. Erkenntnis sollte über Marcuse hinausgehend weniger abstrakt

gedacht werden, sondern als ein Prozess, der sich in Auseinandersetzung mit der

eigenen Position und in Kollektivität ergibt und für den unter bestimmten Kon-

stellationen Platz ist und unter anderen nicht. Um diese Prozesse beschreiben zu

31 EinMotiv, das imÜbrigen nach Christmann bereits bei Park/Stonequist ebenfalls auftaucht –

wenn auch selbstverständlich nicht revolutionär gewendet: »Aufgrund dieser Persönlich-

keitsstruktur ist es häufig der ›marginal man‹, der sich zum gesellschaftlichen Vorreiter ent-

wickelt und kulturellen Wandel voranbringt« (vgl. Christmann 2007: 93).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Widerständiges Wissen

können braucht es jedoch qualitative Forschungmit einer entsprechenden feminis-

tischen und dekolonialen Methodologie, etwas das Marcuse nicht leistete/leisten

konnte.32

5.3 Fazit

In diesem Kapitel wurden die zwei dem EindimensionalenMenschen vorangestell-

tenThesen aufgegriffen: Die der Integrationsleistung der EindimensionalenGesell-

schaft, die auf absehbare Zeit in der Lage ist, Opposition zu vereinnahmen und zu

unterdrücken sowie die, dass es Kräfte gibt, die die Eindimensionalität durchbre-

chen können.

In einer Arbeit im Bereich Migration und aus den Kommentaren meiner Ge-

sprächspartner*innen ergab sich die Notwendigkeit, zunächst den Begriff »Inte-

gration« im spezifischen deutschen Kontext zu problematisieren. In einer nähe-

ren Betrachtung zeigte sich jedoch, dass Integration als Dispositiv der Integrati-

on von Migrant*innen in die deutsche Gesellschaft zentrales Element des Othering

ist, das Refugees als die Anderen konstruiert und mithilfe von Projektion der Auf-

rechterhaltung einer eindimensionalen Perspektive dient. Gesellschaftliche Inte-

gration in eine repressive Gesellschaftsstruktur im Sinne Marcuses funktioniert in

Deutschland mithilfe der Diskurse um Integration bzw. Nicht-Integration und In-

tegrationsunwillen der Anderen, die von eigentlich notwendigen Kritiken und De-

batten um Rassismus oder neokolonialen Ausbeutungsstrukturen ablenken. Der

Refugee-Bewegung gelingt es, ebenso wie vielen anderen migrantischen Wider-

ständen zuvor, immer wieder diese Eindimensionalität zu durchbrechen – etwa in

der Thematisierung neokolonialer Verhältnisse.

Die These Marcuses von einer weitgehenden Integration der Arbeiter*innen-

klasse sowie auch der Re-Integration der organisierten Opposition hat sich wei-

terhin als sehr schlüssig und relevant erwiesen, auch wenn die Gratifikationen an

diese Klasse abgebaut werden und die Zustimmung zum System brüchiger wird.

Gerade in Deutschland hat sich außerparlamentarische Politik aber derart etabliert

32 Interessanterweise ergibt sich hier eine Kritik an Marcuse, die einigen kritischen Rezeptio-

nen Hardt und Negris ähnelt. Zwar betonen Hardt und Negri ebenfalls, dass Multitude eine

objektive Analyse heterogener Subjektivitäten sei und nicht die Heraufbeschwörung revolu-

tionärer Subjekte. Auch verweisen sie, wie oben in einer Fußnote ausgeführt, auf die Schwie-

rigkeit einer Konstitution als »Klasse für sich«. Problematisch ist hier, dass diese Subjekti-

vitäten einfach als diverse Positionen des möglichen Kampfes benannt werden, jedoch auf

die schwierigen und schmerzhaften Prozesse der tatsächlichen möglichen Bildung solcher

Bündnisse zu verweisen. Ungerechtfertigt ist allerdings die Behauptung, sie würden diese

Schwierigkeiten übersehen. Auf diese schmerzhaften Zusammenschlüsse werde ich in Kapi-

tel sieben zurückkommen.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 191

und institutionalisiert, dass auch radikale Positionen über Vereine, Stiftungen etc.

schnell integriert werden. Auch die Universität spielt darin eine entscheidende Rol-

le. Systemintegration findet zudem weiterhin durch Spaltung statt, sodass sich

schwer oder kaum ein gemeinsamer Bezug als Unterdrückte entwickelt. An Bei-

spielen aus der Refugee-Bewegung zeigten sich die vielschichtigen Integrations-

mechanismen im Spätkapitalismus. Besonders hilfreich an Marcuse hat sich da-

bei der Begriff der »repressiven Toleranz« erwiesen, denn ein Toleranz-Diskurs ist

auch gegenüber Geflüchteten vorherrschend. Wen ich toleriere erkenne ich nicht

als gleichwertig an. Mit Toleranz kann ich Refugees abfeiern und andere oder die

gleichen später abschieben. Mit Toleranz kann ich aber nicht zu einem selbstver-

ständlichenMiteinander in einer egalitären Gesellschaft kommen. »Die ›repressive

Toleranz‹ ist die der Systemintegration, die wirkliche Opposition nicht mehr um-

faßt« (Brunkhorst und Koch 2005: 104), resümierenHauke Brunkhorst undGertrud

Koch. Wie ein wirklich solidarisches Verhältnis zustande kommen kann und was

wahre Toleranz sein könnte, dem wird sich gegen Ende der Arbeit angenähert.

Hier, wie auch mit der von Marcuse beschriebenen (Auto-)Aggression auf in-

dividueller und kollektiver Ebene als Reaktion oder als Bestandteil der Anpassung

und Integration an eine destruktive Gesellschaftsstruktur, zeigt sich die Stärke der

sozialpsychologischen Begriffe Kritischer Theorie. Für Zustimmung und Mitma-

chen in der repressiven Gesellschaft wird das menschliche Wesen verzerrt und

verstümmelt – und wenn die Lebensumstände besonders widrig sind, kann das

zu erhöhter (Auto-)Aggressivität führen, wie einige Gesprächspartner*innen im-

plizieren. Die Perspektive von Befreiung ist somit aufs tiefste mit einer Verände-

rung gewohnter Reaktionsmuster auf gesellschaftliche Repression verknüpft, was

bereits auf das kommende Kapitel verweist und die Problematik einer Behaup-

tung von Neuer Sensibilität, entstehend in und aus sozialen Bewegungen, andeu-

tet. Hervorgehoben wurde von Byansi Byankuleka, Paul, Osa und Ulu zudem Angst

als zentraler Integrationsmechanismus.

Gestartet mit der Frage danach, ob Refugees in Deutschland als eine »Rand-

gruppe« bezeichnet werden können und ob mit ihrem Status eine besondere

Erkenntnis- und Oppositionsposition einher geht, rückte in einer kritischen Aus-

einandersetzung mit den Begriffen »Randgruppe« und »Marginalität« sowie der

Diskussion um Arbeiter*innenklasse heute und der Positionierung Geflüchteter

hierin ein anderer Zugang in den Fokus. Marcuse unternimmt unter dem Rand-

gruppentheorem den wichtigen Schritt, den Blick zu weiten und auf tatsächliche

Kämpfe zu fokussieren, statt einer angeblichen »klassischen« Arbeiter*innenklas-

se hinterherzutrauern, wie es im orthodoxen Marxismus oftmals der Fall ist. Aber

mit seinem Ansatz gelingt es ihm zum einen nicht, Marginalisierte/Randgruppen

als konstitutiv zu fassen, da er zu sehr auf das Moment des (ökonomischen)

Ausschlusses fokussiert. Eine globale aber auch je nationalstaatliche sozioökono-

mische Stratifizierung ist eher als Grundlage der Gesellschaft zu denken denn als

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Widerständiges Wissen

innen und außen. Bei Marcuse wird dies beispielsweise in »neokolonialer Ausbeu-

tung« angedeutet, findet aber nicht weiter Eingang in seine Analysen. Wie bereits

gezeigt, gelingt der Refugee-Bewegung eine Zentrierung von Kolonialismus und

neokolonialen Ausbeutungsstrukturen in einer für den deutschsprachigen Raum

neuen Weise (siehe Byansi Byakuleka 2015 und Bendix 2018), die weit mehr Struk-

turen, Geschichte und Verflechtungen in den Blick nimmt als viele vorherrschende

rassismuskritische Ansätze. Selbst bei RSfF, die einen sehr materialistischen

Ansatz wählen und Staatsbürger*innenschaft als zentralen Mechanismus zur

Stratifizierung im Kapitalismus analysieren, verbindet sich diese Perspektive mit

einer Kritik des Neokolonialismus und Rassismus.

Mit den von Marcuse verwendeten Begriffen Randgruppe/Marginalisierte be-

steht die Gefahr, selbst in ein Othering zu verfallen, und es erschien mir daher

sinnvoll, in der Auseinandersetzung mit der Position Geflüchteter mit dem Begriff

des Othering zu arbeiten um pathologisierendes und romantisierendes Denken zu

vermeiden, das dann der Konstruktion des*r migrantischen Anderen im vorherr-

schenden deutschsprachigen Integrationsdiskurs gleicht. Hier ist auf die kritische

Auseinandersetzung mit dem weißen Blick auf die Anderen, die Schwarze/PoC und

weiße antirassistische Feministinnen leisten, zu verweisen. Entstanden aus und in

Abgrenzung zur Frauenforschung finden sich hier auch Bezüge und Weiterent-

wicklungen Kritischer Theorie.

Hinsichtlich einer Beschäftigung mit der Position Geflüchteter in westlichen

Gesellschaften zeigt sich eine sehr gute Anschlussfähigkeit der Non-Citizen-

Diskussion an KT – wie gesagt ohne in einen Determinismus zu verfallen und

beispielsweise Rassismus nur als Beiprodukt zu analysieren. Mit ihrem Fokus auf

rechtliche und ökonomische Ausschlüsse haben sie einen wichtigen Beitrag zur

Theoretisierung der Kämpfe geleistet und die Deutungsmacht nicht deutschen

Akademiker*innen überlassen. Auch aus diesemGrund istmir der anhaltende Aus-

tausch mit Dosthossein und Nasimi wichtig. Interessanterweise kann am Ansatz

der Gruppe RSfF eine ähnliche Kritik geübt werden wie an Marcuse: Wenn Non-

Citizens als das unterste Segment der Arbeiter*innenklasse analysiert werden,

findet eine ähnliche Reduktion statt wie in Marcuses Konstruktion einiger »Rand-

gruppen« als außerhalb stehend, ohne sich bestimmte Konstellationen genauer

anzugucken. Hierzu würde auch die Frage danach zählen, welche Klassenposi-

tion Refugees in ihrem Herkunftskontext innehatten. Randgruppentheorie und

Non-Citizen-Theorie haben einen philosophischen und gesellschaftstheoretischen

Zugang – Tendenzen werden benannt und begrifflich gefasst. Dass damit einige

Probleme in der Praxis aufkommen können, wird in Kapitel sieben aufgegriffen.

Den Schritt, einen aus feministischer Theoriebildung inspirierten erweiter-

ten Arbeitsbegriff wie beispielsweise den der gesellschaftlichen Arbeiterin oder

des Gesamtarbeiters einzuführen, konnte helfen, aus der Ambivalenz Marcuses

im Festhalten an Arbeiter*innenklasse als eigentlichem, objektiven revolutionä-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »The System never accepts us. Never.« 193

rem Subjekt und Randgruppen als stellenweise subjektivem revolutionärem Sub-

jekt, die aber nur Katalysator*innen sein können, herauszukommen. Die Refugee-

Bewegung kann ein Katalysator sein – und ist es meiner Meinung nach auch (vgl.

Kapitel sieben) – doch sie ist nicht Katalysator für die »eigentlichen« Kämpfe um

Arbeit, sondern für Kämpfe auf allen Ebenen und von allen als potenzielle Subjek-

te. Mit Bezug auf sich verändernde Arbeitsverhältnisse im Neoliberalismus in den

letzten Jahren auch in den westlichen Staaten stellt sich entsprechend jenseits der

oben angeführten Kritiken die Frage, ob es überhaupt sinnvoll ist, von Margina-

lisierten, geschweige denn Randgruppen, zu sprechen, wenn ein »Normalarbeits-

verhältnis« nach und nach auch in westlichen Industriegesellschaften immer selte-

ner wird. Im Begriff der gesellschaftlichen Arbeit sind Frauen* sowie Migrant*in-

nen und die diversen prekären Formen von Arbeit mitgedacht, was helfen kann,

im Denken von Kern und Rand wegzukommen und einen kämpfebasierten An-

satz der Analyse zu verfolgen. Bei einem auf Arbeit bezogenen Klassenbegriff zu

bleiben schützt zudem vor einem Abfeiern der Hybridität oder Multitude. Tatja-

na Freytag etwa spricht in ihrer Studie Der unternommene Mensch von »Vielfalt auf

einer Dimension«: »Die Betonung von Vielfalt, wie sie im globalen Kapitalismus

so eloquent praktiziert wird, als Aufmarsch, als Feier der ›multitude‹, verschleiert,

die prinzipielle Vereinseitigung der gegenwärtigen Lebenswelten« (Freytag 2008:

188) – was zum Teil auch einer Romantisierung des Kämpfens auf der Straße ent-

spricht. Die Weitung des Blicks kann auch verhindern, Geflüchtete als »das Sub-

jekt« zu essentialisieren und zu überschätzen. Mokre stellt fest: »Und […] ich find

das in Bezug auf Organisation und Nachhaltigkeit so wichtig, ne? Weil es eh schon

klar ist, dass sozusagen im Moment des Widerstands, des Protests, das Subjekt

sich irgendwie formiert, in der einen oder anderen Form- und dann ist es wieder

weg […]« (I.M 1.36-39). Es gilt auf tatsächlich stattfindende sichtbare und weni-

ger sichtbare Kämpfe zu fokussieren, ohne bestimmt Formen oder Gruppen zu

fetischisieren, wie zuvor Arbeit fetischisiert wurde. Kämpfe Geflüchteter können

mit dieser Perspektive als wichtiger Teil betrachtet werden, als Katalysatoren, aber

nicht als einzige und nicht als entscheidend.

Zu unterscheiden ist dabei auch hinsichtlich von Bewusstwerdung, die Marcu-

se interessiert, zwischen dem Bewusstsein der Mehrheitsgesellschaften und dem

der Refugees selbst. Für Angehörige der Mehrheitsgesellschaften sind Geflüchte-

te auch eine Repräsentanz des ausgebeuteten globalen Südens inmitten der rei-

chen Länder des Nordens. Die ideologische Verdrängung des Neokolonialismus

als Grundlage der eigenen Situation mag auch eine Ursache für den Wunsch nach

praktischer Verdrängung der Refugees aus dem Land sein. Diesen Zusammenhang

aufzuzeigen, Verbündete zu finden, die auch bereit sind sich gegen die eigene im-

periale Lebensweise (vgl. Brand undWissen 2017) zu stellen, ist strategisch bedeut-

sam für die Refugee-Bewegung.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Widerständiges Wissen

In Hinblick auf eine Bewusstseinsposition von »Randgruppen« bzw. um in kri-

tischer Terminologie zu bleiben »der Anderen«, fehlt beiMarcuse ebenfalls ein Blick

auf Prozesse, insbesondere der Kollektivität im Widerstand, auf die es in den fol-

genden Kapiteln noch genauer einzugehen gilt. Es wurde deutlich, dass Marcuse

sehr treffende Hinweise gibt, in seiner Analyse der integrierenden Funktion des

Spätkapitalismus und dem Verschwinden der »Klasse für sich« vielen Marxist*in-

nen seiner Zeit voraus ist, und an seine Begrifflichkeiten wie Eindimensionalität

und repressive Toleranz heute weiter produktiv angeknüpft werden kann. Es konn-

te jedoch durch einen erweiterten und auch historisierenden Blick, vor allem durch

die Neuaufnahme seiner Thesen im Kontext der Refugee-Bewegung und die Per-

spektive der organischen Intellektuellen herausgearbeitet werden, dass genauer

auf kollektive und zwischenmenschliche Prozesse sowie spezifische Subjektivie-

rungen unter den gegebenen Bedingungen einerseits und in Widerstandsbewe-

gungen andererseits geschaut werden muss um eine Funktionalisierung und auch

Reproduktion der Anderen zu vermeiden.

In den folgenden Kapiteln, in denen mit Sensibilität und der Organisations-

frage zwei ganz zentrale Aspekte seiner Protesttheorie näher beleuchtet werden,

werden die hier aufgemachten Anschlüsse aber auch Problematiken weiter vertieft.

Insbesondere in Marcuses Auseinandersetzung mit der Frauenbewegung wird das

zuletzt angerissene Thema der Funktionalisierung zentraler Bestandteil der Dis-

kussion sein. Andererseits deutet sich bereits in dem Begriff »Sensibilität« an, dass

Marcuse sich traute in einer für einen männlichen marxistischen Theoretiker sehr

ungewöhnlichen Weise auf das zu schauen, was um ihn herum geschah.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007 - am 14.02.2026, 14:27:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

