Das sichverschlieRend Aufgehende
Zu Heideggers ontologischer Differenz als Ausweitung
des Bedeutungsspektrums der Erde im Yijing

(Buch der Wandlungen)

SARAH EICHNER

EINFUHRENDE BETRACHTUNGEN:

Im Zentrum meines Beitrags steht eine Figur des Raumgebenden, die, wie ich zu
zeigen hoffe, mafigeblich mit dem 2. Zeichen des Yijing verbunden ist. In der
iiberlieferten Fassung des Yijing trigt es den Namen Kun und wird dem traditio-
nellen, d.h. dem mafigeblich auf der Kommentartradition des Yijing basierenden
Verstindnis zufolge, als die (dem Himmel, Qian, gegeniiberstehende) Erde auf-
gefasst. Hiernach nehmen beide Zeichen, Kun und Qian, nicht nur zahlenméaBig
die ersten zwei Plitze im Yijing ein, sondern markieren als Paarzeichen in ihrer
inneren Dynamik und in ihrer Relation zueinander auch den Anfang oder Ur-
sprung aller weiteren 62 Zeichen, die als eine modellhafte und bildlich-
symbolische Darstellung der Manifestation der Wirklichkeit betrachtet werden
konnen. Gemil dem philosophisch einflussreichsten Kommentar des Yijing, der
sogenannten Grofen Uberlieferung soll das Yijing den Kosmos und seine Wirk-
méchte (oder Prinzipien) in seinen Zeichen abbilden: Der Titel Yi (Wandlung)
bezeichnet demnach nicht nur die Wandlungen der Linienbilder im Text, son-
dern auch die Wandlungen von Himmel und Erde (der gesamten Natur, des
Kosmos). Diesem Verstidndnis folgend liegen in Qian und Kun die Bilder der
hochsten und allumfassendsten Wirkméchte des Kosmos vor. Sie werden in den

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 | SARAH EICHNER

Kommentartexten mit dem Himmel und mit der Erde identifiziert.! Im Grunde
genommen sind Qian und Kun jedoch nicht identisch mit Himmel und Erde bzw.
nicht ohne weiteres mit ihnen identifizierbar: Weder sind ihre Namen etymolo-
gisch rekonstruierbar noch kennen wir die genaue Bedeutung der Zeichen im
Yijing. Dieser Zusammenhang ist von Belang, sofern das (der Kommentartraditi-
on folgende) traditionelle Polaritdtsmodell Kun und Qian als Himmel (yang) und
Erde (yin) interpretiert, was zugleich zu einem Unterordnungsverhéltnis der Erde
unter den Himmel bzw. einer Dominanz des Himmels iiber die Erde beigetragen
hat — eine Auffassung, die sich mit fritheren Zugangsweisen zu Qian und Kun
nicht vertragt. Eine Analyse des Spruchwerks und dessen mythologischer Faden
zeigt, dass diese Subordination das Resultat spdterer Interpolationen ist. Dass
Kun keine untergeordnete Rolle zukommen kann, sondern ihre Wirkmacht um-
gekehrt konstitutiv ist flir das Gesamtschema der Wandlungen wird sehr deutlich
mittels einer Auslegung Kuns (und ihres Sinn- bzw. Linienbildes) vor dem Hin-
tergrund der (phdnomenologisch verstandenen) Figur dessen, was ich das Raum-
gebende nennen mochte. Réumliche Motive finden sich auch in dem Spruchwerk
zu Kun sowie ihrer mythologischen Vorgeschichte. Vor allen Dingen soll jedoch
ihr Linienbild selbst und die Figur, die sich darin sinnbildlich verkérpert, im
Hinblick auf eine phdnomenologische Sichtweise des Raumgebenden strukturell
betrachtet und interpretativ entwickelt werden.

Die Verbindung zwischen Kun und dem Raumgebenden soll es ermdglichen,
einen sich von dem traditionellen Verstindnis des Yijing abhebenden (post-
patriarchalen) Zugang zu eroffnen. Werden ndmlich einige der bildlich-
symbolischen und textuellen Sinnfiden aufgenommen, welche es erlauben Kun
als Raumgebendes zu situieren, zeigt sich, dass der Ort, der Kun dem traditionel-
len Verstiandnis nach im Ganzen des Yijing zugewiesen wird, eine als ideolo-
gisch zu entlarvende Einschrankung und Reduktion ihres Wirkspektrums und ih-
rer fundamentalen Rolle ist. Dies gilt nicht nur von Kun als einer allem Erschei-
nenden und dessen Aufeinanderbezogensein vorgingigen Erscheinungsmatrix
des Lebendigen, sondern auch als einer sich potenzierenden Kraft, die nicht nur
alle erscheinenden Dinge stiitzt, trdgt und nihrt, sondern in allen Phdnomenen
auf eine je individuelle Weise zur Erscheinung gelangt, ohne selbst dabei zu er-

1 Mit Himmel und Erde stehen wiederum verschiedene Géttergestalten in Verbindung,
deren nédhere Charakterisierung jedoch aus den Zeichen nicht genau hervorgeht. Qian
und Kun geben primdr religiése und mythische Symbole wieder: bereits zur Entste-
hungszeit des Yijing wurden die Zeichen als Embleme von Wesen — von Gottheiten,
Ahnen der Geschlechter und von Tieren — verstanden, denen spezifische Wirkungs-

méchte auf die Geschehnisse der Welt zugeschrieben wurden.

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 115

scheinen. Wird Kun durch eine Vertiefung ihres Wirkspektrums und ihrer pri-
méren Funktion als Schliisselfigur zum Yijing betrachtet, fiihrt dies zu einer
Transformation der gesamten im Yijing symbolisch dargestellten Ordnung.
Durch einen dekonstruktiven Abbau verschiedener Sinnschichten innerhalb der
Uberlieferung des Yijing, kann eine umfassendere Dimension von Kun erschlos-
sen werden, die liber den ihr im kodifizierten Ganzen zugewiesenen Status hin-
ausreicht und eine neue Sichtweise auf die dem Yijing zugrundeliegende kos-
misch-kosmologische Weltauffassung ins Spiel bringt.

Obwohl nimlich die rein graphische Darstellung von Erde, Kun £, und
Himmel, Qian &, strukturell ein Verhiltnis wechselseitiger Inhirenz und Sym-
metrie impliziert, wird aus diesem Verhiltnis auf der Ebene der Sinnaneignung —
die sich systematisch in den Uberlieferungen des Yijing ausdifferenziert — eine
hierarchische Struktur entworfen, die eine Logik der Subordination von Kun
(hier als Erde verstanden) nach sich zieht. Qian, der Himmel, besitzt hiernach
den Status eines dominanten Bedeutungstragers, der die ganze symbolische Ord-
nung bestimmt. Dieser Status wird durch dasjenige gerechtfertigt, was ich »Her-
meneutik der Macht< nennen méchte, durch die sich im Laufe der Wirkungsge-
schichte des Yijing das Verstdndnis der Tradition konsolidiert hat. Gleichzeitig
wurde diese Hermeneutik als Legitimationsgrund verschiedener politischer und
gesellschaftlicher Verhédltnisse herangezogen. Die Entwicklung dieser Herme-
neutik der Macht hdngt methodisch mit einer Reduktion des vollen Bedeutungs-
spektrums der Erde auf eine Funktion zusammen, die der Einrichtung einer Oko-
nomie der Herrschaft dient, in dessen Zentrum der Himmel steht. Die Freilegung
der verdeckten Sinnschichten von Kun kann zu einer radikalen Dekonstruktion
der Macht beitragen, und zwar nicht in dem Sinne, dass die Machtposition des
Himmels durch eine Herrschaft der Erde ersetzt wird, sondern vielmehr durch
einen selbstdekonstruktiven Abbauprozess, der, wie ich zu zeigen hoffe, dem
immanenten Wirkpotential von Kun selbst entspricht. Kun fiihrt ndmlich nicht
nur eine Offnung in das systematische Ganze ein, wodurch der bisherige Bedeu-
tungsrahmen gewissermallen gesprengt wird, sondern ist strukturell betrachtet
selbst diese Offnung und kann ihr daher keine neue Konstruktion angehaftet
werden.

Diese urspriingliche Offnung, die sich in Kun systematisch und strukturell
verkorpert spielt fir die Idee des Raumgebenden eine herausragende Rolle: sie
zeigt auch den Weg fiir ein phdnomenologisches Verstdndnis der chthonischen
Dimension der Manifestation, sofern die Thematisierung des Chthonischen —
trotz aller Verhaltenheit ihm gegeniiber — zum Kern des phdnomenologischen

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116 | SARAH EICHNER

AufschlieBens der Weltlichkeit der Welt gehdrt.? Der Weg des phéinomenologi-
schen Verstédndnisses vermag, die chthonische Dimension der Manifestation d. h.
eines der Okonomie der Herrschaft vorgehenden (und sogar sich entzichenden)
Untergrundes freizulegen, z. B. in der Auffassung der Erde als eines Raumge-
benden diesseits der iiblichen Polaritétsbeziehung zu einem als ménnlich konzi-
pierten Operator. In diesem Kontext kann eine ontologische Konzeption im
abendliandischen Denken nicht iibersehen werden, die sehr viel zur radikalen
Selbstkritik (d. h. zur Destruktion) der Metaphysik und zur Aufstellung von neu-
en Parametern der Ontologie jenseits der iiblich tradierten Sedimentierungen die-
ses Begriffs beigetragen hat: Martin Heideggers Auffassung der Erde in ihrer
Beziehung zur griechischen physis.

1. DIE ERDE ALS CHIFFRE EINER RADIKALEN (SELBST-)
KRITIK DER ABENDLANDISCHEN METAPHYSIK AM
BEISPIEL VON MARTIN HEIDEGGER

Betrachtet man Heideggers Radikalisierung der phanomenologischen Auffas-
sung von physis und Erde, so findet man gleichzeitig eine In-Frage-Stellung der
metaphysisch bedingten Vorstellung vom >Grund« und deren Aufbewahrung in
einem mafgeblichen Bestimmungsfaktor, der mit der ontologischen Differenz
zusammenhéngt. Heidegger denunziert auf seine eigene Weise die metaphysi-
sche Verndhung des Denkens und legt die leere Stelle des Seienden frei, eine
epochal unsichtbare Stelle oder Quelle des Seienden, die im Sinne einer Ereig-
nisstétte (d. h. einer Stitte der Wahrheit des Seins mitten in der geschichtlichen
Vergessenheit der Seinswahrheit) gedeutet wird. Gerade aus diesem Grund liegt
es nahe, Heideggers Einsicht in die >chthonische Dimension< dieser ontologi-
schen Wahrheit konzeptuell zu rekonstruieren, selbst wenn seine Konzeption be-
stimmte Momente zeigt, die auf eine Wiedereingliederung des primordialen
Sich-Offnens in eine logoshafte Struktur hinweisen.

Besonders von Belang ist eine Stelle in seiner Heraklit-Vorlesung von 1944,
in der Heidegger auf die Bedeutung des griechischen Wortes fechné eingeht.
Nach Heidegger kann fechné (Hervor-bringen, Her-stellen) griechisch gedacht
keineswegs von physis (Von-sich-aus-Aufgehen) getrennt werden, wie man im

2 Vgl. Komel, Dean: »Die Erde als phédnomenologisches Thema«, in Heinrich
Hiini/Peter Trawny: Die erscheinende Welt, Festschrift fiir Klaus Held, Berlin 2002,
S. 55-69; hier S.56.

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 117

modernen Sinne vermutet®. Ich lasse die philologische Frage bei Seite, was das
Adverb »>griechisch« fiir Heidegger iiberhaupt bedeutet, wenn er sagt, man solle
»griechisch¢ denken; ich setze hingegen dieses Adverb mit dem Ausdruck >her-
meneutisch-phdnomenologisch« gleich, und zwar im Sinne der mithsamen Her-
ausarbeitung seiner ontologischen Differenz, d. h. der Enthiillung des Seienden
aus dem Gesichtspunkt von dessen radikalstem Wesungsmodus. Damit hédngt ei-
ne wichtige Frage zusammen, auf die Heidegger nachdriicklich hinweist: die
Frage nach dem in der Moderne nicht mehr spiirbaren Zusammenhang zwischen
dem Terminus téchne und dessen verbalem Stammwort: #ékd, tikté — dessen
Grundbedeutung >erzeugenc« ist, d. h. fiir Heidegger »sowohl zeugen als gebdren
[...] aber vorwiegend das zweite«*. Die Entfernung des Wortes téchne von dem
semantischen Feld des Machens und Anfertigens (woran das moderne Denken
gewohnt ist) erdffnet eine andere Ebene der Reflexion iiber Episteme und Logik,
die nicht mehr von der westlichen Rationalitdtsherrschaft gekennzeichnet ist.
Dass im Wort »Architekt« das griechische #ékton beinhaltet ist, entzieht sich Hei-
deggers Reflexion keineswegs. Er verbindet die Tétigkeit des Architekten mit
der Hervorbringung eines Tempels und weist damit auf eines der Beispiele fiir
das Ins-Werk-Setzen der Wahrheit des Seins (d. h. der urspriinglichen Entber-
gung des Seienden diesseits aller ontischen Bestimmungen und modern-
technischen Uberlagerungen) hin, die er in einem vorherigen Aufsatz von 1936,
Ursprung des Kunstwerkes, anfiihrt, wo u. a. wesensméBig von der Erde die Re-
de ist. Téchne steht daher, >griechisch gedacht« (so Heidegger), in einem wesent-
lichen Bezug zur physis, sofern beides eine besondere Beziehung zur Unverbor-
genheit und Verbergung darstellen. Die Dynamik der physis, die Heidegger fiir
viel mehr als >Natur< (im modernen Sinne) hélt’, hingt mit ihrer Bewegung des
Aufgehens und VerschlieBens zusammen. Techein setzt seinerseits ein »Hervor-
bringen oder Hin-stellen ins Unverborgene (die Welt)« voraus, dessen Haupt-
merkmal »ein Sichauskennen im Unverborgenen« ist und »in den Weisen, das
Unverborgene zu erlangen«®. Die Gefahr dieser Tendenz zum Erkennen der Ge-
samtheit des Seienden’, d. h. zur metaphysischen Einstellung zum Kosmos im

3 Heidegger, Martin: GA Band 55. Heraklit. Der Anfang des abendldndischen Denkens.
Logik. Heraklits Lehre vom Logos, Hg. von Manfred S. Frings. Frankfurt a. M.: Vit-
torio Klostermann 1994, S. 200.

4 Ebd., S.201.
5 Ebd, S.202.
6 Ebd., S.202.
7  Dieses systematische Erkennen konnte als der Ubergang vom Kosmos zur Geschichte,

sofern die hegelsche Dialektik die rétselhafte und dem Denker zum Erstaunen bewe-

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 | SARAH EICHNER

hegelschen Sinne, erwdhnt er am Anfang seiner Heraklit-Vorlesung von 1943,
und zwar als Gegenbeispiel zur Dunkelheit des heraklitischen Denkens. Dunkel-
heit heif3t fiir Heidegger so viel wie »eine wesensnotwendige Weise des Sichver-
bergens. Der Denker Heraklit ist der Dunkle, weil sein Denken dem Zu-
denkenden das Wesen wahrt, das ihm gehort, [...] weil er das Sein als Sich-
Verbergen denkt und gemiB diesem Gedachten das Wort sagen muss«.® Fiir
Heidegger wird das Dunkle vom Wort des anfanglichen Denkens weder iiber-
wunden noch aufgehoben, sondern gehiitet, und das Grundwort im Sagen des an-
fiinglichen Denkens ist nichts anderes als physis®.

Was ist aber die Beziehung zwischen physis und Erde? Heidegger iibersetzt
das griechische Verb phyein mit »>Aufgehenc, to phyon ist deshalb >das Aufge-
hen< im Sinne des Herkommens aus dem Verschlossenen und Verhiillten'®, Es ist
interessant, anzumerken, dass die Grundbedeutung des phyein fiir Heidegger »im
Aufgehen des in die Erde versenkten Samenkorns«!'!
wird. Die physis ist in diesem Sinne ein zu erfahrendes Geschehnis, sie ist das

unmittelbar anschaulich

Wachsen, das erst das Offene, in welches das Wachsen hineingeht, als es selbst
zur Erscheinung bringt!?:

»Die @vo1g als Aufgehen kann iiberall, z. B. [...] am Wachstum der Pflanzen, am Hervor-
gehen von Tier und Mensch aus dem SchoB, erfahren werden. Aber gooic, das aufgehende
Walten, ist nicht gleichbedeutend mit diesen Vorgéngen, die wir heute noch zur »Natur<

rechnen. Dieses Aufgehen und In-sich-aus-sich-Hinaustreten darf nicht als ein Vorgang

gende Offenheit des Kosmos in eine Systematik der Geschichte (als Sich-Setzen des
Geistes in seiner Unendlichkeit) transformiert und damit jegliche wesenshafte Dun-
kelheit vollkommen vertilgt. Kein Wunder, dass Heidegger das Verb kosmein mit
»zieren« libersetzt, nicht aber als »schmiicken«< sondern vielmehr als »entstehen lassen<
im Sinne einer lichtenden Fiigung (und damit sehr eng verbunden mit dem Glanz der
Ur-Flamme: pyr, und dem Aufgehen der physis) deutet (vgl. Ebd., S. 163).

8 Ebd, S. 32.

9 Ebd., S. 85.

10 Ebd., S. 85.

11 Ebd, S. 87.

12 Vgl. Trawny, Peter: Martin Heideggers Phanomenologie der Welt, in: Karl-Heinz
Lembeck/Ernst Wolfgang Orth/Hans Rainer Sepp (Hg.), Phanomenologie. Texte und
Kontexte (Band 3), Freiburg/Miinchen: Karl Alber 1997, S. 132.

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 119

genommen werden, den wir unter anderem am Seienden beobachten. Die guoig ist das

Sein selbst, kraft dessen das Seiende erst beobachtbar wird und bleibt.«'?

Zentral scheint hier, dass physis, obschon sie die Er6ffnung des Ganzen ist, in-
dem sie das Seiende im Ganzen aufgehen und in solchem Aufgehen es zugleich
in seine Gestalt kommen ldsst, selbst jedoch nicht erscheint. Das Fragment des
Heraklit bringt dies so zum Ausdruck: ¢voig kpontesOor @ihel*. Die sich entfal-
tende Er6ffnung des Seienden im Ganzen, die wir an uns selbst und in der Welt
erfahren konnen, bleibt als sie selbst entzogen.!> Das Wesen der Natur hilt sich

16 Heidegger fasst die Erde im Andeuten an das urspriingliche

im Sein verborgen.
Wesen der physis als »das Bergende« auf. Die Erde tritt auf eine spezifische Wei-
se in Erscheinung, und zwar als eine Art unsichtbare Kehrseite des Sichzeigens,
oder besser gesagt: als das SichverschlieBen, weswegen und wodurch Seiendes
ins Licht des Erscheinens aufgeht: Das ist auch der Grund, warum Heidegger
physis anfanglich gedacht hat als unsichtbare Fligung (harmonia aphanés), d. h.
als die Fiigung, »die das Aufgehen zuriickfiigt in das bergende Verbergen«!”.

Aus dem bisher Erlduterten wird es deutlich, dass physis fiir Heidegger min-
destens zwei Grundcharakteristika beinhaltet, die fiir unsere Reflexion liber Kun
und Erde jenseits der Polarititsauffassung von Belang sind:

—_

. Sie erschopft sich nicht in der Bestimmung der ta onta, sondern sie deutet auf
das, was die Gesamtheit einer ontischen Situation in ihrer ontologischen Dy-
namik (d. h. jenseits der im Ganzen verorteten Seienden) ausmacht. In diesem
Sinne muss man zwischen den immer schon verorteten Elementen einer Welt-
situation und der sich-6ffnenden oder raumgebenden (d. h. Erdgebundenen)
Instanz unterscheiden, welche die Situation als solche ermoglicht. Das erste ist
die Ebene des Erscheinenden, das zweite beinhaltet das Erscheinen des Er-
scheinenden in seiner unbegreifbaren Komplexitit.

13 Heidegger, Martin: Einfithrung in die Metaphysik, Tiibingen: Max Niemeyer 1953, S.
11.

14 Mansfeld, Jaap (Auswahl der Fragmente, Ubersetzung und Erlauterung): Die Vorsok-
ratiker I, Griechisch/Deutsch, Stuttgart: Reclam 1999, S. 252. Heidegger iibersetzt:
»Das Aufgehen dem Sichverbergen schenkt’s die Gunst«. Heidegger: GA 55, S. 144.

15 Vgl. P. Trawny: Martin Heideggers Phdnomenologie der Welt, S. 133.

16 Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund, Pfullingen: Neske 1986, S. 97f.

17 M. Heidegger: GA 55, S. 160.

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 | SARAH EICHNER

2.Sie deutet nicht nur auf das lichtende Aufgehen des Seienden hin, sondern
auch auf das (ultimativ unsichtbare) Anfangliche des Erscheinungsgeschehens,
dessen >Wesung< nur mit einer Nicht-Figur eines unhintergehbar Sich-
Entziehenden wiedergegeben werden kann. Mit anderen Worten: die ontologi-
sche Dimension ist nicht nur eine reine Differenz im Seienden, sondern sie
stellt eine Dynamik des Gesamtlebendigen dar, die ihren eigentlichen Sinn so-
gar unabhéngig von der konstituierten Ordnung in allen moglichen Variatio-
nen des ontisch-ontologischen Vorrangs erhilt.

Uber den ersten Aspekt ist Heidegger sich vollkommen bewusst, und seine Dar-
legung der ontologischen Dynamik ist vielfach und nuanciert. Was den zweiten
Aspekt anbelangt, ist das Moment des Sich-Verschlieenden, d. h. das, was wir
chthonische Dimension nennen, symptomatisch depotenziert gegeniiber der
Macht des Logos, selbst wenn Heidegger das semantische Feld der griechischen
Logik in den unsicheren und manchmal sogar abgriindigen »Boden« einer chtho-
nischen Ursprungsfigur riickt, die strenggenommen als Nicht-Figur (gdhnende
Offnung, SchlieBung) definiert werden sollte. Diese Radikalisierung des phéano-
menologischen Blicks findet in einem Aufsatz statt, in dem Heidegger iiber et-
was Angefertigtes, Technisches, Artefakten-Artiges schreibt: das Kunstwerk.
Die anscheinende Thematisierung eines angefertigten Dings'8, des Kunstwerkes,
dessen Bedeutungsintensitit einen Akt der philosophischen Reflexion verlangt,
ist aber nur der schon von Husserl in Frage gestellte »natiirliche Blick« auf die
Sache. Mit bemerkenswerter Subtilitét vollzieht Heidegger eine Umkehrung der
Perspektive: Das Kunstwerkt erscheint nicht als hochster, d. h. vom Menschen
gemachter Ausdruck der Hervor-bringung (oder Bezugspunkt zwischen artefac-
tum und spiritus) nach dem Zeughaften des Zeuges (instrumentum) und dem
Dinghaften des Dinges (ens creatum), sondern im Gegenteil: Das Wesen des
Kunstwerkes als vor-ontisches Wahrheitsgeschehen offenbart sowohl das Zeug-
hafte des Zeuges als auch das Dinghafte des Dinges, indem es allen Bedeutungs-
bestimmungen einer partikuldren Situation der onta (je nach ihrer Funktion im
Kontext — ens artefactum — oder nach ihrer Stelle im Ganzen — ens naturale) ihre
Relevanz iiberhaupt gibt. Die Thematisierung der Erde kreist um das urspriingli-
che Geben, ausgehend von welchem Moglichkeitsbedingungen nicht nur des Er-
scheinenden, sondern auch des Erscheinens ziemlich radikal in den Blick ge-
bracht werden. Dieses urspriingliche Geben ist nach Heidegger nicht mehr in den
Dingen der Natur oder in den Zeugen der Kultur sichtbar, nicht weil solche Zeu-

18 Vgl. Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerkes, Stuttgart: Reclam 2008, S.
10.

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 121

gen und Dinge prinzipiell nicht ontologisch tauglich sind, sondern weil der mo-
derne Blick sehr drastisch eingeengt wurde und der Mensch etwas Besonderes
braucht, wodurch der natiirliche Blick und seine reduktionistische Briicke zum
Erscheinenden einstiirzt. Es bedarf daher einer Erschiitterung der Wahrneh-
mungsebene, und das ist genau das, was ein Kunstwerk im strengen Sinne aus-
16st. Durch diese Erschiitterung gelangt der Mensch dazu, »die Eroffnung des
Seienden in seinem Sein«, d. h. »das Geschehnis der Wahrheit« zu erblicken,
wie Heidegger selber sagt: »Worauf es ankommt, ist eine erste Offnung des Bli-
ckes dafiir, daB das Werkhafte des Werkes, das Zeughafte des Zeuges, das Ding-
hafte des Dinges uns erst ndher kommen, wenn wir das Sein des Seienden den-
ken«.

Gerade in den Beispielen, die Heidegger anfiihrt, meldet sich etwas Anderes
als das, was man von vorherigen Schriften Heideggers, z. B. von Sein und Zeit
kennt. Wenn Welt-Sein mit Welt-Aufstellung d. h. mit dem Gelichtet-Sein des
Seienden und das Halten dieses Offenen (der Welt) offen zusammenhingt®, ist
das Geschehen der Wahrheit nicht nur das In-Erscheinung-Treten eines schon
immer (d. h. im Stattfinden und als Ereignis) zusammenhédngenden Ganzes
(Welt), sondern auch das Tragende, Sich-VerschlieBende und der Ordnung des
gelichteten und verorteten Seienden grundsétzlich Entzogene (Erde). Das Irredu-
zible der Erde in Bezug auf alles andere (d. h. eventuell Bestimmbare) zeigt sich
ganz deutlich, wenn Heidegger ihr »Erscheinen< mit dem Nicht-Ort verbindet,
»wo sie [die Erde] als wesenhaft unterschlieBbare gewahrt und bewahrt wird«?'.
Dies geschieht exemplarisch in Van Goghs Gemilde »Ein Paar alte Schuhe«.
Dort tritt weder ein Stiick Tierhaut (Leder) noch ein gewdhnliches Zeug (Bau-
ernschuhe), sondern eine ganze Welt in Erscheinung, auf die man sich verlassen
kann, denn das Bild »hilt alle Dinge je nach ihrer Weise und Weite in sich ge-
sammelt«??, d. h. es hilt uns geborgen in der Verlisslichkeit des dargestellten
Zeuges. Die tiefste Zugehorigkeit der Schuhe betrifft aber nicht diese Welt, son-
dern die Erde als »das Hervorkommend-Bergende« oder die »verborgene Ur-
spriinglichkeit der Herkunft [des Seins]«?. Der griechische Tempel, ein Werk

19 Ebd, S. 34.

20 Ebd., S. 40-41.

21 Ebd., S. 43.

22 Ebd., S. 28.

23 Ebd., S. 46. Es ist nicht unwichtig, der sprachlichen Asymmetrie zwischen dem unbe-
stimmten Artikel, den Heidegger fiir das Substantiv »Welt< verwendet, und dem be-
stimmten, welcher dem Wort >Erde« zukommt. Wahrend »>Welt< ein Begriff ist, der

sich auf die Vielheit, Dynamik und Variation des Erscheinenden bezieht, zeigt der be-

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 | SARAH EICHNER

der Baukunst, ist Heideggers zweites Beispiel fiir das Geschehen der Wahrheit
des Seins: »Das Tempelwerk eroffnet dastehend eine Welt und stellt diese zu-
gleich zuriick auf die Erde, die dergestalt selbst erst als der heimatliche Grund
herauskommt«?*. Heidegger erkennt ein Kunmstwerk im griechischen Tempel,
weil die Dinge dort ein Gesicht haben und die Menschen eine Aussicht auf sich
selbst, aber insbesondere weil der Gott aus dem Ort nicht geflohen ist*. Die Zu-
sammenfiigung von Dingen, Menschen und Gétter wird im Kunstwerkt beson-
ders spiirbar, aber die ontologische Offnung zum Wahrheitsgeschehen, bzw. zu
dem, was sich entzieht, um Seiendem als solchem einen Erscheinungsraum zu
gewihren, begrenzt sich nicht auf die Kunst als téchne. Kunst hat fiir Heidegger
eine Vorrangstelle nur, insofern die Weise des Sich-Zeigens im Kunstwerk der
ontischen VerschlieBung der epochalen Seinsvergessenheit wesensmaBig wider-
steht. Der Sinn der Erde hiingt daher mit einem offenen Verbergen®® zusammen,
und dieses Verbergen ist gleichzeitig der hdchste Ausdruck dessen, was Heideg-
ger spiter »Phinomenalitiit«*’ nennen wiirde.

Heideggers Betrachtungen zum Streit (polemos) von Welt und Erde machen
deutlich, dass die offene Stelle dessen, was er Lichtung (clairiére) nennt, letzt-
lich nicht aus einer an das Register des Logos gebundenen Differenz stammt.
Das Offene, das inmitten des Seienden geschieht, setzt die Fiigung von Welt und
Erde voraus, genauer: eine asymmetrische Zusammenfiigung von einer Welt und
der Brde?®. Die Asymmetrie besteht darin, dass die Erde als tiefster und niemals
vollig zu erreichender Wesenszug des Wahrheitsgeschehens fungiert. Anders ge-
sagt: Die Erde ist dasjenige, was sich jeglicher Form von Herrschaft — auch der
ultimativen technischen VerschlieBung der planetarischen Moderne in der Ma-
chenschaft — entzieht und eine unberiihrte Dimension der Unverborgenheit des
Seienden auf eine mysteriose Weise bewahrt. Diesen Aspekt hat Heidegger sehr
deutlich gesehen, allerdings hat er sich fiir ein sehr starkes und im Rahmen sei-

stimmte Artikel den Substrat-Charakter der Erde — allerdings nicht im metaphysischen
Sinne, sondern vielmehr im Sinne eines wesenhaft UnerschlieBbaren, einer Chiffre
des Unscheinbaren.

24 Ebd., S. 38.

25 Ebd., S. 39.

26 »Die Verbergung kann ein Versagen sein oder nur ein Verstellen. Wir haben nie gera-
dezu die GewiB3heit, ob sie das eine oder das andere ist« (Ebd., S. 52).

27 Vgl. Heidegger, Martin: »Das Ende der Phdnomenologie und die Aufgabe des Den-
kens, in: Zur Sache des Denkens, S. 11.

28 »Zum Offenen gehort eine Welt und die Erde« (M. Heidegger: Der Ursprung des

Kunstwerkes, S. 53, Hervorhebung durch die Verfasserin).

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 123

ner Ontologie uniiberwindbares Polaritdtsmodel entschieden: »Welt und Erde
sind je in sich ihrem Wesen nach streitig und streitbar. Nur als diese treten sie in
den Streit der Lichtung und Verbergung«®. Diese Betrachtung hingt mit seiner
Gleichsetzung von physis und logos zusammen. Offensichtlich gibt es fiir Hei-
degger kein Aufgehen (phyein) ohne Sammlung der Elemente (/égein), aber ei-
gentlich sollte die Sache umgekehrt sein: Woher stammt die Kraft der Samm-
lung? Diese Kraft ist nicht plausibel ohne das urspriingliche d. h. erdhafte Lich-
ten, wie Heidegger selber an einer Stelle schreibt: »Der Baum und das Gras, der
Adler und der Stier, die Schlange und die Grille gehen erst in ihre abgehobene
Gestalt ein und kommen so als das zum Vorschein, was sie sind. Dieses Heraus-
kommen und Aufgehen selbst und im Ganzen nannten die Griechen friihzeitig
die physis. Sie lichtet zugleich jenes, worauf und worin der Mensch sein Woh-
nen griindet. Wir nennen es die Erde«.

2. PROBLEMATIK DES TRADITIONELLEN
VERSTANDNISSES VON KUN ALS >ERDE« IM YIJING

Kun im Sinne der Erde im Yijing ist das die 10 000 Dinge (wanwu) Gebérende,
Tragende und Niahrende. Die Fruchtbarkeit der Erde lésst alles wachsen und gibt
den uns tragenden Boden und den Ort des Lebens und Zusammenlebens von
Tier, Pflanze und Mensch. Im Yijing wird ihr eine ethische Kraft beigemessen:
»Weit erstreckt sich der Erstling des Erdreichs! Die zehntausend Wesen bedien-
ten sich seiner zu ihrer Geburt [...] Keine Grenze ist dem gegeben, was der Erde
entspricht.«! »Auf dem Hohepunkt, wahrlich, ist die Giite der Erde, gestiitzt da-
rauf entstehen die zehntausend Dinge [...]. Die Erde ist so umfangreich, dass sie
die [Seins-]Dinge trégt, ihre ethische Kraft reicht ins Grenzenlose. Grofes ent-
haltend ist sie ausgedehnt, die [Seins-]Dinge sind alle prichtig.«*> Wie wir noch
sehen werden ist es ihre wesensméfige Offenheit, die es der Erde erlaubt alle
Wesenheiten gleichermafBen zur Erscheinung zu bringen und in einen Ort zu ge-
ben. In diesem Sinne ist ihre Dynamik und Offenheit uneingeschrénkt und um-
fasst die Gesamtheit des Erscheinenden. Dieser allumfassende und grundlegende

29 Ebd., S. 54.

30 Ebd., S. 38. Hervorhebung von Heidegger.

31 Schilling, Dennis (Hg. und Ubers.): Yijing. Buch der Wandlungen, Frankfurt a.
M./Leipzig: Verlag der Weltreligionen 2009, S. 20.

32 Simon, Rainald (Hg. und Ubers.): Yijing. Buch der Wandlungen, Stuttgart: Reclam
2014, S. 39.

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 | SARAH EICHNER

Aspekt erlaubt Erde von Kun zu differenzieren, insofern Kun auf die Wirkmacht
der Erde verweist und ihre urspriingliche Grofle und auch Souverénitit zur Gel-
tung bringt. Diese Dimension bleibt in der das allgemeine Gesamtverstidndnis
des Yijing bestimmenden Auslegung der Kommentartradition eingeschrankt.
Nach diesem Verstdndnis wird Kun im Yijing als Erde verstanden, jedoch mit
der besonderen Konnotation »fligsam«®® versehen und fiihrt zu der Auffassung
von Kun als dem Sich-Fiigen der Erde. Das Sich-Fiigen wird zu ihrer wesentli-
chen Eigenschaft erhoben und erfahrt definitionsméBig seine volle Bedeutung in
Bezug auf Qian, den Himmel, der umgekehrt als das »zwingend Waltende«**
bezeichnet wird. Dabei gilt es zu beachten, dass die Bezeichnung des Fiigsamen
der Beschreibung der Erde aus der bereits zitierten Uberlieferung des Urteils
entnommen ist. Diese bildet die erste der insgesamt sieben Uberlieferungen zum
Yijing, die zwischen dem 4. und 2. Jh. v. u. Z. entstanden sind. Zu Kun lesen wir
dort: »Weit erstreckt sich der Erstling des Erdreichs! Die zehntausend Wesen
bedienten sich seiner zu ihrer Geburt. Sodann empfangt (das Erdreich) gefiigig
den Himmel.«** Die bedeutungsmiBige Verkniipfung der Erde mit dem »Fiigsa-
men« der Uberlieferung des Urteils basiert methodisch betrachtet auf den Eigen-
schaften der Naturbilder, welche den Teilzeichen zugeordnet sind. Aus den spe-
zifischen Eigenschaften der Naturbilder wird eine familidre Stellungsfolge in-
nerhalb des Zeugungsvorganges (des Kosmos) entworfen, wonach Kun als Na-
turkraft der Erde der Stellung der Mutter entspricht, die (naturgemifl) dem
Himmel als Vater untergeordnet wird. Hiernach héngt die Fligsamkeit der Erde
mit dem Fruchtbringenden im Sinne des Austragens der Nachkommenschaft zu-
sammen: Die Erde empfangt den Himmel und trégt die Impulse dieser Zeugung
zur Reife (in Form der verschiedenen Lebewesen) aus. Dieses Muster kommt
auch durch das Linienbild im Ganzen zum Ausdruck: Kun, die Erde, besteht aus
sechs weichen (geteilten) Linien und versinnbildlicht die Vagina, deren Bewe-
gungen das Sich-Offnen und SchlieBen sind, wihrend Qian, der Himmel, aus
sechs harten (ungeteilten) Linien besteht und den Phallus veranschaulicht, des-
sen Bewegungen das Sich-Zusammenziehen und Ausstrecken sind. Innerhalb
dieser Komplementarititslogik zeigt sich eine quasi natiirliche Hierarchie, die
eine Subordination der Erde unter den Himmel im Dienste der Generativitit im-
pliziert und die zugleich die Errichtung einer Herrschaftsstruktur bedeutet. Die
Erde bereitet folgsam den fruchtbaren Boden fiir die Reproduktion des himmli-

33 Vgl. Schilling, Dennis: Yijing, Buch der Wandlungen, S. 446.
34 Ebd., S. 425.
35 Ebd, S. 20.

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 125

schen Samens, dessen Nachkommenschaft Griindung und Fortbestehen seiner
Herrschaft garantiert.

Die Erde fungiert demnach als Austragungsort fiir die Genesis: Als Mutter
aller Wesen ist sie ein Ort, indem etwas erzeugt, hervorgebracht oder entwickelt
wird, ein Ort der Herkunft und des Wachstums. Das Eindringen des schopferi-
schen Himmels in den SchoB3 der Erde als Moglichkeitsbedingung der Kos-
mogenese stellt zugleich eine (gewaltsame) Beherrschung der Erde dar. So im-
pliziert Qian, der Himmel, als Naturkraft ein »krdftiges Wirken«, das zwingend
waltet und auch als »Erstarken« glossiert wird, was auf das Wort »einrammen«
zuriickgefiihrt werden kann.*¢ Die Befruchtung der Erde durch den Himmel wird
im Bild der »Erschiitterung« gedacht: »Die erschiitternde Macht des Himmels ist
fruchtbar fiir die Erde, und so ist die Macht des Herrschers fruchtbar fiir die Re-
gionen.«*” Im Wenyan Kommentar lesen wir eine Auslegung zur Uberlieferung
des Urteils des Zeichens Qian: »Grof3, wahrhaft ist der Zapfen! Hart geworden,
ist er kréftig titig. Ist die Mitte getroffen, ist er gerade, lassen Same und Seim
sich drillen.«*® Der Ausdruck die »Mitte treffen« bedeutet hier das Eindringen in
die Vagina im Zeugungsakt, gleichzeitig steht er aber auch mit der Griindung des
Reiches (als Ort der Herrschaft) in Verbindung, wonach der Herrscher einen
Punkt in die Mitte (des Landes, der Erde) setzt, von dem ausgehend das Land
aufgerichtet und geteilt wird. Diese Motive entstammen dem Spruchwerk zu Kun
und sind fiir die Thematisierung des Raumgebenden zentral. Es wird ersichtlich,
dass die phallozentrische Beherrschung der Erde durch den Himmel offensicht-
lich gleichbedeutend ist mit der Griindung und Beherrschung des Reiches (der
Erde) durch den Herrscher. Im Wenyan Kommentar zu Kun steht: »Ist das Erd-
reich weich geworden, 148t es sich bewegen. Ist das Harte zur Ruhe gekommen,
ist die Tauglichkeit [die Kraft des Erdreichs] iiberall.« 3 »Spiter erhilt [die Erde
ihren] Herrscher und dies ist eine GesetzméBigkeit. Es [das Erdreich] umschlieft
die zehntausend Wesen und ldsst [ihre] Macht glinzen. Wie gehorsam ist der
Weg des Erdreichs! Es empfiangt den Himmel, da3 die Jahreszeiten sich vollzie-
hen.«*® Nur in ihrer weichen, biegsamen Form kann die Erde als GefdB des
himmlischen Samens, als Mutterboden der Schépfung dienen und ist sie tauglich
zur Einrichtung einer Okonomie der Herrschaft. Der Weg der Erde, ihr Dao, ist
damit auf das Fiigsame, die Gefolgschaft beschrinkt: Indem sie den Himmel

36 Vgl. Schilling, Dennis: Yijing, Buch der Wandlungen, S. 425.
37 Ebd., S. 697.

38 Ebd,S.17.

39 Ebd, S.22

40 Ebd., S. 44.

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 | SARAH EICHNER

aufnimmt, nimmt sie ihn zugleich als Herrscher an. Dass sowohl die Erde als
auch die zehntausend Wesen den Himmel als Herrscher annehmen, geschieht aus
Sicht der Tradition in Form von natiirlichen GesetzméBigkeiten. Shun, das Fiig-
same der Erde, ist mit dem Begriff des Geméaflen und Angepassten, des Folge-
richtigen, verbunden.

Die Logik der Unabénderlichkeit, der natiirlichen Folge, driickt das Natur-
verstindnis aus, das den Weg Dao der Erde bestimmen soll: Die Erde bringt die
zehntausend Wesen hervor und der Himmel herrscht {iber sie, die ihm mit dem
Lauf der Jahreszeiten, der Fiille und Schonheit des Lebendigen folgt: »Obwohl
das Prinzip Yin das Schone [in sich] hat, enthdlt es dies [nur], um damit den
Dienst des Konigs auszufiihren, wage nicht ihn zu vollenden. Zum Weg Dao der
Erde [gehort] die Ehefrau, gehort der Untertan. Der Weg Dao der Erde >findet
keine Vollendung¢, und doch setzt er an ihre Stelle das »>gliickliche En-
de««(Wenyan-Kommentar).*' Die Erde selbst kennt im Gegensatz zum Himmel
keine Vollendung, als Verkorperung des Irdischen ist sie rezeptiv und kann des-
halb nur die Prozesse zu Ende fiihren, die durch den Himmel als Generator in
Gang gesetzt wurden. So wie die Erde als die Yin-Kraft dem Himmel als Yang-
Kraft Folge leisten muss, so hat die Ehefrau dem Ehemann und der Untertan
dem Herrscher zu folgen.*?

Diese Logik der Subordination der Erde sowie ihre Reduktion auf das Fiig-
same basiert gemédll dem traditionellen Verstdndnis auf einer naturgegebenen
Notwendigkeit: Im Grunde genommen dient sie jedoch der Etablierung einer
Herrschaftsideologie, die den Boden fiir ein hierarchisch gegliedertes Gesell-
schaftsmodell schafft. Sie findet sich bereits in den friihen Uberlieferungen, wird
dann aber in der einflussreichsten Uberlieferung des Yijing, der so genannten
Grofien Uberlieferung topographisch weiter systematisiert: »Der Himmel ist
wiirdig, die Erde niedrig. So waren das Walten und das Sich-Fiigen gesetzt.
Niedriges und Hohes breiten sich aus. So wurde dem Adel und dem niederen
Stand Rang gegeben. [...] Der Weg des Waltens bringt die Méanner hervor. Der
Weg des Sich-Fiigens bringt die Frauen hervor.«** An dieser Stelle zeigt sich,
wie die auf den Naturbildern aufgebaute Asymmetrie zwischen Himmel und Er-
de in einer vertikalen Korrelationslogik verankert und auf ein gesellschaftliches
Modell iibertragen wird. Hier wird es deutlich, dass in dem beschreibenden Ur-
teil (oben Himmel, unten Erde) schon ein Werturteil (Himmel wiirdig, Erde nied-
rig) vorhanden ist, das nicht von dem ersten abzuldsen ist. Das beschreibende

41 R. Simon: Yijing. Buch der Wandlungen, S. 45.
42 Vgl. Ebd., S. 46
43 Schilling, Dennis: Yijing, Buch der Wandlungen, S. 209.

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 127

Urteil erscheint als Spiegel des Kosmos, wihrend das Werturteil eine gesell-
schaftliche Ordnung griindet. Zwischen beiden Momenten gibt es keinen Hiatus,
sondern eine perfekte Kontinuitdt. Der Himmel fungiert in diesem Sinne als ein
Identitétsprinzip, das eine Aufstiegsbewegung impliziert: Alle Seienden erheben
sich vom Niedrigen zum Erhabenen, die Anordnung der Linien der 64 Hexa-
gramme spiegelt diese Hierarchie wieder.*

Im Folgenden soll nun eine andere Hermeneutik entwickelt und gezeigt wer-
den, dass Kun ein Weg (Dao) entspricht, der nicht auf das Sich-Fiigen (wie es
die Tradition versteht) eingeschrinkt werden kann, der die Erde funktional in die
Begriindung einer hierarchischen Logik der Macht einbindet und dadurch ver-
fiighar macht. Ganz im Gegenteil soll die Erde wesensméBig als uneingeschrénkt
Offenes zugénglich werden, das die Notwendigkeit eines Ethos des Unverfiigba-
ren nahelegt und die himmelszentrierte Okonomie der Herrschaft radikal in Fra-
ge stellt.

An dieser Stelle soll noch einmal auf Heidegger zuriickgegangen werden. So
spricht er von einer seinsgeschichtlichen Dimension der Erde, was eine phino-
menologische Besinnung des Erdhaften not-wendig macht. Der von Heidegger
im Kunstwerkaufsatz entborgene Streit zwischen der Erde und der Welt als ei-
nem Geschehen der Wahrheit verschwindet geschichtlich, was vom Weltzersto-
ren, Erdeverwiisten, der Flucht der Gotter und von der Entmenschlichung beglei-
tet wird:*> »Warum schweigt die Erde bei dieser Zerstérung? Weil ihr nicht der
Streit mit einer Welt, weil ihr nicht die Wahrheit des Seyns verstattet ist«.*
Zentral fiir eine Wiedererweckung dieses Streits ist fiir Heidegger nun das Be-
achten des sich-verbergenden Charakters des Erdhaften.”’ Die Griinde fiir eine
Thematisierung der Erde reichen also nicht nur zum Phinomenbegriff und damit
»zu den Sachen selbst¢ zuriick, sondern schlieBen in sich nach Heidegger gar eine
seinsgeschichtliche Notwendigkeit ein. Wir wollen Heidegger soweit folgen,

44 R. Simon: Yijing. Buch der Wandlungen, S. 458.

45 D. Komel: »Die Erde als phinomenologisches Thema, S. 64.

46 Heidegger, Martin: Beitrdge zur Philosophie, GA 65, hg. von Friedrich-Wilhelm v.
Herrmann, Frankfurt am Main: Klostermann 32003, S. 177.

47 Und weiter noch: Der Gegenstreit der Welt und Erde iiber-eignet sich dem Menschen
als der Ort des geschichtlichen Kehrens des Seinsbezug auf der Erde, unter dem
Himmel und in der Welt. Der Streit wandelt sich topologisch in den »>Ort¢, was wesen-
haft fiir die Deutung der Welt als Geviert bzw. der Erde und des Himmels, des Sterb-
lichen und Géttlichen ist. Vgl. D. Komel: »Die Erde als phinomenologisches Themag,
S. 67.

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 | SARAH EICHNER

dass es fiir einen wesensméfigen Seinsbezug des Menschen zur Erde, mdge er
den Vollzug einer seynsgeschichtlichen Kehre bereiten oder nicht, grundlegend
ist, eine strukturelle Besinnung auf ihre Wesensstruktur zu vollziehen. Durch
diese Art von Besinnung wird die Bildlichkeit und das Symbolische der Erde, ihr
Sinn- oder Linienbild in den Vordergrund geriickt.

3. DAS UNEINGESCHRANKT OFFENE DER ERDE: £2

Die wesensmiBige Bestimmung der Erde durch das Sich-Fiigen ist problema-
tisch, und zwar aus folgenden Griinden. Das Naturbild der Erde weist grundsitz-
lich auf ihre Fruchtbarkeit bzw. unterschiedslose Bereitschaft zu empfangen hin.
Die Erde zeigt eine reine d. h. uneingeschrdnkte Offenheit (was strukturell in ih-
rer Zeichenstruktur versinnbildlicht ist) und {iberschreitet damit letztlich alle
Abgrenzungsbestimmungen. In der Bezeichnung der Erde als das Sich-Fiigende
wird der Modus des Empfangens (die Art und Weise, wie die Erde in Bezug zum
Himmel gesetzt empfangt) zur hauptsdchlichen Bestimmung der Erde selbst er-
klért. Dies unterstiitzt die Einschrinkung der Erde auf eine dem Himmel unter-
geordnete und von ihm abhéngige Position im Prozess der Weltentstehung und
folgt der Vorstellung des viterlichen Zeugens und des miitterlichen Gebérens:
Die Erde wird als passives Austragungsfeld der himmlischen Impulse betrachtet,
die sie widerstandslos aufnimmt und austrégt. Das Linienbild der Erde zeigt je-
doch eine radikale d. h. die Wurzel (des Seins) betreffende Offenheit. Und in der
Tat muss die Erde als Anfangs- und Endpunkt jeder Gestaltwerdung aufgefasst
werden — nicht nur im Sinne eines vorgéngigen Ortes der Herkunft, sondern im
Sinne einer permanenten Stétte der kosmischen Wandlung: als Tor zu Leben und
Tod. Die Idee des Folgsamen hingt in erster Linie damit zusammen, dass die Er-
de keine Unterschiede macht, indem sie empféngt, dass sie uneingeschrdinkt of-
fen ist fiir das in ihr zur Erscheinung gelangende, fiir die Vielheit des Seienden,
damit der Kreislauf des Lebens sich in seiner alles umfassenden Weise vollzie-
hen kann. Die Voraussetzung dieser uneingeschrinkten Offenheit bildet die Ei-
genschafts- und Bestimmungslosigkeit der Erde selbst: Nur dadurch, dass sie
ohne eigene Bestimmung und Form bleibt, kann sie der Vielfalt aller Bestim-
mungen und zugleich der Vielfalt alles Lebendigen stattgeben. Das Geschehen
des zuriickweichenden Raumgebens der Erde erfordert also eine wesensmiflige
Leere der Erde.

Das Lebendige als phanomenales Gewebe des Seienden erscheint demnach
im leeren Feld der Erde. Kun als das Raumgebende ist die grole Erscheinungs-
matrix des Lebendigen. Durch ihre leere Offenheit hindurch konstituiert sich das

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 129

Gewebe des Lebendigen zu einem erscheinenden und bewegten Ganzen: Sie bil-
det als das dauerhaft Ndhrende der Erscheinungsformen die leere Mitte des
Wandlungsgeschehens. Im Yijing kann dies durch das Zusammenspiel des Zei-
chenbildes fiir die Erde (2), des Zeichenbildes fiir die Wiederkehr (24) und des
Zeichenbildes flir die Zersplitterung (23) veranschaulicht werden. Die Zeichen-
struktur von Kun zeigt reine Erde. Dies besagt, dass die Erde unsichtbar d. h. on-
tisch inkonsistent ist, sie besitzt keinerlei Soliditit, ist, so konnte man sagen, rei-
nes FlieBen, oder philosophisch ausgedriickt: der Grad Null des Erscheinens. Der
Fluss der Erde ist reine (im Sinne einer noch nicht bestimmten) Wandlung — et-
was, das impliziert, dass die Wandlung aufgrund der ontischen Inkonsistenz der
Erde immer schon angefangen hat. Dieser dynamische Fluss ist dabei kein Nich-
tiges, sondern bildet den Rahmen der Gesamtwandlung der Erscheinungsformen,
etwas, das ich als »ontologische Konsistenz« bezeichnen mochte. Von dieser on-
tologischen Konsistenz der Erde hdngt der gesamte Prozess des Entstehens und
Vergehens ab. Was nun in dem Ubergang vom Zeichenbild der Erde zum Zei-
chenbild der Wiederkehr veranschaulicht wird, ist eine Verfestigung d. h. das
Konsistent- bzw. Sichtbarwerden des Unsichtbaren. Mit dieser ersten Feststel-
lung einer Protoform (welche die erste Wandlungsebene der Erde bildet) hangt
erst das Lichte des Himmels zusammen, das vor diesem Hintergrund als die Ver-
festigung von Formen verstanden werden muss und daher auch — im Rahmen der
sich bestidndig vollziehenden Wandlung — als Wiederkehr (des Lichten, d. h. der
Form) bezeichnet wird. Das Lichte des Himmels bildet das erste Zeichen einer
ontischen Konsistenz, die einen Prozess — namlich die Vervielfdltigung von ver-
ortbaren Erscheinungsformen — in Gang setzt. Der Himmel befindet sich hier-
nach in dem Wandlungsvorgang der Erde und kann als erstes Resultat dieser on-
tisch-ontologischen Wandlung der Erde betrachtet werden. Dies bedeutet, dass
die Wandlung des Himmels nur ontisch und nicht ontologisch ist. Die Verfesti-
gung (die dauerhafte Wiederkehr der Erscheinungsformen) wird letztlich nicht
von dem Himmel, sondern von der Erde hervorgebracht. Der Himmel bildet da-
her kein Telos des Wandlungsprozesses, sondern ist Teil einer groBeren, allum-
fassenderen Dynamik, die von dem Néhrenden der Erde getragen wird.

Die letzte Wandlungsstufe der Erde erscheint im Zeichenbild der Zersplitte-
rung: Es ist der Tod, der hier aber lediglich als ein Inkonsistentwerden des Er-
scheinenden verstanden werden kann. Der Mensch (wie alle anderen Lebewe-
sen) bedarf eines Verfestigungsgrads, um sich am Leben zu erhalten. Damit
héngt ein Prozess des Identitdtsaufbaus zusammen, dessen Grundoperator im
Falle des Yijing der Himmel ist. In diesem Sinne bedeutet die Identifikation des
Menschen mit dem Himmelsprinzip eine Anhaftung an die Ebene der Selbstbe-
hauptung der Erscheinungsformen und daher eine Nicht-Akzeptanz der Dynamik

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 | SARAH EICHNER

der Erde. Dies kommt auf der obersten Wandlungsebene von Kun zum Aus-
druck, wo die Riickkehrbewegung (das Inkonsistentwerden des letzten Yang-
Striches, was dem Tod des Individuums entspricht) durch Widerstand und
Kampf angedeutet ist. Wird jedoch die Erde als das ontologische Prius der
Wandlungen erkannt, sind Leben und Tod im Sinne des Entstehens und Verge-
hens von Einzelerscheinungen lediglich Kategorien des Erscheinens und nicht
des Seins, d. h. ontologisch betrachtet gibt es keinen Tod, sondern nur Wandlun-
gen: »Das kosmische Tor wird einmal gedffnet, einmal wieder geschlossen, die
Onta stromen daraus hervor, die Onta stromen wieder hinein: Das wird als
Wandlung bezeichnet.«*® TraditionsgemiB (nach der Logik der komplementiiren
Entsprechung) wird der Erde im Jahreskreislauf der Herbst und der Winter zuge-
ordnet, wodurch aber nur eine Seite ihres Wirkspektrums betont wird — ndmlich
der Zerfall, der Tod —, die Erde fungiert aber nicht nur als Nekmerin, sondern
auch als Geberin des Lebens: Sie ist Geburt, Wandlungs- und Todesstétte in ei-
nem. Daraus ergibt sich eine Offenheit und Dynamik als Wesensmerkmale von
Kun, welche uneingeschrinkt wirkt und dadurch die Gesamtheit des Erscheinen-
den umfasst. Die Erscheinungen konstellieren sich durch die leere Matrix der
Erde hindurch. Sie zeigt sich als permanenter Ort der Einschreibung aller Le-
bensbilder, wie sie durch die 64 Hexagramme des Yijing zum Ausdruck gebracht
werden. Jegliche Form und Bewegung wird in der Leere der Erde geboren, ihr
Dao ist das dauerhaft flieBende Geben, das der wechselnden Gestaltwerdung des
Kosmos Statt gibt.

Diese Vorstellung von Kun kommt auch in der noch in der Antike bekannten
Schreibweise des Zeichens zum Ausdruck K, die dem Zeichen fiir chuan, FluB3
dhnelt, das im Mawangdui-Yijing anstelle von Kun steht. In dieser Linie steht
auch die Beschreibung des Dao von Laotse, das dezidiert weibliche Ziige trigt
und in Form eines kosmischen Geburtsorgans — als Tor der mystischen Vagina —
beschrieben wird. Hiernach ist das Dao leer und unerschopflich wie der leere
Raum des Tals: »Das wie ein Tal [leere] Geistwesen vergeht nicht. Das heilit
»Mystische Vagina<. Das Tor der Mystischen Vagina — dies heiit Wurzelgrund
von Himmel und Erde.«*

48 R. Simon: Yijing. Buch der Wandlungen, S. 477.
49 Laozi: Daodejing. Das Buch vom Weg und seiner Wirkung, iibers. und hg. v. Rainald
Simon, Stuttgart: Reclam Bibliothek 2009, S. 25.

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 131

4. Ethos des Unverfugbaren

Das Dao der Erde hiangt mit ihrer Wirkungsform als Erscheinungsmatrix des Le-
bendigen zusammen: Hiernach wird die Permanenz des gesamten Wandlungs-
prozesses des Erscheinenden durch ihre Leere — verstanden als reines dynami-
sches Flieen — hindurch gewéhrleistet. Nur dadurch, dass die Erde keine eigene
Bestimmung oder Form hat, sondern uneingeschrinkt offen ist, kann sie die
Vielheit der Erscheinungsformen — das Gewebe des Lebendigen — als zusam-
menhéngend ermdglichen. Thr dauerhaft flieBendes Geben, das der wechselnden
Gestaltwerdung des Kosmos stattgibt, manifestiert sich im Yi jing in Form der
sich wandelnden Zeichen. Analytisch betrachtet bildet die Erde als Raumgeben-
des ein Scharnier zwischen der ontologischen Konsistenz der Erde (das heif3t der
Tatsache, dass die Totalitdt der Wandlungen durch die Erde im Sinne eines rei-
nen dynamischen FlieBens getragen wird) und der ontischen Vielheit der er-
scheinenden Dinge. Auf Erfahrungsebene gibt es aber keinen Unterschied zwi-
schen diesen zwei Bereichen, insofern die Wandlungsdynamik anfangs- und
endlos ist. Die Erde als Erscheinungsmatrix ist fiir uns unverfiigbar: Sie er-
scheint nicht als solche, weil sie nur so die Gesamtheit aller Erscheinungsformen
gewdhrleisten kann. Dieser Wirkkraft der Erde d. h. dem, was sie ermdglicht, zu
entsprechen, erfordert ein Ethos des Unverfiigharen. Das Ethos des Unverfiigba-
ren betrifft im Kern die Weise, wie sich der Mensch angesichts dieser Wirksam-
keit der Erde verhilt und erdffnet eine andere Erfahrungsdimension des Ganzen.
Das Menschsein kann als die Erfahrung einer Trennung im Zusammenhang des
Ganzen verstanden werden. Aufgrund seiner psychobiologischen Ausstattung
tendiert der Mensch dazu, sich in sich zu verschlieBen und gegen alle anderen
Seienden abzugrenzen bzw. seine Individualitit grenziiberschreitend zu behaup-
ten. Die Selbstaffirmation des Menschen schlie3t die uneingeschrinkte Offenheit
seines eigenen Ursprungs aus. Der Ausschluss der Erde bildet in diesem Sinne
die Moglichkeitsbedingung der Konsolidierung von Macht. Ethos des Unverfiig-
baren bedeutet die Entschrankung des Blicks auf die Wirkkraft der Erde, die Er-
offnung einer Erfahrungsdimension, die als eine Einiibung in das Lebendige ver-
standen werden kann. Der Mensch {ibt sich in das Lebendige ein, indem er sich
uneingeschrinkt auf das Geschehen der Wandlung einlésst, in dessen Kern ihm
die notwendige Unverfligbarkeit der Erde im Spiegel der Vielheit der Erschei-
nungsformen bewusst wird.

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Emm


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783838438527-007 - am 14.02.2026, 11

:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - -


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

