
Das sichverschließend Aufgehende 
Zu Heideggers ontologischer Differenz als Ausweitung  

des Bedeutungsspektrums der Erde im Yijing 

(Buch der Wandlungen) 

SARAH EICHNER 
 

 
 
EINFÜHRENDE BETRACHTUNGEN: 
 
Im Zentrum meines Beitrags steht eine Figur des Raumgebenden, die, wie ich zu 
zeigen hoffe, maßgeblich mit dem 2. Zeichen des Yijing verbunden ist. In der 
überlieferten Fassung des Yijing trägt es den Namen Kun und wird dem traditio-
nellen, d.h. dem maßgeblich auf der Kommentartradition des Yijing basierenden 
Verständnis zufolge, als die (dem Himmel, Qian, gegenüberstehende) Erde auf-
gefasst. Hiernach nehmen beide Zeichen, Kun und Qian, nicht nur zahlenmäßig 
die ersten zwei Plätze im Yijing ein, sondern markieren als Paarzeichen in ihrer 
inneren Dynamik und in ihrer Relation zueinander auch den Anfang oder Ur-
sprung aller weiteren 62 Zeichen, die als eine modellhafte und bildlich-
symbolische Darstellung der Manifestation der Wirklichkeit betrachtet werden 
können. Gemäß dem philosophisch einflussreichsten Kommentar des Yijing, der 
sogenannten Großen Überlieferung soll das Yijing den Kosmos und seine Wirk-
mächte (oder Prinzipien) in seinen Zeichen abbilden: Der Titel Yi (Wandlung) 
bezeichnet demnach nicht nur die Wandlungen der Linienbilder im Text, son-
dern auch die Wandlungen von Himmel und Erde (der gesamten Natur, des 
Kosmos). Diesem Verständnis folgend liegen in Qian und Kun die Bilder der 
höchsten und allumfassendsten Wirkmächte des Kosmos vor. Sie werden in den 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 | SARAH EICHNER 

 

Kommentartexten mit dem Himmel und mit der Erde identifiziert.1 Im Grunde 
genommen sind Qian und Kun jedoch nicht identisch mit Himmel und Erde bzw. 
nicht ohne weiteres mit ihnen identifizierbar: Weder sind ihre Namen etymolo-
gisch rekonstruierbar noch kennen wir die genaue Bedeutung der Zeichen im 
Yijing. Dieser Zusammenhang ist von Belang, sofern das (der Kommentartraditi-
on folgende) traditionelle Polaritätsmodell Kun und Qian als Himmel (yang) und 
Erde (yin) interpretiert, was zugleich zu einem Unterordnungsverhältnis der Erde 
unter den Himmel bzw. einer Dominanz des Himmels über die Erde beigetragen 
hat – eine Auffassung, die sich mit früheren Zugangsweisen zu Qian und Kun 
nicht verträgt. Eine Analyse des Spruchwerks und dessen mythologischer Fäden 
zeigt, dass diese Subordination das Resultat späterer Interpolationen ist. Dass 
Kun keine untergeordnete Rolle zukommen kann, sondern ihre Wirkmacht um-
gekehrt konstitutiv ist für das Gesamtschema der Wandlungen wird sehr deutlich 
mittels einer Auslegung Kuns (und ihres Sinn- bzw. Linienbildes) vor dem Hin-
tergrund der (phänomenologisch verstandenen) Figur dessen, was ich das Raum-
gebende nennen möchte. Räumliche Motive finden sich auch in dem Spruchwerk 
zu Kun sowie ihrer mythologischen Vorgeschichte. Vor allen Dingen soll jedoch 
ihr Linienbild selbst und die Figur, die sich darin sinnbildlich verkörpert, im 
Hinblick auf eine phänomenologische Sichtweise des Raumgebenden strukturell 
betrachtet und interpretativ entwickelt werden.  

Die Verbindung zwischen Kun und dem Raumgebenden soll es ermöglichen, 
einen sich von dem traditionellen Verständnis des Yijing abhebenden (post-
patriarchalen) Zugang zu eröffnen. Werden nämlich einige der bildlich-
symbolischen und textuellen Sinnfäden aufgenommen, welche es erlauben Kun 
als Raumgebendes zu situieren, zeigt sich, dass der Ort, der Kun dem traditionel-
len Verständnis nach im Ganzen des Yijing zugewiesen wird, eine als ideolo-
gisch zu entlarvende Einschränkung und Reduktion ihres Wirkspektrums und ih-
rer fundamentalen Rolle ist. Dies gilt nicht nur von Kun als einer allem Erschei-
nenden und dessen Aufeinanderbezogensein vorgängigen Erscheinungsmatrix 
des Lebendigen, sondern auch als einer sich potenzierenden Kraft, die nicht nur 
alle erscheinenden Dinge stützt, trägt und nährt, sondern in allen Phänomenen 
auf eine je individuelle Weise zur Erscheinung gelangt, ohne selbst dabei zu er-

                                                             
1 Mit Himmel und Erde stehen wiederum verschiedene Göttergestalten in Verbindung, 

deren nähere Charakterisierung jedoch aus den Zeichen nicht genau hervorgeht. Qian 
und Kun geben primär religiöse und mythische Symbole wieder: bereits zur Entste-
hungszeit des Yijing wurden die Zeichen als Embleme von Wesen – von Gottheiten, 
Ahnen der Geschlechter und von Tieren – verstanden, denen spezifische Wirkungs-
mächte auf die Geschehnisse der Welt zugeschrieben wurden. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 115 

scheinen. Wird Kun durch eine Vertiefung ihres Wirkspektrums und ihrer pri-
mären Funktion als Schlüsselfigur zum Yijing betrachtet, führt dies zu einer 
Transformation der gesamten im Yijing symbolisch dargestellten Ordnung. 
Durch einen dekonstruktiven Abbau verschiedener Sinnschichten innerhalb der 
Überlieferung des Yijing, kann eine umfassendere Dimension von Kun erschlos-
sen werden, die über den ihr im kodifizierten Ganzen zugewiesenen Status hin-
ausreicht und eine neue Sichtweise auf die dem Yijing zugrundeliegende kos-
misch-kosmologische Weltauffassung ins Spiel bringt. 

Obwohl nämlich die rein graphische Darstellung von Erde, Kun , und 
Himmel, Qian , strukturell ein Verhältnis wechselseitiger Inhärenz und Sym-
metrie impliziert, wird aus diesem Verhältnis auf der Ebene der Sinnaneignung – 
die sich systematisch in den Überlieferungen des Yijing ausdifferenziert – eine 
hierarchische Struktur entworfen, die eine Logik der Subordination von Kun 
(hier als Erde verstanden) nach sich zieht. Qian, der Himmel, besitzt hiernach 
den Status eines dominanten Bedeutungsträgers, der die ganze symbolische Ord-
nung bestimmt. Dieser Status wird durch dasjenige gerechtfertigt, was ich ›Her-
meneutik der Macht‹ nennen möchte, durch die sich im Laufe der Wirkungsge-
schichte des Yijing das Verständnis der Tradition konsolidiert hat. Gleichzeitig 
wurde diese Hermeneutik als Legitimationsgrund verschiedener politischer und 
gesellschaftlicher Verhältnisse herangezogen. Die Entwicklung dieser Herme-
neutik der Macht hängt methodisch mit einer Reduktion des vollen Bedeutungs-
spektrums der Erde auf eine Funktion zusammen, die der Einrichtung einer Öko-
nomie der Herrschaft dient, in dessen Zentrum der Himmel steht. Die Freilegung 
der verdeckten Sinnschichten von Kun kann zu einer radikalen Dekonstruktion 
der Macht beitragen, und zwar nicht in dem Sinne, dass die Machtposition des 
Himmels durch eine Herrschaft der Erde ersetzt wird, sondern vielmehr durch 
einen selbstdekonstruktiven Abbauprozess, der, wie ich zu zeigen hoffe, dem 
immanenten Wirkpotential von Kun selbst entspricht. Kun führt nämlich nicht 
nur eine Öffnung in das systematische Ganze ein, wodurch der bisherige Bedeu-
tungsrahmen gewissermaßen gesprengt wird, sondern ist strukturell betrachtet 
selbst diese Öffnung und kann ihr daher keine neue Konstruktion angehaftet 
werden. 

Diese ursprüngliche Öffnung, die sich in Kun systematisch und strukturell 
verkörpert spielt für die Idee des Raumgebenden eine herausragende Rolle: sie 
zeigt auch den Weg für ein phänomenologisches Verständnis der chthonischen 
Dimension der Manifestation, sofern die Thematisierung des Chthonischen – 
trotz aller Verhaltenheit ihm gegenüber – zum Kern des phänomenologischen 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 | SARAH EICHNER 

 

Aufschließens der Weltlichkeit der Welt gehört.2 Der Weg des phänomenologi-
schen Verständnisses vermag, die chthonische Dimension der Manifestation d. h. 
eines der Ökonomie der Herrschaft vorgehenden (und sogar sich entziehenden) 
Untergrundes freizulegen, z. B. in der Auffassung der Erde als eines Raumge-
benden diesseits der üblichen Polaritätsbeziehung zu einem als männlich konzi-
pierten Operator. In diesem Kontext kann eine ontologische Konzeption im 
abendländischen Denken nicht übersehen werden, die sehr viel zur radikalen 
Selbstkritik (d. h. zur Destruktion) der Metaphysik und zur Aufstellung von neu-
en Parametern der Ontologie jenseits der üblich tradierten Sedimentierungen die-
ses Begriffs beigetragen hat: Martin Heideggers Auffassung der Erde in ihrer 
Beziehung zur griechischen physis.  
 
 
1.  DIE ERDE ALS CHIFFRE EINER RADIKALEN (SELBST-) 

KRITIK DER ABENDLÄNDISCHEN METAPHYSIK AM 
BEISPIEL VON MARTIN HEIDEGGER 

 
Betrachtet man Heideggers Radikalisierung der phänomenologischen Auffas-
sung von physis und Erde, so findet man gleichzeitig eine In-Frage-Stellung der 
metaphysisch bedingten Vorstellung vom ›Grund‹ und deren Aufbewahrung in 
einem maßgeblichen Bestimmungsfaktor, der mit der ontologischen Differenz 
zusammenhängt. Heidegger denunziert auf seine eigene Weise die metaphysi-
sche Vernähung des Denkens und legt die leere Stelle des Seienden frei, eine 
epochal unsichtbare Stelle oder Quelle des Seienden, die im Sinne einer Ereig-
nisstätte (d. h. einer Stätte der Wahrheit des Seins mitten in der geschichtlichen 
Vergessenheit der Seinswahrheit) gedeutet wird. Gerade aus diesem Grund liegt 
es nahe, Heideggers Einsicht in die ›chthonische Dimension‹ dieser ontologi-
schen Wahrheit konzeptuell zu rekonstruieren, selbst wenn seine Konzeption be-
stimmte Momente zeigt, die auf eine Wiedereingliederung des primordialen 
Sich-Öffnens in eine logoshafte Struktur hinweisen.  

Besonders von Belang ist eine Stelle in seiner Heraklit-Vorlesung von 1944, 
in der Heidegger auf die Bedeutung des griechischen Wortes techné eingeht. 
Nach Heidegger kann techné (Hervor-bringen, Her-stellen) griechisch gedacht 
keineswegs von physis (Von-sich-aus-Aufgehen) getrennt werden, wie man im 

                                                             
2 Vgl. Komel, Dean: »Die Erde als phänomenologisches Thema«, in Heinrich 

Hüni/Peter Trawny: Die erscheinende Welt, Festschrift für Klaus Held, Berlin 2002, 
S. 55-69; hier S.56. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 117 

modernen Sinne vermutet3. Ich lasse die philologische Frage bei Seite, was das 
Adverb ›griechisch‹ für Heidegger überhaupt bedeutet, wenn er sagt, man solle 
›griechisch‹ denken; ich setze hingegen dieses Adverb mit dem Ausdruck ›her-
meneutisch-phänomenologisch‹ gleich, und zwar im Sinne der mühsamen Her-
ausarbeitung seiner ontologischen Differenz, d. h. der Enthüllung des Seienden 
aus dem Gesichtspunkt von dessen radikalstem Wesungsmodus. Damit hängt ei-
ne wichtige Frage zusammen, auf die Heidegger nachdrücklich hinweist: die 
Frage nach dem in der Moderne nicht mehr spürbaren Zusammenhang zwischen 
dem Terminus téchne und dessen verbalem Stammwort: tékô, tíktô – dessen 
Grundbedeutung ›erzeugen‹ ist, d. h. für Heidegger »sowohl zeugen als gebären 
[...] aber vorwiegend das zweite«4. Die Entfernung des Wortes téchne von dem 
semantischen Feld des Machens und Anfertigens (woran das moderne Denken 
gewöhnt ist) eröffnet eine andere Ebene der Reflexion über Episteme und Logik, 
die nicht mehr von der westlichen Rationalitätsherrschaft gekennzeichnet ist. 
Dass im Wort ›Architekt‹ das griechische téktôn beinhaltet ist, entzieht sich Hei-
deggers Reflexion keineswegs. Er verbindet die Tätigkeit des Architekten mit 
der Hervorbringung eines Tempels und weist damit auf eines der Beispiele für 
das Ins-Werk-Setzen der Wahrheit des Seins (d. h. der ursprünglichen Entber-
gung des Seienden diesseits aller ontischen Bestimmungen und modern-
technischen Überlagerungen) hin, die er in einem vorherigen Aufsatz von 1936, 
Ursprung des Kunstwerkes, anführt, wo u. a. wesensmäßig von der Erde die Re-
de ist. Téchne steht daher, ›griechisch gedacht‹ (so Heidegger), in einem wesent-
lichen Bezug zur physis, sofern beides eine besondere Beziehung zur Unverbor-
genheit und Verbergung darstellen. Die Dynamik der physis, die Heidegger für 
viel mehr als ›Natur‹ (im modernen Sinne) hält5, hängt mit ihrer Bewegung des 
Aufgehens und Verschließens zusammen. Techeîn setzt seinerseits ein »Hervor-
bringen oder Hin-stellen ins Unverborgene (die Welt)« voraus, dessen Haupt-
merkmal »ein Sichauskennen im Unverborgenen« ist und »in den Weisen, das 
Unverborgene zu erlangen«6. Die Gefahr dieser Tendenz zum Erkennen der Ge-
samtheit des Seienden , d. h. zur metaphysischen Einstellung zum Kosmos im 7

                                                             
3 Heidegger, Martin: GA Band 55. Heraklit. Der Anfang des abendländischen Denkens. 

Logik. Heraklits Lehre vom Logos, Hg. von Manfred S. Frings. Frankfurt a. M.: Vit-
torio Klostermann 1994, S. 200. 

4 Ebd., S. 201. 
5 Ebd., S. 202. 
6 Ebd., S. 202. 
7 Dieses systematische Erkennen könnte als der Übergang vom Kosmos zur Geschichte,

sofern die hegelsche Dialektik die rätselhafte und dem Denker zum Erstaunen bewe-

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 | SARAH EICHNER 

 

hegelschen Sinne, erwähnt er am Anfang seiner Heraklit-Vorlesung von 1943, 
und zwar als Gegenbeispiel zur Dunkelheit des heraklitischen Denkens. Dunkel-
heit heißt für Heidegger so viel wie »eine wesensnotwendige Weise des Sichver-
bergens. Der Denker Heraklit ist der Dunkle, weil sein Denken dem Zu-
denkenden das Wesen wahrt, das ihm gehört, [...] weil er das Sein als Sich-
Verbergen denkt und gemäß diesem Gedachten das Wort sagen muss«.8 Für 
Heidegger wird das Dunkle vom Wort des anfänglichen Denkens weder über-
wunden noch aufgehoben, sondern gehütet, und das Grundwort im Sagen des an-
fänglichen Denkens ist nichts anderes als physis9. 

Was ist aber die Beziehung zwischen physis und Erde? Heidegger übersetzt 
das griechische Verb phyein mit ›Aufgehen‹, to phyon ist deshalb ›das Aufge-
hen‹ im Sinne des Herkommens aus dem Verschlossenen und Verhüllten10. Es ist 
interessant, anzumerken, dass die Grundbedeutung des phyein für Heidegger »im 
Aufgehen des in die Erde versenkten Samenkorns«11 unmittelbar anschaulich 
wird. Die physis ist in diesem Sinne ein zu erfahrendes Geschehnis, sie ist das 
Wachsen, das erst das Offene, in welches das Wachsen hineingeht, als es selbst 
zur Erscheinung bringt12: 
 
»Die  als Aufgehen kann überall, z. B. [...] am Wachstum der Pflanzen, am Hervor-
gehen von Tier und Mensch aus dem Schoß, erfahren werden. Aber , das aufgehende 
Walten, ist nicht gleichbedeutend mit diesen Vorgängen, die wir heute noch zur ›Natur‹ 
rechnen. Dieses Aufgehen und In-sich-aus-sich-Hinaustreten darf nicht als ein Vorgang 

                                                                                                                                  
gende Offenheit des Kosmos in eine Systematik der Geschichte (als Sich-Setzen des 
Geistes in seiner Unendlichkeit) transformiert und damit jegliche wesenshafte Dun-
kelheit vollkommen vertilgt. Kein Wunder, dass Heidegger das Verb kosmeîn mit 
»zieren« übersetzt, nicht aber als ›schmücken‹ sondern vielmehr als ›entstehen lassen‹ 
im Sinne einer lichtenden Fügung (und damit sehr eng verbunden mit dem Glanz der 
Ur-Flamme: pyr, und dem Aufgehen der physis) deutet (vgl. Ebd., S. 163).  

8 Ebd., S. 32. 
9 Ebd., S. 85. 
10 Ebd., S. 85. 
11 Ebd., S. 87. 
12 Vgl. Trawny, Peter: Martin Heideggers Phänomenologie der Welt, in: Karl-Heinz 

Lembeck/Ernst Wolfgang Orth/Hans Rainer Sepp (Hg.), Phänomenologie. Texte und 
Kontexte (Band 3), Freiburg/München: Karl Alber 1997, S. 132. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 119 

genommen werden, den wir unter anderem am Seienden beobachten. Die  ist das 
Sein selbst, kraft dessen das Seiende erst beobachtbar wird und bleibt.«13  
 
Zentral scheint hier, dass physis, obschon sie die Eröffnung des Ganzen ist, in-
dem sie das Seiende im Ganzen aufgehen und in solchem Aufgehen es zugleich 
in seine Gestalt kommen lässt, selbst jedoch nicht erscheint. Das Fragment des 
Heraklit bringt dies so zum Ausdruck:   14. Die sich entfal-
tende Eröffnung des Seienden im Ganzen, die wir an uns selbst und in der Welt 
erfahren können, bleibt als sie selbst entzogen.15 Das Wesen der Natur hält sich 
im Sein verborgen.16 Heidegger fasst die Erde im Andeuten an das ursprüngliche 
Wesen der physis als ›das Bergende‹ auf. Die Erde tritt auf eine spezifische Wei-
se in Erscheinung, und zwar als eine Art unsichtbare Kehrseite des Sichzeigens, 
oder besser gesagt: als das Sichverschließen, weswegen und wodurch Seiendes 
ins Licht des Erscheinens aufgeht: Das ist auch der Grund, warum Heidegger 
physis anfänglich gedacht hat als unsichtbare Fügung (harmonía aphanés), d. h. 
als die Fügung, »die das Aufgehen zurückfügt in das bergende Verbergen«17.  

Aus dem bisher Erläuterten wird es deutlich, dass physis für Heidegger min-
destens zwei Grundcharakteristika beinhaltet, die für unsere Reflexion über Kun 
und Erde jenseits der Polaritätsauffassung von Belang sind:  

 
1. Sie erschöpft sich nicht in der Bestimmung der ta onta, sondern sie deutet auf 

das, was die Gesamtheit einer ontischen Situation in ihrer ontologischen Dy-
namik (d. h. jenseits der im Ganzen verorteten Seienden) ausmacht. In diesem 
Sinne muss man zwischen den immer schon verorteten Elementen einer Welt-
situation und der sich-öffnenden oder raumgebenden (d. h. Erdgebundenen) 
Instanz unterscheiden, welche die Situation als solche ermöglicht. Das erste ist 
die Ebene des Erscheinenden, das zweite beinhaltet das Erscheinen des Er-
scheinenden in seiner unbegreifbaren Komplexität.  
 

                                                             
13 Heidegger, Martin: Einführung in die Metaphysik, Tübingen: Max Niemeyer 1953, S. 

11. 
14 Mansfeld, Jaap (Auswahl der Fragmente, Übersetzung und Erläuterung): Die Vorsok-

ratiker I, Griechisch/Deutsch, Stuttgart: Reclam 1999, S. 252. Heidegger übersetzt: 
»Das Aufgehen dem Sichverbergen schenkt’s die Gunst«. Heidegger: GA 55, S. 144. 

15 Vgl. P. Trawny: Martin Heideggers Phänomenologie der Welt, S. 133. 
16 Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund, Pfullingen: Neske 1986, S. 97f. 
17 M. Heidegger: GA 55, S. 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 | SARAH EICHNER 

 

2. Sie deutet nicht nur auf das lichtende Aufgehen des Seienden hin, sondern 
auch auf das (ultimativ unsichtbare) Anfängliche des Erscheinungsgeschehens, 
dessen ›Wesung‹ nur mit einer Nicht-Figur eines unhintergehbar Sich-
Entziehenden wiedergegeben werden kann. Mit anderen Worten: die ontologi-
sche Dimension ist nicht nur eine reine Differenz im Seienden, sondern sie 
stellt eine Dynamik des Gesamtlebendigen dar, die ihren eigentlichen Sinn so-
gar unabhängig von der konstituierten Ordnung in allen möglichen Variatio-
nen des ontisch-ontologischen Vorrangs erhält.  

 
Über den ersten Aspekt ist Heidegger sich vollkommen bewusst, und seine Dar-
legung der ontologischen Dynamik ist vielfach und nuanciert. Was den zweiten 
Aspekt anbelangt, ist das Moment des Sich-Verschließenden, d. h. das, was wir 
chthonische Dimension nennen, symptomatisch depotenziert gegenüber der 
Macht des Logos, selbst wenn Heidegger das semantische Feld der griechischen 
Logik in den unsicheren und manchmal sogar abgründigen ›Boden‹ einer chtho-
nischen Ursprungsfigur rückt, die strenggenommen als Nicht-Figur (gähnende 
Öffnung, Schließung) definiert werden sollte. Diese Radikalisierung des phäno-
menologischen Blicks findet in einem Aufsatz statt, in dem Heidegger über et-
was Angefertigtes, Technisches, Artefakten-Artiges schreibt: das Kunstwerk. 
Die anscheinende Thematisierung eines angefertigten Dings18, des Kunstwerkes, 
dessen Bedeutungsintensität einen Akt der philosophischen Reflexion verlangt, 
ist aber nur der schon von Husserl in Frage gestellte ›natürliche Blick‹ auf die 
Sache. Mit bemerkenswerter Subtilität vollzieht Heidegger eine Umkehrung der 
Perspektive: Das Kunstwerkt erscheint nicht als höchster, d. h. vom Menschen 
gemachter Ausdruck der Hervor-bringung (oder Bezugspunkt zwischen artefac-
tum und spiritus) nach dem Zeughaften des Zeuges (instrumentum) und dem 
Dinghaften des Dinges (ens creatum), sondern im Gegenteil: Das Wesen des 
Kunstwerkes als vor-ontisches Wahrheitsgeschehen offenbart sowohl das Zeug-
hafte des Zeuges als auch das Dinghafte des Dinges, indem es allen Bedeutungs-
bestimmungen einer partikulären Situation der onta (je nach ihrer Funktion im 
Kontext – ens artefactum – oder nach ihrer Stelle im Ganzen – ens naturale) ihre 
Relevanz überhaupt gibt. Die Thematisierung der Erde kreist um das ursprüngli-
che Geben, ausgehend von welchem Möglichkeitsbedingungen nicht nur des Er-
scheinenden, sondern auch des Erscheinens ziemlich radikal in den Blick ge-
bracht werden. Dieses ursprüngliche Geben ist nach Heidegger nicht mehr in den 
Dingen der Natur oder in den Zeugen der Kultur sichtbar, nicht weil solche Zeu-

                                                             
18 Vgl. Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerkes, Stuttgart: Reclam 2008, S. 

10. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 121 

gen und Dinge prinzipiell nicht ontologisch tauglich sind, sondern weil der mo-
derne Blick sehr drastisch eingeengt wurde und der Mensch etwas Besonderes 
braucht, wodurch der natürliche Blick und seine reduktionistische Brücke zum 
Erscheinenden einstürzt. Es bedarf daher einer Erschütterung der Wahrneh-
mungsebene, und das ist genau das, was ein Kunstwerk im strengen Sinne aus-
löst. Durch diese Erschütterung gelangt der Mensch dazu, »die Eröffnung des 
Seienden in seinem Sein«, d. h. »das Geschehnis der Wahrheit« zu erblicken, 
wie Heidegger selber sagt: »Worauf es ankommt, ist eine erste Öffnung des Bli-
ckes dafür, daß das Werkhafte des Werkes, das Zeughafte des Zeuges, das Ding-
hafte des Dinges uns erst näher kommen, wenn wir das Sein des Seienden den-
ken«19.  

Gerade in den Beispielen, die Heidegger anführt, meldet sich etwas Anderes 
als das, was man von vorherigen Schriften Heideggers, z. B. von Sein und Zeit 
kennt. Wenn Welt-Sein mit Welt-Aufstellung d. h. mit dem Gelichtet-Sein des 
Seienden und das Halten dieses Offenen (der Welt) offen zusammenhängt20, ist 
das Geschehen der Wahrheit nicht nur das In-Erscheinung-Treten eines schon 
immer (d. h. im Stattfinden und als Ereignis) zusammenhängenden Ganzes 
(Welt), sondern auch das Tragende, Sich-Verschließende und der Ordnung des 
gelichteten und verorteten Seienden grundsätzlich Entzogene (Erde). Das Irredu-
zible der Erde in Bezug auf alles andere (d. h. eventuell Bestimmbare) zeigt sich 
ganz deutlich, wenn Heidegger ihr ›Erscheinen‹ mit dem Nicht-Ort verbindet, 
»wo sie [die Erde] als wesenhaft unterschließbare gewahrt und bewahrt wird«21. 
Dies geschieht exemplarisch in Van Goghs Gemälde »Ein Paar alte Schuhe«. 
Dort tritt weder ein Stück Tierhaut (Leder) noch ein gewöhnliches Zeug (Bau-
ernschuhe), sondern eine ganze Welt in Erscheinung, auf die man sich verlassen 
kann, denn das Bild »hält alle Dinge je nach ihrer Weise und Weite in sich ge-
sammelt«22, d. h. es hält uns geborgen in der Verlässlichkeit des dargestellten 
Zeuges. Die tiefste Zugehörigkeit der Schuhe betrifft aber nicht diese Welt, son-
dern die Erde als »das Hervorkommend-Bergende« oder die »verborgene Ur-
sprünglichkeit der Herkunft [des Seins]« . Der griechische Tempel, ein Werk 23

                                                             
19 Ebd., S. 34.  
20 Ebd., S. 40-41. 
21 Ebd., S. 43. 
22 Ebd., S. 28. 
23 Ebd., S. 46. Es ist nicht unwichtig, der sprachlichen Asymmetrie zwischen dem unbe-

stimmten Artikel, den Heidegger für das Substantiv ›Welt‹ verwendet, und dem be-
stimmten, welcher dem Wort ›Erde‹ zukommt. Während ›Welt‹ ein Begriff ist, der 
sich auf die Vielheit, Dynamik und Variation des Erscheinenden bezieht, zeigt der be-

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 | SARAH EICHNER 

 

der Baukunst, ist Heideggers zweites Beispiel für das Geschehen der Wahrheit 
des Seins: »Das Tempelwerk eröffnet dastehend eine Welt und stellt diese zu-
gleich zurück auf die Erde, die dergestalt selbst erst als der heimatliche Grund 
herauskommt«24. Heidegger erkennt ein Kunstwerk im griechischen Tempel, 
weil die Dinge dort ein Gesicht haben und die Menschen eine Aussicht auf sich 
selbst, aber insbesondere weil der Gott aus dem Ort nicht geflohen ist25. Die Zu-
sammenfügung von Dingen, Menschen und Götter wird im Kunstwerkt beson-
ders spürbar, aber die ontologische Öffnung zum Wahrheitsgeschehen, bzw. zu 
dem, was sich entzieht, um Seiendem als solchem einen Erscheinungsraum zu 
gewähren, begrenzt sich nicht auf die Kunst als téchne. Kunst hat für Heidegger 
eine Vorrangstelle nur, insofern die Weise des Sich-Zeigens im Kunstwerk der 
ontischen Verschließung der epochalen Seinsvergessenheit wesensmäßig wider-
steht. Der Sinn der Erde hängt daher mit einem offenen Verbergen26 zusammen, 
und dieses Verbergen ist gleichzeitig der höchste Ausdruck dessen, was Heideg-
ger später »Phänomenalität«27 nennen würde. 

Heideggers Betrachtungen zum Streit (pólemos) von Welt und Erde machen 
deutlich, dass die offene Stelle dessen, was er Lichtung (clairière) nennt, letzt-
lich nicht aus einer an das Register des Logos gebundenen Differenz stammt. 
Das Offene, das inmitten des Seienden geschieht, setzt die Fügung von Welt und 
Erde voraus, genauer: eine asymmetrische Zusammenfügung von einer Welt und 
der Erde28. Die Asymmetrie besteht darin, dass die Erde als tiefster und niemals 
völlig zu erreichender Wesenszug des Wahrheitsgeschehens fungiert. Anders ge-
sagt: Die Erde ist dasjenige, was sich jeglicher Form von Herrschaft – auch der 
ultimativen technischen Verschließung der planetarischen Moderne in der Ma-
chenschaft – entzieht und eine unberührte Dimension der Unverborgenheit des 
Seienden auf eine mysteriöse Weise bewahrt. Diesen Aspekt hat Heidegger sehr 
deutlich gesehen, allerdings hat er sich für ein sehr starkes und im Rahmen sei-

                                                                                                                                  
stimmte Artikel den Substrat-Charakter der Erde – allerdings nicht im metaphysischen 
Sinne, sondern vielmehr im Sinne eines wesenhaft Unerschließbaren, einer Chiffre 
des Unscheinbaren.  

24 Ebd., S. 38. 
25 Ebd., S. 39. 
26 »Die Verbergung kann ein Versagen sein oder nur ein Verstellen. Wir haben nie gera-

dezu die Gewißheit, ob sie das eine oder das andere ist« (Ebd., S. 52). 
27 Vgl. Heidegger, Martin: »Das Ende der Phänomenologie und die Aufgabe des Den-

kens«, in: Zur Sache des Denkens«, S. 11. 
28 »Zum Offenen gehört eine Welt und die Erde« (M. Heidegger: Der Ursprung des 

Kunstwerkes, S. 53, Hervorhebung durch die Verfasserin).  

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 123 

ner Ontologie unüberwindbares Polaritätsmodel entschieden: »Welt und Erde 
sind je in sich ihrem Wesen nach streitig und streitbar. Nur als diese treten sie in 
den Streit der Lichtung und Verbergung«29. Diese Betrachtung hängt mit seiner 
Gleichsetzung von physis und logos zusammen. Offensichtlich gibt es für Hei-
degger kein Aufgehen (phyein) ohne Sammlung der Elemente (légein), aber ei-
gentlich sollte die Sache umgekehrt sein: Woher stammt die Kraft der Samm-
lung? Diese Kraft ist nicht plausibel ohne das ursprüngliche d. h. erdhafte Lich-
ten, wie Heidegger selber an einer Stelle schreibt: »Der Baum und das Gras, der 
Adler und der Stier, die Schlange und die Grille gehen erst in ihre abgehobene 
Gestalt ein und kommen so als das zum Vorschein, was sie sind. Dieses Heraus-
kommen und Aufgehen selbst und im Ganzen nannten die Griechen frühzeitig 
die physis. Sie lichtet zugleich jenes, worauf und worin der Mensch sein Woh-
nen gründet. Wir nennen es die Erde«30. 
 
 
2.  PROBLEMATIK DES TRADITIONELLEN 

VERSTÄNDNISSES VON KUN ALS ›ERDE‹ IM YIJING 
 

Kun im Sinne der Erde im Yijing ist das die 10 000 Dinge (wanwu) Gebärende, 
Tragende und Nährende. Die Fruchtbarkeit der Erde lässt alles wachsen und gibt 
den uns tragenden Boden und den Ort des Lebens und Zusammenlebens von 
Tier, Pflanze und Mensch. Im Yijing wird ihr eine ethische Kraft beigemessen: 
»Weit erstreckt sich der Erstling des Erdreichs! Die zehntausend Wesen bedien-
ten sich seiner zu ihrer Geburt [...] Keine Grenze ist dem gegeben, was der Erde 
entspricht.«31 »Auf dem Höhepunkt, wahrlich, ist die Güte der Erde, gestützt da-
rauf entstehen die zehntausend Dinge [...]. Die Erde ist so umfangreich, dass sie 
die [Seins-]Dinge trägt, ihre ethische Kraft reicht ins Grenzenlose. Großes ent-
haltend ist sie ausgedehnt, die [Seins-]Dinge sind alle prächtig.«32 Wie wir noch 
sehen werden ist es ihre wesensmäßige Offenheit, die es der Erde erlaubt alle 
Wesenheiten gleichermaßen zur Erscheinung zu bringen und in einen Ort zu ge-
ben. In diesem Sinne ist ihre Dynamik und Offenheit uneingeschränkt und um-
fasst die Gesamtheit des Erscheinenden. Dieser allumfassende und grundlegende 

                                                             
29 Ebd., S. 54. 
30 Ebd., S. 38. Hervorhebung von Heidegger. 
31 Schilling, Dennis (Hg. und Übers.): Yijing. Buch der Wandlungen, Frankfurt a. 

M./Leipzig: Verlag der Weltreligionen 2009, S. 20. 
32 Simon, Rainald (Hg. und Übers.): Yijing. Buch der Wandlungen, Stuttgart: Reclam 

2014, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 | SARAH EICHNER 

 

Aspekt erlaubt Erde von Kun zu differenzieren, insofern Kun auf die Wirkmacht 
der Erde verweist und ihre ursprüngliche Größe und auch Souveränität zur Gel-
tung bringt. Diese Dimension bleibt in der das allgemeine Gesamtverständnis 
des Yijing bestimmenden Auslegung der Kommentartradition eingeschränkt.  

Nach diesem Verständnis wird Kun im Yijing als Erde verstanden, jedoch mit 
der besonderen Konnotation »fügsam«33 versehen und führt zu der Auffassung 
von Kun als dem Sich-Fügen der Erde. Das Sich-Fügen wird zu ihrer wesentli-
chen Eigenschaft erhoben und erfährt definitionsmäßig seine volle Bedeutung in 
Bezug auf Qian, den Himmel, der umgekehrt als das »zwingend Waltende«34 
bezeichnet wird. Dabei gilt es zu beachten, dass die Bezeichnung des Fügsamen 
der Beschreibung der Erde aus der bereits zitierten Überlieferung des Urteils 
entnommen ist. Diese bildet die erste der insgesamt sieben Überlieferungen zum 
Yijing, die zwischen dem 4. und 2. Jh. v. u. Z. entstanden sind. Zu Kun lesen wir 
dort: »Weit erstreckt sich der Erstling des Erdreichs! Die zehntausend Wesen 
bedienten sich seiner zu ihrer Geburt. Sodann empfängt (das Erdreich) gefügig 
den Himmel.«35 Die bedeutungsmäßige Verknüpfung der Erde mit dem »Fügsa-
men« der Überlieferung des Urteils basiert methodisch betrachtet auf den Eigen-
schaften der Naturbilder, welche den Teilzeichen zugeordnet sind. Aus den spe-
zifischen Eigenschaften der Naturbilder wird eine familiäre Stellungsfolge in-
nerhalb des Zeugungsvorganges (des Kosmos) entworfen, wonach Kun als Na-
turkraft der Erde der Stellung der Mutter entspricht, die (naturgemäß) dem 
Himmel als Vater untergeordnet wird. Hiernach hängt die Fügsamkeit der Erde 
mit dem Fruchtbringenden im Sinne des Austragens der Nachkommenschaft zu-
sammen: Die Erde empfängt den Himmel und trägt die Impulse dieser Zeugung 
zur Reife (in Form der verschiedenen Lebewesen) aus. Dieses Muster kommt 
auch durch das Linienbild im Ganzen zum Ausdruck: Kun, die Erde, besteht aus 
sechs weichen (geteilten) Linien und versinnbildlicht die Vagina, deren Bewe-
gungen das Sich-Öffnen und Schließen sind, während Qian, der Himmel, aus 
sechs harten (ungeteilten) Linien besteht und den Phallus veranschaulicht, des-
sen Bewegungen das Sich-Zusammenziehen und Ausstrecken sind. Innerhalb 
dieser Komplementaritätslogik zeigt sich eine quasi natürliche Hierarchie, die 
eine Subordination der Erde unter den Himmel im Dienste der Generativität im-
pliziert und die zugleich die Errichtung einer Herrschaftsstruktur bedeutet. Die 
Erde bereitet folgsam den fruchtbaren Boden für die Reproduktion des himmli-

                                                             
33 Vgl. Schilling, Dennis: Yijing, Buch der Wandlungen, S. 446.  
34 Ebd., S. 425.  
35 Ebd., S. 20.  

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 125 

schen Samens, dessen Nachkommenschaft Gründung und Fortbestehen seiner 
Herrschaft garantiert.  

Die Erde fungiert demnach als Austragungsort für die Genesis: Als Mutter 
aller Wesen ist sie ein Ort, indem etwas erzeugt, hervorgebracht oder entwickelt 
wird, ein Ort der Herkunft und des Wachstums. Das Eindringen des schöpferi-
schen Himmels in den Schoß der Erde als Möglichkeitsbedingung der Kos-
mogenese stellt zugleich eine (gewaltsame) Beherrschung der Erde dar. So im-
pliziert Qian, der Himmel, als Naturkraft ein »kräftiges Wirken«, das zwingend 
waltet und auch als »Erstarken« glossiert wird, was auf das Wort »einrammen« 
zurückgeführt werden kann.36 Die Befruchtung der Erde durch den Himmel wird 
im Bild der »Erschütterung« gedacht: »Die erschütternde Macht des Himmels ist 
fruchtbar für die Erde, und so ist die Macht des Herrschers fruchtbar für die Re-
gionen.«37 Im Wenyan Kommentar lesen wir eine Auslegung zur Überlieferung 
des Urteils des Zeichens Qian: »Groß, wahrhaft ist der Zapfen! Hart geworden, 
ist er kräftig tätig. Ist die Mitte getroffen, ist er gerade, lassen Same und Seim 
sich drillen.«38 Der Ausdruck die »Mitte treffen« bedeutet hier das Eindringen in 
die Vagina im Zeugungsakt, gleichzeitig steht er aber auch mit der Gründung des 
Reiches (als Ort der Herrschaft) in Verbindung, wonach der Herrscher einen 
Punkt in die Mitte (des Landes, der Erde) setzt, von dem ausgehend das Land 
aufgerichtet und geteilt wird. Diese Motive entstammen dem Spruchwerk zu Kun 
und sind für die Thematisierung des Raumgebenden zentral. Es wird ersichtlich, 
dass die phallozentrische Beherrschung der Erde durch den Himmel offensicht-
lich gleichbedeutend ist mit der Gründung und Beherrschung des Reiches (der 
Erde) durch den Herrscher. Im Wenyan Kommentar zu Kun steht: »Ist das Erd-
reich weich geworden, läßt es sich bewegen. Ist das Harte zur Ruhe gekommen, 
ist die Tauglichkeit [die Kraft des Erdreichs] überall.« 39 »Später erhält [die Erde 
ihren] Herrscher und dies ist eine Gesetzmäßigkeit. Es [das Erdreich] umschließt 
die zehntausend Wesen und lässt [ihre] Macht glänzen. Wie gehorsam ist der 
Weg des Erdreichs! Es empfängt den Himmel, daß die Jahreszeiten sich vollzie-
hen.«40 Nur in ihrer weichen, biegsamen Form kann die Erde als Gefäß des 
himmlischen Samens, als Mutterboden der Schöpfung dienen und ist sie tauglich 
zur Einrichtung einer Ökonomie der Herrschaft. Der Weg der Erde, ihr Dao, ist 
damit auf das Fügsame, die Gefolgschaft beschränkt: Indem sie den Himmel 

                                                             
36 Vgl. Schilling, Dennis: Yijing, Buch der Wandlungen, S. 425. 
37 Ebd., S. 697. 
38 Ebd., S. 17.  
39 Ebd., S. 22  
40 Ebd., S. 44.  

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 | SARAH EICHNER 

 

aufnimmt, nimmt sie ihn zugleich als Herrscher an. Dass sowohl die Erde als 
auch die zehntausend Wesen den Himmel als Herrscher annehmen, geschieht aus 
Sicht der Tradition in Form von natürlichen Gesetzmäßigkeiten. Shun, das Füg-
same der Erde, ist mit dem Begriff des Gemäßen und Angepassten, des Folge-
richtigen, verbunden.  

Die Logik der Unabänderlichkeit, der natürlichen Folge, drückt das Natur-
verständnis aus, das den Weg Dao der Erde bestimmen soll: Die Erde bringt die 
zehntausend Wesen hervor und der Himmel herrscht über sie, die ihm mit dem 
Lauf der Jahreszeiten, der Fülle und Schönheit des Lebendigen folgt: »Obwohl 
das Prinzip Yin das Schöne [in sich] hat, enthält es dies [nur], um damit den 
Dienst des Königs auszuführen, wage nicht ihn zu vollenden. Zum Weg Dao der 
Erde [gehört] die Ehefrau, gehört der Untertan. Der Weg Dao der Erde ›findet 
keine Vollendung‹, und doch setzt er an ihre Stelle das ›glückliche En-
de‹«(Wenyan-Kommentar).41 Die Erde selbst kennt im Gegensatz zum Himmel 
keine Vollendung, als Verkörperung des Irdischen ist sie rezeptiv und kann des-
halb nur die Prozesse zu Ende führen, die durch den Himmel als Generator in 
Gang gesetzt wurden. So wie die Erde als die Yin-Kraft dem Himmel als Yang-
Kraft Folge leisten muss, so hat die Ehefrau dem Ehemann und der Untertan 
dem Herrscher zu folgen.42  

Diese Logik der Subordination der Erde sowie ihre Reduktion auf das Füg-
same basiert gemäß dem traditionellen Verständnis auf einer naturgegebenen 
Notwendigkeit: Im Grunde genommen dient sie jedoch der Etablierung einer 
Herrschaftsideologie, die den Boden für ein hierarchisch gegliedertes Gesell-
schaftsmodell schafft. Sie findet sich bereits in den frühen Überlieferungen, wird 
dann aber in der einflussreichsten Überlieferung des Yijing, der so genannten 
Großen Überlieferung topographisch weiter systematisiert: »Der Himmel ist 
würdig, die Erde niedrig. So waren das Walten und das Sich-Fügen gesetzt. 
Niedriges und Hohes breiten sich aus. So wurde dem Adel und dem niederen 
Stand Rang gegeben. [...] Der Weg des Waltens bringt die Männer hervor. Der 
Weg des Sich-Fügens bringt die Frauen hervor.«43 An dieser Stelle zeigt sich, 
wie die auf den Naturbildern aufgebaute Asymmetrie zwischen Himmel und Er-
de in einer vertikalen Korrelationslogik verankert und auf ein gesellschaftliches 
Modell übertragen wird. Hier wird es deutlich, dass in dem beschreibenden Ur-
teil (oben Himmel, unten Erde) schon ein Werturteil (Himmel würdig, Erde nied-
rig) vorhanden ist, das nicht von dem ersten abzulösen ist. Das beschreibende 

                                                             
41 R. Simon: Yijing. Buch der Wandlungen, S. 45. 
42 Vgl. Ebd., S. 46 
43 Schilling, Dennis: Yijing, Buch der Wandlungen, S. 209.  

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 127 

Urteil erscheint als Spiegel des Kosmos, während das Werturteil eine gesell-
schaftliche Ordnung gründet. Zwischen beiden Momenten gibt es keinen Hiatus, 
sondern eine perfekte Kontinuität. Der Himmel fungiert in diesem Sinne als ein 
Identitätsprinzip, das eine Aufstiegsbewegung impliziert: Alle Seienden erheben 
sich vom Niedrigen zum Erhabenen, die Anordnung der Linien der 64 Hexa-
gramme spiegelt diese Hierarchie wieder.44 

Im Folgenden soll nun eine andere Hermeneutik entwickelt und gezeigt wer-
den, dass Kun ein Weg (Dao) entspricht, der nicht auf das Sich-Fügen (wie es 
die Tradition versteht) eingeschränkt werden kann, der die Erde funktional in die 
Begründung einer hierarchischen Logik der Macht einbindet und dadurch ver-
fügbar macht. Ganz im Gegenteil soll die Erde wesensmäßig als uneingeschränkt 
Offenes zugänglich werden, das die Notwendigkeit eines Ethos des Unverfügba-
ren nahelegt und die himmelszentrierte Ökonomie der Herrschaft radikal in Fra-
ge stellt.  

An dieser Stelle soll noch einmal auf Heidegger zurückgegangen werden. So 
spricht er von einer seinsgeschichtlichen Dimension der Erde, was eine phäno-
menologische Besinnung des Erdhaften not-wendig macht. Der von Heidegger 
im Kunstwerkaufsatz entborgene Streit zwischen der Erde und der Welt als ei-
nem Geschehen der Wahrheit verschwindet geschichtlich, was vom Weltzerstö-
ren, Erdeverwüsten, der Flucht der Götter und von der Entmenschlichung beglei-
tet wird:45 »Warum schweigt die Erde bei dieser Zerstörung? Weil ihr nicht der 
Streit mit einer Welt, weil ihr nicht die Wahrheit des Seyns verstattet ist«.46 
Zentral für eine Wiedererweckung dieses Streits ist für Heidegger nun das Be-
achten des sich-verbergenden Charakters des Erdhaften.47 Die Gründe für eine 
Thematisierung der Erde reichen also nicht nur zum Phänomenbegriff und damit 
›zu den Sachen selbst‹ zurück, sondern schließen in sich nach Heidegger gar eine 
seinsgeschichtliche Notwendigkeit ein. Wir wollen Heidegger soweit folgen, 

                                                             
44 R. Simon: Yijing. Buch der Wandlungen, S. 458. 
45 D. Komel: »Die Erde als phänomenologisches Thema«, S. 64. 
46 Heidegger, Martin: Beiträge zur Philosophie, GA 65, hg. von Friedrich-Wilhelm v. 

Herrmann, Frankfurt am Main: Klostermann 32003, S. 177. 
47 Und weiter noch: Der Gegenstreit der Welt und Erde über-eignet sich dem Menschen 

als der Ort des geschichtlichen Kehrens des Seinsbezug auf der Erde, unter dem 
Himmel und in der Welt. Der Streit wandelt sich topologisch in den ›Ort‹, was wesen-
haft für die Deutung der Welt als Geviert bzw. der Erde und des Himmels, des Sterb-
lichen und Göttlichen ist. Vgl. D. Komel: »Die Erde als phänomenologisches Thema«, 
S. 67. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 | SARAH EICHNER 

 

dass es für einen wesensmäßigen Seinsbezug des Menschen zur Erde, möge er 
den Vollzug einer seynsgeschichtlichen Kehre bereiten oder nicht, grundlegend 
ist, eine strukturelle Besinnung auf ihre Wesensstruktur zu vollziehen. Durch 
diese Art von Besinnung wird die Bildlichkeit und das Symbolische der Erde, ihr 
Sinn- oder Linienbild in den Vordergrund gerückt.  

 
 

3. DAS UNEINGESCHRÄNKT OFFENE DER ERDE:  
 

Die wesensmäßige Bestimmung der Erde durch das Sich-Fügen ist problema-
tisch, und zwar aus folgenden Gründen. Das Naturbild der Erde weist grundsätz-
lich auf ihre Fruchtbarkeit bzw. unterschiedslose Bereitschaft zu empfangen hin. 
Die Erde zeigt eine reine d. h. uneingeschränkte Offenheit (was strukturell in ih-
rer Zeichenstruktur versinnbildlicht ist) und überschreitet damit letztlich alle 
Abgrenzungsbestimmungen. In der Bezeichnung der Erde als das Sich-Fügende 
wird der Modus des Empfangens (die Art und Weise, wie die Erde in Bezug zum 
Himmel gesetzt empfängt) zur hauptsächlichen Bestimmung der Erde selbst er-
klärt. Dies unterstützt die Einschränkung der Erde auf eine dem Himmel unter-
geordnete und von ihm abhängige Position im Prozess der Weltentstehung und 
folgt der Vorstellung des väterlichen Zeugens und des mütterlichen Gebärens: 
Die Erde wird als passives Austragungsfeld der himmlischen Impulse betrachtet, 
die sie widerstandslos aufnimmt und austrägt. Das Linienbild der Erde zeigt je-
doch eine radikale d. h. die Wurzel (des Seins) betreffende Offenheit. Und in der 
Tat muss die Erde als Anfangs- und Endpunkt jeder Gestaltwerdung aufgefasst 
werden – nicht nur im Sinne eines vorgängigen Ortes der Herkunft, sondern im 
Sinne einer permanenten Stätte der kosmischen Wandlung: als Tor zu Leben und 
Tod. Die Idee des Folgsamen hängt in erster Linie damit zusammen, dass die Er-
de keine Unterschiede macht, indem sie empfängt, dass sie uneingeschränkt of-
fen ist für das in ihr zur Erscheinung gelangende, für die Vielheit des Seienden, 
damit der Kreislauf des Lebens sich in seiner alles umfassenden Weise vollzie-
hen kann. Die Voraussetzung dieser uneingeschränkten Offenheit bildet die Ei-
genschafts- und Bestimmungslosigkeit der Erde selbst: Nur dadurch, dass sie 
ohne eigene Bestimmung und Form bleibt, kann sie der Vielfalt aller Bestim-
mungen und zugleich der Vielfalt alles Lebendigen stattgeben. Das Geschehen 
des zurückweichenden Raumgebens der Erde erfordert also eine wesensmäßige 
Leere der Erde. 

Das Lebendige als phänomenales Gewebe des Seienden erscheint demnach 
im leeren Feld der Erde. Kun als das Raumgebende ist die große Erscheinungs-
matrix des Lebendigen. Durch ihre leere Offenheit hindurch konstituiert sich das 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 129 

Gewebe des Lebendigen zu einem erscheinenden und bewegten Ganzen: Sie bil-
det als das dauerhaft Nährende der Erscheinungsformen die leere Mitte des 
Wandlungsgeschehens. Im Yijing kann dies durch das Zusammenspiel des Zei-
chenbildes für die Erde (2), des Zeichenbildes für die Wiederkehr (24) und des 
Zeichenbildes für die Zersplitterung (23) veranschaulicht werden. Die Zeichen-
struktur von Kun zeigt reine Erde. Dies besagt, dass die Erde unsichtbar d. h. on-
tisch inkonsistent ist, sie besitzt keinerlei Solidität, ist, so könnte man sagen, rei-
nes Fließen, oder philosophisch ausgedrückt: der Grad Null des Erscheinens. Der 
Fluss der Erde ist reine (im Sinne einer noch nicht bestimmten) Wandlung – et-
was, das impliziert, dass die Wandlung aufgrund der ontischen Inkonsistenz der 
Erde immer schon angefangen hat. Dieser dynamische Fluss ist dabei kein Nich-
tiges, sondern bildet den Rahmen der Gesamtwandlung der Erscheinungsformen, 
etwas, das ich als ›ontologische Konsistenz‹ bezeichnen möchte. Von dieser on-
tologischen Konsistenz der Erde hängt der gesamte Prozess des Entstehens und 
Vergehens ab. Was nun in dem Übergang vom Zeichenbild der Erde zum Zei-
chenbild der Wiederkehr veranschaulicht wird, ist eine Verfestigung d. h. das 
Konsistent- bzw. Sichtbarwerden des Unsichtbaren. Mit dieser ersten Feststel-
lung einer Protoform (welche die erste Wandlungsebene der Erde bildet) hängt 
erst das Lichte des Himmels zusammen, das vor diesem Hintergrund als die Ver-
festigung von Formen verstanden werden muss und daher auch – im Rahmen der 
sich beständig vollziehenden Wandlung – als Wiederkehr (des Lichten, d. h. der 
Form) bezeichnet wird. Das Lichte des Himmels bildet das erste Zeichen einer 
ontischen Konsistenz, die einen Prozess – nämlich die Vervielfältigung von ver-
ortbaren Erscheinungsformen – in Gang setzt. Der Himmel befindet sich hier-
nach in dem Wandlungsvorgang der Erde und kann als erstes Resultat dieser on-
tisch-ontologischen Wandlung der Erde betrachtet werden. Dies bedeutet, dass 
die Wandlung des Himmels nur ontisch und nicht ontologisch ist. Die Verfesti-
gung (die dauerhafte Wiederkehr der Erscheinungsformen) wird letztlich nicht 
von dem Himmel, sondern von der Erde hervorgebracht. Der Himmel bildet da-
her kein Telos des Wandlungsprozesses, sondern ist Teil einer größeren, allum-
fassenderen Dynamik, die von dem Nährenden der Erde getragen wird.  

Die letzte Wandlungsstufe der Erde erscheint im Zeichenbild der Zersplitte-
rung: Es ist der Tod, der hier aber lediglich als ein Inkonsistentwerden des Er-
scheinenden verstanden werden kann. Der Mensch (wie alle anderen Lebewe-
sen) bedarf eines Verfestigungsgrads, um sich am Leben zu erhalten. Damit 
hängt ein Prozess des Identitätsaufbaus zusammen, dessen Grundoperator im 
Falle des Yijing der Himmel ist. In diesem Sinne bedeutet die Identifikation des 
Menschen mit dem Himmelsprinzip eine Anhaftung an die Ebene der Selbstbe-
hauptung der Erscheinungsformen und daher eine Nicht-Akzeptanz der Dynamik 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 | SARAH EICHNER 

 

der Erde. Dies kommt auf der obersten Wandlungsebene von Kun zum Aus-
druck, wo die Rückkehrbewegung (das Inkonsistentwerden des letzten Yang-
Striches, was dem Tod des Individuums entspricht) durch Widerstand und 
Kampf angedeutet ist. Wird jedoch die Erde als das ontologische Prius der 
Wandlungen erkannt, sind Leben und Tod im Sinne des Entstehens und Verge-
hens von Einzelerscheinungen lediglich Kategorien des Erscheinens und nicht 
des Seins, d. h. ontologisch betrachtet gibt es keinen Tod, sondern nur Wandlun-
gen: »Das kosmische Tor wird einmal geöffnet, einmal wieder geschlossen, die 
Onta strömen daraus hervor, die Onta strömen wieder hinein: Das wird als 
Wandlung bezeichnet.«48 Traditionsgemäß (nach der Logik der komplementären 
Entsprechung) wird der Erde im Jahreskreislauf der Herbst und der Winter zuge-
ordnet, wodurch aber nur eine Seite ihres Wirkspektrums betont wird – nämlich 
der Zerfall, der Tod –, die Erde fungiert aber nicht nur als Nehmerin, sondern 
auch als Geberin des Lebens: Sie ist Geburt, Wandlungs- und Todesstätte in ei-
nem. Daraus ergibt sich eine Offenheit und Dynamik als Wesensmerkmale von 
Kun, welche uneingeschränkt wirkt und dadurch die Gesamtheit des Erscheinen-
den umfasst. Die Erscheinungen konstellieren sich durch die leere Matrix der 
Erde hindurch. Sie zeigt sich als permanenter Ort der Einschreibung aller Le-
bensbilder, wie sie durch die 64 Hexagramme des Yijing zum Ausdruck gebracht 
werden. Jegliche Form und Bewegung wird in der Leere der Erde geboren, ihr 
Dao ist das dauerhaft fließende Geben, das der wechselnden Gestaltwerdung des 
Kosmos Statt gibt. 

Diese Vorstellung von Kun kommt auch in der noch in der Antike bekannten 
Schreibweise des Zeichens zum Ausdruck , die dem Zeichen für chuan, Fluß 
ähnelt, das im Mawangdui-Yijing anstelle von Kun steht. In dieser Linie steht 
auch die Beschreibung des Dao von Laotse, das dezidiert weibliche Züge trägt 
und in Form eines kosmischen Geburtsorgans – als Tor der mystischen Vagina – 
beschrieben wird. Hiernach ist das Dao leer und unerschöpflich wie der leere 
Raum des Tals: »Das wie ein Tal [leere] Geistwesen vergeht nicht. Das heißt 
›Mystische Vagina‹. Das Tor der Mystischen Vagina – dies heißt Wurzelgrund 
von Himmel und Erde.«49 
 
 
 
 

                                                             
48 R. Simon: Yijing. Buch der Wandlungen, S. 477. 
49 Laozi: Daodejing. Das Buch vom Weg und seiner Wirkung, übers. und hg. v. Rainald 

Simon, Stuttgart: Reclam Bibliothek 2009, S. 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 131 

4. Ethos des Unverfügbaren 
 
Das Dao der Erde hängt mit ihrer Wirkungsform als Erscheinungsmatrix des Le-
bendigen zusammen: Hiernach wird die Permanenz des gesamten Wandlungs-
prozesses des Erscheinenden durch ihre Leere – verstanden als reines dynami-
sches Fließen – hindurch gewährleistet. Nur dadurch, dass die Erde keine eigene 
Bestimmung oder Form hat, sondern uneingeschränkt offen ist, kann sie die 
Vielheit der Erscheinungsformen – das Gewebe des Lebendigen – als zusam-
menhängend ermöglichen. Ihr dauerhaft fließendes Geben, das der wechselnden 
Gestaltwerdung des Kosmos stattgibt, manifestiert sich im Yi jing in Form der 
sich wandelnden Zeichen. Analytisch betrachtet bildet die Erde als Raumgeben-
des ein Scharnier zwischen der ontologischen Konsistenz der Erde (das heißt der 
Tatsache, dass die Totalität der Wandlungen durch die Erde im Sinne eines rei-
nen dynamischen Fließens getragen wird) und der ontischen Vielheit der er-
scheinenden Dinge. Auf Erfahrungsebene gibt es aber keinen Unterschied zwi-
schen diesen zwei Bereichen, insofern die Wandlungsdynamik anfangs- und 
endlos ist. Die Erde als Erscheinungsmatrix ist für uns unverfügbar: Sie er-
scheint nicht als solche, weil sie nur so die Gesamtheit aller Erscheinungsformen 
gewährleisten kann. Dieser Wirkkraft der Erde d. h. dem, was sie ermöglicht, zu 
entsprechen, erfordert ein Ethos des Unverfügbaren. Das Ethos des Unverfügba-
ren betrifft im Kern die Weise, wie sich der Mensch angesichts dieser Wirksam-
keit der Erde verhält und eröffnet eine andere Erfahrungsdimension des Ganzen. 
Das Menschsein kann als die Erfahrung einer Trennung im Zusammenhang des 
Ganzen verstanden werden. Aufgrund seiner psychobiologischen Ausstattung 
tendiert der Mensch dazu, sich in sich zu verschließen und gegen alle anderen 
Seienden abzugrenzen bzw. seine Individualität grenzüberschreitend zu behaup-
ten. Die Selbstaffirmation des Menschen schließt die uneingeschränkte Offenheit 
seines eigenen Ursprungs aus. Der Ausschluss der Erde bildet in diesem Sinne 
die Möglichkeitsbedingung der Konsolidierung von Macht. Ethos des Unverfüg-
baren bedeutet die Entschränkung des Blicks auf die Wirkkraft der Erde, die Er-
öffnung einer Erfahrungsdimension, die als eine Einübung in das Lebendige ver-
standen werden kann. Der Mensch übt sich in das Lebendige ein, indem er sich 
uneingeschränkt auf das Geschehen der Wandlung einlässt, in dessen Kern ihm 
die notwendige Unverfügbarkeit der Erde im Spiegel der Vielheit der Erschei-
nungsformen bewusst wird.  
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438527-007 - am 14.02.2026, 11:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

