
4. Ausblick

Es ist frappierend, wie ähnlich die Benennungspraxis der beni ngoma im ehema-

ligen Deutsch-Ostafrika derjenigen der oturupa im ehemaligen Deutsch-

Südwestafrika war und auch aus Kamerun wurde berichtet, dass sich ehemalige

Kameraden an den Gräbern der gefallenen weißen Soldaten trafen, um Deutsch

zu sprechen und ihre Erinnerung zu pflegen (vgl. Kapitel 3.3 „Kosmopoli-

tisierende Perspektiven“, S. 208). Dies mit dem im deutschen Diskurs etablier-

ten Begriff der „Treue“ gleichzusetzen, würde jedoch afrikanische Interessen

und Handlungsmacht und deren Verständnis von den Rechten und Pflichten

von professionellen Soldaten ausblenden. Die „Treue“ der Askari „bis in den

Tod“, die besonders im deutschen Diskurs der Zwischenkriegszeit von kolonial-

revanchistischen Gruppen beschworen wurde, war aus der Perspektive der

schwarzen Kolonialsoldaten selbst an Erwartungen an die deutschen Offiziere

geknüpft und konnte, wurden diese nicht erfüllt, aufgekündigt werden. Das

Verhältnis der schwarzen Soldaten zu den weißen Vorgesetzten wurde somit aus

der Perspektive der schwarzen Kolonialsoldaten in bestehende Vorstellungen

von Patronageverhältnissen eingebettet. Die eigenen Patronagesysteme und

Männlichkeitsentwürfe, die die schwarzen Soldaten aufbauten, waren aus kolo-

nial-deutscher Perspektive dabei unerwünscht und widersprachen der

Vorstellung klarer „Rassehierarchien“. In hegemonialen Darstellungen im

deutsch-kolonialen Repräsentationsraum wurde der schwarze deutsche

Kolonialsoldat eher anonymisiert – ganz gemäß biopolitischen Visionen – als

„Menschenmaterial“ dargestellt und diente damit der Herstellung und

Selbstvergewisserung der weißen Männlichkeit als pater familias mit großem

Gefolge. Diese inszenierte Entmännlichung schwarzer Männer stand im

Gegensatz zur eigenen Inszenierung der Soldaten als Vorsteher großer Haus-

halte mit oft mehreren Frauen, vielen Kindern und Dienern. Deren Präsenz

wurde auf der Ebene der Repräsentation versucht auszuschließen.

Wie in der Einleitung bereits angedeutet, gab und gibt es antikoloniale

Positionen, die die schwarzen Kolonialsoldaten als Söldner brandmarken. Die

historischen Ausführungen haben jedoch gezeigt, dass ihnen dieses Stigma

nicht gerecht wird, die Gruppe der Menschen sehr heterogen war, sich als pro-

fessionelle respektable Soldaten sah, am Ende der Kolonialzeit mehrheitlich aus

den Kolonialgebieten selbst kam und stets in komplexe Machtverhältnisse und

Hierarchien eingebunden war. Nach der deutschen Kolonialzeit waren sie als

229

https://doi.org/10.14361/9783839410547-004 - am 13.02.2026, 05:23:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


german soldiers weiterhin einflussreich und konnten von dem erworbenen

Prestige zehren, wie die Interviews aus Kamerun gezeigt haben, und das obwohl

die german soldiers gleichzeitig als diejenigen erinnert wurden, die brutale kolo-

niale Gewalt ausübten.

Im Raum der kolonial-deutschen Repräsentation – in Text, Bild und

Performanz – zeigte sich dabei der Versuch, eine homogene und stabile kolonia-

le Ordnung zu schaffen, als stets prekär und bedroht. Die Uniformen, die in

West-, Ost- und im südwestlichen Afrika von Afrikanern benutzt wurden, kön-

nen als subversive Handlungspraxis von Kolonisierenden – im Sinne von Bha-

bas kolonialer Mimikry – gelesen werden. Koloniale Mimikry fungiert einerseits

als Übersetzung kolonialer Macht und andererseits als Verunsicherung dersel-

ben. Wichtig erscheint an dieser Stelle jedoch gerade die Uneindeutigkeit kolo-

nialer Machtverhältnisse auf der einen Seite und auf der anderen Seite eine

Kontinuität des bereits in vorkolonialer Zeit etablierten militärischen Habitus’.

Für dessen Etablierung waren kosmopolitische Stile – jenseits von einfachen

Dichotomien – prägend gewesen. Sie bezogen sich auf einen multifokalen

Raum, der als atlantischer (Europa, Westafrika, Karibik, USA), pan-islamischer

(Ostafrika, Arabien, Nordafrika) mit unzähligen Übergängen und ständigen

Kontaktzonen bezeichnet werden kann. Die Mobilität der in diesen Räumen

aktiven Protagonisten über soziale und geografische Räume hinweg wurde be-

reits angedeutet (vgl. Kapitel 2.1 und 2.2). Anstatt also klare Oppositionen zwi-

schen einer homogenen Gruppe der Kolonisierenden und einer homogenen

Gruppe der Kolonisierten herauszustellen mit einem „hybriden Raum“ dazwi-

schen, scheint es sinnvoller zu sein, von sich ständig gegen- und ineinander auf-

lösenden Repräsentationssystemen zu sprechen, die von konstanter Verwirrung,

Uneindeutigkeit und Dialog – durchaus auch asymmetrischem – gekennzeich-

net sind. Ebenso wie Differenz konstituiert wird, wird sie gleichzeitig wieder

ausgelöscht. Es ist von daher in Frage zu stellen, ob die Uniformierungen Njoyas

und seiner Notabeln oder die Inszenierung Kahigis „europäisch“ zu nennen ist.

Somit ist Mimikry auch eine Frage der Perspektive und „koloniale Mimikry“

nicht nur ein Resultat von „double vision“ oder „double consciousness“, son-

dern polyvalent. Im Perspektivwechsel werden weitere fundamentale Verschie-

bungen europäischer Konzepte deutlich, zum einen durch die komplexe geleb-

te soziale und historische Praxis zum anderen durch die Einbettung, An- und

Umeignung in bestehende Repräsentationssysteme. Ein einfaches und unmit-

telbares Verstehen ist dabei aus keiner Perspektive möglich.

Mir scheint „Missverstehen“ eine Konstante in schwarz-weißen Begegnungs-

geschichten zu sein. Auch der kamerunische Historiker Madiba Essiben sprach

für den 1884 zwischen Duala und Deutschen abgeschlossenen Vertrag und des-

sen Folgen von einem „Missverständnis“, ebenso der kamerunische Filme-

macher Jean-Marie Teno über die deutsche Kolonialzeit („Le malentendue colo-

nial“, vgl. Essiben 2005). Dieses „Missverstehen“ setzt sich bis in die Gegenwart

230

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

https://doi.org/10.14361/9783839410547-004 - am 13.02.2026, 05:23:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


fort, allerdings nicht an allen Stellen ungebrochen. Chakrabarty (2007) be-

schrieb beispielsweise die Tatsache, dass das, was „Europa“ in Bengalen zur Ko-

lonialzeit bedeutete, etwas ganz anderes war, als die Art, wie Europa sich selbst

definierte. Becks Vision des „kosmopolitischen Blicks“, der dialogisch sei für

„Ambivalenzen im Milieu verschwimmender Unterscheidungen und kultureller

Widersprüche“ scheint sich somit für diesen Fall als Illusion zu erweisen (vgl.

Beck 2004: 10). Ein Beispiel am historischen Dokumentarfilm kann ab-

schließend einige der Schwierigkeiten aber auch Möglichkeiten, dieser fortge-

schriebenen Missverständnisse aufzeigen. Ausgehen möchte ich von einer Szene

im 1966 ausgestrahlten Dokumentarfilm „Heia Safari“ von Ralph Giordano:

Am Strand von Tanga im damaligen Tanganyika – sehr idyllisch unter Kokos-

palmen – sitzen mehrere alte Herren im kanzu, dem langen Hemd der angese-

henen islamischen Bevölkerung Ostafrikas, und singen leise das Lied „Ich hatt’

einen Kameraden“.

Auch Giordano, dessen Hauptanliegen in dem Film war, koloniale Gewalt

aufzudecken und zu verurteilen, konnte sich der Eindrücklichkeit dieser Szene

nicht entziehen, wiewohl diese alten Herren doch die Soldaten waren, die den

kolonialen Terror entfachten – die Männer also, die die ostdeutschen Historiker

als skrupellose Söldner sahen. Durch die persönliche Begegnung mit ihnen er-

öffneten sich Giordano jedoch Perspektiven auf den deutschen Kolonialismus,

die außerhalb des deutschen Kontextes und der Dichotomie von „treuen Aska-

ri“ zu „skrupellosen Kolonialsöldnern“ standen. Er hatte die ambivalente und

sich einfachen Dichotomien wie „gut“ und „böse“ widersetzende Natur der Ko-

lonialsoldaten erfahren. Im Gegensatz zur Mehrheit seiner Zeitgenossen befand

er deren ungewohntes „Kaiserlich-Deutschsein“ nicht als Genugtuung und „Be-

weis“ für Deutschlands Größe im Rekurs auf Debatten der 1920er Jahre um

„Deutschlands Fähigkeit oder Unfähigkeit zur Kolonisation“. Giordano war

explizit ANTI-kolonial eingestellt. Durch viele Gespräche mit Afrikanern, die

die deutsche Kolonialzeit miterlebt hatten, war er aber auch mit der sozialen

Realität konfrontiert worden, die durch den Kolonialismus entstanden war und

die Lebenswege und Biografien hervorgebracht hatte, die sich nicht leicht in die

politischen Debatten in Deutschland auflösen ließen. Spätere antikoloniale

Positionen, wie der 1978 entstandene Film „Liebe zum Imperium“ umgingen

solche Widersprüche, indem sie die schwarzen deutschen Kolonialsoldaten nicht

thematisierten, ja, ihre Existenz bewusst aus ihrem bildlichen Material tilgten

(vgl. Kapitel 2.5 „Von den deutschen zu den armen Askari“, S.116). Schmitz hat

1998 für Dokumentarfilme über den deutschen Kolonialismus in Togo ebenfalls

von einer „Reinigung“ der eigentlich ambivalenten Bilder und Symbole der

kolonial-deutschen Vergangenheit gesprochen. Dabei verweist sie auf einen

Prozess, der es in der heutigen deutschen Perspektive ermöglicht, sich ungebro-

chen in die Kontinuität des Modernisierungsdiskurses zu stellen und dabei die

eigene Position ganz klar von der anderen zu trennen. Die deutschen Spuren

231

Ausblick

https://doi.org/10.14361/9783839410547-004 - am 13.02.2026, 05:23:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

werden als Symbole für Ordnung und Effizienz inszeniert, die afrikanische

Gegenwart als archaisch und „unterentwickelt“ (vgl. Schmitz 1998). Die tat-

sächliche Veränderung im Bildausschnitt in dem Film und Begleitbuch „Liebe

zum Imperium“ „reinigt“ die Hinrichtungsszene komplett von der tatsächlich

dort abgebildeten Präsenz der Askari. Solcherlei Verfahren zeigen also, dass, wie

Schmitz schreibt, der Rückblick auf den deutschen Kolonialismus „zum bloßen

Blick auf die eigene Identität [gerät]“ (ebd.: 212), des sich „modern“, „fort-

schrittlich“ und „überlegen“ imaginierenden Europäers.

Das Beispiel des Filmes von Giordano zeigt die mediale Vernetztheit von

Erinnerungsräumen, die eben nicht geschlossen und unüberwindbar nebenein-

ander stehen. Die Konfrontation von Ralph Giordano in den 60er Jahren mit

den afrikanischen Zeitzeugen und deutschen Kolonialveteranen ist ein Beispiel

dafür. Das „Verschwinden“ der Askari aus dem Blickwinkel antikolonialer An-

klagen, wie dem Bild von 1978, steht paradigmatisch für die machtvolle Auf-

rechterhaltung der eigenen Position durch ein Verschweigen des Ambivalenten.

Dies ist als eine diskursive Strategie zur Aufrechterhaltung der erwünschten

„Wahrheit“ zu sehen. Der Produzent dieser medialen Inszenierung von Ge-

schichte wird erst durch die Aufdeckung der Zensur als politisch handelnder

Akteur sichtbar.

Spätere deutsche Filmemacher, die in Afrika nach der deutschen Kolonial-

geschichte suchten, verfielen mehrheitlich der Kolonialromantik, auch Reise-

führer verweisen meist recht unkritisch auf das positive Bild, das Deutschland

in den ehemaligen Kolonien hätte. Im 2006 vom ZDF ausgestrahlten Spielfilm

� Postkarte des „Kolonialkriegerdankes der Zwischenkriegszeit“.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-004 - am 13.02.2026, 05:23:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„Afrika, mon amour“ mit Iris Berben in der Hauptrolle wird ein zaghafter

Versuch gemacht, sich der Figur der Askari komplex zu nähern. Die wahre

Heroin bleibt jedoch die deutsche Frau als aufopfernde Krankenschwester, der

der „treue Askari“ folgt, mit dem sich aber immerhin ein vertrauliches Ge-

spräch entwickelt, in dem er nach seinen persönlichen Gründen gefragt wird,

warum er in die deutsche Kolonialarmee eingetreten sei. In der gesamten

Inszenierung des Krieges bleiben aber die weißen Figuren dominant. Auch auf

den Plakaten, die prominent in deutschen Großstädten hingen waren schwar-

ze Kolonialsoldaten nur verschwommen im Hintergrund zu sehen – exotisie-

rend mit Palmen und Kamelen – eigentlich einem Wahrzeichen der „weißen

Reiter“ der deutsch-südwestafrikanischen Kolonialtruppe, das anscheinend

wegen seines Wiedererkennungswertes für das Plakat ausgewählt wurde. Die

Reiter fehlen auf dem Plakat von 2006. Der Platz des weißen Mannes bleibt

zwar leer, aber sichtbar. Es erscheint wie eine Hommage an das Gewalt-

dispositiv des Kolonialismus, deren Heroen, die „treuen Askari“ und die

„Reiter aus Südwest“ als gemeinsamen Hintergrund für das Plakat auszuwäh-

len und lässt den romantisierenden Titel „Afrika, mon amour“ noch obskurer

erscheinen, zumal es ja die weiße Frau ist, die diese Liebe bekennt. Die bildli-

che Verbindung von weißer Frau und schwarzem Mann verweist auf (post-)

koloniale Ängste weißer Männer. Sie kann auch gelesen werden als Verlangen

der weißen Frau nach kriegerischer Männlichkeit, so wie sie auch in den

Büchern und Filmen à la „die weiße Massai“ zu finden sind. Hier bleibt Afrika

233

Ausblick

� Plakat eines ZDF-Zweiteilers aus dem Jahr 2006. Verfilmung mit Iris Berben in der
Hauptrolle. Im Hintergrund sieht man verschwommen schwarze Kolonialsoldaten.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-004 - am 13.02.2026, 05:23:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Projektionsfläche für weiße Abenteuerphantasien und Grenzüberschrei-

tungen. In der Werbung – vorzugsweise für Kaffee und Kakao – haben solche

kolonialen Bilder ebenfalls noch Gültigkeit. In Afrika funktioniert für viele

Weiße die Verschränkung von „Rasse“ und Klasse bis heute, ganz besonders

wenn sie in Institutionen wie der Entwicklungszusammenarbeit und dem

Diplomatischen Dienst arbeiten. In ehemals von Deutschland kolonisierten

Gebieten arbeitende Deutsche konstatieren meist ebenfalls ein positives Bild

der Deutschen in diesen Ländern. Nur Einzelne unter ihnen nehmen sich die

Zeit, um tiefer gehende Fragen zu stellen. Wie Befragungen unter Deutschen

in Kamerun zeigten, die ich im Jahr 2000 mittels anonymer Fragebogen

durchführte, war die absolute Mehrheit von ihnen der Meinung, sie wisse

mehr über die deutsche Kolonialzeit als die Kameruner selbst, weil sie besse-

ren Zugang zu Informationen hätten. Viele der dort als so genannte Experten

(auch im Kulturwesen) arbeitenden Deutschen sind der Meinung, in

Kamerun werde die Geschichte „falsch“ dargestellt und die Debatten, die in

Deutschland über die Kolonialgeschichte geführt würden, zeigten ein „besse-

res“, „richtigeres“ Verständnis von Geschichte. Hier zeigt sich eine Tradierung

weißer Überlegenheitsinszenierungen, die ohne Kenntnis der vielschichtigen

in Kamerun eingesetzten Erinnerungsmedien argumentiert und die auf der

Annahme beruht, die „wahre Geschichte“ ließe sich neutral formulieren (vgl.

Michels 2006). Erstaunlich aktiv sind die deutschen Botschaften, d. h. die offi-

ziellen Vertretungen Deutschlands in diesen Ländern, in der Pflege von Grä-

bern und Bauten, wobei sie dabei sehr häufig auf Finanzmittel solch offen

kolonialapologetischer Organisationen wie des bereits erwähnten Traditions-

verbandes deutscher Schutz- und Überseetruppen zurückgreifen, der immer

noch aktiv ist und durch seine Präsenz im Medium Internet großen Einfluss

gerade auf jüngere Benutzer ausübt. So gelingt es den Deutschen mehrheitlich

– sowohl in der direkten Konfrontation vor Ort, als auch in Deutschland – die

komplexen Vergangenheitsbezüge in Afrika zurückzuweisen, bzw. nicht wahr-

zunehmen. Wie ich argumentiert habe, liegt dem ein grundsätzlicher Überle-

genheitskomplex und damit verbunden ein Missverstehen zu Grunde, das auf

Ignoranz und mangelndem Kontextwissen beruht.

Die postkoloniale Situation ist weiterhin geprägt durch asymmetrische

Machtverhältnisse, deren Aufrechterhaltung der selbst ernannten „ersten Welt“,

durch verschiedene Dispositive gelingt, die ihren Ursprung meist im Kolonialis-

mus haben. Als erstes zu nennen wäre hier der breite Bereich Entwicklungs-

zusammenarbeit, der zum Beispiel im Crossrivergebiet Kameruns durch eine

Vielzahl kleinerer Projekte und ein großes, zeitweilig von deutschen Experten

mitbetriebenes Naturschutzprojekt repräsentiert ist. Diese Entwicklungszusam-

menarbeit schreibt Machtverhältnisse fort – einerseits durch die materielle Aus-

stattung der Projekte und ihrer Mitarbeiter, andererseits durch massive Ein-

griffe in das Leben der Menschen, die teilweise sogar mit Gewalt durchgesetzt

234

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

https://doi.org/10.14361/9783839410547-004 - am 13.02.2026, 05:23:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wurden – im Bereich des Naturschutzes – eines sehr fragwürdigen aber auch

sehr mächtigen Dispositivs – offenbar keine Seltenheit.87 Es erstaunt daher

nicht, dass die von mir befragten Menschen die „Entwicklungs-Deutschen“ mit

den „Kolonialbeamten“ in eine Linie stellten, allerdings betonten, dass sie in der

heutigen Zeit auch ihre Wünsche berücksichtigen sollten. C.S.L. Chachage,

Soziologieprofessor an der Universität von Dar-es-Salaam verbindet gleichfalls

die Ereignisse des Maji-Maji-Krieges mit der Errichtung des Selous-Reservates

im Süden Tanzanias und benennt eine deutliche Kontinuität zwischen

Kolonialismus und Naturschutz:

„The [Maji Maji] war resulted into an appalling ecological disaster across southern

Tanzania. […] Selous was expanded to the detriment of people’s livelihood.

Germans were to ban African hunting in South East Tanzania. […] Over the years,

Germany, through GTZ has been spending millions of money in conservation mea-

sures. These measures resulted into the harassing and beating of the poor men,

women and children of Southern and Southern East Tanzania on the pretext that

they were poachers and illegal arm owners.“ (Chachage 2006)

In kosmopolitischen Räumen lebende Afrikaner, wie die Kamerunerin Veye Tatah,

Herausgeberin der auf Deutsch erscheinenden Zeitschrift „Africa positiv“,

mischen sich denn auch kritisch in die Debatte über „Entwicklungshilfe“ ein. Im

hegemonialen westlichen Diskurs wird „Entwicklungshilfe“ stets zu einer „guten“

Forderung, der neben Hilfsorganisationen auch Popstars Ausdruck verleihen. Veye

Tatah hingegen äußert sehr pointiert: „Ich stehe auf dem Standpunkt, dass Afrika

keine Entwicklungshilfe benötigt. Wenn die Europäer ihr schlechtes Gewissen, das

durch die Ausbeutung der afrikanischen Länder während der Kolonialzeit entstan-

den ist, entlasten wollen, dann sollten sie einen Wiedergutmachungs-Fonds ein-

richten. Ich habe vor allem auch ein Problem mit dem Wort ‚Entwicklungshilfe’.

Das ist […] demotivierend. Die Empfänger von Entwicklungshilfe werden in eine

Position gebracht, durch die man nicht als gleichwertiger Partner angesehen wer-

den kann. Es kann nicht sein, dass immer Experten nach Afrika kommen, um dort

die Länder zu entwickeln. Die Afrikaner wissen doch selbst, wo der Schuh

drückt“.88 C.S.L. Chachage wird noch deutlicher:

„The fact that Germany can dictate (of course not directly) on some issues, and even

decide that she understands better what Tanzanians want, simply demonstrates the

fact that what is supposed to be a ‚positive direction’ is an acknowledgement that

Tanzanians are a subservient people to German economic interests […] No wonder

235

Ausblick

87 Vgl. z. B. für den Mount Cameroon Fisiy (1996).
88 Zitiert aus einem WDR-Interview mit ihr vom 4. Juli 2007, http://www.wdr.de/

themen/politik/international/g8_gipfel/050606_interview/050606.jhtm.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-004 - am 13.02.2026, 05:23:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


that GTZ could sponsor what are called KAP studies (Knowledge, Attitudes and

Practices) on their projects, since with the failure of the water projects in Tanga, for

example, they were convinced that there was something wrong with the knowledge,

attitudes and practices of Tanzanians. […] It is such studies that perpetuate the colo-

nial language in this country.“ (Chachage 2006)

Dem kenianischen Ökonomen James Shikwati ist es in den letzten Jahren zuneh-

mend gelungen, mit diesen Thesen eine global geführte Debatte anzustoßen. Auch

er verbindet seine radikale Kritik an Entwicklungshilfe mit dem Kolonialismus:

„Kenyans should not fall into the trap being set by Westerners through ; such a drive

evokes the memories of the infamous Berlin conference where Western powers

euphemistically resolved to modernize (plunder) Africa. The aid effectiveness drive

is meant to check „rogue states” that want to join the Aid Pie strategy to dominate

and access raw materials – China, India, Turkey, Iran, Russia, Brazil among others.

Kenya should take advantage; develop its own interests, equipped with the knowled-

ge that Foreign Aid will not develop Kenya!“ (Shikwati 2008)

Afrikanische Kritik fordert zur Kosmopolitisierung unseres Blickes auf, „als

Resultat und Voraussetzung begrifflicher Restrukturierung und Wahrneh-

mung“ (vgl. Beck 2004: 8) – eine Umkehrung der eingeübten Richtung des

Wissenstransfers. Diese eingeübten Richtungen werden derzeit auch durch neue

global players, wie Indien, China und Brasilien, herausgefordert und können so

bestehende Widerstände und Einsprüche verstärken, wie die des Post-Develop-

ment (vgl. Kapitel 2.5, S. 116) und afrikanischer Intellektueller, die zunehmend

mehr auch in Europa hörbare mediale Aufmerksamkeit, erlangen.

Gerade Widersprüche, verschiedene Gewichtungen, Aussparungen, Aus-

schmückungen und Neuinterpretationen können – ernst genommen – scheinbar

hegemoniale Deutungsmuster dezentrieren. Solche Widersprüche sollten als an-

dauernder Dialog und Konflikt zugleich zwischen ehemals Kolonisierten und

Kolonisierenden verstanden werden – ambivalente Figuren, wie die schwarzen

Kolonialsoldaten stehen zentral darin. Ihre sich verändernde historische Position,

sowohl im sozialen wie auch im repräsentativen Raum, bleibt widersprüchlich

und kontrovers. Im langen Dialog zwischen verschiedenen kosmopolitisch agie-

renden Gruppen etablierten sich spezifische Militärkulturen mit heterogenen

Elementen und Traditionen, die sich unter geänderten Bedingungen ständig ver-

änderten. Dieser Prozess war multi-fokal – sein Zentrum in Europa zu setzen,

macht eine lange Geschichte verschiedenster Netzwerke und Knotenpunkte un-

sichtbar. Solche Eindimensionalität und Allmachtsphantasien, wie sie auf der

Ebene deutsch-kolonialer Texte und Bilder zu inszenieren versucht wurde, zu ent-

mächtigen, und ihm polyphone Deutungsmuster und Handlungsalternativen

entgegenzusetzen, war das Anliegen dieses Buches.

236

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

https://doi.org/10.14361/9783839410547-004 - am 13.02.2026, 05:23:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

