
24

1. Die Krise der Kritik und die Rolle  
der Verständigung

Derzeit scheint sich eine Atmosphäre der zunehmenden gesellschaftli-
chen und politischen Spaltung durchzusetzen. Ist das dem polarisieren-
den Einfluss von Populisten zuzuschreiben oder schwindet in einer in-
dividualisierten Gesellschaft generell die Bereitschaft oder Fähigkeit zur 
Verständigung über Probleme? Erscheinen die zur Vermittlung notwen-
digen Anstrengungen nicht mehr lohnenswert, im Bewusstsein, sich im-
mer wieder unverbindlich neuen sozialen Kontakten zuwenden zu kön-
nen? Vielleicht aber trägt auch die Kritik und die Art und Weise, wie wir 
es gewohnt sind, Kritik zu üben, zu diesem gesellschaftlichen Klima bei. 
Welche Rolle spielt die akademische Kritik für die Praxis des Kritisierens 
und die gesellschaftliche Praxis im Weiteren? Damit rückt die Frage nach 
dem Verhältnis zwischen Theorie und Praxis ins Zentrum des Interesses.

1.1 Praxis, Opposition und Kritik – eine disziplinäre 
und ideengeschichtliche Positionierung

Das Praxis-Theorem

Der cultural turn wird häufig eher mit Begriffen wie ›Bedeutung‹, ›Re-
präsentation‹ oder ›Diskurs‹ als mit dem Begriff ›Praxis‹ in Verbindung 
gebracht. Andreas Reckwitz weist aber darauf hin, dass viele Theorie-
debatten, die um den cultural turn stattfanden und -finden, nur auf der 
Basis eines veränderten Bezugs der Gesellschaftstheorie zur gesellschaft-
lichen Praxis möglich wurden. »Im Praxis-Paradigma laufen mehrere 
philosophische ›Revolutionen‹ des 20. Jahrhunderts zusammen. In man-
cher Hinsicht stellt dieses Paradigma den Hauptstrang des Cultural Turn 
dar« (Reckwitz 1999: 26). Zuvor sei die Rationalität des Denkens über 
die Betrachtung des tatsächlich stattfindenden gesellschaftlichen Lebens 
gestellt worden, weswegen die Geistes- und Gesellschaftswissenschaften 
eine Reihe reifizierender Dualismen hervorgebracht hatten, etwa Struk-
tur versus Individuum, Subjekt versus Objekt oder Körper versus Geist 
(Hillebrandt 2014). Schließlich fand dann eine Spaltung entlang dieser 
Dualismen statt und es entwickelten sich konkurrierende Denktraditio-
nen, wie etwa die strukturelle Anthropologie im Gegensatz zum Existen-
tialismus (Bourdieu 1996[1987]), der funktionale Strukturalismus entge-
gen der hermeneutischen interpretativen Soziologie (Giddens 1998) oder 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

ein Objektivismus versus einem Subjektivismus (Dewey 1995[1929]; 
Bourdieu 1976). Praxeologische Denkerinnen und Denker problemati-
sieren, dass sich die klassischen Theorieschulen für jeweils nur eine Seite 
dieser Dualismen entschieden. So würden sie beispielsweise Gesellschaft 
nur von den Individuen her denken oder sie interessierten sich lediglich 
für die Struktur. Damit haben viele Theorieschulen, so das praxeologi-
sche Argument, den Bezug zur gesellschaftlichen Wirklichkeit verloren. 
Spätere Theorieentwicklungen hätten sich dann verstärkt auf die Eigen-
logik ihrer Theorietradition verlassen und sich in Abgrenzungsbestre-
bungen gegenüber anderen Schulen verloren. So sei ein problematischer 
Intellektualismus entstanden. In einigen Denktraditionen seien auch be-
stimmte Begründungszusammenhänge absolut gesetzt, also letztbegrün-
det allen weiteren Betrachtungen von Welt vorangestellt worden, was 
einen dogmatischen Fundamentalismus darstelle. Im Zentrum des Pra-
xis-Theorems stehe demnach ein Anti-Intellektualismus oder Anti-Fun-
damentalismus, der die Überwindung dieser Dualismen in einer Umbe-
wertung des Verhältnisses von Theorie und Praxis und letztlich in einer 
Aufwertung der Praxis gegenüber der Theorie suche (Volbers 2015). Pra-
xeologie möchte Gesellschaft vom Tun her erklären.

Dieses ›Primat der Praxis‹ wird von praxeologischen Denkerin-
nen und Denkern unterschiedlich stark gewichtet (vgl. hierzu Geisel-
hart, Winkler & Dünkmann 2019). In unterschiedlichem Maße wur-
de betont, dass Theorien immer Produkte des Denkens sind und damit 
immer nur eine verkürzende Interpretation von Wirklichkeit darstel-
len können. Es entsteht ein Wahrheitsrelativismus, der sich teilwei-
se zu einem Relativismus oder Skeptizismus ausweitet. Praxeologi-
sche Autorinnen und Autoren sehen teilweise die Möglichkeit, diesen 
Relativismus durch empirische Forschung einzuschränken. Mit dem 
Versuch, einen direkten Bezug zwischen der gesellschaftlichen Pra-
xis und der Theoriebildung herzustellen, geht auch eine Aufwertung  
empirischer Wahrnehmungsurteile einher. Empirische Forschung kann 
auf verschiedene Art und Weise eingesetzt werden, beispielsweise um 
Theorie zu begründen, sie zu reflektieren oder sie als relevant zu recht-
fertigen. Darüber hinaus bedeutet das Praxistheorem aber ebenso, dass 
auch Wissenschaft als eine Praxis begriffen werden muss. Wissenschaft-
liche Wahrheiten sind immer kontextabhängig und an die situativen 
Bedingungen ihrer praktischen Hervorbringung gebunden. Geist kann 
letztlich nicht von den körperlichen und praktischen Bedingungen des 
Denkens getrennt werden. Mit dieser dreifachen Relativierung des Wis-
sens hat der cultural turn auch viele popularisierte Denk- und Argumen-
tationsmuster hervorgebracht.

PRAXIS, OPPOSITION UND KRITIK 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

Popularisierungen des Wahrheitsrelativismus

Seit den 1980er Jahren unterlag der Wahrheitsrelativismus einer Popu-
larisierung, und löste sich, vor allem im Begriff des Konstruktivismus, 
vom Praxisbegriff. In konstruktivistischen Debatten wird darauf hinge-
wiesen, dass Wissen immer eine Herstellungsleistung menschlicher Ko-
gnition (radikaler Konstruktivismus) oder ein Produkt sozialer Organi-
sation und Vergesellschaftung (Sozialkonstruktivismus) ist. Der Verweis 
auf Praxis ist diesen Debatten oft nur noch implizit. In noch weiter popu-
larisierten Darstellungen wird er oft ganz ausgelassen. Man beschränkt 
sich dann lediglich auf die Betonung der Gemachtheit oder Kontingenz 
jeglicher Wissensbestände. Nicht selten gibt diese Erkenntnis Anlass zu 
wissenschaftlichen Lagerkämpfen, die ich im Folgenden am Beispiel der 
Debatten um die Neue Kulturgeographie beschreiben werde. Leserinnen 
und Leser anderer Disziplinen werden ähnliches sicherlich auch aus ih-
rem akademischen Umfeld kennen. Die Neue Kulturgeographie brach-
te sich in den 2000er Jahren mit einem kämpferischen Vokabular gegen, 
wie sie sagte, ›essentialisierende‹ Theoriebildung in der Geographie in 
Stellung. »Dass der Dekonstruktivismus zusammen mit dem hier eben-
falls Verwendung findenden Begriff des Diskurses zur theoretischen Ba-
sis von Cultural Turn und Postkolonialismus, ja großer Teile der Kul-
turwissenschaften geworden ist, kann in Anbetracht des revolutionären 
Gehalts kaum verwundern« (Gebhardt 2003: 14f.). In dieser Definiti-
on des cultural turns werden lediglich zwei Charakteristika in den Vor-
dergrund gestellt: eine kritische gesellschaftspolitische Haltung, die auf 
einem Relativismus aufbaut und damit verbunden die Aufgabe der De-
konstruktion, also der Visibilisierung von Kontingenz.

Der Gedanke der Konstruiertheit von Wahrheiten ist aber keinesfalls 
eine neue Erkenntnis. Die Wurzeln des Konstruktivismus können bis 
Kant zurückverfolgt werden (Geier 2015). Bereits 1910 baut Dilthey 
die Geisteswissenschaften auf dem Gedanken auf, dass sowohl Geis-
tes- als auch Naturwissenschaften den Gegenstand ihrer Untersuchung 
selbst hervorbringen, jedoch auf jeweils unterschiedliche Art und Weise: 
»dort entsteht im Verstehen ein geistiges Objekt, hier im Erkennen der 
physische Gegenstand« (Dilthey 1974: 97). Wenn aber der Gedanke an 
die Bedingtheit von Wahrheit schon derart alt ist, wie konnte er dann 
in der jüngeren Geschichte der deutschsprachigen Geographie noch zu 
derart heftigen Debatten führen? Kritikerinnen und Kritiker der neuen 
Kulturgeographie meinten, dass es keinesfalls etwas Neues sei, Raum als 
Diskurs oder Text zu betrachten. Im Gegenzug würden aber bewährte 
»Errungenschaften der Wirtschafts- und Sozialgeographie [...] wegge-
wischt und einem unberechenbaren Subjektivismus geopfert« (Klüter 
2005: 135). So habe der Dekonstruktivismus der Neuen Kulturgeogra-
phie einen Lieblingsfeind, den er ›Essentialismus‹ nenne, über den zwar 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

eifrig geschimpft, der aber ebenso eifrig praktiziert werde. Auch wurde 
bemängelt, dass die breite Diskussion um den cultural turn einen frag-
würdigen Konstruktivismus hervorgebracht hätte. Dieser habe das »An-
liegen, nichts mehr von der Welt als Wahrheitsanspruch gelten zu las-
sen, als die Auffassung von ihrer Konstruiertheit« (Dörfler & Rothfuss 
2013). Außerdem solle und dürfe sich eine konstruktivistische Perspek-
tive nicht darin erschöpfen, Kontingenz festzustellen, weil dies insbeson-
dere für regionale Geographien keine ausreichende Motivation sein kön-
ne (Bätzing 2011). Nur an faktischen, regionalen Beobachtungen ließen 
sich auch konkrete Entwicklungslinien nachzeichnen.

Es hätte sich ein »Vulgärkonstruktivismus« (Dörfler & Rothfuß 2013) 
etabliert. Dieser, so die Kritik, sei erstens in dem Sinne kritisch, als dass 
er wahllos alles dekonstruiere, zweitens in dem Sinne antiindividualis-
tisch, als dass er dem Subjekt jegliche Handlungsfähigkeit abspreche 
und drittens in dem Sinne intellektualistisch, als dass er empiriefern sei. 
Auch wenn dieses Zerrbild extrem verkürzend ist, so mag es doch der 
Wahrnehmung einiger Kritikerinnen und Kritiker der Neuen Kulturgeo-
graphie entsprechen. In deren Augen ist es »wohl kein Zufall, dass der 
überwiegende Teil diskursanalytischer und/oder dekonstruktivistischer 
Ansätze auf umfangreiche und unvoreingenommene Empirie als Felder-
fahrung verzichtet. Die Fixierung auf den symbolischen Überbau ›Dis-
kurs‹ verhindert geradezu systematisch, sich mit den unangenehmen und 
oft paradoxen Aspekten der sozialen Wirklichkeit zu befassen« (Dörf-
ler & Rothfuß 2013: 200). Dabei wurde der Terminus ›Poststrukturalis-
mus‹ von beiden Seiten zum Kampfbegriff stilisiert. Für die einen wurde 
er zum Schimpfwort, für die anderen zum Erkenntniszentrum der neu-
en Bewegung. 

Ich verwende den Terminus ›poststrukturalistisch‹ hier in vollem Be-
wusstsein all seiner fragwürdigen Konnotationen. Der Begriff ›Post-
strukturalismus‹ ist unscharf; die Definitionen divergieren sehr stark. 
Finkelde (2013) sieht die Wurzeln des Poststrukturalismus in der struk-
turellen Linguistik und Anthropologie, während Harrison (2006) den 
Poststrukturalismus lediglich in Abgrenzung zur analytischen Philoso-
phie bestimmt. Im Gegensatz zum logischen Positivismus würden Kon-
text, die Bedingungen der Möglichkeit, Geschichtlichkeit und Textualität 
von Wahrheit betont. In dieser Hinsicht konzentriert sich der Poststruk-
turalismus auf die Produktion von Bedeutung und die ›soziale Konstruk-
tion‹ der Realität. Er entwickelt seine Stärke in Untersuchungen darüber, 
wie soziale Machtverhältnisse die Bedeutungen und den Stellenwert so-
zialer Praktiken, Objekte und Ereignisse bestimmen (Woodward, Dixon 
& Jones 2009: 396). Mit dieser Verortung distanziert sich der vorlie-
gende Text von der oft geäußerten Kritik, der Poststrukturalismus wäre 
rein auf Diskurse und Repräsentation beschränkt und vergesse dabei die 
materiellen Bedingungen der Produktion von Wissen. Diese verkürzte 

PRAXIS, OPPOSITION UND KRITIK 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

Auffassung des Poststrukturalismus war in der deutschsprachigen Geo-
graphie lange weit verbreitet. Sie mag auf seine popularisierten Interpre-
tationen zutreffen, nicht aber auf zentrale Autoren wie Michel Foucault 
oder Judith Butler. Diese Autoren werden neben anderen auch als pra-
xeologisch wichtige Autoren angesehen (Schmidt 2012; Schäfer 2013; 
Hillebrandt 2014; Reckwitz 2016). Tatsächlich richtete sich die Kritik 
an der Neuen Kulturgeographie nicht gegen die Autorinnen und Auto-
ren, auf die sich die Neuen Kulturgeographinnen und -geographen be-
riefen (u.a. Michel Foucault; Judith Butler; Ernesto Laclau & Chantal 
Mouffe oder Richard Rorty). Vielmehr wurden die disziplinpolitischen 
Effekte, die sich im Zuge der Popularisierung und der breiten Rezepti-
on dieser Theorien in der Geographie ergaben, kritisiert. Es habe sich 
eine »erkenntnistheoretische Trennmauer« zwischen den Polen Realis-
mus und Konstruktivismus ergeben, eine »dualistische und antagonisti-
sche Spaltung der Disziplin« zwischen einer weitgehend realistisch arbei-
tenden Physischen Geographie und einer konstruktivistisch informierten 
Humangeographie (Steiner 2014a: 85, mit Verweis auf Miggelbrink). Es 
formierten sich Gegenbewegungen, die diverse Theoriekontexte in Stel-
lung brachten. Mit Bezug auf Bourdieu wurde gefordert, das Primat der 
Praxis ernst zu nehmen und nicht nur konstruktivistisch, sondern auch 
konstitutionslogisch zu denken (Dörfler & Rothfuß 2013). Es wurden 
Forderungen nach einer Rematerialisierung der Kulturgeographie laut 
(Katzig & Weichhart 2009). Die Humanökologie trat an, um die Funk-
tionsweise von Gesellschaft als System zu rekonstruieren (Meusberger 
& Schwan 2003) während nicht-repräsentationale oder mehr-als-reprä-
sentationale Ansätze vor allem die Erlebnisqualitäten praktischer Tä-
tigkeiten einschließlich ihrer politischen Implikationen betonten (Thrift 
2004; Schurr & Strüver 2016). Auch Praktiken wurden verstärkt als ge-
sellschaftskonstitutiv angesehen (Everts, Lahr-Kurten & Watson 2011). 
Insgesamt verbreiterte sich damit auch die Basis der Theorien, die inner-
halb der kritischen Geographie diskutiert wurden. So wurde die aktuelle 
Neuauflage des ›Handbuch kritische Stadtforschung‹ (Belina, Naumann 
& Strüver 2018) um genau diese Theoriedebatten erweitert. Darüber hi-
naus konzentriert sich der Band weiterhin auf klassische kritische An-
sätze, wie etwa politökonomische, neo-marxistische, gouvernementale, 
gendertheoretische oder politökologische Perspektiven. 

Eine Diskussion pragmatistisch inspirierter Ansätze der Kritik deu-
tet sich in der Geographie allerdings nur vage an. So wird derzeit dis-
kutiert, inwieweit Arbeiten, die auf einer auf der ANT gründenden As-
semblageforschung aufbauen, überhaupt kritisch sein können (Färber 
2014; Göbel 2014). Diese basieren auf einer radikalen Kritik der Kri-
tik (Latour 2007). ANT-Befürworterinnen und -Befürworter werfen den 
Critical Urban Studies vor, die Stadt vorschnell mit makrotheoretischen 
Analysekategorien, meist neo-marxistischen Kapitalismuskritiken, zu 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

belegen (Göbel 2014). Damit sei der Reflex verbunden auch die Ge-
schehnisse auf der Mikroebene entsprechend zu interpretieren. Der ra-
dikal ethnographische Ansatz der Assemblageforschung hingegen iden-
tifiziere vielfältige Formen tatsächlich formulierter Kritik in der Praxis. 
Hier deuten sich auch Motive von Luc Boltanskis Soziologie der Kri-
tik an. Die Assemblageforschung baut mit ihrer Methodik letztlich auf 
Bruno Latours Entwurf einer symmetrischen Anthropologie (2008) und 
seiner Kritik der politischen Ökologie (2001) auf, die er in Anlehnung 
an den amerikanischen Pragmatismus entwickelte (Wilde 2013). Dem-
nach sollte sich der zu erforschenden Wirklichkeit nicht mittels diszipli-
närer Analysekategorien angenähert, sondern vielmehr den Phänomenen 
selbst gefolgt werden: der Entdeckung ihrer Verflechtungen in verschie-
dene gesellschaftliche Teilbereiche hinein und der thematischen Wand-
lung der Beschreibungsformeln bei diesen Transfers. In diesen Ansätzen 
wird das ›Primat der Praxis‹ derzeit am konsequentesten umgesetzt. Bei 
dieser Vorgehensweise treten Bruchlinien und Konflikte der Praxis in 
den Vordergrund und es kommen auch die von den Akteuren der Praxis 
selbst formulierten Kritiken wieder in den Blick. »Offen bleibt bislang 
dennoch, welchen Ort die Assemblageforschung der ›Kritik‹, also ihrer 
kritischen Perspektive auf das Urbane, zuweist« (Göbel 2014: 111). In 
diesem Sinne werde ich hier das Konzept der Mediation vorschlagen. Es 
ist aber symptomatisch für die zeitgenössische Kritik, dass Ansätzen, die 
ein verbindendes oder vermittelndes Motiv in sich tragen, mit Skepsis  
begegnet wird. Die politisierte, akademische Opposition gegen gesell-
schaftliche Bedingungen ist derzeit der dominante Impetus.

1.2 Kritik und Praxis –  
Opposition, Asymmetrie und Heldenmythos

Praxis ist ein wichtiger Bezugspunkt des cultural turns und die soge-
nannten ›Poststrukturalisten‹ dachten keineswegs ausschließlich re-
präsentationalistisch. So wird beispielsweise Michel Foucaults Werk, 
speziell sein Spätwerk zu Gouvernementalität und den Techniken des 
Selbst, als praxeologisch wichtige Arbeit angesehen. Gleiches gilt für  
Judith Butlers Arbeiten zu Performativität. Die soziologischen Praxis
theoretiker der, wenn man so will, ›zweiten Generation‹, Robert Schmidt 
(2012), Frank Hillebrandt (2014) und Andreas Reckwitz (2016) haben 
in jeweils eigenen Zusammenschauen praxistheoretischer Ansätze so-
ziologische Programme zur empirischen Forschung und Theoriebildung 
entwickelt. Sie beziehen sich dabei auch auf den Poststrukturalismus. 
Im angloamerikanischen Raum sind Elisabeth Shove, Mika Pant-
zer und Matt Watson (2012) zu nennen. Das Feld derer, die dabei als 

KRITIK UND PRAXIS – OPPOSITION, ASYMMETRIE UND HELDENMYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

praxistheoretisch wichtige Theoretikerinnen und Theoretiker wahrge-
nommen werden, ist divers. Je nach Autorin oder Autor zählen dazu: 
Pierre Bourdieu, Anthony Giddens, Charles Taylor, Theodor Schatzki, 
Bruno Latour oder eben Judith Butler und Michel Foucault. Auch wer-
den Bezüge zum Primat der Praxis, wie es im Marxismus, der kritischen 
Theorie und im Pragmatismus gedacht wird, hergestellt. Im deutschspra-
chigen Raum setzt sich zunehmend der Begriff ›Praxeologie‹ als Bezeich-
nung für die Gesamtheit der verschiedenen praktiken- und praxistheo-
retischen Ansätze durch. In den vergangenen Jahren ist auch eine Reihe 
an Sammelbänden erschienen (Schatzki, Knorr-Cetina & Savigny 2001; 
Alkemeyer, Schürmann & Volberts (2015); Schäfer 2016; Hui, Schatzki 
& Shove 2017). Dabei scheint sich die Frage nach geeigneten Formen 
der Kritik zusehends zugunsten eines praktikenontologischen Ansinnens 
aufzulösen.

Gesellschaftliche Praxis ist aber von jeher ein wesentlicher Bezugs-
punkt der kritischen Theorie und die Frage nach dem Bezug zur Praxis 
war immer schon ein zentraler Punkt in der Debatte um Kritik (Jaeggi 
& Wesche 2013). In diesem Sinne ist Kritik auch selbst immer Pra-
xis. Eine ganz praktische Tendenz der sozialwissenschaftlichen Kritik 
ist aber, dass sie oft wie selbstverständlich als Opposition gegenüber ei-
nem Untersuchungsgegenstand begriffen wird. Die Analyse wird ganz 
selbstverständlich aus einer Position der kritischen Distanz geführt, die 
sich nicht selten zur Gegnerschaft ausweitet. Kritikerinnen und Kriti-
ker legitimieren diese Opposition durch Verweise auf gesellschaftstheo
retische Grundannahmen oder Modelle, die sie ihrer Analyse als eine 
Art Autorität zur Seite stellen. Diese erlauben es ihnen soziale Patho-
logien auszuweisen (Honneth 1994). So versteht sich eine kritisch ma-
terialistische Perspektive als marxistisch, eine polit-ökonomische Per-
spektive beruft sich beispielsweise auf Modelle des Neoliberalismus, 
so wie sich eine sozialwissenschaftliche Kritik vielleicht auf Bourdieus 
Konzepte von Habitus oder symbolischer Gewalt beruft. Entsprechend 
rekurriert eine poststrukturalistische Kritik vielleicht auf Foucaults 
Konzept der Gouvernementalität. Wir erkennen darin »das orthodoxe 
Modell einer in objektiver wissenschaftlicher Erkenntnis fundierten kri-
tischen Sozialwissenschaft« (Celikates 2009: 35). Nicht selten bezieht 
Kritik Autorität aus den Theorien, auf die sie rekurriert. Eine derarti-
ge Kritik weiß genau, wogegen sie sich wehrt, gegen was sie Opposi-
tion bezieht. Dabei geht sie auch tendenziell davon aus, dass die Be-
forschten die wirklichen Zusammenhänge ihres unterdrückten Lebens 
nicht erkennen. Die Menschen leben in dem Verblendungs- oder Habi-
tualisierungszusammenhang einer Herrschaft, die nur ein analytischer 
Geist zu entziffern vermag. »Diesem szientistischen Selbstverständnis ist 
die Gleichgültigkeit gegenüber der Teilnehmerperspektive von vornhe
rein eingebaut« (Celikates 2009: 21). Luc Boltanski (2010) hat auf die 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

Unangemessenheit derartiger Vorgehensweisen hingewiesen. Derartige 
kritische Wissenschaft definiere sich unter Bezug auf Objektivitäts- und 
Wertfreiheitsansprüche und erhebe sich zudem über die beforschten Ak-
teure der Praxis. Zwar »können die Situationen gleichermaßen von den 
Akteuren, die in ihrem Alltagsleben ständig darin verstrickt sind, wie 
vom Soziologen beobachtet und beschrieben werden; doch nur letzterer 
kann zur Erkenntnis der Strukturen vordringen« (ebd.: 41). 

In derartigen akademischen Überhöhungen wird Kritik asymmetrisch. 
Die Kritikerin oder der Kritiker wird zum überlegenen Geist stilisiert, 
was nicht selten eine weitere Stilisierung der Kritikerin zu einer Kämp-
ferin gegen das Unrecht nach sich zieht. Die gesellschaftlichen Verhält-
nisse werden als unpersönlicher, nicht adressierbarer und übermächti-
ger Gegner gedacht und die Tatsache, dass sie von der Kritikerin erkannt 
werden, hindert die Verhältnisse selbstverständlich nicht daran, sich wei-
terhin praktisch durchzusetzen. Durch Theoretisieren lassen sich die ge-
sellschaftlichen Verhältnisse nicht beeindrucken. Allein Handeln kann 
Veränderung bewirken. Karl Marx folgert deswegen »daß nicht die Kri-
tik, sondern die Revolution die treibende Kraft der Geschichte auch 
der Religion, Philosophie und sonstigen Theorie ist« (Marx zitiert nach 
Röttgers 1975: 261). Das ›Primat der Praxis‹ zeigt sich hier in einer zu-
tiefst praktischen Konsequenz: der Idee, dass Theorie über genügend 
Strahlkraft verfügen muss, um Menschen davon zu überzeugen, sich 
auch praktisch für Veränderungen einzusetzen. Marx zufolge kommt 
es deswegen entscheidend auf die Form der Kritik an. Sie müsse fä-
hig sein, die Massen zu ergreifen. So verrate »die Sprache Marx’, die 
sich in einer eindringlichen martialischen Metaphorik ergeht, die Lust 
am Kampf« (Röttgers 1975: 262). Aufgabe der Kritik ist nicht nur die 
Analyse, sondern auch die Agitation. Damit sich eine soziale Bewegung 
formiert, muss ausreichend Empörung erzeugt werden. Zum Gelingen 
von Kritik müssen demnach zwei Bedingungen gegeben sein: erstens 
der erhabene erkennende Geist einer Kritikerin oder eines Kritikers und 
zweitens deren kämpferischer Einsatz im Sinne einer guten oder gerech-
ten Sache. Aus diesen Bedingungen entsteht eine charakteristische kriti-
sche Haltung, die Max Horkheimer (1988[1937]: 190) folgendermaßen 
beschreibt: »In der Person des Theoretikers tritt das deutlich zutage; sei-
ne Kritik ist aggressiv nicht nur gegenüber den bewußten Apologeten des 
Bestehenden, sondern ebensosehr gegenüber ablenkenden, konformisti-
schen oder utopistischen Tendenzen in den eigenen Reihen«. Sicherlich 
dürfen die zeitgeschichtlichen Rahmenbedingungen dieses Zitats nicht 
vergessen werden. Vom Nationalsozialismus ins amerikanische Exil ge-
zwungen, sah er mit Theodor W. Adorno eine Kulturindustrie aufsteigen, 
die drohte, jegliche Hoffnung auf Emanzipation und Aufklärung zunich-
te zu machen. Bis in die 1960er–70er Jahre, die schließlich den Post-
strukturalismus populär machten, waren nicht nur in Deutschland viele 

KRITIK UND PRAXIS – OPPOSITION, ASYMMETRIE UND HELDENMYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

Menschen, und nicht nur Intellektuelle, von einem Wunsch nach wirk-
lich nachhaltigem gesellschaftlichem Wandel beseelt. So vertritt auch 
Jürgen Habermas, der immerhin für eine demokratieoptimistische Per
spektive in der Frankfurter Schule steht, in den späten 80er Jahren eben-
falls diese charakteristische Haltung. Seine Theorie des kommunikativen 
Handelns verhält sich trotz ihrer Suche nach verbindlichen Werten und 
konsensorientierter Kommunikation »kritisch sowohl gegenüber den 
zeitgenössischen Sozialwissenschaften wie gegenüber der gesellschaft-
lichen Realität, die diese erfassen sollen« (Habermas 1988b: 549). Ge-
sellschaftlicher Wandel muss umfassend gedacht werden. Neue soziale 
Bewegungen forderten den Einsatz etwa für Frauenrechte, Abschaffung 
von Diskriminierung, globale Gerechtigkeit oder Abrüstung. Trotzdem 
verschärfen sich aber bis heute die Ungleichheitseffekte der kapitalisti-
schen Modernisierung und so sieht sich die Kritik beständig aufgefor-
dert, gegen übermächtige Gegner anzutreten. Diese Gegner lassen sich 
aber immer schwerer fassen. Sie zeigen sich nur als sehr abstrakte im-
plizite Handlungs- und Überzeugungssysteme, wie etwa eine ›Kulturin-
dustrie‹, der ›Kapitalismus‹ oder die ›Entfremdung der Arbeit‹. Derart 
übermächtigen Gegnern lassen sich kaum Zugeständnisse abringen. So 
schwingt die Idee der ›Revolution‹, im Sinne des Wunsches nach einem 
von einer breiten Bewegung getragenen Umsturz der Verhältnisse, in 
vielen kritischen Ansätzen mit, auch wenn sie, wie ein kritischer Kolle-
ge mir gegenüber einmal erwähnte: »nicht mehr wirklich ernsthaft ver-
treten wird«. 

In den 1960er–70er Jahren forderte die Studentenbewegung auch 
eine zunehmende Selbstreflexion der Wissenschaft. Wissen selbst wur-
de zum Politikum: »Auf dieser Ebene geht es darum herauszufinden, 
nicht welche Macht von außen her auf der Wissenschaft lastet, sondern 
welche Machtwirkungen unter den wissenschaftlichen Aussagen zirku-
lieren; wie ihr inneres Machtsystem beschaffen ist und wie und war-
um dieses sich in bestimmten Augenblicken global verändert« (Foucault 
1978: 26). Der Gegner der Kritik ist demnach eine den Diskursen inne-
wohnende Macht. Diese Macht ist depersonalisiert. Sie ist nicht repres-
siv, sondern auf perfide Art und Weise produktiv, denn sie schreibt sich 
in die Körper und das Handeln der Menschen ein. Diese Macht ver-
wirklicht sich unterschwellig, nicht nur im gesellschaftlichen Körper des 
Alltagslebens, wo sie soziale Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten re-
produziert, sondern auch in der Wissenschaft selbst. Auch der Wissen-
schaftler scheint nicht mehr vor Verblendung gefeit zu sein, sondern 
hat sich ebenfalls die Frage zu stellen, wie er sicherstellen kann, dass er 
nicht selbst – direkt oder indirekt – dazu beiträgt, gesellschaftliche Un-
gleichheiten und Ungerechtigkeiten zu reproduzieren. Leicht führt das 
an den Rand einer skeptizistischen Paranoia. »Überall ist Vorkonstru-
iertes. Es stürzt, wie auf alle Leute, auch auf den Soziologen geradezu 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

ein. Er soll ein Objekt erkennen – die soziale Welt –, dessen Produkt er 
ist« (Bourdieu & Wacquant 1996[1987]: 269). Die Macht kann sich in 
allen Begriffen verstecken und eine Wissenschaftlerin oder ein Wissen-
schaftler muss versuchen den radikalen Zweifel zu beherrschen. Was 
Bourdieu hierzu methodisch vorschlägt, ähnelt der Foucaultschen Ge-
nealogie. Er fordert eine »Sozialgeschichte der Probleme, Objekte und 
Denkwerkzeuge, das heißt die Geschichte der gesellschaftlichen Arbeit 
der Konstruktion der Instrumente zur Konstruktion der sozialen Reali-
tät« (Bourdieu 1996[1987]: 271). Es sind die Momente der Praxis, das 
Erscheinen im Ereignis oder die Konkretheit des Singulären, die das Po-
tenzial zur Erkenntnis über die wirklichen Verhältnisse der aktuellen so-
zialen Konstruktion erlauben. »Sagen wir, daß sich die Philosophie des 
Ereignisses in der auf den ersten Blick paradoxen Richtung eines Mate-
rialismus des Unkörperlichen bewegen müßte« (Foucault 1993[1970]: 
37). Zur Serie zusammengesetzt enthüllen die Ereignisse das bisher Ver-
hüllte und öffnen es für die Kritik. Auf diese Weise ist Kritik ein Medi-
um der Selbstvergewisserung und der Entunterwerfung, die nur in ei-
nem Kampf gegen sich selbst Erfüllung finden kann. Die Kritik erreicht 
die pure Opposition.

Weil dieses Reflexionsniveau nicht ohne weiteres zu erreichen ist, 
rückt die Person der Kritikerin ins Zentrum des Interesses. Nicht selten 
wird sie auch alltagsweltlich stilisiert. In Medienberichten zum 60. Jah-
restag des Kapitals wurde Karl Marx häufig als jemand dargestellt, der 
sein ganzes Leben in Armut und Entbehrungen verbrachte, um schließ-
lich ein akademisches Werk von unvergleichlicher Bedeutung hervorzu-
bringen. Auch Theodor W. Adorno hatte schwerste Prüfungen zu beste-
hen. Er erlebte die Gräueltaten der Naziherrschaft und im Exil musste 
er den Aufstieg einer Kulturindustrie erleiden. Trotzdem schaffte er es 
im Nachkriegsdeutschland, jungen Studierenden mit seiner Minima Mo-
ralia aus der Seele zu sprechen. Er formuliert was viele empfanden, dass 
›kein richtiges Leben im falschen‹ möglich sei. Doch all diese Errungen-
schaften schützen ihn am 22.04.1969 nicht vor einem als ›Busenatten-
tat‹ bekannt gewordenen Vorfall.1 Dass der 65-jährige Professor als lin-
ker Kämpfer nicht etwa die Hochachtung der linken Aktivistinnen und 
Aktivisten der Studentenbewegung genoss, war erklärungsbedürftig. »Im 
Grunde verlief die Argumentationsfigur nach dem immergleichen Mus-
ter: Wer so radikal zu denken versuche wie Adorno, der dürfe sich nicht 

1	 Im Zuge der Studentenproteste hatte in Adornos Vorlesung eine Gruppe 
populistischer Studentinnen das Podium gestürmt und ihre Brüste entblößt. 
Zuvor hatten Studierende das Frankfurter Institut für Sozialforschung be-
setzt. Adorno hatte als Leiter dieser Einrichtung unnachgiebig reagiert und 
das Gebäude durch die Polizei räumen lassen. Damit war der Bruch mit der 
Studierendenschaft besiegelt.

KRITIK UND PRAXIS – OPPOSITION, ASYMMETRIE UND HELDENMYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

wundern, wenn sich dieser Impuls eines Tages gegen seinen eigenen Ur-
heber richte« (Kraushaar 2009: o.S.). Eine wirkliche Kritikerin kann also 
niemals darauf vertrauen, verstanden zu werden. Sie analysiert Gesell-
schaft grundlegend und tiefschürfend, um komplexe Zusammenhänge 
aufzuzeigen. Sie kann nicht davon ausgehen, dass alle ihren Gedanken 
mühelos folgen können. Die Kritikerin weiß mehr als andere, rechnet 
genau deswegen aber nicht mit Zustimmung. In popularisierten Versi-
onen werden beide Motive, das der Aufopferung und das der geistigen 
Überlegenheit, bis zum Heldenmythos hochstilisiert. Die Oppositionel-
le ist dann ein Renegat, eine Abtrünnige der Alltagsrealität. Sie ist eine 
einsame Kämpferin gegen die Unterdrückung, die nicht selten ihr ge-
samtes Leben der Aufgabe der Kritik widmet und damit quasi zur Mär-
tyrerin wird. Die Oppositionelle rechtfertigt sich dadurch als unversöhn-
liche Solitärin.

In ihrem generalisierten Misstrauen und im Angesicht der Unmög-
lichkeit des Anspruches des radikalen Zweifelns läuft die oppositionel-
le Kritikerin aber Gefahr, paranoid zu werden und wahllos um sich zu 
schlagen. Noch schlimmer aber, dass sich diese Haltung auch unabhän-
gig des politischen Standpunktes instrumentalisieren lässt. Augenfällig 
wurde das insbesondere in den Aussagen der Q-Anon-Anhängerinnen 
und -Anhänger, die am 06.01.2021 das Kapitol in Washington stürm-
ten. Viele verstanden sich als jene, die sich nicht mehr von der Propagan-
da der Mehrheitsgesellschaft täuschen lassen und zogen für die in ihren 
Augen gerechte Sache ins Feld. Rechtspopulisten machen sich den My-
thos der Kritik zu eigen, wenn sie sich beispielsweise als Vertreter einer 
verkannten und unterdrückten weißen Bevölkerungsmehrheit darstellen 
(Gest 2016). Ebenso stilisieren sich Lana Lokteff, eine Unterstützerin 
der amerikanischen Alt-Right-Bewegung, oder Alina von Rauheneck, 
eine deutsche Vertreterin der identitären Bewegung, als patriotische Fe-
ministinnen und Vertreterinnen einer missachteten Gegenkultur. Latour 
(2007[2004]: 16, 17) beobachtet, dass die »Neutronenbomben der De-
konstruktion« und die »Raketen der Diskursanalyse« »über unklar ge-
zogene Grenzen geschmuggelt wurden und der falschen Partei in die 
Hände gerieten«. Die Waffen der Kritik werden missbraucht und sind 
durch den dauernden Einsatz stumpf geworden. Es scheint, als hätten 
sich die Feinde an sie gewöhnt. Volker Weiss (2017) beschreibt ebenfalls, 
wie manche Formeln der Kritik von Rechtspopulisten adaptiert werden, 
während manche, die sich als linke Akademikerinnen und Akademiker 
verstehen, sie oftmals zum reinen Selbstzweck einsetzen. Thomas Ed-
linger (2015) zufolge ist Kritik im täglichen Leben allgegenwärtig und 
unausweichlich geworden. Sie werde praktisch in allen Lebensbereichen 
beständig geübt. Somit würden sich verstärkt Haltungen durchsetzen, 
die man als postkritisch bezeichnet werden können. Kritik wird dann 
entweder bewusst ignoriert oder es findet ein spielerischer, zitathafter 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

bis sarkastischer Umgang mit gängigen Kritikmustern statt. Auch Rahel  
Jaeggi (2015: 4) beschreibt diese Krise der Kritik: »Kritik ist zum Teil 
des Bestehenden, Kitt des Bestehenden, Schmiermittel seiner (neolibera-
len) Transformation geworden. Und noch schlimmer: Gerade als solche 
sei die kritische Haltung hegemonial geworden«. Jaeggi fordert deswe-
gen ein »Ende der Besserwisserei«.

1.3 Die Krise der Kritik

Thomas Edlinger (2015: 14) zeichnet ein facettenreiches Bild einer wi-
dersprüchlichen Praxis alltäglichen Kritisierens. »Jeder von uns muss 
heute lernen, mit der Fetischisierung der Kritik umzugehen«. Kritik sei 
omnipräsent geworden. Von berufsbezogenen Optimierungsansprüchen 
über Fragen nachhaltiger Lebensstile bis zu Aufforderungen nach gen-
dersensibler Sprache: Wir müssen uns heute beständig in Frage stellen 
lassen. Gleichzeitig sind wir angehalten, viele unserer unbewussten und 
vielleicht auch liebgewonnenen Gewohnheiten zu ändern. Wir können 
uns aber nicht allumfassend in Frage stellen. Ab einem bestimmten Punkt 
müssen wir die Kommunikation aufkündigen und uns distanzieren, nach 
dem Motto: Ich weiß, dass mein Verhalten kritisiert werden kann, ich 
tue es aber trotzdem und möchte nicht darauf angesprochen werden. 
›Postkritisch‹ nennt Edlinger diese Haltung. Er identifiziert verschiede-
ne Formen alltäglichen Kritikübens, die in der Summe dazu führen, dass 
die akademische, auf Emanzipation ausgerichtete Kritik an Ansehen und 
Schlagkraft verliert. Einige Autorinnen und Autoren sehen die Krise der 
Kritik aber auch in ihrer jüngeren geistesgeschichtlichen Entwicklung 
vorgezeichnet.

Identitätspolitiken im Schatten der Differenztheorie

Bruno Latour (2007[2004]) zufolge geht der Kritik die Puste aus: »Why 
has critique run out of steam?« titelt er im englischen Original. Sich 
selbst sieht er daran nicht unschuldig. Lange Zeit habe er ja selbst daran 
gearbeitet, die Bedingtheit akademischen Wissens zu begründen. Wenn 
heute der Mangel an wissenschaftlicher Gewissheit genutzt wird, um 
etwa Forschungen zum Klimawandel anzuzweifeln, fragt er sich selbst-
kritisch: »warum fällt es mir so schwer auszusprechen, daß die globa-
le Erwärmung ein Faktum ist, ob man will oder nicht?« (ebd.: 11). Er 
kommt zu dem Schluss, dass das Argument der sozialen Konstruktion 
heute vielfach der gezielten Desinformationspolitik dient. Oft sei Kri-
tik zur universitären Attitüde der Profilierung verkommen, wenn zum 

DIE KRISE DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

Beispiel Jean Baudrillard den Kollaps der Twin Towers auf kapitalis-
musimmanente Kräfte zurückführt. Vielfach würde Kritik auch zu Wer-
bezwecken missbraucht, etwa wenn das amerikanische Verteidigungs-
ministerium ein Programm zur totalen Überwachung mit dem Slogan 
scientia est potentia bewerbe und dabei stark an Michel Foucaults Wis-
sen-Schrägstrich-Macht-Konzeption erinnere. Rechte Populisten von 
Trump bis zu einigen Vertretern der AfD oder Pegida erheben einen Al-
leinvertretungsanspruch. Mit dem Slogan ›Wir sind das Volk‹ geben sie 
diesen als einen emanzipatorischen Anspruch aus. Sie geben vor, ›die ge-
wöhnlichen Menschen‹ zu vertreten, denn die Eliten aus Politik und Ge-
sellschaft seien ineffizient und kümmerten sich schon lange nicht mehr 
um die Belange der einfachen Menschen (vgl. auch Laclau 2005; Gest 
2016). Dabei bedienen sich die populistischen Rechten poststruktura-
listischer Kritikmuster. Politikerinnen wie Marine Le Pen, ihre Nichte 
Marion Maréchal Le Pen oder die belgische Senatorin Anke Van Der-
meersch repräsentieren ein modernisiertes Bild konservativer Frauen, die 
offen sind für die wirtschaftliche Unabhängigkeit von Frauen und de-
ren Recht auf eine berufliche Laufbahn (Mayer 2015: 399). Diese Frau-
en legen den Fokus ihrer Politik gerne auf Familienfragen und das Recht 
der Frauen auf Selbstbestimmung. Im Namen demokratischer Werte und 
der Frauenrechte richten sie sich gegen Zuwanderung oder gegen den Is-
lam. Prototypisch geschah dies im Rahmen von Dermeerschs Kampagne 
»Freiheit oder Islam?« (»Vrijheid of islam?«). Sie präsentierte ein Bild, 
dass sie in einem Minirock zeigt. Auf ihren nackten Beinen war mar-
kiert, mit welchen Konsequenzen und Reaktionen Frauen in islamischen 
Ländern zu rechnen hätten, würden sie Röcke dieser Länge tragen (Del-
fin 2016). Sie betont Frauenrechte, stellt Fragen nach der Sicherheit von 
Frauen vor Übergriffen und wendet diese Themen zu Argumenten ge-
gen den Multikulturalismus. Wie schon beschrieben, nennen sich rechte 
Frauen nicht selten ›patriotische Feministinnen‹ und vertreten traditio-
nelle Werte, wie etwa den der Familie. Sie betrachten den linken Femi-
nismus als hegemonial und als Versuch, ihnen ein Leben entsprechend 
ihrer natürlichen Weiblichkeit zu verbieten (vgl. hierzu Darby 2017; Mil-
ler 2017; Thorward 2017). Hier werden offensichtlich klassische Gen-
derargumente invertiert und dienen politischen Kräften zur Begründung 
antiliberaler und autoritativer Programme.

Volker Weiss (2017: 247) sieht einen Grund für den Aufstieg der 
rechten Bewegungen in einem linken Kulturrelativismus, der die eige-
nen Werte vergisst. Dieser habe sich unter anderem gezeigt, als der al-
gerische Journalist Kamel Daoud von französischen Intellektuellen der 
Reproduktion orientalistischer und islamophober Vorurteile bezichtigt 
wurde. Nach den Kölner Übergriffen auf Frauen in der Silvesternacht 
2015/16 durch Männer offensichtlich nordafrikanischer Herkunft, hat-
te Daoud dem Westen Naivität bezüglich des Frauenbilds islamisch 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

geprägter Männer vorgeworfen. Obwohl er sich als emanzipatorischer 
Denker profiliert hatte und dafür sogar mit einer Fatwa belegt worden 
war, vertraute man seiner Erfahrung als algerischem Mann nicht. Seine 
Äußerungen wurden nicht etwa als eine hilfreiche Problemformulierung 
zur besseren Projektierung von Integrationsmaßnahmen verstanden, 
sondern ernteten massive Verurteilungen insbesondere von Seiten der 
schon erwähnten französischen Intellektuellen. Daoud zog sich schließ-
lich aus dem öffentlichen Leben zurück. Auch die ägyptisch-amerikani-
sche Frauenrechtsaktivistin Mona Eltahawy sähe sich Weiss zufolge in 
ihrem Kampf für mehr Freiheit für Frauen in der arabischen Welt wenig 
unterstützt. Islamischen Frauen käme nicht die gleiche Unterstützung 
im Kampf um Gleichberechtigung zu, wie das westliche Frauen erfah-
ren. Ein verabsolutierter Kulturrelativismus sei der Grund für die Hand-
lungsunfähigkeit einer akademischen Elite, von der in Bezug auf inter-
kulturelle Problematiken heute keine dezidierte Haltung zu erwarten sei. 

Rahel Jaeggi (2014[1987]) führt diesen indifferenten Kulturrelativis-
mus auf den politischen Liberalismus und dessen Postulat einer Neutra-
lität gegenüber Lebensformen zurück. Dort aber, wo Lebensformen nicht 
thematisiert werden dürfen, führe das zu ihrer Naturalisierung. »Statt 
den Menschen zu ermöglichen, ihr Leben selbst zu gestalten, verdeckt 
die Strategie neutraler Enthaltsamkeit die Mächte, die es bestimmen« 
(ebd.: 39). Damit würden kulturelle Grenzziehungen wieder zu Gefäng-
nissen, zu Schicksalsmächten. So komme es schließlich zum Gegenteil 
einer freien Gesellschaft. Klare Worte findet auch Slavoj Žižek (2001: 
71), der den Multikulturalismus als Rassismus bezeichnet: »Der multi-
kulturalistische Respekt vor der Besonderheit des Anderen ist nichts an-
deres als die Behauptung der eigenen Überlegenheit«. Die Neutralität 
des Multikulturalisten privilegiert stillschweigend einen eurozentristi-
schen Standpunkt. Der vordergründige Verzicht auf die Behauptung der 
Überlegenheit der eigenen Position sei letztlich aber nur ein Ausdruck 
des Desinteresses gegenüber dem, was der Andere wirklich glaubt. Wäre 
es anders, gäbe es augenblicklich einen Konflikt zwischen dem Anders-
denkenden und den eigenen Werten. In die gleiche Kerbe schlägt Armin 
Nassehi (2015), der aufzeigt, dass es von einem universalisierten Mul-
tikulturalismus nicht mehr weit ist bis zum Ethnopluralismus der Iden-
titären Bewegung, wonach andere Kulturen gerne bestehen dürfen, so-
lange sie sich außerhalb eines national befreiten Territoriums aufhalten. 

Einen Grund dafür, dass neurechte Erklärungsmuster derartige 
Schlagkraft entwickeln, sieht Thomas Edlinger (2015) in dem, was er 
opfernarzisstische Hyperkritik nennt. Darunter versteht er ins Extrem 
gesteigerte Identitätspolitiken der Anerkennung, die mit besonderer Be-
tonung eigener Leidenserfahrungen durch Diskriminierung gesellschaft-
liche Aufmerksamkeit erstreiten. Ihren Ursprung habe diese Kritik in 
durchaus emanzipatorischen Diskursen, wie etwa der Gender- und 

DIE KRISE DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

Intersektionalitätstheorie. Es waren vor allem schwarze Frauen in den 
USA, die darauf hinwiesen, dass es keine einheitliche Erfahrung des 
Frauseins gäbe, und die eine Repräsentation ihrer Anliegen durch wei-
ße Frauenrechtlerinnen in Frage stellten (Combahee River Collective 
1981[1977]). Diskriminierungen etablieren sich entlang von Differenz-
linien, etwa Rasse, Geschlecht, Klasse, Behinderungen oder Religion, 
und können sich entsprechend überschneiden, wechselwirken oder ver-
schränken. Die Metapher der Straßenkreuzung (intersection) gab dieser 
Bewegung einen Namen. Elisabeth Tuider (2013) attestiert dem Inter-
sektionalitätsdiskurs eine doppelte Stoßrichtung. Er weist erstens Diffe-
renzen als kategoriale Zuschreibungen zurück und fordert zweitens die 
soziale Anerkennung für Lebensformen, die nicht von etablierten Kate-
gorien abgedeckt sind. Der erste Schritt lädt zu einer differenzierteren 
Debatte ein, indem er »die Vielfalt, das Uneindeutige, das Ambigue, das 
Mehrfachzugehörige und Grenzüberschreitende von Geschlechtern und 
Sexualitäten betont« (ebd.: 84). Diese queertheoretische Dekonstrukti-
on fordert dazu auf, vor allem die Heterogenität marginalisierter Grup-
pen anzuerkennen. Während der erste Schritt also die Auflösung der Ka-
tegorie fordert, bedarf der zweite Schritt wieder deren Reformulierung 
und entsprechender Identitätszuschreibungen. Wenn es darum geht, den 
Vertretungsanspruch einzulösen, wenn es das Ziel ist, politisch für eine 
Gruppe Partei zu ergreifen, dann ist die Fassung dieser Gruppe in eine 
Kategorie unabdingbar. Wo der erste Schritt bestrebt ist, die Unbezei-
chenbarkeit zu verdeutlichen, macht sich der zweite automatisch neuer 
Grenzziehungen schuldig, denn er kommt nicht umhin, die unendliche 
Vielfalt innerhalb einer Gruppe auf eine einfach verständliche Formel zu 
reduzieren. Wenn Anerkennung für etwas eingefordert wird, dann muss 
das, für was Partei ergriffen wird, auch benennbar sein. Die Notwen-
digkeit politischer Veränderungen müssen deutlich gemacht werden, in-
dem erklärt wird, welche Ungerechtigkeiten oder welches Leid mit den 
derzeitigen Zuständen verbunden ist. Es ist ein strategischer Essentialis-
mus vonnöten, der automatisch mit einer Normierung von Identitäten 
einhergeht, die in den seltensten Fällen auch allen Bezeichneten gefällt. 
Tuider zufolge offenbart der erste Schritt die Stärken des Poststruktura-
lismus: »In der Bewegung im Zwischenraum zeigt sich für Derrida das 
supplement, das Überschüssige. D. h., der Blick auf das Überschüssige 
legt genau jene zuvor vereindeutigte Logik des Binären frei und gibt so-
mit Raum für das Ungesagte, Ausgelassene und Ambivalente« (ebd.: 89). 
Der zweite Schritt aber führt den Poststrukturalismus an seine selbstver-
schuldete Grenze, an die Notwendigkeit, in vollem Bewusstsein über die 
Kontingenz jeglicher Konstruktionen trotzdem eine Konstruktion von 
Positionalitäten leisten zu müssen. 

Der Verdienst der Intersektionalitätstheorie liegt darin, dass von ih-
rem Standpunkt aus systemische Benachteiligungen von Menschen 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

diskriminierter Identitäten verdeutlicht werden können. Wenn Aktivis-
tinnen und Aktivisten ihre persönlichen Erfahrungen formulieren, dann 
hat das aber nicht automatisch gesamtgesellschaftlichen Emanzipations-
charakter. In der Praxis feministischer Internetforen aber lässt sich ge-
legentlich die Tendenz beobachten, Leidenserfahrungen zu vergleichen, 
sodass sich eine Politik repräsentativer Sprecherpositionen entwickelt, 
wonach jeweils nur der reden darf, der am meisten persönlich betroffen 
ist (Nassehi 2015: 187ff; Edlinger 2015: 95ff). Ähnliches ereignete sich 
im Juli 2012 beim NoBorderCamp in Köln, einem Treffen linker Akti-
vistinnen und Aktivsten gegen Rassismus und repressive Migrations-
politik. Im Vorfeld der Veranstaltung hatten PoC (people of color) das 
Recht eingefordert, Redebeiträge stoppen zu dürfen, sofern sie diese als 
diskriminierend oder rassistisch empfanden. Sie beriefen sich dabei auf 
das Konzept der Critical Whiteness, das zur Reflexion der oftmals un-
beachteten Privilegierung der weißen Sprecherrolle mahnt. Die Situati-
on eskalierte schließlich und es kamen prinzipielle Zweifel darüber auf, 
ob eine Verständigung über diese Differenzen hinweg überhaupt mög-
lich sei (ak 2013, vgl. auch die Selbstdarstellung der Gruppe Reclaim  
Society 2012). Derartige Markierungspraktiken, wonach sich der einzel-
ne entsprechend seiner Positionalität ausweisen muss, um sprechen zu 
dürfen, werden auch aus den universitären Genderstudies berichtet, von 
wo aus sie in feministische, antirassistische und queeraktivistische Krei-
se getragen würden (Arslanoğlu 2010; Burschel 2012; Perinelli 2015; 
laLove 2017). In derartigen Debatten haben diejenigen das Nachsehen, 
die ihre Leidenserfahrungen nicht öffentlich bezeugen wollen, und die, 
die sich nicht in eine starre Identitätskategorie einordnen lassen möch-
ten. Es ist ebenso problematisch für Personen, die widerstreitende Iden-
titätsmerkmale auf sich vereinen. Nicht selten werden Bewertungen von 
Identitätskategorien entlang einer Opfer/Täter-Dichotomie vorgenom-
men. Dabei werden keine Uneindeutigkeiten zugelassen, wie das der Fall 
des Ausschlusses einer jüdischen Lesbe von einer Homosexuellenveran-
staltung in den USA zeigte (Weiss, B 2017). Die betroffene Person hat-
te eine Regenbogenfahne aufgespannt, auf der ein Davidstern prangte. 
Sie trug zudem ein T-Shirt mit der Aufschrift »Proud Jewish Dyke«. Sie 
wurde des Zionismus beschuldigt und damit der Täterseite zugewiesen. 
Bari Weiss argumentiert, dass Intersektionalität in der Praxis eine Art 
Kastensystem etabliere, in dem das Ansehen einer Gruppe davon abhin-
ge, wie viel Leid sie in der Geschichte erfahren habe. Gleichzeitig würde 
die Opferrolle glorifiziert: »Victimhood, in the intersectional way of see-
ing the world, is akin to sainthood; power and privilege are profane« 
(ebd.: o.S.). Die Speerspitze dieser Entwicklung ist wohl die Heteronor-
malitätsdebatte, die fordert, dass heterosexuelle Paare Liebesbekundun-
gen in der Öffentlichkeit vermeiden sollten, denn das würde von Men-
schen mit anderen sexuellen Orientierungen als Belästigung empfunden 

DIE KRISE DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

(Edlinger 2015: 135ff). Es geht dabei also nicht mehr um die Forderung 
nach Freiheit von Diskriminierung, sondern um Repression gegen die 
›Mehrheitsgesellschaft‹. Dabei verschwimmt die Grenze zwischen Ver-
geltung und Emanzipation. In derartigen Diskursen hat das Empfinden 
von Kränkung immer Recht und erzeugt ein Klima, in dem man sich den 
Mund verbrennt, kaum dass man ihn öffnet. 

Identitätspolitisches Denken hat dazu beigetragen, soziale Differenzie-
rungen und die damit verbundenen Ungleichheiten zur Sprache zu brin-
gen. Es ist zudem wichtig zu sehen, dass auch innerhalb der feministi-
schen Bewegung Ungleichheit herrscht und dass bestimmte Privilegien, 
wie etwa die weißer Männer, thematisiert und abgebaut werden müs-
sen. Differenz darf aber nicht zum Fetisch werden, denn so war das Dif-
ferenztheorem niemals gedacht. Die Idee, dass Begriffe immer in einem 
System von Begriffen stehend verstanden werden sollten, ist ein Hinweis 
darauf, dass alles Denken immer auf differenzierenden Inbezugsetzungen 
von Begriffen aufbaut. Damit hält das Denken Begriffssysteme ständig 
in Bewegung und Bedeutungen verschieben sich beständig. Die Derri
dasche différance findet im Vollzug der Signifikation statt; das ›Othering‹ 
begreift den Anderen als Negierung des Selbst. Es ist richtig, dass Diffe-
renzen gezogen werden. Dies ist eine zentrale Erkenntnis, doch bedeutet 
es gleichzeitig, dass Differenzen auch aufgehoben werden können. Iden-
titätskategorien sind niemals absolut fixiert noch können sie eindeutig 
beschrieben werden. Wird die differenztheoretische Denkfigur allerdings 
absolut gesetzt, also als identitätskonstitutiv angesehen, dann erstarrt 
das Denken in fixierten Kategorien und erzwingt eine Entscheidung da-
rüber, zu welcher Kategorie der Einzelne sich zugehörig erklären möchte. 
Darüber hinaus ist es auch nicht zutreffend, dass das Eigene nur mittels 
einer Abgrenzung vom Anderen bestimmt werden kann. Die eigene Iden-
tität kann auch durch erlernte Fähigkeiten, Erfahrungen und Lebenser-
innerungen positiv bestimmt werden. Das Differenzprinzip sollte also 
nicht als der ausschließliche Charakter allen Denkens angesehen wer-
den. Wenn Differenztheorie zum alles bestimmenden Momentum wird, 
dann fällt Kritik in »ebenjene identitätsterroristische Repräsentations-
falle zurück, aus der sich eine emanzipative, transgressive Identitätspo-
litik so mühsam zu befreien versuchte« (ebd.: 119).

Die Frage der Emanzipation – Gegen was wehre ich mich eigentlich?

Emanzipation bedarf einer Bewusstwerdung von Missständen. Die 
kollektive Gewahrwerdung diskriminierender sozialer Realität voll-
zieht sich, wenn »das, was ein privates, besonderes, einzelnes Problem 
war und hätte bleiben können, zum sozialen Problem wurde, zum öf-
fentlichen Problem, über das man öffentlich reden kann« (Bourdieu 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

1996[1987]: 272). Ob es um Abtreibung, Homosexualität, demokra-
tische Rechte oder Rassentrennung geht, es sind Momente der Veräu-
ßerung des individuellen Lebens, die den Anstoß für Veränderung ge-
ben – Momente wie das Outing eines Homosexuellen, Martin Luther 
Kings berühmte Rede I have a dream, die Tötung des Schwarzafrika-
ners George Floyd durch weiße Polizisten oder das Öffentlichwerden 
der Bilder von Neda Agha-Soltan, die während der iranischen Wahlen 
2009 erschossen wurde. Diese Momente machen individuell erlebte 
Realitäten nicht nur öffentlich, sie transformieren individuelle Erfah-
rungen so, dass sie zu Symbolen für ein kollektives Anliegen werden, 
welches zuvor vielleicht noch nicht in dieser Deutlichkeit darstellbar 
war oder welches dadurch erneut unübersehbar wird. In diesen Fäl-
len wurde persönliches Erleben präsent, miterlebbar und nachvollzieh-
bar gemacht und so wurden diese Momente zu Ikonen politischer Hal-
tungen. Emanzipation findet in Momenten des Politischwerdens statt. 
Das bisher unerkannte Individuum wird in Betonung seiner persönli-
chen Erfahrung zu einem gesellschaftlichen Subjekt, das eine strukturel-
le Gegebenheit geteilter Leidenserfahrungen versinnbildlicht. In diesen 
Momenten brechen die Kontinuitäten auf und die Zukunft öffnet sich 
der Möglichkeit von Veränderung. »Es handelt sich um die Zäsuren, 
die den Augenblick zersplittern und das Subjekt in eine Vielzahl mögli-
cher Positionen und Funktionen zerreißen« (Foucault 1993[1970]: 37). 
Im veräußerten Leid eines Menschen können sich andere in ihrem Leid 
wiedererkennen. Sie erkennen, dass ihr Leid nicht privat ist, sondern 
sehen sich augenblicklich von einem strukturellen Missstand betroffen. 
Eine soziale Bewegung formiert sich oder bekommt Aufschwung und 
›Emanzipation‹ rückt näher. Damit wird deutlich, dass Emanzipation 
nur eine kollektive Bestrebung sein kann. Sie wird heute allerdings zu-
nehmend individualisiert.

»Was ist Emanzipation?« titelt eine Konferenz der Humboldt-Univer-
sität Berlin im Mai 2018. Auf der Eröffnungsveranstaltung formuliert 
Christoph Menke: »Jedes mal, wenn ein Kampf der Emanzipation ge-
führt wird, richtet er sich gegen eine Gestalt der Herrschaft, die selbst 
aus dem Kampf um die Emanzipation hervorgegangen ist. Das ist die 
Grunderfahrung der Moderne. Wenn ein Akt der Emanzipation erfolg-
reich war, brachte er zugleich auch eine neue Form der Herrschaft her-
vor« (DfK 27.05.2018). Emanzipation ruft nach Befreiung, erhebt selbst 
aber gleichzeitig den Ruf nach einer neuen Ordnung. Noch entschie-
dener argumentiert die US-amerikanische Politologin Wendy Brown: 
»Freedom has become monstrous today« (ebd.). Es sei das neoliberale 
Versprechen von individueller Freiheit, das heute jegliche Solidarität im 
Keim ersticke. Wird das Moment der individuellen Befreiung verabso-
lutiert oder fetischisiert, dann droht die Gefahr, dass es sozialen Bewe-
gungen und insbesondere dem Feminismus insgesamt mehr schadet, als 

DIE KRISE DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

dass es ihm nutzt. Ebenso kritisiert Žižek die Linke, die sich in identitäts-
politischen Grabenkämpfen zu verlieren droht, dabei aber die großen 
Fragen zu vergessen scheint. Die Thematisierung der tatsächlichen Pro-
blematiken überließe sie hingegen der politischen Rechten (Žižek zitiert 
nach einem Radiointerview auf DfK vom 29.04.2018). Klaus Kraemer, 
Philipp Korom und Sebastian Nessel (2012) sehen Emanzipation auch 
oft zu eindimensional auf eine Befreiung von Kräften, die vom Kapita-
lismus ausgehen, bezogen: »Der Kapitalismus, so das Hauptargument 
feministischer Intersektionalitätsforschung, kann erst im Kontext ge-
sellschaftlicher Reproduktion verstanden werden« (ebd.: 30). Der Ka-
pitalismus sei dieser Auffassung zufolge gar nicht ohne die Ausbeutung 
von Geschlechterunterschieden denkbar. Diese Argumentation beruhe 
aber auf einem reduktionistischen Kapitalismusbegriff, denn der Kapi-
talismus sei eigentlich ›geschlechterblind‹ in dem Sinne, als dass er »für 
unterschiedliche genderspezifische Ordnungs- bzw. Herrschaftsmodel-
le offen ist« (ebd.: 31). Die identitätspolitische Gender- und Transgen-
derbewegung ist deswegen auch keineswegs antikapitalistisch, sondern 
vielmehr ein integraler Bestandteil der kapitalistischen Logik (Žižek, 
DfK 29.04.2018). Dies zeigt sich in einer veränderten gesellschaftlichen 
Kommunikation, die Grundlage neuer Geschäftsmodelle ist. Software-
konzerne wie Microsoft oder soziale Mediendienste wie Facebook sind 
die logische Fortführung eines Kapitalismus, der die besondere Einzig-
artigkeit des Individuums anerkennt. Insbesondere Facebook ist auf die 
Bereitschaft seiner Mitglieder, private Angelegenheiten zu veräußern, an-
gewiesen und dazu zählt in besonderem Maße die Bereitschaft, Identi-
tätsdebatten im weitgehend öffentlichen Raum des Internets zu führen. 
Ähnlich preist auch der Medienkonzern Adobe seine Fotogalerie Ado-
be Stock als Möglichkeit an, neuen »flüssigen Identitäten« zu Anerken-
nung zu verhelfen. »Hinsichtlich dieses Bedarfs nach Vielfalt und Flu-
idität haben wir uns mit Google zusammengetan, um eine Kollektion 
an Stock-Bildern zu schaffen, mit der unsere Sammlung inklusiver und 
vielfältiger wird« (Adobe 2018). In eine Galerie sollen Bilder von »an-
dersbegabten Menschen« Eingang finden. Gemeint sind Menschen, die 
sich visuell unterscheiden, sich also als deutlich andersgeartet darstel-
len lassen. Der emanzipatorische Schritt des going public wird hier zum 
Mittel der kapitalistischen Wertschöpfung. Erfolgreich wird hier, wer 
genau zeigen kann, warum er anders, behindert oder benachteiligt ist. 
Ist es zynisch zu bezweifeln, dass die Medienwelt das Vertrauen, das ein 
geschundenes Individuum in solche Formate einbringt, tatsächlich in ir-
gendeiner Weise langfristig honorieren wird? Darüber hinaus stellt sich 
die Frage, was denn eigentlich der ›Otto-Normalbürger‹ im cyber space 
präsentieren soll. Welches Alleinstellungsmerkmal bringt ihm die ersehn-
ten likes? Was hat er zu veräußern? Er scheint ja allein über die Kon-
formität seines Begehrens nach Anerkennung zu verfügen. Es bleibt ihm 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

die Möglichkeit, die schönen Momente des Lebens zu posten. Momen-
te, die rufen: »schaut-doch-mal-her!«. Oder er postet Dinge, die er er-
worben hat. Dinge, die andere vielleicht auch gerne hätten. Damit wird 
Konsum zum Ausdruck der ganz persönlichen Emanzipation von der 
Unsichtbarkeit. Die Veräußerung des Ichs als trotziges ›So-Bin-ICH‹ ist 
die ganz persönliche Emanzipation des ›Normalos‹. Aber Emanzipation 
von was eigentlich? Vielleicht von der Erkenntnis, dass das Leben nicht 
immer aufregend sein kann? 

Die permanente Veräußerung des Privaten um der Anerkennung wil-
len ist anstrengend und es bleibt offen, ob Menschen in Zukunft die-
se beständig zu erbringende digitale Identitätsarbeit nicht doch als zu 
aufwendig empfinden werden. Werden sie zu analogen sozialen Kon-
takten zurückkehren, »or is this the beginning of a new discursive 
framework in which a culture begins to embrace the complexity and 
incoherence of identity, leading to the fruition of postmodern and post-
structuralist thinking of the self?« (Cover 2012). Entsteht hier tatsäch-
lich ein neuer Mensch, der sich seiner selbst nur noch durch Resonan-
zen aus dem Internet bewusstwerden kann? Liegt Identität zukünftig 
nur noch in der beständigen, von likes getriggerten Selbstvergewisse-
rung der eigenen Besonderheit? Andreas Reckwitz (2017) spricht vom 
»kulturellen Kapitalismus«, in dem das Singuläre als Wert angesehen 
wird. Dabei werde der Fabrikationsprozess von Einzigartigkeit durch 
Begriffe wie das ›Besondere‹ oder das ›Originelle‹ repräsentiert. An-
zeichen dafür, dass der Einzelne dabei auf sich selbst zurückgewor-
fen wird, sieht Reckwitz in einer neuen Selbstausbeutung, die sich im 
Zwang zur Selbstprofilierung ebenso ausdrückt wie in Tendenzen zur 
Selbstoptimierung oder einer Zunahme des Krankheitsbildes der De-
pression. Diese Singularisierung führe Reckwitz zufolge zu einem Le-
ben in der Gegenwart, das nicht an langfristigem gesellschaftlichem 
Fortschritt interessiert ist. Privater Erfolg werde wichtiger als die Un-
terstützung politischer Ziele. Es erfolge eine Vernachlässigung gemein-
schaftsstiftender öffentlicher Institutionen. Das kommt Žižek zufolge 
auch nicht von ungefähr, denn klammheimlich privatisiert eine dop-
pelzüngige Riege neuer Kapitalisten auch noch die letzten Gemeingü-
ter (commons). »Sie alle, von Zuckerberg bis Gates und Musk, war-
nen davor, dass der ›Kapitalismus, wie wir ihn kennen‹, seinem Ende 
nah ist, und setzen sich für Gegenmaßnahmen wie das Grundeinkom-
men ein« (Žižek 2018: 9). Gleichzeitig aber sichern sie sich ihre Pfrün-
de. Nicht nur natürliche und biogenetische Ressourcen, kulturelle Ge-
meingüter (geistiges Eigentum) und humanitäre Einrichtungen werden 
privatisiert, sondern auch die Kommunikation und soziale Beziehun-
gen. Diese findet nun auf privatisierten Plattformen statt. Diese Priva-
tisierung von Gemeingütern kann als direkte Fortschreibung der von 
Luc Boltanski und Ève Chiapello (2003) beschriebenen Einverleibung 

DIE KRISE DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

der Künstlerkritik durch den Kapitalismus verstanden werden. So wie 
der Kapitalismus im ausgehenden 20. Jahrhundert die Kritik an der 
Entfremdung der Arbeit inkorporierte, in dem er den Menschen ihren 
Wunsch nach Freiheit, Selbstbestimmung, Autonomie, Spontaneität, 
Mobilität und Kreativität als ein Versprechen neuer kreativer Arbeits-
verhältnisse zurückgespiegelte, so setzt der neue Kapitalismus nun die 
identitätspolitische Kritik in Wert, indem er Individualität und Selbst-
verwirklichung verspricht. Auf diese Weise wird Kritik zum Teil des 
Bestehenden, zum Antrieb der Reproduktion und Transformation ei-
nes immer zügelloseren Kapitalismus. Kaum anzunehmen, dass sich die 
versprochenen Verheißungen tatsächlich erfüllen werden. Leittragende 
scheint dabei vor allem die Kritik zu sein, denn sie scheint sich selbst 
in millionenfache Empfindsamkeiten zu zerstäuben und dabei eine At-
mosphäre der übersensiblen Hyperkritik zu erzeugen. 

Es gilt demnach, die Kommunikation zurückzuerobern. Der Kritik 
sollte es gelingen, Praktiken des Austausches und der Vermittlung so-
wie Kompetenzen der Verständigung und Versöhnung zurückzugewin-
nen. Dies kann aber nicht durch Rückzug auf die Empfindungsdimensi-
on von Identitätsproblematiken und die Sehnsucht nach Anerkennung 
des eigenen spezifischen Lebensstils gelingen. Es muss vielmehr in einem 
Aufbruch vom Selbst hin zum anderen vollzogen werden, in einer Eman-
zipation vom eigenen Ich. Es ist dies die paradoxe Idee einer Befreiung 
vom Zwang der Selbstbestimmung. Dem entgegen steht eine weit ver-
breitete Auffassung, die Emanzipation nur als Bestimmung der eigenen 
Positionalität denken kann. Eine Haltung, die auch das Lebensgefühl 
der Moderne prägt. »Wie so viele strebe ich nach einer Freiheit, die phi-
losophisch bestritten, politisch problematisiert und technologisch be-
schnitten wird und den Einzelnen zudem überfordert« (Edlinger 2015: 
169–170). 

Kritik bekommt Schlagseite, wenn zu viel Gewicht auf dem indivi-
duellen, opponierenden Individuum liegt. Viele der hier aufgeworfe-
nen Fragen werden später noch vertiefend betrachtet, etwa wenn in 
Kapitel 4 ›Widerstand‹ oder Kapitel 5 ›Positionalität‹ diskutiert wer-
den. Dort zeigt sich, dass mehr Gewicht auf die gesellschaftliche Wir-
kung von Kritik verlagert werden sollte, damit das Schiff wieder stabil 
im Wasser liegt und wieder Fahrt aufnehmen kann. Zuerst aber muss 
untersucht werden, warum Kritik sich heute hauptsächlich als Oppo-
sition zum Bestehenden begreift und ob das das einzige Prinzip ist, das 
Kritik begründet.

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

1.4 Kritik, Dialektik und Opposition

Ursprünge des Kritikbegriffes

Der Begriff ›Kritik‹ leitet sich vom griechischen kritikḗ (téchnē) (κριτικὴ 
τέχνη) ab und bedeutet so viel wie (Kunst der) Beurteilung.2 Kurt Rött-
gers (1975: 19) zufolge verwendete »Aristoteles das Wort κρίσις als rich-
terliche Entscheidung, die Ordnung schafft im Streit«. Dabei nahm der 
Richter durch die Verfasstheit seiner Position eine neutrale Stellung ge-
genüber den Streitparteien ein. Der Begriff Kritik bezeichnete dabei den 
Einsatz von Vernunft, wobei auf Grundlage vorab bestimmter Maßstä-
be, eine Einigung herbeigeführt werden sollte. Röttgers zufolge hat der 
Begriff dann in der Renaissance eine entscheidende Wendung erfahren. 
Er wurde erstmals auf die philologische Textbeurteilung bezogen und be-
schrieb die Rekonstruktion von Quellen sowie das Aufzeigen von Feh-
lern in einer Interpretation. In diesem Zuge sei der Begriff auch zum 
»Schlüsselwort der Emanzipation der Gelehrten von der Autorität der 
Kirche« (ebd.: 20) geworden. Bis Kant sei Kritik in dieser Form das 
Prinzip der Wahl gewesen, wenn es darum ging, die Vernunft als die 
höchste Instanz zu etablieren. Für Kant erschöpfte sich Gelehrsamkeit 
aber nicht im Kritisieren von Texten und Sachverhalten, sondern hat-
te zudem die Aufgabe, auch die Vernunft, also das Werkzeug der Kri-
tik, der Kritik zu unterwerfen. Damit revolutionierte Kant den Kritik-
begriff. Kant sah Kritik auch als Mittel, um zwischen widerstreitenden 
Gelehrtenmeinungen zu vermitteln. Hierzu nahm er an, dass akademi-
sche Streitfragen die Folge eines unzulässigen Gebrauchs der Vernunft 
waren. Der Schlüssel zu dieser Form der Kritik ist eine Dialektik, die 
sich durch Prozessierung konkurrierender Aussagen über diese Aussa-
gen erhebt und dadurch eine verbesserte Argumentation ermöglicht. Da-
mit gewinnt die Kritik in veränderter Form auch wieder die »Gestalt 
des Gerichtsprozesses« (ebd.: 56). Neu war dabei insbesondere, dass 
die Kriterien der Bewertung erst aus der Betrachtung entstehen sollten. 
»Die radikale Komponente des Kantischen Kritikbegriffs setzt Kriteri-
en nicht voraus, sondern läßt sie sich in der Aufgabe, Frieden zu stiften, 
bewähren. Die Strategie der Lösung beruht auf einer Neuinterpretation 
des Problems« (ebd.: 56). Diese vermittelnde Rolle, also die Dimension 
klärenden Nachdenkens über aktuelle Streitfragen, scheint Kritik heute 
völlig verloren zu haben. Schon bei Kant deutet sich aber an, dass Kritik 

2	 ›Kritik‹, in: Wolfgang Pfeifer et al., Etymologisches Wörterbuch des Deut-
schen (1993), digitalisierte und von Wolfgang Pfeifer überarbeitete Version 
im Digitalen Wörterbuch der deutschen Sprache, <https://www.dwds.de/wb/
etymwb/Kritik>, abgerufen am 14.02.2021.

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/etymwb/Kritik
https://www.dwds.de/wb/etymwb/Kritik
https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dwds.de/wb/etymwb/Kritik
https://www.dwds.de/wb/etymwb/Kritik


46

die neutrale Position einer Dialektik, also die Internalisierung verschie-
dener Sprecherpositionen und die damit verbundene Antizipation der 
Kommunikation, die diese Parteien führen könnten, gegenüber der Eta-
blierung einer übergeordneten Kritikerposition als normsetzender Par-
tei aufgegeben wird (ebd.: 56ff). Schließlich formuliert Kant auch eine 
universalistische Ethik, die zur Richtschnur kritischer Bewertungen ge-
macht werden kann. 

Geschichtlich geht die Veränderung der Vorstellung von Kritik mit 
einer Veränderung des Begriffs der Dialektik einher. Im Gegensatz zu 
Kant konstatiert aber Hegel »daß es sich bei der Dialektik nicht um 
eine Pathologie der Vernunft handelt, sondern um die Bewegung des 
Begriffs in das Negative seiner selbst« (ebd.: 150). Demzufolge geht es 
ihm nicht wie Kant darum, Fehler in Argumentationen nachzuweisen: 
»Wahre Werke sind vielmehr endliche, unvollendete Verkörperungen der 
Idee und Aufgabe der Kritik ist es, diesen Maßstab, den das Werk an 
sich selbst als seine Wahrheit hat, herauszustellen« (ebd.: 144). Es ent-
steht eine Vorstellung von immanenter Kritik, wonach ein Gegenstand 
der Kritik an seinem eigenen selbst formulierten Anspruch gemessen 
wird. Hegel nimmt an, dass jede Abhandlung eine universelle Wahrheit 
anvisiert, es aber letztlich nur unzureichend gelang diese zu beschrei-
ben. Kritik hat somit die Aufgabe, die mangelhafte Ausführung zu qua-
lifizieren und zur Blüte zu führen. Dabei vollzieht aber nicht nur das 
menschliche Denken eine dialektische Bewegung. Auch die Welt ist Geist 
und entwickelt sich geschichtlich im dialektischen Dreischritt von The-
se, Antithese und Synthese, um sich am Ende des Prozesses schließlich 
zu vollenden. Schlüssel dieser Kritik ist eine Dialektik, die anerkennt, 
dass nur »dasjenige System umfassend sein kann, das Widersprüche in 
sich enthält und das die Fähigkeit besitzt, Widersprüche zu integrie-
ren« (ebd.: 151).

Daran anknüpfend invertierte Karl Marx das Verhältnis von Geist 
und Welt. Sein dialektischer Materialismus war »ein neues ›Paradigma‹ 
in der Geschichte der philosophischen Wissenschaft, ein ›Bruch‹ mit der 
gesamten bisherigen Philosophie und den darin enthaltenen Formen der 
Dialektik« (Kimmerle 1978: 7). Die dialektischen Prinzipien, der Wider-
streit der Gegensätze und ihre Auflösung in einer neuen Einheit wurden 
nicht mehr als ein Charakteristikum des Denkens verstanden, sondern 
als Prinzipien der Praxis. Nicht mehr die Allgemeinheit der Theorie war 
der Bezugspunkt des philosophischen Denkens. Vielmehr wurde die Pra-
xis der geschichtlichen Situation, innerhalb der sich dieses Denken voll-
zieht, zum Bezugspunkt gemacht. Für Marx war Dialektik gleichzeitig 
»Kritik der Theorie und Kritik der Wirklichkeit« (Röttgers 1995: 253ff). 
Widersprüche zeigen sich vor allem im Anspruch des menschlichen Pla-
nens und Handelns in Verbindung mit der Erkenntnis, dass sich diese 
Ansprüche niemals einlösen lassen. Legitimierung und Delegitimerung 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

des Handelns bilden ein dialektisches Verhältnis. Es ergibt sich, dass 
»reine Theorie bei Marx nicht mehr vorkommt; Theorie hat stets Hand-
lungscharakter, auch dort, wo sie selbst keine Reflexion der Praxis ent-
hält, erfüllt sie Funktionen wie Legitimation des Bestehenden, Trost für 
die Leidenden etc.« (ebd.: 275). Möchte Theorie ihrem Praxischarakter 
gerecht werden, dann muss sie deswegen selbst zur Praxis werden, sie 
muss zur ›kritischen Theorie‹ werden. Dialektik wird praxisimmanent 
gedacht, denn Widersprüche zeigen sich als Ambivalenzen der Praxis. Es 
ist die Geburtsstunde von Gesellschaftskritik als einer Kritik der gesell-
schaftlichen Verhältnisse, wobei sich die herrschenden Verhältnisse nie-
mals dem Denken vollständig offenbaren, sondern gleichermaßen Vo
raussetzung wie Bedingungen der Kritik sind. Kritik als ein Denken, das 
sich aus den Prägungen der herrschenden Verhältnisse herauslöst, nimmt 
an, »daß wir nicht dogmatisch die Welt antizipieren, sondern erst aus 
der Kritik der alten Welt die neue finden wollen« (ebd.: 255). Es muss 
also eine praktische Auseinandersetzung mit der bestehenden Welt statt-
finden, indem man ihre Widersprüchlichkeit aufzeigt. Unter den kapita-
listischen Produktionsverhältnissen müsse Marx zufolge daraus notge-
drungen eine Revolution erwachsen, die zur Vollendung der Geschichte 
in der egalitären klassenlosen Gesellschaft führe.

Der langsame Verlust der Dialektik

Im Angesicht der reaktionären Tendenzen des deutschen Faschismus und 
des Stalinismus war der Geschichtsoptimismus des historischen Materia-
lismus nicht mehr vertretbar. Horkheimer und Adorno machten sich auf 
die Suche nach den Gründen des Aufkeimens des Totalitarismus und ent-
wickelten so eine allgemeine Zivilisationskritik. »Nicht mehr die gesell-
schaftliche Realität des Totalitarismus selber, sondern der Zivilisations-
prozeß im ganzen stellt eine Form der sozialen Pathologie dar« (Honneth 
1994: 44). Die Frankfurter Schule verließ den Dialektischen Materialis-
mus der politischen Ökonomie und kam zu einer Kritik der instrumentel-
len Vernunft (Benhabib 1992: 79ff). Strittig war dabei die Frage, ob Ver-
nunft per se als Herrschaftsinstrument angesehen werden solle (Adorno) 
oder ob sie ihre emanzipatorische Kraft nur unter den gegebenen Ver-
hältnissen verloren hatte (Horkheimer). In der Dialektik der Aufklärung 
konzentrieren sich Horkheimer und Adorno auf den Bruch zwischen 
der Bestimmung des Menschen durch die Natur und dessen Bemühen, 
die Natur mittels des Verstandes zu beherrschen. Die »durch Zivilisati-
on verdrängten und entstellten menschlichen Instinkte und Leidenschaf-
ten« (ebd.: 94) beginnen die Vernunft zu instrumentalisieren, wodurch 
die Aufklärung schließlich selbst zu dem wird, woraus sie den Men-
schen zu befreien suchte. Einst angetreten, um den Mythos aus der Welt 

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

zu schaffen und die Entstehung der Zivilisation auf Vernunft zu begrün-
den, verkomme die Aufklärung schließlich zu einer Barbarei des schein-
bar Faktischen. Es vollzieht sich ein »Umschlag von Aufklärung in Positi-
vismus« (ebd.: 95). »Die falsche Klarheit ist nur ein anderer Ausdruck für 
den Mythos« (Horkheimer & Adorno 2006[1944]: 4). Damit nimmt die 
Frankfurter Schule den Ideologiebegriff Marx’ auf, bezieht ihn aber nicht 
auf bestimmte geschichtliche Konstellationen, sondern auf das, was ak-
tuell unhinterfragt als ›faktisch‹ angesehen wird. »Die neue Ideologie hat 
die Welt als solche zum Gegenstand. Sie macht vom Kultus der Tatsache 
Gebrauch« (ebd.: 156). Praktisch feststellbare Sachverhalte werden in den 
Status des Faktischen erhoben und damit konstitutiv für gesellschaftliche 
Realitäten. Das aktuell Faktische wird nicht in Frage gestellt und ist da-
mit Ausdruck der herrschenden Ideologie. »Wenn sie naturalisierte gesell-
schaftliche Verhältnisse als eine Praxis interpretieren, die sich selbst nicht 
mehr als Praxis zu begreifen vermag, stellen sich Horkheimer und Adorno 
in eine marxistische Tradition« (Hetzel 2008: 19). So teilen sie den emanzi-
patorischen Anspruch des Marxismus, lehnen aber dessen Objektivismen 
ab, denn derartige Objektivismen sind immer gleichzeitig Existentes und 
Rezipiertes. Sie sind Produkte des verstehenden Geistes wie auch durch 
wirkliche Einflüsse bestimmt und damit im Wandel. »Dieselbe Welt, die 
für den Einzelnen etwas an sich Vorhandenes ist, das er aufnehmen muss 
und berücksichtigt, ist in der Gestalt, wie sie da ist und fortbesteht, eben-
so sehr Produkt der allgemeinen gesellschaftlichen Praxis« (Horkheimer 
1988[1937]: 173). Horkheimer und Adorno gehen also von einer span-
nungsvollen Einheit von Theorie und Praxis aus, in der es die Aufgabe von 
Kritik ist, die Reproduktion der Verhältnisse deutlich zu machen. Kritik 
ist damit ein Kritisieren des Bestehenden, eine exoteriore Auseinanderset-
zung mit dem Gegebenen. Sie ist nur in Opposition möglich. Im Gegensatz 
zur philosophischen Kritik an der Vernunft findet die kritische Vernunft 
hier ihren Platz in Gegnerschaft zu kategorialen Denkweisen, die das je-
weils zeitgenössische Selbst- und Weltverständnis prägen. Diese Kritik er-
hebt selbst aber keine Wahrheitsansprüche für eigene Weltkonstruktionen  
(Figal 2002; Hampe 2014). »Sofern sie sich auf soziale Verhältnisse 
richtet, stellt Kritik gesellschaftliche Werte, Praktiken und Institutionen 
und die mit diesen verbundenen Welt- und Selbstdeutungen ausgehend 
von der Annahme infrage, dass diese nicht so sein müssen, wie sie sind«  
(Jaeggi & Wesche 2013: 7). Diese Vorstellung von Kritik umreißt bis heu-
te den Rahmen emanzipatorischer Kritik. 

Jürgen Habermas analysiert den Weg, den die Mitglieder der Frank-
furter Schule nahmen und der seines Erachtens schließlich zu einem Ver-
lust der Dialektik führte. »Es verfestigt sich das monolithische Bild ei-
ner total verwalteten Gesellschaft; diesem entsprechen ein repressiver, 
die innere Natur ausschließender Sozialisationsmodus und eine alles 
durchdringende, über die Kanäle der Massenkommunikation ausgeübte 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

soziale Kontrolle« (Habermas 1988b: 557). Grundlegender lässt sich 
Kritik fast nicht mehr als Opposition begreifen. Doch mit seiner nega-
tiven Dialektik (1966) geht Adorno noch einen Schritt weiter. Er fasst 
darin, was er mit der Minima Moralia (1951) zum Kult erhoben hatte 
und was in den 60er Jahren das Lebensgefühl einer ganzen Generati-
on junger Intellektueller prägte (Felsch 2015). Es war dies die Überzeu-
gung, dass das eigene Leben schon beschädigt ist, bevor man überhaupt 
beginnen kann es zu leben. Damit formuliert er letztlich die totale Op-
position selbst gegen das eigene Leben. Die Welt bestimmt unser Leben 
und Denken und macht uns unfrei, ohne dass wir dies jemals vollstän-
dig begreifen können. So ist auch die Negative Dialektik als eine Kritik 
identifizierenden Denkens gefasst und fragt nach der Differenz von Be-
griff und Sache, also danach, was mittels eines Begriffes unerkannt aus-
geschlossen wird. Das begreifende Denken wird sich damit selbst zum 
Feind. Die sozialkritische Methode wird zum totalen Skeptizismus, muss 
alles, was man zu wissen glaubt, in Frage stellen. 

Auch in der gouvernementalen Kritik geht nichts ohne das prak-
tisch Faktische, was Foucault die Äußerlichkeit des Diskurses nennt. 
Das Faktische ist auch die Voraussetzung der Identifizierung eines Dis-
kurses. »Von seiner Erscheinung und seiner Regelhaftigkeit aus, muß 
man auf seine äußeren Möglichkeitsbedingungen zugehen« (Foucault 
1993[1970]: 35). Die praktischen Bedingungen eines Diskurses, in ih-
rer historischen Entwicklung wie ihrer aktuellen Reproduktion, sind 
demnach Voraussetzungen für Kritik. So »muß jede Kritik, welche die 
Kontrollinstanzen in Frage stellt, gleichzeitig die diskursiven Regelhaf-
tigkeiten analysieren, durch die hindurch sich jene ausbilden; und jede 
genealogische Beschreibung muß die Grenzen im Auge behalten, die in 
den tatsächlichen Formationen eine Rolle spielen« (ebd.: 42). Erkennt 
man die Bedingungen des gesellschaftlichen Lebens als kontingent, dann 
wird die Macht deutlich, die mittels der Wahrheitseffekte, die sie pro-
duziert, das gesamte menschliche Dasein durchdringt. Die Macht im 
Foucaultschen Sinne ist produktiv »als Ermöglichungsbedingung [zu] 
verstehen, da sie die Subjekte, ihr Selbstverständnis, ihre Identität und 
Interessen erst hervorbringt« (Jaeggi & Celikates 2017: 98 [Anmerk. 
des Verfassers]). In gouvernementaler Selbstoptimierung unterwerfen 
sich die Individuen dieser Macht, ohne dies als Zwang oder Unterdrü-
ckung zu erleben. »In dem Spiel, das man die Politik der Wahrheit nen-
nen könnte, hätte die Kritik die Funktion der Entunterwerfung« und 
zeigt sich als »die Kunst nicht dermaßen regiert zu werden« (Foucault 
1992[1978]: 15; 12). Es gilt das Implizite zu identifizieren und sichtbar 
zu machen. Dies ist eine Opposition gegen die produktive disziplinie-
rende Macht. 

Ähnlich bezieht auch Pierre Bourdieu Opposition gegen implizite 
gesellschaftliche Verhältnisse, nur macht er seine Kritik auf andere 

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

Weise an der Praxis fest. Gesellschaft folge keiner inhärenten Verfassung, 
keinem immanenten kulturellen System oder logischen Prinzip, sondern 
einer Logik der Praxis. Gesellschaft differenziere sich in Lebensstile, die 
sich anhand der Verfügbarkeit verschiedener Kapitalsorten unterschei-
den lassen. Soziales Kapital beschreibt den Rückhalt in sozialen Bezie-
hungen, ökonomisches Kapital die Verfügbarkeit von Geld- und Vermö-
genswerten und kulturelles Kapital das gesellschaftliche Ansehen einer 
Gruppe. Durch das Gesetz der Notwendigkeit, so Bourdieu, verschaf-
fen sich diese Kapitalsorten Geltung, denn sie gehen auf tief verwur-
zelte geschichtliche Erfahrungen des Überlebens und Wirtschaftens zu-
rück. Deswegen findet in der sozialen Praxis eine Konkurrenz um diese 
Kapitalsorten statt. Bourdieu wirft damit die »Dichotomie von Ökono-
mischem und Nichtökonomischem über Bord« (Bourdieu 1987: 222). 
Die Lebensstile, als soziale Positionen, sind mit Machtbefugnissen aus-
gestattet, was Bourdieu als symbolisches Kapital beschreibt und welches 
»durch entsprechende Verwendung der anderen Kapitalarten geschaf-
fen wird« (ebd.: 223). Der Erwerb kulturellen Kapitals beispielsweise in 
Form von Bildungsabschlüssen wird symbolisch fixiert und somit zum 
Garanten für einen bestimmten sozialen Status. Ebenso wie bei ökono-
mischen Praktiken stehen auch bei der Anwendung symbolischen Kapi-
tals Gewinne in Aussicht, nur dass diese im Falle symbolischen Kapitals 
immateriell und schwer zu quantifizieren sind (ebd.: 222). In weit stär-
kerem Maße dienen sie der verlässlichen Reproduktion und Verschleie-
rung von Machtverhältnissen. Bourdieu erweitert damit den Herrschafts-  
sowie den Gewaltbegriff, indem er die Ausübung symbolischer Repräsen-
tationstätigkeiten einbezieht. Symbolische Gewalt stellt seines Erachtens 
die wohl perfideste Form von Gewalt dar, denn sie ist eine »der Zensur 
unterworfene und beschönigte, d. h. unkenntliche und anerkannte Ge-
walt« (Bourdieu 1987: 230). Sie ist den gängigen Wahrnehmungs- und 
Denkschemata inhärent und wird innerhalb alltäglicher Gesten, Verhal-
tensweisen und Praktiken quasi unbewusst ausgeübt und erlitten (Moe-
bius 2011). Damit wird Bourdieus Theorie der Praxis zu einem dezidiert 
gesellschaftskritischen Programm. Ebenso wie im poststrukturalistischen 
Denken oder in Vorstellungen der kritischen Theorie verwirklicht sich 
Kritik auch bei Bourdieu als eine Entschleierung naturalisierter Herr-
schaftsverhältnisse, allerdings mit einem wesentlichen Unterschied. Bour-
dieu legt seiner Methodik eine dezidierte Theorie des Sozialen zu Grun-
de, die Ungleichheiten nicht nur qualitativ beschreibbar, sondern auch 
quantitativ messbar macht. Hierdurch gelingt eine Begründung von So-
zialwissenschaft als empirisch methodologisches Programm der Kritik. 
Bourdieus Denken ist deswegen auch nicht auf eine Dialektik angewie-
sen. Ähnlich trifft das für alle Formen der Kritik zu, die sich auf Objek-
tivismen stützen, etwa polit-ökonomische Ansätze, die gesellschaftliche 
Produktionsverhältnisse mittels der marxistischen Ökonomie kritisieren. 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

Luc Boltanski und Laurent Thévenot (2007) gaben der Kritik wieder 
ein teilweise dialektisches Gesicht, indem sie darauf blickten, wie Men-
schen alltäglich Kritik üben. In ihrer Soziologie der Kritik analysierten 
sie unterschiedliche Rechtfertigungsregime (cités), die aus ihren jewei-
ligen Eigenlogiken heraus jeweils spezifische Formen der Kritik ermög-
lichen. Kritik nimmt nun wieder widerstreitende Stimmen in den Blick, 
auch wenn diese Stimmen weitgehend institutionalisiert sind. Laut Bol-
tanski und Thévenot kann Kritik nur effektiv geführt werden, wenn sie 
auf bereits etablierten Argumentationsmustern aufbaut. Diese Argumen-
tationsmuster bürgen dafür, dass die Kritik nicht nur ein privates per-
sönliches Empfinden formuliert, sondern eine Frage von gesellschaftli-
chem Belang. Es werden also doch wieder soziologische Kategorien, in 
diesem Falle Rechtfertigungsregime (cités), als bestehend angenommen 
und auf ihre Durchsetzungskraft (Herrschaftseffekte) hin untersucht. 
Boltanski und Thévenot entwickeln ihre Soziologie der Kritik in Anleh-
nung an die Ethnomethodologie, den Interaktionismus und den ameri-
kanischen Pragmatismus. Celikates (2009: 27ff) spricht deswegen auch 
von einer pragmatischen Wende der Kritik. Ihm zufolge ergab sich eine 
Absage an das ›Modell des Bruches‹, welches von einem Kompetenzge-
fälle zwischen der Soziologie und den Laien ausgeht. Es entwickelt sich 
die Forderung nach einer Symmetrie zwischen der Wissenschaft und den 
Akteuren der Alltagspraxis in »Ablehnung potenziell elitärer und pa-
ternalistischer Wissens- und Exklusivitätsansprüche« (Celikates 2009: 
36). In seinen Adorno Vorlesungen weist Boltanski (2010) der Kritik 
aber schließlich doch wieder eine gesellschaftliche Rolle zu, wie sie sie 
auch in der Frankfurter Schule spielte. Institutionen unterliegen dem, 
was Boltanski einen »hermeneutischen Widerspruch« nennt. Debatten 
um Institutionen würden vor allem deswegen geführt, weil sie einer-
seits eine stabilisierende Funktion, andererseits aber auch eine Herr-
schaftsfunktion hätten. Kritik müsse sich die Macht der Institutionen 
als Manifestation symbolischer Gewalt anschauen. Er führt Emanzi-
pation gegenüber den Verantwortungsträgern einer Gesellschaft als Te-
los der Kritik ein. Institutionen hätten ein instrumentelles Verständnis 
der Regeln, die sie ihren Untergebenen aber als moralische Regeln auf-
erlegen. »Heißt das: ›Verantwortungsträger‹ haben keine Moral? Ge-
wiß nicht, aber sie haben eben eine ›höhere‹ Moral. In ihrem Anspruch, 
die Totalität zu verkörpern« (ebd.: 216). Letztlich soll die akademische 
Kritik also doch wieder Emanzipation von moralischen Imperativen an-
streben. »Ihre Rolle ist es, der Gesellschaft – das heißt den Menschen, 
den sogenannten ›Alltagsmenschen‹ – beizustehen, sich bewußt in je-
nem Zustand fortwährenden Ungleichgewichts zu halten, ohne den, wie 
die schlimmsten Prophezeiungen vorhersagen, die Herrschaft tatsäch-
lich alles verschlingen würde« (ebd.: 228). In den Augen einiger Kriti-
ker scheint Boltanski damit den pragmatisch-experimentellen Charakter 

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

seiner früheren Arbeit aufgegeben und »eine Bewegung hin zu den Per-
spektiven der kritischen Theorie genommen zu haben« (Bogusz 2010: 
148). Hier zeige sich, »dass Boltanski einen definitiven Bruch mit der 
›kritischen Soziologie‹ durchaus zu vermeiden sucht« (Peter 2011: 85). 
Entgegen der Beteuerungen »die kritischen Fähigkeiten der Akteure wie 
auch deren Kreativität beim situationsspezifischen Interpretieren und 
Handeln« (Boltanski 2010: 74) anzuerkennen, behält seine Soziologie 
letztlich doch ihre erhabene Stellung. Damit nutzt Boltanski nicht das 
volle Potenzial der praxeologischen Ansätze, auf die er ursprünglich 
aufbaut (Quéré & Terzi 2014). Zwar öffnet er die Debatte um Kritik, 
führt sie von der Analyse von Macht in Richtung der Verhandlung von 
Moral durch einen Sinn für Gerechtigkeit. Auch betont er die Wichtig-
keit sowohl der Kompetenzen der Akteure wie auch der Situationen des 
Handelns, doch ist seine Kritik letztlich doch eine Metakritik. Sie be-
schreibt eine soziale Ordnung in ihrer Generalität und markiert sie als 
inakzeptable Realität, gegen die man sich beständig emanzipieren muss 
und in der die Soziologie den »sogenannten ›Alltagsmenschen‹« (Bol-
tanski 2010: 228) beizustehen habe.

Robin Celikates (2009) ist daran gelegen eine Symmetrie zwischen 
Forschenden und Beforschten herzustellen. Er entwirft die »Konzepti-
on einer kritischen Gesellschaftstheorie, die diese als soziale Praxis be-
greift, die keine epistemisch privilegierte Position voraussetzt und nicht 
im Bruch mit den, sondern im Anschluss an die sozialen Praktiken der 
Selbstverständigung und der Kritik verfährt« (ebd.: 37). Seine rekon
struktivistische Kritik versteht er als Beitrag zur gesellschaftlichen Selbst-
verständigung. »Für die kritische Theorie bedeutet dies, dass sie nicht 
mehr nur über und für die Akteure sprechen darf, sondern konstitutiv 
auf einen Dialog mit ihnen verwiesen ist« (ebd.: 250). Im emanzipatori-
schen Sinne soll sie dabei helfen die reflexiven und normativen Potenzi-
ale sozialer Praktiken zu erkennen und zu artikulieren. Ziel ist eine im-
manente Kritik, die auch Potenzial für gesellschaftliche Veränderungen 
entwickeln soll. Ebenso fragt Rahel Jaeggi (2015: 5), wie sich »Kritik 
als nichtaffirmative, nichtautoritäre transformative Praxis – eine Kritik, 
die nicht auf Besserwisserei zielt, sondern ein Katalysator zur Transfor-
mation bestehender Verhältnisse wäre – verstehen und initiieren lässt«. 
Diese Kritik muss praktisch werden, weil sie Praxis analysiert und ent-
naturalisiert. Sie wirkt transformativ und emanzipatorisch, weil sie hilft 
kollektive Erfahrungen zu artikulieren. Dazu müssen die Maßgaben der 
Beurteilung der Praxis entspringen und dürfen nicht von der Kritik schon 
vorab vorausgesetzt werden. Die immanente Kritik kritisiert in erster Li-
nie anhand der Ansprüche, die sich aus dem Selbstverständnis aktueller 
Gesellschaften ablesen lassen. Sie spürt dem Widerspruch zwischen Nor-
men und der Realität ihrer Verwirklichung nach, um die innere Wider-
sprüchlichkeit der gesellschaftlichen Praxis aufzuzeigen.

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

In diesem Sinne versteht Jaeggi (2014[1987]) auch ihre schon be-
schriebene Kritik der Lebensformen. Die liberale Politik verfehlt mit 
ihrer selbst auferlegten ethischen Enthaltsamkeit ihre eigenen Ziele. 
Erstens gelingt es ihr nicht, bei gleichzeitiger Ermöglichung größtmög-
licher Freiheit im Sinne der Selbstbestimmung in einer sich zunehmend 
in verschiedene Lebensformen ausdifferenzierenden Moderne, Konflik-
te einzuhegen. Jaeggi identifiziert auch das Habermassche Diktum der 
»ethischen Enthaltsamkeit« als intellektuell lähmend. »Wir verurteilen 
Ehrenmorde und gegebenenfalls auch die Praxis der Zwangsheirat, aber 
wir fühlen uns nicht berechtigt, uns gegen das dahinterstehende patri-
archale Familienverständnis oder den entsprechenden Ehrbegriff auszu-
sprechen. Praktisch führt diese Haltung allerdings zu vertrackten Situ-
ationen. Bis wann ist das ›eingelebte Ethos‹ der arrangierten Ehe eben 
das: ein eingelebtes Ethos, und ab wann wird es zur moralisch frag-
würdigen Zwangsheirat?« (ebd.: 35). Diese Frage beruht auf der Un-
terscheidung zwischen Moral und Ethik. Demnach bezieht ›Moral‹ sich 
auf universelle Regeln des Zusammenlebens, während ›Ethik‹ partiku-
lare Werte individueller oder kollektiver Lebensweisen beschreibt. Tat-
sächlich aber könne, so Jaeggi, diese Unterscheidung in der Praxis nie-
mals trennscharf gezogen werden. »Zu hinterfragen ist also bereits das 
Modell der ethischen Identität selbst, das der referierten Diskussion – 
wenn auch nicht zwingend, so doch faktisch – zugrunde liegt« (ebd.: 
39). Nicht nur sei der moderne liberale Multikulturalismus selbst eine 
Lebensform, die ihm zugrundeliegende liberale Enthaltsamkeitsstrategie 
verfehle auch die selbst gesteckten Ziele. Partikulare Lebensformen stel-
len sich immer auch als institutionalisierte Gruppierungen und damit als 
Machtrefugien dar. Können sich diese unkritisiert und unhinterfragt als 
kulturelle Identitäten etablieren, dann widerspricht das dem Prinzip der 
größtmöglichen Selbstverwirklichungen für Individuen. 

Jaeggi folgert daraus die Notwendigkeit, Lebensformen wieder der 
Kritik zu unterziehen. Sie geht davon aus, dass Lebensformen mehr oder 
weniger abgrenzbare soziale Einheiten sind, die durch konventionali-
sierte Praktikenkomplexe eine bestimmte Art des Zusammenlebens re-
produzieren. »Lebensformen sind komplex strukturierte Bündel (oder 
Ensembles) sozialer Praktiken, die darauf gerichtet sind, Probleme zu lö-
sen, die ihrerseits historisch kontextualisiert und normativ verfasst sind« 
(ebd.: 47). Lebensformen erfüllen demnach wertvolle Funktionen für die 
Individuen, welche in erster Linie erst einmal erkannt und auch geschätzt 
werden müssen, damit diese Lebensformen einer immanenten Kritik un-
terzogen werden und in emanzipativem Sinne eine Transformation er-
fahren können. Auch wenn diese Haltung der immanenten Kritik keine 
absolute Gegnerschaft konstituiert, so findet sie doch partiell in Op-
position zu ihrem Untersuchungsgegenstand statt. Tatsächlich muss die 
Kritik »den regressiven oder entfremdeten Charakter einer Lebensform 

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

überhaupt erst sehen und verstehen, um diese bewerten zu können, und 
dazu braucht es mehr als ›Intuitionen‹« (ebd.: 45). Titus Stahl (2013) hat 
sich in besonderem Maße die Mühe gemacht diese Auffassung von Kri-
tik praxeologisch zu vertiefen. Seine Ausführungen führen in sozialonto-
logische Gefilde und Fragen nach der Möglichkeit kollektiver Überzeu-
gungen und Intentionalitäten. Stahl nimmt für sich in Anspruch, das zu 
theoretisieren, was in vielen kritischen Arbeiten implizit praktiziert wird: 
eine Objektivierung der Kritik durch Bezug auf immanente Ansprüche 
der kritisierten Auffassungen. 

In den referierten praxeologischen Ansätzen der Kritik lässt sich die 
Tendenz erkennen, sich wieder verstärkt Widersprüchlichkeiten zuzu-
wenden. Eine immanente Kritik wird sich kaum in Fundamentalopposi-
tion zu ihrem Untersuchungsgegenstand begeben, denn sie benötigt auch 
einen Impetus der Anerkennung. Man könnte das als ein Ringen um die 
Wiedererlangung der Dialektik verstehen, was sich zu einer Vorstellung 
von Kritik als Mediation weiterentwickeln lässt.

Kritik, ihre Wertebasis und Vermittlung

Jürgen Habermas äußerte die Ansicht, dass Kritik, sofern sie nicht mehr 
dialogisch einer Dialektik folgt, Grundsätze der Bewertung braucht, 
auf denen sie ihre Kritik aktueller Verhältnisse aufbaut. Er möchte des-
wegen »eine Theorie des kommunikativen Handelns einführen, die die 
normativen Grundlagen einer kritischen Gesellschaftstheorie aufklärt« 
(Habermas 1988b: 583). Axel Honneth identifiziert in einem Interview 
(Reemtsma 2009: 12) eine Bruchlinie zwischen dem Schisma der kriti-
schen Theorie à la Horkheimer und Adorno und der Häresie von Jürgen 
Habermas, die einen Streit um die Erbschaft der Kritischen Theorie be-
gründet. Wo Horkheimer und Adorno den Glauben an Demokratie und 
die Beherrschbarkeit des Kapitalismus verloren hätten, versuche Haber-
mas eine Basis zum Glauben an die Möglichkeit gerechten und auf Ge-
genseitigkeit beruhenden gemeinschaftlichen Zusammenlebens zu eta
blieren. Auch wenn dieser Dualismus zu holzschnittartig sei, reflektiert 
er Honneth zufolge doch die Polarität zwischen einem geschichtsphilo-
sophischen Pessimismus und der Annahme einer beständigen demokra-
tischen Balancierung der gesellschaftlichen Verhältnisse, an der sich viele 
Streitfragen innerhalb der Kritischen Theorie entzünden. In der Annah-
me einer totalen Herrschaft sind Subjekte »nur Vollzugsorgane eines ih-
nen fremden Willens, eigentlich das Gegenteil ihres Begriffs«. Anders im 
Habermasschen Vertrauen auf die Chance zur Emanzipation, wonach 
»Gesellschaftskritik immer eine kommunikative Intervention ist – ein 
performativer Akt, der auf das Kritisierte reflexiv verändernd einwirkt« 
(Dubiel 1989: 515). Hier muss das Subjekt als Agent konzipiert werden, 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

das entweder dem Guten (Demokratie) oder dem Schlechten (Autorita-
rismus) zustreben kann. Helmut Dubiel (1989) zufolge existierte aber 
für dieses Gegenstück zum geschichtsphilosophischen Pessimismus kei-
ne schlüssig ausgearbeitete theoretische Rahmung. Es blieb deswegen 
fraglich, woraus sich ein Demokratieoptimismus speisen könnte. Jürgen 
Habermas war davon überzeugt, dass sich Kritik auf begründbare Wer-
te, auf sogenannte Universalien, stützen muss, um sich Legitimieren zu 
können (Apel 1989; Kambartel 1978). In diesem Punkt lag er im Kon-
flikt mit Michel Foucault der es »gerade für notwendig hält, Kritik nicht 
auf eine normative Theorie zu stützen« (Biebricher 2005: 121). Für Fou-
cault geht es vielmehr darum Universalien zum Gegenstand der Kritik 
zu machen. Tatsächlich vertritt Habermas aber auch keine kognitivisti-
sche Ethik im eigentlichen Sinne, denn er versucht ja nicht einzelne mo-
ralische Grundsätze durch rationale Überlegungen zu begründen. Er ist 
aber davon überzeugt, dass erst der Anspruch auf allgemeine Geltung 
als Norm einer Aussage die Würde moralischer Autorität verleihen kann. 
»Die nicht-kognitivistischen Ansätze entwerten die Welt moralischer 
Alltagsintuitionen mit einem Schlage« (Habermas 2015[1983]: 65). Es 
muss ihm also darum gehen den Wahrheitsanspruch moralischer Aus-
sagen zu rehabilitieren, was ihn letztlich zu einer Konsenstheorie führt, 
die Wahrheit als Übereinkunft über die Gültigkeit einer Aussage versteht. 
»Der Diskursethik zufolge darf eine Norm nur dann Geltung beanspru-
chen, wenn alle von ihr möglicherweise Betroffenen als Teilnehmer ei-
nes praktischen Diskurses Einverständnis darüber erzielen (bzw. erzielen 
würden), daß diese Norm gilt« (Habermas 2015[1983]: 65). Benhabib 
(1992) sieht Habermas’ Diskursethik damit im Universalismus der Mo-
derne verhaftet. Karl-Otto Apel zeigt auch, dass Habermas zumindest 
einen verfahrensethischen Grundsatz, nämlich den des verständigungs-
orientierten Handelns, als letztbegründet annimmt. Die Habermassche 
Universalpragmatik, die behauptet eine »kritische Unbedingtheit ohne 
Fundamentalismus« (Apel 1989: 22) denken zu können, teilt Apel zufol-
ge implizit die Letztbegründung seiner Transzendentalpragmatik, wenn 
sie die rationale Begründung der Ethik »durch Rekurs auf die faktisch 
funktionierende Sittlichkeit des kommunikativen Handelns in der Le-
benswelt« (ebd.: 28) ersetzt. Letztlich etabliert die Diskursethik sittliches 
kommunikatives Handeln als universellen Wert, welcher in realen Kom-
munikationsverhältnissen leider weder ubiquitär noch häufig erfüllt ist.

Es ist auch keineswegs der Fall, dass rationale Begründungen von 
Normen irgendwie zielstrebig zur Akzeptanz dieser Normen führen wür-
den. In politischen Verhandlungen über mögliche Problemlösungen geht 
es weniger um eine rational sinnvolle Lösung als vielmehr um die Fol-
gen, die diese Lösung für die Beteiligten hätte. »Die Lebenszusammen-
hänge der in einen Konflikt involvierten Subjekte sind im Regelfall sehr 
verschieden, und entsprechend ergäben sich für diese Subjekte aus ihrem 

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

normengerechten, konfliktlösenden Handeln höchst unterschiedliche 
Nebenfolgen« (Lübbe 1978: 120). Da diese Folgen zudem meist zukünf-
tig und damit keineswegs als gesichert angenommen werden können, 
werden die Imaginationen dieser Folgen ganz unterschiedlich ausfallen. 
Die Zukunftszenarien der Parteien können von unterschiedlichsten Be-
fürchtungen und Ängsten wie auch Hoffnungen und Anliegen gefärbt 
sein. Sie werden jeweils komplex sein und damit unvergleichbar. Auch 
ist es möglich, dass inkompatible kognitive Orientierungssysteme aufei-
nandertreffen und das im Verfahren wegen unvereinbarer Grundannah-
men keine intersubjektiv geteilte Interpretation der Sachlage möglich ist. 
Entscheidungsverfahren unterliegen deswegen auch der Notwendigkeit 
zur Diskursbegrenzung, denn andernfalls könne ewig diskutiert werden, 
ohne dass jemals ein Beschluss gefasst werden würde. Die Theorie kom-
munikativen Handelns kann deswegen keine Verständigung garantieren.

Sie ist aber dennoch eine reichhaltige Inspirationsquelle für eine Kri-
tik als Mediation, insbesondere weil sie dazu dienen kann, das Verhalten 
verschiedener Parteien in politischen Verhandlungen zu beurteilen, wie 
das Thomas McCarty (1980) als Kritik der Verständigungsverhältnisse 
im Spätkapitalismus fasst. Es stellt sich dabei auch die Frage, wie weit 
Verständigung eigentlich reichen muss, um progressive Ergebnisse zu er-
zielen. Um Handlungskonflikte zu lösen oder gemeinsam eine gangba-
re Strategie für die Zukunft zu beschließen, bedarf es keines einstimmi-
gen Konsenses. Insgesamt scheint die Debatte um die Letztbegründung 
der Moral von einem Logozentrismus geprägt, welcher schon eine Kritik 
anderer Denkströmungen zu antizipieren scheint, wie etwa die des kriti-
schen Rationalismus oder der analytischen Philosophie. Die Argumente, 
die zur Letztbegründung von Moral angeführt werden, reichen in ihrer 
Reflexionstiefe weit über die Argumente hinaus, die für gewöhnlich in 
konkreten politischen Debatten angeführt werden. Im praktischen Le-
ben fragt niemand in dieser Tiefe nach der Rechtmäßigkeit moralischer 
Regeln. So hält auch Robert Alexy (1978) die Klärung dieser Debatte für 
die Frage nach der Bedeutung der Diskursethik für unnötig. Ihm scheint 
die Diskursethik als Reflexionsverfahren über tatsächliche Argumenta-
tionszusammenhänge besonders aufschlussreich zu sein. In Fällen, in de-
nen ein hoher Rationalisierungsanspruch besteht, wie das etwa in juristi-
schen Verfahren der Fall ist, könne die Diskursethik eine Handreichung 
zur systematischen Bewertung der Konstellation der Beteiligten sein. 

In politischen wie alltagsweltlichen Zusammenhängen wird selbst-
verständlich der Anspruch des vernünftigen Debattierens erhoben. Rea-
le Konflikte stellen sich aber selten als rationale Streitgespräche über die 
Richtigkeit verschiedener Letztbegründungen von Werten dar. Sie zei-
gen sich vielmehr als emotional geführte Debatten, die von psycho-phy-
sischen Körper-Geist-Wesen geführt werden. Dabei kann vorkommen, 
dass die Werte, auf denen die jeweiligen Positionen letztendlich beruhen, 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

den Akteuren selbst nicht bewusst sind. Werthaltungen verbergen sich 
in der Regel hinter Wahrheitsansprüchen und müssen erst einmal trans-
parent gemacht werden. Soziale Konflikte sind auch niemals ausschließ-
lich Konflikte über nicht-normgerechtes Handeln. Sie dienen nicht sel-
ten auch persönlichen Bedürfnissen, wie etwa der Selbstbehauptung, 
einem Machtstreben oder der Vergeltung. Damit übernehmen Diskurse 
oft auch eine Stellvertreterfunktion für emotionale Befindlichkeiten, de-
nen der einzelne sich zwar mittels kognitiver Argumentationen über Mo-
ralstandards nähern kann, die aber auch andere Mittel nahelegen, wie 
etwa Kompromissfindung, Nachteilsausgleich oder Anerkennungsstrate-
gien. Auch gibt eine Partei den Ansprüchen einer anderen nicht nur dann 
nach, wenn sie von dieser überzeugt wird. Oftmals reicht menschliche 
Empathie, um zu erkennen, dass bestimmte Dinge unseren Mitmenschen 
derart wichtig sind, dass es wenig sinnvoll ist, sie von etwas Anderem 
überzeugen zu wollen. Manchmal scheint es auch einfach nur geboten, 
nicht auf den eigenen Überzeugungen zu beharren. Ab einem bestimmten 
Punkt muss es auch egal sein, aus welchen Gründen eine Person zu ihrer 
Auffassung gelangt ist und es muss als Fakt anerkannt werden, dass sie 
diese hat. »Es gehört ja überhaupt zur Definition eines politischen Sub-
jekts, daß es etwas vertritt, was es nicht zur Disposition zu stellen bereit 
ist und worüber es in diesem Sinn auch nicht mit sich reden läßt« (Lübbe 
1978: 123). Es gibt also viele Gründe einzulenken, ohne dabei die Posi-
tion des Gegenübers teilen zu müssen. Je besser wir aber die Gegenpar-
tei verstehen, desto einfacher wird uns dieser Schritt fallen. 

Alle genannten praktischen Relativierungen der Möglichkeiten ratio-
naler Verständigung zeigen, dass in Diskussionszusammenhängen eine 
vermittelnde Instanz sehr hilfreich sein könnte. Im gesellschaftlichen Le-
ben ist dies auch angekommen, denn häufig wird Mediation eingesetzt, 
um eine Einigung widerstreitender Parteien zu befördern. Selbstver-
ständlich muss auch in der Mediation rational argumentiert werden und 
es bedarf der kommunikativen Kompetenz aller Beteiligten. Im Gegen-
satz zur Diskursethik dient diese aber nicht dazu Werthaltungen rational 
zu begründen, sondern die jeweiligen Positionen gegenseitig verständlich 
zu machen. Ziel ist ein vermittelndes, nicht ein begründendes Denken. 
Die Begründungszusammenhänge mittels derer Personen ihre Überzeu-
gungen auf Grundsätze zurückführen, können vielfältig sein. Technische 
Machbarkeit, empirische Faktizität, definitorische oder universalprag-
matische Fundierungen sind als Begründung von Überzeugungen vor-
stellbar. Verschiedene Haltungen können aber auch durch ihre histo-
rische Genese, eine Begründung in Erfahrung, die Einschätzung ihrer 
Umsetzbarkeit oder ihre emotivistische Qualität begründet werden. Die-
se Argumente können natürlich auch als Werte verstanden und diskutiert 
werden. Moral lässt sich nicht von Wahrheit trennen, denn jede Aussa-
ge stellt, sobald sie den Stellenwert einer Wahrheit für sich beansprucht, 

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

damit auch automatisch einen Wert dar (Dewey 1995[1929]: 369ff.). 
Wahrheiten werden nicht nur für rational richtig gehalten, sondern im-
mer gleichzeitig auch emotional als orientierungsstiftend erlebt. Auch 
werden sie aus bestimmten Gründen referiert und erfüllen einen Zweck 
in der Argumentation. Über Wissen, das in Wertbindungen gründet, 
lässt sich aber nicht in gleicher Weise verhandeln, wie über Fakten (Joas 
1997). Eine Verhandlung divergierender Werte kann kaum bis zu einer 
endgültigen Klärung geführt werden. Sie muss auch nur so weit betrie-
ben werden, bis ein grundlegendes Verständnis der Position des Anderen 
erreicht ist. Einigungen ergeben sich in der Regel nicht durch einen in-
haltlichen Konsens, sondern im Wissen um den Dissens und das Wissen 
um den Unfrieden, der bei mangelnder Anerkennung der anderen Posi-
tionen gestiftet würde.

Gelingt es einer Mediation in derartigen Dissenskonstellationen Ver-
ständigung zu stiften, bringt sie wertvolle Erlebnisqualitäten hervor. Die 
beteiligten Individuen werden sinnlich affizieren und sukzessive versöhn-
lich gestimmt. Eine kognitivistische oder anderweitig universalistische 
Begründung von Moral wird in der Regel überflüssig. Emotionen von 
Ärger, Empörung oder Wut, die initial durch die Begegnung mit dem 
fremden Ansinnen hervortraten, werden durch Verständigung transfor-
miert. Wenn Ressentiments schwinden, dann öffnet sich die Wahrneh-
mung für das Gegenüber. Letztlich sind es dann ästhetische Momente des 
Erahnens des Anderen in dessen individueller Unergründbarkeit (Lévinas 
19981963), die uns das Gefühl geben nicht stehen zu bleiben, sondern 
etwas zu lernen. Wir lernen etwas darüber, was außerhalb unserer eige-
nen Überzeugungen auch noch denkbar ist. Da die Beteiligten eine der-
artige Transzendenz der eigenen Überzeugungen selten allein aus sich 
selbst heraus leisten können, bedarf es der Vermittlung. Das Erleben von 
Selbsttranszendenz aber gibt ihnen dann die Möglichkeit, ihre eigenen 
Werte so umzuformulieren, dass Platz für die Akzeptanz des Fremden 
entsteht. Entsprechend kann auch die akademische Kritik als Medium 
verstanden werden, um intersubjektiv »dauerhaftere und umfassendere 
Werte zu erreichen und zu fixieren« (Dewey (1995[1929]: 377). Wenn 
Argumente von ihrem behaupteten Status als Tatsachen befreit werden, 
zeigt sich, inwieweit sie für welche Personengruppen von Belang sind 
(Latour 2007). Ihre Werthaltigkeit wird deutlich und so treten die Dis-
tinktionslinien der Positionen klarer zu Tage. Es wird deutlich, warum 
die Parteien so vehement auf ihren Standpunkten beharren. Durch die 
Mediation sollen die verschiedenen Positionen also nicht zu einer ver-
schmelzen, vielmehr müssen sie in den ihnen zugrundeliegenden Begrün-
dungszusammenhänge und Erlebnisqualitäten und damit in ihrer Ernst-
haftigkeit gegenseitig Respekt erhalten. Dabei ist es nicht notwendig die 
Innensichten der Positionen umfassend zu verstehen. Es bedarf lediglich 
einer Beschreibungsformel, die den Parteien eine Inbezugsetzung ihrer 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

Positionen erlaubt. Diese Formel muss die Standpunkte aller Streitpositi-
onen auf eine gemeinsam diskutierbare Vergleichsebene projizieren. Da-
bei wird Kritik »zum Boten, zum Verbindungsoffizier, der die Stimmen, 
die in provinziellen Zungen sprechen, einander verständlich macht und 
auf diese Weise die Bedeutungen, die ihnen eigen sind, sowohl erweitert 
wie auch berichtigt« (Dewey 1995[1929]: 383). Die akademische Kritik 
kann Vergleichsebenen entwerfen, auf Basis derer die Parteien eine gang-
bare Lösung entwickeln können. Im Versuch eine praktische Synthese zu 
befördert revitalisiert die Kritik die Dialektik. 

Kritik zwischen Opposition und Mediation

Eine Kritik verstanden als Entunterwerfung richtet sich gegen Werte, die 
für alle Mitglieder einer Gemeinschaft verbindlich sein sollen. Universa-
listische Moralphilosophie erscheint als Bestrebung zur Macht. Die Kri-
tik der Diskursethik hingegen lehnt universelle moralische Grundsätze 
nicht ab, sie beschränkt sie aber auf verfahrensethische Prinzipien der 
Kommunikation über Werte. Die Position der Kritik als Mediation liegt 
quasi zwischen Foucault und Habermas. Wie Foucault problematisiert 
sie das Ideal der Theorie des kommunikativen Handelns und lehnt die 
Vorstellung ab, Wissen könne sich in einem Diskurs von Machteffekten 
unkontaminiert bilden. »Für Foucault werden Diskurse durch Macht 
erzeugt und können somit nicht durch bestimmte prozedurale Vorkeh-
rungen von Machteffekten, was ja Habermas wenigstens als grundsätz-
lich denkbar verteidigen muss, gereinigt werden« (Biebricher 2005: 123). 
Eine Kritik als Mediation glaubt wie Foucault nicht daran, dass der Ap-
pell, sich an moralisch begründbare Ideale zu halten, dazu führt, dass 
Menschen ihren strategischen Durchsetzungswillen aufgeben. Sie folgt 
Foucault aber nicht in dem Glauben, dass man lediglich eine tool box zur 
Visualisierung von Macht entwickeln müsse, ohne zu diskutieren, wie 
diese Erkenntnisse über die Macht dann in konkrete Verantwortlichkei-
ten realer Akteure übersetzt werden können. Kritik als Mediation über-
nimmt die Aufgabe in kontroversen Debatten verschiedene kontingente 
Überzeugungssysteme auf Werthaltungen hin zu untersuchen und die Be-
teiligten auf gangbare Wege der Verständigung zu verweisen. Die Kritik 
ist dann nicht mehr Agentin einer Wahrheit oder einer theoriegeleiteten 
Analyse, sondern Agentin der Mediation.

In der akademischen Kritik verstanden als Opposition hingegen ste-
hen in der Regel übermächtige Prinzipien einer Gesellschaft zur Debat-
te. So ist Foucaults Vorstellung von Kritik als einer »Kunst nicht der-
maßen regiert zu werden« (1992[1978]: 12) auf die Wahrheitseffekte 
eines alles durchdringenden Diskurses bezogen. Auch bei Judith But-
ler (2013[2000]) hat Kritik den Sinn der Entunterwerfung von den 

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

normativen Zwängen der Geschlechterrollen. Diese Formen der Kri-
tik wenden sich gegen eine entpersonalisierte Macht, die alle Lebens-
zusammenhänge und die Subjekte hervorbringt. Auch die ältere kriti-
sche Theorie hat sich sukzessive einer kulturpessimistischen Opposition 
gegenüber der Totalität der gesellschaftlichen Verhältnisse verschrieben 
(Horkheimer 1988[1937]; Horkheimer & Adorno 2006[1944]). Es kann 
durchaus aufschlussreich sein, wenn derartige Kritik abstrakte Missstän-
de der gesellschaftlichen Verhältnisse benennt. Eine Kritik aber, die sich 
rein oppositionell versteht, kann sich letztlich nur in Agitation, politi-
schem Agonismus oder Antagonismus ergehen (Laclau & Mouffe 2001; 
Mouffe 2005). Rein oppositionelle Kritik kann letztlich nur den Flucht-
punkt einer linken Hegemonie oder einer Revolution anstreben. Beide 
Szenarien sind hochgradig konfrontativ und es ist fraglich, ob sie tat-
sächlich in dem Maße wünschenswert sein können, in dem sie propagiert 
werden oder wurden. Wir tangieren hier die Unterscheidung von Gesin-
nungs- und Verantwortungsethik. Max Weber zufolge erfordert verant-
wortungsvolles politisches Handeln eine nicht unproblematische Verbin-
dung zwischen dem Bestreben, politische Ziele zu erreichen (Gesinnung) 
und der Anerkennung der möglicherweise schädlichen Folgen, die die 
unbedingte Erreichung dieses Zieles unter den aktuellen politischen Rah-
menbedingungen erzeugen könnte (Verantwortung), »denn das Problem 
ist eben: wie heiße Leidenschaft und kühles Augenmaß miteinander in 
derselben Seele zusammengezwungen werden können?« (1958[1919]: 
546). Augenmaß fasst Weber dabei als »Fähigkeit, die Realitäten mit in-
nerer Sammlung und Ruhe auf sich wirken zu lassen« (ebd.: 546). Dies 
wurde häufig als Selbstdistanzierung im Sinne rationaler Reflexion ge-
dacht, was hier als eine Stilisierung akademischer Rationalität kritisiert 
wurde. Gemeint hatte Weber aber eher eine Kontextualisierung der Ge-
sinnung bezüglich der negativen Wirkungen, die ihre konsequente Um-
setzung mit sich brächte. Diese erfordert den Verzicht auf die oben ge-
nannten konfrontativen Fluchtpunkte der Opposition. Es bleibt dann 
aber nur die Hoffnung, irgendwie einen sich allenfalls langsam vollzie-
henden Prozess der Emanzipation in Gang setzen zu können, den die Kri-
tik derzeit aber nur bedingt zu theoretisieren weiß. An dieser Stelle muss 
die Kritik einen vermittelnden Charakter annehmen.

Max Weber versteht aber Gesinnungsethik und Verantwortungsethik 
nicht als absolute Gegensätze, sondern als »Ergänzungen, die zusam-
men erst den echten Menschen ausmachen, den, der den ›Beruf zur Poli-
tik‹ haben kann« (1958[1919]: 559). In diesem Sinne können sich Op-
position und Mediation ergänzen, doch scheint Mediation der derzeit 
vernachlässigte Pol der Kritik zu sein. Die Theorie der Kritik vergisst 
häufig zu reflektieren, dass abstrakte oppositionelle Kritik, möchte sie 
denn transformative Kraft erzeugen, auch in konkreten Situationen auf 
konkrete Akteure übertragen werden muss. Es muss jemand kritisiert 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

werden, Kritik muss in konkreten Akteurskonstellationen konkreten 
Personen Verantwortung zuschreiben, damit eine Verhaltensänderung 
angemahnt, neue politische Maßnahmen ergriffen oder Strategieanpas-
sungen durchgeführt werden können. Nur so lässt sich gesellschaftli-
che Transformation befördern. Derartige Verantwortungszuschreibun-
gen geschehen aber nicht unangefochten, nicht ohne dass sie Gegenwehr 
erzeugen würden. Dabei sind immer mehrere Deutungen der aktuellen 
Zustände möglich. Unerbittlich zeigt sich die Ambiguität der Praxis. An-
geklagte Missstände werden relativiert und es stellt sich die Frage der 
Angemessenheit von Kritik ebenso, wie die Frage der Angemessenheit 
der Rechtfertigungen. Wir sind auf der Suche nach einer Kritik, die das 
Verhältnis von Singulärem, also den konkreten situativen Erfahrungs-
welten gesellschaftlicher Akteure, zu den lokalen kulturspezifischen Uni-
versalien beachtet, also den gesellschaftlichen Verhältnissen, in denen die 
zur Debatte stehenden konkreten Ereignisse stattfinden. Eine Konzepti-
on menschlicher Erfahrung kann die konzeptionelle Lücke zwischen sin-
gulärer Erfahrung und Erfahrungen von Universalität schießen (Dewey 
1995[1929]). Sie öffnet damit die Debatte für eine Betrachtung der Ver-
hältnismäßigkeit von Kritik, also der Frage, ob das adressierte anwesen-
de soziale Gegenüber tatsächlich für strukturelle Problematiken oder ein 
persönliches Leid verantwortlich gemacht werden kann. Es ergibt sich 
ein Bild einer Verantwortung, welche nur in Beziehungen und nur durch 
ein Interesse an und dem Respekt vor der Perspektive eines menschli-
chen Gegenübers abgeschätzt werden kann. Im folgenden Kapitel wird 
sich zeigen, dass sich diese Verantwortung nur bedingt auf allgemeine 
Grundsätze fixieren lässt, dass sie in den Anforderungen, die sie an die 
Individuen stellt, sogar grundlegend paradox ist.

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24 - am 20.01.2026, 03:18:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.1  Praxis, Opposition und Kritik – eine disziplinäre und ideengeschichtliche Positionierung
	1.2  Kritik und Praxis – Opposition, Asymmetrie und Heldenmythos
	1.3  Die Krise der Kritik
	1.4  Kritik, Dialektik und Opposition

