
»Dialog mit den Toten« 
Heiner Müllers Philoktet

Marten Weise

Eine Funktion von Drama ist Totenbeschwö-
rung – der Dialog mit den Toten darf nicht ab-
reißen, bis sie herausgeben, was an Zukunft 
mit ihnen begraben worden ist.1

Nekrophilie ist die Liebe zur Zukunft. Man 
muß die Anwesenheit der Toten als Dialog-
partner oder Dialogstörer akzeptieren – Zu-
kunft entsteht allein aus dem Dialog mit den 
Toten.2

»Philoktet haßt Odysseus«3, sagt Heiner Müller im Gespräch Ich glaube an Konf likt. 
Sonst glaube ich an nichts (1982). Müller setzt mit dieser Beschreibung an, um die 
Handlung seines Stücks Philoktet4 (1965) in wenigen Worten zusammenzufassen 
und fährt dann fort:

Aber Odysseus erkennt, daß Philoktet gebraucht wird, um den Kampf um Troja 
zu beenden. Er bittet Neoptolemos, Philoktet zum Mitmachen zu überzeugen. 
Neoptolemos will nicht lügen und erzählt Philoktet, daß er von Odysseus beauf-
tragt wurde. Philoktet mißversteht die Motive des Neoptolemos, und die Aussicht 

1  �Heiner Müller: Ein Gespräch zwischen Wolfgang Heise und Heiner Müller. In: ders.: Werke. 
12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hörnigk. Bd. 10. Gespräche 1, 1965-1987. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 2008, S. 396-521, hier S. 514; im Folgenden wird die Sigle ›W‹ mit Band- und Seiten-
zahl verwendet.

2  �Heiner Müller/Frank M. Raddatz: Nekrophilie ist die Liebe zur Zukunft. In: ders.: W 11, S. 592-
615, hier S. 614.

3  �Heiner Müller: Ich glaube an Konflikt. Sonst glaube ich an nichts. Ein Gespräch mit Silvère Lo-
tringer über Drama und Prosa, über PHILOKTET und über die Mauer zwischen Ost und West. 
In: ders.: W 10., S. 175-223, hier S. 210.

4  �Vgl. Heiner Müller: Philoktet. In: ders.: W 3, S. 289-327.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marten Weise270

auf ein Agreement zwischen Philoktet und Odysseus schwindet. Philoktet will 
Odysseus töten, aber schließlich tötet Neoptolemos den Philoktet. Odysseus sagt 
ihm dann, daß Philoktets Leiche ebenso gut ist wie der lebende Philoktet. Er zeigt 
den Truppen des Philoktet den Leichnam und sagt ihnen, die Trojaner hätten ihn 
getötet, als sie einsahen, daß sie ihn nicht überreden könnten, auf ihrer Seite zu 
kämpfen. (W 10, 210)

Der dramatische Text, der das Mythos-Material und das überlieferte Stück von 
Sophokles aufgreif t,5 verhandelt die Vermittlung des unvermittelbaren Philok-
tet. Das Stück Müllers beginnt, wie auch der Text von Sophokles, etwa zehn Jah-
re nach Beginn des trojanischen Krieges. Der wegen seiner stinkenden Wunde 
und seiner Schmerzensschreie von Odysseus auf der Insel Lemnos ausgesetz-
te Philoktet ist von einem Hindernis zur unerlässlichen Schlüsselfigur für die 
Eroberung Trojas geworden. Er ist auf der Insel Lemnos festgesetzt, mit der 
ein Randbezirk der griechischen Welt zum Zentrum des Geschehens erhoben 
und durch den Schauplatz der Küste explizit gemacht wird. Philoktets Auf-
tritt hinterlässt Spuren der Sprache eines anderen Ortes und die Wunde einer 
anderen Sprache in der von Müller hervorgehobenen Pragmatik Odysseusʼ (vgl. 
W 10, 210).

Das Stück kann mit der eingangs zitierten Formulierung Müllers als ›Dialog 
mit den Toten‹ beschrieben werden. Während bei der Auslegung dieser Äuße-
rung zumeist die Toten fokussiert und in einen Zusammenhang mit etwa den ge-
schichtsphilosophischen Überlegungen Walter Benjamins gesetzt wurden, ist der 
andere Teil der Formulierung beinahe unbemerkt geblieben: der Dialog. Dieser 
erfährt in Müllers Arbeit und im Sinne einer »Wiederkehr des Gleichen als eines 
anderen«6 eine radikale Umdeutung gegenüber seiner Auslegung als einem ideal-
typisch-dramatischen, intersubjektiven Medium. Zwar ist die Vorstellung einer 
»›Vereinigung‹ im ästhetischen Schein« bei der Wiederaufnahme der Tragödie in 
der deutschen Klassik als Ersatz für die Revolution auf ein ästhetisches und dia-

5  �Während die Philoktet-Episode in der Ilias (8. oder 7. Jahrhundert v. Chr.) nur eine Nebenhand-
lung im zweiten Gesang ist, die als rudimentäre Vorlage für das Drama gelten kann, entnah-
men die antiken Tragödiendichter – neben dem erhaltenen Stück von Sophokles schrieben 
auch Aischylos und Euripides eine Tragödie über Philoktet – die Grundzüge des Mythos, so der 
Übersetzer Paul Dräger, der mündlichen Überlieferung und einem mythographischen Hand-
buch. Vgl. Sophokles: Philoktet. Übers.u. Hg. v. Paul Dräger. Stuttgart: Reclam 2012, S. 135.

6  �Vgl. Heiner Müller: Was gebraucht wird: mehr Utopie, mehr Phantasie und mehr Freiräume für 
Phantasie. Ein Gespräch mit Ulrich Dietzel über Nietzsche, Bündnispolitik, Revolution, die Hoff-
nungen der Väter, die Darstellung des Negativen und die kulturelle Situation in der DDR. In: 
ders.: W 10, S. 318-345, hier S. 335.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Dialog mit den Toten« 271

lektisches Denken zurückzuführen,7 das im Dialog die Funktion einer Reformu-
lierung des Tragischen durch das dramatische Modell erkennt. Der Dialog jedoch, 
der für Müller zum Ausgangspunkt des Denkens von Zukunft überhaupt erhoben 
werden kann, wird mit der ausgehend von Bertolt Brecht in Fatzer ± Keuner (1979) 
anvisierten »Revision des Revisionismus der Klassik« (W 8, 227) nicht aufgegeben, 
wie es etwa Hans-Thies Lehmann mit dem Begriff des »Theater der Stimmen«8 
vorschlägt.

Der Dialog, so die Hypothese, verweist bei Müller auf die Berührung mit 
einer Leerstelle, die sich jeder Vergegenwärtigung entzieht und ihr entzogen 
bleibt. Wie aber ist das möglich? Das Verhältnis der Rede zu einem Unvermit-
telbaren wird in Philoktet im Küstenbereich von Lemnos verhandelt. Diese Pe-
ripherie markiert ein Milieu des Heterotopen – es ist das unbestimmte Milieu 
oder das Milieu der Unbestimmtheit, für das Müllers Denken des Dialogs mit 
den Toten mittels des hasserfüllten Philoktet eintritt. Das Stück zeigt dabei 
nicht die Bestimmung der Unbestimmtheit Philoktets gegenüber der Verwer-
tung seines Todes durch Odysseus auf, sondern fragt nach dem Scheitern. Eine 
Annäherung an das Außen, so macht Philoktet deutlich, ist nur entlang einer 
dem Wort und der Sprache eigenen Dif ferenz zu entwickeln. Mit Philoktets 
Hasssprache und seinem Hass auf die Sprache wird eine Konfrontation der 
Sprache mit ihrer eigenen Abseitigkeit – das lautliche Material der Stimme und 
das die Rede brechende Schweigen – verhandelt, der zufolge ein ›Dialog mit 
den Toten‹ ausgehend von einem Dialog der Sprache mit sich selbst erfolgt. An-
ders formuliert: Wenn das andere, das von Philoktet verortet wird, sich radikal 
entzieht; wenn die Szene der Alterität im Stück von einer Negativität gezeichnet 
ist, die sich in das dramatische Verständnis des Dialogs nicht eingliedern lässt, 
muss er – entgegen dem Anspruch einer Aktualisierung des anderen – vor dem 
Hintergrund seiner Unmöglichkeitsbedingungen als negative Dialogik, verstan-
den werden.

7  �Vgl. Heiner Müller: Fatzer ± Keuner. In: ders.: W 8, S. 223-231, hier S. 226 u. S. 30-36. Müller be-
zieht sich dabei indirekt auf Friedrich Schillers Briefe über die ästhetische Erziehung des Menschen 
(1793) und Georg Friedrich Wilhelm Hegels geschichtsphilosophische Herausbildung des 
Selbstbewusstseins als dialektische Tragödie in der Phänomenologie des Geistes (1807), worauf an 
dieser Stelle jedoch nicht ausführlich eingegangen werden kann.

8  �Hans-Thies Lehmann: Zwischen Monolog und Chor. Zur Dramaturgie Heiner Müllers. In: Ian 
Wallace/Dennis Tate/Gerd Labroisse (Hg.): Heiner Müller: Probleme und Perspektiven. Bath-
Symposion 1998. Amsterdam: Rodopi 2000, S. 11-26, hier S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marten Weise272

Die Szene des Innen und das Unvermittelbare

Küste.
Odysseus. Neoptolemos.

Odysseus	 Das ist der Platz, Lemnos. Hier, Sohn Achills
	 Hab ich den Mann aus Melos ausgesetzt
	 Den Philoktet, in unserm Dienst verwundet
	 Uns nicht mehr dienlich seit dem, Eiter drang
	 Aus seiner Wunde stinkend, sein Gebrüll
	 Kürzte den Schlaf und gellte mißlich in
	 Das vorgeschriebne Schweigen bei den Opfern. (W 3, 291)

Odysseus und Neoptolemos sind während der ersten Ansprache von Odysseus 
bereits an Land gegangen, das nur durch das in der Regieanweisung angeführ-
te »Küste« markiert ist. Das »Schweigen« ist anders gefasst denn als Unterlas-
sung oder Unterdrückung der Rede, wie im Deutsche[n] Wörterbuch von Jacob und 
Wilhelm Grimm beschrieben.9 Es schließt noch das Tönen der Stimme in einem 
weiteren Sinne ein. Im Umkehrschluss ließe sich festhalten, Philoktets Gebrüll 
wird, weil es die Schweigevorschrift bricht, als zur Rede zugehörig ausgewiesen. 
Odysseus konkretisiert in seiner das Stück eröffnenden Ansprache an Neoptole-
mos das Problem mit Philoktet als eines der Dienstbarkeit des Einzelnen für die 
Ziele der Heerschar, wurde er doch »in unserm Dienst verwundet« und ist »Uns 
nicht mehr dienlich seit dem«. Aufgrund dieses Entzugs gegenüber der Dienst-
barkeit ist Odysseus auf Neoptolemos als Mittelsmann für die Kommunikation 
mit Philoktet angewiesen, was noch durch den Mord verdeutlicht wird, der vom 
den Dialog ermöglichenden Dritten begangen wird. Einer äußeren Demarkation 
der Zugehörigkeit zur Gemeinschaft, die durch Philoktets Aussetzung bestätigt 
wird, steht schon zu Beginn eine Entgrenzung dessen gegenüber, was als zur 
Rede zugehörig erachtet und von dieser wieder in den eigenen Wirkungsbereich 
eingemeindet werden kann.

Die Szenerie des Küsten- und Schwellenbereichs zwischen Meer und Insel 
schafft den Ausblick auf ein verbittertes und einsames, nacktes Überleben. Will 
man im Philoktetstoff Grundzüge der Robinsonade erkennen, so ist ihr das Mo-
tiv der Selbstbehauptung des Menschen im Kampf gegen die Natur genommen: 
»Mehr einem Tier als einem Menschen gleicht er / Schwarz eine Wolke über ihm 
von Geiern.« (W 3, 298) Wie schon bei Sophokles lebt Philoktet auf Lemnos in völ-

9  �Vgl. Jacob Grimm/Wilhelm Grimm: Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. 
Leipzig: Hirzel 1956. Nachdruck der Erstausgabe von 1956. München: Deutscher Taschenbuch-
verlag 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Dialog mit den Toten« 273

liger Vereinzelung, als Aussätziger und Ausgestoßener. Sein Bett ist ein »Laub-
streu« (W 3, 292) und seine Bewegungsfreiheit aufgrund der alten Wunde immer 
noch stark eingeschränkt. Nicht das Meer ist bedrohlich-unbegrenzte Weite, 
denn als von Schiffen »gepf lügt[es]« (W 3, 308) wird es von Neoptolemos sogar als 
frucht- und gangbar, latent beherrschbar – als verfasster Raum – begriffen. Dem-
gegenüber hat das Eiland nichts Rettendes, denn »[n]ichts lebt auf Lemnos als die 
Geier« (W 3, 319). Viel mehr als die Gesellschaft der Aasfresser, von denen sich Phi-
loktet mit Hilfe seines Bogens ernährt, hat die als unwirtlich und ressourcenarm 
beschriebene Insel nicht zu bieten: »Kahl ist mein Erdkreis« (W 3, 321).

Neben Lemnos sind andere Inseln, wo sie im Stück auftauchen, Orte der 
Sehnsucht oder des Verlusts, die auf die eine oder andere Weise eine Existenz-
form jenseits des Krieges versprechen: Sie sind Ausgangspunkt einer Verschlep-
pung (Skyros) oder schüren Hoffnung auf Heimkehr (Melos). Weil jedoch das mit 
der »Küste« programmatisch gefasste Lemnos die Verheißung der Reduktion des 
Menschen auf einen Bereich zwischen Leben und Tod ist, liegt die Insel im off von 
Griechenland, stellt dabei jedoch seinerseits keinen verfassten Ort dar. Die die 
Szenerie etablierende »Küste« vom Anfang bleibt die einzige Beschreibung des Or-
tes in den Regieanweisungen durch den gesamten Text hindurch. Auch Philoktet 
scheint bei seinem ersten Aufeinandertreffen mit Neoptolemos den Fels Lemnos 
mit dem Übergangsbereich zwischen Meer und Eiland gleichzusetzen, wenn er 
von »meinem toten Strand«, »meine[m] Steinstrand« (W  3,  298) und »meinem 
Fels« (W 3, 299) spricht. Das Eiland ist in der Beschreibung der Figuren mal Platz 
und Berg (vgl. W 3, 291), dann bloß Fels oder Stein und sogar Grab (vgl. W 3, 298 
u. 299). Dem »Ausland« (W  3,  301) unter Philoktets Füßen wird der Charakter 
eines Nicht-Landes zugewiesen, das sich einer differenzierenden Zuschreibung 
von Hier und Dort, Heimat und Fremde entzieht. Lemnos kann mit dem Begriff 
Michel Foucaults als Abweichungsheterotopie bezeichnet werden, »welche die Ge-
sellschaft an ihren Rändern unterhält, an den leeren Stränden, die sie umgeben«10 
und die denjenigen vorbehalten ist, die sich in Krisensituationen befinden, oder 
die gesellschaftlich geforderte Normen unterlaufen. Die Gegenräumlichkeit der 
Heterotopie Lemnos und wie sie bei Müller als periphere Bedingung dessen ver-
handelt wird, was sie zuvor geschaffen zu haben scheint – so viel soll an dieser 
Stelle vorweggenommen werden –, weist Aspekte der Offenheit und der isolieren-
den Abgeschlossenheit auf, die Foucault besonders dem Gefängnis zuschreibt.11

10  �Vgl. Michel Foucault: Die Heterotopien. In: ders.: Die Heterotopien. Les hétérotopies. Der 
utopische Körper. Le corps utopique. Zwei Radiovorträge. Zweisprachige Ausgabe. Übers. 
v. Michael Bischof f. Mit einem Nachwort v. Daniel Defert. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, 
S. 7-22, hier S. 12.

11  �Vgl. Foucault: Die Heterotopien, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marten Weise274

Wenn die Insel den Ausschluss vom Dienst für die Gemeinschaft andeutet, so 
erscheint Lemnos als die alptraumhafte Verkehrung der bloßen Möglichkeit von 
Zugehörigkeit: Die Insel steht dem »Festland« (W 3, 294), dem Ort des Krieges und 
der griechischen Welt, ihrer Verfasstheit in der gemeinsamen Sache gegen Tro-
ja, aber auch dem heimischen Oikos, entgegen. Lemnos ist weder Heimat noch 
Sehnsuchtsort und Philoktet kann hier weder Staats- noch Privatmann sein. Weil 
»Odysseus der Europäer«12 mit dem Ausschluss Philoktets die Gemeinschaft im 
Dienst des Krieges und »unsrer Sache« (W 3, 296) verankert – eine »kreishaft gegen 
ein unbestimmtes Milieu abgeschlossene Sphäre der Vertrautheit«13 schafft, wie 
es Helmuth Plessner formuliert hat –, zieht er mit seiner Verbannung Philoktets in 
das »vieljährige[] Ausland« (W 3, 321) zugleich auch die Trennlinie für das Außen 
der Gemeinschaft. Weder die Sehnsucht nach Gemeinschaft einerseits, noch eine 
dem Zwang zum Gemeinschaftsdienst gegenüberstehende Heimkehr anderer-
seits, sind für Philoktet noch realisierbare Optionen. Er spricht davon, »sich selbst 
entgangen« (W 3, 318) zu sein und, dass er in einem Zustand des andauernden To-
des (vgl. W 3, 307) auf der Insel lebe. Die Abwesenheit der Griechen und der grie-
chischen Sprache verbietet Philoktet die Konstruktion eines Feindbildes und so-
mit auch die eines Ichs, so die an Müllers Auseinandersetzung mit Carl Schmitt 
anknüpfende Lesart von Francesco Fiorentino: »Die Politik der Selbstbestimmung 
durch die Feindbestimmung […] greift ins Leere.14 Philoktet besitzt keinerlei Halt 
in einer gefassten Identität, weil sie sich im Hass als rein negative Bewegung nicht 
realisieren lässt.15 Seine Verbannung nimmt Philoktet insofern an, als dass er mit 
den Griechen, die ihn auf »den Stein im Salz« (W 3, 300) warfen auch sich selbst 
verf lucht, weil er sich immer noch als Grieche wähnt (vgl. W 3, 299). Sein Hass rich-
tet sich sowohl auf andere, die griechische Sprache als auch auf ihn selbst: »Mein 
Haß gehört mir.« (W 3, 313) Auch wenn sich die Frage nach einer Gemeinschafts-
sehnsucht Philoktets stellen ließe (»Bleibt. Laßt mich nicht zum zweitenmal den 
Geiern«, W 3, 316), bezeichnet er eben jene Gemeinschaft schon zuvor als blutsau-

12  �Heiner Müller: Brief an den Regisseur der bulgarischen Erstauf führung von PHILOKTET. In: 
ders.: W 8, S. 259-269, hier S. 261.

13  �Helmuth Plessner: Grenzen der Gemeinschaf t. Eine Kritik des sozialen Radikalismus. Berlin: 
Suhrkamp 2016 S. 48.

14  �Vgl. Francesco Fiorentino: »Mein Haß gehört mir«. In: Wolfgang Storch u. Klaudia Ruschkowski 
(Hg.): Die Lücke im System. Philoktet. Heiner Müller Werkbuch. Berlin: Theater der Zeit 2005, 
S. 246-259, hier S. 248f. Nikolaus Müller-Schöll hält hierzu fest, dass Müller als eine Subversion 
der von Schmitt begründeten Freund/Feind-Dichotomien begrif fen werden könne, insofern 
darin die Stabilisierung von Dif ferenzen unterbunden werde. Vgl. Nikolaus Müller-Schöll: Das 
Theater des »konstruktiven Defaitismus«. Lektüren zur Theorie eines Theaters der A-Identi-
tät bei Walter Benjamin, Bertolt Brecht und Heiner Müller. Frankfurt a. M.: Stroemfeld/Nexus 
2002, S. 495.

15  �Vgl. Genia Schulz: Heiner Müller. Stuttgart: Metzler 1980, S. 77.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Dialog mit den Toten« 275

fende (vgl. W 3, 313) und macht sich eine Außenposition zu eigen, sowie auch die 
Insel sich seiner in gewisser Hinsicht ermächtigt hat. Philoktet bekräftigt gegen-
über Neoptolemos seine unauf lösliche Verbindung mit Lemnos:

Die Insel kennend kennst du mich wohl auch.
Mit einem Atem nennt man unsre Namen
Und jeder Stein hat Atem auszuschrein die
Ganz ihr Beherrscher bin ich und ihr Knecht
An sie gekettet mit der unzerreißbarn
Kette der Salzflut, die uns blau umringt
Mich, Philoktet, und Lemnos, meine Insel. (W 3, 301)

Diese Verbindung jedoch wird aufgelöst. Die Schiffe in Müllers Stück pf lügen das 
Meer und sind – anders als bei Foucault, für den Schiffe ein »Reservoir für Fan-
tasie«16 bieten – damit nicht nur »Erfinder meines [Philoktets, M. W.] Auslands« 
(W 3, 306). Wie sie auch imperiale und koloniale Qualitäten mit sich bringen, kann 
Philoktets Forderung – »Laßt mich, der sich nicht brauchen läßt von euch mehr« 
(W 3, 317) – nicht erfüllt werden. Odysseusʼ tragische Grenzüberschreitung17 – im 
Sinne einer Invasion oder einer Verfügbarmachung – erfolgt als eine Verwertung 
von Philoktets Tod. Die »Rückführung des A[-]sozialen in die Gemeinschaft«18 
setzt seinen Bemühungen, einer Brauch- und Dienstbarkeit für die Griechen zu 
entgehen, ein jähes Ende. Philoktet und sein in der Sprache geäußerter Hass, sein 
auf der Insel unerhörter und gewissermaßen schweigsamer Widerstand bleibt 
reibungslos und die Auf hebung des Konf likts erfolgt zugunsten des »Totalität be-
anspruchende[n] Muster[s] einer großen Erzählung«.19 Das Scheitern der Position 
Philoktets, als jemand belassen zu werden, der keinerlei Dienstbarkeit mehr 
aufweist – als Toter, der keine Arbeit mehr verrichtet und also im Scheitern ver-
harrt –, ist im Hergang des Stücks als Scheitern ausgewiesen.

Schon im Prolog zum Stück tritt der Philoktet-Darsteller in einer Clownsmas-
ke auf und kündigt an, dass es im Folgenden für das Leben nichts zu lernen gebe. 
Dem Publikum wird mit dem Auff liegen der Türen die Möglichkeit gegeben, den 
Saal zu verlassen (»Wer passen will, der kann sich jetzt entfernen« (W 3, 291)), bevor 

16  �Foucault: Die Heterotopien, S. 21.
17  �Müller spricht vom »Grenzfall Odysseus«, der keineswegs bloß als Schurke angesehen werden 

kann, sondern eine tragische Dimension der Grenzüberschreitung zum Ausdruck bringt. Vgl. 
Heiner Müller: Krieg ohne Schlacht. Leben in zwei Diktaturen. Eine Autobiographie. In: ders.: 
W 9, S. 7-291, hier S. 148.

18  �Fiorentino: »Mein Haß gehört mir«, S. 246.
19  �Nikolaus Müller-Schöll: Tragik, Komik, Groteske. In: Hans-Thies Lehmann/Patrick Primavesi 

(Hg.): Heiner Müller Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler 2003, 
S. 82-88, hier S. 83.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marten Weise276

sie sich schließen und – so lässt sich die Regieanweisung im Text verstehen – die 
Zuschauer*innen im Inneren des Theaters eingeschlossen sind. Das Spiel führe, 
so heißt es, »in die Vergangenheit / Als noch der Mensch des Menschen Todfeind 
war / Das Schlachten gewöhnlich, das Leben eine Gefahr« (W 3, 291). Der Clown 
demaskiert sich und offenbart, dass sein Kopf ein Totenkopf ist. Wenn diese dem 
Stück vorausgehende Hervorhebung einer »Szene des Innen«,20 die sich als das 
territoriale Innen der Gemeinschaft fassen lässt, und dessen Kräfte Odysseus in 
Gang setzt – »der Macher und der Liquidator der Tragödie« (W 8, 261), wie Müller 
schreibt –, gerät mit der Küstenszenerie in Philoktet ein Landschaftsbereich und 
damit das Verhältnis zu einem sich diesem Innen widersetzenden, unbestimmten 
Milieu ins Blickfeld. Dieses kann als heterotopes Außen der Gemeinschaft und 
des Dialogs beschrieben werden: ein Sprechen von einem anderen Ort oder ein 
anderes Sprechen. Die Insel, Philoktet und sein Hass verweisen auf ein Unvermit-
telbares und Unmittelbares – ein Immediates –, das abseits eines kartographier-
ten Innen Griechenlands und im unbestimmten Milieu der Küstenlandschaft von 
Lemnos auf die Bühne tritt. Wie aber wird es von der Bühne des Dramas – der 
vermeintlichen Szene des Innen – aus gedacht?

Weil das Stück ein Scheitern des Scheiterns ausstellt, wirft es ein spezielles Licht 
auf die Auslegung der Tragödie als Überwindung der Negativität des Todes – einer 
Wiedereingemeindung des Außen, wie mit Blick auf Philoktet formuliert werden 
könnte –, die durch Alexandre Kojèves Interpretation der Phänomenologie des Geis-
tes Hegels prominent gemacht wurde. Insbesondere die sich daran anschließende 
kritische Auseinandersetzung mit Hegel seitens Georges Batailles ist im Hinblick 

20  �Eine ausführlichere Auseinandersetzung mit der »Szene des Innen« lege ich in meiner Disser-
tationsschrif t vor. Die in Odysseusʼ Vorgehen angestrebte Unmittelbarkeit des gemeinsamen 
Lebens und Gegenwart der Gemeinschaf t steht nicht nur mit der Glätte in Verbindung, wel-
che Müller in einem Interview mit Alexander Kluge beschreibt, auf den Vorgang der Ausle-
gung der griechischen Tragödien im 18. Jh. bezieht und als »Weglügen der Barbarei« bezeich-
net (vgl. Heiner Müller/Alexander Kluge: »Ich schulde der Welt einen Toten«. In: ders.: W 12, 
S. 492-502, hier S. 496), sondern auch mit der in Fatzer ± Keuner beschriebenen »›Vereinigung‹ 
im ästhetischen Schein« und den damit einhergehenden dramentheoretischen Implikatio-
nen. Speziell anhand eines Bezugs auf eine mythische Vergangenheit, in der alles bereits so 
war, wie es nun auch bleiben soll, zeigt Müllers Odysseus nicht mehr die Unentrinnbarkeit aus 
dem Walten der göttlichen Vorsehung an, sondern das dem Einzelnen übergeordnete Vor-
haben auf, das »Bedingung der Möglichkeit des Lebens des einzelnen [ist]. Dies ist die Wahr-
heit, in deren Namen er handelt.« (Vgl. Fiorentino: »Mein Haß gehört mir«, S. 252) Er handelt 
vor dem Hintergrund der Wahrheit einer Sprachgemeinschaf t und eines Mythos sowie ihren 
Mechanismen des Ein- und des Ausschlusses.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Dialog mit den Toten« 277

auf Müller diskutiert worden,21 wobei die »negativité sans emploi«,22 welche Bataille 
mit Hegel gegen diesen ins Feld führt, als Ausgangspunkt einer Geschichtsphilo-
sophie Müllers verstanden werden kann, welche die »Ausgrenzung des lebensun-
tüchtigen Lebens«23 verhandelt. Weil Müller sich jedoch dem Scheitern einer An-
erkennung dieses scheiternden Lebens widmet, verfällt er nicht der ›ernsthaften‹ 
Auseinandersetzung mit der Negativität, der schon Hegel auf den Leim gegangen 
war. Wie Jacques Derrida in seiner Beschäftigung mit Bataille hervorgehoben hat, 
lag der Fehler Hegels darin, sich vorschnell für den Ernst und die Sinnhaftigkeit 
der Negativität entschieden und sie damit in einen Verwertungszyklus zurückge-
führt zu haben. Im Gegensatz zur »beschränkten Ökonomie« spiele der »rückhalt-
lose Hegelianismus« einer »allgemeinen Ökonomie« vor allem in der Beschreibung 
der Komödie eine Rolle, aus der Derrida Batailles Gelächter ableitet.24 Das Gelächter, 
in das Bataille Derrida zufolge angesichts der Hegel’schen Komödie des Todes ver-
fällt – die abstrakte Negation wurde durch ein Schauspiel, ein Possenspiel, eine List 
(»subterfuge«) des Todes ersetzt; der Tod und das Opfer mit einer Inszenierung des 
Opfertodes vertauscht25 –, markiert einen Ausbruch aus der Hegel’schen Szene des 
Innen – dem Diskurs der Auf hebung – und verweist auf ein sich Entziehendes, das 
für einen Augenblick nicht einmal mehr negativ genannt werden kann.26

Dem Gelächter Batailles, das der Eingemeindung des Negativen zu widerste-
hen scheint, korrespondiert in Philoktet – auch wenn hier von Gelächter höchstens 
mit einer zynischen Note die Rede sein kann – die Ausstellung des Scheiterns 
des Scheiterns. Eine anerkennende Berücksichtigung des Protagonisten und sei-
ner Außenseiterrolle wäre für Müller nicht mehr als bloße »Indianerromantik« 
(W 8, 268). Philoktet beschreibt den Einschnitt von Neoptolemos (und Odysseusʼ) 
in seine heterotope Existenz als Auf hebung seines andauernden Todes: »Grad gut 
genug mein Sterben zu verlängern / Bis du mich auf hobst aus vieljährigem Tod / 
Ins Leben, das den Tod nicht kennt vorm Ende.« (W 3, 307) Die Auf hebung besteht 
in einer Rückführung des Ausgestoßenen und Gescheiterten in das gemeinschaft-

21  �Vgl. etwa Hans-Thies Lehmann: Raum-Zeit. Das Entgleiten der Geschichte in der Dramatik 
Heiner Müllers und im französischen Poststrukturalismus. In: Text+Kritik 73 (1982), S. 71-81. 
Vgl. Müller-Schöll: Tragik, Komik, Groteske. Vgl. Olaf Schmitt: Verausgabung, Opfer, Tod. In: 
Lehmann/Primavesi (Hg.): Heiner Müller Handbuch, S. 62-69.

22  �Bataille, Georges: (Lettre à X., chargé d’un cours sur Hegel…). In: ders.: Œuvres complètes V. La 
Somme Athéologique 1. Paris: Gallimard 1973, S. 369-37, hier S. 369f.

23  �Müller/Raddatz: Nekrophilie ist die Liebe zur Zukunft, S. 606.
24  �Vgl. Jacques Derrida: Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie. Ein rückhaltloser He-

gelianismus. In: ders.: Die Schrif t und die Dif ferenz. Übers. v. Rodolphe Gasché/Ulrich Köp-
pen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2016, S. 380-421.

25  �Vgl. Georges Bataille: Hegel, la mort et le sacrifice. In: ders.: Œuvres complètes XII. Articles I 
1950-1961, Paris: Gallimard 1988, S. 326-345, hier S. 342.

26  �Vgl. Derrida: Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie, S. 392f.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marten Weise278

liche Kriegsleben der Griechen. Die Negativität und die Schreie des zum Auslän-
der gemachten Philoktet wurden von Odysseus in eine für diese Gemeinschaft 
nützliche Sprache übertragen und somit für das Weiterleben dieser Gemeinschaft 
in Dienst genommen. Deswegen hält Müller in seiner aus Gesprächen entstande-
nen Autobiographie Krieg ohne Schlacht (1992) fest: »Philoktet ist eine Übersetzung 
des Sophokles ins Römische, eine staatlichere Version. Die Maschine schneidet 
tiefer ins Lebendige und hat auch die Toten noch im Griff.« (W 9, 251)27 Die Pro-
blematik des Produzierens im Sinne des dialektischen Materialismus, so ließe es 
sich mit der auf den poetologischen Text Fatzer ± Keuner bezogenen Formulierung 
Nikolaus Müller-Schölls festhalten, wird in Augenschein genommen, die Geset-
ze der Bewegungen historischer Dialektik nachvollzogen.28 Jedoch bleibt Müller 
nicht beim Nachvollzug stehen. Weil die von ihm hervorgehobene tragische Di-
mension der Odysseus-Figur,29 welche mit der hier gewählten Formulierung eines 
Scheiterns des Scheiterns verknüpft werden muss, in der Überwindung der Ne-
gativität des Todes besteht, reißt der Dialog ab. Dieser kann im Umkehrschluss 
nur wirklich einer sein, wenn er sich der Negativität stellt, so scheint Müller mit 
der Formulierung eines Dialogs mit den Toten zu suggerieren. Das Stück lenkt 
den Blick auf ein die Szene des Innen suspendierendes sowie auch gleichermaßen 
bedingendes Außen im Entzug, welches – würde es gegen seine Auf hebung ernst 
genommen – durch eine Beschreibung bereits wieder eingemeindet wäre.

Sprachabseitigkeit in der Sprache

Mit der im Stück aufgeworfenen, sich entziehenden Negativität wird etwas be-
rührt, das Jean-Luc Nancy in einem gleichnamigen Aufsatz als ›Theatereignis‹ be-
schrieben hat. Während der religiöse Kult als Anrufung an göttliche Instanzen 
gerichtet ist, die sich als Präsenzen beschreiben lassen, weil sie als verfügbar gel-
ten, begreift Nancy das Theater im Anschluss an eine Formulierung Brechts als 
vom Kult aus-gehend, diesen verlassend und als Abschied von einer sich entzie-
henden Präsenz des Göttlichen.30 Das Theater begreift er darum als »In-Gegen-

27  �Vgl.: Fiorentino: »Mein Haß gehört mir«, S. 255. Vgl. Wolfgang Storch: Die Rückkehr der Tra-
gödie. Zwei Briefe an Sérgio de Carvalho. In: Storch/Ruschkowski (Hg.): Die Lücke im System, 
S. 9-25, hier S.  12. Vgl. auch hinsichtlich des »Grif fs« und einer Besetzung der toten Müller/
Kluge: »Ich schulde der Welt einen Toten«, S. 501. Vgl. dazu weiterhin Schmitt: Verausgabung, 
Opfer, Tod, S. 66.

28  �Vgl. Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, S. 411 u. 420f.
29  �Vgl. Müller: Krieg ohne Schlacht, S. 148.
30  �Jean-Luc Nancy: Theatereignis. Übers. v. Ulrike Oudée Dünkelsbühler. In: Nikolaus Müller-

Schöll (Hg.): Ereignis. Eine fundamentale Kategorie der Zeiterfahrung. Anspruch und Apo-
rien. Bielefeld: transcript 2003, S. 323-330, hier S. 323f.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Dialog mit den Toten« 279

wart-Setzen […] dessen, was sich an der Stelle befindet, wo die Götter gegangen 
sind.« Weil der Mensch im Theater nicht mehr den Göttern vorstellig werde, stehe 
er sich in seiner durch einen Entzug gekennzeichneten Anwesenheit gegenüber: 
Die sterbliche Gegenwart des Menschen, mit der Nancy den Aspekt der Negativi-
tät des Todes aufgreift, komme im Theater als »Wort« und als »Wortkörper« zum 
Ausdruck.31 Im Gegensatz zu der Rede, die in der Hegelauslegung Kojèves eine 
Totalität offenbart, habe sich das gesprochene Wort an die Stelle der Kontinui-
tät gesetzt und sei als geteiltes Wort zu verstehen. Die Anrede richtet sich nicht 
mehr an die unsterblichen Götter, sondern ist als Anrede an den anderen immer 
auch die Verhandlung einer durch die Sprache vermittelten Gemeinschaft der 
sterblichen Menschen. Das Wort, wie es im Theater als Auseinandersetzung mit 
einer von Göttern verlassenen Welt auftritt, verhandelt somit »die Nähe des abso-
lut Entfernten«, »den Zugang zum Unzugänglichen, der ohne Zugang bleibt« und 
macht damit einen Sinn32 für den Entzug denkbar, die von einem Unvermittel-
baren eingenommen wird, das sich der Darstellung entzieht.

Insofern sich der Dialog an einem Schwellen- und Küstenbereich und im 
Angesicht eines Arbeits- und Definitionslosen abspielt, muss er ausgehend von 
einem sich entziehenden Außen und dem Zugriff widersetzenden Nicht-Ver-
mittelbaren begriffen werden. Wenn das sich entziehende Außen nicht als solches 
ernstgenommen werden kann, wie in Anschluss an Derrida und Bataille formu-
liert werden muss, kann eine Verhandlung der »negativité sans emploi« nur in-

31  �Vgl. Nancy: Theatereignis, S. 326.
32  �Nancy: Theatereignis, S.  329. Nancy hat einen anderen Gebrauch des Begrif fes als Derrida, 

wie er im Auftaktkapitel von singulär plural sein deutlich macht. Im Gegensatz zur sinnkriti-
schen Perspektive Derridas, wie sie etwa in dem Batailleaufsatz und seiner Bezogenheit auf 
Bedeutung (sens = signifiance) deutlich wird, schreibt Nancy im Bewusstsein einer Zeit nach 
»dem Sinn«, insofern als in der Moderne vielmehr ein Sinnverlust, ein Mangel und somit einen 
Bedarf an Sinn bestehe – gerade deshalb aber ein neues Verhältnis zu ihm herausgebildet 
werden müsse, weil die Menschen selbst der Sinn seien. Nicht nur macht Nancy damit auch 
eine sinnliche Komponente auf, die er etwa in Corpus weiter ausführt (vgl. Jean-Luc Nancy: 
Corpus. Paris: Métailié 1992), und verweist auf die Frage der Empfänglichkeit gegenüber dem 
Sinn, welche von der Philosophie in ihrer Tendenz zur Verdrängung des Sinnlichen ausge-
schlossen und vergessen wurde, wie mit dem Begrif f der »passiblité du sens« (vgl. Jean-Luc 
Nancy: L’oubli de la philosophie. Paris: Éd. Galilée 1986, S. 106) deutlich wird. Ausgehend von 
der negativen Bestandsaufnahme in singulär plural sein, dass von einer verlorenen Präsenz des 
Sinns gesprochen werden könnte, steht anstelle eines Sinns als Fülle oder Erfüllung, wie es 
bei einer Bedeutung der Fall wäre, Sinnbezogenheit als relationale Aussage hinsichtlich eines 
Mit-ein-ander-seins des Menschen mit sich selbst im Zentrum des Nachdenkens Nancys. Das 
in Anschluss an Martin Heidegger ausgeführte Mit-Sein kommt nicht ohne Verweis auf die 
»Kommunikation« aus, weil die Sinnbezogenheit nur dann einen Sinn habe »wenn und inso-
fern sie kommuniziert wird – und sei es nur von ›mir‹ zu ›mir selbst‹.« Vgl. Jean-Luc Nancy: 
Singulär plural sein. Übers. v. Ulrich Müller-Schöll. Berlin: Diaphanes 2004, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marten Weise280

nerhalb des Spielraums erfolgen, den die Sprache und das Wort in Bezug auf das 
Unvermittelbare bietet. Wie im Folgenden gezeigt werden soll, plädiert Müllers 
Philoktet für einen Spalt zwischen der Sprache und ihr selbst, der sich zunächst als 
der Zwischenraum der Sprache und ihrer instrumentell-kommunikativen Form 
fassen lässt. Aus der darauf bezogenen Äußerlichkeit resultiert die Forderung, 
den Dialog auf das hin zu überdenken, was ihn im Sinne eines heterotopen Ent-
zugs zuallererst möglich macht.

Philoktets unerhörter und ungehörter, streng genommen sogar unhörbarer 
Ausdruck, entspricht nicht der Gemeinschaft der Griechen. Durch seine Verban-
nung ist Philoktet für sprachabseitig erklärt worden, weniger Redender, sondern 
vielmehr Sonderfall, barbaros – Stammler. Ausgehend von einem gemeinschafts- 
und ortlosen Selbstverhältnis, das aus dem Ausschluss von der griechischen Sprach-
gemeinschaft resultiert, ist ihm die griechische Sprache zuwider und zur Lüge ge-
worden. Dennoch spricht er vom »Laut, der ihm lieb war, der Sprache lang entbehrt« 
(W 3, 300), als er Neoptolemos als »Lebendes auf seinem toten Strand« (W 3, 299) 
entdeckt. Nach jahrelanger Isolation ist für Philoktet nicht Neuigkeit oder Informa-
tion von Wert, sondern, dass überhaupt gesprochen wird. Darin besteht Jean-Pierre 
Morel zufolge eine Form der Verschiebung der wahrnehmbaren Welt Philoktets.33 
Es ist die Lust auf eine andere Stimme, die ihn darüber hinwegsehen lässt, dass 
Neoptolemos das verhasste Griechisch spricht. An dieser Lust Philoktets auf und 
an einer anderen Stimme, der ganz gleich bleibt, was gesprochen wird – sie ist mit 
der nächsten Äußerung Neoptolemosʼ schon wieder vorüber – lässt sich etwas ab-
lesen, was Helga Finter für die ›monotone‹ Vortrags- und Leseweise Heiner Müllers 
konstatiert hat. Die Erfahrung einer nicht durch eine bestimmte Betonung vorge-
gebenen und damit potentiell jeweils singulären Sinnkonstitution ist im Stück mit 
dem Hören einer anderen Stimme in ihrer Phänomenalität gekreuzt.34 Philoktet be-
wegt sich zwischen einer Sprache des Hasses, die sich einerseits in den gegen seine 
Übeltäter gerichteten Reden äußert, und einem Hass auf die Sprache andererseits, 
mit dem jedoch eine unbändige Zuneigung zu dem der Sprache zugrundeliegenden 
lautlichen Material einherzugehen scheint, auch wenn es zur Lüge verwendet wird:

Mein Ohr hat Lust auf eine andre Stimme.
So lebe, weil du eine Stimme hast.
Red, Grieche. Red von mir das schlimmste, red
Von meinen Feinden Gutes. Was du willst.
Lüg, Grieche. Allzu lang hört ich nicht lügen. (W 3, 300)

33  �Vgl. Jean-Pierre Morel: Grenzfall Odysseus. In: Storch/Ruschkowski (Hg.): Die Lücke im System, 
S. 292-302, hier S. 297.

34  �Vgl. Helga Finter: Mit den Ohren sprechen. In: Heiner Goebbels/Nikolaus Müller-Schöll (Hg.): 
Heiner Müller sprechen. Berlin: Theater der Zeit 2009, S. 62-72, hier S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Dialog mit den Toten« 281

Die lautlich-stimmhafte Materialität als die sich unterhalb der Sinnoberf läche 
regende Schwingung ist der Sprache, als ein ihr anderes, gleichursprünglich und 
bleibt von ihr uneinholbar, so Finter weiter. Damit äußere sich durch die Stim-
me eine Alterität,35 die weder zu erwarten, noch im Nachhinein wieder ohne Ge-
walt ganz eingegliedert werden könne. Aufgrund einer sich zwischen Bedeutung 
und Laut vermittelnden Differenz, wird die Stimme des anderen als eine sich 
dem vollkommenen Zugriff verwehrende – im Entzug befindliche – erkennbar. 
Die bloße Lautlichkeit ist als Teil der Sprache ausgewiesen, deren Äußerlichkeit 
gegenüber der bedeutungstragenden Rede von dieser jedoch nie ganz ausgelöscht 
werden kann. Das gilt insbesondere auch für das Gebrüll, das Philoktet die Ver-
bannung nach Lemnos einhandelt und schon zu Beginn als Teil der Rede begrif-
fen wird, wie mit dem Verweis auf die Verletzung der Schweigepf licht hervor-
gehoben wird. Auch Philoktet bezeichnet die Schreie, welche der Schmerz ihm 
abringt, als zur »lang entbehrten Sprache« zugehörig: »Lang hört ich die [Sprache, 
M. W.] aus meinem Mund allein / Wenn Schmerz mir aus den Zähnen grub der 
Schrei.« (W 3, 300) Philoktets Geschrei als Teil der Sprache zu begreifen, lässt sich 
anhand des von Nancy formulierten »Theatereignis« beschreiben, weil eine nicht 
bedeutungstragende Rede den Sinn einer Mit-Teilung austrägt, welche den Ent-
zug einer Präsenz ›über-präsentiert‹. Wenn das Gebrüll das Denken einer Krea-
türlichkeit verhandelt, dann nicht, weil es eine Präsenz des Menschlichen präsen-
tiert, sondern vielmehr, weil der Schmerz und das Gebrüll die Sterblichkeit und 
eine sich entziehende Gegenwärtigkeit, d. h. das Ende des Menschlichen präsen-
tieren: »ein Ab-Sein, das heißt ein Ausgehend-von-Sein, ein Sein im Abgang.«36 
Insofern Sein nicht ohne das sich entziehende Sein gedacht werden kann, jenes 
ersterem aber keinen Sinn außer des Sinnes eines Entzugs verleihen kann, bleiben 
die Schmerzensschreie Philoktets als immanenter Zwiespalt ein Heterotopos in 
Odysseusʼ »Imagination des Mythos«.37

»Auf Lemnos ist die Schule« (W  3,  323), heißt es in Philoktets hasserfüllter 
Rede. Was in der Schule gelernt wird, hat mit der »Stimme […], lauter als Bran-
dung« (W 3, 317) zu tun, die Odysseus verfolgt und heimsucht. Die Stimme wird 
als bloßer Laut, der schon die Opfergaben unterbrochen hatte, und als Wider-
stand gegen die Rede verstanden, in der Odysseusʼ Eroberung des widerständigen 
Philoktets vollzogen wird. Die Stimme – Philoktets anderes Sprechen – geht nicht 
restlos auf in einer Dienstbarkeit für die Sprache und für die Sprache des Mythos 
der Gemeinschaft. Rainer Nägele hat in diesem Kontext die Zunge treffend als 

35  �Vgl. Finter: Mit den Ohren sprechen, S. 66 u. 70.
36  �Nancy: Theatereignis, S. 328.
37  �Vgl. Storch: Die Rückkehr der Tragödie. Zwei Briefe an Sérgio de Carvalho, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marten Weise282

Kriegsinstrument herausgestellt,38 die gegen ihre zweckorientierte Verwendung 
revoltiert. Sie nimmt eine ähnliche Funktion ein, wie in Gilles Deleuzes und Félix 
Guattaris Fassung einer ›kleinen Literatur‹, die sich durch einen intensiven Ge-
brauch der Sprache (langue) auszeichnet. Die lautproduzierende Zunge (langue) 
impliziert eine Deterritorialisierung, weil sie ihrem bloß signifikanten Gebrauch 
entgegensteht.39 Entgegen der Orts- und Sprachanweisungen von Odysseus regt 
sich eine Materialität40 gegen die geäußerte Rede und ihre Indienstnahme. Die 
Stimme und das sprachlose Tönen machen der Bedeutung gegenüber einen Über-
schuss geltend. »[A]topisch zwischen Körper und Sprache«41 verweisen sie auf je-
nes ›unbestimmte Milieu‹, das mit Hilfe der »negativité sans emploi« auf Lemnos 
umrissen wurde. Philoktets Schreien und seine Stimme stehen als ein anderes 
Sprechen von einem anderen Ort her zwischen dem bloßen Körper-Laut und der 
ihm feindlich gewordenen griechischen Sprache, die ihn wieder einzugliedern 
sucht.

Auf die Wiederholung des Mythos um die vorangegangenen Geschehnisse sei-
tens Odysseus, die Philoktet einen Platz zuweisen soll, bringt dieser selbst eine 
weitere entscheidende Form des Zugangs zum Zwiespalt der Sprache innerhalb 
der Rede ein: »Hör wie das Schweigen deine Rede bricht.« (W  3,  321) Während 
mit dem Schweigen bereits verdeutlicht wurde, dass mehr zur Sprache gehört, 
als nur eine Anwesenheit von Rede, wird nun eingefordert, dass das Schweigen 
selbst noch als Teil der Rede erachtet werden muss. Interessanterweise hat Derri-
da das Schweigen in dem bereits zitierten Text als zentrales Moment für Batailles 
Verständnis der Kommunikation herausgearbeitet: Die artikulierte Sprache ver-
mag nichts anderes, als die Bedeutung zum Ausdruck zu bringen und gegen alle 
Widerstände durchzusetzen.42 Odysseus tragische Tendenz besteht, dieser Über-

38  �Politik, Sprache und Krieg sind keine einfach voneinander zu trennenden Sphären, weil Pfeil 
(glossa) und Zunge (glochis) einen gemeinsamen etymologischen Horizont aufweisen. Die 
Lüge ist kein besonderer Modus der Sprache, dessen sich Odysseus als moralisch zweifelhaf-
tes Individuum bedient, sondern aufgrund einer Gewalt der Sprache immer schon am Werk. 
Vgl. Rainer Nägele: Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinn. In: Storch/Ruschkowski 
(Hg.): Die Lücke im System, S. 268-280, hier S. 271.

39  �Vgl. Gilles Deleuze/Félix Guattari: Kafka. Für eine kleine Literatur. Übers. v. Burkhart Kroeber. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1976, S. 28f.

40  �In ihrer Rehabilitierung des Lehrstücks weisen Lehmann und Helmut Lethen darauf hin, dass 
gerade materialistisches Denken den Zusammenhang (oder Widerspruch) von Geist und Kör-
perlichkeit nicht aus den Augen verlieren dürfe. Vgl. Hans-Thies Lehmann/Helmut Lethen: 
Ein Vorschlag zur Güte. [Zur doppelten Polarität des Lehrstücks]. In: Reiner Steinweg (Hg.): 
Auf Anregung Bertolt Brechts: Lehrstücke mit Schülern, Arbeitern, Theaterleuten. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp 1978, S. 302-318, hier S. 313.

41  �Vgl. Finter: Mit den Ohren sprechen, S. 66.
42  �Vgl. Derrida: Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie, S. 398.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Dialog mit den Toten« 283

legung folgend, in der Einschließung in eine geschlossene Ordnung des bedeu-
tungserzeugenden Diskurses. Sein herrschaftliches Verhältnis zum Sinn wäre 
mit Derrida noch als knechtisch zu verstehen, weil es sich der gefährlichen Aus-
setzung und Unterbrechung entzieht, die der mit einer »negativité sans emploi« 
eingegangene Sinnverlust gegen den Diskurs aufweist. Eine Souveränität bringt 
die sprachliche Vernunft dieser Argumentation zufolge nur dann zum Ausdruck, 
wenn sich ihr die Grenze jener Vernunftherrschaft vermittelt und das Sprechen 
an einer Grenze der Vermittelbarkeit und der Selbstaufgabe des Sprechens statt-
findet; wenn Raum für etwas anderes bleibt, als das Sprechen an- und wieder-
erkennen kann.43 Die Unterbrechung der Rede, die als Nullpunkt des Dialogs 
gelten muss, erfolgt kraft einer Abwendung der Sprache von der Sprache in der 
Sprache: einer Sprachabseitigkeit der Sprache selbst.

Die Unterbrechung der Rede durch das Schweigen erfolgt in Philoktet vom 
Nicht-Ort Lemnos her und insofern die Insel ein Außen markiert, suchen Odys-
seus und Neoptolemos den Ort einer Sprachabseitigkeit auf. Diese lässt sich nicht 
nur als das andere Sprechen der Stimme, sondern auch als eine der Sprache in-
härente Gegenläufigkeit verstehen, welche sich ihrerseits der Benennung und der 
Benennbarkeit entzieht: Das Schweigen des Toten Philoktet ist in dieser Folge 
nicht mehr nur ein anderes Sprechen, sondern ein Anders-als-Sprechen. Die For-
men der Sprachabseitigkeit, welche eine Abwendung der Sprache in der Sprache 
vollziehen, liegen im Sinne eines Dialogs mit den Toten der Möglichkeit einer 
Hinwendung zu einem anderen zugrunde, der im unbestimmten Milieu belas-
sen wird und »sich nicht mehr brauchen läßt von euch« (W 3, 317). Das Schweigen 
in Müllers Arbeit, so hat es Müller-Schöll formuliert, verweist mit Blick auf den 
Engel in Der Auf trag (1979), der seine Rede als Schweigen und seinen Gesang als 
Schrei bezeichnet, auf einen »Zwiespalt in jeder rein rationalen Rede […], was sie 
unterbricht und die Ankunft eines immer noch ausstehenden anderen ankündigt, 
ohne es vorwegzunehmen. Er [der Engel, M.  W.] verkörpert, was vor den Wor-
ten Wort ist, den schweigenden Träger der Rede.«44 Eine personale Verkörperung 
wird in Philoktet dahingegen umgangen: Sein Hinweis auf das Schweigen, das die 
Rede bricht – die minimalste und zugleich äußerste Form eines Hasses auf die 
Sprache –, vergegenwärtigt im Sinne Nancys, dass es noch etwas anderes gibt als 
Odysseusʼ Rede, die durch eine Überwindung der Negativität des Todes gekenn-
zeichnet ist. Der andere tritt, weil er dann in seiner Andersartigkeit erkannt und 
damit ernst genommen und bereits eingemeindet worden wäre, nicht als solcher 
auf. Die Sprache nähert sich ihm vielmehr mittels einer der Sprache eigenen Ab-

43  �Vgl. Derrida: Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie, S. 398.
44  �Nikolaus Müller-Schöll: »… die Wolken still / Sprachlos die Winde«. Heiner Müllers Schweigen. In: 

Patrick Primavesi/Olaf A. Schmitt (Hg.): AufBrüche. Theaterarbeit zwischen Text und Situation. 
Hans-Thies Lehmann zum 60. Geburtstag. Berlin: Theater der Zeit 2004, S. 247-256, hier S. 249.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marten Weise284

seitigkeit, die sie selbst unmöglich eingemeinden und in eine Rede übertragen 
kann: als stummer Laut, als Gebrüll und als Schweigen, das die Rede bricht.

Wenn Philoktet den einschließenden Ausschluss des Unvermittelbaren und 
Unmittelbaren der Stimme und des Schweigens dokumentiert, erhält sich im 
ausgestellten Scheitern des Scheiterns der Anspruch, dass das Drama im Sinne 
der Totenbeschwörung und der Dialog, insofern er als einer verstanden ist, der 
mit den Toten stattfinden muss, konsequent nur von der Seite her zu verstehen 
sind, was sie nicht (schon) sind. Der bedeutungslose Sinn des bloßen Lauts und 
des Schweigens, der nicht restlos in eine Repräsentation von Bedeutung umge-
wandelt und also eingemeindet werden kann – seine Unbestimmtheit und Un-
bestimmbarkeit – wird als eine sich der Sprache entziehende Bedingung von Sinn 
erachtet: »Wenn die Diskotheken verlassen und die Akademien verödet sind, wird 
das Schweigen des Theaters wieder gehört werden, das der Grund seiner Spra-
che ist.« (W 8, 269) Dass es einen Sinn ohne einen solchen Entzug gegenüber der 
Versinnlichung nicht geben kann, ist mit Heiner Müller dem Dialog zugrunde zu 
legen. Der Dialog als ›Dialog mit den Toten‹ und das Sprechen von einem anderen 
Ort her weisen die vermeintliche Glätte und Einheit der dramatisch-dialogischen 
Form als produktive Unmöglichkeit aus.45

Negative Dialogik

Der Dialog mit den Toten muss – und das ist die Arbeit an der Zukunft und der 
Fluchtpunkt des Müller’schen Denkens – ausgehend vom Verhältnis zu einem 
Außen und zum Nicht-Vermittelbaren, als Aufweis der Unmöglichkeit einer völ-
ligen »›Vereinigung‹ im ästhetischen Schein«, gefasst werden. Weil dem Außen 
schon im Prolog die Verfertigung einer Szene des Innen entgegensteht, macht das 
Stück deutlich, dass kein Innen – und dementsprechend auch nicht der Dialog – 
ohne die Heimsuchung durch ein Außen gedacht werden kann. Ohne dieses der 
Sprache selbst anhaftende Verhältnis mit der Sprachabseitigkeit, ein Sprechen 
des anderen, ein anderes Sprechen und auch noch anders als Sprechen sein zu 
können, das sich selbst weder mythologisieren, vergemeinschaften oder zu einem 
Prinzip von Geschichte erheben lässt – das ergibt sich aus den Überlegungen zum 
Dialog mit den Toten –, kann es keinen Dialog geben. Der Dialog als Dialog mit 
den Toten zeichnet sich als die Verbindung mit dem ab, was ihm äußerlich bleibt, 
was sich der Vergegenwärtigung entzieht und ihn somit unterläuft.

Während Müller mit dem Verschwinden des toten Philoktet eine kritische 
Aufmerksamkeit auf eine alles verschlingende Tendenz zur Vereinnahmung der 

45  �Im bereits zitierten Gespräch mit Kluge spricht Müller davon, dass die Glätte keine wirkliche 
sei und »Pulsschläge unter dieser glatten Oberfläche« zittern (W 12, 497).

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Dialog mit den Toten« 285

westlichen Tradition lenkt, die der Europäer Odysseus vollzieht, zielt das von ihm 
formulierte, negativ-dialogische Prinzip entgegen einer Vergegenwärtigung des 
anderen auf einen Gang durch die Sprache, auf die Hervorhebung ihrer Bruchstel-
len und einem daraus gefolgerten Interesse an der Differenz an und in der Spra-
che. Philoktet verdeutlicht, dass eine Sprachabseitigkeit innerhalb der Sprache als 
Unterbrechung zwischen Rede und Gegenrede in der Dialogsprache des Dramas 
und als innersprachlicher Dialog der Sprache mit sich selbst als Verhandlungs-
punkt dessen angesehen werden kann, das sich in ihr nicht mehr vermitteln lässt. 
In Bezug auf das Schreiben hat Müller diese Hoffnung, die vielleicht nicht mehr 
eine für den Menschen, aber eine der Sprache ist, wie folgt zum Ausdruck ge-
bracht: »Texte müssen zu einer Realität werden, die nicht einfach abbildet, son-
dern die Sehnsucht oder Ahnung eines anderen nahe bringt.«46 Wenn die Liebe 
zur Zukunft, die auch als Interesse an einer anderen Gegenwart gefasst werden 
könnte, nur vor dem Hintergrund eines Beharrens auf der Differenz in der Ge-
schichte denkbar ist, ereignet sich bei Müller der Dialog mit dem anderen der 
Sprache: Weil sie sich vielmehr ihn aneigne, als umgekehrt,47 ist sie immer schon 
Sprache der anderen, andere Sprache und womöglich auch schon etwas anderes 
als Sprache.

Der Dialog mit den Toten formuliert eine Perspektive auf eine unvermittelba-
re Andersartigkeit, der er sich vis à vis der Sprache und ihrer Bezogenheit auf das 
Unverfügbare anverwandeln kann. Die Sprache bringt diese Bezogenheit auf das 
Unverfügbare mit der ihr eigenen Sprachabseitigkeit bereits mit sich. Dieser Dia-
log, der im Sinne der Differenz zwischen verfasster Sprache und bloßem Laut als 
Dialog der Sprache mit sich selbst beginnt und dessen Nullpunkt im Schweigen 
zu verorten wäre – der minimalsten und zugleich äußersten Form des Sprach-
hasses –, lotet aus, was in der Sprache über ihr bloß pragmatisches Funktionieren 
hinausgeht. Der Verweis auf ein jedem Sprechen innewohnendes und zugleich 
zuwiderlaufendes anderes Sprechen und Anders-als-Sprechen – die negative Dia-
logik – legt nahe: Dialog als eine Form des Sprachgemeinschaftshandelns, Spra-
che als vermittelte und vermittelnde ist dies nur aufgrund eines Bezugs zu einem 
Außen, zu einem Dialogpartner und vor allem -störer, d. h. einem in dieser Spra-
che auf keine Weise mehr Vermittelbaren.

46  �Heiner Müller: Stirb schneller,  Europa.  In:  Heiner  Müller/Frank  M.  Raddatz  (Hg.):  Zur  Lage  der  
Nation. Berlin: Rotbuch 1990, S. 25-42.; Heiner Müller: Stirb schneller, Europa. In: ders.: W 11, 
S. 398-415, hier S. 411.

47  �Vgl. Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, S. 418. Müller-Schöll zitiert hier 
Müller und Robert Weimann: Gleichzeitigkeit und Repräsentation. Ein Gespräch. In: ders. (Hg.): 
Postmoderne – globale Dif ferenz. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991, S. 182-207, hier S. 196.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marten Weise286

Literatur

Bataille, Georges: (Lettre à X., chargé d’un cours sur Hegel…). In: ders.: Œuvres 
complètes V. La Somme Athéologique 1. Paris: Gallimard 1973, S. 369-371.

Bataille, Georges: Hegel, la mort et le sacrifice. In: ders.: Œuvres complètes XII. Ar-
ticles I. 1950-1961. Paris: Gallimard 1988, S. 326-345.

Deleuze, Gilles/Félix Guattari: Kaf ka. Für eine kleine Literatur. Übers. v. Burkhart 
Kroeber. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1976.

Derrida, Jacques: Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie. Ein rückhalt-
loser Hegelianismus. In: ders.: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 2016, S. 380-421.

Finter, Helga: Mit den Ohren sprechen. In: Heiner Goebbels/Nikolaus Müller-
Schöll (Hg.): Heiner Müller sprechen. Berlin: Theater der Zeit 2009, S. 62-72.

Fiorentino, Francesco: »Mein Haß gehört mir«. In: Wolfgang Storch/Klaudia 
Ruschkowski (Hg.): Die Lücke im System. Philoktet. Heiner Müller Werkbuch. 
Berlin: Theater der Zeit 2005, S. 246-259.

Foucault, Michel: Die Heterotopien. In: ders.: Die Heterotopien. Les hétérotopies. 
Der utopische Körper. Le corps utopique. Zwei Radiovorträge. Zweisprachi-
ge Ausgabe. Übers. v. Michael Bischoff. Mit einem Nachwort v. Daniel Defert. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 7-22.

Grimm, Jacob/Wilhelm Grimm: Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm 
Grimm. Leipzig: Hirzel 1956. Nachdruck der Erstausgabe von 1956. München: 
Deutscher Taschenbuchverlag 1999.

Lehmann, Hans-Thies: Zwischen Monolog und Chor. Zur Dramaturgie Heiner 
Müllers. In: Ian Wallace/Dennis Tate/Gerd Labroisse (Hg.): Heiner Müller: 
Probleme und Perspektiven. Bath-Symposion 1998. Amsterdam: Rodopi 2000, 
S. 11-26.

Lehmann, Hans-Thies/Helmut Lethen: Ein Vorschlag zur Güte. [Zur doppelten 
Polarität des Lehrstücks]. In: Reiner Steinweg: Auf Anregung Bertolt Brechts: 
Lehrstücke mit Schülern, Arbeitern, Theaterleuten. Frankfurt a.  M.: Suhr-
kamp 1978, S. 302-318.

Morel, Jean-Pierre: Grenzfall Odysseus. In: Wolfgang Storch/Klaudia Ruschkow-
ski (Hg.): Die Lücke im System. Philoktet. Heiner Müller Werkbuch. Berlin: 
Theater der Zeit 2005, S. 292-302.

Müller, Heiner: Stirb schneller, Europa. In: Heiner Müller/Frank M. Raddatz (Hg.): 
Zur Lage der Nation. Berlin: Rotbuch 1990, S. 25-42.

Müller, Heiner: Philoktet. In: ders.: Werke. 12. Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank 
Hörnigk. Bd. 3. Die Stücke 1. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2000, S. 289-327.

Müller, Heiner: Fatzer ± Keuner. In: ders.: Werke. 12. Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. 
Frank Hörnigk. Bd 8. Schriften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 223-231.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Dialog mit den Toten« 287

Müller, Heiner: Brief an den Regisseur der bulgarischen Erstaufführung von PHI-
LOKTET. In: ders.: Werke. 12. Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hörnigk. 
Bd. 8. Schriften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 259-269.

Müller, Heiner: Krieg ohne Schlacht. Leben in zwei Diktaturen. Eine Autobiogra-
phie. In: ders.: Werke. 12. Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hörnigk. Bd. 9. 
Eine Autobiographie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 7-291.

Müller, Heiner: Ich glaube an Konf likt. Sonst glaube ich an nichts. Ein Gespräch 
mit Silvère Lotringer über Drama und Prosa, über PHILOKTET und über die 
Mauer zwischen Ost und West. In: ders.: Werke. 12.  Bde. u. ein Registerbd. 
Hg.  v. Frank Hörnigk Bd.  10. Gespräche  1, 1965-1987. Frankfurt a.  M.: Suhr-
kamp 2008, S. 175-223.

Müller, Heiner: Was gebraucht wird: mehr Utopie, mehr Phantasie und mehr Frei-
räume für Phantasie. Ein Gespräch mit Ulrich Dietzel über Nietzsche, Bünd-
nispolitik, Revolution, die Hoffnungen der Väter, die Darstellung des Negati-
ven und die kulturelle Situation in der DDR. In: ders.: Werke. 12. Bde. u. ein 
Registerbd. Hg.  v. Frank Hörnigk. Bd.  10. Gespräche  1, 1965-1987. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp 2008, S. 318-345

Müller, Heiner: Ein Gespräch zwischen Wolfgang Heise und Heiner Müller. In: 
ders.: Werke. 12. Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hörnigk. Bd. 10. Gesprä-
che 1, 1965-1987. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008, S. 396-521.

Müller, Heiner: Stirb schneller, Europa. In: ders.: Werke. 12. Bde. u. ein Registerbd. 
Hg. v. Frank Hörnigk. Bd.  11. Gespräche 2, 1987-1991. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 2008, S. 398-415.

Müller, Heiner: Nekrophilie ist die Liebe zur Zukunft. In: ders.: Werke. 12. Bde. u. 
ein Registerbd. Hg. v. Frank Hörnigk. Bd.  11. Gespräche 2, 1987-1991. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 2008, S. 592-615.

Müller, Heiner: »Ich schulde der Welt einen Toten«. In: ders.: Werke. 12. Bde. u. 
ein Registerbd. Hg. v. Frank Hörnigk Bd. 12. Gespräche 3, 1991-1995. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp 2008, S. 492-502.

Müller-Schöll, Nikolaus: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«. Lektüren 
zur Theorie eines Theaters der A-Identität bei Walter Benjamin, Bertolt Brecht 
und Heiner Müller. Frankfurt a. M.: Stroemfeld/Nexus 2002.

Müller-Schöll, Nikolaus: Tragik, Komik, Groteske. In: Hans-Thies Lehmann/Pa-
trick Primavesi (Hg.): Heiner Müller Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. 
Stuttgart/Weimar: Metzler 2003, S. 82-88.

Müller-Schöll, Nikolaus: »… die Wolken still/Sprachlos die Winde«. Heiner Müllers 
Schweigen. In: Patrick Primavesi/Olaf A. Schmitt (Hg.): AufBrüche. Theater-
arbeit zwischen Text und Situation. Hans-Thies Lehmann zum 60.  Geburts-
tag. Berlin: Theater der Zeit 2004, S. 247-256.

Nancy, Jean-Luc: Lʼoubli de la philosophie. Paris: Éd. Galilée 1986.
Nancy, Jean-Luc: Corpus. Paris: Métailié 1992.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marten Weise288

Nancy, Jean-Luc: Theatereignis. Übers. v. Ulrike Oudée Dünkelsbühler. In: Ni-
kolaus Müller-Schöll (Hg.): Ereignis. Eine fundamentale Kategorie der Zeit-
erfahrung. Anspruch und Aporien. Bielefeld: transcript 2003, S. 323-330.

Nancy, Jean-Luc: Singulär plural sein. Übers. v. Ulrich Müller-Schöll. Berlin: Dia-
phanes 2004.

Plessner, Helmuth: Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radika-
lismus. Berlin: Suhrkamp 2016.

Schmitt, Olaf: Verausgabung, Opfer, Tod. In: Hans-Thies Lehmann/Patrick Pri-
mavesi (Hg.): Heiner Müller Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart u. 
Weimar: Metzler 2003, S. 62-69.

Schulz, Genia: Heiner Müller. Stuttgart: Metzler 1980.
Sophokles: Philoktet. Übers.u. hg. v. Paul Dräger. Stuttgart: Reclam 2012.
Storch, Wolfgang: Die Rückkehr der Tragödie. Zwei Briefe an Sérgio de Carvalho. 

In: Wolfgang Storch/Klaudia Ruschkowski (Hg.): Die Lücke im System. Phi-
loktet. Heiner Müller Werkbuch. Berlin: Theater der Zeit 2005, S. 9-25.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015 - am 14.02.2026, 16:59:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

