»Dialog mit den Toten«
Heiner Millers Philoktet

Marten Weise

Eine Funktion von Drama ist Totenbeschwo-
rung —der Dialog mit den Toten darf nicht ab-
reifSen, bis sie herausgeben, was an Zukunft
mitihnen begraben worden ist.

Nekrophilie ist die Liebe zur Zukunft. Man
mufl die Anwesenheit der Toten als Dialog-
partner oder Dialogstorer akzeptieren — Zu-
kunft entsteht allein aus dem Dialog mit den
Toten.?

»Philoktet halt Odysseus«’, sagt Heiner Miiller im Gesprich Ich glaube an Konflikt.
Sonst glaube ich an nichts (1982). Miiller setzt mit dieser Beschreibung an, um die
Handlung seines Stiicks Philoktet* (1965) in wenigen Worten zusammenzufassen
und fihrt dann fort:

Aber Odysseus erkennt, daf} Philoktet gebraucht wird, um den Kampf um Troja
zu beenden. Er bittet Neoptolemos, Philoktet zum Mitmachen zu iiberzeugen.
Neoptolemos will nicht liigen und erzihlt Philoktet, daf} er von Odysseus beauf-
tragtwurde. Philoktet mifdversteht die Motive des Neoptolemos, und die Aussicht

a

Heiner Miiller: Ein Gesprach zwischen Wolfgang Heise und Heiner Miiller. In: ders.: Werke.
12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hornigk. Bd. 10. Gespriache 1,1965-1987. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 2008, S. 396-521, hier S. 514; im Folgenden wird die Sigle sW«mit Band- und Seiten-
zahl verwendet.

Heiner Miiller/Frank M. Raddatz: Nekrophilie ist die Liebe zur Zukunft. In: ders.: W 11, S. 592-
615, hier S. 614.

N

Heiner Miiller: Ich glaube an Konflikt. Sonst glaube ich an nichts. Ein Gesprach mit Silvére Lo-
tringer (iber Drama und Prosa, (ber PHILOKTET und iiber die Mauer zwischen Ost und West.
In: ders.: W10., S.175-223, hier S. 210.

w

4 Vgl. Heiner Miiller: Philoktet. In: ders.: W 3, S. 289-327.

14.02.2026, 16:58:01.


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Marten Weise

auf ein Agreement zwischen Philoktet und Odysseus schwindet. Philoktet will
Odysseus toten, aber schlieflich totet Neoptolemos den Philoktet. Odysseus sagt
ihm dann, dafd Philoktets Leiche ebenso gutist wie der lebende Philoktet. Er zeigt
den Truppen des Philoktet den Leichnam und sagt ihnen, die Trojaner hatten ihn
getoétet, als sie einsahen, daf$ sie ihn nicht Gberreden kénnten, auf ihrer Seite zu
kiampfen. (W10, 210)

Der dramatische Text, der das Mythos-Material und das tiberlieferte Stiick von
Sophokles aufgreift,’ verhandelt die Vermittlung des unvermittelbaren Philok-
tet. Das Stiick Mitllers beginnt, wie auch der Text von Sophokles, etwa zehn Jah-
re nach Beginn des trojanischen Krieges. Der wegen seiner stinkenden Wunde
und seiner Schmerzensschreie von Odysseus auf der Insel Lemnos ausgesetz-
te Philoktet ist von einem Hindernis zur unerlisslichen Schliisselfigur fir die
Eroberung Trojas geworden. Er ist auf der Insel Lemnos festgesetzt, mit der
ein Randbezirk der griechischen Welt zum Zentrum des Geschehens erhoben
und durch den Schauplatz der Kiiste explizit gemacht wird. Philoktets Auf-
tritt hinterldsst Spuren der Sprache eines anderen Ortes und die Wunde einer
anderen Sprache in der von Miiller hervorgehobenen Pragmatik Odysseus’ (vgl.
W 10, 210).

Das Stiick kann mit der eingangs zitierten Formulierung Miillers als >Dialog
mit den Toten« beschrieben werden. Wihrend bei der Auslegung dieser Aufie-
rung zumeist die Toten fokussiert und in einen Zusammenhang mit etwa den ge-
schichtsphilosophischen Uberlegungen Walter Benjamins gesetzt wurden, ist der
andere Teil der Formulierung beinahe unbemerkt geblieben: der Dialog. Dieser
erfahrt in Millers Arbeit und im Sinne einer »Wiederkehr des Gleichen als eines
anderen«® eine radikale Umdeutung gegeniiber seiner Auslegung als einem ideal-
typisch-dramatischen, intersubjektiven Medium. Zwar ist die Vorstellung einer
»Vereinigung« im dsthetischen Schein« bei der Wiederaufnahme der Tragodie in
der deutschen Klassik als Ersatz fiir die Revolution auf ein dsthetisches und dia-

Wihrend die Philoktet-Episode in der llias (8. oder 7. Jahrhundert v. Chr.) nur eine Nebenhand-
lung im zweiten Gesang ist, die als rudimentare Vorlage fiir das Drama gelten kann, entnah-
men die antiken Tragddiendichter — neben dem erhaltenen Stiick von Sophokles schrieben

1%

auch Aischylos und Euripides eine Tragddie liber Philoktet— die Grundziige des Mythos, so der
Ubersetzer Paul Driger, der miindlichen Uberlieferung und einem mythographischen Hand-
buch. Vgl. Sophokles: Philoktet. Ubers.u. Hg. v. Paul Driger. Stuttgart: Reclam 2012, S.135.

[e)}

Vgl. Heiner Miiller: Was gebraucht wird: mehr Utopie, mehr Phantasie und mehr Freirdume fiir
Phantasie. Ein Gesprach mit Ulrich Dietzel iilber Nietzsche, Biindnispolitik, Revolution, die Hoff-
nungen der Viter, die Darstellung des Negativen und die kulturelle Situation in der DDR. In:
ders.: W10, S. 318-345, hier S. 335.

14.02.2026, 16:58:01.


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Dialog mit den Toten«

lektisches Denken zuriickzufithren,” das im Dialog die Funktion einer Reformu-
lierung des Tragischen durch das dramatische Modell erkennt. Der Dialog jedoch,
der fiir Mitller zum Ausgangspunkt des Denkens von Zukunft itberhaupt erhoben
werden kann, wird mit der ausgehend von Bertolt Brecht in Fatzer + Keuner (1979)
anvisierten »Revision des Revisionismus der Klassik« (W 8, 227) nicht aufgegeben,
wie es etwa Hans-Thies Lehmann mit dem Begriff des »Theater der Stimmen«®
vorschlagt.

Der Dialog, so die Hypothese, verweist bei Miiller auf die Berithrung mit
einer Leerstelle, die sich jeder Vergegenwirtigung entzieht und ihr entzogen
bleibt. Wie aber ist das moglich? Das Verhiltnis der Rede zu einem Unvermit-
telbaren wird in Philoktet im Kiistenbereich von Lemnos verhandelt. Diese Pe-
ripherie markiert ein Milieu des Heterotopen - es ist das unbestimmte Milieu
oder das Milieu der Unbestimmtheit, fir das Miillers Denken des Dialogs mit
den Toten mittels des hasserfiillten Philoktet eintritt. Das Stiick zeigt dabei
nicht die Bestimmung der Unbestimmtheit Philoktets gegeniiber der Verwer-
tung seines Todes durch Odysseus auf, sondern fragt nach dem Scheitern. Eine
Anniherung an das Auflen, so macht Philoktet deutlich, ist nur entlang einer
dem Wort und der Sprache eigenen Differenz zu entwickeln. Mit Philoktets
Hasssprache und seinem Hass auf die Sprache wird eine Konfrontation der
Sprache mitihrer eigenen Abseitigkeit — das lautliche Material der Stimme und
das die Rede brechende Schweigen — verhandelt, der zufolge ein >Dialog mit
den Toten< ausgehend von einem Dialog der Sprache mit sich selbst erfolgt. An-
ders formuliert: Wenn das andere, das von Philoktet verortet wird, sich radikal
entzieht; wenn die Szene der Alteritit im Stiick von einer Negativitat gezeichnet
ist, die sich in das dramatische Verstindnis des Dialogs nicht eingliedern ldsst,
muss er — entgegen dem Anspruch einer Aktualisierung des anderen - vor dem
Hintergrund seiner Unmoglichkeitsbedingungen als negative Dialogik, verstan-
den werden.

7 Vgl. Heiner Miiller: Fatzer + Keuner. In: ders.: W 8, S. 223-231, hier S. 226 u. S. 30-36. Miiller be-
zieht sich dabei indirekt auf Friedrich Schillers Briefe iiber die dsthetische Erziehung des Menschen
(1793) und Georg Friedrich Wilhelm Hegels geschichtsphilosophische Herausbildung des
Selbstbewusstseins als dialektische Tragddie in der Phdnomenologie des Geistes (1807), worauf an
dieser Stelle jedoch nicht ausfithrlich eingegangen werden kann.

8 Hans-Thies Lehmann: Zwischen Monolog und Chor. Zur Dramaturgie Heiner Miillers. In: lan
Wallace/Dennis Tate/Gerd Labroisse (Hg.): Heiner Miiller: Probleme und Perspektiven. Bath-
Symposion 1998. Amsterdam: Rodopi 2000, S. 11-26, hier S. 13.

14.02.2026, 16:58:01.

2N


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Marten Weise

Die Szene des Innen und das Unvermittelbare

Kiiste.

Odysseus. Neoptolemos.

Odysseus Das ist der Platz, Lemnos. Hier, Sohn Achills
Hab ich den Mann aus Melos ausgesetzt
Den Philoktet, in unserm Dienst verwundet
Uns nicht mehrdienlich seit dem, Eiter drang
Aus seiner Wunde stinkend, sein Gebriill
Kiirzte den Schlaf und gellte mifslich in
Das vorgeschriebne Schweigen bei den Opfern. (W 3, 291)

Odysseus und Neoptolemos sind wihrend der ersten Ansprache von Odysseus
bereits an Land gegangen, das nur durch das in der Regieanweisung angefiihr-
te »Kiiste« markiert ist. Das »Schweigen« ist anders gefasst denn als Unterlas-
sung oder Unterdriickung der Rede, wie im Deutsche[n] Worterbuch von Jacob und
Wilhelm Grimm beschrieben.’ Es schliefft noch das Ténen der Stimme in einem
weiteren Sinne ein. Im Umbkehrschluss lieRe sich festhalten, Philoktets Gebriill
wird, weil es die Schweigevorschrift bricht, als zur Rede zugehorig ausgewiesen.
Odysseus konkretisiert in seiner das Stiick eroffnenden Ansprache an Neoptole-
mos das Problem mit Philoktet als eines der Dienstbarkeit des Einzelnen fiir die
Ziele der Heerschar, wurde er doch »in unserm Dienst verwundet« und ist »Uns
nicht mehr dienlich seit dem«. Aufgrund dieses Entzugs gegeniiber der Dienst-
barkeit ist Odysseus auf Neoptolemos als Mittelsmann fiir die Kommunikation
mit Philoktet angewiesen, was noch durch den Mord verdeutlicht wird, der vom
den Dialog erméglichenden Dritten begangen wird. Einer dueren Demarkation
der Zugehorigkeit zur Gemeinschaft, die durch Philoktets Aussetzung bestitigt
wird, steht schon zu Beginn eine Entgrenzung dessen gegeniiber, was als zur
Rede zugehorig erachtet und von dieser wieder in den eigenen Wirkungsbereich
eingemeindet werden kann.

Die Szenerie des Kiisten- und Schwellenbereichs zwischen Meer und Insel
schafft den Ausblick auf ein verbittertes und einsames, nacktes Uberleben. Will
man im Philoktetstoff Grundziige der Robinsonade erkennen, so ist ihr das Mo-
tiv der Selbstbehauptung des Menschen im Kampf gegen die Natur genommen:
»Mehr einem Tier als einem Menschen gleicht er / Schwarz eine Wolke itber ihm
von Geiern.« (W 3, 298) Wie schon bei Sophokles lebt Philoktet auf Lemnos in vol-

9 Vgl. Jacob Grimm/Wilhelm Grimm: Deutsches Woérterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm.
Leipzig: Hirzel 1956. Nachdruck der Erstausgabe von 1956. Miinchen: Deutscher Taschenbuch-
verlag1999.

14.02.2026, 16:58:01.


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Dialog mit den Toten«

liger Vereinzelung, als Aussitziger und Ausgestofiener. Sein Bett ist ein »Laub-
streu« (W 3, 292) und seine Bewegungsfreiheit aufgrund der alten Wunde immer
noch stark eingeschrinkt. Nicht das Meer ist bedrohlich-unbegrenzte Weite,
denn als von Schiffen »gepfliigt[es]« (W 3, 308) wird es von Neoptolemos sogar als
frucht- und gangbar, latent beherrschbar — als verfasster Raum — begriffen. Dem-
gegeniiber hat das Eiland nichts Rettendes, denn »[n]ichts lebt auf Lemnos als die
Geler« (W 3, 319). Viel mehr als die Gesellschaft der Aasfresser, von denen sich Phi-
loktet mit Hilfe seines Bogens ernihrt, hat die als unwirtlich und ressourcenarm
beschriebene Insel nicht zu bieten: »Kahl ist mein Erdkreis« (W 3, 321).

Neben Lemnos sind andere Inseln, wo sie im Stiick auftauchen, Orte der
Sehnsucht oder des Verlusts, die auf die eine oder andere Weise eine Existenz-
form jenseits des Krieges versprechen: Sie sind Ausgangspunkt einer Verschlep-
pung (Skyros) oder schiiren Hoffnung auf Heimkehr (Melos). Weil jedoch das mit
der »Kiiste« programmatisch gefasste Lemnos die Verheiflung der Reduktion des
Menschen auf einen Bereich zwischen Leben und Tod ist, liegt die Insel im off von
Griechenland, stellt dabei jedoch seinerseits keinen verfassten Ort dar. Die die
Szenerie etablierende »Kiiste« vom Anfang bleibt die einzige Beschreibung des Or-
tes in den Regieanweisungen durch den gesamten Text hindurch. Auch Philoktet
scheint bei seinem ersten Aufeinandertreffen mit Neoptolemos den Fels Lemnos
mit dem Ubergangsbereich zwischen Meer und Eiland gleichzusetzen, wenn er
von »meinem toten Strand«, »meine[m] Steinstrand« (W 3, 298) und »meinem
Fels« (W 3, 299) spricht. Das Eiland ist in der Beschreibung der Figuren mal Platz
und Berg (vgl. W 3, 291), dann blof3 Fels oder Stein und sogar Grab (vgl. W 3, 298
u. 299). Dem »Ausland« (W 3, 301) unter Philoktets FiifSen wird der Charakter
eines Nicht-Landes zugewiesen, das sich einer differenzierenden Zuschreibung
von Hier und Dort, Heimat und Fremde entzieht. Lemnos kann mit dem Begriff
Michel Foucaults als Abweichungsheterotopie bezeichnet werden, »welche die Ge-
sellschaft an ihren Rindern unterhilt, an den leeren Strinden, die sie umgeben«™®
und die denjenigen vorbehalten ist, die sich in Krisensituationen befinden, oder
die gesellschaftlich geforderte Normen unterlaufen. Die Gegenrdumlichkeit der
Heterotopie Lemnos und wie sie bei Miiller als periphere Bedingung dessen ver-
handelt wird, was sie zuvor geschaffen zu haben scheint - so viel soll an dieser
Stelle vorweggenommen werden —, weist Aspekte der Offenheit und der isolieren-
den Abgeschlossenheit auf, die Foucault besonders dem Gefangnis zuschreibt.”

10 Vgl. Michel Foucault: Die Heterotopien. In: ders.: Die Heterotopien. Les hétérotopies. Der
utopische Kérper. Le corps utopique. Zwei Radiovortriage. Zweisprachige Ausgabe. Ubers.
v. Michael Bischoff. Mit einem Nachwort v. Daniel Defert. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005,
S.7-22, hierS.12.

11 Vgl. Foucault: Die Heterotopien, S. 18.

14.02.2026, 16:58:01.

273


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Marten Weise

Wenn die Insel den Ausschluss vom Dienst fiir die Gemeinschaft andeutet, so
erscheint Lemnos als die alptraumhafte Verkehrung der bloflen Moglichkeit von
Zugehorigkeit: Die Insel steht dem »Festland« (W 3, 294), dem Ort des Krieges und
der griechischen Welt, ihrer Verfasstheit in der gemeinsamen Sache gegen Tro-
ja, aber auch dem heimischen Oikos, entgegen. Lemnos ist weder Heimat noch
Sehnsuchtsort und Philoktet kann hier weder Staats- noch Privatmann sein. Weil
»Odysseus der Europier« mit dem Ausschluss Philoktets die Gemeinschaft im
Dienst des Krieges und »unsrer Sache« (W 3, 296) verankert — eine »kreishaft gegen
ein unbestimmtes Milieu abgeschlossene Sphire der Vertrautheit«® schafft, wie
es Helmuth Plessner formuliert hat —, zieht er mit seiner Verbannung Philoktets in
das »vieljahrige[] Ausland« (W 3, 321) zugleich auch die Trennlinie fiir das AufRen
der Gemeinschaft. Weder die Sehnsucht nach Gemeinschaft einerseits, noch eine
dem Zwang zum Gemeinschaftsdienst gegeniiberstehende Heimkehr anderer-
seits, sind fiir Philoktet noch realisierbare Optionen. Er spricht davon, »sich selbst
entgangen« (W 3, 318) zu sein und, dass er in einem Zustand des andauernden To-
des (vgl. W 3, 307) auf der Insel lebe. Die Abwesenheit der Griechen und der grie-
chischen Sprache verbietet Philoktet die Konstruktion eines Feindbildes und so-
mit auch die eines Ichs, so die an Miillers Auseinandersetzung mit Carl Schmitt
ankniipfende Lesart von Francesco Fiorentino: »Die Politik der Selbstbestimmung
durch die Feindbestimmung [..] greift ins Leere.* Philoktet besitzt keinerlei Halt
in einer gefassten Identitit, weil sie sich im Hass als rein negative Bewegung nicht
realisieren lisst."” Seine Verbannung nimmt Philoktet insofern an, als dass er mit
den Griechen, die ihn auf »den Stein im Salz« (W 3, 300) warfen auch sich selbst
verflucht, weil er sich immer noch als Grieche wihnt (vgl. W 3, 299). Sein Hass rich-
tet sich sowohl auf andere, die griechische Sprache als auch auf ihn selbst: »Mein
Haf gehort mir.« (W 3, 313) Auch wenn sich die Frage nach einer Gemeinschafts-
sehnsucht Philoktets stellen liefRe (»Bleibt. Lafdt mich nicht zum zweitenmal den
Geiern«, W 3, 316), bezeichnet er eben jene Gemeinschaft schon zuvor als blutsau-

12 Heiner Mller: Brief an den Regisseur der bulgarischen Erstauffithrung von PHILOKTET. In:
ders.: W 8, S. 259-269, hier S. 261.

13 Helmuth Plessner: Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus. Berlin:
Suhrkamp 2016 S. 48.

14 Vgl. Francesco Fiorentino: »Mein Haf$ gehdrt mir«. In: Wolfgang Storch u. Klaudia Ruschkowski
(Hg.): Die Liicke im System. Philoktet. Heiner Miiller Werkbuch. Berlin: Theater der Zeit 2005,
S. 246-259, hier S. 248f. Nikolaus Miiller-Schéll halt hierzu fest, dass Miiller als eine Subversion
der von Schmitt begriindeten Freund/Feind-Dichotomien begriffen werden kénne, insofern
darin die Stabilisierung von Differenzen unterbunden werde. Vgl. Nikolaus Miiller-Schéll: Das
Theater des »konstruktiven Defaitismus«. Lektiiren zur Theorie eines Theaters der A-Identi-
tat bei Walter Benjamin, Bertolt Brecht und Heiner Mdiller. Frankfurt a. M.: Stroemfeld/Nexus
2002,S. 495.

15 Vgl. Genia Schulz: Heiner Miiller. Stuttgart: Metzler1980, S. 77.

14.02.2026, 16:58:01.


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Dialog mit den Toten«

fende (vgl. W 3, 313) und macht sich eine Aufienposition zu eigen, sowie auch die
Insel sich seiner in gewisser Hinsicht ermichtigt hat. Philoktet bekriftigt gegen-
iiber Neoptolemos seine unauflésliche Verbindung mit Lemnos:

Die Insel kennend kennst du mich wohl auch.

Mit einem Atem nennt man unsre Namen

Und jeder Stein hat Atem auszuschrein die

Ganz ihr Beherrscher bin ich und ihr Knecht

An sie gekettet mit der unzerreifibarn

Kette der Salzflut, die uns blau umringt

Mich, Philoktet, und Lemnos, meine Insel. (W 3, 301)

Diese Verbindung jedoch wird aufgeldst. Die Schiffe in Miillers Stiick pfliigen das
Meer und sind — anders als bei Foucault, fiir den Schiffe ein »Reservoir fiir Fan-
tasie«! bieten — damit nicht nur »Erfinder meines [Philoktets, M. W.] Auslands«
(W 3, 306). Wie sie auch imperiale und koloniale Qualititen mit sich bringen, kann
Philoktets Forderung — »Laf3t mich, der sich nicht brauchen ldf3t von euch mehr«
(W 3, 317) — nicht erfiillt werden. Odysseus’ tragische Grenziiberschreitung” - im
Sinne einer Invasion oder einer Verfiigbarmachung — erfolgt als eine Verwertung
von Philoktets Tod. Die »Riickfithrung des A[-]sozialen in die Gemeinschaft«'®
setzt seinen Bemithungen, einer Brauch- und Dienstbarkeit fiir die Griechen zu
entgehen, ein jihes Ende. Philoktet und sein in der Sprache gedufRerter Hass, sein
auf der Insel unerhorter und gewissermaflen schweigsamer Widerstand bleibt
reibungslos und die Aufhebung des Konflikts erfolgt zugunsten des »Totalitit be-
anspruchende[n] Muster[s] einer grofRen Erzihlung«.” Das Scheitern der Position
Philoktets, als jemand belassen zu werden, der keinerlei Dienstbarkeit mehr
aufweist — als Toter, der keine Arbeit mehr verrichtet und also im Scheitern ver-
harrt -, ist im Hergang des Stiicks als Scheitern ausgewiesen.

Schon im Prolog zum Stiick tritt der Philoktet-Darsteller in einer Clownsmas-
ke auf und kiindigt an, dass es im Folgenden fiir das Leben nichts zu lernen gebe.
Dem Publikum wird mit dem Auffliegen der Tiren die Moglichkeit gegeben, den
Saal zuverlassen (»Wer passen will, der kann sich jetzt entfernen« (W 3, 291)), bevor

16 Foucault: Die Heterotopien, S. 21.

17 Millersprichtvom»Grenzfall Odysseus«, der keineswegs blof als Schurke angesehen werden
kann, sondern eine tragische Dimension der Grenziiberschreitung zum Ausdruck bringt. Vgl.
Heiner Miiller: Krieg ohne Schlacht. Leben in zwei Diktaturen. Eine Autobiographie. In: ders.:
W9, S.7-291, hier S.148.

18 Fiorentino: »Mein Hafd gehort mir«, S. 246.

19 Nikolaus Miiller-Schéll: Tragik, Komik, Groteske. In: Hans-Thies Lehmann/Patrick Primavesi
(Hg.): Heiner Miiller Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler 2003,
S. 82-88, hierS. 83.

14.02.2026, 16:58:01.

275


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Marten Weise

sie sich schliefien und - so lisst sich die Regieanweisung im Text verstehen — die
Zuschauer*innen im Inneren des Theaters eingeschlossen sind. Das Spiel fiihre,
so heif’t es, »in die Vergangenheit / Als noch der Mensch des Menschen Todfeind
war / Das Schlachten gewdhnlich, das Leben eine Gefahr« (W 3, 291). Der Clown
demaskiert sich und offenbart, dass sein Kopf ein Totenkopf ist. Wenn diese dem
Stiick vorausgehende Hervorhebung einer »Szene des Innen«,* die sich als das
territoriale Innen der Gemeinschaft fassen lisst, und dessen Krifte Odysseus in
Gang setzt — »der Macher und der Liquidator der Tragbdie« (W 8, 261), wie Miiller
schreibt —, gerit mit der Kiistenszenerie in Philoktet ein Landschaftsbereich und
damit das Verhiltnis zu einem sich diesem Innen widersetzenden, unbestimmten
Milieu ins Blickfeld. Dieses kann als heterotopes Auflen der Gemeinschaft und
des Dialogs beschrieben werden: ein Sprechen von einem anderen Ort oder ein
anderes Sprechen. Die Insel, Philoktet und sein Hass verweisen auf ein Unvermit-
telbares und Unmittelbares — ein Immediates —, das abseits eines kartographier-
ten Innen Griechenlands und im unbestimmten Milieu der Kiistenlandschaft von
Lemnos auf die Bithne tritt. Wie aber wird es von der Bithne des Dramas — der
vermeintlichen Szene des Innen - aus gedacht?

Weil das Stiick ein Scheitern des Scheiterns ausstellt, wirft es ein spezielles Licht
auf die Auslegung der Tragédie als Uberwindung der Negativitit des Todes — einer
Wiedereingemeindung des Aufien, wie mit Blick auf Philoktet formuliert werden
konnte —, die durch Alexandre Kojéves Interpretation der Phinomenologie des Geis-
tes Hegels prominent gemacht wurde. Insbesondere die sich daran anschlieRende
kritische Auseinandersetzung mit Hegel seitens Georges Batailles ist im Hinblick

20 Eine ausfiihrlichere Auseinandersetzung mit der»Szene des Innen«lege ich in meiner Disser-
tationsschriftvor. Die in Odysseus’ Vorgehen angestrebte Unmittelbarkeit des gemeinsamen
Lebens und Gegenwart der Gemeinschaft steht nicht nur mit der Clatte in Verbindung, wel-
che Miiller in einem Interview mit Alexander Kluge beschreibt, auf den Vorgang der Ausle-
gung der griechischen Tragddien im 18. Jh. bezieht und als »Wegliigen der Barbarei« bezeich-
net (vgl. Heiner Miiller/Alexander Kluge: »Ich schulde der Welt einen Toten«. In: ders.: W 12,
S. 492-502, hier S. 496), sondern auch mit der in Fatzer + Keuner beschriebenen »Vereinigung«
im dsthetischen Schein« und den damit einhergehenden dramentheoretischen Implikatio-
nen. Speziell anhand eines Bezugs auf eine mythische Vergangenheit, in der alles bereits so
war, wie es nun auch bleiben soll, zeigt Miillers Odysseus nicht mehr die Unentrinnbarkeit aus
dem Walten der gottlichen Vorsehung an, sondern das dem Einzelnen Gbergeordnete Vor-
haben auf, das »Bedingung der Moglichkeit des Lebens des einzelnen [ist]. Dies ist die Wahr-
heit, in deren Namen er handelt.« (Vgl. Fiorentino: »Mein Hafd gehort mir, S. 252) Er handelt
vor dem Hintergrund der Wahrheit einer Sprachgemeinschaft und eines Mythos sowie ihren
Mechanismen des Ein- und des Ausschlusses.

14.02.2026, 16:58:01.


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Dialog mit den Toten« 2717

auf Miiller diskutiert worden,* wobei die »negativité sans emploi«,?? welche Bataille
mit Hegel gegen diesen ins Feld fihrt, als Ausgangspunkt einer Geschichtsphilo-
sophie Miillers verstanden werden kann, welche die »Ausgrenzung des lebensun-
tiichtigen Lebens«? verhandelt. Weil Miiller sich jedoch dem Scheitern einer An-
erkennung dieses scheiternden Lebens widmet, verfillt er nicht der rernsthaftenc
Auseinandersetzung mit der Negativitit, der schon Hegel auf den Leim gegangen
war. Wie Jacques Derrida in seiner Beschiftigung mit Bataille hervorgehoben hat,
lag der Fehler Hegels darin, sich vorschnell fiir den Ernst und die Sinnhaftigkeit
der Negativitit entschieden und sie damit in einen Verwertungszyklus zuriickge-
fithrt zu haben. Im Gegensatz zur »beschrinkten Okonomie« spiele der »riickhalt-
lose Hegelianismus« einer »allgemeinen Okonomie« vor allem in der Beschreibung
der Komddie eine Rolle, aus der Derrida Batailles Gelichter ableitet.?* Das Gelichter,
in das Bataille Derrida zufolge angesichts der Hegel'schen Komodie des Todes ver-
fallt - die abstrakte Negation wurde durch ein Schauspiel, ein Possenspiel, eine List
(»subterfuge«) des Todes ersetzt; der Tod und das Opfer mit einer Inszenierung des
Opfertodes vertauscht® —, markiert einen Ausbruch aus der Hegel'schen Szene des
Innen - dem Diskurs der Aufhebung — und verweist auf ein sich Entziehendes, das
fiir einen Augenblick nicht einmal mehr negativ genannt werden kann.*

Dem Gelichter Batailles, das der Eingemeindung des Negativen zu widerste-
hen scheint, korrespondiert in Philoktet — auch wenn hier von Gelichter hochstens
mit einer zynischen Note die Rede sein kann - die Ausstellung des Scheiterns
des Scheiterns. Eine anerkennende Beriicksichtigung des Protagonisten und sei-
ner Aufenseiterrolle wire fir Miiller nicht mehr als blof3e »Indianerromantik«
(W 8, 268). Philoktet beschreibt den Einschnitt von Neoptolemos (und Odysseus’)
in seine heterotope Existenz als Aufhebung seines andauernden Todes: »Grad gut
genug mein Sterben zu verlingern / Bis du mich aufhobst aus vieljadhrigem Tod /
Ins Leben, das den Tod nicht kennt vorm Ende.« (W 3, 307) Die Aufhebung besteht
in einer Riickfithrung des Ausgestofenen und Gescheiterten in das gemeinschaft-

21 Vgl. etwa Hans-Thies Lehmann: Raum-Zeit. Das Entgleiten der Geschichte in der Dramatik
Heiner Miillers und im franzésischen Poststrukturalismus. In: Text+Kritik 73 (1982), S. 71-81.
Vgl. Miiller-Schéll: Tragik, Komik, Groteske. Vgl. Olaf Schmitt: Verausgabung, Opfer, Tod. In:
Lehmann/Primavesi (Hg.): Heiner Miller Handbuch, S. 62-69.

22 Bataille, Georges: (Lettre a X., chargé d’un cours sur Hegel..). In: ders.: Euvres complétes V. La
Somme Athéologique 1. Paris: Gallimard 1973, S. 369-37, hier S. 369f.

23 Miller/Raddatz: Nekrophilie ist die Liebe zur Zukunft, S. 606.

24 Vgl.Jacques Derrida: Von der beschrinkten zur allgemeinen Okonomie. Ein riickhaltloser He-
gelianismus. In: ders.: Die Schrift und die Differenz. Ubers. v. Rodolphe Gasché/Ulrich Kop-
pen. Frankfurta. M.: Suhrkamp 2016, S. 380-421.

25 Vgl. Georges Bataille: Hegel, la mort et le sacrifice. In: ders.: CEuvres complétes XII. Articles |
1950-1961, Paris: Gallimard 1988, S. 326-345, hier S. 342.

26 Vgl. Derrida: Von der beschrankten zur allgemeinen Okonomie, S. 392f.

14.02.2026, 16:58:01.


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Marten Weise

liche Kriegsleben der Griechen. Die Negativitit und die Schreie des zum Auslin-
der gemachten Philoktet wurden von Odysseus in eine fir diese Gemeinschaft
niitzliche Sprache iibertragen und somit fiir das Weiterleben dieser Gemeinschaft
in Dienst genommen. Deswegen hilt Miiller in seiner aus Gesprachen entstande-
nen Autobiographie Krieg ohne Schlacht (1992) fest: »Philoktet ist eine Ubersetzung
des Sophokles ins Romische, eine staatlichere Version. Die Maschine schneidet
tiefer ins Lebendige und hat auch die Toten noch im Griff.« (W 9, 251)” Die Pro-
blematik des Produzierens im Sinne des dialektischen Materialismus, so lieRe es
sich mit der auf den poetologischen Text Fatzer + Keuner bezogenen Formulierung
Nikolaus Miiller-Schélls festhalten, wird in Augenschein genommen, die Geset-
ze der Bewegungen historischer Dialektik nachvollzogen.?® Jedoch bleibt Miiller
nicht beim Nachvollzug stehen. Weil die von ihm hervorgehobene tragische Di-
mension der Odysseus-Figur,” welche mit der hier gewahlten Formulierung eines
Scheiterns des Scheiterns verkniipft werden muss, in der Uberwindung der Ne-
gativitit des Todes besteht, reilt der Dialog ab. Dieser kann im Umkehrschluss
nur wirklich einer sein, wenn er sich der Negativitit stellt, so scheint Miiller mit
der Formulierung eines Dialogs mit den Toten zu suggerieren. Das Stiick lenkt
den Blick auf ein die Szene des Innen suspendierendes sowie auch gleichermafRen
bedingendes Auflen im Entzug, welches — wiirde es gegen seine Aufhebung ernst
genommen — durch eine Beschreibung bereits wieder eingemeindet wire.

Sprachabseitigkeit in der Sprache

Mit der im Stiick aufgeworfenen, sich entziehenden Negativitit wird etwas be-
rithrt, das Jean-Luc Nancy in einem gleichnamigen Aufsatz als sTheatereignis«< be-
schrieben hat. Wihrend der religiose Kult als Anrufung an géttliche Instanzen
gerichtet ist, die sich als Prisenzen beschreiben lassen, weil sie als verfiigbar gel-
ten, begreift Nancy das Theater im Anschluss an eine Formulierung Brechts als
vom Kult aus-gehend, diesen verlassend und als Abschied von einer sich entzie-
henden Prisenz des Géttlichen.’® Das Theater begreift er darum als »In-Gegen-

27 Vgl.: Fiorentino: »Mein Hafd gehdrt mir, S. 255. Vgl. Wolfgang Storch: Die Riickkehr der Tra-
godie. Zwei Briefe an Sérgio de Carvalho. In: Storch/Ruschkowski (Hg.): Die Liicke im System,
S. 9-25, hier S. 12. Vgl. auch hinsichtlich des »Griffs« und einer Besetzung der toten Miiller/
Kluge: »Ich schulde der Welt einen Totenc, S. 501. Vgl. dazu weiterhin Schmitt: Verausgabung,
Opfer, Tod, S. 66.

28 Vgl. Miiller-Scholl: Das Theater des »konstruktiven Defaitismusc, S. 411 u. 420f.

29 Vgl. Miiller: Krieg ohne Schlacht, S. 148.

30 Jean-Luc Nancy: Theatereignis. Ubers. v. Ulrike Oudée Diinkelsbiihler. In: Nikolaus Miiller-
Scholl (Hg.): Ereignis. Eine fundamentale Kategorie der Zeiterfahrung. Anspruch und Apo-
rien. Bielefeld: transcript 2003, S. 323-330, hier S. 323f.

14.02.2026, 16:58:01.


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Dialog mit den Toten«

wart-Setzen [...] dessen, was sich an der Stelle befindet, wo die Gétter gegangen
sind.« Weil der Mensch im Theater nicht mehr den Géttern vorstellig werde, stehe
er sich in seiner durch einen Entzug gekennzeichneten Anwesenheit gegeniiber:
Die sterbliche Gegenwart des Menschen, mit der Nancy den Aspekt der Negativi-
tit des Todes aufgreift, komme im Theater als »Wort« und als »Wortkdrper« zum
Ausdruck.” Im Gegensatz zu der Rede, die in der Hegelauslegung Kojéves eine
Totalitit offenbart, habe sich das gesprochene Wort an die Stelle der Kontinui-
tdt gesetzt und sei als geteiltes Wort zu verstehen. Die Anrede richtet sich nicht
mehr an die unsterblichen Gétter, sondern ist als Anrede an den anderen immer
auch die Verhandlung einer durch die Sprache vermittelten Gemeinschaft der
sterblichen Menschen. Das Wort, wie es im Theater als Auseinandersetzung mit
einer von Géttern verlassenen Welt auftritt, verhandelt somit »die Nihe des abso-
lut Entferntenc, »den Zugang zum Unzuginglichen, der ohne Zugang bleibt« und
macht damit einen Sinn®? fir den Entzug denkbar, die von einem Unvermittel-
baren eingenommen wird, das sich der Darstellung entzieht.

Insofern sich der Dialog an einem Schwellen- und Kiistenbereich und im
Angesicht eines Arbeits- und Definitionslosen abspielt, muss er ausgehend von
einem sich entziehenden Auflen und dem Zugriff widersetzenden Nicht-Ver-
mittelbaren begriffen werden. Wenn das sich entziehende Aufien nicht als solches
ernstgenommen werden kann, wie in Anschluss an Derrida und Bataille formu-
liert werden muss, kann eine Verhandlung der »negativité sans emploi« nur in-

31 Vgl. Nancy: Theatereignis, S. 326.

32 Nancy: Theatereignis, S. 329. Nancy hat einen anderen Gebrauch des Begriffes als Derrida,
wie er im Auftaktkapitel von singuldr plural sein deutlich macht. Im Gegensatz zur sinnkriti-
schen Perspektive Derridas, wie sie etwa in dem Batailleaufsatz und seiner Bezogenheit auf
Bedeutung (sens = signifiance) deutlich wird, schreibt Nancy im Bewusstsein einer Zeit nach
»dem Sinng, insofern als in der Moderne vielmehr ein Sinnverlust, ein Mangel und somiteinen
Bedarf an Sinn bestehe — gerade deshalb aber ein neues Verhiltnis zu ihm herausgebildet
werden miisse, weil die Menschen selbst der Sinn seien. Nicht nur macht Nancy damit auch
eine sinnliche Komponente auf, die er etwa in Corpus weiter ausfiithrt (vgl. Jean-Luc Nancy:
Corpus. Paris: Métailié 1992), und verweist auf die Frage der Empfanglichkeit gegeniiber dem
Sinn, welche von der Philosophie in ihrer Tendenz zur Verdrangung des Sinnlichen ausge-
schlossen und vergessen wurde, wie mit dem Begriff der »passiblité du sens« (vgl. Jean-Luc
Nancy: Loubli de la philosophie. Paris: Ed. Galilée 1986, 5. 106) deutlich wird. Ausgehend von
der negativen Bestandsaufnahme in singuldr plural sein, dass von einer verlorenen Priasenz des
Sinns gesprochen werden kénnte, steht anstelle eines Sinns als Fiille oder Erfiillung, wie es
bei einer Bedeutung der Fall wire, Sinnbezogenheit als relationale Aussage hinsichtlich eines
Mit-ein-ander-seins des Menschen mit sich selbst im Zentrum des Nachdenkens Nancys. Das
in Anschluss an Martin Heidegger ausgefiihrte Mit-Sein kommt nicht ohne Verweis auf die
»Kommunikation« aus, weil die Sinnbezogenheit nur dann einen Sinn habe »wenn und inso-
fern sie kommuniziert wird — und sei es nur von smir< zu >mir selbst«« Vgl. Jean-Luc Nancy:
Singuldr plural sein. Ubers. v. Ulrich Miiller-Schéll. Berlin: Diaphanes 2004, S. 19.

14.02.2026, 16:58:01.

279


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Marten Weise

nerhalb des Spielraums erfolgen, den die Sprache und das Wort in Bezug auf das
Unvermittelbare bietet. Wie im Folgenden gezeigt werden soll, plidiert Miillers
Philoktet fiir einen Spalt zwischen der Sprache und ihr selbst, der sich zunichst als
der Zwischenraum der Sprache und ihrer instrumentell-kommunikativen Form
fassen lisst. Aus der darauf bezogenen Aufierlichkeit resultiert die Forderung,
den Dialog auf das hin zu tiberdenken, was ihn im Sinne eines heterotopen Ent-
zugs zuallererst méglich macht.

Philoktets unerhérter und ungehorter, streng genommen sogar unhdrbarer
Ausdruck, entspricht nicht der Gemeinschaft der Griechen. Durch seine Verban-
nung ist Philoktet fiir sprachabseitig erklirt worden, weniger Redender, sondern
vielmehr Sonderfall, barbaros — Stammler. Ausgehend von einem gemeinschafts-
und ortlosen Selbstverhiltnis, das aus dem Ausschluss von der griechischen Sprach-
gemeinschaft resultiert, ist ihm die griechische Sprache zuwider und zur Liige ge-
worden. Dennoch spricht er vom »Laut, der ihm lieb war, der Sprache lang entbehrt«
(W 3, 300), als er Neoptolemos als »Lebendes auf seinem toten Strand« (W 3, 299)
entdeckt. Nach jahrelanger Isolation ist fiir Philoktet nicht Neuigkeit oder Informa-
tion von Wert, sondern, dass iiberhaupt gesprochen wird. Darin besteht Jean-Pierre
Morel zufolge eine Form der Verschiebung der wahrnehmbaren Welt Philoktets.”
Es ist die Lust auf eine andere Stimme, die ihn dariiber hinwegsehen lisst, dass
Neoptolemos das verhasste Griechisch spricht. An dieser Lust Philoktets auf und
an einer anderen Stimme, der ganz gleich bleibt, was gesprochen wird - sie ist mit
der nichsten Auflerung Neoptolemos’ schon wieder voriiber — lisst sich etwas ab-
lesen, was Helga Finter fiir die >monotone« Vortrags- und Leseweise Heiner Miillers
konstatiert hat. Die Erfahrung einer nicht durch eine bestimmte Betonung vorge-
gebenen und damit potentiell jeweils singuliren Sinnkonstitution ist im Stiick mit
dem Horen einer anderen Stimme in ihrer Phinomenalitit gekreuzt.** Philoktet be-
wegt sich zwischen einer Sprache des Hasses, die sich einerseits in den gegen seine
Ubeltiter gerichteten Reden duflert, und einem Hass auf die Sprache andererseits,
mit dem jedoch eine unbiandige Zuneigung zu dem der Sprache zugrundeliegenden
lautlichen Material einherzugehen scheint, auch wenn es zur Liige verwendet wird:

Mein Ohr hat Lust auf eine andre Stimme.

So lebe, weil du eine Stimme hast.

Red, Grieche. Red von mir das schlimmste, red

Von meinen Feinden Gutes. Was du willst.

Liig, Grieche. Allzu lang hortich nicht liigen. (W 3,300)

33 Vgl.Jean-Pierre Morel: Grenzfall Odysseus. In: Storch/Ruschkowski (Hg.): Die Liicke im System,
S.292-302, hierS. 297.

34 Vgl. Helga Finter: Mit den Ohren sprechen. In: Heiner Goebbels/Nikolaus Miiller-Schéll (Hg.):
Heiner Miiller sprechen. Berlin: Theater der Zeit 2009, S. 62-72, hier S. 64.

14.02.2026, 16:58:01.


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Dialog mit den Toten«

Die lautlich-stimmhafte Materialitit als die sich unterhalb der Sinnoberfliche
regende Schwingung ist der Sprache, als ein ihr anderes, gleichurspriinglich und
bleibt von ihr uneinholbar, so Finter weiter. Damit duflere sich durch die Stim-
me eine Alteritit,® die weder zu erwarten, noch im Nachhinein wieder ohne Ge-
walt ganz eingegliedert werden kénne. Aufgrund einer sich zwischen Bedeutung
und Laut vermittelnden Differenz, wird die Stimme des anderen als eine sich
dem vollkommenen Zugriff verwehrende — im Entzug befindliche — erkennbar.
Die bloRRe Lautlichkeit ist als Teil der Sprache ausgewiesen, deren Aufierlichkeit
gegeniiber der bedeutungstragenden Rede von dieser jedoch nie ganz ausgeldscht
werden kann. Das gilt insbesondere auch fiir das Gebriill, das Philoktet die Ver-
bannung nach Lemnos einhandelt und schon zu Beginn als Teil der Rede begrif-
fen wird, wie mit dem Verweis auf die Verletzung der Schweigepflicht hervor-
gehoben wird. Auch Philoktet bezeichnet die Schreie, welche der Schmerz ihm
abringt, als zur »lang entbehrten Sprache« zugehorig: »Lang hort ich die [Sprache,
M. W.] aus meinem Mund allein / Wenn Schmerz mir aus den Zihnen grub der
Schrei.« (W 3, 300) Philoktets Geschrei als Teil der Sprache zu begreifen, lisst sich
anhand des von Nancy formulierten »Theatereignis« beschreiben, weil eine nicht
bedeutungstragende Rede den Sinn einer Mit-Teilung austrigt, welche den Ent-
zug einer Prisenz >iiber-prisentiert«. Wenn das Gebriill das Denken einer Krea-
turlichkeit verhandelt, dann nicht, weil es eine Prasenz des Menschlichen prisen-
tiert, sondern vielmehr, weil der Schmerz und das Gebriill die Sterblichkeit und
eine sich entziehende Gegenwirtigkeit, d. h. das Ende des Menschlichen prisen-
tieren: »ein Ab-Sein, das heifdt ein Ausgehend-von-Sein, ein Sein im Abgang.«*¢
Insofern Sein nicht ohne das sich entziehende Sein gedacht werden kann, jenes
ersterem aber keinen Sinn aufler des Sinnes eines Entzugs verleihen kann, bleiben
die Schmerzensschreie Philoktets als immanenter Zwiespalt ein Heterotopos in
Odysseus’ »Imagination des Mythos«.*’

»Auf Lemnos ist die Schule« (W 3, 323), heifst es in Philoktets hasserfiillter
Rede. Was in der Schule gelernt wird, hat mit der »Stimme [...], lauter als Bran-
dung« (W 3, 317) zu tun, die Odysseus verfolgt und heimsucht. Die Stimme wird
als blofRer Laut, der schon die Opfergaben unterbrochen hatte, und als Wider-
stand gegen die Rede verstanden, in der Odysseus’ Eroberung des widerstindigen
Philoktets vollzogen wird. Die Stimme — Philoktets anderes Sprechen — geht nicht
restlos aufin einer Dienstbarkeit fiir die Sprache und fiir die Sprache des Mythos
der Gemeinschaft. Rainer Nagele hat in diesem Kontext die Zunge treffend als

35 Vgl. Finter: Mitden Ohren sprechen, S. 66 u. 70.
36 Nancy: Theatereignis, S.328.
37 Vgl. Storch: Die Riickkehr der Tragddie. Zwei Briefe an Sérgio de Carvalho, S. 9.

14.02.2026, 16:58:01.

281


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Marten Weise

Kriegsinstrument herausgestellt,’® die gegen ihre zweckorientierte Verwendung
revoltiert. Sie nimmt eine ihnliche Funktion ein, wie in Gilles Deleuzes und Félix
Guattaris Fassung einer >kleinen Literaturs, die sich durch einen intensiven Ge-
brauch der Sprache (langue) auszeichnet. Die lautproduzierende Zunge (langue)
impliziert eine Deterritorialisierung, weil sie ihrem blof signifikanten Gebrauch
entgegensteht.” Entgegen der Orts- und Sprachanweisungen von Odysseus regt
sich eine Materialitit*® gegen die gedufierte Rede und ihre Indienstnahme. Die
Stimme und das sprachlose Ténen machen der Bedeutung gegeniiber einen Uber-
schuss geltend. »[A]topisch zwischen Korper und Sprache«* verweisen sie auf je-
nes >unbestimmte Milieus, das mit Hilfe der »negativité sans emploi« auf Lemnos
umrissen wurde. Philoktets Schreien und seine Stimme stehen als ein anderes
Sprechen von einem anderen Ort her zwischen dem blofen Kérper-Laut und der
ihm feindlich gewordenen griechischen Sprache, die ihn wieder einzugliedern
sucht.

Auf die Wiederholung des Mythos um die vorangegangenen Geschehnisse sei-
tens Odysseus, die Philoktet einen Platz zuweisen soll, bringt dieser selbst eine
weitere entscheidende Form des Zugangs zum Zwiespalt der Sprache innerhalb
der Rede ein: »Hor wie das Schweigen deine Rede bricht.« (W 3, 321) Wihrend
mit dem Schweigen bereits verdeutlicht wurde, dass mehr zur Sprache gehért,
als nur eine Anwesenheit von Rede, wird nun eingefordert, dass das Schweigen
selbst noch als Teil der Rede erachtet werden muss. Interessanterweise hat Derri-
da das Schweigen in dem bereits zitierten Text als zentrales Moment fiir Batailles
Verstindnis der Kommunikation herausgearbeitet: Die artikulierte Sprache ver-
mag nichts anderes, als die Bedeutung zum Ausdruck zu bringen und gegen alle
Widerstinde durchzusetzen.® Odysseus tragische Tendenz besteht, dieser Uber-

38 Politik, Sprache und Krieg sind keine einfach voneinander zu trennenden Sphéaren, weil Pfeil
(glossa) und Zunge (glochis) einen gemeinsamen etymologischen Horizont aufweisen. Die
Liige ist kein besonderer Modus der Sprache, dessen sich Odysseus als moralisch zweifelhaf-
tes Individuum bedient, sondern aufgrund einer Gewalt der Sprache immer schon am Werk.
Vgl. Rainer Nagele: Wahrheit und Liige im auflermoralischen Sinn. In: Storch/Ruschkowski
(Hg.): Die Liicke im System, S. 268-280, hierS. 271.

39 Vgl. Gilles Deleuze/Félix Guattari: Kafka. Fir eine kleine Literatur. Ubers. v. Burkhart Kroeber.
Frankfurta. M.: Suhrkamp 1976, S. 28f.

40 Inihrer Rehabilitierung des Lehrstiicks weisen Lehmann und Helmut Lethen darauf hin, dass
gerade materialistisches Denken den Zusammenhang (oder Widerspruch) von Geist und Kér-
perlichkeit nicht aus den Augen verlieren diirfe. Vgl. Hans-Thies Lehmann/Helmut Lethen:
Ein Vorschlag zur Giite. [Zur doppelten Polaritat des Lehrstiicks]. In: Reiner Steinweg (Hg.):
Auf Anregung Bertolt Brechts: Lehrstiicke mit Schiilern, Arbeitern, Theaterleuten. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp 1978, S. 302-318, hier S. 313.

41 Vgl. Finter: Mitden Ohren sprechen, S. 66.

42 Vgl. Derrida: Von der beschrankten zur allgemeinen Okonomie, S. 398.

14.02.2026, 16:58:01.


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Dialog mit den Toten«

legung folgend, in der EinschlieBung in eine geschlossene Ordnung des bedeu-
tungserzeugenden Diskurses. Sein herrschaftliches Verhiltnis zum Sinn wire
mit Derrida noch als knechtisch zu verstehen, weil es sich der gefihrlichen Aus-
setzung und Unterbrechung entzieht, die der mit einer »negativité sans emploi«
eingegangene Sinnverlust gegen den Diskurs aufweist. Eine Souverdnitit bringt
die sprachliche Vernunft dieser Argumentation zufolge nur dann zum Ausdruck,
wenn sich ihr die Grenze jener Vernunftherrschaft vermittelt und das Sprechen
an einer Grenze der Vermittelbarkeit und der Selbstaufgabe des Sprechens statt-
findet; wenn Raum fiir etwas anderes bleibt, als das Sprechen an- und wieder-
erkennen kann.® Die Unterbrechung der Rede, die als Nullpunkt des Dialogs
gelten muss, erfolgt kraft einer Abwendung der Sprache von der Sprache in der
Sprache: einer Sprachabseitigkeit der Sprache selbst.

Die Unterbrechung der Rede durch das Schweigen erfolgt in Philoktet vom
Nicht-Ort Lemnos her und insofern die Insel ein Aufien markiert, suchen Odys-
seus und Neoptolemos den Ort einer Sprachabseitigkeit auf. Diese ldsst sich nicht
nur als das andere Sprechen der Stimme, sondern auch als eine der Sprache in-
hirente Gegenlaufigkeit verstehen, welche sich ihrerseits der Benennung und der
Benennbarkeit entzieht: Das Schweigen des Toten Philoktet ist in dieser Folge
nicht mehr nur ein anderes Sprechen, sondern ein Anders-als-Sprechen. Die For-
men der Sprachabseitigkeit, welche eine Abwendung der Sprache in der Sprache
vollziehen, liegen im Sinne eines Dialogs mit den Toten der Moglichkeit einer
Hinwendung zu einem anderen zugrunde, der im unbestimmten Milieu belas-
sen wird und »sich nicht mehr brauchen la3t von euch« (W 3, 317). Das Schweigen
in Miillers Arbeit, so hat es Miiller-Schéll formuliert, verweist mit Blick auf den
Engel in Der Auftrag (1979), der seine Rede als Schweigen und seinen Gesang als
Schrei bezeichnet, auf einen »Zwiespalt in jeder rein rationalen Rede [...], was sie
unterbricht und die Ankunft eines immer noch ausstehenden anderen ankiindigt,
ohne es vorwegzunehmen. Er [der Engel, M. W.] verkérpert, was vor den Wor-
ten Wort ist, den schweigenden Trager der Rede.«** Eine personale Verkdrperung
wird in Philoktet dahingegen umgangen: Sein Hinweis auf das Schweigen, das die
Rede bricht — die minimalste und zugleich duferste Form eines Hasses auf die
Sprache —, vergegenwartigt im Sinne Nancys, dass es noch etwas anderes gibt als
Odysseus’ Rede, die durch eine Uberwindung der Negativitit des Todes gekenn-
zeichnet ist. Der andere tritt, weil er dann in seiner Andersartigkeit erkannt und
damit ernst genommen und bereits eingemeindet worden wire, nicht als solcher
auf. Die Sprache nihert sich ihm vielmehr mittels einer der Sprache eigenen Ab-

43 Vgl. Derrida: Von der beschrankten zur allgemeinen Okonomie, S. 398.

44 Nikolaus Miiller-Schéll: »... die Wolkensstill / Sprachlos die Winde«. Heiner Miillers Schweigen. In:
Patrick Primavesi/Olaf A. Schmitt (Hg.): AufBriiche. Theaterarbeit zwischen Text und Situation.
Hans-Thies Lehmann zum 60. Geburtstag. Berlin: Theater der Zeit 2004, S. 247-256, hier S. 249.

14.02.2026, 16:58:01.

283


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Marten Weise

seitigkeit, die sie selbst unmoglich eingemeinden und in eine Rede tibertragen
kann: als stummer Laut, als Gebriill und als Schweigen, das die Rede bricht.

Wenn Philoktet den einschlieffenden Ausschluss des Unvermittelbaren und
Unmittelbaren der Stimme und des Schweigens dokumentiert, erhilt sich im
ausgestellten Scheitern des Scheiterns der Anspruch, dass das Drama im Sinne
der Totenbeschworung und der Dialog, insofern er als einer verstanden ist, der
mit den Toten stattfinden muss, konsequent nur von der Seite her zu verstehen
sind, was sie nicht (schon) sind. Der bedeutungslose Sinn des blofden Lauts und
des Schweigens, der nicht restlos in eine Reprisentation von Bedeutung umge-
wandelt und also eingemeindet werden kann - seine Unbestimmtheit und Un-
bestimmbarkeit — wird als eine sich der Sprache entziehende Bedingung von Sinn
erachtet: »Wenn die Diskotheken verlassen und die Akademien verédet sind, wird
das Schweigen des Theaters wieder gehort werden, das der Grund seiner Spra-
che ist.« (W 8, 269) Dass es einen Sinn ohne einen solchen Entzug gegeniiber der
Versinnlichung nicht geben kann, ist mit Heiner Miiller dem Dialog zugrunde zu
legen. Der Dialog als »Dialog mit den Toten< und das Sprechen von einem anderen
Ort her weisen die vermeintliche Glitte und Einheit der dramatisch-dialogischen
Form als produktive Unméglichkeit aus.*

Negative Dialogik

Der Dialog mit den Toten muss — und das ist die Arbeit an der Zukunft und der
Fluchtpunkt des Miiller'schen Denkens — ausgehend vom Verhiltnis zu einem
Auflen und zum Nicht-Vermittelbaren, als Aufweis der Unmoglichkeit einer vol-
ligen »Vereinigung« im dsthetischen Schein«, gefasst werden. Weil dem Auflen
schon im Prolog die Verfertigung einer Szene des Innen entgegensteht, macht das
Stiick deutlich, dass kein Innen — und dementsprechend auch nicht der Dialog —
ohne die Heimsuchung durch ein Aufien gedacht werden kann. Ohne dieses der
Sprache selbst anhaftende Verhiltnis mit der Sprachabseitigkeit, ein Sprechen
des anderen, ein anderes Sprechen und auch noch anders als Sprechen sein zu
konnen, das sich selbst weder mythologisieren, vergemeinschaften oder zu einem
Prinzip von Geschichte erheben lisst — das ergibt sich aus den Uberlegungen zum
Dialog mit den Toten —, kann es keinen Dialog geben. Der Dialog als Dialog mit
den Toten zeichnet sich als die Verbindung mit dem ab, was ihm duf3erlich bleibt,
was sich der Vergegenwirtigung entzieht und ihn somit unterlauft.

Wihrend Miiller mit dem Verschwinden des toten Philoktet eine kritische
Aufmerksamkeit auf eine alles verschlingende Tendenz zur Vereinnahmung der

45 Im bereits zitierten Gesprach mit Kluge spricht Miiller davon, dass die Glatte keine wirkliche
sei und »Pulsschldge unter dieser glatten Oberflache«zittern (W12, 497).

14.02.2026, 16:58:01.


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Dialog mit den Toten«

westlichen Tradition lenkt, die der Europaer Odysseus vollzieht, zielt das von ihm
formulierte, negativ-dialogische Prinzip entgegen einer Vergegenwirtigung des
anderen auf einen Gang durch die Sprache, auf die Hervorhebung ihrer Bruchstel-
len und einem daraus gefolgerten Interesse an der Differenz an und in der Spra-
che. Philoktet verdeutlicht, dass eine Sprachabseitigkeit innerhalb der Sprache als
Unterbrechung zwischen Rede und Gegenrede in der Dialogsprache des Dramas
und als innersprachlicher Dialog der Sprache mit sich selbst als Verhandlungs-
punkt dessen angesehen werden kann, das sich in ihr nicht mehr vermitteln lasst.
In Bezug auf das Schreiben hat Miiller diese Hoffnung, die vielleicht nicht mehr
eine fiir den Menschen, aber eine der Sprache ist, wie folgt zum Ausdruck ge-
bracht: »Texte miissen zu einer Realitit werden, die nicht einfach abbildet, son-
dern die Sehnsucht oder Ahnung eines anderen nahe bringt.«** Wenn die Liebe
zur Zukunft, die auch als Interesse an einer anderen Gegenwart gefasst werden
konnte, nur vor dem Hintergrund eines Beharrens auf der Differenz in der Ge-
schichte denkbar ist, ereignet sich bei Miiller der Dialog mit dem anderen der
Sprache: Weil sie sich vielmehr ihn aneigne, als umgekehrt, ist sie immer schon
Sprache der anderen, andere Sprache und womoglich auch schon etwas anderes
als Sprache.

Der Dialog mit den Toten formuliert eine Perspektive auf eine unvermittelba-
re Andersartigkeit, der er sich vis a vis der Sprache und ihrer Bezogenheit auf das
Unverfiugbare anverwandeln kann. Die Sprache bringt diese Bezogenheit auf das
Unverfiigbare mit der ihr eigenen Sprachabseitigkeit bereits mit sich. Dieser Dia-
log, der im Sinne der Differenz zwischen verfasster Sprache und bloflem Laut als
Dialog der Sprache mit sich selbst beginnt und dessen Nullpunkt im Schweigen
zu verorten wire — der minimalsten und zugleich dufersten Form des Sprach-
hasses -, lotet aus, was in der Sprache iiber ihr blof3 pragmatisches Funktionieren
hinausgeht. Der Verweis auf ein jedem Sprechen innewohnendes und zugleich
zuwiderlaufendes anderes Sprechen und Anders-als-Sprechen — die negative Dia-
logik - legt nahe: Dialog als eine Form des Sprachgemeinschaftshandelns, Spra-
che als vermittelte und vermittelnde ist dies nur aufgrund eines Bezugs zu einem
Aufien, zu einem Dialogpartner und vor allem -stérer, d. h. einem in dieser Spra-
che auf keine Weise mehr Vermittelbaren.

46 Heiner Miller: Stirb schneller, Europa. In: Heiner Miiller/Frank M. Raddatz (Hg.): Zur Lage der
Nation. Berlin: Rotbuch 1990, S. 25-42.; Heiner Miiller: Stirb schneller, Europa. In: ders.: W 11,
S.398-415, hier S. 411.

47 Vgl. Miiller-Scholl: Das Theater des»konstruktiven Defaitismus«, S. 418. Miiller-Schéll zitiert hier
Miiller und Robert Weimann: Gleichzeitigkeit und Représentation. Ein Gespréch. In: ders. (Hg)):
Postmoderne—globale Differenz. Frankfurta. M.: Suhrkamp 1991, S. 182-207, hier S. 196.

14.02.2026, 16:58:01.

285


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Marten Weise

Literatur

Bataille, Georges: (Lettre a X., chargé d’un cours sur Hegel..). In: ders.: (Euvres
complétes V. La Somme Athéologique 1. Paris: Gallimard 1973, S. 369-371.

Bataille, Georges: Hegel, la mort et le sacrifice. In: ders.: GEuvres complétes XII. Ar-
ticles I. 1950-1961. Paris: Gallimard 1988, S. 326-345.

Deleuze, Gilles/Félix Guattari: Kafka. Fiir eine kleine Literatur. Ubers. v. Burkhart
Kroeber. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1976.

Derrida, Jacques: Von der beschrinkten zur allgemeinen Okonomie. Ein riickhalt-
loser Hegelianismus. In: ders.: Die Schrift und die Differenz. Frankfurta. M.:
Suhrkamp 2016, S. 380-421.

Finter, Helga: Mit den Ohren sprechen. In: Heiner Goebbels/Nikolaus Miiller-
Scholl (Hg.): Heiner Milller sprechen. Berlin: Theater der Zeit 2009, S. 62-72..

Fiorentino, Francesco: »Mein Hafd gehért mir«. In: Wolfgang Storch/Klaudia
Ruschkowski (Hg.): Die Liicke im System. Philoktet. Heiner Miiller Werkbuch.
Berlin: Theater der Zeit 2005, S. 246-259.

Foucault, Michel: Die Heterotopien. In: ders.: Die Heterotopien. Les hétérotopies.
Der utopische Korper. Le corps utopique. Zwei Radiovortrige. Zweisprachi-
ge Ausgabe. Ubers. v. Michael Bischoff. Mit einem Nachwort v. Daniel Defert.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 7-22..

Grimm, Jacob/Wilhelm Grimm: Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm
Grimm. Leipzig: Hirzel 1956. Nachdruck der Erstausgabe von 1956. Miinchen:
Deutscher Taschenbuchverlag 1999.

Lehmann, Hans-Thies: Zwischen Monolog und Chor. Zur Dramaturgie Heiner
Miillers. In: Ian Wallace/Dennis Tate/Gerd Labroisse (Hg.): Heiner Miiller:
Probleme und Perspektiven. Bath-Symposion 1998. Amsterdam: Rodopi 2000,
S. 11-26.

Lehmann, Hans-Thies/Helmut Lethen: Ein Vorschlag zur Giite. [Zur doppelten
Polaritit des Lehrstiicks]. In: Reiner Steinweg: Auf Anregung Bertolt Brechts:
Lehrstiicke mit Schiilern, Arbeitern, Theaterleuten. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1978, S. 302-318.

Morel, Jean-Pierre: Grenzfall Odysseus. In: Wolfgang Storch/Klaudia Ruschkow-
ski (Hg.): Die Liicke im System. Philoktet. Heiner Miiller Werkbuch. Berlin:
Theater der Zeit 2005, S. 292-302.

Milller, Heiner: Stirb schneller, Europa. In: Heiner Miiller/Frank M. Raddatz (Hg.):
Zur Lage der Nation. Berlin: Rotbuch 1990, S. 25-42..

Miiller, Heiner: Philoktet. In: ders.: Werke. 12. Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank
Hoérnigk. Bd. 3. Die Stiicke 1. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2000, S. 289-327.
Miiller, Heiner: Fatzer + Keuner. In: ders.: Werke. 12. Bde. u. ein Registerbd. Hg. v.

Frank Hornigk. Bd 8. Schriften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 223-231.

14.02.2026, 16:58:01.


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Dialog mit den Toten«

Miller, Heiner: Brief an den Regisseur der bulgarischen Erstauffithrung von PHI-
LOKTET. In: ders.: Werke. 12. Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hornigk.
Bd. 8. Schriften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 259-269.

Miiller, Heiner: Krieg ohne Schlacht. Leben in zwei Diktaturen. Eine Autobiogra-
phie. In: ders.: Werke. 12. Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hérnigk. Bd. 9.
Eine Autobiographie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 7-291.

Milller, Heiner: Ich glaube an Konflikt. Sonst glaube ich an nichts. Ein Gesprich
mit Silvére Lotringer tiber Drama und Prosa, itber PHILOKTET und iiber die
Mauer zwischen Ost und West. In: ders.: Werke. 12. Bde. u. ein Registerbd.
Hg. v. Frank Hoérnigk Bd. 10. Gespriche 1, 1965-1987. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 2008, S. 175-2.23.

Miiller, Heiner: Was gebraucht wird: mehr Utopie, mehr Phantasie und mehr Frei-
rdume fir Phantasie. Ein Gesprich mit Ulrich Dietzel tiber Nietzsche, Biind-
nispolitik, Revolution, die Hoffnungen der Viter, die Darstellung des Negati-
ven und die kulturelle Situation in der DDR. In: ders.: Werke. 12. Bde. u. ein
Registerbd. Hg. v. Frank Hornigk. Bd. 10. Gespriche 1, 1965-1987. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp 2008, S. 318-345

Miiller, Heiner: Ein Gesprich zwischen Wolfgang Heise und Heiner Miiller. In:
ders.: Werke. 12. Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hornigk. Bd. 10. Gespri-
che 1, 1965-1987. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008, S. 396-521.

Miiller, Heiner: Stirb schneller, Europa. In: ders.: Werke. 12. Bde. u. ein Registerbd.
Hg. v. Frank Hornigk. Bd. 11. Gespriche 2, 1987-1991. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 2008, S. 398-415.

Miiller, Heiner: Nekrophilie ist die Liebe zur Zukunft. In: ders.: Werke. 12. Bde. u.
ein Registerbd. Hg. v. Frank Hornigk. Bd. 11. Gespriche 2, 1987-1991. Frank-
furta. M.: Suhrkamp 2008, S. 592-615.

Miiller, Heiner: »Ich schulde der Welt einen Toten«. In: ders.: Werke. 12. Bde. u.
ein Registerbd. Hg. v. Frank Hornigk Bd. 12. Gespriche 3, 1991-1995. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp 2008, S. 492-502..

Miiller-Schoéll, Nikolaus: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«. Lektiiren
zur Theorie eines Theaters der A-Identitit bei Walter Benjamin, Bertolt Brecht
und Heiner Milller. Frankfurt a. M.: Stroemfeld/Nexus 2002.

Miiller-Scholl, Nikolaus: Tragik, Komik, Groteske. In: Hans-Thies Lehmann/Pa-
trick Primavesi (Hg.): Heiner Miiller Handbuch. Leben — Werk — Wirkung.
Stuttgart/Weimar: Metzler 2003, S. 82-88.

Miiller-Scholl, Nikolaus: »... die Wolken still/Sprachlos die Winde«. Heiner Miillers
Schweigen. In: Patrick Primavesi/Olaf A. Schmitt (Hg.): AufBriiche. Theater-
arbeit zwischen Text und Situation. Hans-Thies Lehmann zum 60. Geburts-
tag. Berlin: Theater der Zeit 2004, S. 247-256.

Nancy, Jean-Luc: Loubli de la philosophie. Paris: Ed. Galilée 1986.

Nancy, Jean-Luc: Corpus. Paris: Métailié 1992.

14.02.2026, 16:58:01.

287


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Marten Weise

Nancy, Jean-Luc: Theatereignis. Ubers. v. Ulrike Oudée Diinkelsbiihler. In: Ni-
kolaus Miiller-Scholl (Hg.): Ereignis. Eine fundamentale Kategorie der Zeit-
erfahrung. Anspruch und Aporien. Bielefeld: transcript 2003, S. 323-330.

Nancy, Jean-Luc: Singulir plural sein. Ubers. v. Ulrich Miiller-Schéll. Berlin: Dia-
phanes 2004.

Plessner, Helmuth: Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radika-
lismus. Berlin: Suhrkamp 2016.

Schmitt, Olaf: Verausgabung, Opfer, Tod. In: Hans-Thies Lehmann/Patrick Pri-
mavesi (Hg.): Heiner Miiller Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Stuttgart u.
Weimar: Metzler 2003, S. 62-69.

Schulz, Genia: Heiner Miiller. Stuttgart: Metzler 1980.

Sophokles: Philoktet. Ubers.u. hg. v. Paul Driger. Stuttgart: Reclam 2012.

Storch, Wolfgang: Die Riickkehr der Tragodie. Zwei Briefe an Sérgio de Carvalho.
In: Wolfgang Storch/Klaudia Ruschkowski (Hg.): Die Liicke im System. Phi-
loktet. Heiner Miiller Werkbuch. Berlin: Theater der Zeit 2005, S. 9-25.

14.02.2026, 16:58:01.


https://doi.org/10.14361/9783839455630-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

