Was zeigt der Verdacht!?

Paul Ricceurs Relecture der Religionskritik

Jiirgen Werbick

Was ist wirklich dahinter: hinter religiésen Praktiken und Lehren,
deren Text-Oberfliche oder Handlungs-Vordergrund nicht in die Ge-
genwart passen und jeder Rationalitit entbehren? Was steckt dahin-
ter, wenn Menschen an solchen Praktiken und Lehren festhalten und
sich nicht aufklaren lassen wollen von den so verniinftigen Argu-
menten, die die religiosen Optionen lidngst als weit unter dem Niveau
gegenwirtiger verniinftiger Selbstverstindigung erwiesen haben?

Entlarvung

In den einflussreichen religionskritischen Konzepten des 19. und
20. Jahrhunderts spricht die Ungeduld mit. Immer noch muss man
sich mit der Religion aufhalten, obwohl sich lingst herausgestellt
hat, dass sie intellektuell nicht satisfaktionsfihig ist. Ludwig Feuer-
bach hatte doch hinlénglich nachgewiesen, was die Religion eigent-
lich ist, hatte die Wahrheit der religiosen Grundbegriffe klar und ein-
deutig identifiziert. Er hatte dem Christentum — fiir alle sichtbar — die
Maske heruntergerissen und es endgiiltig entlarvt. Man miisste nur
hinschauen, was da zum Vorschein kam. Ungeduld mindestens, auch
intellektuelle Emporung ist im Spiel, wenn Karl Marx Ende Januar
des Jahres 1842 den unverdrossen Religiosen und den Theologen die-
se Sitze entgegenschleudert: »Oh schamt euch, ihr Christen, ihr vor-
nehmen und gemeinen, gelehrten und ungelehrten Christen, dass ein
Antichrist euch das Wesen des Christentums in seiner wahren und
unverhiillten Gestalt zeigen musste!! Und euch, ihr spekulativen

1 Gemeint ist hier natiirlich Feuerbachs Wesen des Christentums, das im Sommer
1841 in der ersten Auflage erschienen war.

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783495860328-28 - am 23.01.2026, 22:22:42.

29


https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Jurgen Werbick

Theologen und Philosophen, rate ich: macht euch frei von den Be-
griffen und Vorurteilen der bisherigen spekulativen Philosophie,
wenn ihr anders zu den Dingen, wie sie sind, d. h. zur Wahrheit kom-
men wollt. Und es gibt keinen andern Weg fiir euch zur Wahrheit
und Freiheit als durch den Feuer-bach. Der Feuerbach ist das Purga-
torium der Gegenwart.«?

Die »Dinge, wie sie sind, liegen zutage; die »Wahrheit« ist ans
Licht gekommen. Jetzt kann man sie den Verstockten eigentlich nur
immer wieder einhammern. Friedrich Nietzsche, der Philosoph mit
dem Hammer?, wird nicht miide dabei. Noch nie hat eine Religion —
so sein Befund, mit dem er den Feuerbachschen noch iibertrumpft —
»weder mittelbar, noch unmittelbar, weder als Dogma, noch als
Gleichnis, eine Wahrheit enthalten. Denn aus der Angst und dem
Bediirfnis ist eine jede geboren, auf Irrgédngen der Vernunft hat sie
sich in’s Dasein geschlichen«*. Mit der genealogischen Methode, die
Religion aus den falschen Bediirfnissen herleitet, deren Befriedigung
sie verspricht, sind die Irrginge ans Licht gekommen, zu denen die
Vernunft durch Religion verfithrt wurde — in die Menschen durch
Religion hinein-verlockt wurden. Mit seinen Denkgenossen aber
darf Nietzsche sagen: »Wir haben das Gliick entdeckt, wir wissen
den Weg, wir fanden den Ausgang aus ganzen Jahrtausenden des La-
byrinths.«® Der Ausweg aus dem Labyrinth der Religion ist der Weg
aus der schwiilen Selbstbehiitung ins Kalte und Freie, in die klare
Hohen-Luft, in der man zur Hirte gegen sich selbst genotigt ist: die
Dinge zu sehen, wie sie sind; sie nicht mit Traumbildern zu iiber-
malen oder weichzuzeichnen.

Wer sich hinaus wagt, der Held des offenen und freien Blicks,
sicht den Menschen als blofles Naturwesen; er sieht in thm wie in
der Natur insgesamt nichts anderes als Willen-zur-Macht-Ereignisse.
Und auch in der Religion sieht er den Willen zur Macht am Werk,

2 K. Marx, »Luther als Schiedsrichter zwischen Strauf3 und Feuerbach, in: K. Marx
und E Engels, Werke, Band 1, Berlin 1970, S. 26 £., hier S. 27.
Vgl. F Nietzsche, »Gotzen-Dammerung oder Wie man mit dem Hammer phi-
losophiert, in: Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe, Hg. G. Colli und
M. Montinari, Band 6, Miinchen 1980, S. 55-161, den Titel selbst (S.55) und
den Verweis auf »Also sprach Zarathustra«: »Der Hammer redet« (S. 161).
4 F. Nietzsche, »Menschliches, Allzumenschliches I, Aphorismus 110«, in: Siamt-
liche Werke, Band 2, S. 110.
5 F. Nietzsche, »Der Antichrist, Aphorismus 1«, in: Samtliche Werke, Band 6,
S. 169.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495860328-28 - am 23.01.2026, 22:22:42. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was zeigt der Verdacht?

wenn auch auf Abwegen und Irrwegen. Um die Radikalisierung des
Feuerbachschen Nichts als muss es gehen, um die Erniichterung zum
klaren, unverstellten Blick; darum, den Menschen »zuriick(zu)iiber-
setzen in die Natur; iiber die vielen eitlen und schwirmerischen Deu-
tungen und Nebensinne Herr zu werden, welche bisher tiber jenen
ewigen Grundtext homo natura gekritzelt und gemalt wurden«. Da-
rum geht es: zu »machen, dass der Mensch fiirderhin vor dem Men-
schen steht, wie er heute schon, hart geworden in der Zucht der Wis-
senschaft, vor der anderen Natur steht«.6

Nietzsche hat viele Jiinger bekommen, die von threm Meister
nichts mehr wissen, ihm umso entschiedener nachfolgen in der
selbstbewussten Hirte, mit der sie die naturalistische Erniichterung
einfordern: den freien, »vorurteilslos-unverstellten« Blick auf das,
was ist. Homo natura — und sonst nichts; das ist er, der Mensch, in
Wahrheit: ein Schaltkreis von Schaltkreisen, hoch differenziert, erst
anfanghaft verstanden; aber doch so weit verstanden, dass seine »in-
nere« Erlebniswelt, in der er sich als frei, als wertschitzend und mit
einer Hoffnung auf Anerkennung unterwegs weif3, als blofs hormon-
induzierte oder sonstwie erklarbare Epiphinomene durchschaut wer-
den konnen.

Das Nietzsche-Pathos des freien Blicks’, das die Religion als »ei-
ne Krankheit des Auges« oder als ressentimentgeladenes Schielen
hinter beziehungsweise unter sich lasst?, ist von jedem Selbstzweifel
unberiihrt, so sehr man sich als Experten des Zweifels und des Miss-
trauens® stilisiert. »Meister des Verdachts« sind sie darin, dass sie
den Verdacht kultivieren und ihn so stark machen wollen, dass man
ihm die definitive Entlarvung des Bezweifelten abnimmt. Was kann
es bedeuten, bei ihnen gleichwohl in die »Schule des Zweifels« zu
gehen, wie Paul Ricceur es den Philosophen und mit ihnen auch der

¢ F Nietzsche, »Jenseits von Gut und Bése, Aphorismus 230«, in: Samtliche Werke,
Band 5, S. 169.

Vgl. etwa die Verse aus: F. Nietzsche, »Die fréhliche Wissenschaft, >Scherz, List
und Rache.« Vorspiel in deutschen Reimen, in: Simtliche Werke, Band 3, S. 359:
»Nun, Wandrer gilt’s! Nun blicke kalt und klar!/Verloren bist du, glaubst du —an
Gefahr.«

Vgl. E Nietzsche, »Der Fall Wagner, Epiloge, in: Samtliche Werke, Band 6, S. 51
beziehungsweise »Genealogie der Moral I, Aphorismus 10«, in: Samtliche Werke,
Band 5, S. 272.

Vgl. Nietzsches emblematisch zugespitzte Sentenz: »So viel Misstrauen, so viel
Philosophie«. E. Nietzsche, »Die frohliche Wissenschaft, Aphorismus 346«, S. 580.

~

o«

©

Poetik des Glaubens A~ 31

https://dol.org/10.5771/9783495860328-28 - am 23.01.2026, 22:22:42. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Jurgen Werbick

Theologie anempfiehlt?'® Hiefle das, ihr Jiinger zu werden und sich
mit ihrem Entlarvungspathos zu identifizieren?

Der Gerichtshof der Vernunft und die Schule des Zweifels

Bei den »Meistern des Verdachts« in die Schule zu gehen, kann nach
Ricoeur nicht heiflen, dem Verdacht einfach Recht zu geben und an
die Stelle der Glaubens-Gewissheit die Unglaubens-Gewissheit zu
setzen, die sich mit der kritischen Entlarvung dessen, was der Glaube
eigentlich ist, ihrer tiberlegenen Position hinreichend vergewissert
hitte. Wo der Zweifel zur negativen Gewissheit wurde, ist er nicht
mehr Zweifel; wo der Verdacht sich definitiv bestitigt hitte, wire er
nicht mehr nur Verdacht. Wenn vom Zweifel und vom Verdacht die
Rede ist, so steht eben noch nicht fest, ob, inwiefern und inwieweit
das Verdichtigte oder Bezweifelte dem Verdacht standhilt und sich
gegen den Zweifel behauptet. Die Religionskritik erweckt freilich den
Hyper-Verdacht, ihr eigener Verdacht miisse der Anfang der Wider-
legung sein, und so sei es nur eine Frage der Zeit, bis gegen ihn und
seine Entlarvungs-Gewissheit kein Kraut mehr gewachsen ist. Wer
mit so guten Griinden am Glauben zu zweifeln beginnt, der wird
nie zum Glauben zuriickfinden kénnen; Glaubensiiberzeugungen,
die erst einmal vor den Gerichtshof der Vernunft gezogen und den
investigativen Nachfragen der Anwilte der Vernunft ausgesetzt sind,
konnen nicht mehr davon kommen. In diesem Prozess wird immer
wieder nur dies geschehen: Der klare und freie, vorurteilslose Blick
der Richterin Vernunft durchschaut, was die Religion verbirgt oder
gar absichtsvoll verschleiert. Der Indizienprozess mag vielleicht nicht
zu einer hundertprozentigen Sicherheit in der Begriindung des Ur-
teils fithren; die Glaubenden werden ihre Illusion nicht eingestehen,
sie werden nicht gestehen. Aber die Beweisliicke ist so marginal, dass
sie der Rede nicht mehr wert ist. Wenn man — so Nietzsche — die
»allerschlechtesten Methoden der Erkenntnis« aufgedeckt hat, die
»das Fundament aller vorhandenen Religionen und Metaphysiken«

10 Vgl. P.Ricceur, Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud, Franfurt 1974,
S. 41ff, 45ff.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495860328-28 - am 23.01.2026, 22:22:42. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was zeigt der Verdacht?

gelegt haben, so »hat man sie widerlegt.« Sie sind damit zwar — wie
Nietzsche einraumt — nicht vollig unmoglich geworden; es bleibt im-
mer noch eine Rest-Mdoglichkeit tibrig. Aber »mit ihr kann man gar
Nichts anfangen, geschweige denn, dass man Gliick, Heil und Leben
von den Spinnenfiden einer solchen Moglichkeit abhéingen lassen
diirfte.«

Woher kommt es, dass sich die Vertreter der Anklage ihrer Sa-
che so sicher sind und sie gar nicht mehr daran zweifeln, dass die
angeklagte Religion oder »Metaphysik« ihres illusiondren Charak-
ters tiberfiihrt ist? Die Anklage présentiert die Fakten, so wie sie sind;
sie hat die Tatsachen auf ihrer Seite: den endlich offen gelegten Ur-
sprung der Religionen und Metaphysiken aus Angst und illusionérer
Hoffnung. Contra factum non valet fidem. Nichts anderes ist die Re-
ligion als die anhand dieser Fakten als solche tiberfiihrte Illusion. Wa-
rum verschlief$t sich die Kritik der Moglichkeit, dass Religion doch
noch etwas ganz anderes ist, dass in ihr doch noch ganz anderes auf-
scheint? Weil diese Mdoglichkeit eine ganz leere Moglichkeit ist, so
Nietzsche, von der man »gar Nichts aussagen (konnte) als ein An-
derssein, ein uns unzugingliches, unbegreifliches Anderssein«'2.
Aber weshalb sollte gerade dies zweifelsfrei ausgemacht sein? Ver-
mag dieses »ganz Andere« sich denn nicht womdéglich selbst zu zei-
gen und zuginglich zu machen, ja begreiflich zu machen, so dass man
seine Spur aufnehmen und seiner Wirklichkeit in dieser Welt inne-
werden kann? Das Christentum spricht jedenfalls von dieser Mog-
lichkeit.

In die Schule des Zweifels zu gehen hiefle, noch am Zweifel
zweifeln zu lernen und auch der Hermeneutik des Verdachts mit
dem Verdacht zu begegnen, sie immunisiere sich von vornherein ge-
gen das, was sie nicht zur Kenntnis nehmen will. Der Zweifel will den
Glauben besiegen, da er ihn angesichts nicht mehr zu leugnender
Tatsachen der Tduschung tiberfithrt. Der Glaube mochte den Zweifel
besiegen, ihn angesichts seiner Gottes-Gewissheit gegenstandslos
machen. Aber solche Siege sind nicht zu erringen und man kénnte
sich ihrer nur rithmen, wenn man sich iiber die Reichweite und Un-
widersprechlichkeit der eigenen Vergewisserungen tauschte.

So wiire argumentative Abriistung angesagt. Sie kann man in

" F Nietzsche, »Menschliches, Allzumenschliches I, Aphorismus 9«, in: Samtliche
Werke, Band 2, S. 29.
12 Ebd.

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783495860328-28 - am 23.01.2026, 22:22:42.

33


https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Jurgen Werbick

der Schule des Zweifels lernen. Wenn man gar iiber die Abriistung
hinaus zur »Entfeindung« zwischen Zweifel und Glauben kiime, so
konnte es auch noch dazu kommen, dass der Glaube sich auf den
Zweifel und der Zweifel auf den Glauben angewiesen begreift. Aber
wire das zu viel des schiedlich-friedlichen Nebeneinanders? Um ein
Nebeneinander diirfte es gar nicht gehen, sondern um das hochst
konfliktreiche Ineinander. Der Zweifel muss — so die hier zu diskutie-
rende Perspektive — im Glauben wohnen, damit dieser Glaube bleibt.
Und der Zweifel miisste sein Werk ebenfalls um des rechten Glau-
bens willen tun, wenn er sich nicht von vornherein als ein Werk der
Verzweiflung verstehen will. 2

Der Konflikt der Interpretationen

Paul Ricceur hat ein Konzept angeboten, das diesem Ineinander von
Glaube und Zweifel eine hermeneutische Tiefenschirfe gibt: das
Konzept eines Konflikts der Interpretationen, der sich nicht mehr
von einer Position auerhalb dieses Konflikts entschérfen oder 16sen
lasst, der vielmehr im hermeneutischen Prozess immer wieder neu
auszutragen ist. Die reduktiven Hermeneutiken des Verdachts und
die Hermeneutiken, denen es um »Wiederherstellung« (oder Ein-
sammlung) des Sinns geht', sind aufeinander angewiesen und miis-
sen sich aneinander abarbeiten, damit sich der Zugang zu einer Wirk-
lichkeit 6ffnen kann, die mehr und anderes sein konnte als Projektion
oder Ausgeburt der Angst.

Reduktive Hermeneutiken wollen den Dynamiken des Wun-
sches, der Angst und der Macht in ihrer wechselseitigen Verschrin-
kung auf die Spur kommen, um ideologiekritisch zu entschleiern,
was »dahinter steckt«. Die bewusste Intention religioser Vollziige er-

13 Das Lob des Zweifels kann deshalb nicht ohne die Mahnung bleiben:
»Freilich, wenn ihr den Zweifel lobt
So lobt nicht
Das Zweifeln, das ein Verzweifeln ist!«
B. Brecht, Lob des Zweifels, in: Gesammelte Gedichte, Frankfurt 1976, S. 626—
628, hier S. 628.
4 Vgl. P. Riceeur, Die Interpretation, S. 41f.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495860328-28 - am 23.01.2026, 22:22:42. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was zeigt der Verdacht?

weist sich als von diesen Dynamiken tiberformt oder gar erst hervor-
gebracht. Macht man mit der Reduktion radikal Ernst, so billigt man
der bewussten Intention tatsichlich nur noch den Status eines bloSen
Epiphinomens oder Symptoms zu. Der intentionale »Gegen-
stands«-Bezug des Glaubens wird als Illusion entlarvt. Die entmysti-
fizierende Entschleierung religioser Vollziige lasst »dahinter« die
Okonomie des Wunsches, der Angst und/oder der Macht als die ei-
gentliche Triebkraft — als das An sich — sichtbar werden. Und sie hat
nichts weiter im Sinn; es sei denn, sie misstraut auch noch diesem
Befund und ist von dem Zweifel umgetrieben, ob sie mit ihrer Ent-
larvungshermeneutik dem Entlarvten tatsichlich gerecht wird. Wiir-
de sie sich diesem Zweifel stellen, so miisste sie ihre Entlarvungs-
dynamik relativieren. Nicht etwa begrenzen; die Hermeneutiken
des Verdachts konnen gar nicht aufhéren, den Okonomien des Wun-
sches, der Angst und der Macht auf der Spur zu bleiben. Relativieren
hieSe: sich bezogen wissen auf Hermeneutiken, die die bewussten
Intentionen religiéser oder anderer kultureller Vollziige nicht von
vornherein verloren geben, sondern phianomenologisch zu erhellen
versuchen.

Solche Hermeneutiken des Sinns geben der »Sorge um das Ob-
jekt«!® Raum. Sie halten die Moglichkeit offen, dass religiose Voll-
ziige von jener Wirklichkeit hervorgerufen wurden, auf die sie sich
richten und nicht nur von den Dynamiken determiniert sind, die sich
ihrer bemiachtigen. Auch der Philosoph wird der Frage nach der »ab-
soluten Giiltigkeit« dieses Objekts nicht von vornherein ausweichen.
Er kann — gerade als Phinomenologe — »der Sorge um das Objekt den
Vorrang geben, und zwar trotz aller Erwagungen hinsichtlich der Ur-
sachen, des Ursprungs oder der Funktion« religioser Phinomene.
Und er kann auch noch der »Erwartung eines Anrufs« Raum geben,
»die jene Sorge um das Objekt in Bewegung setzt«.'s Er kann der
Moglichkeit Rechnung tragen, dass den Menschen von diesem »Ob-
jekt« her ein Anruf widerfihrt, der sie {iber das Gefangensein in der
Okonomie des Wunsches, der Angst und der Macht hinausfiihrt.

Dieser Erwartung kann philosophisch indes nur Raum gegeben
werden, wenn sie sich selbst misstrauen lernt und den Zweifel eben-
falls zu Wort kommen ldsst: Was ist hier Anruf und Hervorruf —
Hinein-Ruf in eine »Teleologie des Sinnes«, in die hineingerufen

15 Ebd., S. 42.
16 Vgl. ebd., S. 53.

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783495860328-28 - am 23.01.2026, 22:22:42.

35


https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Jurgen Werbick

der Mensch sein Dasein bejahen und ergreifen kann? Und was ist
Niederschlag einer Archiologie des Subjekts und seines Angetrie-
benseins, die sich in allen religiosen Vollziigen fortsetzt und darin
als mehr oder weniger bestimmend erweist?"” Der Verdacht zeigt
mit seiner archiologischen — oder auch genealogischen® — Riickfiih-
rung auf die Okonomie, die alle und so auch die religivsen mensch-
lichen Vollziige urspriinglich beherrscht. Die phdnomenologisch auf-
geklirte Sorge um das Objekt schenkt der Erwartung Gehor, dass mir
»in, mitten und unter« archdologischen Relikten, den immer weiter
wirksamen und sich verindernden Konstellationen der Macht, der
Angst und der Bediirfnisse ein Anruf widerfihrt, der mich selbst
meint und mir die Moglichkeit einer Geschichte zuspielt, in der Heil
anfangen kann. Keine dieser gegenstrebigen Hermeneutiken kann
fiir sich beanspruchen, die Sache selbst geltend zu machen, so dass
weitere hermeneutische Bemiithungen sich angesichts definitiver
Entlarvung oder definitiv geschehener Sinnteilhabe eriibrigten. Die
entmystifizierende Kritik muss immer damit rechnen, dass ihr ab-
handen kam, worauf sie sich beziehen wollte. Die »Einsammlung
des Sinnes« muss immer damit rechnen, dass sie einer den Anruf
dramatisch verzerrenden Selbst-Entfremdung durch die Okonomie
des Wunsches, der Angst und der Macht zum Opfer gefallen ist. Ver-
dacht und Kritik brauchen ihren Widerpart in der Sorgfalt fiir das
Gegebene. Die Sorgfalt fiir das Gegebene braucht das ideologiekriti-
sche Engagement, damit sie das Gegebene nicht mit dem ihr von der
Okonomie des Wunsches, der Angst und der Macht Aufgezwungene
oder Untergeschobene verwechselt. Der Gegenstandsbezug jeder der
beiden Hermeneutiken ist durch die jeweils andere vermittelt. Und
das hiefSe im Blick auf das Selbstverstindnis der »klassischen« Reli-
gionskritik: Sie geht in die Irre, wenn sie sich selbst szientistisch
missversteht. Das heif3t im Blick auf die Hermeneutiken des Sinnes,
dass sie um der Ermittlung des Sinnes willen darauf angewiesen sind,
den Hermeneutiken des Verdachts Raum zu geben, weil sich nur
beim immer wieder neu zu wagenden Durchgang durch ihren »Feu-
er-bach« herausstellen kann, welcher Anruf ins Offene einer Ge-
schichte des Heils rufen konnte — und welche Einfliisterungen im
Bannkreis des Wunsches, der Angst und der Macht festhalten.

17 Damit ist die philosophische »Rahmentheorie« wenigstens genannt, die Ricceur
fiir sein Konzept eines Konflikts der Interpretationen beansprucht.
18 So die auf Nietzsche zuriickgreifende Terminologie bei Michel Foucault.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495860328-28 - am 23.01.2026, 22:22:42. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was zeigt der Verdacht?

IV.

Symbol und Idol

In den Symbolen des Glaubens kristallisiert sich das Spannungsgefii-
ge des Ineinanders von Kraft und Sinn, von Archiologie und Teleo-
logie, zu bildhaften Konfigurationen, in denen der Anruf des Sinnes
in der Sprache und den Bildern des Wunsches (auch der Angst und
der Macht) gehort und imaginiert wird. Solche Konfigurationen sind
— konnen jedenfalls sein — Relikte und »Sinnschépfungen«, Uber-
reste und »Erwachen des Sinns¢, riickwirtsgewandte Symptome
und prospektive Symbole.” Sie erdffnen die »doppelte Moglichkeit
einer teleologischen und einer regressiven Exegese«?; und nur eine
Auslegung, die diese doppelte Moglichkeit wahrnimmt, wére ihnen
angemessen. Nur wenn beide Mdoglichkeiten hermeneutisch zum
Tragen kommen, konnen prospektive Symbole der Idolisierung ent-
rissen werden, in der sie nicht mehr »die Zeichen der Herbeikunft des
Absolut-Anderen«?! sein kénnen, sondern tatsichlich auf Symptom-
bildungen der Angst und des Wunsches oder auf verhaltenssteuernde
Signale reduziert sind.

Die Hermeneutiken des Verdachts werden von der Hermeneutik
der Symbole als Instrument der Kritik solcher Idolisierungen in
Dienst genommen; denn »das Idol (muss; J. W.) sterben, auf dass das
Symbol lebe«.? Aber ldsst sich genauer sagen, was Ricceur unter Idol
versteht und was in der Idolisierung vorgeht? Zunichst ist darauf zu
achten, dass die prospektive Bedeutung des Symbols fiir Ricceur da-
mit gegeben ist, dass es gegeniiber der regressiven Dynamik, die das
Subjekt in die Dynamiken des Wunsches, der Angst und der Macht
einbindet, die Herausforderung zu teleologischer Selbst-Uberschrei-
tung entbindet. So ist es Zeichen des Absolut-Anderen, »Chiffre
eines Eschaton, eines Letzten (...) auf das die Gestalten des Geistes
zielen«?, an denen das Selbstbewusstsein seiner selbst bewusst wer-
den kann. Fiir den Reflexionsphilosophen Ricceur hat dieses Letzte,
»Heilige« die Bedeutung eines Horizonts, »den die Reflexion nicht

1 Vgl. P. Ricceur, Die Interpretation, S. 516.
20 Ebd,, S. 517.

21 Vgl. ebd., S. 542.

22 Ebd,, S. 543.

3 Vgl. ebd., S. 541.

[

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783495860328-28 - am 23.01.2026, 22:22:42.

37


https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Jurgen Werbick

begreift, nicht umschlief3t, aber als das begriifit, was sich ihr nihert«.
Dieser Horizont aber tendiert »mittels einer Art diabolischer Ver-
kehrung stindig dahin (...) sich in ein Objekt zu konvertieren«.?*
Das schlechthin transzendente Eschaton, das sich nur im Zeichen —
in der Chiffre — ankiindigen kann, generiert hier einen religiésen Ob-
jektbereich, durch den man es der Welt der Objekte eingliedert und
entsprechend verfiigbar macht: »Es gibt nun heilige Objekte und
nicht mehr nur Zeichen des Heiligen, heilige Objekte neben der Welt
der Kultur.«® Aus den Zeichen, die das Streben nach Sein herausfor-
dern, es aber auf das Absolut-Andere ausrichten und nicht auf ir-
gendein Objekt, in dem es zur Ruhe kommen kénnte, werden inner-
weltlich verfiigbare Ressourcen, derer man sich bedienen kann, um
zur Wunscherfiillung, zur Angstbewiltigung oder zur Legitimation
und Befestigung von Macht zu kommen. Das Streben wird vom Trieb
iiberformt, der sich innerweltlich-illusionér zu befriedigen trachtet.
So muss die Idolisierung im Durchgang durch reduktive Hermeneu-
tiken und ihren Aufweis der hier wirksamen Trieb6konomien als sol-
che durchschaut und religions-kritisch iiberwunden werden, damit
die Zeichen des Absolut-Anderen wieder hervortreten konnen.?¢ Da-
mit reiht Ricceur sich ein in die Schar der Religionskritiker, die den
Impuls der Negativen Theologie gegen die »religiése« Tendenz zur
welthaften Aneignung des Heiligen zur Geltung bringen wollen.?
Den Prozess der religiosen Idolisierung und die Herausforde-
rung zur kritisch-hermeneutischen Riickeroberung des Symbols hat

o

4 Ebd., S. 540f.
5 Ebd., S. 542.
¢ Vgl. ebd. Die Teleologie des Bewusstseins zeichnet den Weg zur Aneignung des
Strebens nach Dasein (Ricceur bezieht sich dafiir immer wieder auf Baruch Spino-
zas Conatus essendi), das freilich niemals das in den Symbolen Bezeichnete ein-
holt; vgl. etwa P. Ricceur, »Eine philosophische Freud-Interpretation«, in: Herme-
neutik und Psychoanalyse. Konflikt der Interpretationen II, Miinchen 1974,
S. 82-102, hierzu: S. 93 ff.
Zu nennen wiren etwa Karl Jaspers, auf den das Stichwort »Chiffre« hinweist
(vgl. von ihm: Der philosophische Glaube, Miinchen 1963), aber auch Paul Tillich
mit seinem Konzept des Gottes »iiber Gott« (vgl. »Der Mut zum Seing, in: Ge-
sammelte Werke, Band 11, Stuttgart 1969, S. 13-139, speziell S. 137 ff.). Eine zu
Ricceur in Manchem vergleichbare religionskritische und negativ-theologische
Inanspruchnahme des Idol-Begriffs findet sich bei Erich Fromm. Ein Idol repri-
sentiert — so Fromm — »das Objekt der zentralen Leidenschaft des Menschenc,
»ein von Menschen gemachtes Ding«, »die entfremdete Form der Selbsterfahrung
des Menschen« (vgl. Die Herausforderung Gottes und des Menschen, Konstanz
1970, S. 481).

o

o

27

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495860328-28 - am 23.01.2026, 22:22:42. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was zeigt der Verdacht?

Ricceur mehrfach an den mit der Vatergestalt verbundenen religiosen
Gehalten dargestellt.?® Ein »nach-religioser Glaube«?’ muss das Stre-
ben nach Sein aus der Triebdynamik des 6dipalen Konflikts befreien.
Von dieser Triebdynamik wird das Géttliche in die Gestalt eines Got-
tes gebannt, »der sowohl droht wie auch trostet.« Strafangst und
Schutzbediirfnis, » Anklage und Schutz bilden sozusagen die >faulen
Stellen der Religion« (...) Hier findet der Atheismus seinen Ansatz-
punkt und vielleicht auch seine zweifache Bedeutung als Destruktion
und als Befreiung. Hier auch bahnt er einem Glauben den Weg, der
tber die Stufe der Anklage und des Schutzes hinausschreiten wiir-
de.«*® Die Religion im Banne der ddipalen Triebschicksale sieht im
Allmachts- und Vorsehungsgott »die hochste Gefahr und die letzte
Zuflucht«. Sie unterstellt ihn einem moralischen »Vergeltungs-
gesetz«, als dessen Vollstrecker er die Siinde an den Tatern heim-
sucht und angesichts eines ungerechten Schicksals Kompensation
verheifft. Der Durchgang durch die atheistische Religionskritik
Nietzsches und Freuds bedeutet den Abschied von einem endzeitlich
belohnenden oder bestrafenden gottlichen Vater, »zumindest die De-
struktion des moralischen Gottes, nicht nur als hchster Anklagein-
stanz, sondern auch als letzten Orts der Zuflucht, als Vorsehung«.
Welcher Glaube »verdient es, die Kritik Nietzsches und Freuds
zu iiberleben?« Ein Glaube, der in der Spur des Hiob-Buches »im
Dunkel voranschreitet«, nicht auf den trostend-bewahrenden Gott
ausgerichtet ist, sondern die Menschen »den Gefahren eines Lebens
aussetzt, das allein menschenwiirdig genannt werden konnte; der
Gott des Gekreuzigten, der »allein durch seine Schwiche helfen
kann?«* Ein Glaube der »Ergebung«, des »Gehorsams zum Seing,
tibermoralisch aus »Liebe zur Schopfung« der »Entfaltung des Seins«
gehorchend, »fern jeder Sorge um die eigene Person«?** Immer wie-
der kommt Ricceur auf Konturen dieses nach-religiosen, durch den
Feuer-bach der Religionskritik gegangenen Glaubens zu sprechen.
Wiederum im Blick auf Hiob erscheint — gleichsam am Horizont —

28 Vgl. etwa: P. Ricceur, »Die Vatergestalt — vom Phantasiebild zum Symbols, in:
Hermeneutik und Psychoanalyse, S. 315-353.

2% Vgl. P. Ricceur, »Religion, Atheismus, Glaube«, in: Hermeneutik und Psychoana-
lyse, S. 284-314, hier S. 284.

30 Ebd., S. 285.

31 Ebd., S. 300.

32 FEbd., S. 305 f. mit Verweis auf Dietrich Bonhoeffer.

3 Vgl. ebd. S. 306 f. und S. 313.

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783495860328-28 - am 23.01.2026, 22:22:42. Bic

39


https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Jurgen Werbick

die Weisheit des » Verzicht(s) auf den Wunsch selbst« als Zielgestalt
eines nach-religios biblischen Glaubens, der in der Spur Hiobs ge-
lernt hat, »Gott ohne Grund zu lieben« und sich deshalb nicht mehr
auf die Befriedigung der Bediirfnisse nach Lohn, Trost und Angst-
iberwindung fixiert. Wie Hiob an »Gott zu glauben trotz ...« und
nicht wegen des Wohlergehens, das er gewdhrt oder in Aussicht
stellt, das bedeutet fiir Ricoeur, »vollig aus dem Kreislauf der Vergel-
tung herauszutreten, in dem die Klage noch gefangen ist, solange
sich das Opfer iiber sein ungerechtes Los beklagt«; es bedeutet »Ver-
zicht auf den Wunsch, fiir seine Tugenden belohnt zu werden, Ver-
zicht auf das Verlangen, vom Leiden verschont zu bleiben, Verzicht
auf die infantile Komponente des Wunsches nach Unsterblichkeit«.?

V.

Nach-religioser Glaube?

Der »Verzicht auf den Wunsch« entldsst Gott aus der Funktionalisie-
rung, auf die ihn die atheistische Religionskritik reduzierte. Fiir die
»Weisheit« eines Glaubens jenseits der Religion ist Gott nicht nur
mehr und anderes als diese Funktion; er ist das Jenseits des Feldes
der Wunscherfiillung und Angstbewaltigung oder machtpolitischer
Verzweckung. Er ist frei gelassen in das Um-seiner-selbst-willen,
kann ohne Grund geliebt werden. Das ist der Gott der Mystik, die
Gott bejaht, weil er Gott ist, nicht weil er sich den Menschen als hilf-
reich erweist — und ihn deshalb als ihn selbst mitten im Leben will-
kommen heifSen kann; nicht als Gegenstand, sondern als der Hori-
zont radikaler Selbstiiberschreitung.

Hat solche mystische Weisheit den Konflikt der Interpretatio-
nen hinter sich gelassen; ein Terrain erreicht, auf dem die Religions-
kritik ihr Recht verloren hat, weil ihre Griinde nicht mehr gelten?
Wenn die Symbole zu Chiffren werden, verweisen sie negativ-theo-
logisch auf das Jenseits des von der Sehnsucht Objektivierten; auf das
Jenseits dessen, worauf diese sich richtet — weil sie des Horizonts in-
newird, auf den hin sie sich selbst tiberschreiten muss und iiber-

3 P. Ricceur, Das Bése. Eine Herausforderung fiir Philosophie und Theologie, Ziirich
2006, S. 59ff.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495860328-28 - am 23.01.2026, 22:22:42.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was zeigt der Verdacht?

schreiten kann. Zwar verstummt sie, weil sie sich nur in der Sprache
des Wunsches artikulieren kann. Aber noch das Zeugnis ihres Ver-
stummens bezeugt den Gehorsam gegen das Wort, das den Wunsch
iiber das Habenwollen hinausruft ins Seindiirfen, dem die Urbeja-
hung des Menschen gilt.

Mystik ist die radikal aufrechterhaltene Gegeninstanz zur Ver-
gegenstandlichung des Gottlichen: Das Gottliche erscheint am Hori-
zont einer »Eschatologie des Bewusstseins«, der sich im Wort dem
menschlichen Verstehen ankiindigt und zugleich entzieht. Die Escha-
tologie des Bewusstseins aber »bildet stets eine schopferische Wie-
derholung seiner Archdologie.« Und so wird man »nie mit Sicherheit
sagen konnen, ob dieses oder jenes Symbol des Heiligen nicht auch
eine >Wiederkehr des Verdringten« darstellt; oder vielmehr: Jedes
Symbol des Heiligen ist gewiss auch und zugleich eine Wiederkehr
des Verdriangten, das Wiederaufleben eines infantilen und archai-
schen Symbols.« Ist diese » Vermischung« nur eine Sprachverlegen-
heit, der die Mystik sich im beredten Verstummen — im pveiv — ent-
ziehen kann, so dass sie sich ohne Objektivierung im reinen Horizont
des Heiligen halten kénnte? Oder wird dem Sich-Uberschreiten des
Wounsches ein Begleiter geschenkt, an den es sich halten kann und der
esin der Zuversicht hilt, dass die Selbst-Uberschreitung nicht Selbst-
verlust, sondern Sich-Gewinnen bedeutet?

Christologie und Pneumatologie imaginieren diese Begleiter —
den Troster oder Ermutiger, und den Herausforderer. Sie imaginieren
ihn in Symbolen, die der Dialektik von Archdologie und Teleologie
des Bewusstseins nicht entzogen sind, dem Konflikt der Interpreta-
tionen ebenso wenig. Die Trinitdtslehre behauptet hier das Imma-
nentwerden des Transzendenten: Das Goéttliche wird als Gegentiber
wie als In-Mir gegenwirtig und verwechselbar; verwechselbar mit
bloSer Wunscherfiillung und Angstabwehr, gar mit Machtansprii-
chen. Seine Transzendenz wird zu einer Immanenz, die den Bann
der Immanenz — der Bediirfnisse und des Wunsches — aufsprengt
und doch immer wieder neu in ihm gefangen gesetzt werden kann.

35 Das Motiv der Urbejahung iibernimmt Ricceur von Jean Nabert; vgl. dazu etwa:
P. Ricceur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion Il«, in: Her-
meneutik und Psychoanalyse, S. 196-216, hier S. 210. Dem Riickbezug Ricceurs
auf Nabert geht griindlich nach: S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offen-
barung. Von Paul Ricceur und Jean Nabert zu einem Modell fundamentaler Theo-
logie, Freiburg 1999.

36 P. Ricceur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion Il, S. 216.

Poetik des Glaubens A 41

https://dol.org/10.5771/9783495860328-28 - am 23.01.2026, 22:22:42. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Jurgen Werbick

Die Selbsttranszendenz der Mystik bleibt der endzeitliche Sabbat-
Horizont, der Konflikt der Interpretationen aber der theologische —
auch der philosophische? — Alltag, in dem mehr oder weniger gliick-
lich und kritisch nachvollzogen werden muss, wie Gottes Transzen-
denz-Immanenz nicht in der Immanenz aufgeht. In dem mehr oder
weniger radikal die Wege der Nachfolge sichtbar gemacht werden,
die in die grofle » Verwandlung«* hineinfithren, mit der das Streben
nach Sein vom Sein in Gott tiberholt sein wird.

Der Mensch aber gelangt auch hermeneutisch — durch Ent-Ido-
lisierung der Symbole — nicht von sich aus ins Jenseits seines Wiin-
schens und seiner Angst. Er muss und darf sich vielmehr von der
Dynamik der Transformation des Wunsches und der Angst ergreifen
lassen: in der Nachfolge des Menschensohnes, durchdrungen von
dem Geist, der Gottes Transzendenz in der Immanenz zur Wirkung
bringt. So 6ffnet sich — nach der Symbolik des Biblisch-Christlichen —
die Dialektik von Archiologie und Teleologie zur Eschatologie, in der
der Wunsch nicht durchgestrichen sein wird, sondern von sich lassen
darf, weil ihm Gréfleres widerfihrt als er hitte wiinschen konnen; in
der die Anklage zum Ereignis einer Wahrheit wird, die nicht ver-
urteilt, sondern versshnt.

Auch solche eschatologische Symbolisierungen arbeiten fort-
wihrend an der Transformation des Wunsches und der Angst; sie
konnen diese Arbeit noch nicht hinter sich haben und »weise« ver-
stummend darauf zurtickblicken. Und so sind auch sie von jener Dia-
lektik bestimmt, die im Konflikt der Interpretationen auszutragen
ist. Ein Jenseits dieser Dialektik »gibt es« menschlich nur als ihr Ho-
rizont. Der aber bleibt Gottes-Horizont, nicht einmal in mystischer
Weisheit zu erreichen; auch nicht durch Negationen, die den Verzicht
aufs Negierte proklamieren. So bleibt meine Riickfrage an Paul Ri-
cceur, als Frage, nicht als Einwand: Darf menschlich — auch philoso-
phisch — die Weisheit mit ihrem Verzicht auf den Wunsch das letzte
Wort haben? Oder ist es dem einzuriumen, der um seinetwillen
nicht den Verzicht fordert, sondern die Selbsttranszendenz des Wun-
sches gewihrt? Wenn Gott nicht nur Horizont der Selbstiiberschrei-

37 Vgl. P. Strasser, Der Gott aller Menschen, Graz 2002, S. 194: »Was wir brauchen,
ist eine Kultur, die das individuelle Bewusstsein in seinem Wert gerade dadurch
bestitigt, dass sie es auf einen Horizont bezieht, den zu erreichen uns unmaoglich
ist, solange wir am endlichen Leben teilhaben. Das Leben einer Kultur hingt da-
von ab, ob sie beseelt genug ist, sich an diesem Horizont — dem Horizont der Ver-
wandlung auszurichten.«

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495860328-28 - am 23.01.2026, 22:22:42. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was zeigt der Verdacht?

tung ist, sondern auf den Menschen zukommt, um jetzt schon mit
ihm und in ihm da zu sein, so ist dem Gottlichen nichts Menschliches
fremd. So miisste man das Menschliche auch nicht hinter sich lassen,
um den Gott zu finden, der sich im Menschlichen finden lsst.

Ist das ein Gedanke, der das Kritikwiirdige am Christentum auf
die Spitze treibt? Oder ein Gedanke, der die Kritik bis zuletzt in sich
aufgenommen hat? Das wird man gar nicht so leicht unterscheiden
und entscheiden konnen.

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783495860328-28 - am 23.01.2026, 22:22:42. Bic

43


https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495860328-28 - am 23.01.2026, 22:22:42. - [



https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Entlarvung
	II. Der Gerichtshof der Vernunft und die Schule des Zweifels
	III. Der Konflikt der Interpretationen
	IV. Symbol und Idol
	V. Nach-religiöser Glaube?

