
Was zeigt der Verdacht?

Paul Ricœurs Relecture der Religionskritik

Jürgen Werbick

Was ist wirklich dahinter: hinter religiösen Praktiken und Lehren,
deren Text-Oberfläche oder Handlungs-Vordergrund nicht in die Ge-
genwart passen und jeder Rationalität entbehren? Was steckt dahin-
ter, wenn Menschen an solchen Praktiken und Lehren festhalten und
sich nicht aufklären lassen wollen von den so vernünftigen Argu-
menten, die die religiösen Optionen längst als weit unter dem Niveau
gegenwärtiger vernünftiger Selbstverständigung erwiesen haben?

I.

Entlarvung

In den einflussreichen religionskritischen Konzepten des 19. und
20. Jahrhunderts spricht die Ungeduld mit. Immer noch muss man
sich mit der Religion aufhalten, obwohl sich längst herausgestellt
hat, dass sie intellektuell nicht satisfaktionsfähig ist. Ludwig Feuer-
bach hatte doch hinlänglich nachgewiesen, was die Religion eigent-
lich ist, hatte die Wahrheit der religiösen Grundbegriffe klar und ein-
deutig identifiziert. Er hatte dem Christentum – für alle sichtbar – die
Maske heruntergerissen und es endgültig entlarvt. Man müsste nur
hinschauen, was da zum Vorschein kam. Ungeduld mindestens, auch
intellektuelle Empörung ist im Spiel, wenn Karl Marx Ende Januar
des Jahres 1842 den unverdrossen Religiösen und den Theologen die-
se Sätze entgegenschleudert: »Oh schämt euch, ihr Christen, ihr vor-
nehmen und gemeinen, gelehrten und ungelehrten Christen, dass ein
Antichrist euch das Wesen des Christentums in seiner wahren und
unverhüllten Gestalt zeigen musste!1 Und euch, ihr spekulativen

Poetik des Glaubens A 29

1 Gemeint ist hier natürlich Feuerbachs Wesen des Christentums, das im Sommer
1841 in der ersten Auflage erschienen war.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29 - am 23.01.2026, 22:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theologen und Philosophen, rate ich: macht euch frei von den Be-
griffen und Vorurteilen der bisherigen spekulativen Philosophie,
wenn ihr anders zu den Dingen, wie sie sind, d. h. zur Wahrheit kom-
men wollt. Und es gibt keinen andern Weg für euch zur Wahrheit
und Freiheit als durch den Feuer-bach. Der Feuerbach ist das Purga-
torium der Gegenwart.«2

Die »Dinge, wie sie sind«, liegen zutage; die »Wahrheit« ist ans
Licht gekommen. Jetzt kann man sie den Verstockten eigentlich nur
immer wieder einhämmern. Friedrich Nietzsche, der Philosoph mit
dem Hammer3, wird nicht müde dabei. Noch nie hat eine Religion –
so sein Befund, mit dem er den Feuerbachschen noch übertrumpft –
»weder mittelbar, noch unmittelbar, weder als Dogma, noch als
Gleichnis, eine Wahrheit enthalten. Denn aus der Angst und dem
Bedürfnis ist eine jede geboren, auf Irrgängen der Vernunft hat sie
sich in’s Dasein geschlichen«4. Mit der genealogischen Methode, die
Religion aus den falschen Bedürfnissen herleitet, deren Befriedigung
sie verspricht, sind die Irrgänge ans Licht gekommen, zu denen die
Vernunft durch Religion verführt wurde – in die Menschen durch
Religion hinein-verlockt wurden. Mit seinen Denkgenossen aber
darf Nietzsche sagen: »Wir haben das Glück entdeckt, wir wissen
den Weg, wir fanden den Ausgang aus ganzen Jahrtausenden des La-
byrinths.«5 Der Ausweg aus dem Labyrinth der Religion ist der Weg
aus der schwülen Selbstbehütung ins Kalte und Freie, in die klare
Höhen-Luft, in der man zur Härte gegen sich selbst genötigt ist: die
Dinge zu sehen, wie sie sind; sie nicht mit Traumbildern zu über-
malen oder weichzuzeichnen.

Wer sich hinaus wagt, der Held des offenen und freien Blicks,
sieht den Menschen als bloßes Naturwesen; er sieht in ihm wie in
der Natur insgesamt nichts anderes als Willen-zur-Macht-Ereignisse.
Und auch in der Religion sieht er den Willen zur Macht am Werk,

30 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Jürgen Werbick

2 K. Marx, »Luther als Schiedsrichter zwischen Strauß und Feuerbach«, in: K. Marx
und F. Engels, Werke, Band 1, Berlin 1970, S. 26 f., hier S. 27.

3 Vgl. F. Nietzsche, »Götzen-Dämmerung oder Wie man mit dem Hammer phi-
losophiert«, in: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe, Hg. G. Colli und
M. Montinari, Band 6, München 1980, S. 55–161, den Titel selbst (S. 55) und
den Verweis auf »Also sprach Zarathustra«: »Der Hammer redet« (S. 161).

4 F. Nietzsche, »Menschliches, Allzumenschliches I, Aphorismus 110«, in: Sämt-
liche Werke, Band 2, S. 110.

5 F. Nietzsche, »Der Antichrist, Aphorismus 1«, in: Sämtliche Werke, Band 6,
S. 169.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29 - am 23.01.2026, 22:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn auch auf Abwegen und Irrwegen. Um die Radikalisierung des
Feuerbachschen Nichts als muss es gehen, um die Ernüchterung zum
klaren, unverstellten Blick; darum, den Menschen »zurück(zu)über-
setzen in die Natur; über die vielen eitlen und schwärmerischen Deu-
tungen und Nebensinne Herr zu werden, welche bisher über jenen
ewigen Grundtext homo natura gekritzelt und gemalt wurden«. Da-
rum geht es: zu »machen, dass der Mensch fürderhin vor dem Men-
schen steht, wie er heute schon, hart geworden in der Zucht der Wis-
senschaft, vor der anderen Natur steht«.6

Nietzsche hat viele Jünger bekommen, die von ihrem Meister
nichts mehr wissen, ihm umso entschiedener nachfolgen in der
selbstbewussten Härte, mit der sie die naturalistische Ernüchterung
einfordern: den freien, »vorurteilslos-unverstellten« Blick auf das,
was ist. Homo natura – und sonst nichts; das ist er, der Mensch, in
Wahrheit: ein Schaltkreis von Schaltkreisen, hoch differenziert, erst
anfanghaft verstanden; aber doch so weit verstanden, dass seine »in-
nere« Erlebniswelt, in der er sich als frei, als wertschätzend und mit
einer Hoffnung auf Anerkennung unterwegs weiß, als bloß hormon-
induzierte oder sonstwie erklärbare Epiphänomene durchschaut wer-
den können.

Das Nietzsche-Pathos des freien Blicks7, das die Religion als »ei-
ne Krankheit des Auges« oder als ressentimentgeladenes Schielen
hinter beziehungsweise unter sich lässt8, ist von jedem Selbstzweifel
unberührt, so sehr man sich als Experten des Zweifels und des Miss-
trauens9 stilisiert. »Meister des Verdachts« sind sie darin, dass sie
den Verdacht kultivieren und ihn so stark machen wollen, dass man
ihm die definitive Entlarvung des Bezweifelten abnimmt. Was kann
es bedeuten, bei ihnen gleichwohl in die »Schule des Zweifels« zu
gehen, wie Paul Ricœur es den Philosophen und mit ihnen auch der

Poetik des Glaubens A 31

Was zeigt der Verdacht?

6 F. Nietzsche, »Jenseits von Gut und Böse, Aphorismus 230«, in: Sämtliche Werke,
Band 5, S. 169.

7 Vgl. etwa die Verse aus: F. Nietzsche, »Die fröhliche Wissenschaft, ›Scherz, List
und Rache.‹ Vorspiel in deutschen Reimen«, in: Sämtliche Werke, Band 3, S. 359:
»Nun, Wandrer gilt’s! Nun blicke kalt und klar!/Verloren bist du, glaubst du – an
Gefahr.«

8 Vgl. F. Nietzsche, »Der Fall Wagner, Epilog«, in: Sämtliche Werke, Band 6, S. 51
beziehungsweise »Genealogie der Moral I, Aphorismus 10«, in: Sämtliche Werke,
Band 5, S. 272.

9 Vgl. Nietzsches emblematisch zugespitzte Sentenz: »So viel Misstrauen, so viel
Philosophie«. F. Nietzsche, »Die fröhliche Wissenschaft, Aphorismus 346«, S. 580.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29 - am 23.01.2026, 22:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theologie anempfiehlt?10 Hieße das, ihr Jünger zu werden und sich
mit ihrem Entlarvungspathos zu identifizieren?

II.

Der Gerichtshof der Vernunft und die Schule des Zweifels

Bei den »Meistern des Verdachts« in die Schule zu gehen, kann nach
Ricœur nicht heißen, dem Verdacht einfach Recht zu geben und an
die Stelle der Glaubens-Gewissheit die Unglaubens-Gewissheit zu
setzen, die sich mit der kritischen Entlarvung dessen, was der Glaube
eigentlich ist, ihrer überlegenen Position hinreichend vergewissert
hätte. Wo der Zweifel zur negativen Gewissheit wurde, ist er nicht
mehr Zweifel; wo der Verdacht sich definitiv bestätigt hätte, wäre er
nicht mehr nur Verdacht. Wenn vom Zweifel und vom Verdacht die
Rede ist, so steht eben noch nicht fest, ob, inwiefern und inwieweit
das Verdächtigte oder Bezweifelte dem Verdacht standhält und sich
gegen den Zweifel behauptet. Die Religionskritik erweckt freilich den
Hyper-Verdacht, ihr eigener Verdacht müsse der Anfang der Wider-
legung sein, und so sei es nur eine Frage der Zeit, bis gegen ihn und
seine Entlarvungs-Gewissheit kein Kraut mehr gewachsen ist. Wer
mit so guten Gründen am Glauben zu zweifeln beginnt, der wird
nie zum Glauben zurückfinden können; Glaubensüberzeugungen,
die erst einmal vor den Gerichtshof der Vernunft gezogen und den
investigativen Nachfragen der Anwälte der Vernunft ausgesetzt sind,
können nicht mehr davon kommen. In diesem Prozess wird immer
wieder nur dies geschehen: Der klare und freie, vorurteilslose Blick
der Richterin Vernunft durchschaut, was die Religion verbirgt oder
gar absichtsvoll verschleiert. Der Indizienprozess mag vielleicht nicht
zu einer hundertprozentigen Sicherheit in der Begründung des Ur-
teils führen; die Glaubenden werden ihre Illusion nicht eingestehen,
sie werden nicht gestehen. Aber die Beweislücke ist so marginal, dass
sie der Rede nicht mehr wert ist. Wenn man – so Nietzsche – die
»allerschlechtesten Methoden der Erkenntnis« aufgedeckt hat, die
»das Fundament aller vorhandenen Religionen und Metaphysiken«

32 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Jürgen Werbick

10 Vgl. P. Ricœur, Die Interpretation. Ein Versuch über Freud, Franfurt 1974,
S. 41 ff., 45ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29 - am 23.01.2026, 22:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gelegt haben, so »hat man sie widerlegt.« Sie sind damit zwar – wie
Nietzsche einräumt – nicht völlig unmöglich geworden; es bleibt im-
mer noch eine Rest-Möglichkeit übrig. Aber »mit ihr kann man gar
Nichts anfangen, geschweige denn, dass man Glück, Heil und Leben
von den Spinnenfäden einer solchen Möglichkeit abhängen lassen
dürfte.«11

Woher kommt es, dass sich die Vertreter der Anklage ihrer Sa-
che so sicher sind und sie gar nicht mehr daran zweifeln, dass die
angeklagte Religion oder »Metaphysik« ihres illusionären Charak-
ters überführt ist? Die Anklage präsentiert die Fakten, so wie sie sind;
sie hat die Tatsachen auf ihrer Seite: den endlich offen gelegten Ur-
sprung der Religionen und Metaphysiken aus Angst und illusionärer
Hoffnung. Contra factum non valet fidem. Nichts anderes ist die Re-
ligion als die anhand dieser Fakten als solche überführte Illusion. Wa-
rum verschließt sich die Kritik der Möglichkeit, dass Religion doch
noch etwas ganz anderes ist, dass in ihr doch noch ganz anderes auf-
scheint? Weil diese Möglichkeit eine ganz leere Möglichkeit ist, so
Nietzsche, von der man »gar Nichts aussagen (könnte) als ein An-
derssein, ein uns unzugängliches, unbegreifliches Anderssein«12.
Aber weshalb sollte gerade dies zweifelsfrei ausgemacht sein? Ver-
mag dieses »ganz Andere« sich denn nicht womöglich selbst zu zei-
gen und zugänglich zu machen, ja begreiflich zu machen, so dass man
seine Spur aufnehmen und seiner Wirklichkeit in dieser Welt inne-
werden kann? Das Christentum spricht jedenfalls von dieser Mög-
lichkeit.

In die Schule des Zweifels zu gehen hieße, noch am Zweifel
zweifeln zu lernen und auch der Hermeneutik des Verdachts mit
dem Verdacht zu begegnen, sie immunisiere sich von vornherein ge-
gen das, was sie nicht zur Kenntnis nehmen will. Der Zweifel will den
Glauben besiegen, da er ihn angesichts nicht mehr zu leugnender
Tatsachen der Täuschung überführt. Der Glaube möchte den Zweifel
besiegen, ihn angesichts seiner Gottes-Gewissheit gegenstandslos
machen. Aber solche Siege sind nicht zu erringen und man könnte
sich ihrer nur rühmen, wenn man sich über die Reichweite und Un-
widersprechlichkeit der eigenen Vergewisserungen täuschte.

So wäre argumentative Abrüstung angesagt. Sie kann man in

Poetik des Glaubens A 33

Was zeigt der Verdacht?

11 F. Nietzsche, »Menschliches, Allzumenschliches I, Aphorismus 9«, in: Sämtliche
Werke, Band 2, S. 29.

12 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29 - am 23.01.2026, 22:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Schule des Zweifels lernen. Wenn man gar über die Abrüstung
hinaus zur »Entfeindung« zwischen Zweifel und Glauben käme, so
könnte es auch noch dazu kommen, dass der Glaube sich auf den
Zweifel und der Zweifel auf den Glauben angewiesen begreift. Aber
wäre das zu viel des schiedlich-friedlichen Nebeneinanders? Um ein
Nebeneinander dürfte es gar nicht gehen, sondern um das höchst
konfliktreiche Ineinander. Der Zweifel muss – so die hier zu diskutie-
rende Perspektive – im Glauben wohnen, damit dieser Glaube bleibt.
Und der Zweifel müsste sein Werk ebenfalls um des rechten Glau-
bens willen tun, wenn er sich nicht von vornherein als ein Werk der
Verzweiflung verstehen will.13

III.

Der Konflikt der Interpretationen

Paul Ricœur hat ein Konzept angeboten, das diesem Ineinander von
Glaube und Zweifel eine hermeneutische Tiefenschärfe gibt: das
Konzept eines Konflikts der Interpretationen, der sich nicht mehr
von einer Position außerhalb dieses Konflikts entschärfen oder lösen
lässt, der vielmehr im hermeneutischen Prozess immer wieder neu
auszutragen ist. Die reduktiven Hermeneutiken des Verdachts und
die Hermeneutiken, denen es um »Wiederherstellung« (oder Ein-
sammlung) des Sinns geht14, sind aufeinander angewiesen und müs-
sen sich aneinander abarbeiten, damit sich der Zugang zu einer Wirk-
lichkeit öffnen kann, die mehr und anderes sein könnte als Projektion
oder Ausgeburt der Angst.

Reduktive Hermeneutiken wollen den Dynamiken des Wun-
sches, der Angst und der Macht in ihrer wechselseitigen Verschrän-
kung auf die Spur kommen, um ideologiekritisch zu entschleiern,
was »dahinter steckt«. Die bewusste Intention religiöser Vollzüge er-

34 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Jürgen Werbick

13 Das Lob des Zweifels kann deshalb nicht ohne die Mahnung bleiben:
»Freilich, wenn ihr den Zweifel lobt
So lobt nicht
Das Zweifeln, das ein Verzweifeln ist!«
B. Brecht, Lob des Zweifels, in: Gesammelte Gedichte, Frankfurt 1976, S. 626–
628, hier S. 628.

14 Vgl. P. Ricœur, Die Interpretation, S. 41 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29 - am 23.01.2026, 22:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weist sich als von diesen Dynamiken überformt oder gar erst hervor-
gebracht. Macht man mit der Reduktion radikal Ernst, so billigt man
der bewussten Intention tatsächlich nur noch den Status eines bloßen
Epiphänomens oder Symptoms zu. Der intentionale »Gegen-
stands«-Bezug des Glaubens wird als Illusion entlarvt. Die entmysti-
fizierende Entschleierung religiöser Vollzüge lässt »dahinter« die
Ökonomie des Wunsches, der Angst und/oder der Macht als die ei-
gentliche Triebkraft – als das An sich – sichtbar werden. Und sie hat
nichts weiter im Sinn; es sei denn, sie misstraut auch noch diesem
Befund und ist von dem Zweifel umgetrieben, ob sie mit ihrer Ent-
larvungshermeneutik dem Entlarvten tatsächlich gerecht wird. Wür-
de sie sich diesem Zweifel stellen, so müsste sie ihre Entlarvungs-
dynamik relativieren. Nicht etwa begrenzen; die Hermeneutiken
des Verdachts können gar nicht aufhören, den Ökonomien des Wun-
sches, der Angst und der Macht auf der Spur zu bleiben. Relativieren
hieße: sich bezogen wissen auf Hermeneutiken, die die bewussten
Intentionen religiöser oder anderer kultureller Vollzüge nicht von
vornherein verloren geben, sondern phänomenologisch zu erhellen
versuchen.

Solche Hermeneutiken des Sinns geben der »Sorge um das Ob-
jekt«15 Raum. Sie halten die Möglichkeit offen, dass religiöse Voll-
züge von jener Wirklichkeit hervorgerufen wurden, auf die sie sich
richten und nicht nur von den Dynamiken determiniert sind, die sich
ihrer bemächtigen. Auch der Philosoph wird der Frage nach der »ab-
soluten Gültigkeit« dieses Objekts nicht von vornherein ausweichen.
Er kann – gerade als Phänomenologe – »der Sorge um das Objekt den
Vorrang geben, und zwar trotz aller Erwägungen hinsichtlich der Ur-
sachen, des Ursprungs oder der Funktion« religiöser Phänomene.
Und er kann auch noch der »Erwartung eines Anrufs« Raum geben,
»die jene Sorge um das Objekt in Bewegung setzt«.16 Er kann der
Möglichkeit Rechnung tragen, dass den Menschen von diesem »Ob-
jekt« her ein Anruf widerfährt, der sie über das Gefangensein in der
Ökonomie des Wunsches, der Angst und der Macht hinausführt.

Dieser Erwartung kann philosophisch indes nur Raum gegeben
werden, wenn sie sich selbst misstrauen lernt und den Zweifel eben-
falls zu Wort kommen lässt: Was ist hier Anruf und Hervorruf –
Hinein-Ruf in eine »Teleologie des Sinnes«, in die hineingerufen

Poetik des Glaubens A 35

Was zeigt der Verdacht?

15 Ebd., S. 42.
16 Vgl. ebd., S. 53.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29 - am 23.01.2026, 22:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Mensch sein Dasein bejahen und ergreifen kann? Und was ist
Niederschlag einer Archäologie des Subjekts und seines Angetrie-
benseins, die sich in allen religiösen Vollzügen fortsetzt und darin
als mehr oder weniger bestimmend erweist?17 Der Verdacht zeigt
mit seiner archäologischen – oder auch genealogischen18 – Rückfüh-
rung auf die Ökonomie, die alle und so auch die religiösen mensch-
lichen Vollzüge ursprünglich beherrscht. Die phänomenologisch auf-
geklärte Sorge um das Objekt schenkt der Erwartung Gehör, dass mir
»in, mitten und unter« archäologischen Relikten, den immer weiter
wirksamen und sich verändernden Konstellationen der Macht, der
Angst und der Bedürfnisse ein Anruf widerfährt, der mich selbst
meint und mir die Möglichkeit einer Geschichte zuspielt, in der Heil
anfangen kann. Keine dieser gegenstrebigen Hermeneutiken kann
für sich beanspruchen, die Sache selbst geltend zu machen, so dass
weitere hermeneutische Bemühungen sich angesichts definitiver
Entlarvung oder definitiv geschehener Sinnteilhabe erübrigten. Die
entmystifizierende Kritik muss immer damit rechnen, dass ihr ab-
handen kam, worauf sie sich beziehen wollte. Die »Einsammlung
des Sinnes« muss immer damit rechnen, dass sie einer den Anruf
dramatisch verzerrenden Selbst-Entfremdung durch die Ökonomie
des Wunsches, der Angst und der Macht zum Opfer gefallen ist. Ver-
dacht und Kritik brauchen ihren Widerpart in der Sorgfalt für das
Gegebene. Die Sorgfalt für das Gegebene braucht das ideologiekriti-
sche Engagement, damit sie das Gegebene nicht mit dem ihr von der
Ökonomie des Wunsches, der Angst und der Macht Aufgezwungene
oder Untergeschobene verwechselt. Der Gegenstandsbezug jeder der
beiden Hermeneutiken ist durch die jeweils andere vermittelt. Und
das hieße im Blick auf das Selbstverständnis der »klassischen« Reli-
gionskritik: Sie geht in die Irre, wenn sie sich selbst szientistisch
missversteht. Das heißt im Blick auf die Hermeneutiken des Sinnes,
dass sie um der Ermittlung des Sinnes willen darauf angewiesen sind,
den Hermeneutiken des Verdachts Raum zu geben, weil sich nur
beim immer wieder neu zu wagenden Durchgang durch ihren »Feu-
er-bach« herausstellen kann, welcher Anruf ins Offene einer Ge-
schichte des Heils rufen könnte – und welche Einflüsterungen im
Bannkreis des Wunsches, der Angst und der Macht festhalten.

36 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Jürgen Werbick

17 Damit ist die philosophische »Rahmentheorie« wenigstens genannt, die Ricœur
für sein Konzept eines Konflikts der Interpretationen beansprucht.

18 So die auf Nietzsche zurückgreifende Terminologie bei Michel Foucault.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29 - am 23.01.2026, 22:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV.

Symbol und Idol

In den Symbolen des Glaubens kristallisiert sich das Spannungsgefü-
ge des Ineinanders von Kraft und Sinn, von Archäologie und Teleo-
logie, zu bildhaften Konfigurationen, in denen der Anruf des Sinnes
in der Sprache und den Bildern des Wunsches (auch der Angst und
der Macht) gehört und imaginiert wird. Solche Konfigurationen sind
– können jedenfalls sein – Relikte und »Sinnschöpfungen«, Über-
reste und »Erwachen des Sinns«, rückwärtsgewandte Symptome
und prospektive Symbole.19 Sie eröffnen die »doppelte Möglichkeit
einer teleologischen und einer regressiven Exegese«20; und nur eine
Auslegung, die diese doppelte Möglichkeit wahrnimmt, wäre ihnen
angemessen. Nur wenn beide Möglichkeiten hermeneutisch zum
Tragen kommen, können prospektive Symbole der Idolisierung ent-
rissen werden, in der sie nicht mehr »die Zeichen der Herbeikunft des
Absolut-Anderen«21 sein können, sondern tatsächlich auf Symptom-
bildungen der Angst und des Wunsches oder auf verhaltenssteuernde
Signale reduziert sind.

Die Hermeneutiken des Verdachts werden von der Hermeneutik
der Symbole als Instrument der Kritik solcher Idolisierungen in
Dienst genommen; denn »das Idol (muss; J. W.) sterben, auf dass das
Symbol lebe«.22 Aber lässt sich genauer sagen, was Ricœur unter Idol
versteht und was in der Idolisierung vorgeht? Zunächst ist darauf zu
achten, dass die prospektive Bedeutung des Symbols für Ricœur da-
mit gegeben ist, dass es gegenüber der regressiven Dynamik, die das
Subjekt in die Dynamiken des Wunsches, der Angst und der Macht
einbindet, die Herausforderung zu teleologischer Selbst-Überschrei-
tung entbindet. So ist es Zeichen des Absolut-Anderen, »Chiffre
eines Eschaton, eines Letzten (…) auf das die Gestalten des Geistes
zielen«23, an denen das Selbstbewusstsein seiner selbst bewusst wer-
den kann. Für den Reflexionsphilosophen Ricœur hat dieses Letzte,
»Heilige« die Bedeutung eines Horizonts, »den die Reflexion nicht

Poetik des Glaubens A 37

Was zeigt der Verdacht?

19 Vgl. P. Ricœur, Die Interpretation, S. 516.
20 Ebd., S. 517.
21 Vgl. ebd., S. 542.
22 Ebd., S. 543.
23 Vgl. ebd., S. 541.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29 - am 23.01.2026, 22:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begreift, nicht umschließt, aber als das begrüßt, was sich ihr nähert«.
Dieser Horizont aber tendiert »mittels einer Art diabolischer Ver-
kehrung ständig dahin (…) sich in ein Objekt zu konvertieren«.24

Das schlechthin transzendente Eschaton, das sich nur im Zeichen –
in der Chiffre – ankündigen kann, generiert hier einen religiösen Ob-
jektbereich, durch den man es der Welt der Objekte eingliedert und
entsprechend verfügbar macht: »Es gibt nun heilige Objekte und
nicht mehr nur Zeichen des Heiligen, heilige Objekte neben der Welt
der Kultur.«25 Aus den Zeichen, die das Streben nach Sein herausfor-
dern, es aber auf das Absolut-Andere ausrichten und nicht auf ir-
gendein Objekt, in dem es zur Ruhe kommen könnte, werden inner-
weltlich verfügbare Ressourcen, derer man sich bedienen kann, um
zur Wunscherfüllung, zur Angstbewältigung oder zur Legitimation
und Befestigung von Macht zu kommen. Das Streben wird vom Trieb
überformt, der sich innerweltlich-illusionär zu befriedigen trachtet.
So muss die Idolisierung im Durchgang durch reduktive Hermeneu-
tiken und ihren Aufweis der hier wirksamen Triebökonomien als sol-
che durchschaut und religions-kritisch überwunden werden, damit
die Zeichen des Absolut-Anderen wieder hervortreten können.26 Da-
mit reiht Ricœur sich ein in die Schar der Religionskritiker, die den
Impuls der Negativen Theologie gegen die »religiöse« Tendenz zur
welthaften Aneignung des Heiligen zur Geltung bringen wollen.27

Den Prozess der religiösen Idolisierung und die Herausforde-
rung zur kritisch-hermeneutischen Rückeroberung des Symbols hat

38 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Jürgen Werbick

24 Ebd., S. 540f.
25 Ebd., S. 542.
26 Vgl. ebd. Die Teleologie des Bewusstseins zeichnet den Weg zur Aneignung des

Strebens nach Dasein (Ricœur bezieht sich dafür immer wieder auf Baruch Spino-
zas Conatus essendi), das freilich niemals das in den Symbolen Bezeichnete ein-
holt; vgl. etwa P. Ricœur, »Eine philosophische Freud-Interpretation«, in: Herme-
neutik und Psychoanalyse. Konflikt der Interpretationen II, München 1974,
S. 82–102, hierzu: S. 93 ff.

27 Zu nennen wären etwa Karl Jaspers, auf den das Stichwort »Chiffre« hinweist
(vgl. von ihm: Der philosophische Glaube, München 1963), aber auch Paul Tillich
mit seinem Konzept des Gottes »über Gott« (vgl. »Der Mut zum Sein«, in: Ge-
sammelte Werke, Band 11, Stuttgart 1969, S. 13–139, speziell S. 137ff.). Eine zu
Ricœur in Manchem vergleichbare religionskritische und negativ-theologische
Inanspruchnahme des Idol-Begriffs findet sich bei Erich Fromm. Ein Idol reprä-
sentiert – so Fromm – »das Objekt der zentralen Leidenschaft des Menschen«,
»ein von Menschen gemachtes Ding«, »die entfremdete Form der Selbsterfahrung
des Menschen« (vgl. Die Herausforderung Gottes und des Menschen, Konstanz
1970, S. 48f.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29 - am 23.01.2026, 22:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ricœur mehrfach an den mit der Vatergestalt verbundenen religiösen
Gehalten dargestellt.28 Ein »nach-religiöser Glaube«29 muss das Stre-
ben nach Sein aus der Triebdynamik des ödipalen Konflikts befreien.
Von dieser Triebdynamik wird das Göttliche in die Gestalt eines Got-
tes gebannt, »der sowohl droht wie auch tröstet.« Strafangst und
Schutzbedürfnis, »Anklage und Schutz bilden sozusagen die ›faulen
Stellen der Religion‹ (…) Hier findet der Atheismus seinen Ansatz-
punkt und vielleicht auch seine zweifache Bedeutung als Destruktion
und als Befreiung. Hier auch bahnt er einem Glauben den Weg, der
über die Stufe der Anklage und des Schutzes hinausschreiten wür-
de.«30 Die Religion im Banne der ödipalen Triebschicksale sieht im
Allmachts- und Vorsehungsgott »die höchste Gefahr und die letzte
Zuflucht«. Sie unterstellt ihn einem moralischen »Vergeltungs-
gesetz«, als dessen Vollstrecker er die Sünde an den Tätern heim-
sucht und angesichts eines ungerechten Schicksals Kompensation
verheißt. Der Durchgang durch die atheistische Religionskritik
Nietzsches und Freuds bedeutet den Abschied von einem endzeitlich
belohnenden oder bestrafenden göttlichen Vater, »zumindest die De-
struktion des moralischen Gottes, nicht nur als höchster Anklagein-
stanz, sondern auch als letzten Orts der Zuflucht, als Vorsehung«.31

Welcher Glaube »verdient es, die Kritik Nietzsches und Freuds
zu überleben?« Ein Glaube, der in der Spur des Hiob-Buches »im
Dunkel voranschreitet«, nicht auf den tröstend-bewahrenden Gott
ausgerichtet ist, sondern die Menschen »den Gefahren eines Lebens
aussetzt, das allein menschenwürdig genannt werden könnte«; der
Gott des Gekreuzigten, der »allein durch seine Schwäche helfen
kann?«32 Ein Glaube der »Ergebung«, des »Gehorsams zum Sein«,
übermoralisch aus »Liebe zur Schöpfung« der »Entfaltung des Seins«
gehorchend, »fern jeder Sorge um die eigene Person«?33 Immer wie-
der kommt Ricœur auf Konturen dieses nach-religiösen, durch den
Feuer-bach der Religionskritik gegangenen Glaubens zu sprechen.
Wiederum im Blick auf Hiob erscheint – gleichsam am Horizont –

Poetik des Glaubens A 39

Was zeigt der Verdacht?

28 Vgl. etwa: P. Ricœur, »Die Vatergestalt – vom Phantasiebild zum Symbol«, in:
Hermeneutik und Psychoanalyse, S. 315–353.

29 Vgl. P. Ricœur, »Religion, Atheismus, Glaube«, in: Hermeneutik und Psychoana-
lyse, S. 284–314, hier S. 284.

30 Ebd., S. 285.
31 Ebd., S. 300.
32 Ebd., S. 305f. mit Verweis auf Dietrich Bonhoeffer.
33 Vgl. ebd. S. 306f. und S. 313.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29 - am 23.01.2026, 22:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Weisheit des »Verzicht(s) auf den Wunsch selbst« als Zielgestalt
eines nach-religiös biblischen Glaubens, der in der Spur Hiobs ge-
lernt hat, »Gott ohne Grund zu lieben« und sich deshalb nicht mehr
auf die Befriedigung der Bedürfnisse nach Lohn, Trost und Angst-
überwindung fixiert. Wie Hiob an »Gott zu glauben trotz …« und
nicht wegen des Wohlergehens, das er gewährt oder in Aussicht
stellt, das bedeutet für Ricœur, »völlig aus dem Kreislauf der Vergel-
tung herauszutreten, in dem die Klage noch gefangen ist, solange
sich das Opfer über sein ungerechtes Los beklagt«; es bedeutet »Ver-
zicht auf den Wunsch, für seine Tugenden belohnt zu werden, Ver-
zicht auf das Verlangen, vom Leiden verschont zu bleiben, Verzicht
auf die infantile Komponente des Wunsches nach Unsterblichkeit«.34

V.

Nach-religiöser Glaube?

Der »Verzicht auf den Wunsch« entlässt Gott aus der Funktionalisie-
rung, auf die ihn die atheistische Religionskritik reduzierte. Für die
»Weisheit« eines Glaubens jenseits der Religion ist Gott nicht nur
mehr und anderes als diese Funktion; er ist das Jenseits des Feldes
der Wunscherfüllung und Angstbewältigung oder machtpolitischer
Verzweckung. Er ist frei gelassen in das Um-seiner-selbst-willen,
kann ohne Grund geliebt werden. Das ist der Gott der Mystik, die
Gott bejaht, weil er Gott ist, nicht weil er sich den Menschen als hilf-
reich erweist – und ihn deshalb als ihn selbst mitten im Leben will-
kommen heißen kann; nicht als Gegenstand, sondern als der Hori-
zont radikaler Selbstüberschreitung.

Hat solche mystische Weisheit den Konflikt der Interpretatio-
nen hinter sich gelassen; ein Terrain erreicht, auf dem die Religions-
kritik ihr Recht verloren hat, weil ihre Gründe nicht mehr gelten?
Wenn die Symbole zu Chiffren werden, verweisen sie negativ-theo-
logisch auf das Jenseits des von der Sehnsucht Objektivierten; auf das
Jenseits dessen, worauf diese sich richtet – weil sie des Horizonts in-
newird, auf den hin sie sich selbst überschreiten muss und über-

40 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Jürgen Werbick

34 P. Ricœur, Das Böse. Eine Herausforderung für Philosophie und Theologie, Zürich
2006, S. 59ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29 - am 23.01.2026, 22:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schreiten kann. Zwar verstummt sie, weil sie sich nur in der Sprache
des Wunsches artikulieren kann. Aber noch das Zeugnis ihres Ver-
stummens bezeugt den Gehorsam gegen das Wort, das den Wunsch
über das Habenwollen hinausruft ins Seindürfen, dem die Urbeja-
hung des Menschen gilt.35

Mystik ist die radikal aufrechterhaltene Gegeninstanz zur Ver-
gegenständlichung des Göttlichen: Das Göttliche erscheint am Hori-
zont einer »Eschatologie des Bewusstseins«, der sich im Wort dem
menschlichen Verstehen ankündigt und zugleich entzieht. Die Escha-
tologie des Bewusstseins aber »bildet stets eine schöpferische Wie-
derholung seiner Archäologie.« Und so wird man »nie mit Sicherheit
sagen können, ob dieses oder jenes Symbol des Heiligen nicht auch
eine ›Wiederkehr des Verdrängten‹ darstellt; oder vielmehr: Jedes
Symbol des Heiligen ist gewiss auch und zugleich eine Wiederkehr
des Verdrängten, das Wiederaufleben eines infantilen und archai-
schen Symbols.«36 Ist diese »Vermischung« nur eine Sprachverlegen-
heit, der die Mystik sich im beredten Verstummen – im muein – ent-
ziehen kann, so dass sie sich ohne Objektivierung im reinen Horizont
des Heiligen halten könnte? Oder wird dem Sich-Überschreiten des
Wunsches ein Begleiter geschenkt, an den es sich halten kann und der
es in der Zuversicht hält, dass die Selbst-Überschreitung nicht Selbst-
verlust, sondern Sich-Gewinnen bedeutet?

Christologie und Pneumatologie imaginieren diese Begleiter –
den Tröster oder Ermutiger, und den Herausforderer. Sie imaginieren
ihn in Symbolen, die der Dialektik von Archäologie und Teleologie
des Bewusstseins nicht entzogen sind, dem Konflikt der Interpreta-
tionen ebenso wenig. Die Trinitätslehre behauptet hier das Imma-
nentwerden des Transzendenten: Das Göttliche wird als Gegenüber
wie als In-Mir gegenwärtig und verwechselbar; verwechselbar mit
bloßer Wunscherfüllung und Angstabwehr, gar mit Machtansprü-
chen. Seine Transzendenz wird zu einer Immanenz, die den Bann
der Immanenz – der Bedürfnisse und des Wunsches – aufsprengt
und doch immer wieder neu in ihm gefangen gesetzt werden kann.

Poetik des Glaubens A 41

Was zeigt der Verdacht?

35 Das Motiv der Urbejahung übernimmt Ricœur von Jean Nabert; vgl. dazu etwa:
P. Ricœur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion II«, in: Her-
meneutik und Psychoanalyse, S. 196–216, hier S. 210. Dem Rückbezug Ricœurs
auf Nabert geht gründlich nach: S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offen-
barung. Von Paul Ricœur und Jean Nabert zu einem Modell fundamentaler Theo-
logie, Freiburg 1999.

36 P. Ricœur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion II«, S. 216.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29 - am 23.01.2026, 22:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Selbsttranszendenz der Mystik bleibt der endzeitliche Sabbat-
Horizont, der Konflikt der Interpretationen aber der theologische –
auch der philosophische? – Alltag, in dem mehr oder weniger glück-
lich und kritisch nachvollzogen werden muss, wie Gottes Transzen-
denz-Immanenz nicht in der Immanenz aufgeht. In dem mehr oder
weniger radikal die Wege der Nachfolge sichtbar gemacht werden,
die in die große »Verwandlung«37 hineinführen, mit der das Streben
nach Sein vom Sein in Gott überholt sein wird.

Der Mensch aber gelangt auch hermeneutisch – durch Ent-Ido-
lisierung der Symbole – nicht von sich aus ins Jenseits seines Wün-
schens und seiner Angst. Er muss und darf sich vielmehr von der
Dynamik der Transformation des Wunsches und der Angst ergreifen
lassen: in der Nachfolge des Menschensohnes, durchdrungen von
dem Geist, der Gottes Transzendenz in der Immanenz zur Wirkung
bringt. So öffnet sich – nach der Symbolik des Biblisch-Christlichen –
die Dialektik von Archäologie und Teleologie zur Eschatologie, in der
der Wunsch nicht durchgestrichen sein wird, sondern von sich lassen
darf, weil ihm Größeres widerfährt als er hätte wünschen können; in
der die Anklage zum Ereignis einer Wahrheit wird, die nicht ver-
urteilt, sondern versöhnt.

Auch solche eschatologische Symbolisierungen arbeiten fort-
während an der Transformation des Wunsches und der Angst; sie
können diese Arbeit noch nicht hinter sich haben und »weise« ver-
stummend darauf zurückblicken. Und so sind auch sie von jener Dia-
lektik bestimmt, die im Konflikt der Interpretationen auszutragen
ist. Ein Jenseits dieser Dialektik »gibt es« menschlich nur als ihr Ho-
rizont. Der aber bleibt Gottes-Horizont, nicht einmal in mystischer
Weisheit zu erreichen; auch nicht durch Negationen, die den Verzicht
aufs Negierte proklamieren. So bleibt meine Rückfrage an Paul Ri-
cœur, als Frage, nicht als Einwand: Darf menschlich – auch philoso-
phisch – die Weisheit mit ihrem Verzicht auf den Wunsch das letzte
Wort haben? Oder ist es dem einzuräumen, der um seinetwillen
nicht den Verzicht fordert, sondern die Selbsttranszendenz des Wun-
sches gewährt? Wenn Gott nicht nur Horizont der Selbstüberschrei-

42 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Jürgen Werbick

37 Vgl. P. Strasser, Der Gott aller Menschen, Graz 2002, S. 194: »Was wir brauchen,
ist eine Kultur, die das individuelle Bewusstsein in seinem Wert gerade dadurch
bestätigt, dass sie es auf einen Horizont bezieht, den zu erreichen uns unmöglich
ist, solange wir am endlichen Leben teilhaben. Das Leben einer Kultur hängt da-
von ab, ob sie beseelt genug ist, sich an diesem Horizont – dem Horizont der Ver-
wandlung auszurichten.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29 - am 23.01.2026, 22:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung ist, sondern auf den Menschen zukommt, um jetzt schon mit
ihm und in ihm da zu sein, so ist dem Göttlichen nichts Menschliches
fremd. So müsste man das Menschliche auch nicht hinter sich lassen,
um den Gott zu finden, der sich im Menschlichen finden lässt.

Ist das ein Gedanke, der das Kritikwürdige am Christentum auf
die Spitze treibt? Oder ein Gedanke, der die Kritik bis zuletzt in sich
aufgenommen hat? Das wird man gar nicht so leicht unterscheiden
und entscheiden können.

Poetik des Glaubens A 43

Was zeigt der Verdacht?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29 - am 23.01.2026, 22:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29 - am 23.01.2026, 22:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Entlarvung
	II. Der Gerichtshof der Vernunft und die Schule des Zweifels
	III. Der Konflikt der Interpretationen
	IV. Symbol und Idol
	V. Nach-religiöser Glaube?

