225

6 Diskussion der Ergebnisse

In diesem Kapitel stelle ich die Ergebnisse meiner Forschungsarbeit in einen
groBeren Diskurszusammenhang, um die tibergeordnete Forschungsfrage zu
bearbeiten: Welche Bedeutung hat die Fotografie fiir das generative Arbeiten
in Situationen kultureller Differenz? Dabei wird der Fokus auf die Relevanz
der Ergebnisse im Bereich der visuellen Kultur und in transdisziplindren
Forschungszusammenhdngen gesetzt. In Abschnitt 6.1 wird der Begriff der
fotografisch-visuellen Grenzsituation (Freire 1978: 84-85) theoretisch bearbeitet.
Der Zusammenhang von Tatigkeiten, Rollen, Positionen und Beziehungen

im fotografischen Spannungsfeld wird als Grenzsituation beschrieben und mit
dem Wesen der Fotografie nach Roland Barthes (1985: 86-87) in Zusammen-
hang gebracht. In der Folge wird auf die Dimensionen Angst/Freude und per-
sonliches Begehren/ethische Ideale im fotografischen Spannungsfeld eingegangen.
Diese werden mit kulturpessimistischen und idealistischen theoretischen
Positionen verkniipft. Anhand des Konzepts des Scopic Drive (Bhabha 2004:
109; Lacan 1978: 73-75) wird nachvollziehbar, inwiefern durch den einseitigen
Blick im fotografischen Spannungsfeld nicht das Gegeniiber, sondern lediglich
die Spiegelbilder der eigenen Mythen, Wiinsche und persénlichen Begehren
erkannt werden. In Abschnitt 6.2 wird der Begriff der fotografisch-visuellen Grenz-
arbeit diskutiert. Es wird erldutert, inwiefern Barthes’ Konzept von studium und
punctum (Barthes 1985: 33-37) als Grenzarbeit auf dem Weg zu visual literacy
(Elkins 2008, Mitchell 2009) und in diesem Zusammenhang als spezifische
Form der Umsetzung Freirianischer Praxis (Freire 1978) betrachtet werden kann.
In Abschnitt 6.3 fithre ich aus, inwiefern die Ergebnisse der vorliegenden
Forschungsarbeit fiir transdisziplindre Forschungszusammenhénge nutzbar
gemacht werden kénnen. Es wird eine Verkniipfung mit dem Konzept der
boundary work (Gieryn 1983) bzw. der Grenzarbeit hergestellt. Dazu schlage
ich vor, kulturelle Differenz (Bhabha 2004) als transdisziplindres Grenzkonzept
(Mollinga 2010) zu begreifen, das im fotografischen Spannungsfeld als trans-
disziplindrem Grenzraum verhandelt wird. Die Generative Bildarbeit kann

als konkrete Form der Grenzarbeit begriffen werden, bei der die generativen
Bilder und Themen (Freire 1981: 84) der Beteiligten als transdisziplindre Grenz-
objekte (Leigh Star/Griesemer 1989; Leigh Star 2010; Mollinga 2010) dienen.

https://dol.org/10.14361/9783839450086-009 - am 13.02.2026, 20:10:42. https://wwwe.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Emm


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 FOTOGRAFISCH-VISUELLE GRENZSITUATIONEN

»,In Grenzsituationen ist die Existenz von Menschen mitgesetzt, denen
diese Situation direkt oder indirekt dient, und von solchen, deren Exis-
tenzrecht durch sie bestritten wird und die man an die Leine gelegt hat.
Begreifen letztere eines Tages diese Situation als Grenze zwischen Sein
und Menschlicher-Sein und nicht mehr als Grenze zwischen Sein und
Nichts, dann beginnen sie ihre zunehmend kritischen Aktionen darauf
abzustellen, die unerprobte Moglichkeit, die mit diesem Begreifen ver-
bunden ist, in die Tat umzusetzen.“ (Freire 1978: 86)

Paulo Freire beschreibt als Grenzsituation einen Zusammenhang, in dem sich
Menschen gemeinsam in einer Situation befinden, jedoch in vollig unter-
schiedlichem Bezug zu dieser Situation und zueinander stehen. Die einen kon-
nen aus der Situation schopfen und wachsen, die anderen dienen lediglich der
Situation, aber nicht sich selbst. Dementsprechend haben die Menschen, die
sich gemeinsam in einer Grenzsituation finden, v6llig unterschiedliche Tatig-
keiten, Rollen und Positionen inne. Je nachdem, wer wo steht, gestalten sich
ihre Beziehungen zueinander. Im folgenden Abschnitt stelle ich mit dem
Begriff der fotografisch-visuellen Grenzsituation die Ergebnisse meiner For-
schungsarbeit in Bezug zu Theoriestrangen im Bereich der visuellen Kultur.

6.11 DAS BESTANDIGE IN DER VISUELLEN ZEITENWENDE

Betreiben Menschen Fotografie, sind sie zusammen in verschiedene Aktivitdten
im fotografischen Spannungsfeld eingebunden. Auf den ersten Blick sind zumin-
dest drei verschiedene Tatigkeiten offensichtlich: Die Menschen fotografieren,
posieren und schauen sich Fotos an. Es geht also gleichermaBen um produzie-
rende, darstellende und wahrnehmende Tétigkeiten. Roland Barthes zufolge
werden Menschen zu operator (Fotograf_in), spectator (Betrachter_in) und
spectrum (Fotomotiv) (Barthes 1985: 18). Dabei nehmen sie gewisse Rollen und
Positionen ein; je nach Position blicken sie aus verschiedenen Perspektiven auf-
einander. Den grundsétzlichen Wesensunterschied von operator und spectator
veranschaulicht Roland Barthes, indem er auf den Unterschied zwischen den
physikalischen und den chemischen Eigenschaften der Fotografie verweist:

»,Mir schien, daf3 die PHOTOGRAPHIE des spectator ihrem Wesen nach
auf die, wenn man so sagen kann, chemische Enthiillung des Gegen-
stands zurlickging (dessen Strahlen mit Verzégerung zu mir gelangen),
und daB3 die PHOTOGRAPHIE des operator im Gegensatz dazu durch das
von der VerschluBo6ffnung der camera obscura ausgeschnittene Bild
bedingt war.” (ebd.)

Den operator setzt Barthes somit in Bezug zur physikalischen Beschaffenheit
der Fotografie. Er vermutet, dass diese Beziehung irgendwo zwischen der
Person des operator und dem kleinen Loch liege, durch das Licht in die Kamera
einfallen kann (ebd.: 17). Die hier angesprochenen physikalischen Eigen-
schaften der Fotografie wurden bereits um 980 n. Chr. von einem arabischen

- 8 13.02.2026, 20:10:42.

Diskussion der Ergebnisse

Generative Bildarbeit

226


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

227

Gelehrten namens Alhazen als camera obscura beschrieben — lange bevor die
chemischen Prozesse zum Festhalten von Bildern erforscht waren (Belting
2009: 110-111). Zu diesen, d. h. den chemischen Eigenschaften der Fotografie,
setzt Barthes die Rolle des spectator in Bezug. Erst seitdem — durch die
Erkenntnisse von Joseph Nicéphore Niepce (1826), Louis Jacques Mandé
Daguerre (1837) und anderer Forscher_innen — fotografische Projektionen in
der camera obscura auf einem Bildtrager (zuerst Glas und Holz, spiter Papier,
dann PVC) festgehalten werden kdnnen, gibt es Fotos. Damit wird die Foto-
grafie auch fiir Betrachter_innen relevant. Inzwischen haben elektronische
Prozesse die chemischen weitlaufig ersetzt und fithren zur beschleunigten
Produktion, Reproduktion und Verbreitung von Bildern, was im Rahmen des
Paradigmenwechsels rund um eine visuelle Zeitenwende zu kontroversiellen
Auseinandersetzungen im Feld der visuellen Kultur fithrt. Dieser Paradigmen-
wechsel vollzieht sich seit den 1970er-Jahren an der Schnittstelle zwischen
Sozial- und Kulturwissenschaften. Die Fotografie und die Beschiftigung
damit als Alltags- und Wissenschaftsphidnomen, die Fotografie als zeichen-
hafte Darstellung von Wirklichkeit, die Fotografie als Praxisfeld — sind
wesentliche Aspekte, die in den verschiedenen Ausformungen des cultural
turn (Bachmann-Medick 2010) diskutiert werden. Es besteht damit die Mog-
lichkeit, die Anerkennung von und die Hinwendung zu gegensatzlichen
Wahrnehmungs- und Handlungsformen sowie die Férderung von kritischem
Reflexionspotential in den Fokus zu stellen. Diese erkenntnistheoretische
Wendung zum Bildlichen kann auf technischer Ebene im Ubergang von
analoger zu digitaler Bildtechnik gesehen werden und tritt nicht zum ersten
Mal in der Menschheitsgeschichte auf. Nach Mitchell ist

»die Vorstellung eines ,turn’ [...] weder auf die Moderne noch auf die
zeitgenossische visuelle Kultur beschriankt. Sie ist eine Trope oder
Denkfigur, die viele Male in der Geschichte der Kultur auftritt,
gewohnlich dann, wenn irgendeine neue Reproduktionstechnologie
oder eine Reihe von Bildern, die mit neuen sozialen, politischen
oder dsthetischen Bewegungen assoziiert werden, die Biithne betritt.”
(2009: 320)

Dennoch wird die Vorstellung einer visuellen Zeitenwende in Anschluss an
den pictorial turn (Mitchell 1997) und den iconic turn (Boehm 2007) mit kultur-
wissenschaftlichen Publikationen um die Jahrtausendwende weiter gefestigt
(Bredekamp 2000: 34). Auch wenn sich die technischen Parameter und die
Diskussion {iber Fotografie fortlaufend weiterentwickeln und immer wieder
neu entspinnen,?# lsst sich im fotografischen Spannungsfeld ein bestindiges
Charakteristikum der Fotografie erkennen, das Roland Barthes (1985) als das
Wesen der Fotografie beschreibt. Es handelt sich dabei um das Kontinuum,

24 Siehe Theorieentwicklung im Rahmen des Visual Turn: Doris Bachmann-Medick: Cultural
turns. Neuorientierungen in den Kulturwissenschaften, Hamburg 2010. Gottfried Boehm: ,Iconic Turn
Ein Brief, in: IFK, Internationales Forschungszentrum fur Kulturwissenschaften (Hg.), Bilderfragen.
Die Bildwissenschaften im Aufbruch, Miinchen 2007, S. 27-36. William J. T Mitchell: Der ,,Pictorial
Turn® in: Christian Kravagna (Hg.): Privileg Blick. Kritik der visuellen Kultur, Berlin 1997, S. 15-40.

“

- 8 13.02.2026, 20:10:42.


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in dem aus der Begegnung zwischen Fotograf_in und Fotomotiv ein Bild
entsteht, das als Foto iiber die Begegnung hinaus Bestand hat und schlieflich
Fotograf_in und Betrachter_in, aber auch Betrachter_in und Fotomotiv mit-
einander in Verbindung setzt.

,Hier gibt es eine Verbindung aus zweierlei: aus Realitdt und Vergan-

genheit. Und da diese Einschrankung nur hier existiert, muB3 man sie

als das Wesen, den Sinngehalt (noema) der PHOTOGRAPHIE ansehen.”
(ebd.: 86)

Alle beteiligten Menschen sind durch diese bestindige Eigenheit, durch das
noema, den ,,Sinngehalt der Fotografie® beriihrt. Letztlich kann das fotogra-
fische Spannungsfeld als Zeitraum der Bildwerdung betrachtet werden, eine
Aneinanderreihung wichtiger Momente — vom Posieren iiber das Auslosen
bis hin zum Betrachten und immer wieder neuen Betrachten des Bildes —
dieser Zeitraum ist es, der alle Beteiligten im fotografischen Spannungsfeld
verbindet. In diesem Zeitraum geschieht die Verwandlung, die einem Men-
schen widerfahrt, wenn er oder sie erst vor einer Kamera steht, eine Pose ein-
nimmt, aus der Pose heraustritt und zu einem spiteren Zeitpunkt wieder

in derselben Pose auf einem Bildtrdger erscheint. Ein Foto muss demnach im
Sinne John Bergers so situiert sein, ,dass es etwas von der iiberraschenden
Schliissigkeit dessen bekommt, das war und ist* (Berger 2016: 87). Diese Ver-
bindung beschreibt Ariella Azoulay als “Civil Contract of Photography”
(2008) und betont, dass am Ende niemand das alleinige Besitzrecht auf ein
Foto beanspruchen kann.

Angesichts der Ergebnisse der multiplen Fallstudie kann das fotografi-
sche Spannungsfeld als jener Raum betrachtet werden, in dem die Beteiligten
(operator, spectrum und spectator) Gefiihlsregungen von Angst bis Freude
zum Ausdruck bringen und Bestrebungen verfolgen, die mal von persén-
lichem Begehren und dann wieder von ethischen Idealen bestimmt werden.
Diese Dimensionen werden im Folgenden in Zusammenhang mit dem Para-
digmenwechsel betrachtet, der sich aus dem Transformationsprozess im
Umgang mit Fotografie im Speziellen, aber auch mit Visualitdt und Bildhaftig-
keit im Allgemeinen ergibt.

6.1.2 ZWISCHEN ANGST UND FREUDE, PERSONLICHEM BEGEHREN
UND ETHISCHEN IDEALEN

Wie in der multiplen Fallstudie werden in diversen Publikationen zur ,visuel-
len Zeitenwende* Wiinsche, Hoffnungen, Freude und Angste zum Ausdruck
gebracht, die Menschen im Umgang mit Bildern entwickeln. Diese Wiinsche
und Angste determinieren das fotografische Spannungsfeld; es empfiehlt sich,
sie diszipliniibergreifend aufzuarbeiten und auszudifferenzieren (Devereux
1998). Es ldsst sich eine reichhaltige Bandbreite an Haltungen gegeniiber dem
Visuellen ausmachen, die Sigrid Schade und Silke Wenk (2011) anhand zweier
Extrempole in der Auseinandersetzung um die visuelle Zeitenwende festma-
chen: Zum einen handelt es sich um ,apokalyptische Angste vor einer (Uber-)
Macht der Bilder und ihrer beschleunigten Zirkulation “(Schade/Wenk 2011:

- 8 13.02.2026, 20:10:42.

Diskussion der Ergebnisse

Generative Bildarbeit

228


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

229

37), die sich als Ikonophobie beschreiben ldsst. Zum anderen kommt Begeiste-
rung auf, ,die in Unterstellung einer spezifischen Leistungsfahigkeit von
Bildern griindet — Ikonophilie oder Ikonomanie. “(ebd.). Die Dimension der
Freude, wie sie sich im Rahmen der multiplen Fallstudie zeigt, lasst sich im
Zusammenhang mit idealistischen Positionen betrachten, in denen neue
Technologien als Medien fiir umfassende globale Demokratisierungsprojekte
gefeiert werden (Mirzoeff 2000: 34). Dabei wird angenommen, dass durch Ver-
breitung visueller Medien immer mehr Menschen in immer kiirzerer Zeit die
Moglichkeit erlangen, sich selbst im Sinne der freien Meinungsduf3erung zum
Ausdruck zu bringen. Fragen der Technisierung, Bildlichkeit und Visualitdt
erlangen eine entwicklungspolitische Dimension, der modernisierungstheore-
tische Ideale zugrunde liegen. Analog zu den Ergebnissen der multiplen Fall-
studie muss in diesem Zusammenhang mit Verweis auf Gayatri Spivak (2009)
gefragt werden, wer im fotografischen Spannungsfeld auf globaler Ebene
tatsachlich in der Lage ist zu sehen, wer gesehen wird, wer iiber das Visuelle
sprechen kann und wer tatsachlich auch gehért wird. Die Dimension der
Angst, wie sie in der multiplen Fallstudie zutage tritt, 1dsst sich mit kultur-
pessimistischen Positionen verkniipfen, die in den Debatten um den pictorial
turn zum Ausdruck kommen. So schreibt Mitchell:

,Die Fiktion eines pictorial turn, einer Kultur, die vollig von Bildern
beherrscht wird, ist nunmehr zu einer realen technischen Moglichkeit
im globalen Ausmal3 geworden. Marshall McLuhans ,globales Dorf"*
ist heute ein Faktum und beileibe kein trostliches.” (1997: 17)

Bei Hans Belting findet sich der Begriff des ,,Bilderstrom[s]“ (2007: 17), dem
man unfreiwillig ausgeliefert sei. Eine Steigerung dieser Argumentation
bringt Vilem Flusser mit seinen Erlduterungen zu ,Bilderfluten” (2002: 71ff.),
die tiber die Menschheit hereinbrechen und zu ,exzessiven Formen des Bild-
gebrauchs® (ebd.) fithrten. Bei Jean Baudrillard zeigt sich die Dimension der
Angst in einer Warnung vor dem ,,Verléschen der Welt in den Bildern* (1978).
Er argumentiert, dass es durch die Dominanz von Bildern und die gesteigerte
Geschwindigkeit, in der sie verbreitet werden, immer schwieriger wiirde,
zwischen Abbild und Wirklichkeit zu unterscheiden. Sigrid Schade und Silke
Wenk (2011) argumentieren in ihrer Analyse kulturpessimistischer Positionen
um die Bedeutung des pictorial turn, dass Angste im Umgang mit Bildern
schon immer bestanden hitten, auch lange vor der Entwicklung und Verbrei-
tung neuer Medien. Dabei verweisen sie auf den Umgang mit christlichen Kult-
bildern, aber auch auf die Wirkkraft alltaglicher Portratfotografie (ebd.: 38).
Was in der multiplen Fallstudie im Spannungsverhiltnis zwischen per-
sonlichem Begehren und ethischen Idealen zum Ausdruck kommt, die Kom-
plexitdt und die Ambivalenzen, die das fotografische Spannungsfeld bestimmen,
lasst sich auch anhand der Theorieentwicklung von Susan Sontag ablesen.
Wihrend sie mit ihrer Aufsatzsammlung ,,Uber Fotografie“ eher in den kultur-
pessimistischen Theoriekanon in Bezug auf visuelle Kulturen einstimmt,
unterzieht sie ihre eigenen Darstellungen rund 20 Jahre spéter mit ,Das Lei-
den anderer betrachten” [2003] einer Revision, die idealistischen Positionen
niaherkommt, indem sie den Schwerpunkt auf das aufklarerische Potential der

- 8 13.02.2026, 20:10:42.


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fotografie legt. Zuerst beleuchtet Sontag die Fotografie als Machtinstrument
und formuliert eine umfassende Kritik an diversen Formen der fotografischen
Machtaneignung und -ausiibung: ,Fotografieren heiBt, sich das fotografierte
Objekt aneignen. Es heiflt, sich selbst in eine bestimmte Beziehung zur Welt
setzen, die wie Erkenntnis — und deshalb wie Macht — anmutet. “ (1980: 10).
Je nach Position im fotografischen Spannungsfeld kénnen sich Beteiligte, so
Sontag, gewisse Formen von Macht aneignen und, da sie iiber Technologien
der Sichtbarmachung verfiigen, steuern, was dokumentiert und verdffentlicht
oder auch ausgeblendet wird. Spater thematisiert sie vor allem das dokumen-
tarische und Evidenz-erzeugende Potential der Fotografie — Kriege, humanitare
Katastrophen und Ungleichheitsverhdltnisse wiirden demnach erst in das
Bewusstsein der globalen Offentlichkeit riicken, wenn zu ihnen fotografische
Dokumente bestehen und verbreitet werden (Sontag 2003). Sontag argumen-
tiert, dass Bilder vom Leben und Leiden Anderer nicht nur ein Schauspiel
bieten, das zur Abstumpfung der Massen und zum Machterhalt einiger weni-
ger diene, sondern dass Leidensbilder in einer Zeit der Informationsiiberflu-
tung auch einen gesellschaftlichen Auftrag erfiillen: Fotografische Bilder und
deren Verbreitung wiirden es zumindest einen Moment lang erméglichen,
menschliches Leid und humanitire Katastrophen als gegenwartig zu begreifen
(ebd.: 29). Fraglich bleibt, ob und wie durch diverse visuelle Kanile und Ver-
breitungstechnologien die ,surreale, gesellschaftliche und zeitliche Distanz *
(Sontag 1980: 60) zwischen Menschen in vollig unterschiedlichen Lebenswelten
uiberbriickt werden kann, ohne dabei die Anderen in ihrem Leid zu fixieren.
Machtaneignung auf der einen Seite bedeutet die Verbreitung von Angst auf
der anderen. Menschen auf dieser anderen Seite des fotografischen Span-
nungsfeldes sehen sich vermehrt der Angst ausgesetzt, durch die Prasenz von
Uberwachungskameras im 6ffentlichen Raum jederzeit unfreiwillig zum Bild
zu werden, von anderen gesehen und kontrolliert zu werden und in Form von
Datensdtzen in diversen Speicherarchiven oder Internetseiten zu landen. Es
handelt sich hierbei um die Angst, zu einer Art ,glisernen Menschen® zu werden,
fiir den sich die Grenzen zwischen Privatleben und Offentlichkeit durch visu-
elle Kontrollmechanismen in Auflésung befinden.

Die Vergegenwirtigung und Bewusstmachung dessen, was Barthes
als das Wesen der Fotografie beschreibt und was sich in meiner Theorieskizze
als fotografisches Spannungsfeld herausstellt, kann als gedankliche Stiitze
dienen, um weder aus rein idealistischer noch rein kulturpessimistischer Sicht
auf die Fotografie zu blicken. Im fotografischen Spannungsfeld werden durch
soziale Interaktion fotografische und imaginierte Bilder hervorgebracht und
diese tragen dadurch zu Blickwechseln und gegenseitiger Wahrnehmung bei.
Denn jedes Foto entsteht und besteht, indem sich reale Menschen im fotogra-
fischen Feld betitigen und durch den Akt des Fotografierens miteinander in
Verbindung treten, wobei diese Verbindung durch die Verbreitung der Fotos
fortlaufend weitere Menschen involviert. Es gilt, den Mythos einer iibermensch-
lichen Bildermacht und die daraus resultierende Bilderangst zu entzaubern
und im Gegensatz dazu die Vieldeutigkeit des Visuellen anzuerkennen und
verantwortungsvolle Umgangsformen mit Visualitdt und Bildlichkeit zu ent-
wickeln (Schade/Wenk 2011: 8). Die Debatten um den pictorial und iconic turn
(Boehm/Mitchell 2009) kénnen in der Entwicklung solch verantwortungs-

- 8 13.02.2026, 20:10:42.

Diskussion der Ergebnisse

Generative Bildarbeit

230


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

231

voller Umgangsformen insofern einen Beitrag leisten, als dass in thnen das
komplexe Verhidltnis von Menschen und Bildern mit Blick auf wissenschaft-
liche und profane Zusammenhange aufgearbeitet werden kann (ebd.: 42).

6.1.3 ZWISCHEN MENSCHEN, BILDERN UND MENSCHEN

Die zentralen Tatigkeiten im fotografischen Spannungsfeld bestehen im Foto-
grafieren (operator), im Posieren (spectrum) und im Anschauen (spectator).
Diese Tatigkeiten erméglichen vielfdltige weitere Tatigkeiten und damit auch
Interaktionen und Blickwechsel zwischen den Beteiligten, sobald das Bild
auBlerhalb seines Entstehungskontexts gezeigt wird: das Auswahlen, Bewerten,
Bearbeiten und bewusste Verdndern von Fotos, das Herzeigen, Anschauen
und Deuten, das Kombinieren und Verwenden fiir unterschiedliche Zwecke.
Es vollzieht sich ein weitlaufiger Prozess, durch den die Beteiligten immer
wieder aufs Neue zueinander in Beziehung treten und dabei auch fortlaufend
weitere Menschen einbeziehen. Die Fotografie erweist sich als Medium sozialer
Zusammenhdnge (Breckner 2010: 258-262). Sobald eine Person ein Foto
macht, eine weitere Person als Motiv posiert und Andere spiter das Bild zeigen
und anschauen, verschwimmen die Grenzen zwischen Eigen und Fremd. Die
beteiligten Menschen treten in Beziehung zueinander, auch wenn sie diese
Beziehung nicht bewusst als solche erleben, weder miteinander sprechen
noch dariiber nachdenken miissen. Vorerst setzen sie verschiedene Aktionen,
doch es findet keine bewusste Reflexion statt. Thre Blickwechsel passieren
jedoch nicht einfach unbemerkt, ,sie er6ffnen einen Raum®. (Waldenfels 1999:
144). In diesem Raum treten das Kreative, das Reprasentative, das Verbindende
und Konfrontierende als Prozessqualitdten hervor — Qualitdten, die meist

nur als Nebeneffekte betrachtet werden. Dadurch erlangt das fotografische
Spannungsfeld performativen Charakter (Fischer-Lichte 2012: 158).

spectator

[d
auswahlen herzeigen
bewerten deuten
reprasentativ
bearbeiten Kreativ
spectrum
@ konfrontierend @
verbindend

operator

kombinieren

verwenden

Abb. 85 Tatigkeiten und Qualitdten im fotografischen Spannungsfeld

- 8 13.02.2026, 20:10:42.


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Durch die Verwendung von Kameras und die Beteiligung mehrerer Menschen
am Akt des Fotografierens entstehen unzihlige Selbst- und Fremdbilder. Diese
Bilder sind gepragt von der Qualitit der Beziehung zwischen den Beteiligten.
Die Theorieskizze zeigt, dass sich durch die Tatigkeiten und Blickwechsel auf
verschiedenen Ebenen bestehende Widerspriiche und Differenzen in die Bilder
einschreiben, ohne auf der Bildoberflaiche unmittelbar sichtbar zu sein. So
verweisen John Berger und Jean Mohr im Vorwort zu ihrem Fotoessay ,,Eine
andere Art zu erzdahlen® (2000) auf den Zusammenhang von Widerspriichlich-
keit und Vieldeutigkeit in der Fotografie:

»Eine Photographie ist ein Treffpunkt widerspriichlicher Interessen:
denen des Photographen, des Photographierten, des Betrachters

und dessen, der die Photographie verwendet. Die Widerspriiche ver-
bergen — und verstirken zugleich — die dem photographischen Abbild
eigentiimliche Vieldeutigkeit. (2000: 7)

Der Umgang mit der Vieldeutigkeit und den Ambivalenzen von Bildern/Foto-
grafien wird bislang nicht in systematisierter Form wie das Lesen und Schrei-
ben von Buchstaben und Worten in Pflichtschulen unterrichtet und erlernt.
Gleichzeitig wird die Beherrschung der Fotografie inzwischen als eine Selbst-
verstandlichkeit im kapitalisierten Alltag betrachtet und die Fotografie kommt
hier in vielféaltiger Weise als Reflexionsmedium und Kulturtechnik (Stiegler
2009: 9) zum Einsatz. In diesem Zusammenhang gibt Walter Benjamin jedoch
bereits 1931 in seiner ,,Kleinen Geschichte der Fotografie* zu bedenken, dass
mit der Erfindung und Verbreitung der Fotografie nicht automatisch die ent-
sprechenden Fihigkeiten im Umgang mit diesem Medium verbunden seien.

»Nicht der Schrift-, sondern der Photographieunkundige wird, so hat
man gesagt, der Analphabet der Zukunft sein’. Aber muf3 nicht weniger
als ein Analphabet ein Photograph gelten, der seine eigenen Bilder
nicht lesen kann?“ (1977: 64)

Bilder erscheinen als ,selbstverstandlich®, als seien sie ,,selbst” verstandlich
(Schade/Wenk 2011: 8). Sigrid Schade und Silke Wenk beschreiben diese
Selbstverstandlichkeit als Mythos, der nicht nur die Fotografie umrankt, son-
dern von der Annahme einer vermeintlich universellen Verstandlichkeit von
Bildern herrithrt — als wiirde es sich bei den verschiedenen Produkten bild-
gebender Verfahren um eine Art ,natiirliche” Zeichen handeln, die sich selbst
erklarten. Mit diesem Mythos geht die Vorstellung einher, dass Bilder grund-
satzlich einfacher zu verstehen seien als Schriftsprache und dass Betrachter_
innen quasi von Natur aus wiissten, wie sie mit diesen Produkten (Bildern)
umgehen miissen (ebd.: 13). Dieser Mythos tritt im Alltagsverstindnis wie
auch in spezialisierten, professionellen Feldern und in diversen Wissen-
schaftsbereichen zutage. In den Naturwissenschaften zeigt er sich durch das
Festhalten an der Evidenz erzeugenden Qualitit von Bildern. Jedoch auch in
den Kunst- und Kulturwissenschaften, die sich dezidiert mit dem Erzeugen,
Verwenden, Lesen und Interpretieren von Bildern beschiftigen, also in
Bereichen, denen man eine reflektierte Offenheit gegeniiber bildgebenden

- 8 13.02.2026, 20:10:42.

Diskussion der Ergebnisse

Generative Bildarbeit

232


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

233

Verfahren zusprechen wiirde, hilt sich dieser Mythos. Dies zeigt sich vor allem
im Umgang mit Koérperbildern, wenn Dargestelltes als natiirlich gegeben

und losgeldst von seiner sozialen Verfasstheit betrachtet wird. Mit anderen
Worten: Hier kommt es durch bildgebende Verfahren zur Naturalisierung

von Geschlechterrollen und ethnischen Differenzen (Schade/Wenk 2005).

In solchen Situationen dient die Fotografie lediglich der Affirmation vorhan-
dener imaginierter Bilder und in weiterer Folge der Reproduktion von bestehen-
den Machtverhiltnissen und Asymmetrien. Werden die drei zentralen Tétig-
keiten im fotografischen Spannungsfeld — das Fotografieren, das Posieren
und Anschauen — einseitig bestimmten Personengruppen fix zugeschrieben,
bleiben die Beziehungsverhiltnisse der Beteiligten starr. Die einen haben

als Subjekte die Moglichkeit zu handeln, die anderen fungieren als Objekte.
In fixierter Form setzen sich diese Positionierungen als Stereotype im Sinne
von Homi Bhabha fest:

“The stereotype is not a simplification because it is a false representa-
tion of a given reality. It is a simplification because it is an arrested,
fixated form of representation that, in denying the play of difference
[...], constitutes a problem for the representation of the subject in
significations of psychic and social relations.” (2004: 107)

Bhabha definiert Stereoptype als vereinfachte Darstellung, da sie die Beweg-
lichkeit und Vielfalt ausblenden, die mit jeder sozialen Interaktion einher-
gehen. Eine einseitige und unreflektierte Begegnung zwischen operator,
spectator und spectrum (Barthes 1985: 17) fithrt zu unzdhligen solcher fixierter
Bilder. Es entstehen Situationen, wie sie Bhabha in Anlehnung an Jacques
Lacan mit dem Scopic Drive beschreibt (2004: 109; Lacan 1978: 73-75). Es
finden Blickwechsel und Begegnungen statt, aber die beteiligten Menschen
gehen nicht aufeinander ein. Der Scopic Drive ist demnach

“[...] the drive that represents the pleasure in ,seeing’, which has the
look as its object of desire, is related both to the myth of origins, the
primal scene, and to the problematic of fetishism and locates the
surveyed object within the ‘imaginary’ relation.” (Bhabha 2004: 109)

Im Scopic Drive blicken die einen von einem vermeintlich urspriinglichen
Standpunkt aus auf die Anderen als Objekte, ohne eine Entgegnung zu suchen.

- 8 13.02.2026, 20:10:42.


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

©

I__l spectator

Personliches Freude

Begehren spectrum
operator
@ Scopic Drive @
Angst Ethische
Ideale

Abb. 86 Der Scopic Drive (nach Bhabha 2004) im fotografischen Spannungsfeld

Die Blicke sind vorgepragt von Annahmen und Erwartungen und werden

nur in jene Richtung geworfen, in der sich diese Annahmen bestétigen lassen.
So bleiben die Blicke ohne Antwort und fiir alles blind, was nicht eigenen
Erwartungen entspricht. Die Anderen bleiben als beobachtete Objekte im
Endeffekt unsichtbar. Was im Scopic Drive gesehen wird, ist nach Bhabha
lediglich das Spiegelbild der eigenen Mythen und Wiinsche, des eigenen
Begehrens. Die Beziehung zwischen jenen, die schauen, und denen, die von
ihnen beobachtet werden, bleibt eine Einbildung, sie wird nicht ausgelebt.
Die Anderen, die Menschen hinter dem Spiegel des Scopic Drive, bezeichnet
Bhabha in Anlehnung an Antonio Gramsci als Subalterne (Gramsci 1999).

Es handelt sich dabei um all jene Menschen, die am Rand der Gesellschaft
stehen, keine Macht haben, keine gemeinsamen Gruppen bilden und sich so
auch nicht miteinander organisieren konnen. Es sind jene, die nicht als
Subjekte gehort bzw. gesehen werden. Im Gegensatz zu anderen postkolonia-
len Denkern wie Frantz Fanon (1968) oder Edward Said (2010) verwendet
Bhabha den Begriff der Subalternen jedoch nicht, um damit die bindre Oppo-
sition zwischen Kolonisatoren und Kolonisierten zu bestétigen (Castro Varela/
Dhawan 2005: 85). Vielmehr geht er mit dem Begriff iiber das Bilden und
Bestdtigen von Gegensatzpaaren hinaus. Er arbeitet in seinen Konzepten die
Prozesshaftigkeit und damit die vielschichtigen Ambivalenzen und Differenzen
heraus, die sich bei jedem Othering zwischen den Beteiligten ergeben.

“My reading of colonial discourse suggests that the point of interven-
tion should shift from the ready recognition of images as positive

or negative, to an understanding of the processes of subjectification
made possible (and plausible) through stereotypical discourse.”
(Bhabha 2004: 95)

- 8 13.02.2026, 20:10:42.

Diskussion der Ergebnisse

Generative Bildarbeit

234


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

235

Erst durch das Erkennen und Verstehen stereotyper Diskurse konne man
bindre Bewertungsmuster iiberwinden. Bhabha spricht nicht explizit von der
Fotografie, doch lese ich seine Ausfithrungen als Anregung, sich auch beim
Fotografieren auf die Beweglichkeit von Bildern einzulassen und anhand der
Eigenarten des fotografischen Spannungsfeldes die eigene Geschichtlichkeit
zu hinterfragen und dominante Diskurse iiber das Verhéiltnis von Eigen und
Fremd aufzubrechen (Castro Varela/Dhawan 2005: 85), das Fremde im Eige-
nen anzuerkennen (Stéger 2003). Es ist nach Bhabha nicht entscheidend,
gewisse Bilder als richtig, authentisch oder falsch zu bewerten; es geht weni-
ger um das, was auf der Oberfliche eines Fotos abgebildet ist, als vielmehr um
das Erkennen von Blickregimen und Beziehungen, die mit der Begegnung
von Andersheit und Fremdheit einhergehen. Das fotografische Spannungsfeld
bietet ein entsprechendes Ubungs- und Forschungsfeld dafiir, da es sich als
undiszipliniertes Feld iiber die unterschiedlichsten Lebensbereiche hinweg
erstreckt (Abel/Deppner 2013: 10). Durch bewusst gesetzte Rollenwechsel,
Interaktionen und Erkenntnisprozesse konnen einerseits Fixierungsprozesse
identifiziert und andererseits Subjektivierungsprozesse angeregt werden.

6.2 FOTOGRAFISCH-VISUELLE GRENZARBEIT

Der Begriff Grenzarbeit bezeichnet das gemeinsame Arbeiten von Menschen,
die in verschiedenen Lebenswelten, Wissens- und Erkenntniskulturen leben,
jedoch durch geteilte Phinomene und Problemstellungen miteinander ver-
bunden sind. Es geht hier um ein Arbeiten an den Grenzen des Eigenen und
des Anderen, um diese geteilten Phinomene und Problemstellungen zugéng-
lich, beforschbar und transformierbar zu machen. Mit dem Begriff fotogra-
fisch-visuelle Grenzarbeit beziehe ich mich hier konkret auf die Generative
Bildarbeit und das gestalterisch-reflektierende und dialogische Arbeiten der
Teilnehmer_innen im Rahmen meiner multiplen Fallstudie. Basierend auf den
Ergebnissen, erldutere ich, inwiefern fotografisch-visuelle Grenzarbeit dazu
dienen kann, im Sinne Freires eine ,,[...] Grenzsituation zu transzendieren, um
zu entdecken, daB jenseits dieser Situation — und im Widerspruch zu ihr —
eine unerprobte Moglichkeit liegt. “ (Freire 1978: 84-85).

6.21 STUDIUM UND PUNCTUM ALS GRENZARBEIT

Unter dem Begriff bzw. Stichwort visual literacy?®> wichst im Feld der For-
schung zur visuellen Kultur das allgemeine Einverstindnis dariiber, dass es
notwendig sei, sich gewisse Kompetenzen im Umgang mit Bildern systema-
tisch anzueignen. So betont W. ]J. T. Mitchell, dass es nicht nur Basisfahig-
keiten brauche, um Bilder wie verbal-sprachliche Texte lesen zu lernen. Er
bezeichnet visual literacy als “connoisseurship: rich, highly cultivated, and
trained experiences and techniques of visual observation” (2009: 13-14). Ein
reflektierter Umgang mit Bildern setzt demnach entsprechende Techniken/
Methoden/Training darin und Erfahrung damit voraus.

25 Vgl. dazu den Sammelband zu ,.Visual Literacy® (Elkins 2008).

- 8 13.02.2026, 20:10:42.


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als methodischer Zugang findet sich bei Roland Barthes im Zuge der Beschrei-
bung seiner Deutungswege beim Bilderlesen das Konzept von studium und
punctum (1985: 33-37). Als studium bezeichnet Barthes einen Prozess, der bei
jedem Bild einsetze, wenn man sich ihm widme und dabei einen ,,durch-
schnittlichen Affekt empfinde (ebd.: 35). Dabei gibt man sich, so Barthes, dem
Bild hin, weil man einen gewissen Gefallen an ihm finde, tue dies jedoch ohne
besondere Heftigkeit oder emotionale Beteiligung, eher mit hoflichem Interes-
se. Durch das studium eines Bildes kénne man beispielsweise feststellen, was
man an ihm mag oder nicht mag. Es ermogliche auch, sich auf die Spur der
Intention des operators zu begeben, ,,die Mythen des Photographen [zu] lesen®
(ebd.: 37). Verschiedene Funktionen kénnen einem Foto durch das studium
zugeschrieben werden — das Foto wird einmal zur Informationsquelle, dann
zum Abbild, zur Uberraschung, zur Bestitigung, zum Wunschobjekt — es wird
zum Bedeutungstrager auf verschiedenen Ebenen. Dem studium entgegen-
gesetzt pragt Barthes den Begriff punctum fiir alles an einem Foto, was dieses
studium durchbrechen kann. Zwischen studium und punctum besteht keine
Regelhaftigkeit, beide Momente konnen parallel beim Bilderlesen auftreten.
Das Moment des punctum erfahre ich, laut Barthes, nicht durch konsequentes
studium, im Gegenteil, es bringt diesen Prozess aus dem Gleichgewicht. Barthes
beschreibt das punctum mit vitalen Metaphern wie: Es schieB3t heraus, es
durchbohrt, es ist Verletzung, Mal, Stich, es ist zufillig, besticht, verwundet,
trifft. Es tritt blitzartig auf und verfiigt gleichzeitig tiber eine expansive Kraft.
Es befindet sich im Bild, ist Teil des Abgebildeten, es muss nicht moralisch
sein oder von gutem Geschmack (ebd.: 52ff.).

3

studium P punctum

auswihlen herzeigen

bewerten deuten

reprasentativ

bearbeiten Kreativ

& konfrontierend ©

verbindend

kombinieren

verwenden

Abb. 87 Studium und punctum (nach Barthes 1985) als Grenzarbeit im fotografischen
Spannungsfeld

- 8 13.02.2026, 20:10:42.

Diskussion der Ergebnisse

Generative Bildarbeit

236


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

237

Durch den Akt des Fotografierens treten die beteiligten Menschen in Bezie-
hung zueinander, Fotos werden fiir unterschiedlichste Zwecke gemacht,
verwendet, kombiniert und verandert. Die Fotos entfernen sich dabei immer
weiter von ihrem Entstehungskontext. Das studium aufseiten der Betrach-
ter_innen wird in wachsender Distanz zum/zur Fotograf_in vollzogen. Was
als punctum erkannt wird, wird nicht in Zusammenhang mit den Bildprodu-
zent_innen gedeutet. Indem ein Foto in unterschiedliche Verwendungskon-
texte gelangt, werden ihm immer wieder neue Deutungsebenen zugefiihrt

, die zu mentalen bzw. imaginierten Bildern in den Képfen der Menschen
beitragen. Ralf Bohnsack betrachtet diese mentalen Bilder als zentrale Quelle
sozialer Lernprozesse, da ,soziale Situationen oder Szenerien [...] in wesent-
licher Hinsicht bildhaft im Gedachtnis sedimentiert sind. “ (2013: 66). Dabei
stiitzt er sich auf Alfred Schiitz, der die Imagination hypothetischer Sinnvor-
stellungen als Voraussetzung fiir Symbol- und Typenbildung beschreibt (1971:
4). Bildhaftigkeit sei demnach der Symbolik der Sprache vorgeordnet — Ideen,
kreative Gedankenstrange und Szenarios vollziehen sich im Medium mentaler
Bilder und Imagination (Bohnsack 2013: 66). Anhand der Ergebnisse der
multiplen Fallstudie stellt sich heraus, dass der Zusammenhang von vernunft-
geleitetem studium und intuitiv-evoziertem punctum als wertvolle Bruchstelle
im gemeinsamen Bilddialog gesehen werden kann, die sich mit Bernhard
Waldenfels (1999) auch als ,,Spalt zwischen Sehen und Wissen“ bezeichnen
lasst. Dieser Spalt entstehe durch ,wechselnde Ordnungen, die eine eigentiim-
liche Zerstreuung der Sichtbarkeit zur Folge haben. “ (ebd.: 102). Sich auf das
Fremde einzulassen, fordert heraus; die ,Zerstreuung der Sichtbarkeit* kann
als Ungewissheit im Bezug auf Normen im sozialen Miteinander verstanden
werden. Was fremd ist, besteht auBerhalb des eigenen Bereichs, es besteht

in dem, was anderen gehort, und es zeichnet sich durch eine gewisse Anders-
artigkeit aus (Waldenfels 1997: 26). An dieser Bruchstelle kommen die Viel-
deutigkeit und die Ambivalenz fotografischer Bilder zum Ausdruck. Es
entsteht Reibung zwischen Eigenem und Anderem. Kulturelle Differenzen
zeigen sich, was fremd erscheint, bringt Beunruhigung mit sich, was nach
Waldenfels darin griindet, dass das Fremde an sich unzuganglich ist:

»Wenn wir jedoch von einem fremden Blick ausgehen, der uns aus der
Ferne trifft, so verwandelt sich der eigene Blick in einen antwortenden
Blick, der nicht im eigenen beginnt und auch nicht in einem gemein-
samen Medium zur Ruhe kommt. [...] Dem Bild , das einem Blick-
geschehen ausgesetzt ist, wohnt eine ,Unruh’ inne, die im Blickfeld
Spannungen erzeugt und wachhilt.” (1999: 147)

Im fotografischen Spannungsfeld kénnen die diversen Ambivalenzen, die sich
zwischen den Beteiligten ergeben, als Unruhepole betrachtet werden. Das
Lernen und Forschen mit und durch Bilder im Bilddialog kann demnach als ein
Prozess begriffen werden, der sich vor allem durch das Erfahren von verschiede-
nen visuellen Kulturen als heterogene kulturelle Komplexe vollzieht (Schade/
Wenk 2011: 9). Es erscheint nicht ausreichend, den Erkenntnisprozess allein
zwischen Bild und Mensch zu verorten. Es geht dariiber hinaus um die Fahig-
keit, das Beziehungsgeflecht im fotografischen Spannungsfeld wahrzunehmen,

- 8 13.02.2026, 20:10:42.


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das sich iiber den Komplex aus Entstehungs-, Verwendungs- und Verwertungs-
zusammenhang eines fotografischen Bildes aufbaut. Es geht darum, die Situ-
iertheit und Positionalitit aller Beteiligten wahrzunehmen und zu deuten.
Visual literacy muss demnach auch die Fahigkeit einschlieen, die vielschich-
tigen Beziehungen zwischen Menschen und Bildern, aber auch zwischen
Menschen untereinander wahrzunehmen.

6.2.2 FOTOGRAFISCHE PRAXIS ALS GRENZARBEIT

Im fotografischen Spannungsfeld sind Menschen auf vielfaltige Weise mit-
einander verbunden und bleiben dennoch fixiert und handlungsunfihig. Wie
kann also im fotografischen Spannungsfeld aus der einseitigen bzw. ,einge-
bildeten” Begegnung Praxis im freirianischen Sinn (1978, 1980) werden? Eine
Antwort auf diese Frage lasst sich anhand der Theorieskizze zum Zusammen-
hang von Gestaltung und Reflexion herausarbeiten. Dadurch, dass sich im
Rahmen Generativer Bildarbeit immer wieder Grenzsituationen (Freire 1978:
84-85) ergeben, sind die Teilnehmer_innen der multiplen Fallstudie angehal-
ten, ihre eigenen Umgangsformen mit den Ambivalenzen in diesen Grenz-
situationen zu entwickeln (zumal in den Grenzsituationen Handlungsbedarf
besteht). Es riickt die Frage ins Zentrum, was getan und wie gehandelt werden
kann, wenn sich Grenzen immer wieder verschieben und Gewohntes nicht
mehr haltbar ist. Die Grenzarbeit wird dann mithilfe verschiedener Gestal-
tungsformen geleistet, durch die es zur individuellen und kollektiven Ausein-
andersetzung und iiber diese zur Entwicklung verschiedener Reflexionsinhalte
kommt. Es entsteht ein Kreislauf von Aktion, Reflexion und Dialog, wie ihn
Freire beschreibt.

»S0 ist der Dialog eine existentielle Notwendigkeit. Da nun der Dialog
jene Begegnung ist, in der die im Dialog Stehenden ihre gemeinsame
Aktion und Reflexion auf die Welt richten, die es zu verwandeln und zu
vermenschlichen gilt, kann dieser Dialog nicht auf den Akt reduziert
werden, daf3 eine Person Ideen in andere Personen einlagert.”

(1978: 72)

Grenzarbeit kann in diesem Sinne als das Tun, Nachdenken und Miteinander-
Reden in Grenzsituationen betrachtet werden. Es handelt sich dabei um einen
transformierenden Kreislauf, in dem das wechselseitige Lernen und ein
gemeinsamer Erkenntnisprozess geférdert werden.

- 8 13.02.2026, 20:10:42.

Diskussion der Ergebnisse

Generative Bildarbeit

238


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

239

Aktion Reflexion

Praxis

© ©
[ M [ M

Dialog

Abb. 88 Praxis (nach Freire 1978) im fotografischen Spannungsfeld

Diese Wechselwirkung wird mit Blick auf Freires Alphabetisierungskampagnen
nachvollziehbar. Die beteiligten Menschen erforschen dabei ihre generativen
Worter und Themen (1978: 88), erlernen durch diese das Lesen und Schreiben,
und wahrend dieses Prozesses denken sie wiederum iiber die eigenen Worter
und Themen nach, hinterfragen diese in gemeinsamen Gespriachen. Die
Alphabetisierungsarbeit und das Erkennen und Hinterfragen zentraler Aspekte
der eigenen Lebenswelt sowie der eigenen existenziellen Situation gehen hier-
bei Hand in Hand. Fiir Freire setzt sich ein Dialog aus Aktion und Reflexion
zusammen — erst im gemeinsamen Gesprach, durch das Wort, wird das eigene
Tun und Nachdenken begreifbar.

»Im Wort begegnen wir zwei Dimensionen: der ,Reflexion® und der
JAktion’ in so radikaler Interaktion, dass, wenn eines auch nur teilweise
geopfert wird, das andere unmittelbar leidet. Es gibt kein wirkliches
Wort, das nicht gleichzeitig Praxis wire. Ein wirkliches Wort sagen
heiB3t daher, die Welt verandern.“ (ebd.: 71)

Das Konzept der Freirianischen Praxis lasst sich nicht nur iiber Worter und im
Rahmen von Alphabetisierungskampagnen umsetzen. Verschiedenste Tatig-
keiten, durch die Menschen sich kreativ ausdriicken und sich dabei ihrer
Fremd- und Selbstwahrnehmung bewusst werden kénnen — von der Theater-
arbeit iiber Malerei, Grafik-Design oder Musik bis hin zu multimedialen Aus-
drucksformen — eignen sich fiir die Freirianische Praxis. Jedoch erweist sich
unter allen Moglichkeiten kreativen Ausdrucks die Fotografie als besonders
niederschwelliges Medium, das zudem den 6ffentlichen und den privaten
Raum einnimmt und die Grenzen dazwischen verschwimmen lasst (Barthes
1985: 109). Grenzarbeit im fotografischen Spannungsfeld kann als eine

- 8 13.02.2026, 20:10:42.


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

spezifische Form der Umsetzung Freirianischer Praxis begriffen werden: Die
Ambivalenzen stellen die Teilnehmer_innen vor die Herausforderung, gewisse
Aktionen zu setzen. Im Gruppenprozess wird iber die Ergebnisse dieser Akti-
onen, die fotografischen Werke der Teilnehmer_innen, gesprochen — somit
findet Reflexion iiber das statt, was die Bilder zu sehen geben, aber auch iiber
die Erfahrungen, die die Teilnehmerinnen beim Fotografieren gesammelt
haben. Eigene Bilder und Erfahrungen werden mit jenen der Anderen ausge-
tauscht, ein Kreislauf wechselseitigen Lernens wird angeregt. Das weitere
Fotografieren und weitere Dialogrunden werden von vorangegangenen Erfah-
rungen gepragt, die eigenen Bilder und jene der Anderen schreiben sich in ver-
wobener Form in weitere Aktionen ein. Durch den Dialog im Gruppenprozess
werden Aktion und Reflexion im fotografischen Spannungsfeld miteinander
in Beziehung gesetzt. Das Reden iiber das eigene Tun und Denken beférdert
diese Beziehung und generiert immer wieder neue Moglichkeiten fiir Aktion
und Reflexion. Durch Positionswechsel und Rollentausch im fotografischen
Spannungsfeld, d. h. die Méglichkeit fiir alle Beteiligten, gleichermaf3en als
Fotograf_in, Betrachter_in und Referent_in zur Geltung zu kommen, werden
auch Perspektivenwechsel moglich und damit Situationen geschaffen, in denen
gewohnte Blickregime gebrochen werden. Es entstehen Momente, in denen
das Eigene und das Andere aufeinandertreffen und einander verunsichern.
Fotografische Praxis kann somit als transformativer Prozess gesehen werden,
der sich aus dem dialektischen Verhiltnis von Aktion (das Umsetzen von
Gestaltungsformen), Reflexion und Dialog (das Entwickeln von Reflexions-
inhalten) speist.

6.3 FOTOGRAFISCHE PRAXIS UND
TRANSDISZIPLINARE GRENZARBEIT

Grenzarbeit, als welche sich die fotografische Praxis im Rahmen der vorlie-
genden Forschungsarbeit herausstellt, kann in Anlehnung an das Konzept der
boundary work (dt. Grenzarbeit) nach Thomas F. Gieryn (1983) als Arbeitsfeld
zur Erforschung von Grenzziehungen zwischen wissenschaftlichen und nicht-
wissenschaftlichen Wissenskulturen betrachtet werden. Gieryn arbeitet die
ideologische Verfasstheit solcher Grenzziehungen, die er auf das Streben nach
Objektivitit und Autonomie innerhalb einzelner Wissenschaftsdiziplinen
zurlickfithrt, heraus (1983). Dieses Konzept der Grenzarbeit entwickelt sich in
der Folge zu einem vermittelnden Konzept an den Schnittstellen diverser Wis-
senschaftsbereiche und wird mit Fokus auf die soziale Konstruiertheit und
dynamische Verfasstheit von Grenzen diskutiert. In diesem Zusammenhang
bieten Samer Faraj und Aimin Yan (2009) ein Modell fiir Grenzarbeit als
Teamarbeit im Bereich der Softwareentwicklung. Im Bereich der Bildungs-
wissenschaften findet sich der Begriff in Studien von Janice McMillan, die den
padagogischen Ansatz des Service-Learning in der universitaren Bildung als
Grenzarbeit bezeichnet. Dabei werden im Rahmen von studentischen Projek-
ten die wissenschaftlichen Inhalte eines Seminars mit dem gemeinniitzigen
Engagement der Studierenden verkniipft. Die Lehrenden nehmen dabei

die Rolle der Grenzarbeiter_innen ein, die als Vermittler_innen zwischen den

- 8 13.02.2026, 20:10:42.

Diskussion der Ergebnisse

Generative Bildarbeit

240


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

241

Studierenden und den Beteiligten auBerhalb der Universitdt agieren (2011:
554). Fiir die Nachhaltigkeits- und Entwicklungsforschung formuliert Peter
Mollinga ein systematisiertes Konzept der Grenzarbeit (2010) im Bereich des
transdisziplindren Ressourcenmanagements, das auf drei Arbeitsabschnitten
griindet: Erstens miissen geeignete Grenzkonzepte entwickelt werden, die
zur Forderung eines mehrdimensionalen Denkens beitragen kénnen. Zwei-
tens gilt es, entsprechende Grenzobjekte (Leigh Star/Griesemer 1989; Leigh
Star 2010) auszumachen, die auf integrative Weise das gemeinsame Arbeiten
und Handeln in Situationen kultureller Differenz ermoglichen. Drittens
geht es um das Gestalten von forderlichen Settings (die ich als Grenzriume
bezeichne), in denen die Grenzkonzepte und -objekte angewendet werden
kénnen (Mollinga 2010: 4).

Inzwischen hat der Begriff der Grenzarbeit im Bereich transdisziplina-
rer Forschung einen wichtigen Stellenwert erlangt. In diesem Zusammenhang
und mit Blick auf die vorliegende Theorieskizze erweist sich jene Qualitét
von Transdiziplinaritit als relevant, die im Diskurs um die transformative
Forschung und Bildung (Klein et al. 2001; WBGU 2011; Vilsmaier/Lang 2014)
diskutiert wird: die Wechselwirkung von Lern- und Forschungsprozessen,
durch die jeder Erkenntnisprozess auch als Transformationsprozess begriffen
werden kann. Mit dem Konzept transformativer Forschung und Bildung
wird die Zielsetzung verfolgt, vom Forschungsverstindnis in Modus 1 weiter
zu einem in Modus 2 zu gelangen (Gibbons et al. 1994; Nowotny 1999), durch
das — vergleichbar mit Bourdieus Praxeologie (Bourdieu/Wacquant 2006) —
anerkannt wird, dass Wissenschaft von Menschen betrieben wird und in
hohem Maf vom spezifischen Kontext und der Situiertheit der Beteiligten
abhingig ist. Das wechselseitige Forschen und Lernen riickt hierbei ins
Zentrum der Aufmerksamkeit und wird mittlerweile in der transdisziplindren
Nachhaltigkeitsforschung als grundlegendes Forschungsprinzip betrachtet,
das, durch die Wechselwirkung von Theorie und Praxis, zu Handlungskompe-
tenz fiihren soll (Vilsmaier/Lang 2014: 91-94). Transformative Forschung
und Bildung sollen dazu dienen, Transformationsprozesse gleichermafBen zu
erforschen, zu fordern und dabei zu lernen. Hierdurch soll Verstandnis fiir
das Entwickeln und Umsetzen von Handlungsoptionen und Lésungsansitzen
generiert werden (WBGU 2011: 374-377) — was wiederum dem besseren
Erfassen von, dem Nachdenken tiber und dem Weiterarbeiten an wissen-
schaftlichen Erkenntnisprozessen dient. Dies kann in Bezug zum Haus der
generativen Bildung gesetzt werden, welches ich als Modell anhand meiner
Analyse von Freires Alphabetisierungskampagnen ausgearbeitet habe. Durch
diese Analyse ldsst sich nachvollziehen, worum es in Freires Projekten im
Kern geht: Menschen lernen, ausgehend von ihrer Lebenswelt, die Welt im
groBeren Ganzen, mit ihren kulturellen Differenzen und Ambivalenzen zu
lesen. Ein wechselseitiger Lernprozess basiert in diesem Zusammenhang auf
einem Praxisbegriff, der die Auseinandersetzung mit Theorie immer schon
einschlieft, da er gleichermaBen auf Aktion, Reflexion und Dialog beruht.
Menschen nehmen dabei im Wechselspiel einmal Subjekt- und dann wieder
Objektpositionen ein und sind immer wieder Situationen kultureller Differenz
ausgesetzt — Erfahrungen, die den Lern- und Forschungsprozess vorantrei-
ben. Sie gehen ihrer urspriinglichen, spontanen Neugier nach und haben im

- 8 13.02.2026, 20:10:42.


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen kollektiver Bildungsprozesse die Moglichkeit, diese zu einer episte-
mologischen Neugier weiterzuentwickeln. Praxis bedeutet insofern auch ein
Hin-und-Her-Wandern der Beteiligten zwischen lebensweltlichem, konkretem
Erfahren und theoretischen Erkenntnisprozessen (Freire 2007: 90-91). In
diesem Zusammenhang wird die Fotografie als ambivalentes und transforma-
tives Medium relevant. Sie kann einerseits Medium fiir das multikulturelle
Produzieren und Reproduzieren von kulturellen Universalkategorien sein. Sie
kann aber auch in ihrer Verfasstheit als Praxisform mit wechselnden Subjekt-
und Objektpositionen dazu dienen, kulturelle Differenz sichtbar und ver-
handelbar zu machen.

Das Konzept der Grenzarbeit, wie es an inter- und transdisziplindren
Schnittstellen zwischen verschiedenen Wissenskulturen diskutiert wird, 1asst
sich in adaptierter Form auf die Ergebnisse der vorliegenden Forschungsarbeit
iibertragen. Dazu schlage ich vor, kulturelle Differenz (Bhabha 2004) als trans-
disziplindres Grenzkonzept zu begreifen, das — in einem transdisziplindren Grenz-
raum — im fotografischen Spannungsfeld verhandelt wird. Die fotografische
Praxis im Allgemeinen und die Generative Bildarbeit im Speziellen, wie sie im
Sinne des Forschenden Lernens in der multiplen Fallstudie des vorliegenden
Forschungsprojektes eingesetzt, erforscht und analysiert wurde, konnen als
konkrete Form der transdisziplindren Grenzarbeit begriffen werden. Dabei ent-
stehen generative Bilder und Themen der Menschen (Freire 1981: 84; siehe
auch S.106fF), die miteinander im transdisziplindren Forschungskontext zusam-
menarbeiten — diese konnen als transdisziplindre Grenzobjekte betrachtet werden.

6.31 KULTURELLE DIFFERENZ ALS
TRANSDISZIPLINARES GRENZKONZEPT

Transdisziplindre Forschungszusammenhinge kénnen als Grenzsituationen
begriffen werden, in denen alle Beteiligten einem gewissen Strukturdetermi-
nismus ausgesetzt sind. Je nachdem, wie sich die Menschen, Gruppen und
Institutionen im sozialen Raum positionieren oder positioniert werden, stehen
sie zueinander in einem Spannungsverhiltnis. Sie nehmen einander auf
bestimmte Weise(n) wahr, woraus Reaktionen, Handlungen und wieder neue
Wahrnehmungen entstehen (Barl6sius 2011: 121). Um dieses Spannungsver-
hiltnis zu begreifen und zu erforschen, fithrt Pierre Bourdieu den Begriff des
Habitus ein. Mithilfe dieses Begriffs versucht er, jene Strukturen und Mecha-
nismen zu verstehen, die den sozialen Raum als ,Raum von Unterschieden®
konstituieren, in dem Individuen oder Gruppen je nach ihrer Position eine
privilegierte oder marginalisierte Rolle einnehmen (1985: 26). Als Resultat der
jeweiligen Position im sozialen Raum findet der Habitus in der alltdglichen
Praxis seinen Ausdruck in bestimmten Verhaltensweisen und Lebensstilen,
die sowohl gesellschaftlich als auch individuell reproduziert werden. ., Habitus
ist zugleich Ergebnis sozialer Unterschiede wie auch Bedingung fiir deren
Fortbestehen.” (Dorfler 2003: 18). Der Habitus strukturiert den Blick der
Menschen auf ihren sozialen Raum und auf die gesamte Gesellschaft, bringt
aber diesen Blick gleichzeitig hervor. Diese Betrachtungsweise mag im ersten
Moment zu einer fatalistischen Haltung verleiten. Bourdieus Habitus kann
zum einen als Instanz betrachtet werden, die Menschen bis zu einem gewissen

- 8 13.02.2026, 20:10:42.

Diskussion der Ergebnisse

Generative Bildarbeit

242


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

243

Grad handlungsunfihig macht. Er kann so auch als gute Begriindung dienen,
sich dem eigenen Schicksal hinzugeben, jeden Gedanken an eine eigene Teil-
habe am Weltgeschehen zu ignorieren und sich dem amor fati (Liebe zum
Schicksal) zu ergeben (Bourdieu 1987: 378). Wenn man sich allerdings auf eine
Abkehr von der strukturalistischen Bedriicktheit einldsst, kann gerade das
Erkennen von Grenzsituationen, in denen Ungleichheit hervorgebracht wird,
eine Moglichkeit fiir generative Forschungs- und Bildungsprozesse sein —
namlich dann, wenn Ungleichheitsverhaltnisse als generatives Thema verhan-
delbar werden (Freire 1978: 84). Richtet man die Aufmerksamkeit darauf, dass
trotz des vorhandenen Strukturdeterminismus das Gefiige des sozialen Rau-
mes beweglich und dauerhaft zugleich ist, konnen auch die vermittelnden,
schopferischen und generierenden Eigenschaften des Habitus Beachtung fin-
den (Reckwitz 2012: 41).

Aus dieser Perspektive lasst sich Bourdieus Begriff der Distinktion
(1987) in Bezug zu Bhabhas Begriff der kulturellen Differenz (2004) setzen.
Beide Konzepte verweisen auf alltiglich erfahrbare Ungleichheitsverhéltnisse,
die sich jedoch anhand unterschiedlicher Phanomene zeigen (Bonz 2012: 34).
Wihrend bei Bourdieu das Erkennen der eigenen Habitusform einen Men-
schen vordergriindig die Gemeinsamkeiten mit all jenen wahrnehmen lasst,
die der eigenen Gruppe angehoren, bringt die Distinktion das Erkennen von
Unterschieden, ein Sich-Erheben bzw. -Erniedrigen gegentiber anderen und
damit eine Abgrenzung mit sich. Es geht hier um ein Sich-Unterscheiden, das
sich beispielsweise im Geschmack zeigt und das gleichzeitig auf eine gewisse
soziale Zugehorigkeit schlieBen lisst (Bourdieu 1987: 104). Bourdieu beschreibt
damit eine Moglichkeit, in der sich die Haltung des amor fati in ein odium fati
(Hass auf das Schicksal) verwandeln kann (ebd.: 378). Bei Bhabhas kultureller
Differenz geht es um eine Abgrenzung, die auf einer Unsicherheit {iber die eige-
ne Zugehorigkeit beruht, wie sie etwa durch Migrationserfahrung entstehen
kann. Situationen kultureller Differenz ergeben sich, weil die Menschen per-
manent vollig unterschiedliche kulturelle Praktiken hervorbringen, mit denen
sie ihre eigenen Bedeutungssysteme konstruieren. Diese lassen sich Bhabha
zufolge nicht mit universalistischen Bedeutungssystemen erfassen; allzu
schnell wiirden neue Verdnderungen vollzogen, die jeden Versuch, sie auf
allgemeiner Ebene zu erklaren und zu verstehen, obsolet machten (2004: 232).
Beide Konzepte, das der Distinktion und das der kulturellen Differenz, behan-
deln Grenzsituationen, in denen Menschen sich von ihrer eigenen Identifi-
kation mit der Welt, die sie umgibt und die sich bislang in sie eingeschrieben
hat, 16sen. Die ,,Risse” (Bonz 2012: 48), die dabei zwischen dem Subjekt und
seinem Habitus entstehen, kdnnen in einer Verlustsituation miinden. Sie
konnen aber auch als Situation gefasst werden, in der die Moglichkeit gegeben
ist, eine kritisch-reflexive Haltung einzunehmen. In diesem Sinne kann
Transdisziplinaritit als Situation kultureller Differenz betrachtet werden, die
sich durch “incomplete knowledge, nonlinearity, and divergent interests”
(Mollinga 2010: 4) auszeichnet. Es handelt sich dabei um Zusammenhinge,
in denen Menschen, die in verschiedenen Lebenswelten, Wissens- und
Erkenntniskulturen leben, durch geteilte Phdnomene und Problemstellungen
miteinander verbunden sind. Kulturelle Differenzen bringen sich dabei auf
verschiedenen Ebenen zur Geltung.

- 8 13.02.2026, 20:10:42.


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

“The question of cultural difference faces us with a disposition of
knowledges or a distribution of practices that exist beside each other,
abseits designating a form of social contradiction or antagonism that
has to be negotiated rather than sublated.” (Bhabha 2004: 232)

Es geht hierbei um das Festsetzen von Normen, Werthaltungen, Praktiken
und Wissensformen — auf sprachlicher Ebene wie auf der Ebene von Glaubens-
fragen, politischer Orientierung und ethnischer oder disziplindrer Zugehorig-
keit. In transdisziplindren Forschungszusammenhangen besteht die Heraus-
forderung, vorhandene Probleme miteinander zu bearbeiten und vorhandene
Wissensformen und Praktiken dafiir nutzbar zu machen. Jedoch werden
kulturelle Differenzen oftmals als Hindernisse betrachtet, die jeden Austausch
iiber die bestehende Vielfalt an Wissens- und Praxisformen blockieren.
Sobald aber kulturelle Differenz als Grenzkonzept (Mollinga 2010: 4) in trans-
disziplindren Forschungszusammenhéngen nicht als Hindernis, sondern als
Moglichkeit fiir gemeinsames Arbeiten betrachtet wird, wird ein Arbeiten

an den Grenzen des Eigenen und des Anderen moglich. Geteilte Phanomene
und Problemstellungen werden zuginglich, erforschbar und transformierbar.

6.3.2 DAS FOTOGRAFISCHE SPANNUNGSFELD ALS
TRANSDISZIPLINARER GRENZRAUM

Die Nachhaltigkeits- und Entwicklungsforschung kann, als multidisziplinares
Forschungsfeld, aus den Wissensbestdnden und Methodenpools verschiedener
Disziplinen und Lebenswelten schépfen (Fischer/Kolland 2009: 7). Dabei ist
sie herausgefordert, diese in inter- und transdisziplindren Forschungssettings
durch das Definieren und Redefinieren von gemeinsamen Forschungsstandards
in Einklang zu bringen.

“Sustainability science is not yet an autonomous field or discipline, but
rather a vibrant arena that is bringing together scholarship and prac-
tice, global and local perspectives from north and south, and disciplines
across the natural and social sciences, engineering, and medicine. Its
scope of core questions, criteria for quality control, and membership
are consequently in substantial flux and may be expected to remain so
for some time.” (Clark/Dickson 2003: 8060)

Nachhaltigkeits- und Entwicklungsforschung lassen sich, wie das Visuelle in
der Wissenschaftslandschaft, nicht nach den Kriterien eindeutiger disziplina-
rer Verfasstheit einordnen. Das fotografische Spannungsfeld ist insofern als
geeigneter Grenzraum fiir die Nachhaltigkeits- und Entwicklungsforschung
zu verstehen, als es von einer gewissen Undiszipliniertheit gepragt ist und
gerade aufgrund dessen fiir viele Menschen — egal, woher sie kommen und
welchen lebensweltlichen oder disziplindren Hintergrund sie mitbringen —
zugéanglich und nutzbar ist (Mitchell 2008: 268). Eine solche Sichtweise ldsst
sich durch Argumentationslinien starken, die im Rahmen des Paradigmen-
wechsels zur visuellen Zeitenwende in Anschluss an Mitchell entwickelt wer-
den. Diese bringen eine Neubewertung von Visualitit und Bildlichkeit mit

- 8 13.02.2026, 20:10:42.

Diskussion der Ergebnisse

Generative Bildarbeit

244


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

245

sich (Abel/Deppner 2013: 12). Das Verhiltnis zwischen Fototheorie und
Fotopraxis riickt dabei in den Fokus, die Wechselwirkung von Wissenschaft
und Kunst kann neu gedacht werden. Mitchell iibertragt die konstruktive
Undiszipliniertheit in den Wissenschaften allgemein auf das Feld des Visuellen,
da es ihm im Kern seines Erkenntnisinteresses um die Briiche geht, die sich
darin erfahren lassen.

»Mein wirkliches Interesse galt [...] Formen der ,Undiszipliniertheit’,
den Turbulenzen und Inkohirenzen an den inneren und duBeren
Grenzen der Disziplinen [...] ein Moment der Erschiitterung und

des Bruchs, in dem die Kontinuitdt und die Praxis in Frage gestellt
wird [...] [ein] Moment des Chaos und des Staunens, in dem sich
eine Disziplin [...] zwanghaft in ihrer Unangemessenheit offenbart.*
(2008: 256 f.)

Durch eine positive Lesart des Begriffs der Undisziplin bzw. der Undiszipliniert-
heit wird das Medium der Fotografie als mehrdimensionales, vielfiltiges

Feld erkennbar. Niemand kann fiir sich einen exklusiven Anspruch auf dieses
Feld erheben, es ist offen fur alle.

»Der Mehrwert besteht in der Uberwindung monodisziplinirer Sicht-
weisen und Deutungshoheiten zugunsten einer sich aus dem Medium
Fotografie, seiner Theorie, seiner Praxis und seiner Bildwelten ergeben-
den Gesamtbetrachtung, um neue Bilderkenntnisse zu erlangen.®
(Abel/Deppner 2013: 11)

Das fotografische Spannungsfeld kann als geeignete Konstellation betrachtet
werden, durch die und in der eine Verkniipfung von Theorie und Praxis in Form
~einer Kombination aus wissenschaftlicher und kiinstlerisch-gestalterischer
Methodik “ (Fiitterer 2010: 6) erlebbar wird. Der theoretische Diskurs?® erstreckt
sich von der Thematisierung verschiedener Fotopraktiken als Agency bzw.
von Fotografien als Bildakte (Bredekamp 2011) weiter zu Phdanomenen foto-
grafischer Netzwerkbildung und Viskursen (Knorr-Ketina 1999) und der Ana-
lyse performativer Qualititen, die der Fotografie inhdrent sind. In Anlehnung
an Bruno Latour (2007) kénnen Fotografien als hybride Wesen zwischen

Bild und Gestalt betrachtet werden, sodass die Eigenlogik von Bildern in den
Vordergrund tritt. Diese Argumentationslinie fithrt so weit, dass Bildern
Akteur_innenstatus zugeschrieben wird, was wiederum mit den Phanomenen
der Bildermacht und der Bilderangst in Zusammenhang gebracht werden kann
(Abel/Deppner 2013: 13ff.). Im fotografischen Spannungsfeld miissen Foto-
grafien jedoch nicht grundsatzlich gefiirchtet werden. Es kénnen ihre Sinn
erzeugenden Eigenschaften Beachtung finden und analysiert werden (Boehm

26 Im Sammelband ,,Undisziplinierte Bilder — Fotografie als dialogische Struktur® (2013)
bringen Thomas Abel und Martin Deppner einen Uberblick (iber die verschiedenen Theoriestringe,
die zu dieser Neubewertung der Undisziplin im Bereich des Visuellen beitragen.

- 8 13.02.2026, 20:10:42.


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2007). Unter Einbeziehung ihrer Herstellungs-, Darstellungs- und Rezeptions-
kontexte konnen Fotografien als Zeichen ihrer Zeit betrachtet werden. Es
muss nach dem jeweiligen Entstehungsort von Bildern gefragt werden und in
der Folge auch nach diversen weiteren Orten, je nachdem wo und wie sie
gezeigt, gesehen und verwendet werden. Wenn dementsprechend Praktiken,
Regeln, Nutzung und Erwartungen hinterfragt werden, fithren Fotografien
als Dispositive (Foucault 1978) zu neuer Erkenntnis. Sobald eine_r ein Foto
macht, eine weitere Person als Motiv zur Verfiigung steht und wieder andere
das Foto spiter betrachten, kann die Abgrenzung zwischen dem Eigenen und
dem Anderen sowie der Wirkkraft des Bildes selbst verschwimmen. Wird
diesem vielschichtigen Zusammenhang Beachtung geschenkt und der Entste-
hungs-, Verwendungs-, Verweisungs- und Verwandlungszusammenhang mit
in den Blick gefasst, er6ffnet sich ein transdisziplindrer Forschungsraum,

in dem Erkenntnis auf verschiedenen Ebenen generiert werden kann — sei es
in Form eines vertieften wechselseitigen Verstehens oder eines Erkennens
gemeinsamer Herausforderungen. Unter Beachtung dieses Zusammenhangs
in der transdisziplindren Erforschung von Lebenswelten eroffnet sich ent-
sprechend die Moglichkeit, einen Dritten Raum (Bhabha 2004) aufzuspannen,
der sich aus dem Uberschreiten des Alltiglichen, der Lebenswelt und der
Wissenschaft konstituiert. Homi Bhabha konzeptualisiert diesen Dritten
Raum (ebd.: 55) als theoretischen Vorschlag fiir einen angemessenen Umgang
mit kulturellen Differenzen. In der praktischen Umsetzung kann darin die
organisierte Selbstreflexion zur Grundlage , fiir bewusstes Wahrnehmen von
und Umgehen mit Differenz“ (Jiggle/Krobath 2010: 57) werden. Hier konnen

soziale Widerspriiche verhandelt, Handlungsmoéglichkeiten ausgelotet werden.

Es geht hier nach Bhabha um die ErschlieBung eines Artikulationsraums,
in dem das Eigene, das Fremde und die Differenzen immer wieder aufs Neue
ausgelotet, gedeutet und verhandelt werden kénnen.

“It is that Third Space, though unrepresentable in itself, which consti-
tutes the discursive conditions of enunciation that ensure that the
meaning and symbols of culture have no primordial unity or fixity; that
even the same signs can be appropriated, translated, rehistoricized and
read anew.” (Bhabha 2004: 55)

In diesem Dritten Raum koénnen bestehende Strukturen, Machtverhiltnisse
und Abhangigkeiten zumindest fiir kurze Zeit ausgehebelt werden, namlich
dann, wenn erfahrbare Differenzen artikuliert und damit greifbar werden.
Was Menschen an Unterschieden in ein Gruppengefiige mitbringen, gilt es zu
benennen und zu verhandeln.

“These ,inbetween' spaces provide the terrain for elaborating
strategies of selthood — singular or communal — that initiate new
signs of identity, and innovative sites of collaboration, and
contestation, in the act of defining the idea of the society itself.”

(ebd.: 2)

- 8 13.02.2026, 20:10:42.

Diskussion der Ergebnisse

Generative Bildarbeit

246


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

247

Der Zwischenraum, die Liicke, die durch Differenzerfahrungen entsteht, ermog-
licht es, Identitdt neu zu verhandeln, den Dingen neue Bedeutung zu geben
und zur Geltung zu bringen, dass wir uns stets im Werden befinden. “And by
exploring this Third Space, we may elude the politics of polarity and emerge
as the others of ourselves.” (ebd.: 56). Im Dritten Raum als ,transgressivem
Raum* (Brandes 2010: 235) verliert das Konzept der Trennlinie zwischen

und innerhalb von sozialen Raumen seine eindimensionale, ausschlieBende
Verfasstheit (Bhabha 2004: 5). Es handelt sich dabei um ein Raumverstandnis,
dem Bewegung und Dynamik inhdrent sind, und das erméglicht, festgefahrene
Positionen und Bilder zu ,ent-fixieren“ (Brandes 2010: 53-54). Grenzen und
Trennlinien, die im iblichen Sinn die Randbereiche einer bestimmten Kultur,
Politik oder Erkenntnis markieren, werden im Dritten Raum zum Zentrum.

Es kommt dabei jene Ausprigung von Differenz zum Ausdruck, die zugleich
trennt und verbindet: “This interstitial passage between fixed identifications
opens up the possibility of a cultural hybridity that entertains difference without
an assumed or imposed hierarchy [...].” (Bhabha 2004: 5). Durch die Wahr-
nehmbarkeit und das zunehmende Erkennen der eigenen Habitusgebundenheit
und jener der Anderen konnen die Voraussetzungen des eigenen Handelns
und Denkens erforscht und infrage gestellt werden. Differenzerfahrung wird
zu einem reflexiven Prozess, indem der Habitus nicht nur als Hemmschuh,
sondern auch als generatives Erzeugungsprinzip sozialer Praxisformen Bedeu-
tung erlangt (Reckwitz 2012: 41). Das fotografische Spannungsfeld kann als
Grenzraum zwischen den kiinstlichen Spharen der Wissenschaft, die ihrer-
seits eingebettet ist in alltdgliche, lebensweltliche Zusammenhdnge, und der
Lebenswelt, die selbst nicht ohne Verfremdung von auBen betrachtet werden
kann (Waldenfels 1997: 54), zur Geltung kommen. In Kontexten der transdis-
ziplindren Nachhaltigkeits- wie Entwicklungsforschung — in denen Beteiligte
eingelassen sind in tradierte, asymmetrische Machtbeziehungen, die sich in
einer doppelten Distanz aus der Herkunft wie der Rolle im Forschungsprozess
speisen (Vilsmaier 2013) — wird mit dem fotografischen Spannungsfeld als
Drittem Raum ein Ort geschaffen, an dem diese Distanzen sichtbar gemacht,
problematisiert und veridndert werden konnen.

6.3.3 GENERATIVE BILDARBEIT ALS TRANSDISZIPLINARE GRENZARBEIT

Fotografisch-visuelle Methoden haben keinen eindeutigen Ursprung und
keine Alleinstellung innerhalb einer Disziplin. Wenn auch die Kunstgeschichte
und die Soziologie, die Ethnologie bzw. die Kulturanthropologie sowie andere
kulturwissenschaftliche Disziplinen mit den Kommunikations- und Medien-
wissenschaften wesentliche Beitrage zur Etablierung visueller Methoden
geleistet haben, diirfen Beitrage zur Methodenentwicklung aus anderen Diszi-
plinen wie den Bildungs- und Politikwissenschaften sowie der Geografie
nicht auBer Acht gelassen werden. In der transdisziplindren Forschung sind
besonders jene visuellen Ansétze von erhéhter Bedeutung, bei denen fotogra-
fische Praxis — das Produzieren, Priasentieren, Rezipieren und Interpretieren
von Fotos — zur Anwendung kommen. Durch dieses Geflecht von Handlungs-,
Deutungs-, Ubersetzungs- und Verstindigungsprozessen werden Handlungs-
spielraume in Situationen kultureller Differenz er6ffnet. Das steht grundsitzlich

- 8 13.02.2026, 20:10:42.


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im Gegensatz zu Verfahren, in denen Fotografien als Evidenz erzeugende

bzw. rein abbildende Medien eingesetzt werden. Dieser Anspruch an die Foto-
grafie findet sich nach wie vor besonders dann, wenn Rolle und Funktion

der Fotografie sowie der herstellende Charakter in Bezug auf Wirklichkeits-
darstellungen nicht reflektiert werden. Das sei, so Abel und Deppner, besonders
in den Naturwissenschaften tiblich, wenn Fotografie vorrangig als Werkzeug
zum Erkenntnisgewinn und als Beweismittel in der Wissenschaftskommuni-
kation verwendet wird, ohne dass dabei die Entstehungs- und Verwendungs-
zusammenhange von Fotos kritisch hinterfragt werden (2013: 12). Unordnung
und Undiszipliniertheit als grundlegende Eigenschaften fotografischer Ver-
fahren, wie sie Barthes (1985) und Mitchell (2003) beschreiben, werden in
solchen Zusammenhingen nicht erkannt bzw. anerkannt. In Abgrenzung
dazu heben Abel und Deppner den wissenschaftlichen Umgang mit Fotografie
in den Sozial- und Geschichtswissenschaften hervor, wo es vor allem darum
gehe, die Bedeutung von Fotografie in Hinblick auf alltags- und wissen-
schaftskulturelle Transformationsprozesse zu beleuchten. Es wird ein weites
Erkenntnisfeld er6ffnet, das durch den Fokus auf die Wechselwirkung von
fotografisch-visueller Praxis und Theorie und durch einen reflektierten Umgang
mit Fotografie, Visualitdt und Bildlichkeit hervorgebracht wird. Fotografische
Bilder werden hier als mehrdimensionale Ereignisse betrachtet und kénnen
als undisziplinierte Medien zwischen verschiedenen Wissenschaftsdisziplinen
vermitteln und zugleich erforscht werden (2013: 10). Die undisziplinierte
Fotografie kann vor allem auch als Teil von Forschungskonzepten und Metho-
dologien nutzbar gemacht werden, wie es zur Beschreibung gesellschaftlicher
Phinomene in den Sozialwissenschaften seit den 1970er-Jahren vermehrt

der Fall ist.

Was sich im Rahmen der multiplen Fallstudie herausgestellt hat, fithrt
jedoch tiber das Beschreiben sozialer Wirklichkeit mittels Fotografie hinaus.
Fotografie kann im Rahmen Generativer Bildarbeit als Lern- und Forschungs-
medium fiir transformative Forschung dienen, es kann Wissenschaft mit,
durch und im fotografischen Spannungsfeld betrieben werden. Fotografische
Praxis kann als gemeinsamer Denkraum nicht nur zwischen geisteswissen-
schaftlicher Fotografieforschung und konzeptionell-gestalterischer Fotopraxis
(ebd.: 16) betrachtet werden, sie kann vor allem auch zwischen der kultur- und
der naturwissenschaftlichen Forschung das gemeinsame Denken und Han-
deln férdern, wenn es (wie bei der Nachhaltigkeits- und der Entwicklungs-
forschung) um transformative Forschungsfelder geht. Denn ein gemeinsamer
Nenner bzw. eine gemeinsame Herausforderung fiir Natur- und Kulturwissen-
schaftler_innen, die sich in transdisziplindre Forschungssettings begeben,
besteht darin, dass ein integrativer Zugang zum Komplex ,Mensch — Gesell-
schaft — Natur* erschlossen werden muss. Der Mensch kann nicht ohne seine
Umwelt verstanden werden, ebenso wenig lasst sich Natur losgelost vom
Menschen erforschen und analysieren. Durch den Einsatz von Generativer
Bildarbeit kann ein solch integrativer Zugang geschaffen werden, da hier
unterschiedliche Objektivierungsweisen und Wissensordnungen mithilfe
der performativen Qualitdten fotografischer Abbildungs-, Darstellungs- und
Sinnbildungsprozesse sichtbar und verhandelbar werden.

- 8 13.02.2026, 20:10:42.

Diskussion der Ergebnisse

Generative Bildarbeit

248


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

249

Im Folgenden werden jene methodologischen Eigenschaften der
Generativen Bildarbeit ausgefiihrt, die sich aufgrund der vorliegenden For-
schungsarbeit als besondere Qualititen fiir transdisziplindre Grenzarbeit
beschreiben lassen:

Das Erarbeiten generativer Bilder und Themen

Durch Generative Bildarbeit konnen innerhalb eines vorgegebenen Forschungs-
kontextes — zum Beispiel: Umwelt, Migration, Bildung — die relevanten For-
schungsthemen von den beteiligten Menschen generiert werden. Der Prozess
des transdisziplinaren Problemframing (Jahn 2008) kann als gemeinsamer Pro-
zess unter Partizipation aller Beteiligten im Forschungsfeld vollzogen werden.
Die relevanten Themen und Fragestellungen lassen sich in einem kollektiven
Prozess erarbeiten und verhandeln, indem Fotos aller Beteiligten in Dialog-
gruppen diskutiert und reflektiert werden. Durch Generative Bildarbeit konnen
demnach relevante Aspekte fiir das Zusammenleben in Situationen kultureller
Differenz bzw. fiir den konkreten Forschungszusammenhang herausgearbeitet
werden. Die daraus resultierenden generativen Bilder und Themen (Freire
1981: 84) kénnen als Grenzobjekte im Sinne von Leigh Star und Griesemer (1989)
betrachtet werden. Diese entwickeln das Konzept des Grenzobjekts anhand
einer historischen Studie, die sie zur Entstehungsgeschichte des zoologischen
Museums der Universitit in Berkeley, mit Blick auf die Zusammenarbeit der
verschiedenen Interessensgruppen, durchgefiihrt haben. Sie definieren den
Begriff des Grenzobjekts wie folgt:

“Boundary objects are both plastic enough to adapt to local needs and
constraints of the several parties employing them, yet robust enough

to maintain a common identity across sites. They are weakly structured
in common use, and become strongly structured in individual-site use.
They may be abstract or concrete. They have different meanings in
different social worlds but their structure is common enough to more
than one world to make them recognizable, a means of translation.”
(ebd.: 393)

Als konkrete Beispiele fiir Grenzobjekte fiihren Leigh Star und Griesemer
Museen, Bibliotheken, Landkarten, Regionen oder auch Kommunikations-
methoden an (ebd.: 410-411). Es geht ihnen dabei darum, eine gewisse ver-
bindende Autoritit zu bestimmen, die in Situationen kultureller Differenz ein
gemeinsames Interesse zwischen mehreren Parteien erzeugen kann. In diesem
Sinne sollen die generativen Bilder und Themen der Menschen als Grenzobjekte
im Forschungsfeld der dialogischen Zusammenarbeit unter Beriicksichtigung
von Perspektivenvielfalt dienen und zu kohirenten Ubersetzungsprozessen im
Austausch zwischen verschiedenen Lebenswelten fithren (ebd.: 393).

Rekursiver und performativer Forschungsprozess

Indem immer wieder das gemeinsame Interpretieren der Bilder in Form von
Gruppenarbeit moglich ist und die Deutungen, die dabei entstehen, die weitere
fotografische Praxis sowie die anschlieBenden Deutungsprozesse und auch
die Ergebnisse in hohem MaRe beeinflussen, vollzieht sich ein rekursiver

- 8 13.02.2026, 20:10:42.


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forschungsprozess. In transdisziplinidren, von Unsicherheit gepragten
Forschungskonstellationen wird ein solch rekursives Vorgehen unbedingt
empfohlen (Lang/Vilsmaier 2014: 101). Dadurch werden das Generieren und
Deuten eines Bildkorpus, aber auch die Interaktionen im Forschungsfeld,
moglichst intensiv und {iber einen lingeren Zeitraum hinweg als gemein-
samer Prozess aller Beteiligten gestaltet und wiederholt. Im Wechselspiel
von Fotoproduktion, -rezeption und -interpretation werden dabei unzdhlige
fotografische Selbst- und Fremdbilder erzeugt.

,Denn auch die in der Wissenschaft verwendeten Bilder sind
insofern von Ambivalenzen gekennzeichnet, als sie sich unterschied-
lich wahrnehmen lassen. Auch hier hdangt es vom Blickakt des
Betrachters ab, wie das Bild ,zuriickblickt’ — welches Wissen bzw.
welche Erkenntnis es dem Betrachter ermoglicht oder gar suggeriert.*
(Fischer-Lichte 2012: 158)

Durch das rekursive Vorgehen ist es nicht nur ein einzelner Blickakt zwischen
Bild und Betrachter_in, der eine raumaufspannende Wirkung aufweist. Viel-
mehr handelt es sich um eine ganze Folge von Blickakten, die eine Basis fir
gemeinsames Forschen und Lernen im Rahmen der Generativen Bildarbeit
bilden: der Blickakt zwischen Motiv und Fotograf_in beim Fotografieren,
jener zwischen Fotograf_in und Foto beim Entwickeln oder Auswihlen des
Fotos, der Blickakt zwischen dem Foto und jenen, die das Foto irgendwo
verwenden wollen, und schlieBlich die unzdhligen Blickakte zwischen dem
Foto und den Betrachter_innen, denen das Foto zugdnglich gemacht wird.
Demnach kann Generative Bildarbeit als rekursiver und performativer Prozess
gefasst werden, den Ambivalenzen und Unvorhersehbarkeit, aber vor allem
eine gewisse transformative Kraft kennzeichnen.

Wissensintegration durch wechselnde Subjekt- und Objektpositionen

In transdisziplindren Projekten wird unter anderem das Ideal angestrebt,

als Forscher_in mit den beteiligten Menschen im Forschungsfeld partizipativ
zu forschen, nicht lediglich tiber sie (Hanschitz et al. 2009: 83ff.). Um ein
transdisziplindres Forscher_innenkollektiv zu bilden, ist es erforderlich, dass
auf der einen Seite die Forscher_innen aus der Distanziertheit heraus das Feld
betreten, wahrend auf der anderen Seite die Beteiligten im Forschungsfeld
bereits eine besondere Niahe zum Forschungsgegenstand aufweisen. Treffen
Menschen mit solch unterschiedlichen Voraussetzungen im Forschungsprozess
aufeinander, besteht die Herausforderung darin, die unterschiedlichen Wis-
sens- und Erkenntnisformen, die sie zu bieten haben, fiireinander zugidnglich
zu machen. Durch Generative Bildarbeit entsteht ein gemeinsamer Lern- und
Forschungsraum, der vor allem dadurch charakterisiert ist, dass er fiir alle
Beteiligten einerseits unalltaglich, anderseits durch den Einsatz der Fotografie
als Alltagspraxis vertraut ist. Simtliche Protagonist_innen, ob Wissenschaft-
ler_innen oder Beteiligte im Forschungsfeld, finden sich durch ihre fotografische
Praxis, in der sie gleichermaBen als Fotograf_innen, Motive oder Betrachter_
innen denken und handeln, in einem Wechselspiel wieder, in dem sie einmal
Subjekt- und dann wieder Objektpositionen einnehmen. Hier l4sst sich eine

- 8 13.02.2026, 20:10:42.

Diskussion der Ergebnisse

Generative Bildarbeit

250


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

251

Verbindung zu Basarab Nicolescu herstellen, fiir den sich Transdisziplinaritat
durch die Verschrankung von Subjekt- und Objektpositionen kennzeichnet
(2002, 2008). Erst wenn das Denken in Gegensitzen tiberwunden ist, konnen,
so Nicolescu, Erkenntnisprozesse auf mehreren Ebenen parallel stattfinden —
Erfahrungen, Erkenntnisse und Wissen im Dazwischen und im Abseits wiirden
ebenso Bedeutung erlangen wie an einzelnen Extrempolen. Als Zielorientie-
rung sollten sich transdisziplindre Forscher_innen auf integrative Weise der
Einheit des Wissens widmen.

“As the prefix ,trans’ indicates, transdisciplinarity concerns that which
is at once between the disciplines, across the different disciplines,

and beyond all disciplines. Its goal is the understanding of the present
world, of which one of the imperatives is the unity of knowledge.”
(2008: 2)

Nicolescus Theorie der Transdisziplinaritidt kann im Rahmen Generativer
Bildarbeit auf eine praktische Ebene gelangen. Durch das rekursive Vorgehen
bleibt die Forschungs- und Deutungshoheit nicht allein den Wissenschaftler_in-
nen vorbehalten. Indem der Deutungsprozess von vorhandenem Foto- und
Textmaterial kollektiv angelegt werden kann, wird Generative Bildarbeit
einem zentralen Anspruch von transdisziplindrer Forschung gerecht, namlich
dem eines gleichberechtigten Forschungsprozesses, in dem sich alle Beteilig-
ten — die Menschen im Feld, die Entscheidungstrdger_innen und die Wissen-
schaftler_innen verschiedener Disziplinen — als Forschende einbringen

und auf integrative Weise einen gemeinsamen Themen- und Wissenskorpus
erschlieBen (Klein 2008; Pohl et al. 2008; Lang/Vilsmaier 2014). Im Gegensatz
zu einem unilinearen Wissenschaftsverstaindnis werden Blickakte und damit
auch Perspektivenvielfalt und Perspektivenwechsel auf allen Ebenen ermog-
licht und nicht als Hindernisse, sondern als Potential im Forschungsprozess
betrachtet. Es geht dabei um ein Menschenbild, das ,weder das Subjekt gegen
(und) iiber Welt konzipiert, noch dieses in die Stellung eines autonomen
Konstrukteurs von Welt erhebt. “ (Vilsmaier 2010: 13). Dabei werden die Grenzen
zwischen Subjekt- und Objektsein fiir alle als flieBende Uberginge erfahrbar.

Lernen und Forschen durch ethische Ambivalenzen

Im Prozess Generativer Bildarbeit konnen alle Beteiligten die ethischen
Rahmenbedingungen fiir gemeinsames Handeln wie auch die Bewertung
dieses Handelns entsprechend der jeweiligen Situationalitit mitgestalten.
Ethische Fragen nach informierter Zustimmung, Anonymitét/Sicherheit und
Copyright/Creative Commons von fotografischen Werken miissen in einem
dialogischen Aushandlungsprozess gemeinsam geklart werden. Eine
bewusste Auseinandersetzung mit den verschiedenen, teils widerspriichlichen
Wirkungsebenen ethischer Fragen férdert jedenfalls die vertrauensvolle
Zusammenarbeit zwischen den Forscher_innen und den Teilnehmer_innen.
Ethische Ambivalenzen geben Anlass, sich mit den Machtstrukturen aus-
einanderzusetzen, innerhalb derer ein Projekt steht. Dadurch kénnen auf
partizipative Weise verschiedene Handlungsformen ausgelotet werden.
Wesentlich ist hierbei der reflektierte Umgang mit den Moglichkeiten und

- 8 13.02.2026, 20:10:42.


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grenzen von Wissensproduktion und Kritikfahigkeit in konkreten lebens-
weltlichen Zusammenhangen (Clark 2012: 25). Situationalitdt und Reflexivitat
gelten demgemaB als ethische Grundlage bei dieser Form transdisziplinirer
Grenzarbeit. Alles andere als ein Universalrezept kann der ethisch reflektierte
Umgang mit visuellem Material als Forschungs- und Lernprozess betrachtet
werden, in dem Teilnehmer_innen und Forscher_innen immer wieder die
Erfahrung von Eigen und Fremd machen, das Fremde im Eigenen anerkennen
(Stoger 2003) und dabei Meinungen und Umgangsformen entwickeln, die
dem jeweiligen Kontext entsprechen.

Mehrdimensionale Ergebnisse

Durch den Einsatz von Generativer Bildarbeit wird der undisziplinierte Entste-
hungs-, Verwendungs-, Verweisungs- und Verwandlungszusammenhang der
Fotografie relevant. Dieser reicht von einem produktiven Moment (Entste-
hungskontext) tiber ein reprasentatives und rezeptives (Verwendungskontext),
ein verbindendes (Verweisungskontext) und ein transformatives Moment
(Verwandlungskontext). Wird ein wechselseitiger Lern- und Forschungs-
prozess im Sinne transformativer Forschung (Klein et al. 2001; WBGU 2011;
Vilsmaier/Lang 2014) oder im Sinne von mutual learning sessions (Vilsmaier/
Engbers et al. 2015) angestrebt, miissen diese unterschiedlichen Kontexte und
ihre gegenseitige Wechselwirkung Beachtung finden. Dabei ist genau nach
den Rollen und dem entsprechenden Eingelassensein in Selbst- und Fremd-
bilder im jeweiligen Kontext zu fragen. Der Einsatz Generativer Bildarbeit in
der transdisziplindren Nachhaltigkeits- und Entwicklungsforschung wird
empfohlen, sofern die partizipativ-dialogischen und prozesshaften Elemente
sowie die Blickakte, die jeder fotografisch-visuellen Praxis inhdrent sind, als
Analysekategorien reflektiert und so fiir die Forschung nutzbar gemacht wer-
den. Auf einer unmittelbaren ersten Ebene werden durch Generative Bildarbeit
Forschungsergebnisse in Form von generativen Bildern und Themen, Frage-
stellungen, gemeinsamen Interpretationen von Daten und Problemdefinitionen
erschlossen. Im groBeren Kontext betrachtet wird die konstitutive Wirkkraft
von fotografischer Praxis im Aufspannen eines transdisziplindren Forschungs-
und Lernraumes nutzbar gemacht. Gleichzeitig entsteht ein Experimentier-
und Ubungsfeld fiir den anerkennenden Umgang mit Perspektivenvielfalt im
Forschungsprozess.

- 8 13.02.2026, 20:10:42.

Diskussion der Ergebnisse

Generative Bildarbeit

252


https://doi.org/10.14361/9783839450086-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

