Vera Geselbracht

Komik im geistlichen Spiel
des Mittelalters

Eine Untersuchung der Kramerszene des
Innsbrucker und Wiener Osterspiels

23
§5
vg
g



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Vera Geselbracht

Komik im geistlichen Spiel
des Mittelalters

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.

jie Nutzung des Inhalts i fiir oder in KI-Sy


https://doi.org/10.5771/9783828867147

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g
Inhalts r fir oder in KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Vera Geselbracht

Komik im geistlichen Spiel
des Mittelalters

Eine Untersuchung der Krimerszene des Innsbrucker
und Wiener Osterspiels

Tectum Verlag

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. ©
i it, fidr oder in

jie Nutzung des Inhalts


https://doi.org/10.5771/9783828867147

Vera Geselbracht

Komik im geistlichen Spiel des Mittelalters.

Eine Untersuchung der Kramerszene des Innsbrucker
und Wiener Osterspiels

© Tectum - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft,
Baden-Baden 2017

ISBN: 978-3-8288-6714-7

(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter

der ISBN 978-3-8288-4001-0 im Tectum Verlag erschienen.)
Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind
im Internet tiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

1 Forschungstendenzen und Fragestellung 7

1.1  Forschungstendenzen............ccccocoiiiiininiiininiiiccccccccccccees 7
1.2 Entwicklung der Fragestellung und Aufbau.........c.cccccoevvnnnnne. 10
2 Die Osterspiele des Mittelalters 13
21 Terminologie ... 13
22 Entstehung ... 14
23 AUURIUNG ..o 16
3 Bewertung von Lachen und Komik im Mittelalter ..........cocevvucrcnnenee 19
3.1  Kirchliche Bewertung des Lachens ............ccccccccevniiciinniniccnnenes 19
3.1.1 Biblisch begriindetes Misstrauen: , Jesus hat nicht gelacht!”......19
3.1.2 Restriktive Ordensregeln aus dem monastischen Schrifttum.....21
3.2 Bewertung des Komischen ..........ccccoccccciiniiiiinniiciniccnes 23
4 Identifikation des Komischen in mittelhochdeutscher Literatur ...29
41  Problematisierung des Methodenrepertoires.............c.cccccccuvuvunanene. 29
42  Inkongruenz als Grundprinzip der Komik.........cccccovniicinnnc. 32
421 Diskursive INKONGIUENZ........c.cceuvviuiueiririicicieriiccereceeeceaes 32
422 Inkongruenz von Erwartung und Auflosung..........c.ccccccuvuneunneee. 33
423 Bisoziation als Zusammenschluss dieser Konzepte ..................... 34
424 Sprachliche InNkongruenz .............cccccevvccnnnicinnicccrcens 35
43  Eine Form von Komik: das Groteske ..........c.cccccccevceivinnccnnninnee. 37
5 Komik im Innsbrucker Osterspiel 41
51  Komik durch Bisoziationen ............ccccooiiiiiiiiinininnninnns 41
5.1.1 Die Einfithrung des Kramers..........c.cccccocuvviiceinncccnniiceenes 41
5.1.2 Die Suche des Kramers nach einem Knecht............ccccoeeeicennnnaes 43
5.1.3 Rubins Suche nach einem Knecht..........c.ccccooeceuinnicnnncicnnnns 45
5.1.4 Der Kramer als meister YPOCIas ........cccoveeeerveeeineeeeneeeeneenenen. 46
5.1.5 Das Aufschlagen des Kramerstandes ..........ccccccoeccucuvniniccnnnnencs 48
51.6 Absurde Salbenzutaten ..........c.cccceveicicurniiceiriceeceeees 51
5.1.7 Hofischer EXKUIS .......ccccooiiiiiiiiiiiicccceccceeccce s 53
5.1.8 Die Zahl der Marien...........ccccovueicueurniicmninniccereccceeecceneeenes 55
5.2  Sprachliche Inkongruenzen............cccccoovccinnicnnnccencnen 56
521 Die Lohnverhandlung des Kramers und Rubin..............c.c.c........ 56
5.2.2 Inkongruenz von Sprachstil und Inhalt..............cccooeviiiniiininnnins 57
5.2.3 Heu oder hiu? - Semantische Inkongruenz..............cccccceceecueueuenes 58
53  Elemente des Grotesken..........cccccoccueeieiiiciicicieniiceeeene 59
54  Prugelkomik.......coooiiiii s 61
5.4.1 Der Streit der Knechte .........ccccooooiiiiiiiiiiicicccccces 62
5.4.2 Der Streit von mercator und mercatrix..........ccvevvreneeereeennnnns 62
55  Zwischenfazit der Komik des Innsbrucker Osterspiels.................. 63
5

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

6 Komik im Wiener Osterspiel 65

6.1 Komik durch Bisoziationen ...........c.cccevveevievieeeecieieeeeceeeeeeeeeenn 65
6.1.1 Die Vorstellung des kauffinans..............cccccccvveccvvnncccnncnccnennns 65
6.1.2 Die Suche nach einem Knecht ..........ccccooooovviviiviiiiciiieeceeeeene 67
6.1.3 Die Verhandlung des Lohns..........cccccccceeiinniiiininiiiccne 68
6.1.4 Der Streit von mercator und mercatriX........cccocvevvevveeeeeeeveeeeeneans 69

6.2 Sprachliche INKONGIUENZ ..........cccccuiuiiiiiiiiiiicccccccrccees 71

6.3 Elemente des GroteSKemn ..........ooovvvueeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeaee e 72

7 Unter welchen Bedingungen ist Komik moglich? ........coceuvevceunninne 75

71  Das Eindringen der Komik..........cccccovuniiiinnnicinniccrieceeenes 75
7.1.1 Das Eindringen der Komik im Innsbrucker Osterspiel................ 75
7.1.2  Das Eindringen der Komik im Wiener Osterspiel........................ 76

7.2 Das Heilige als Objekt der Komik?..........ccccoooiiiiniiiinnniinnes 77
7.2.1 Der Salbenkauf des Innsbrucker Osterspiels...........c.cccevevererenenenes 77
7.2.2  Der Salbenkauf des Wiener Osterspiels..........c.cccceuererererererererenennes 81

7.3 Fazit der Begegnungen von Heiligem und Komik ............ccc.cc...... 82

8 Komische Figuren - Figuren der Komik 83

8.1 RUDIN @IS SCHAIK? ..ottt 83

8.2 Mercator, meister Ypocras und herre - die Figur des Kramers......... 89

8.3 Die mercatrix - groteske Figur oder Herrin? ............ccccccoviicnne. 91

8.4 Die Knechte Pusterbalk und Lasterbalk ...........ccccocoevviviiviiiiiiinnn. 92

9 Funktionen der Komik 95

91  Unterhaltungsfunktion..........c.ccococccceinniicinnnicccniceeenecenennes 95

9.2 Lachen als Akt der Selbstaffirmation.........cccoccoecvvvvivviviiieciiceenee 96

93  Anregung gesellschaftlicher Diskurse.........ccccccvnccicirninicccnenenes 98
9.3.1 Religioser DIiSKUTS ........ccccieueiiiricciciriceierecce s 98
9.3.2 HerrschaftsdiSKUISe .......coooviviiiiiiiiceiceceeeceeeeeeeee e 100
9.3.3 Medizinischer DiSKUIS........ccocviviiiiiieeiiceieceeeeeeeeeeee e 101

10 Fazit und Forschungsausblick 103

11 Literaturverzeichnis 105

111 PrimErlteratur....ccoovieiiceiiieceeeeeeeeteeee et eneens 105
T1.1.1 OSterSPiele.....cccucueuemcueuieeiiiiiiieiiiiciiiieee et eeaeseaenens 105
11.1.2 Weitere mittelhochdeutsche Literatur ........c..cccooovevveveeeeeeennnne. 105

11.2  SeKUNAATTIEETATUT ...c..ooviivieeiiceeeeeeeeee et ns 105
11.2.1 LexiKonartiKel........oovvoiiiieeeeeeeeeeeeeeeeee et eae e 105
11.2.2 Forschungsliteratur.............ccccoeiiiriiniicinnicecrccceccnens 106

6



https://doi.org/10.5771/9783828867147

1  Forschungstendenzen und Fragestellung

11  Forschungstendenzen

Der fragile Charakter des Komischen wird
besonders rasch klar, sobald der Versuch
unternommen wird, das Komische intel-
lektuell zu analysieren - wie jeder weifs,
der je versucht hat, einen Witz zu erkla-
ren. All dies bedeutet, dafs das Komische
etwas Geheimnisvolles hat. - HENRI BERG-
SON.

Als einen ,,unglaublichen Schmutz“? bezeichnet Kriiger die Sp&fie Rubins
in der Krdamerszene des Wiener Osterspiels. Aufierdem handele es sich
grofitenteils um eine , primitive Komik”?, mit der , anspruchslose Gemii-
ter aber wohl auch zufrieden waren.”? Diese herabwiirdigende Darstel-
lung der Komik in den Osterspielen des Mittelalters geht darauf zurtick,
eine oft getroffene Dichotomie zu bemiihen - ndmlich die strikte Tren-
nung von Heiligem* und Komik.> Dabei wird das Eindringen der Komik
tberwiegend einer negativen Wertung unterzogen, um eine Aufwertung
des Heiligen zu erreichen. Dem Komischen wird damit eine konstruktive
Leistung zugeschrieben, jedoch bleibt die Gegentiberstellung beider Be-
reiche bestehen sowie die Annahme einer Unvereinbarkeit von Heiligem
und Komik.°

1 KRUGER, ERICH: Die komischen Szenen in den deutschen geistlichen Spielen des Mit-
telalters. Diss. Hamburg 1931. S. 11.

2Ebd.

3 Ebd.

4 In dieser Arbeit werden die Begriffe des Heiligen und Sakralen synonym. Als heilig
bzw. sakral bezeichnet werden in dieser Arbeit Dinge, die zur biblischen Sphére ge-
rechnet werden konnen. Der Fokus soll aufgrund des Umfangs der Arbeit nicht da-
rauf liegen, eine Prézisierung oder Definition des Begriffs vorzunehmen.

5 Vgl. WOLF, GERHARD: Komische Inszenierung und Diskursvielfalt im geistlichen und
weltlichen Spiel. In: Fastnachtspiele: weltliches Schauspiel in literarischen und kul-
turellen Kontexten. Klaus Ridder (Hrsg.). Tiibingen 2009. S. 301.

6 Vgl. GVOZDEVA, KATJA/ROCKE, WERNER: Performative Kommunikationsfelder von
Sakralitdt und Gelidchter. Einfithrung. In: , risus sacer - sacrum risibile”. Interakti-
onsfelder von Sakralitdt und Gelidchter im kulturellen und historischen Wandel.
Hrsg. von: Dies. Bern 2009. S. 10-12.

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Zugrunde liegt dem die Vorstellung eines ,Christlichen Mittelalters’, in dem
der Uberbau der Religion so dominant gewesen sei, dass sich alles mensch-
liche Handeln aus seiner Nihe oder Ferne zu Religion bestimmen liefse.”

Tatséchlich wirken die komischen Szenen der Osterspiele zunichst be-
fremdlich und iiberraschend.8 Um das Auftauchen der derben, obszon-
sexuellen und absurden Komik zu erkldren, scheint es verstiandlich, eine
Dichotomie fiir die Lebenswelt des Mittelalters anzulegen: Eine christlich
geprdgte Zeit, in der das Eindringen der obszénen Komik in geistliche
Spiele etwas Unerhortes darstellt. Auch die Komik der Fastnachtspiele,
die der Komik im geistlichen Spiel sehr dhnlich ist, ldsst sich unter dieser
Annahme als eine reine Normverkehrung des normalen, christlichen Le-
bens deuten. Sie wird als eine Moglichkeit gesehen, die religitsen, starren
Grenzen mit moglichst weltlicher, normverkehrender Komik fiir eine
kurze, begrenzte und klar festgelegte Zeit zu durchbrechen, um danach
wieder Normalitdt herzustellen sowie diese zu stabilisieren. Bachtin geht
ebenfalls von diesen zwei Parallelwelten aus: Auf der einen Seite das offi-
zielle Leben und andererseits das Karnevalsleben, das eine totale Verkeh-
rung des Ublichen darstellt.? All diese Deutungen der Komik zielen da-
rauf ab, diese als Ausnahme und Grenziiberschreitung im sonst stark re-
ligits reglementierten Leben zu verstehen.

Problematisch an einer solchen Annahme ist jedoch, dass viele der Zeug-
nisse {iber die Lebensumstidnde des Mittelalters aus der kirchlichen Per-
spektive stammen, da vor allem aus diesem Bereich Quellen tiberliefert
sind. Auf diese Weise wird ein Idealbild gezeichnet, das nicht unbedingt
der Realitdt entsprochen haben muss. Da Komik meist als ein soziales Pha-
nomen gesehen wird, das hochst kontextabhingig sei, werden vor allem
die Ansichten der Kirche als Regel gebender sozialer Kontext angenom-
men, in dem Komik stattfindet und in dem sie eine Ausnahme darstellt.
Es stellt sich allerdings die Frage, ob die Annahme einer strikten Trennung
von Komik und Heiligem nicht dazu fiihrt, wichtige Elemente und Funk-
tionen der Komik zu tibersehen und auszuschlieSen. Geht man von einer
Umkehrung der Normen aus, dann liegt der Schluss nahe, Komik als di-
daktisches Mittel zu sehen, um die zeitweise verkehrten Normen aufder-
halb der geregelten Festzeiten zu erhalten und der Komik damit eine Art

7WOLF (2009), S. 301.

8 Vgl. WEHRLI, MAX: Literatur im deutschen Mittelalter. Eine poetologische Einfiih-
rung. Stuttgart 1984. S. 174.

9 BACHTIN, MICHAIL: Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur.
Frankfurt a. M. 1969. S. 41-44.

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Ventilfunktion zuzuschreiben, die fiir den geordneten Alltag systemsttit-
zend wirken soll.

Als eine weitere Funktion der Komik wird gerade in der &lteren For-
schung die Auslosung des risus paschalis angefiihrt.’® Der Sieg des Heili-
gen, die Wiederauferstehung Jesu, gibt Anlass zum Lachen, das durch ei-
nen Griff in die ,komische Klamottenkiste”!! ausgeldst werden soll.

Betrachtet man allerdings die komischen Szenen der Osterspiele genauer
und zieht Wolfs Uberlegungen zur Diskursvielfalt der Krdmerszene in
den einzelnen Osterspielen hinzu'?, scheint die Annahme, dass die komi-
schen Elemente ihre Lizenz durch das Auslosen eines risus paschalis erhal-
ten, widerlegt. Fiir Wolf gibt die Komik einen Anlass, gesellschaftliche
Diskurse anzuregen und thematisieren zu kénnen. Er zeigt anhand des
Erlauer Osterspiels sowie zweier Niirnberger Arztspiele, wie darin soziale
Themen, wie Geiz, Eifersucht, Ehebruch oder Bosheit behandelt werden.
Dabei wird deutlich herausgestellt, dass es sich nicht blofs um die Verkeh-
rung von kirchlichen Normen handelt, sondern um eine Verkehrung von
Normen auf spezifischen Ebenen. Die Uberlegungen Wolfs bieten einen
Deutungsrahmen fiir die in dieser Arbeit behandelten Osterspiele, da es
die Aufgabe der Analyse ist, diese Ebenen der Verkehrung und der Komik
genauer zu untersuchen.

Auch Schnell hat in seinem Beitrag ,Geistliches Spiel und Lachen. Uber-
legungen zu einer Asthetik der Komik im Mittelalter”1 einige Defizite zur
Behandlung der Komik in geistlichen Texten aufgefiihrt. Zum einen wird
kritisiert, dass bei der Betrachtung der Komik von neueren Komiktheorien
ausgegangen wird, um diese anhand der geistlichen Spiele zu priifen. Un-
beachtet bleibt bei einer solchen Vorgehensweise allerdings laut Schnell,
dass Sakrales moglicherweise eine besondere Komik erfordert. Zum an-
deren spricht er sich fiir den Entwurf einer ,Poetik des Lachens”* in den
geistlichen Spielen aus, womit er eine Unterscheidung verschiedener

10 Vgl. JACOBELLI, MARIA CATERINA: Ostergelédchter. Sexualitdt und Lust im Raum des
Heiligen. Regensburg 1992. S. 11-44. Vgl. auch: ROCKE, HANS WERNER: Ostergeldch-
ter. Korpersprache und rituelle Komik in Inszenierungen des ,risus paschalis’. In:
Klaus Ridder u. Otto Langer (Hgg.): Kérperinszenierungen in mittelalterlicher Lite-
ratur. Berlin 2002. S. 335-350.

11 Vgl. HAUG, WALTER: Das Komische und das Heilige. Zur Komik in der religiosen
}Jiteratur des Mittelalters. In: Wolfram Studien VII. Hrsg. von: Werner Schroder. Ber-

in 1982. S. 19.

12 Vgl. WOLF (2009), S. 301-326.

13 SCHNELL, RUDIGER: Geistliches Spiel und Lachen. Uberlegungen zu einer Asthetik
der Komik im Mittelalter. In: Komik und Sakralitdt. Anja Grebe, Nikolaus Staubach
(Hrsg.). Frankfurt am Main 2005. S. 76-93.

14 Ebd., S. 77.

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Lacharten (risio und derisio’) meint. In der bisherigen Forschung hat dies
allerdings noch nicht stattgefunden.

1.2  Entwicklung der Fragestellung und Aufbau

Von grofSem Interesse ist fiir die vorliegende Arbeit vor allem, die Bezie-
hung zwischen Komischem und Sakralem in den Einzelszenen genauer
als bisher zu priifen, um dadurch herauszufinden, ob eine wechselseitige
Abhangigkeit zwischen der Art des Sakralen und der Inszenierung von
Komik vorliegt. Schliefilich liegt ein Unterschied darin, ob nun in dem je-
weiligen Osterspiel die drei Marien bei ihrem Salbenkauf mit Komik be-
dacht werden oder ob es gar Jesus ist, der Scherzen oder Witzen ausge-
setzt wird. Hier muss zwischen den erwdhnten Lacharten unterschieden
werden, beispielsweise zwischen einem heiteren Lachen oder einem ag-
gressiven Verlachen, das die jeweiligen komischen Sequenzen ausldsen.

Unter Beriicksichtigung dieser Uberlegungen wird im Folgenden gefragt,
inwiefern es berechtigt ist, eine Opposition von Komik und Heiligem be-
stehen zu lassen, da hierbei meist vorausgesetzt wird, dass der Bereich des
Sakralen etwas Normatives darstellt, wohingegen beim Komischen oft-
mals von etwas Ambivalentem, Diffusem ausgegangen wird, das zur Ver-
kehrung der kirchlichen Normen fiihrt.

Es sollen zunéchst Anhaltspunkte dafiir gefunden werden, welche Text-
stellen als komisch angesehen werden kénnen, um diese im Innsbrucker
und Wiener Osterspiel zu identifizieren und festzustellen, wie Komik li-
terarisch realisiert wird. AufSerdem ist es durch eine genaue Analyse mog-
lich, Aussagen dartiber zu treffen, unter welchen Bedingungen Komik in
den jeweiligen Osterspielen moglich ist.

Das Innsbrucker und das Wiener Osterspiel sind dabei zur Analyse aus-
gewidhlt worden, da Wolf das Erlauer Osterspiel bereits eingehend behan-
delt hat und in seinen Uberlegungen betont wird, dass eine starke Ahn-
lichkeit zum Innsbrucker Osterspiel festgestellt werden kann.?® Es wird
sich zeigen, ob dadurch Aussagen auf das Innsbrucker und Wiener Oster-
spiel tibertragen werden konnen. Das Wiener Osterspiel soll dazu genutzt
werden, differenzierte Einschitzungen tiber mogliche allgemeingiiltige
Thesen zur Komik in den Osterspielen vornehmen zu kénnen.

Dazu wird der Ansatz aufgegriffen, verschiedene neuzeitliche Komikthe-
orien zu nutzen, um die Analyse durch einen theoretischen Hintergrund

15 Mit ,Lachen’ und ,Verlachen’ zu iibersetzen und in dieser Ubersetzung in der Arbeit
im Folgenden verwendet

16 Vgl. WOLF (2009), S. 306 f.

10

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

zu stiitzen. Probleme, die hieraus resultieren konnen, hat Schnell bereits
angesprochen, weshalb er sogar eine Anwendung neuzeitlicher Ko-
miktheorien vollig ausschliefit. Eine Problematisierung dieser Methode ist
somit unumgédnglich und wird zu Beginn des vierten Kapitels vorgenom-
men.

Durch die Analyse der komischen Szenen kann anschlieffend herausgear-
beitet werden, welche Relation zwischen Komik und Heiligem besteht.
Vorhandene Arbeiten zur Komik in den Osterspielen stellen zwar einige
mogliche Funktionen der Komik dar, diese bleiben aufgrund von fehlen-
den genauen Analyse meist nur sehr spekulativ und vor allem einseitig.
Durch die aus der griindlichen Analyse erworbenen Erkenntnisse konnen
die spezifischen Charakteristika der komischen Figuren als Objekte, aber
auch als Transporteure der Komik herausgearbeitet werden. Die Betrach-
tung der Figuren liefert differenzierte Deutungen im Hinblick auf mogli-
che Funktionen und das ausgeldste Lachen der in der Kramerszene ent-
haltenen Komik des Innsbrucker und Wiener Osterspiels.

11

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g
Inhalts r fir oder in KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/9783828867147

2 Die Osterspiele des Mittelalters

21  Terminologie

In den geistlichen Spielen des Mittelalters werden biblische heilsge-
schichtliche Ereignisse des Kirchenjahres thematisiert, verarbeitet und
veranschaulicht. Somit weisen sie einen engen Bezug zur Kirche auf.
Uberliefert sind daher nicht nur Spiele, die das Ostergeschehen behan-
deln, sondern auch Fronleichnamsspiele, Weihnachtsspiele oder Passions-
spiele. Zudem existieren ebenfalls Spiele, die einzelne Heiligenfeste zum
Thema haben.?

,Geistliches Spiel” ist dabei eine neuzeitliche Bezeichnung und zielt vor
allem darauf ab, dass es sich bei den iiberlieferten Schriften um Texte mit
Spielanweisungen, verschiedenen Figuren und dialogischem Aufbau han-
delt. Aufierdem existieren Zeugnisse iiber deren Auffithrung. Allerdings
sind tiber 100 verschiedene Eigenbezeichnungen bekannt, die lediglich
»Bedeutungshinweise”18, aber keine einheitliche Benennung liefern. Spil
und [udus werden dabei am héufigsten verwendet, wobei jedoch noch
kein spezielles Gattungsverstdndnis zur Entstehungszeit der mittelalterli-
chen Spiele vorhanden ist.1® Aus dem gleichen Grund ist die Verwendung
des Begriffs ,geistliches Drama’ irrefiihrend. Eine weitere Moglichkeit
waire die Bezeichnung liturgisches Spiel’.

Auch wenn im Folgenden vor allem von der Kramerszene gesprochen
wird, ist dies terminologisch nicht korrekt. In Spielen des Mittelalters ist
es nicht ganz passend, von ,Szenen’ zu sprechen, da die Spiele insgesamt
nicht dem Bau des aristotelischen Dramas entsprechen und aus diesem
Grund auch nicht in ebensolche Kategorien eingeteilt werden konnen.
Gleichermafen ist die Ubertragung neuzeitlicher dramentheoretischer Be-
griffe und dahinterstehender Konzepte nur mit Vorsicht vorzunehmen. Es
sollte dabei nicht vergessen werden, dass ein solches Bewusstsein tiber
Gattungscharakteristika und entsprechende poetologische Uberlegungen
zur Auffithrungszeit nicht vorherrschten. Der Einfachheit halber, und
weil dies eine andere Forschungsthematik eréffnet, wird trotzdem von
der ,Krdamerszene’ oder dem ,Kramerspiel” gesprochen.

17 Vgl. SCHULZE, URSULA: Geistliches Spiel. In: Reallexikon der deutschen Literaturwis-
senschaft. Hrsg. von: Braungart, Georg/Fricke, Harald/Grubmidiller, Klaus/Miiller,
Jan-Dirk/ Vollhardt, Friedrich/ Weimar, Klaus. Bd. 1 A-G. Berlin/New York 2010. S.
683 f.

18 SCHULZE, URSULA: Geistliche Spiele im Mittelalter und in der frithen Neuzeit. Von
der liturgischen Feier zum Schauspiel. Eine Einftihrung. Berlin 2012. S. 11.

19 Vgl Ebd.

13

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Abzugrenzen ist das geistliche Spiel aufierdem vom weltlichen Spiel, wo-
bei es in der Forschung auch Gegner einer solchen Zweiteilung und damit
einhergehenden Gegentiberstellung gibt. Argumentiert wird hier, dass
die Fastnachtspiele eigentlich auch in einem kirchlichen Rahmen, der
durch die Fastenzeit vorgegeben ist, stattfinden und somit keine strikte
Trennung vorgenommen werden sollte.? Die Dichotomie von geistlichen
und weltlichen Spielen ist dabei aber insofern berechtigt, da sie vor allem
thematisch begriindet ist. Speziell in den geistlichen Spielen werden
hauptsidchlich heilsgeschichtliche Ereignisse dargestellt, wohingegen der
Fokus im weltlichen Schauspiel auf die Lebenswelt der Zuschauer gerich-
tet wird. Dies wird durch die Behandlung alltdglicher Themen und das
Auftreten entsprechender Figuren realisiert. Es wird sich allerdings auch
zeigen, dass es thematische Uberschneidungen von geistlichem und welt-
lichem Spiel gibt. Dies geschieht vor allem durch das Eindringen der Ko-
mik der Krdmerszene in die geistlichen Spiele.

22  Entstehung

Viele Handlungen, Gebete und Zeremonien sowie deren Bedeutung blei-
ben fiir die nicht-klerikale Kirchengemeinde im Mittelalter unverstand-
lich.

Dass sich die Messe im Laufe der Kirchengeschichte weithin zu einer Kleri-
kerhandlung entwickelt hatte, die fiir die laikale Gemeinde mental wenig
zuganglich blieb, wurde im Hoch- und Spatmittelalter zunehmend als Prob-
lem wahrgenommen, [...].21

Auch ist dies auf die hauptsdachlich verwendete Sprache der Kirche im
Gottesdienst, das Lateinische, zurtickzufithren. Die Folge davon ist, dass
viele der laikalen Gemeindemitglieder lediglich zur volkssprachlichen
Predigt erscheinen. Eine Moglichkeit, diese Diskrepanz zu tiberbriicken
und der nicht-klerikalen Gemeinde die biblische Heilsgeschichte zu ver-
mitteln, ist die mediale Aufbereitung durch die geistlichen Spiele. , Das
geistliche Spiel, das Passionsspiel insbesondere, wollte und sollte nichts
anderes sein als eine Predigt von der Schaubiihne.”?? Es ,tritt [zudem]

20 Vgl. WOLF (2009), S. 301 f£.
21 SCHULZE (2012), S. 16.

22 KEPPLER, PAUL: Zur Passionspredigt des Mittelalters. In: Historisches Jahrbuch der
Gorresgesellschaft 4. Miinchen 1883. S. 174.

14

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

kiinstlerische Elaboriertheit hinter die Allgemeinverstandlichkeit der reli-
givsen Vermittlung von Heilstatsachen zurtick, [...].“%

Die Osterspiele des Mittelalters sind ungefdhr ab dem 10. Jahrhundert aus
der Liturgie der Kirche entstanden.?* Vor allem werden sie zurtickgefiihrt
auf den Ostertropus Quem quaeritis in sepulchro, in dem es um den Gang
der Marien zum Grab Jesu, die visitatio sepulchri, geht. Zunachst entstehen
Spiele in lateinischer Sprache, denen anschlieflend auch Spiele in Volks-
sprache folgen. Zudem stehen die geistlichen Spiele in einem engen Zu-
sammenhang mit den mittelalterlichen deutschsprachigen Predigten, die
eine lange Tradition aufweisen. Sie konnen grob in zwei Perioden einge-
teilt werden: Die erste Periode erstreckt sich auf die Zeit bis zum 13. Jahr-
hundert und die zweite Periode auf die Zeit nach 1200 bis zur Reforma-
tion. Diese zweite Periode der mittelalterlichen Predigten ist fiir die Os-
terspielentstehung von besonderer Bedeutung, da die Textiiberlieferung
deutscher Osterspiele im 13. Jahrhundert beginnt und sich bis zum 17.
Jahrhundert erstreckt.?

Der Inhalt des Grabbesuchs der Marien, der visitatio sepulchri, ist an die
Berichte der Evangelien angelehnt, auf die auch in den Osterpredigten Be-
zug genommen wird.? Jedoch werden diese nicht wortwortlich aus der
Bibel tibernommen,?” sondern auch Szenen hinzugefiigt, denen eine bibli-
sche Grundlage fehlt. Dazu gehort die Salbenkrdmerszene, die eine
schwache Berechtigung dadurch findet, dass die Marien, deren Anzahl in
den verschiedenen Evangelien aufierdem variiert,?® den Leib Jesu einer
Olsalbung unterziehen wollen, um ihm eine Ehre zu erweisen, wofiir sie

23 GRAFETSTATTER, ANDREA: Ludus Compleatur. Theatralisierungsstrategien epischer
Stoffe im spatmittelalterlichen und frithneuzeitlichen Spiel. Interdisziplinidre Bei-
trége zur Mittelalterforschung. Bd. 33. Wiesbaden 2013. S. 2.

2 Vgl. MULLER, JAN-DIRK: Osterspiel. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissen-
schaft. Hrsg. von: Braungart, Georg/Fricke, Harald /Grubmiiller, Klaus/Miiller, Jan-
Dirk/Vollhardt, Friedrich/Weimar, Klaus. Bd. 2 H-O. Berlin/New York 2010.
S.775-777.

% Vgl. DAUVEN-VAN KNIPPENBERG, CARLA: Uber den Zusammenhang zwischen Os-
terpredigt und dramatischer Darstellung der Osterpredigt. In: M. Siller (Hrsg.), Os-
terspiele. Texte und Musik. Akten des 2. Symposiums der Sterzinger Osterspiele

(12.-16. April). Innsbruck 1994. S. 34.

26 Einige Osterpredigten nehmen Bezug auf Mk 16, 1-7, andere wihlen als Thema den
ersten Brief des Apostels Paulus an die Korinther (1. Kor 5, 7-8) oder Psalm 117 (118),
24. Dabei kann davon auzgegangen werden, dass Predigten und Osterspiele aus den
gleichen Quellen entstanden sind.

27 Vgl. DAUVEN-VAN KNIPPENBERG (1994), S. 34 ff.

2 Dies wird fiir eine spitere Anspielung Rubins im Innsbrucker Osterspiel wichtig.
Vgl. Kapitel 5.1

15

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

wiederum Salben benotigen. Der mercator, die uxor mercatoris oder die Ge-
hilfen des Kramers werden nicht erw&hnt, finden jedoch durch das Vor-
haben des Salbenkaufs Eingang in die Osterspiele.

23  Auffiithrung

Wie bereits oben beschrieben, haben sich die Spiele vor allem aus dem
Grund entwickelt, die Heilsgeschichte fiir das laikale Publikum anschau-
lich darzustellen, da vor dem 16. Jahrhundert eine Beteiligung der laikalen
Gemeinde am Gottesdienst nicht vorgesehen war. Viele Riten und Zei-
chen als Elemente des Gottesdienstes, wie das Kreuzzeichen und andere
Formen der Kérpersprache, die ein Gefiihl der Gemeinschaft und Zuge-
horigkeit stiften konnen, wurden ebenfalls erst relativ spét etabliert.?

Da sich die Spiele aus den Predigten und der Liturgie entwickelt haben,
finden diese zundchst auch im kirchlichen Raum statt. Fiir die frithen
Spiele gilt der Altarbereich der Kirche als Veranstaltungsort. Dabei wer-
den die Rollen der Figuren in den Spielen zu Beginn von Geistlichen3 ein-
genommen, wodurch noch kein grofier Unterschied zu den Predigten fiir
die laikale Gemeinde zu erkennen ist.! Eine grofle Verdanderung stellt je-
doch die Verlegung der Spiele aus dem kirchlichen Raum hinaus auf 6f-
fentliche Pldtze dar. Als solche Plidtze fungieren zum Teil der Vorplatz der
Kirche und besonders auch Marktplitze. Diese Entwicklung geht mit der
zunehmenden Ausgestaltung der Szenen der Spiele und mit der Erweite-
rung des Figurenarsenals einher. ,Man kann die Spiele [dadurch] mit
Recht als das grofite Massenmedium des Spétmittelalters neben der Pre-
digt bezeichnen.”32

Fiir weitere Rollen und die Auffithrung auflerhalb der Kirche werden au-
Berdem ,neue [...] médnnliche Spieler, auflerhalb der Geistlichkeit, z. B.
nambhafte Biirger der Stadt, allerdings stets Médnner auch fiir Frauenrollen
[rekrutiert].”33 Durch die Ausweitung auf 6ffentliche Plitze und die Hin-
zunahme von Schauspielern aus der laikalen Gemeinde, werden die
Spiele zu einem wichtigen Ereignis der Stiddte. Die Wichtigkeit der Spiele
fiir die Stadte wird durch , spielexterne Hinweise [dokumentiert], wie sie

2 Vgl. ScHwOB, UTE MONIKA: Und singt frolich: , Christ ist erstanden!” Zur Rolle der
Laien bei mittelalterlichen Osterfeiern und beim Osterspiel. In: M. Siller (Hrsg.), Os-
terspiele. Texte und Musik. Akten des 2. Symposiums der Sterzinger Oster-
spiele (12.-16. April). Innsbruck 1994. S. 162 f.

30 Beispielsweise durch Diakone, Ministranten oder Chorknaben sowie Schiiler kirch-
licher Schulen.

31 Vgl. SCHULZE (2012), S. 33.
32 Ebd., S. 18.
3 Ebd.

16

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

etwa in Stadt- und Kirchenrechnungen, Ratsprotokollen, Inventaren,
Spielgenehmigungen, Requisitenverzeichnissen und Bithnenplanen greif-
bar sind“34. Es existieren in dieser Zeit auflerdem Bruderschaften, die sich
fir die Auffithrung der Spiele einsetzen und dabei, beispielsweise als
Schauspieler, mitwirken.

Aufierdem miissen die Spiele finanziell sowie logistisch organisiert wer-
den. Es zeigt sich in einigen Stadten, dass die bereits erwdhnten Bruder-
schaften mit der Verwaltung zusammenarbeiten und diese auch einen ge-
meinsamen Regenten der Spiele bestimmen, der des Lateinischen sowie
der Volkssprache und des Lesens méchtig gewesen sein muss, um die
Spiele zu dirigieren. Aus dem 16. Jahrhundert sind einige Belege fiir diese
Praxis bekannt, so zum Beispiel die Dirigierrolle des Spielleiters Benedikt
Debs oder des Virgil Raber.%

Ein weiteres wichtiges Merkmal der Auffiihrung, neben dem Raum der
Spiele und den Schauspielern, die daran beteiligt sind, ist die Simultan-
biihne. Dies bedeutet, dass die Darsteller nicht sukzessive die Biihne be-
treten, sondern alle gleichzeitig auf bestimmten Wartepldtzen anwesend
sind. Die Warteplidtze werden mitunter nach den Orten, die im Spiel auf-
tauchen, festgelegt und erfolgen teilweise nach Gesichtspunkten, die eine
Werteorientierung zulassen.? So befindet sich in der Mitte beispielsweise
das Grab Jesu, rechts davon Spielorte, denen ein positiver Wert zuge-
schrieben wird, links davon negativ besetzte Orte.3” Ebenso ist es den Zu-
schauern moglich, sich zu dem Spielort hinzubewegen, an dem gerade
eine Handlung stattfindet. Diese Praxis des Heranrtickens der Zuschauer
kann beispielsweise durch den Donaueschinger Biihnenplan belegt wer-
den.

Insgesamt zeigt sich durch die Entstehungsgeschichte und die Art der
Auffiihrung der geistlichen Spiele ein deutlicher Einbezug der laikalen
Kirchengemeinde. Diese wird direkt am Spielgeschehen beteiligt und
kann somit die Heilsgeschichte nacherleben. Durch die Verlegung an 6f-
fentliche Pldtze des alltdglichen Lebens und sozialer Begegnungen, kon-
nen die geistlichen Spiele tatsdchlich als eine Art Massenmedium der Zeit
verstanden werden. Durch die Existenz von lateinischen Elementen sowie
den grofstenteils in Volkssprache abgefassten Dialogen wird eine Verbin-
dung von Kirche und laikaler Gemeinde und Lebenswelt hergestellt. Es

34 GRAFETSTATTER (2013), S. 2.
% Vgl. SCHULZE (2012), S. 37.
3 Vgl. Ebd., Abb. 6, S. 42.

%7 Vgl. Ebd., S. 38.

17

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

wird sich zeigen, dass komische Szenen hierzu einen Beitrag leisten kon-
nen. Dies geschieht vor allem durch die Verhandlung entsprechender
Themen und die Ausstattung mit einem entsprechenden Figurenarsenal.

Im Folgenden wird zunichst die oft angenommene abwertende Haltung
gegeniiber dem Komischen im Mittelalter diskutiert, um daran anschlie-
Bend die Komik in den Spielen zu identifizieren und zu analysieren. Bei
der Bewertung der Funktion der komischen Szenen darf die Charakteri-
sierung der Spiele als Massenmedium der Zeit nicht unbeachtet bleiben.

18

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

3 Bewertung von Lachen und Komik im Mittelalter

Komisches und Sakrales wird fast immer als etwas Unvereinbares bewer-
tet. Dabei unterliegt das Komische in den meisten Fallen einer gleichzeiti-
gen Abwertung. Es wird als unpassendes Eindringen in den Bereich des
Heiligen angesehen, jedoch sollte zuriickverfolgt werden, worauf diese
Wertung des Komischen und des Lachens griindet und ob sie fiir die Ana-
lyse der Komik in den Osterspielen und die Darstellung der Funktionen
bestehen bleiben sollte.

31  Kirchliche Bewertung des Lachens

Aufgrund der Quellenlage zur Bewertung des Lachens im Mittelalter
wird in der Forschung meist auf Texte und Belege zuriickgegriffen, die
dem Bereich der Kirche zugeordnet werden konnen. Warum diese be-
grenzte Quellenlage problematisch im Hinblick auf die Bestimmung der
Funktion der Komik im geistlichen Spiel ist, wird am Ende des Kapitels
gezeigt.

3.1.1 Biblisch begriindetes Misstrauen: ,Jesus hat nicht ge-
lacht!”

Der Mensch wird in der Anthropologie nicht nur als ein Wesen beschrie-
ben, das vernunftbegabt ist, sondern auch, dass er als einziges Wesen in
der Lage ist zu lachen. Diese Erkenntnis hat bereits Aristoteles formuliert
und griindet damit eine Basis weiterer anthropologischer Uberlegungen,
die bis in die Moderne nachwirken und somit auch im Mittelalter bereits
bekannt gewesen sein miissen. Dies ldsst sich auch anhand der Isagoge des
Porphyrius von Tyrus belegen, die im Mittelalter als Logik-Lehrbuch be-
nutzt wurde und deren Verbreitung durch Bibliothekskataloge nachge-
wiesen werden kann.3® Der Mensch unterscheidet sich zwar von anderen
Lebewesen auch durch seine Vernunft, jedoch wird davon ausgegangen,
dass Gott ebenso vernunftbegabt ist und dies somit nicht ausschliefiliches
proprium des Menschen sein kann. Die risibilitas ist demzufolge laut der
Isagoge das alleinige Merkmal des Menschen. Auch in dem Werk von Mar-
tianus Capella De nuptiis Philologiae et Mercuriin wird dieser Auffasung

38 MANITIUS, MAX: Handschriften antiker Autoren in mittelalterlichen Bibliothekska-
talogen. Zentralblatt fiir Bibliothekswesen. Beiheft 67. Leipzig 1935. Nr. 201. S. 275-
300.

19

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

gefolgt.? Es lassen sich einige weitere Belege dafiir finden, dass die risibi-
litas auch im Mittelalter als proprium des Menschen angesehen wurde und
somit eigentlich als eine hervorzuhebende Fahigkeit bewertet werden
musste.40

Es ist zu fragen, ob aus der reinen Anerkennung einer Fahigkeit ebenfalls
folgt, dass diese positiv hervorgehoben werden musste. Insgesamt wird
eine ablehnende Haltung dem Lachen gegeniiber aus der Bibel abgeleitet.
Dies wird vor allem damit begriindet, dass Christus nie gelacht habe. Die
Annahme, dass Jesus nicht gelacht, jedoch geweint und getrauert hat,
grindet auf der Darstellung Jesu im neuen Testament. Er wird leidend
beschrieben und zeigt als korperliche Reaktionen darauf Weinen und
Trauern. Von einem Lachen Jesu wird hingegen nicht berichtet.#! Auch
seine Worte: ,Weh euch, die ihr jetzt lacht; denn ihr werdet klagen und
weinen“#2, werden als Argument dafiir gewertet, das Lachen als etwas zu
sehen, das Jesus zwar konnte, aber nicht tat.#3 Einerseits hat er zwar die
Schwichen des Menschen angenommen, wie Hunger oder Durst und das
Empfinden von Trauer, Schmerz und Furcht, andererseits besitzt er eine
gottliche Natur, die ihn vom Menschen abhebt. Demnach wird Jesus die
Fahigkeit nicht aberkannt, sondern er hat sie vielmehr nicht ausgefiihrt
und ihr dadurch Restriktionen auferlegt.** Da Jesus als Vorbild fiir ein
christliches Verhalten des Menschen gilt, wird in diesem Zusammenhang
eine Zurtickhaltung des Lachens gefordert, um einer solchen christlichen
Lebensfiihrung zu folgen.

Was jedoch auch beachtet werden muss, ist, dass es an einigen Textstellen
der Bibel, die oftmals als Belege gegen das Lachen-Diirfen herangezogen
werden, nicht um das Lachen an sich geht, sondern um Mahnungen, die
die Orientierung des Menschen an vergénglichen Giitern und weltlichen
Freuden kritisieren. Das Lachen ist hier eine Aulerungsform der Freude

3 Vgl. SUCHOMSKI, JOACHIM: ,Delectatio’ und ,Utilitas’. Ein Beitrag zum Verstindnis
mittelalterlicher komischer Literatur. Bibliotheca Germanica. Handbiicher, Texte
und Monographien aus dem Gebiete der germanischen Philologie. Hrsg. von: Fried-
rich Maurer, Heinz Rupp und Max Wehrli. Bd. 18. Bern 1975. S. 11.

40Vgl. Ebd.

41 Generell zeigen sich wenige Belege fiir ein Lachen im Mittelalter. Vgl. hierzu: BIE-
SENECKER, STEFAN: Das Lachen im Mittelalter. Soziokulturelle Bedingungen und so-
zial-kommunikative Funktionen einer Expression in den ,finsteren Jahrhunderten”.
Bamberg 2012. S. 141 f.

421k 6, 25. Die Deutung dieser Wehrufe und dhnlicher Seligpreisungen werden in der
heutigen Exegese nicht gegen das Lachen herangezogen. Man geht aktuell von tros-
tenden Worten Jesu aus an diejenigen, denen es im Diesseits verwehrt ist zu lachen.

4 Ebensolche Argumente werden in vielen Ordensregeln gegen das Lachen-Diirfen
herangezogen. Vgl. BIERENECKER (2012), S. 115.

4 Vgl. SUCHOMSKI (1975), S. 13.

20

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

an tempordren Gefiihlen und der Bindung des Menschen an weltliche
Dinge. Hierbei handelt es sich aber um eine laetitia temporalis, der gegen-
tber ein gaudium spirituale steht.*> Gemeint ist mit dem gaudium spirituale
nicht die Freude an weltlichen Dingen, sondern eine Gliickseligkeit, die
nur Auserwihlten zukommt und damit im religiosen Sinne positiv zu be-
werten ist, sich allerdings nicht durch tiberméfsiges, ungeziigeltes, lautes
Lachen duflert. Das Lachen ist somit vor allem dann negativ zu werten,
wenn es aufgrund kurzzeitiger weltlicher Freuden erfolgt.

3.1.2 Restriktive Ordensregeln aus dem monastischen
Schrifttum46

Ein weiteres Indiz fiir die Haltung der Kirche liefern Ordensregeln.#” Hier
wird nicht nur der Anlass des Lachens zur Bewertung herangezogen, son-
dern auch in der Heftigkeit der Auflerung. Ménchen ist das Lachen zwar
nicht gdnzlich verboten, allerdings wird Wert darauf gelegt, dass alle Af-
fekte und Geftihle einer Méfiigung zu unterliegen haben, daher wird auch
ein leises Licheln in bestimmten Ordensregeln erlaubt.*® Zudem wird
zwischen dem Lachen des Korpers und dem des Herzens unterschieden.*
Das Lachen des Korpers duflert sich durch ungeziigeltes, ausgelassenes
Lachen und kommt damit nicht als Aufierungsform einer ,himmlischen
Freude”, einer Freude des Herzens, in Frage. Das Lachen des Korpers
verdeutlicht vielmehr eine Ausgelassenheit, wohingegen ein Lachen des
Herzens ein Zeichen von Gemiitsruhe ist und damit der Idee des gaudium
spirituale entspricht. Durch die Art des Lachens kann laut dieser Regeln
darauf geschlossen werden, welche innere Einstellung jemand trégt. Un-
geziigeltes Verhalten ist dabei ein erstes Zeichen fiir eine innere Haltung,
die nicht unterdriickt werden kann und auf eine Tendenz zur Todstinde
der superbia hindeutet.

4% Vgl. Ebd., S. 14.

46 Vgl. etwa Benedikt, ,Regula monachorum’, Kapitel 4. Vgl. ebenfalls: KABLITZ, AN-
DREAS: Komik, Komisch. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Hrs%.
v. Braungart, Georg/Fricke, Harald/Grubmidiiller, Klaus/Miiller, Jan-Dirk/Voll-
hardt, Friedrich/ Weimar, Klaus. Bd. 2 H-O. Berlin/New York 2010. S. 291.

47 Vgl. SUCHOMSKI (1975), S. 24. Beispiele hierfiir: Vgl. WASSERSCHLEBEN, HERMANN:
Die irische Kanonensammlung. GiefSen 1874. Auflerdem: BIERENECKER (2012), S. 96—
110.

48 Vgl. SUCHOMSKI (1975), S. 15.
49 Vgl. BIERENECKER (2012), S. 111-114.
50 SUCHOMSKI (1975), S. 15.

21

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Petrus Cantor dufiert sogar Einwénde gegen ein gemafdigtes Lachen der
Monche und differenziert dabei noch deutlicher zwischen Lachen und ei-
nem heiteren Gesichtsausdruck.?! Auch zu hidufiges Lachen, das zwar auf-
grund des gaudium spirituale erfolgt, konne verdachtig erscheinen, denn
dies konnte eine religiose innere Einstellung ebenso nur vortduschen.

Diese negativen, restriktiven Bewertungen ergeben sich aus Regeln im
monastischen Schrifttum, jedoch gibt es auch Belege dafiir, dass sie fiir
eine breitere Masse popularisiert wurden und damit gemeinhin bekannt
waren. Anfithren ldsst sich hier das Bispel des Strickers vom ernsthaften
Konig32. In diesem wird ein Konig beschrieben, der von seinen Untertanen
gefiirchtet wird, da er nie lacht. Als sein Bruder ihm die Frage stellt, aus
welchem Grund er dies nie tue, wird der Bruder des Koénigs festgenom-
men. Dabei wird er von vier Lanzen so eingekreist, so dass er sich nicht
mehr bewegen kann, ohne sein Leben dabei zu gefdhrden. Die vier Lanzen
stellen ein Bild des inneren Zustandes des Konigs dar, denn er fiihlt sich
von vier Arten des Leides am Lachen gehindert: Ihn hindern der Gedanke
an den Opfertod Christi, die Ungewissheit tiber den Zeitpunkt des eige-
nen Todes und des Weges seiner Seele nach dem Tod sowie die Angst vor
dem jiingsten Gericht am Lachen. Ebenfalls stellt der Konig den direkten
Bezug zur Bibel her, indem er anfiihrt, Jesus habe nie gelacht:

daz man in sach gelachen nie / daz er so vil durch mich begie / daz hat min herze
also versniten / daz ich daz lachen han vermiten / und nimer niht gelachen mac
(V.129-133)

Am Ende wird sogar der Bruder des Konigs, dessen Leben vor allem auf
weltliche Freuden ausgerichtet ist, bekehrt und folgt der Einstellung des
Konigs. Damit siegt in diesem Bispel die christliche tiber eine weltliche Le-
bensfiithrung. Dieses literarische Exempel zeigt, dass die Auffassung aus
dem monastischen Schrifttum auch aufSerhalb der Kloster bekannt war
und Eingang in literarische Werke fand. Allerdings darf nicht aufier Acht
gelassen werden, dass gerade der Stricker ein Autor ist, der sich der Ko-
mik in anderen Werken durchaus bedient und man ebenso schlussfolgern
kann, dass das Bispel vom ernsthaften Kénig die Haltung eines speziellen
Auftraggebers widerspiegelt. Dennoch muss festgehalten werden, dass

51Vgl. Ebd., S. 19.

52 Der Stricker. Vom Konig ernsthaften. In: Codex Dresden M 68. Bearbeitet von Paula
Hefti. Deutsche Sammelhandschriften des spaten Mittelalters. Hrsg. von: Rolf Max
Kulli und Heinz Rupp. Bibliotheca Germanica. Handbiicher, Texte und Monogra-
phien aus dem Gebiete der germanischen Philologie. Hrsg. von: Friedrich Maurer,
Heinz Rupp und Max Wehrli. Bd. 23. Bern 1980. S. 339-389.

22

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

durch die Literarisierung der Haltung der Kirche diese einem breiten Pub-
likum zuganglich gemacht werden konnte.

3.2 Bewertung des Komischen

Nach der Darstellung der Bewertung des Lachens aus kirchlicher Sicht, ist
zu fragen, in welcher Art und Weise sich die ablehnende Haltung gegen-
tber dem Lachen auf die Bewertung des Komischen, also dessen, was
zum Lachen anregt, zur Entstehungszeit der Osterspiele auswirkt. Lachen
ist eine Ausdrucksform einer Gefiihlsregung.5® Gelacht werden kann je-
doch nicht nur aufgrund von etwas Komischem. Der Grund, aus dem ge-
lacht wird, kann zudem Spott, Verachtung oder Herabwiirdigung sein.
Lachen hat damit nicht nur eine Freude stiftende Funktion, sondern es
kann gegentiber dem Objekt der Komik auch exkludierend und herab-
wiirdigend wirken. Andererseits darf auch eine gemeinschaftsstiftende
Funktion des Lachens nicht aufSer Acht gelassen werden.> Beide Funkti-
onen konnen auch zugleich erfiillt werden, denn gemeinsames Lachen
tiber ein Objekt der Komik kann eine Gemeinschaft der Lachenden her-
stellen. Das Komische ist dabei ein moglicher Anlass, der zum Lachen
bringt.

Scherze und Witze miissten nach obiger Darstellung ebenso negativ durch
die Kirche beurteilt worden sein wie das Lachen, da diese vor allem eine
laetitia temporalis hervorrufen und nicht einem gaudium spirituale dienen.
Insgesamt wird bei der Bewertung des Komischen im Mittelalter von den
Regeln des monastischen Schrifttums ausgegangen. Allerdings zeigen
sich auch in der Kirche Ansitze, die auf eine Ambivalenz der Bewertung
des Komischen hindeuten.

Im monastischen Schrifttum wird eine Verbindung zwischen der Bewer-
tung des Lachens und dem Komischen hergestellt. Scherz und Witz wer-
den hier vor allem mit den verba otiosa in Verbindung gebracht, also einer
unniitzen, iiberfliissigen Rede.% Vor allem im klosterlichen Bereich wird
davor gewarnt, sich dessen zu bedienen und Witze weiterzugeben. Diese
sind, wie die verba otiosa, dem geweihten Mund des Moénches nicht ange-

5 Vgl. BIERENECKER (2012), S. 39.

54 Vgl. ROCKE, WERNER/ VELTEN HANS RUDOLF: Einleitung. Eine Lachgemeinschaft
der Gétter. In: Lachgemeinschaften. Kulturelle Inszenierungen und soziale Wirkun-
§en von Geldchter im Mittelalter und in der frithen Neuzeit. Hrsg. von: Dies. Ber-
in/New York 2005. S. X.

55 SUCHOMSKI (1975), S. 23.

23

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

messen und konnen bei gewohnheitsmafiiger Austibung sogar als Blas-
phemie gedchtet werden. Man wird sich dafiir vor dem Jiingsten Gericht
verantworten mtissen.

Das Verbot von Scherz und Witz dringt weiterhin bis in das Kirchenrecht
vor.% In diesem offiziellen Verbot verdeutlicht sich die Ablehnung von
Komik durch die Kirche. Durch den Eingang in das Kirchenrecht sind
folglich auch Strafen moglich. Kleriker miissen dabei vor allem darauf
achten, sich nicht mit dem verachteten Stand der joculatores auf eine Stufe
herab zu begeben.

Es zeigt sich jedoch auch eine durchaus ambivalente Haltung zur Komik.
Auf der einen Seite stehen dabei die offiziellen Verbote, Achtungen des
Standes der Spielleute und eine strikte Scherz- und Lachablehnung im
klosterlichen Leben. Andererseits existieren auch Beweise dafiir, dass eine
Diskrepanz zwischen dem besteht, was offiziell gedchtet wurde und dem
tatséchlichen Eindringen von komischen Elementen und Geldchter in den
religiosen und sakralen Bereich. Vor allem anzufiihren ist hier das Narren-
und Eselsfest?, das zwischen Weihnachten und Epiphanias seit dem frii-
hen Mittelalter stattgefunden hat.5 Bei diesem Fest treten vor allem jiin-
gere Kirchenmitglieder in der Funktion hherer Geistlicher auf.

Das festum stultorum folgt dem Prinzip der ,verkehrten Welt’, in der alle
Hierarchien umgekehrt sind [...]. Neben dieser Verkehrung der bestehen-
den Ordnung spielten Verkleidungen und blasphemische Handlungen eine
wichtige Rolle. [...] [D]ie Geistlichen [setzten] beim Gottesdienst Masken
[auf] [...] und [haben] als Frauen verkleidet im Chorgestiihl getanzt [...].
Uberdies hitten sie unziichtige Lieder gesungen, wihrend der Zelebration
der Messe am Altar Wiirste verspeist und Wiirfel gespielt, an Stelle von
Weihrauch Exkremente und Schuhsohlen verbrannt [...].5

Das tatsdchliche ,Verdrehen’ zeigt sich beispielsweise darin, dass Melo-
dien umgekehrt und Dissonanzen erzeugt werden, Messbiicher falsch
herum gehalten, der zum Narrenkonig ernannte junge Geistliche ganz
und gar eines Konigs untypisch in zerrissenen Kleidern auf einem Esel in

56 Benedikt von Nursia setzte Scherz und Witz vor allen in Zusammenhang mit der
uberflissigen Rede, woraus sich auch das Verbot im Kirchenrecht langsam entwi-
ckelte. Im Hibernensis (710) bis zum Decretum von Gratian (1170) kann dies nachge-
wiesen werden. Vgl. dazu SUCHOMSKI (1975), S. 11-13.

57 Weiteres zum Narrenfest siehe: HEERS, JACQUES: Fétes des fous et carnavals. Paris
1983.

58 Vgl. GREBE (2005), S. 9.
%9 Ebd., S.9f.

24

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

die Kirche gefiihrt wird und des Weiteren mehr. Es wurden Versuche un-
ternommen dieses Geschehen in gemaifigtere Bahnen zu lenken und Re-
geln aufzustellen:

So scheint es an manchen Orten iiblich gewesen zu sein, den precentor stulto-
rum mit Wasser zu tibergielen, wobei [...] von der Kirchenobrigkeit darum
gebeten wird, diesen Jux kiinftig auf drei Eimer zu beschranken, [...], um
eine Uberschwemmung der Kirche zu vermeiden.&

Die Uberschreitung kirchlicher Regeln durch Ruhestsérung, Ubertreibung
und Provokation muss demnach in gewissem Mafie toleriert worden sein.
Mahnend eingeschritten wurde nur bei zu heftigen Verstofien.®!

Es ist festzuhalten, dass sich im monastischen Schrifttum und Kirchen-
recht tiberwiegend eine ablehnende Haltung dem Lachen gegeniiber
zeigt. Dies wird vor allem durch die Darstellung Jesu in der Bibel begriin-
det. Es wurde im vorangehenden Kapitel festgestellt, dass es wichtig ist,
den Anlass des Lachens zu betrachten und diesen neben der Heftigkeit
des Lachens zur Bewertung in jedem Einzelfall heranzuziehen. In Bezug
auf die Osterspiele wiirde sich demnach die Frage stellen, ob hier nun das
gaudium spirituale oder eine laetitia temporalis Anlass zum Lachen gibt. In
Anbetracht der Obszonitdt und Derbheit der Komik in den Osterspielen,
wurde im tiberwiegenden Teil der Forschung ein gaudium spirituale aus-
geschlossen und daher eine Abwertung der Komik vorgenommen. Die
Funktion des Auslsens eines risus paschalis wiirde demnach jedoch eben-
falls nicht in Frage kommen, stellt der risus paschalis doch ein gaudium spi-
rituale dar, das durch obszone Komik nicht ausgeldst werden kann. Den-
noch muss die Komik in den Osterspielen toleriert worden sein, sonst
hitte sie sich nicht zu einem so flichendeckenden Phinomen ausweiten
konnen.

Ein Problem scheint bei der bisherigen Betrachtung unbeachtet: Die Hal-
tung einer generellen Restriktion des Lachens und der Komik im Mittel-
alter wird aus dem monastischen Schrifttum abgeleitet. Diese Regeln gel-
ten also vor allem fiir das klosterliche Leben und fiir die Amtstréger der
Kirche. Die aus diesen Schriftzeugnissen abgeleiteten Restriktionen wer-
den anschlieffend auf das alltdgliche, ,normale’ Leben der laikalen Mit-
glieder der Kirche tibertragen, da andere Quellen zur Bewertung des La-
chens schlichtweg fehlen. Da gerade aber die geistlichen Spiele aus dem
Raum der Kirche heraustreten und einer breiten Masse zugénglich sind,

€0 Ebd., S. 10.
61 Ebd.

25

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

bleibt zu hinterfragen, ob das Lachen, das durch die darin enthaltene Ko-
mik ausgelost wird, ebenso streng verurteilt wird, wie im klosterlichen
Leben. Zwar hat das Bispel des Strickers gezeigt, dass auch in unterhalten-
der Literatur die Ideen aus den Monchsregeln aufgenommen wurden, je-
doch muss hier auch auf Auftraggeber und besondere Rezipienten ver-
wiesen werden, wodurch nicht eindeutig darauf geschlossen werden
kann, dass diese Regeln ebenfalls im sozialen Leben des Mittelalters, au-
Berhalb der Kirche, strengstens verfolgt wurden. Das beschriebene Esels-
fest ist ein weit verbreitetes und friihes Beispiel fiir die Verbindung von
Komik und Sakralem, das sogar im Raum der Kirche stattfindet, sowie die
komischen Elemente in Oster-, Weihnachts-, Passions- oder Fronleich-
namsspielen. Auflerdem stellen sie kein vereinzeltes Phinomen dar, son-
dern die Existenz komischer Szenen in den geistlichen Spielen ist eine Ent-
wicklung von gesamteuropéischer Dimension.®? Es zeigt sich deutlich,
dass dort wo Kirche und Sakralitdt mit dem alltdglichen Leben in Bertih-
rung kommen, Komik, Witz und Lachen nicht mit einer ebenso strikten
Ablehnung verbunden werden, wie beispielsweise in den Regeln fiir
Monche. Ebenso existieren Predigten, in denen sich Komik wiederfinden
lasst.

Zudem kann nicht von einer generellen Verkehrung der kirchlichen Nor-
men durch die komischen Szenen gesprochen werden, da hinterfragt wer-
den muss, welche Quellen nun zur Aufstellung einer Norm herangezogen
werden. Fiir das Esels- und Narrenfest konnte eine solche kirchliche
Normverkehrung angenommen werden, da hier tatsdchlich kirchliche Fi-
guren und Rituale verkehrt werden. Fiir die Osterspiele muss jedoch eine
genauere Betrachtung stattfinden. Es muss dabei auch beachtet werden,
dass Normen mit einer durchaus unterschiedlichen Verbindlichkeit exis-
tieren. Verwiesen werden kann an dieser Stelle auf die in der Soziologie
gangige Unterscheidung in Muss-, Soll- und Kann-Normen® sowie das
Bestehen von Idealnormen, deren Existenz bekannt ist und akzeptiert
wird, die in der Realitit allerdings meist unterwandert werden.

Wie schon eingangs beschrieben, ldsst die Annahme der Verkehrung der
kirchlichen Norm nur eine sehr eingeengte Betrachtung der Funktion der
Komik im geistlichen Spiel zu, namlich die einer kontrollierten Komik mit
unterhaltendem Wert und einer Ventilfunktion, damit die Normen nach
den Spielen wieder umso mehr an Geltung gewinnen. Andere Aspekte
und Funktionen der Komik kénnen dadurch nicht verfolgt werden, da die

62 Vgl. GRAFETSTATTER (2013), S. 47.

6 Vgl. SCHAFERS, BERNHARD: Soziales Handeln und seine Grundlagen: Normen,
Werte, Sinn. In: Einfithrung in die Hauptbegriffe der Soziologie. Hrsg. von: Hermann
Korte, Bernhard Schifers. Wiesbaden 2008. S. 32.

26

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Betrachtung hier durch die Generalisierung einer kompletten Normver-
kehrung recht grob bleibt und wenig ins Detail gehen kann. Aufierdem
wird meist nicht klar gezeigt, inwiefern Normverkehrungen genau statt-
finden. Um diese negativ zu bewerten, miisste es ,das Heilige’ sein, das
Gegenstand der Verkehrung ist. Wie sich im Folgenden zeigen wird, ist
fiir die Existenz von Komik eine Verkehrung einer Norm wichtig, jedoch
muss im Einzelnen gezeigt werden, durch welche Normverkehrung Ko-
mik im Einzelfall vorliegt, denn es muss nicht immer eine kirchliche Norm
sein, die verkehrt wird. In der Analyse wird aufgrund der beschriebenen
Quellenlage nicht von einer strikten bzw. wertenden Trennung von Ko-
mik und Sakralitdt ausgegangen. Es wird vielmehr untersucht, unter wel-
chen literarischen Bedingungen Komik Eingang in die geistlichen Spiele
finden kann und wie sie in literarischer und sprachlicher Form realisiert
wird. Schliefilich sollen daraus differenziertere Funktionen als bisher ab-
geleitet werden konnen.

27

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g
Inhalts r fir oder in KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/9783828867147

4 Identifikation des Komischen in mittelhochdeut-
scher Literatur

Es wurde dargestellt, welche Bewertungen von Komik und Lachen zur
Entstehungs- und Rezeptionszeit der in dieser Arbeit im Mittelpunkt ste-
henden Osterspiele vorgeherrscht haben konnten und welche Probleme
mit den dazu vorhandenen Belegen verbunden sind. Um das Thema der
Komik in geistlichen Spielen zu behandeln, muss grundsétzlich festge-
stellt werden, welche Textstellen der Osterspiele als komisch gedeutet
werden konnen. Deshalb gilt es, ein Methodenrepertoire zu entwickeln,
mit dem die entsprechenden Stellen identifiziert und analysiert werden
konnen.

41  Problematisierung des Methodenrepertoires

Viele Arbeiten, so auch die frithe Arbeit von Kriiger, beschreiben detail-
liert den , unglaublichen Schmutz“¢, der in den als ,komisch’ bezeichne-
ten Szenen der Osterspiele vorkommt, allerdings bleiben die meisten Un-
tersuchungen eine Antwort schuldig, wenn es um die Beschreibung der
literarischen Strategien zur Realisierung von Komik geht. Es scheint hier
vor allem eine diffuse Intuition zu sein, auf die sich viele Arbeiten stiitzen.
Es sollte der Analyse der komischen Szenen daher eine Darstellung des-
sen vorangestellt werden, was als ,komisch’ zu bezeichnen ist und wel-
ches die Grundprinzipien sind, durch die Komik realisiert werden kann.

Die wohl sicherste Moglichkeit zu untersuchen, welche Stellen als ko-
misch markiert werden konnen, wire es, aus dem textexternen Lachen auf
das Vorhandensein von Komik zu schlieffen. Grubmidiller nimmt dabei das
textinterne Lachen als Indiz fiir ein gleichzeitiges Lachen der Rezipienten
an.® Dies ist jedoch eine sehr spekulative Vorgehensweise, da hierzu sehr
wenige Belege zu finden sind. Aufierdem konnen bei einigen Osterspielen
Auffithrungen nicht einmal sicher belegt werden.®® Es wird sich zudem
zeigen, dass das Lachen von Personen im Text aus anderen Griinden er-
folgen kann als das Lachen der Rezipienten. Aus diesem Grund ist diese

64 KRUGER (1931), S. 11.

5 Vgl. GRUBMULLER, KLAUS: Wer lacht im Mire - und wozu? In: Lachgemeinschaften.
Kulturelle Inszenierunigen und soziale Wirkungen von Gelédchter. Hrsg. von: Werner
Rocke und Hans Rudolf Velten. Berlin/ New York 2005. S. 111-124.

¢ Vgl. auch hierzu die Diskussion des Vorkommens reiner Lesedramen: NEUMANN,
BERND/TRAUDEN, DIETER: Uberlegungen zur Neubewertung des spatmittelalterli-
chen religiésen Schauspiels. In: Ritual und Inszenierung. Geistliches und weltliches
Drama des Mittelalters und der frithen Neuzeit. Hrsg. von: Hans-Joachim Ziegeler.
Tiibingen 2004. S. 37.

29

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Moglichkeit fiir die Identifikation der Komik in den Osterspielen auszu-
schliefsen.

Ein weiterer Ansatz, der in der Forschung aufgegriffen wird, ist die Ver-
wendung von Bachtins , Literatur und Karneval” - hauptséchlich zur Er-
lduterung der Komik in den Fastnachtspielen des Mittelalters. Bachtin
geht jedoch hierbei vor allem von groben Normverkehrungen und Aus-
briichen aus der bestehenden Ordnung aus, weshalb dieses Werk als ein-
ziger theoretischer Hintergrund ausscheidet, da sich zeigen wird, dass es
bei der Komik im Osterspiel nicht um grobe Normbrechungen, sondern
um die Verkehrung auf spezifischen Ebenen geht. Diese konnen jedoch
durch die alleinige Verwendung von Bachtins Theorie nur unzureichend
erkldart werden. Dennoch bietet Bachtin Ansitze, die fruchtbar fiir die Er-
klarung einzelner komischer Elemente der Krdmerszene sein konnen. Es
muss hierbei jedoch auch beachtet werden, dass Bachtins Uberlegungen
einen anderen Charakter besitzen, als die der ,gdngigen’ neuzeitlichen Ko-
miktheorien, da er vor allem eine bestimmte Form der Komik beschreibt
und nicht die genauen Mechanismen, die etwas komisch wirken lassen.
Jedoch liefert er dadurch konkrete Spezifikationen von, beispielsweise,
komischen-grotesken Kérperinszenierungen.

Eine andere, vielfach angewendete Methode zur Analyse von Komik ist
es, auf antike oder neuzeitliche Komiktheorien zurtickzugreifen. Jedoch
birgt diese Herangehensweise einige Schwierigkeiten. Antike Komikthe-
orien behandeln Komik vor allem unter dem Aspekt der Rhetorik und be-
trachten sie daher als ornatus. Es wird meist beschrieben, auf welche Art
und Weise Komik am besten eingebracht werden kann, um das Publikum
zu liberzeugen, Entspannung herbeizufiihren, Aufmerksamkeit zu erlan-
gen oder wie Komik im rechten Mafd dosiert werden soll, damit sie diese
Funktionen erfiillen kann. Dabei gehen antike Theorien aber davon aus,
dass dem Rezipienten das, was komisch ist, bereits bekannt ist. Sie setzen
damit an einer anderen Stelle der Erkldrung ein und haben demzufolge
zwar Komik zum Gegenstand, versuchen allerdings etwas anderes zu er-
kldren, als es in dieser Arbeit das Ziel ist. Auch die Erlduterungen von
Aristoteles in seiner Poetik konnen als ein Argument gegen die Verwen-
dung antiker Theorien angefithrt werden. Aristoteles geht dabei von der
Gattung der Komodie und ihren Merkmalen aus, wohingegen gattungs-
theoretische Uberlegungen zur Entstehungszeit des mittelalterlichen
geistlichen Spiels nicht vorgeherrscht haben. Aristoteles bezieht sich also
auf gattungsspezifische komische Elemente, deren Ubertragung nicht un-
bedenklich erfolgen kann und damit fiir die Aufstellung eines Analy-
seinstrumentariums ausscheidet.

30

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Eine Kritik, die gegentiber neuzeitlichen Theorien zur Komik hervorge-
bracht wird, ist, dass diese in einem anderen gesellschaftlichen und sozi-
alen Kontext entstanden sind und aus diesem Grund keine Analysekate-
gorien fiir die Beschreibung der Komik in den geistlichen Spielen bieten
konnen. Auch Schnell fiihrt diese Kritik an.®” Ubersehen wird dabei aller-
dings, dass die meisten Theorien den Anspruch haben, eine Art historisch
bestdndige und allgemeingtiltige Theorie der Komik zu sein und diesen
Kritikpunkt somit berticksichtigen.

Innerhalb der Philologien, insbesondere auch den mediavistischen, gibt es
zwar immer wieder Stimmen, die einen Riickgriff auf moderne Theorien
der Komik [...] generell als unhistorisch ablehnen. Doch der Vorwurf in die-
ser pauschalen Form verwechselt den Entstehungszeitraum mit dem Erstre-
ckungszeitraum moglicher giiltiger Aussagen, die mithilfe dieser Theorie
entwickelt werden.®8

Die Schwierigkeit, die sich in der Anwendung jedoch stellt, zeigt sich da-
rin, dass auch in diesen Theorien oftmals spezielle Einzelaspekte beachtet
werden und Komik nicht ausschlieSlich im literarischen Kontext betrach-
tet wird. Zudem werden teilweise normative Urteile tiber das Komische
abgegeben und ein uneinheitliches Vokabular in den Theorien erschwert
die Arbeit zusitzlich. So wird in manchen Theorien von ,,dem Licherli-
chen”® gesprochen, gemeint ist jedoch oftmals das, was in anderen Theo-
rien als ,das Komische’ bezeichnet wird.

Aus dieser Darstellung ergibt sich folgende Problemlage: Eine einzelne
Theorie wird nicht ausreichend sein, um jede Textstelle erkldren zu kon-
nen, die den Eindruck des Komischen erweckt. Viele Pramissen, die den
jeweiligen Theorien vorangehen, die beispielsweise auch bei Bachtin ge-
troffen werden, wurden in den einleitenden Uberlegungen hinterfragt
und lassen somit die Verwendung lediglich einer einzigen Theorie nicht
sinnvoll erscheinen. Auch ist der Untersuchungsgegenstand der Theorien
meist Komik im weitesten Sinne, wobei sich bei genauer Betrachtung
zeigt, dass diese doch oft Unterschiedliches zum Gegenstand ihrer Uber-
legungen machen.

In dieser Arbeit werden daher einzelne Aspekte verschiedener Komikthe-
orien verwendet, die fiir die literarisch realisierte Komik von Nutzen sein

67 Vgl. SCHNELL (2005), S. 75 f.

68 KIPF, JOHANNES KLAUS: Mittelalterliches Lachen tiber semantische Inkongruenz. Zur
Identifizierung komischer Strukturen in mittelalterlichen Texten am Beispiel mittel-
hochdeutscher Schwankméren. In: Komik und Sakralitit. Anja Grebe, Nikolaus Stau-
bach (Hrsg.). Frankfurt am Main 2005. S. 110.

6 Vgl. BACHMAIER, HELMUT: Inaddquate Subsumption: Arthur Schopenhauer. In:
Texte zur Theorie der Komik. Hrsg. von: Ders. Stuttgart 2005. S. 44-48.

31

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

kénnen und zu einem tibergreifenden Analyseinstrumentarium vereint.
Es wird dazu das Grundprinzip der Inkongruenz erldutert und spezifi-
ziert sowie eine spezielle Form von Komik, ndmlich die der grotesken Ko-
mik nach Bachtin.

4.2  Inkongruenz als Grundprinzip der Komik

Der Gedanke der Inkongruenz als Grundlage von Komik liegt einigen
Theorien zu Grunde, ist oftmals aber unterschiedlich akzentuiert. Diese
konnen unter dem Sammelbegriff der Inkongruenztheorien, oft auch als
Kontrasttheorien bezeichnet, zusammengefasst werden. Theorien, die auf
Inkongruenz beruhen, versuchen demnach, Komik aus einem vorliegen-
den Gegensatz oder einem Widerspruch heraus zu erkldren. Dabei muss
allerdings festgehalten werden, dass nicht jede Inkongruenz automatisch
zu Komik fiihrt. Dies muss individuell herausgearbeitet werden, da aus
einem Gegensatz ebenso tragische Konflikte hervorgehen konnen. Zudem
werden in dieser Arbeit verschiedene Arten von Inkongruenzen unter-
schieden, um in der spéteren Analyse Abstufungen und differenzierte Un-
terscheidungen vornehmen zu konnen.

4.2.1 Diskursive Inkongruenz

Zur Bereitstellung eines methodischen Repertoires wurde in den Vorar-
beiten zu dieser Arbeit von der Grundlage der Texte der Osterspiele aus-
gegangen. Zur Analyse der Komik der Krdmerszene wird an dieser Stelle
daher der Begriff der diskursiven Inkongruenz eingefiihrt.

Als diskursive Inkongruenz wird im Folgenden ein Gegensatz von Dis-
kursen und Themenfeldern verstanden, die zusammengefiigt werden und
dadurch in widerspriichlicher Weise aufeinandertreffen. Durch diesen
Gegensatz der Diskurse ist es moglich, dass es zu einer Konstellation
kommt, die Komik hervorruft. Oftmals entsteht durch dieses Zusammen-
fugen des scheinbar Unvereinbaren eine absurde Situation und Komik
wird evoziert. Es wird zu fragen sein, ob dabei Themenfelder miteinander
verwoben und miteinander verkniipft werden oder ob Komik vor allem
auf dem Nebeneinander, dem Unvereinbaren, beruht. Aufgabe in der
Analyse wird es daher sein, die Grenzen verschiedener Themenfeldern
festzustellen und die Merkmale herauszuarbeiten, mit denen diese iiber-
schritten oder gegeneinandergestellt werden.

32

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

4.2.2 Inkongruenz von Erwartung und Auflésung

Kant beschiftigt sich mit dem Komischen in seiner ,Kritik der Urteils-
kraft”.

Es muss in allem, was ein lebhaftes erschiitterndes Lachen erregen soll, et-
was Widersinniges sein [...]. Das Lachen ist ein Affekt aus der plotzlichen
Verwandlung einer gespannten Erwartung in nichts.”

Komik, die aus einer unerfiillten Erwartung heraus entsteht, tragt den Ge-
gensatz des Erwarteten und seiner Erfiillung in sich. Diese Theorie kann
somit ebenfalls zu den Inkongruenz- bzw. Kontrasttheorien gezihlt wer-
den, jedoch ist der spezielle Charakter des Gegensatzes ein anderer, als
beispielsweise bei diskursiver Inkongruenz. Unter Umstdnden kann diese
ebenso bei einer Erwartung hinzukommen, die widerspriichlich aufgelost
wird, jedoch muss am Text herausgearbeitet werden, warum die komi-
sche Wirkung auf der nicht erfiillten Erwartung griindet und nicht auf der
Vermengung unterschiedlicher Diskurse und Themenfelder. Ein Problem,
das Kants Formulierung jedoch darstellt, ist die der Auflésung der Erwar-
tung in nichts. Hier hat Jean Paul kritisiert, die Erwartung konne sich
durchaus auch in ,Etwas”72 auflosen, um komisch zu sein. Diese Kritik
Jean Pauls wird oftmals dadurch relativiert, dass Kant , keineswegs [pos-
tuliert], dass man Etwas erwartet und dieses Etwas zum Nichts werden
muss, sondern die Spannung der Erwartung selbst ist es, die da verpufft,
unabhidngig davon, was man nun eigentlich erwartet hatte (selbst wenn
es - nichts war).””® Bei Kant steht somit vor allem der Abbau einer Span-
nung im Vordergrund.

Einen teilweise dhnlichen Ansatz verfolgt auch Schopenhauer bei seiner
Beschreibung des Lécherlichen:

[...] der Ursprung des Lacherlichen [ist] allemal die paradoxe und daher
unerwartete Subsumtion eines Gegenstandes unter einen ihm tiberigens he-
terogenen Begriff, und bezeichnet demgemaf3 das Phianomen des Lachens

70 Kant definiert zwar das Lachen und nicht die Komik, allerdings kann aus seinen
Ausfiihrungen geschlossen werden, dass er mit dem Lachen dasselbe meint, von
dem in dieser Arbeit als ,das Komische’ gesprochen wird. Ansonsten muss jedoch
Lachen und Komik voneinander unterschieden werden.

71 BACHMAIER, HELMUT: Auflosung einer gespannten Erwartung: Immanuel Kant. In:
Texte zur Theorie der Komik. Hrsg. von: Ders. Stuttgart 2005. S. 25.

72 BACHMAIER, HELMUT: Das Licherliche und das Erhabene: Jean Paul. In: Texte zur
Theorie der Komik. Hrsg. von: Ders. Stuttgart 2005. S. 29.

73 BALZTER, STEFAN: Wo ist der Witz? Techniken zur Komikerzeugung in Literatur und
Musik. Allgemeine Literaturwissenschaft - Wuppertaler Schriften. Hrsg. von: Ulrich
Ernst, Michael Scheffel und Riidiger Zymner. Bd. 18. Berlin 2013. S. 50.

33

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

allemal als die plotzliche Wahrnehmung einer Inkongruenz zwischen ei-
nem solchen Begriff und dem durch denselben gedachten realen Gegen-
stand, also zwischen dem Abstrakten und dem Anschaulichen. Je grofser
und unerwarteter, in der Auffassung des Lachenden, diese Inkongruenz ist,
desto heftiger wird sein Lachen ausfallen.?*

Schopenhauer geht demnach davon aus, dass ein Begriff eines Objekts in
der Vorstellung existiert. Das tatsdchlich vorgefiihrte Objekt entspricht
dann jedoch nicht der Vorstellung und allein diese Wahrnehmung der
Diskrepanz wird von Schopenhauer als Komik erzeugend beurteilt. Scho-
penhauer nimmt zwar keinen direkten Bezug auf Kants Theorie, aller-
dings zielen beide vor allem auf eine enttduschte Erwartung ab, die sich
bei Schopenhauer darauf aufbaut, dass eine konkrete Vorstellung besteht,
die jedoch vollig anders realisiert wird. Bei Kant wird Komik vor allem
durch das Abfallen der Spannung definiert, was jedoch explizit aus einem
Text nur schwer herauszuarbeiten ist. Ergénzend wird deshalb von Scho-
penhauers Definition ausgegangen. Es wird bei der Analyse des Textes
versucht, Hinweise auf eine Erwartungshaltung, die nicht erfiillt wird, zu
finden und den ,Begriff’ herauszuarbeiten, von dem bei der jeweiligen ko-
mischen Textstelle ausgegangen wird.

4.2.3 Bisoziation als Zusammenschluss dieser Konzepte

Koestler fithrt den Begriff der Bisoziation ein, der das Zusammenfiigen
von Nicht-Zusammenpassendem beschreibt. Koestler sieht in der Bisozi-
ation grundsitzlich eine Voraussetzung des Kreativen. Der Begriff der
Bisoziation wird bei Koestler davon abgeleitet, dass zwei , gewohnlich
nicht miteinander zu vereinbarende]...] Bezugssysteme””> durch ein Er-
eignis aufeinandertreffen. Dieses Ereignis, ,in dem sich die beiden Sys-
teme treffen, wird gleichzeitig sozusagen auf zwei verschiedenen Wellen-
langen zum Schwingen gebracht.”7¢ ,Solange dieser ungewohnliche Zu-
stand andauert, ist [das Ereignis] nicht nur mit einem Assoziationssystem
verbunden, sondern mit zweien ,bisoziiert’.”7” Bisoziation kann daher als
»die bewusste Zusammenstellung mehrerer nicht zueinander passender
Groflen, Formen, Rollen oder Inhalte”7® gesehen werden. Dabei fiihrt Ko-
estler ebenfalls an, dass es nicht ein einzelnes Ereignis geben muss, das
zur Bisoziation fiihrt, sondern dass es bei komischen Begebenheiten mehr

74 BACHMAIER (2005), S. 44 f.

75 KOESTLER, ARTHUR: Der goéttliche Funke. Der schopferische Akt in Kunst und Wis-
senschaft. Bern/Miinchen/Wien 1966. S. 25.

76 Ebd.
77 Ebd.
78 BALZTER (2013), S. 52.

34

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

als nur eine Pointe geben kann. Eine ,Reihe von kleineren Entladungen
oder [ein] anhaltende[r] Zustand leichter Erheiterung””® ist moglich. Diese
Uberlegung stellt er vor allem fiir elaboriertere Formen des Humors an,
wie beispielsweise die Satire.

Koestler verbindet daher einerseits die Uberlegungen zur diskursiven In-
kongruenz als Zusammenfiigung zweier unpassender Themenbereiche
mit Kants und Schopenhauers Ausfithrungen zur Nicht-Erfullung einer
Erwartung. Das Konzept der diskursiven Inkongruenz wird dadurch er-
weitert, dass Komik nun nicht mehr nur aufgrund von unpassenden auf-
einandertreffenden Themenbereichen entsteht, sondern beispielsweise
auch durch wider Erwarten ausgefiillte Rollen, was fiir die Osterspiele
von besonderem Interesse ist. Auch Grafetstidtter nimmt als eine Bedin-
gung fiir das Gelingen von Komik in den mittelalterlichen Spielen eine
solche , Uberlappung zweier Skripte”® an. Durch die Beachtung von
Kants Darstellungen zum Komischen, kann auch die hinzutretende Ver-
bliiffung des Publikums als Komik stiitzender Faktor in die Analyse ein-
bezogen werden, sofern identifizierbar. Die diskursive Inkongruenz stellt
dann eine spezifische Form der Bisoziation.

4.2.4 Sprachliche Inkongruenz

Inkongruenz ist die Uberschreitung von Normen, das Zusammenfiigen
des Unpassenden und Widersinnigen. Sprache bietet ein System mit Nor-
men und Gebrauchsprinzipien, deren Uberschreitung relativ einfach vor-
genommen werden kann.

[D]as Komische in der Sprache [lebt] von unerwarteten Inkongruenzen zwi-
schen der konkret realisierten AuBerung und den sprachlichen bzw. logi-
schen Konventionen oder Normen, vom absichtlichen Verletzen dieser Nor-
men [...]. Den Ausgangspunkt fiir sprachspielerische Modifikationen diirf-
ten [...] wohl die provozierenden Starrheiten und Automatismen der Spra-
che als System, des (oft klischeehaften) Denkens usw. bilden.8!

Der Kontrast kommt durch einen fehlerhaften Gebrauch des Systems der
Sprache zustande. So kann sprachliche Komik aus dem Zusammenfiigen
inkongruenter sprachlicher Elemente entstehen.

79 KOESTLER (1966), S. 27.
80 GRAFETSTATTER (2013), S. 31.

81 SZCZEPANIAK, JACEK: Zu sprachlichen Realisierungsmitteln der Komik in ausge-
wiéhlten aphorlshschen Texten aus pragmalinguistischer Sicht. Danziger Beitrage
zur Germanistik Bd. 1. Wien 2002. S. 32.

35

e 216.73.216.36, am 18.01.2026, 1810:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts fiir oder in KI-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Eine spezielle Form der Inkongruenz in sprachlicher Form stellt Kipf vor.
»Wir sprechen nicht zufillig davon, daf man einen Witz oder einen Spaf3
verstehen muss, um tiber ihn zu lachen.”8 Komik besitzt demnach auch
einen kognitiven Charakter, denn der Rezipient muss tiber semantisches
Wissen verfiigen, um einen Witz oder eine komische Auflerung zu verste-
hen - dies ist die Seite des Verstehens von Komik. Jedoch kann diese Fest-
stellung auch fiir das Erzeugen von Komik verwendet werden, indem am-
bige Wortbedeutungen genutzt werden. Kipf beschiftigt sich mit seman-
tischer Inkongruenz und fiihrt hierfiir ein Beispiel an:

Ein englischer Bischof erhielt folgende Nachricht von einem Dorfpfarrer sei-
ner Diodzese: ,Exzellenz, ich bedaure, Sie vom Tode meiner Ehefrau in
Kenntnis setzen zu miissen. Kénnten Sie mir vielleicht einen Ersatz fiir das
Wochenende schicken?’83

Dieses Zitat, das Kipf in seinen Uberlegungen verwendet, stammt aus
Raskins ,Semantic Mechanisms of Humor” und ist im Englischen noch
besser zu erklaren. Durch die ambivalente Bedeutung von substitute$4, von
Kipf hier mit ,Ersatz’ iibersetzt, entsteht der Eindruck, als wiirde der Dorf-
pfarrer keinen Ersatz seiner eigenen Person, sondern moglicherweise ei-
nen Ersatz seiner Ehefrau fordern, die nun fiir das Wochenende aufgrund
ihres Todes nicht verfiigbar sei.

Einen solchen Ersatz fiir das Wochenende, das gemeinhin mit Erholung
und Entspannung verbunden ist, zu fordern, ganz zu schweigen von den
moglichen erotischen Inhalten, die man mit dem Komplex ,Ersatz fiir eine
Frau am Wochenende’ verbinden konnte, steht in denkbar scharfem Kon-
trast zu all dem, was wir von einem trauernden Witwer, noch dazu von ei-
nem Pfarrer, erwarten.8

Diese Erlduterung Kipfs ist insofern ein wenig missverstandlich, als dass
man nun annehmen konnte, dass die Inkongruenz der Semantik darauf
beruht, dass ein solches Verhalten von einem Pfarrer nicht erwartet wird.
Jedoch liegt die semantische Inkongruenz, aufgrund derer Komik ent-
steht, darin, dass nicht klar wird, welches Signifikat nun durch den ambi-
gen Signifikanten ,substitute/Ersatz’ angesprochen wird - der Pfarrer
selbst oder seine verstorbene Ehefrau? Dass dies von einem Pfarrer nicht
erwartet wird, bestédrkt die komische Wirkung, ist jedoch nicht Ausloser
und deshalb von einer Erwartung, die sich widerspriichlich auflost, zu

82 KIPF (2005), S. 110.

83 Ebd.

84 Kann mit ,Ersatz’ oder auch ,Vertretung’ iibersetzt werden.
85 KIPF (2005), S. 111.

36

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

unterscheiden, denn dies wiirde wiederum eine Bisoziation darstellen.
Kipf beschreibt zudem, dass gerade der sakrale Bereich einen guten Néahr-
boden fiir Komik durch semantische Inkongruenz bietet, da Inkongruenz
hier relativ leicht erzeugt werden kann. Jedoch fallt er mit diesem Zusatz
wieder in das missverstindliche Erklarungsmuster, dass Komik aufgrund
einer nicht erfiillten oder widerspriichlich erfiillten Erwartung entsteht.
Kipf macht damit eine Schwierigkeit dieser Art von Komik deutlich: Es ist
zu fragen, auf welchem Mechanismus Komik im Einzelfall haupts&chlich
beruht, da bei semantischer Inkongruenz zwar Komik durch das Mittel
der Sprache realisiert wird, aber meist erst durch die widerspriichlich auf-
geloste Erwartung ein unpassender Gebrauch entsteht.

Es zeigt sich zudem, dass Kipf mit seiner Definition von semantischer In-
kongruenz lediglich einen Teil auf der Ebene der Semantik beschreibt, der
Komik erzeugen kann. Das, was Kipf beschreibt, ist die ambivalente Be-
deutung eines Wortes, das in einem Satz nicht eindeutig verwendet wird.
Er spricht somit von Komik, ausgelost von der Polysemie eines Wortes,
die dann durch den Rezipienten in Bezug zu den Bedeutungen der ande-
ren im Satz vorkommenden Worter gesetzt werden muss. Polysemie sollte
allerdings klar abgegrenzt werden von Homonymie, die jedoch ebenfalls
zu Komik fithren kann. In dieser Arbeit wird Homonymie daher genauso
zur semantischen Inkongruenz gezihlt, da es dabei ebenso um die seman-
tische Verarbeitung und Zusammenfiigung inkongruenter Bedeutungen
geht, wie sich in Kapitel 5.2 zur Analyse der Komik im Innsbrucker Oster-
spiel zeigen wird.

43  FEine Form von Komik: das Groteske

Wie bereits eingangs beschrieben, kann Bachtins Theorie , Literatur und
Karneval” nicht ohne Vorbehalt verwendet werden, deshalb wird diese
auch nicht in ihrer Gidnze als giiltig angenommen. Fiir die Analyse der
Komik der Osterspiele scheinen vor allem seine Uberlegungen zur grotes-
ken Gestalt des Leibes relevant zu sein, da in der Forschung relative Ei-
nigkeit dariiber herrscht, dass Darstellungen von Hésslichkeit oder Ent-
stelltem eine komische Wirkung in mittelhochdeutscher Literatur gehabt
haben. Ebenso ist man sich einig tiber die komische Wirkung der Darstel-
lung von korperlichen Gebrechen und Fehlern sowie von tierischen Ele-
menten am Korper des Menschen.8” Die Uberlegungen iiber die grotesken
Merkmale des Korpers verhandeln nicht den Ursprung des Komischen
dieser Merkmale, sondern setzen diese Wirkung als gegeben voraus. Es

86 Vgl. Ebd.
87 Vgl. BACHTIN (1969), S. 15.

37

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

existieren in vielen mittelalterlichen, als komisch geltenden Texten gro-
teske Elemente, die meist durch eine Ubersteigerung oder eine verzerrte
Darstellung charakterisiert werden konnen. Fiir Bachtin ist ,das Groteske
eine Erscheinungsform des Karnevalesken”®, da im Karneval vor allem
groteske Gestalten auftauchen. Er bezieht diese Aussagen vor allem auf
die Fastnachtspiele des Mittelalters.

Die Merkmale, die eine groteske Darstellung ausmachen, konnen durch
Bachtins Spezifizierungen in den Beschreibungen des Aufieren der Perso-
nen im geistlichen Spiel anschliefSend identifiziert werden, wodurch sich
diese Beschreibungen folglich als komische Textstellen herausarbeiten las-
sen. ,Die Form des Kopfes, die Ohren, und selbst die Nase erhalten nur
dann einen grotesken Charakter, wenn sie tierische oder dingliche Formen
annehmen.”8® Bachtin beschreibt einige Korperteile, denen in der grotes-
ken Darstellung eine wichtige Bedeutung zukommt. Von grofier Relevanz
wird die Nase beschrieben. Laut Bachtin ist diese als Phallussymbol zu
werten:

Laurent Joubert, ein jingerer Zeitgenosse von Rabelais, [...] der eine Theo-
rie des Lachens aufgestellt hat, schrieb ein Buch mit dem Titel Erreurs po-
pulaires et propos vulgaire touchant la medicine et le régime de santé
(Bordeaux 1579). Darin berichtet er [...] tiber das im Volk tiberaus verbrei-
tete Vorurteil, man kénne von den Formen und Ausmafien einer Nase auf
die Grofle und Leistungsfihigkeit des minnlichen Geschlechtsorgans
schliefen. Den gleichen Gedanken &uflert bei Rabelais Bruder Jean in sei-
nem Monchsjargon.®

Gerade solche Darstellungen, die auf eine deutlich von der Norm abwei-
chende Grofie hindeuten, konnen als grotesk begriffen werden. Beispiele
fur eine komisch-groteske Beschreibung, in der die Nase als Objekt der
grotesken Inszenierung eine wichtige Rolle spielt, sind einige Fastnacht-
spiele und hier vor allem das Spiel Nasentanz von Hans Sachs. Nicht nur
in den weltlichen Spielen, sondern auch in den geistlichen Spielen zeigen
sich diese karnevalesken Motive. Neben der Nase erachtet Bachtin auch
den Mund als bedeutsam fiir die groteske Darstellung, wéahrend die Au-
gen des Menschen relativ unwesentlich sind, da diese die Individualitat
des Menschen widerspiegeln.

8 SCHLUTER, SABINE: Das Groteske in einer absurden Welt. Weltwahrnehmung und
Gesellschaftskritik in den Dramen von George F. Walker. Wiirzburg 2007. S. 32.

89 BACHTIN (1969), S. 16.
20 Ebd., S.15f.

38

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Das Groteske hat es nur mit herausquellenden Augen zu tun: wie mit allem,
was aus dem Korper herausragt oder herausstrebt, was die Grenzen des
Leibes tiberschreiten will.9

Fiir Bachtin ist folglich fiir die Darstellung des Grotesken vor allem wich-
tig, dass die Grenzen des Leibes nach auflen hin getffnet werden. Es ent-
steht dadurch eine Verbindung von Leib und nichtleiblicher Welt. Dies
macht den Charakter des Grotesken und dessen Darstellung aus. Aus die-
sem Grund sind Organe, wie der Mund, sowie Ausscheidungsorgane der
Inbegriff des Grotesken - die Nase zudem als Phallussymbol, wie bereits
beschrieben. Der Sonderstatus der Nase riihrt nicht zuletzt daher, dass
Bachtin den grotesken Leib auch als einen Leib begreift, der sich stets in
der Erschaffung eines neuen Leibes befindet. Hier ist die Uberschreitung
von Grenzen wiederum das ausschlaggebende Kriterium:

Die wesentliche Rolle im grotesken Leib spielen deshalb jene Teile, [...], wo
der Leib iiber sich hinauswéchst, wo er seine Grenzen iiberschreitet, wo er
einen neuen (zweiten) Leib erzeugt: der Unterleib und der Phallus.2

Mit Komik belegt werden diese vor allem durch Uberzeichnung und
Ubertreibung sowie Entstellung. Als eine weitere Kategorie der Groteske
konnen folglich die ,, Akte des Korper-Dramas”® eingestuft werden. Dies
sind Vorgédnge des Essens, Ausscheidungen, Altern, Krankheiten oder
Tod, da hierdurch wiederum die Grenzen zwischen Leib und Auflenwelt
nah aneinanderriicken und iiberschritten werden.

Es wird deutlich, dass es bei Bachtin vor allem um Ubersteigerungen,
Grenziiberschreitungen und die Absurditidt der Darstellung geht, um
ihnen das Attribut ,grotesk’ zu verleihen. Die Uberlegungen Bachtins zur
Groteske des Leibes stellen, anders als das Grundprinzip der Inkongru-
enz, eine spezielle Form von Komik dar. Es konnen dadurch spezielle
Merkmale in der Beschreibung des Auferen von Personen und bestimmte
Handlungen, so wie sie auch im Osterspiel erfolgen, als komische Be-
schreibungen und Handlungen eingestuft und identifiziert werden.

Insgesamt zeigt sich in der Darstellung der moglichen Analysekategorien
fiir die Osterspiele, dass es schwierig scheint, passende Kategorien zu fin-
den, die in der Literatur erkannt und am Text belegt werden konnen.
Auch lassen sich gerade bei verschiedenen Arten von Inkongruenz oft-
mals nur geringe Unterschiede feststellen, wobei die Komik vieler Text-
stellen sicherlich auch auf mehreren Inkongruenzen beruhen kann und

91Ebd., S. 16.
922 Ebd., S. 17.
% Ebd.

39

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

zudem auch das Groteske, als eine spezielle Form der komischen Darstel-
lung, gewisse Inkongruenzen und nicht erfiillte Erwartungen beinhalten
kann. Es wird sich in der Analyse zeigen, ob es moglich ist, die von Kant
angenommene Plotzlichkeit am Text der Osterspiele zu belegen. Weiter-
hin werden Bisoziationen herausgefiltert, wobei die diskursive Inkongru-
enz von anderen Bisoziationen abgegrenzt wird. Sprachliche Inkongruen-
zen werden ebenso gesondert behandelt, soweit eine Trennung dieser
Prinzipien moglich ist.

40

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

5 Komik im Innsbrucker Osterspiel

Das Innsbrucker Osterspiel® ist ein geistliches Spiel, dessen Entstehung
durch einen Schreibvermerk am Ende des Spiels auf das 14. Jahrhundert
datiert werden kann. Trotz seines Namens stammt es aus Mitteldeutsch-
land, genauer aus Thiiringen, was jedoch erst nach der Benennung zum
Innsbrucker Osterspiel erkannt wurde. Durch seinen Aufbewahrungsort
erhielt es den Namen Innsbrucker Osterspiel. Korrekter bezeichnet wird
es allerdings als Innsbrucker Thiiringisches Osterspiel, um zusitzlich den
eigentlichen Entstehungsort zu berticksichtigen. Aus praktischen Griin-
den wird im Folgenden jedoch lediglich vom Innsbrucker Osterspiel ge-
sprochen.

Die folgende Analyse konzentriert sich auf die Komik der Krdmerszene
und schlieft an die vorherigen methodischen Uberlegungen an. Es soll
herausgearbeitet werden, welche Strategien eingesetzt werden, um Ko-
mik zu erzeugen. Im siebten und neunten Kapitel wird anhand der voran-
gegangenen Analyse untersucht, unter welchen Bedingungen diese Ko-
mik moglich ist und mit welchen Funktionen sie verbunden sein kénnte.

51 Komik durch Bisoziationen

5.1.1 Die Einfithrung des Kramers

Die Klage der Marien tiber den Tod Jesu erfolgt zum Teil in lateinischer
Sprache sowie in Volkssprache und bezeugt damit die Verbindung zur
liturgischen Osterfeier.

Ompnipotens pater altissime, / angelorum rector mitissime, / quid faciamus nos mi-
serrimae? / heu quantus est noster dolor! (V. 507-510)

So lautet die Klage der ersten der drei Marien und in Volkssprache wird
diese weitergefiihrt:

Almechtiger vater, hoster trost, / wen du mich von sunden hast erlost, / wo schal
ich mich hen keren, / sint ich vorloren habe mynen herren? / awe jammir vnd leit, /
daz myn armes hercze treit, / sint ich erre schal ge alhy, / daz laz dir, herre, geclaget
sy! (V. 511-518)

94 Zitiert nach folgender Ausgabe: Das Innsbrucker Osterspiel. Das Osterspiel von
Muri. Mittelhochdeutsch und Neuhochdeutsch. Herausgegeben, tibersetzt, mit An-
merkungen und einem Nachwort versehen von Rudolf Meier. Stuttgart 1962.

41

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Durch die Wiederholung des Inhalts der lateinischen Klage in Volksspra-
che, wird dieser fiir das Publikum erldutert und verdeutlicht. Dem
schliefst sich wiederum die zweite der Marien mit einer lateinischen Klage
an (V. 519-522), die ebenfalls mit: heu quantus est noster dolor! (V. 522), en-
det. Im Anschluss daran spricht die zweite Maria wiederum klagende
Worte in Volkssprache, worauf die dritte der Marien mit dem Hinweis
folgt, sie sollten Salbol kaufen, um den Leib Christi zu salben. Diese Auf-
forderung zum Salbenkauf erfolgt in lateinischer Sprache. Zur Klage tiber
den Toten wird insgesamt fiinf Mal angehoben, wobei jedes Mal gedufiert
wird, den Trost und Erloser verloren zu haben.”> Die Verzweiflung der
Marien zeigt sich damit deutlich. Dadurch, dass zudem das Vorhaben
Salbol zu kaufen nicht direkt am Ende der Marienklage steht, sondern
noch einmal die Frage folgt, wie sich die Marien nun verhalten sollen in
ihrem Leid: wy schullen wir vns gehaben czu vnserme leyde, / wen wir vnsern
hern haben verloren, / der vns czu troste waz geboren? (V. 535-537), erschlief3t
sich fiir das Publikum noch nicht, dass nun der Kauf des Ols auch tatsich-
lich erfolgt, denn eine Antwort auf die Frage, was zu tun sei, wird nicht
explizit gegeben. In den Klagen der Marien lassen sich keine Hinweise fiir
das Publikum finden, die den folgenden Auftritt des Kramers explizit vor-
bereiten. Zudem wird der Salbenkauf in lateinischen Versen angedeutet
und nicht noch einmal, wie der Rest der Klageworte, in Volkssprache fiir
das Publikum verdeutlicht. Der Kramer betritt stattdessen mit seinem Ge-
folge, bestehend aus seiner Frau und der Magd, den sichtbaren Teil der
Biihne, wie aus dem Nebentext% entnommen werden kann: Tunc mercator
exit cum uxore et ancilla et dicit: [...]. Diese Spielanweisung ldsst darauf
schliefSen, dass er und sein Gefolge dem Publikum vorher nicht in Erschei-
nung getreten sind und es keinen Hinweis auf das Auftreten des Kramers
gibt, wodurch auf das Moment der Plétzlichkeit in der Auflésung dieser
Situation geschlossen werden kann. Allerdings wird fuir die Auffithrung
der Osterspiele eine Simultanbiihne als Schauplatz angenommen, sodass
die Figuren bereits auf ihren Warteplatzen fiir das Publikum sichtbar sein
konnen. Die alleinige Annahme der plétzlichen Auflosung einer Situation
kann demnach nicht vollstandig zur Erklarung der komischen Wirkung
herangezogen werden.

Der Kramer setzt zu seiner BegriiSung an: ,Got grif uch, ir hirn, vbir al’, /
alz sprach der wolf vnd kuckte in den genflestal. (V. 540 f.) Begriifit werden

% Vgl. V. 511, V. 512, V. 519 - 521 sowie V. 537.

% Es wird an dieser Stelle der Begriff des Nebentextes verwendet, der jedoch aus der
modernen Besch‘aftil%ung mit Dramen stammt. Fiir Spiele des Mittelalters sind derlei
Begriffe zum Auffiihrungszeitpunkt nicht bekannt gewesen. Vgl. Kapitel 2 zu den
terminologischen Uberlegungen der Gattung spil.

42

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

dabei jedoch nicht die drei Marien, sondern der Kramer nimmt eine Ein-
fiihrung seiner eigenen Person fiir das Publikum vor. Die Stimmung und
der Themenbereich, die zuvor durch die Klagen der Marien aufgebaut
wurden, treffen auf ein neues Bezugssystem.

Diskursive Inkongruenz als spezielle Form der Bisoziation kann hier als
Prinzip fur das Erzeugen der Komik festgestellt werden. Der Kramer be-
zieht sich mit seinen AuBerungen nicht auf die Klagen der Marien, son-
dern ercffnet eine komische Eigencharakterisierung seiner Figur des mer-
cators als wolf und seinem Publikum als tiberlisteter genflestal. Es entsteht
hierdurch ein abrupter Bruch in der Stimmung, die vorher durch die Kla-
gen der Marien bestimmt wurde und nun durch den Kramer, der dhnlich
einem expositor ludi auftritt, durchbrochen wird. Dadurch werden die Be-
zugssysteme der Heilsgeschichte und der Alltagswelt in komischer Weise
gegeneinandergestellt.

5.1.2 Die Suche des Kriamers nach einem Knecht

Eine weitere komische Begebenheit, die auf einer widerspriichlich aufge-
losten Erwartung beruht, ist die Suche des Krdamers nach einem Knecht.
An dieser Stelle der Kramerszene wird sich zeigen, dass die Mechanismen
der Komik vielfdltig sind. Eingeleitet wird Komik hier vor allem durch
eine inkongruente Auflosung einer Erwartung an eine bestimmte Rolle,
die erganzt wird durch Elemente der grotesken, karnevalesken Komik.
Auchist an dieser Stelle die Klage der drei Marien nur wenige Verse zuvor
erfolgt. Es kann somit auch immer noch von einer Zusammenfiihrung un-
passender Bereiche gesprochen werden, da sich die eigene Dynamik der
absurd-komischen Kramerszene hier gerade erst entfaltet.

Der Kramer sucht zundchst einen Knecht: der mir czu dinste were recht
(V. 543). Durch diese Beschreibung wird lediglich ausgesagt, der Kramer
suche einen Knecht, der ihm einen angemessenen Dienst erweisen kénne.
Hieraus ergibt sich eine Erwartung des Publikums, die mit tiblichen
Pflichten eines Knechts und der typischen Rolle eines Knechts, seinem
Herrn zu helfen und diesen bei der Arbeit zu unterstiitzen, verbunden ist.
Die Anpreisung der Fahigkeiten Rubins, der auf das Gesuch des Kramers
antwortet, erfolgt mit dem ersten Satz auch gemaifs dieser Erwartung: Ich
bin gar eyn getruwir knecht (V. 548). Im néchsten Vers kippt allerdings die
Erwartung und wird in der Beschreibung dessen, was Rubin unter einem
,treuen” Knecht versteht, aufgeldst - ja sogar kontrastiert, denn zum fra-
wen dinste fuge ich recht (V. 549), und davon nicht genug;:

43

e 216.73.218.36, am 18.01.2026, 1810:38, o Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i fir oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

wult ir mir sin dancken, / ich czy mit uch kegen Francken / mit vwir frawen ka-
peltreten, /ich helf ir ouch den flachz geten / vnd dar czu dy mdn ryben, / als man
tut den jungen wiben. (V. 550-555)

Die Fahigkeiten, die Rubin als seine Vorziige schildert, entsprechen recht
wenig dem, was von ihm normalerweise als Knecht eines Kramers erwar-
tet werden wiirde. Neben dem frawen dinste den Rubin als eine seiner Fa-
higkeiten anpreist, besitzt er jedoch noch mehr solcher Eigenschaften, die
die widerspriichliche Auflosung der Erwartung an die Rolle eines ge-
treuen Knechts unterstreichen:

czu Francken han ich vil gelogen / czu Beygern han ich vil lite betrogen: / wult ir
mit mir durch dy lant, / wir werden beyde geschant. (V. 556-559)

Die Beschreibung seiner Fihigkeiten folgt dem Prinzip einer absurden
Steigerung, wie sich an dieser Stelle erkennen ldsst. In Franken noch hat
er ,nur’ vil gelogen, in Bayern nicht nur das, sondern auch vil liite betrogen.
Zudem werden immer weitere unpassende Fahigkeiten aufgezahlt.

Komik basiert hier auf dem Prinzip, Eigenschaften aufzuzihlen, die nicht
zur Vorstellung der tiblichen Charakterisierung eines truwin Knechts pas-
sen, der dem Herrn czu dinste were recht. Das iibliche, gewohnte System, in
dem ein Knecht ,treu’ ist, wird mit der Charakterisierung Rubins als listi-
ger, ,untreuer’ Knecht zusammengefiigt und es kommt daher zu einer ko-
mischen Situation.

Weitere Komik ergibt sich im Hinblick auf die Reaktion des Kramers. Die-
ser betrachtet die Eigenschaften Rubins jedoch nicht, wie zu erwarten sei,
als fiir einen Knecht unpassend, sondern er schétzt diese als positiv fiir
seine Zwecke ein: Mich dunket, du sist eyn wol geczagener knecht: / czu mynem
dinste bistu mir recht. (V.560f.) Diese Reaktion ist tiberraschend und
ebenso absurd. Die Komik wird an dieser Stelle zudem aus der immer
weitergefiihrten, gesteigerten Abfolge von Erwartung und einer unpas-
senden Auflosung unterstiitzt. Es entsteht eine Szenerie, in der Komik
durch Bisoziation den Anfang macht und die schliefSlich durch Steigerung
und Ubertreibung an komischem Charakter gewinnt sowie Elemente des
Grotesken (frawen dinste) enthélt. Auch die Zusammenfiihrung der Kra-
merszene mit der vorangegangenen Klage der Marien, die zudem durch
die Anwerbung eines zwielichtigen Knechts deutlich gegeneinanderge-
stellt wird, ruft den Eindruck des Unpassenden, Grotesk-komischen her-
Vor.

44

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

5.1.3 Rubins Suche nach einem Knecht

Rubins Suche nach einem Knecht bietet weiteren Raum fiir Komik. Rubin
ist zum Zeitpunkt seiner Suche nach einem eigenen Knecht noch nicht als
Helfer tatig geworden, sondern hat lediglich seinen Krdamer - in Anleh-
nung an die Rede des expositor ludi - vorgestellt. Auf den Hinweis des Kra-
mers: Rubin, laz din schallen sin / vnd schla mir uff den kram myn! (V. 654 £.),
antwortet Rubin: Ich mag [ez] dy lenge nicht getrage, /ich muz ouch eyn knecht
habe! (V. 656 f.). Diese Antwort erfolgt unerwartet, da der Inhalt in komi-
schem Kontrast zur vorangegangenen Handlung steht. Denn Rubin tiber-
treibt in seiner Darstellung voéllig, da er noch nicht fiir den Kramer gear-
beitet hat. Die Ubertreibung Rubins wird durch das verwendete Verb ge-
trage sowie durch die Angabe dy lenge deutlich gemacht. Es werden
dadurch die Last und Unertraglichkeit seiner Arbeit zum Ausdruck ge-
bracht, denen er nicht anders entgehen kann, als ebenfalls einen Knecht
anzuheuern. Die Formulierung, auch einen Knecht haben zu miissen
(V. 657), tragt ebenfalls zur tibertriebenen, komischen Dramatisierung sei-
ner Situation bei. Die Ubertreibung Rubins ldsst Komik in Form von Ironie
entstehen, denn es besteht ein Widerspruch in seiner Darstellung, da er
bisher noch keinerlei Arbeit geleistet hat. Dies ist der zentrale Kontrast,
auf dem Komik an dieser Stelle beruht.

Auch die Beschreibung des Lohns, den Rubin im Folgenden fiir seinen
Knecht anbietet, trégt zur Erzeugung von Komik bei:

Nu horet al gemeyne, / beide groz vnd kleyne: / kann mir ymant gewiflen eynen
knecht, / der mir czu dinste were recht, / ich spreche ez vff dy truwe myn, /ich gebe
em eyn grinthotelin / vnd eyne alde hofie / (der konde ich ny gelose): / an dem kny
ist sy dunne, / an dem fufie ist nyrgent keyn kunne, /vnd eyne [alde] bruch / synem
wibe czu eynem schlogertoch. (V. 660-671)

Die Dinge, die zum Lohn angeboten werden sind eigentlich wertlos. Die
Wertlosigkeit der gebotenen Vergiitung wird aufierdem von Rubin be-
tont, indem er erwdhnt, dass er die alde hofie, die er als Lohn bietet, vorher
nie loswerden konnte. Interessant ist dabei auch, dass schon der Kramer
Rubin zuvor myn alden hosen (V.585) als Lohn angeboten hat, somit gibt
Rubin weiter, was er selbst nicht braucht und verdeutlicht dadurch den
geringen Wert des Lohns. Eine Bisoziation besteht in der komischen Zu-
sammenfiigung dessen, was als Lohn erwartet werden kann und was als
solcher tatsdchlich angeboten wird.

Es sollte im Folgenden vermutet werden, dass sich darauf niemand mel-
den wiirde, der einen solchen Lohn beziehen méchte. Jedoch tritt Puster-
balk in Erscheinung, der diese Stellung annehmen will und sich unter die-
sen Konditionen zur Arbeit fiir Rubin bereit erklart.

45

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Die Beschreibung Pusterbalks und die damit verbundene Komik werden
in Kapitel 5.3 behandelt, da hier vor allem grotesk-komische Zuschreibun-
gen an die Gestalt Pusterbalks gemacht werden und somit eine neue Kom-
ponente der Komik hinzutritt.

5.1.4 Der Kramer als meister Ypocras

In den Versen 623 bis 630 wird der Kramer dem Publikum durch Rubin
singend vorgestellt. Hy komt meister Ypocras / de gratia divina (V. 623 f.),
heifit es hier zunéchst. Die Erwartungen und Eigenschaften, die daraus
folgend mit dem Krdamer verbunden werden, sind hoch, da er als Ypocras
in Anlehnung an Hippokrates beschrieben wird. Allerdings werden diese
durch die folgenden Reime konterkariert. Es entsteht ein Kontrast zwi-
schen der Beschreibung des Kramers als Arzt und der Erfiillung dieser
Rolle:

sin muter eym meister eyn sclegel vras /in arte medicina. / her sprach, er welde eyn
meister sin: / vnd waz von kunsten riche: /waz man em der gesunden brenge, / dy
macht er alle siche. (V. 625-630)

Der Kramer ist gerade kein gelehrter Mediziner, wobei die Inkongruenz
in den letzten beiden Versen (V. 629 £.) auf den Punkt gebracht wird, denn
der Kramer als meister Ypocras ist sogar in der Lage mit seinen zweifelhaf-
ten Fahigkeiten die Gesunden krank zu machen. Hier zeigen sich die tat-
sdchlichen Kiinste des Kramers als Arzt: Sie sind schlichtweg nicht vor-
handen.

Wird der Krdmer in diesen Versen zum ersten Mal als Ypocras bezeichnet
und damit mit Erwartungen verkniipft, die er nicht erfiillt, so wird dies
auch an weiteren Textstellen weitergefiihrt und Erwartungen werden von
neuem aufgebaut. In Anlehnung an die einfiihrenden Worte an das Pub-
likum zu Beginn des Osterspiels, nimmt Rubin im Anschluss an seinen
Gesang eine weitere Vorstellung seines Herrn vor:

Nu swiget alle gliche, / beide arm vnd riche, / beide frawen vnd man, / dy sich hy
gesamment han: /vns ist komen in dy lant / eyn arczt wit bekannt, / her ist geheifien
Ypocras / (vor war sult ir wifSen daz!), / er hat durchfaren manche lant, / Hollant,
Probant, Ruflenlant, / Preufienlant, Caberny, Almeny: /noch vorbaz in der wosten
Romany / ist er eyn meister vbir alle erstige. / nicht mer ich uch gesage kann: / min
meister ist eyn kloger man, / wirt eyner in dem mantel wunt, / kumt er czu em, her
macht en gesunt! (V. 631-647)

In diesen Versen wird der vermeintliche Ernst der Situation durch die Pa-
rallele zwischen der Rede Rubins und der Rede zu Beginn des Osterspiels

46

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

durch den expositor [udi betont, denn in dieser Vorrede wird das Publikum
in dhnlicher Weise angesprochen:

Vornemet alle gliche / beide arm vnd riche, / [...] / swigt vnd seczt uch neder czu
der erden /wir wullen uch laflen kunt werden, /wy vnser herre ist enstanden, / von
dez bittern todes banden / allem menschlichen geschlechte czu troste, / da mit [er]
alle erloste (V. 1-10)

In der Vorrede zum Osterspiel ist von Jesus die Rede, der auferstanden
ist, um die gesamte Menschheit zu erldsen. Zusétzlich wird in diesen Ver-
sen sein Gang in die Holle erwéhnt, um die dorthin verbannten Seelen zu
befreien und somit als eine Art Seelenheiler zu fungieren. Parallel zu die-
ser Beschreibung wird der Kramer ebenfalls als Heiler dargestellt, womit
sich deshalb grofle Erwartungen in seine Fédhigkeiten verbinden lassen
konnten, wire er nicht vorher bereits als schlechter Arzt und damit als
Quacksalber entlarvt worden. Durch die hergestellte Parallelitdt zur Rede
des Spielansagers tiber die Taten Jesu ist Rubins Vortrag vollkommen
tiberzogen und erhilt damit einen ironischen Charakter. Da der Krdmer
zuvor bereits als unzuldnglicher Heiler entlarvt wurde, ist diese Ubertrei-
bung fiir das Publikum deutlich zu erkennen. Zusitzlich erhilt das Wir-
ken des Krdmers in den Versen 648 und 649 sogar das Attribut heilig’:
dennoch sage ich uch wol mere / von syner heilgen lyre. Durch diese Zuschrei-
bung und den betrichtlichen Umfang der vorangegangenen Verse sowie
den indirekten Vergleich mit Jesus wird eine hohe Erwartungshaltung an
die Kiinste des Krdamers als Arzt aufgebaut, von der nun bereits klar ist,
dass sie nicht aufrechterhalten werden kann. Sie wird vielmehr immer
weiter ad absurdum gefiihrt.

In den folgenden Versen wird die Brechung des Bildes, das vom Kramer
als Meister der Medizin gezeichnet wird, auf den Punkt gebracht:

dy blinden macht er sprechen; / dy stummen macht er efSen. / her kann czu erstige
alzo vil / alzo eyn esel czu seytenspiel! (V. 650-653)

Dieser hat als Arzt demzufolge die gleichen unzureichenden Fahigkeiten,
wie eyn esel czu seytenspiel. Das bringt den Gegensatz zu der vorherigen
Beschreibung als meister Ypocras in aller Deutlichkeit zum Ausdruck.

Zudem befindet sich eine unsinnig wirkende Inkongruenz in der Bezie-
hung zwischen den Gebrechen der beschriebenen Kranken und ihrer ,Hei-
lung’, die eine komische Wirkung auslost. Die Heilung der blinden erfolgt
laut Rubin dadurch, dass der Kramer ihnen die Fahigkeit des Sprechens
geben kann und nicht dadurch, wie zu erwarten wiére, dass er ihnen das
Sehen ermdglicht sowie die stummen nicht durch die Fahigkeit des Essen-
Konnens geheilt werden wiirden.

47

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

So zeigt sich, dass eine Heilung durch den Krdamer und seine Fahigkeiten
als Arzt nicht stattfinden kann. Durch diese in sich inkongruenten Heilun-
gen wird ebenfalls Komik erzeugt, da sie auf unpassende und unsinnige
Weise zusammengefiigt werden.

Die Komik, die hier tiber den Krédmer erzeugt wird, beruht insgesamt auf
dem unzulédnglichen Vergleich zwischen Kramer und Jesus, der durch die
Parallelitit ihrer beiden Vorstellungen? hergestellt wird. Die Beschrei-
bung der Heilungen des Kramers steht in Zusammenhang mit AufSerun-
gen aus der Bibel tiber die Fahigkeiten Jesu als Heiler? und ist ein weiteres
Argument fiir einen indirekten Vergleich der beiden. Der vorher in sei-
nem Wirken als heilig beschriebene Kramer, kann die Wunder, die Jesus
laut der Evangelien vollbracht hat, offensichtlich nicht vollbringen - nicht
nur das: die Heilungen werden auch vollkommen verkehrt. Der Vergleich
des Seelenheiler Jesus mit dem Kramer als Heiler auf der Welt, wird letzt-
lich verwandelt in ,Seelenheiler’ versus ,Quacksalber’. Der Kramer geht
somit als verlachter Verlierer aus dem Vergleich hervor und die Wunder-
taten Jesu werden aufgewertet. Fiir einen Heiler auf der Welt ist es dem-
zufolge nicht moglich, diese Wunder ebenfalls zu vollbringen. Auf eine
Funktion dieses Vergleichs wird an spéterer Stelle® eingegangen.

5.1.5 Das Aufschlagen des Kramerstandes

Der Krdamer fordert Rubin innerhalb der Krdmerszene mehrmals auf, er
solle den Kramerstand aufbauen. Die Erwartungshaltung kann folgender-
maflen formuliert werden: Da Rubin der Knecht des Kramers ist, sollte er
dessen Anweisungen befolgen. Zum ersten Mal wird Rubin in den Versen
654 bis 655 aufgefordert: Rubin, laz din schallen sin / vnd schla mir vff den
kram myn! Rubins dazugehorige Antwort: Ich mag [ez] dy lenge nicht ge-
trage, /ich muz ouch eyn knecht habe! (V. 656 f.), erzeugt Komik auf zweierlei
Art und Weise. Wie bereits oben dargestellt, hat diese Szene zum einen
eine komische Wirkung aufgrund der tibertriebenen, Ironie erzeugenden
Forderung Rubins, zum anderen ist dies die erste Aufforderung des Kra-
mers, der Rubin nicht nachkommt und der im Verlauf der Handlung ei-

9 Fiir Jesus ist es eigentlich nicht ganz richtig von einer Vorstellung oder Einfiihrung
seiner Person zu sprechen, da er als bekannt fiir die Zuschauer des Osterspiels vo-
rausgesetzt werden kann. Jesus wird jedoch noch einmal in seiner Wirkung vorge-
stellt und als Erloser explizit eingefiihrt. Aus diesem Grund wird fiir Jesus und den
Kramer von einer Vorstellung bzw. Einfithrung gesprochen.

% Fiir die dazugehorigen Bibelstellen iiber entsprechende Heilungen Jesu vgl.: Mk 10,
46-52; Lk 18, 35-43; Mt 20, 29-34; Mt 12, 22; Lk 11, 14; Mt 9, 32-34.

9 Vgl. Kapitel 9.

48

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

nige weitere folgen werden. Durch die Forderung Rubins wird die An-
weisung des Kramers nicht befolgt. Sie verpufft dadurch wirkungslos.
Dies steht jedoch in Kontrast zum Herrschaftsverhiltnis, in dem sich
Knecht und Kramer befinden. Dies ist also eine Verkehrung ihrer Rollen
im Sinne einer Bisoziation.

Im weiteren Verlauf der Handlung folgt nun die Suche nach einem
Knecht, die ihre eigenen komischen Elemente beinhaltet. Das Aufschlagen
des Kramerstandes wird dabei allerdings wiederholt thematisiert,
wodurch die Erwartung immer wieder erneuert und betont wird. Rubin,
laz din schallen sin / vnd schlach mir vff den kram myn (V. 696 £.), heifit es
abermals. Diesmal bestétigt Rubin, dies zu tun (V. 698 £.), jedoch heifst es
im folgenden Nebentext: Et sic circumspicit se pro servo et clamas alte voca.
Komik entsteht, da Rubin durch seine Antwort die Erwartungshaltung
zundchst bekraftigt und sie weiterhin aufrechterhilt, dann allerdings doch
nach Pusterbalk sucht, der Rubins Arbeit verrichten soll und somit eine
Inkongruenz zwischen Erwartung und ihrer Auflosung entsteht.

Nach einem Exkurs zur Suche eines neuen Knechts als Ersatz fiir Puster-
balk wendet sich der Kriamer erneut an Rubin: Rubin, liber Rubin, / schla
mir vff den kram myn! (V. 782 £.) Nach der dritten Aufforderung scheint Ru-
bin dieser schliefllich nachzukommen. Die Erwartung wird nun endlich
erfullt. Zudem wird durch die immer wiederkehrenden, gleichen Worte
des Kramers, die meist als Zwischenrufe zwischen den Dialogen Rubins
mit Puster- oder Lasterbalk gesehen werden kdnnen, Komik erzeugt, da
zwischen den verschiedenen Themen sprunghaft gewechselt wird. Durch
das Nicht-Befolgen der Befehle des Krédmers bleiben seine Anweisungen
wirkungslos. Rubin macht dadurch das bestehende Herrschaftsverhaltnis
zwischen ihm und dem Kramer ldcherlich.

Das Aufschlagen des Kramerstandes, das letztlich doch noch erfolgt, wird
allerdings durch Rubin kommentiert. Die einleitenden Worte erwecken
zundchst den Eindruck des Geheimnisvollen: Aleporta kurian sitax / exitas
termax (V. 786 f.). Rubin macht sich mit grofier Geste und Ubertreibung an
den Aufbau des Standes, allerdings stehen hier die Worte, mit denen er
seine Taten begleitet, einerseits in Kontrast zur banalen Handlung und
zudem wird die Bedeutungslosigkeit dieser Verse klar, als die nachfolgen-
den Verse gesprochen werden: myn fridel, iz ist na by dem tage / eyn esel solde
eyn sag trage (V. 788 f.) Rubin begleitet das Aufschlagen des Standes mit
formelhaftem, vermeintlich hohem Sprachstil. Die ,lateinische’ Unterma-
lung seiner Handlung bezeichnet Martin W. Walsh als ,nonsense medical

49

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Latin”1%, Es wird hierdurch der hohe Stil des Lateinischen parodiert und
das Aufschlagen des Kramerstandes mit Komik belegt, indem eine eigent-
lich nebenséchliche Handlung durch das stilistisch hohe ,Latein” durch
Rubin lacherlich gemacht wird.

Dadurch wird deutlich, dass Rubin sich durch Ubertreibung iiber den
Kramer lustig macht und diesen verlacht. Es handelt sich an dieser Stelle
des Spiels zwar um solche Komik, die auch auf sprachlicher Ebene ihre
Wirkung entfaltet, jedoch scheint es sinnvoll, diese trotzdem in diesem
Abschnitt zu behandeln, um spatere Redundanzen und Wiederholungen
des Inhalts zu vermeiden, da diese Komik auflerdem stark mit der des
Nicht-Befolgens der Aufforderungen verwoben ist.

Das Ignorieren der Befehle des Kramers spiegelt sich nicht nur beim Auf-
bau des Kridmerstandes wider, sondern taucht auch zu einem spateren
Zeitpunkt auf, als Rubin die drei Marien als Kundinnen ansprechen soll.
Im Nebentext heif3t es auf die Rufe des Kramers nach Rubin (V. 878): Rubin
non respondet nisi tertio et dicit: [...]. Rubin reagiert also erneut nicht auf die
Rufe seines Herrn, sondern erklirt daraufhin, welche Arbeit er bereits er-
ledigt hat. Er betont dadurch seinen vermeintlichen Fleifs mit Hilfe eine
tiberzogene Darstellung. Es folgen darauf wiederum Rufe des Kramers
nach Rubin (V. 883), woraufhin dieser wiederholt von der Arbeit bey eym
alden wibe (V. 884-889) berichtet.

Auch auf die dritten Rufe des Kramers (V. 890) hat Rubin wiederum eine
Ausrede: Beite, mir ist vbel gelungen: / eyn alt wib hat mir myn sack abe ge-
drungen! (V. 891 f.) Nach dem vierten Rufen des Kramers geht Rubin nun
doch darauf ein: Waz wult ir, herre meister myn? (V. 894) Hier ist es umso
widerspriichlicher, dass Rubin ihn als herre und meister bezeichnet, da Ru-
bin die Anweisungen des Kramers nicht befolgt und ihn auf diese Weise
nicht wie einen Dienstherrn behandelt. Daher kénnen die Worte Rubins
ironisch verstanden werden. Ein zusétzliches Indiz, dass diese Stelle ko-
misch gewirkt haben kénnte, ist, dass der Kramer den Spaf3, den Rubin
mit ihm treibt, thematisiert: Du machst wol eyn schalk [syn!] (V. 895). Hier-
durch wird das Lacherlich-Machen des Krdmers durch Rubin explizit zur
Sprache gebracht und die These eines ironischen Untertons in Rubins Ver-
halten sowie der Bezeichnung des Kramers als herre und meister gestiitzt.

Die Inkongruenz von dem, was von einem Knecht erwartet wird und wie
sich Rubin als solcher tatsidchlich verhilt, wird durch die steten Wieder-
holungen der Aufforderungen bekriftigt und zudem durch die Aussage
des Kramers unterstiitzt. Es zeigt sich dadurch, dass der Krdmer seine

100 WALSH, MARTIN W.: Rubin and Mercator: Grotesque Comedy in the German Easter
Play. In: Comparative Drama. Vol. 36, No. 1/2 (2002). S. 194.

50

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Aufforderungen vielfach Wiederholen muss, dass Rubin seinen Herrn als
solchen in Frage stellt und diesen zusé&tzlich mit ironischen Handlungen
und Auferungen lacherlich macht. Eine Funktion dieses festgestellten
verkehrten Herrschaftsverhaltnisses wird in Kapitel 9.3 diskutiert.

5.1.6 Absurde Salbenzutaten

Die Berechtigung der Kramerszene leitet sich aus der Liturgie lediglich
durch das kurz erwédhnte Vorhaben, den Leib Jesu einer Salbung zu un-
terziehen, ab. Eine Salbung des Korpers eines Toten erfolgt zur Ehrerwei-
sung, dies wird auch im Osterspiel erw&dhnt.’! Zudem sind Salben auch
als medizinische Heilmittel bekannt. Da der Kramer als meister Ypocras be-
zeichnet wird, kann von der Erwartung einer medizinischen Wirkung der
Salben des Kramers und entsprechenden Zutaten ausgegangen werden.
In der Beschreibung des Kramers als meister Ypocras deutet sich allerdings
bereits an, dass er dieser Attribuierung ganz und gar nicht entspricht. Es
ist an dieser Stelle nicht zweifelsfrei moglich, die Inkongruenz als Grund-
prinzip der Komik der Salbenzutaten zu identifizieren. Denn einerseits
wurde bereits angedeutet, dass der Kramer fragwiirdige medizinische Fa-
higkeiten besitzt und die Salben ja gerade eines seiner moglichen Heilmit-
tel darstellen, andererseits wurden bei seinen seltsamen Heilungen nicht
die Salben als Mittel zur Heilung erwéhnt, sodass hier kein Zusammen-
hang zwischen den fragwiirdigen drztlichen Fahigkeiten des Krdmers und
seinen Salben bestehen muss. Es muss also nicht zwingenderweise auf die
gleichzeitig fragwiirdige Wirkung oder Zusammensetzung der Salben ge-
schlossen werden. Zudem sind die drei Marien, die zum Bereich der bib-
lischen Heilsgeschichte gehoren, auf dem Weg zu eben diesem zwielich-
tigen Krdamer, um eine Salbe zur Salbung Jesu zu erstehen. Die Problema-
tik der Identifizierung einer eindeutigen Erwartungshaltung gegentiber
der Beschaffenheit der Salben wird an dieser Stelle deutlich: Falls diese
Erwartungshaltung gegentiber den Salben des Kramers abgekoppelt wer-
den kann von seinen schlechten Fahigkeiten als Arzt, dann wiirde die fol-
gende Komik der absurden Salbenzutaten durchaus auf der Inkongruenz
zwischen Erwartung und Erfuillung beruhen. Dieser - moglicherweise
ambivalente - Status der Salben sollte bei der folgenden Analyse nicht au-
Ber Acht gelassen werden.

Zum ersten Mal werden die Salben und ihre Zutaten genauer erwéahnt, als
der Kramer fragt, ob Rubin dy worcze (V.816) als Zutat der Salben,
stampft. Rubins Entgegnung macht wenig Sinn und stellt eine komische
Brechung der Unterhaltung dar: Neyn, herre, ich stampphe efels fiircze!

101 V], V. 531-539.

51

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

(V. 817) - sie leitet die Komik der Salbenzutaten ein. Zum einen ist sie
tiberraschend, da Rubin etwas anderes als verlangt stampft, wodurch je-
doch noch nicht zwingend Komik entstehen muss. Zusitzlich ist diese Zu-
tat aber auch vollig wirkungs- und sinnlos und kann somit nicht in Ein-
klang mit dem Begriff gebracht werden, der von einer Salbe normaler-
weise besteht. Des Weiteren ist auch ein Stampfen von effels fiircze[n] nicht
moglich und daher ist die Handlung an sich ein Widerspruch. Aus diesen
zwei letztgenannten Inkongruenzen kann Komik entstehen, auch wenn
bereits durch die Beschreibung des Kramers als unfahiger meister Ypocras
die Erwartung an die Zusammensetzung seiner Salben seinen fragwtirdi-
gen Féahigkeiten entsprechend ausféllt.

Komik aufgrund von absurden, ekligen und unerwarteten Salbenzutaten
zieht sich durch das gesamte Krdmerspiel. Einige Verse spdter werden
diese wieder explizit angesprochen. Der Kramer fragt: Rubin, liber Rubin, /
was stamphestu czu der salben myn? (V. 826 f.) Zutaten, die nicht zur Vor-
stellung von einer Salbe passen und damit inkongruent sind, werden da-
raufthin durch Rubin aufgezihlt:

Herre, habet guten mut! / dy salbe wert in der mafle gut: / da quam czu daz getum-
mele von eyner brucken, / daz smalcz von [eyner] mucken, /vnd daz blut von eynem
schlegele, / daz geherne von eynem flegele, / vnd der grofSen glocken klangk, / vnd
waz der kucket hure gesanck, /vnd eynes alden monches fist. / hey, hey, wy gut der
czu der salben ist! (V. 828-837)

Alle Zutaten, die hier aufgezihlt werden, konnen nicht unter den Begriff,
der in der Vorstellung von einer Salbe existiert, subsumiert werden und
entfalten durch ihre Widersinnigkeit und Absurditdt Komik. Zudem sind
eine Steigerung und somit auch eine Ubertreibung der Absurditit und
Widersinnigkeit zu erkennen. Komik entsteht bereits durch das Erwdhnen
des Stampfens der esels fiircze, die durch die lingeren Ausfithrungen Ru-
bins gendhrt und immer weiter ad absurdum gefiihrt wird. Zuerst werden
noch Dinge erwidhnt, die es zwar gibt, die jedoch nicht als Salbenzutaten
geeignet sind, zum Beispiel daz smalcz von [eyner] mucken (V. 831), blut von
eynem schlegele (V. 832), danach allerdings folgt eine weitere Steigerung
der unpassenden Zutaten, indem nun auch solche hinzugenommen wer-
den, die etwas Abstraktes darstellen und damit noch weniger fiir eine
Salbe geeignet sind - dies sind zum Beispiel der Klang einer grofsen Glo-
cke oder der Gesang eines Kuckucks.102

Die Komik dieser Zutaten beruht demnach einerseits auf ihrer Unverein-
barkeit mit den normalen Zutaten einer Salbe und zudem unterliegen

102 Vel. V. 834 und V. 835.

52

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

diese einer Steigerung ins Unmogliche. Angedeutet wird dadurch die
Wirkungslosigkeit der Salben des Kramers und abermals die Thematisie-
rung des Kramers als Quacksalber.

Eingangs wurde verdeutlicht, dass es nicht leichtfallt, die Komik mit dem
Grundprinzip einer vorherrschenden Inkongruenz oder eines Kontrastes
zu erkldren. Vor allem, wenn dabei die vorangegangene Charakterisie-
rung des Kramers als Quacksalber nicht aufler Acht gelassen wird - es
kann somit zu erwarten sein, dass nicht nur seine Fahigkeiten, sondern
auch seine Heilmittel wirkungslos sind. Komik kann nur dann an dieser
Stelle auf einer Inkongruenz basieren, wenn nicht bereits zu erwarten
wiére, dass der mercator als schlechter Arzt auch ebensolche wirkungslosen
Salben besitzt. Was sich allerdings nach der Analyse an dieser Stelle zeigt,
ist, dass zundchst auch hier wieder der Begriff einer ,normalen” Salbe ge-
bildet wird, indem der Kramer nach den Wurzeln als Zutat fragt, die noch
nichts von den absurden Zutaten ahnen lassen. AuSerdem versichert Ru-
bin seinem Herrn, er solle guten Mutes sein'% und dy salbe wert in der mafle
qut (V. 829). Es ist hier also zu Beginn von einer tiblichen Salbe die Rede,
deren Beschaffenheit durch Rubins Beschreibungen jedoch nach und nach
zu einem Gegensatz fiihrt.

5.1.7 Hofischer Exkurs

Ab Vers 735 leitet Rubin einen Exkurs ein, der sich mit hofischen Themen
beschiftigt. Es handelt sich daher abermals um eine Form der Bisoziation
und damit einer Zusammenfithrung unpassender Bereiche. Es werden
das Dasein als Ritter sowie Minne behandelt und ein dementsprechendes
Vokabular benutzt. Rubin erklédrt gegeniiber Lasterbalk, er solle zum Rit-
ter werden und Lasterbalk sein Diener sein. Die Szene ergibt sich, da Las-
terbalk Rubin begegnet und diesen fragt: sage, wy machstu dich gehabe, / du
herczetruter knabe? (V. 728 £.). Daraufhin antwortet Rubin, dass er nun der
Knecht eines Arztes geworden sei. Lasterbalk erklért Rubin als ganz und
gar geeignet fuir diesen Posten, wenn du kanst wol stelen! (V. 732). Obwohl
Rubin vorher noch ebensolche Fihigkeiten lautstark angepriesen hat,
mochte er nun, dass diese nicht weiter erwidhnt werden und befiehlt Las-
terbalk zu schweigen (V. 733). Als Auftakt fiir einen Ritterexkurs dienen
anschlielend Rubins Ausfithrungen dariiber, was der Krdmer ihm als
Lohn gebe:

Daz will ich dir sagen schone: / er hat mir gruz lon benant, /ich furchte abir, ez sy
eyn tant. / er spricht, wolle ich czu ritter werde, / er wolle mir helfen mit sinem

103 Vgl. V. 828.

53

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

pherde. / truwen, ich furchte, es fuge mir nicht, / ez sy dan daz sich der babest mit
dem keyser bericht, / Lasterbalk, alrest fuget mir wol, / daz ich czu ritter werden
schol. (V. 735-743)

Was Rubin hier als angeblichen Lohn des Kramers dufert, entspricht nicht
dem, was er tatséchlich als Lohn erhalten soll. Es wird durch die Thematik
des Ritter-Werdens etwas Widerspriichliches eingefiihrt zu dem, was vor-
her als Lohn vereinbart wurde. Weitere Komik entfaltet sich, da Rubin im
Vorangegangenen ausfiihrlich als lasterhaft und hinterlistig beschrieben
wurde und seine Figur damit einen kompletten Gegensatz zur Figur und
dem Ideal eines Ritters darstellt. Lasterbalk nimmt Rubin ernst und will
deshalb wissen, wie er sich denn nun als Knecht eines potenziellen Ritters
verhalten solle. Rubin bringt daraufhin zur Sprache, was unter den gian-
gigen Vorstellungen des Knechts eines Ritters verstanden werden kann:

Geselle, daz wil ich dir sage: / du salt mir myn swert noch trage /vnd salt mir vff
seczen myne ritters huben / vnd salt mir dy federn vz dem hare kluben / vnd salt
dinen vnvorspart / Anthonien, myner frawen czart. (V. 746-751)

Lasterbalk nimmt im Folgenden die Ritter-Thematik auf und benutzt da-
bei ein fiir den hofischen Kontext typisches Vokabular, mit dem er Anto-
nia, die Frau des Krdamers anspricht:

Got griiz dich, du togendliches wib! / ach schelde ich truten dinen lib, / wen du bist
so wol gestalt, / grosser schonheit manicfalt, / so miist ich lange leben! / dar vm
welde ich mynen mantel geben! (V. 756-761)

Togendliches wib (V. 756), truten dinen lib (V. 757) oder auch die mannigfal-
tige Schonheit Antonias (V. 759) sind Formulierungen und Beschreibun-
gen, die aus dem hofischen Kontext stammen. Hofische Attribute besitzt
Rubin jedoch nicht, wie vorher im Spiel bereits ausfiihrlich dargestellt
wurde. Auch Lasterbalk ist keine Figur aus der hofischen Welt, wie sich
auch in der darauffolgenden, abweisenden Haltung Antonias gegentiber
dem als grotesk beschriebenen Lasterbalk zeigt.!®* Auch Lasterbalks
Name, der bereits fiir sich spricht und auf seinen lasterhaften Charakter
hindeutet, weist auf einen Gegensatz zur héfischen Welt hin. Damit wird
eine Gegensitzlichkeit dieser beiden Sphiren genutzt, um Rubins und
Lasterbalks ritterliche Ausfiihrungen ins Lacherliche zu ziehen. Sie stellen
zu den bisher bekannten Eigenschaften einen deutlichen Kontrast dar und
konnen dadurch eine komische Wirkung entfalten. Durch die verwende-
ten Formulierungen aus dem hofischen Bereich, setzt sich die sprachliche

104 Vgl. zur Darstellung Lasterbalks Kapitel 5.3.

54

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Gestaltung dieser Sequenz vom restlichen Krdmerspiel ab und triagt damit
zusdtzlich zu einer kontrastiven Komik und Uberlappung unterschiedli-
cher Skripte bei.

5.1.8 Die Zahl der Marien

Durch den Auftritt der drei Marien vor Beginn des Kramerspiels ist die
Zahl der Marien, die am Spiel beteiligt sind, fiir das Publikum eindeutig
bekannt. Deshalb entsteht ein Kontrast zwischen dem, was auf der Biihne
gezeigt wird und der Aulerung Rubins iiber die Anzahl der Marien, bei
der er sich auf keine genaue Anzahl festlegen kann:

Got gruz uch, ir dry frawen! /waz ist mir in den augen? / sint vwir nicht wen dry?
/ich wente, vwir schelde funffe sy! (V. 920-923)

Es entsteht eine Inkongruenz zwischen bekannter und genannter Zahl der
Marien. An dieser Stelle wird noch nicht eindeutig klar, dass es sich tat-
sdchlich um Komik handelt, denn Rubin spricht eine Triibung seiner Au-
gen an. Er gibt vor, die Anzahl der Marien nicht richtig sehen zu kénnen.
Als jedoch im Vers darauf abermals die ihm unbekannte Zahl der Marien
zur Sprache gebracht wird, wird deutlich, dass es sich um eine komische
Sequenz handelt. Hier heifst es: Got gruf$ uch, ir dry frawen schir / baz wan
ander vyr! (V. 924 f.) Rubin kann also lediglich einen Vers spéter die rich-
tige Anzahl der Marien identifizieren. Es gibt demnach keinen ernsthaften
Grund fiir eine Beeintrdchtigung seiner Sehkraft, die nur wenige Verse
lang Bestand hatte.

An dieser Stelle treten Schwierigkeiten auf, diese mit Hilfe des Analy-
seinstrumentariums eindeutig als komisch einzustufen. Falls wéhrend
dieser Sequenz gelacht wurde, so kann dies wohl am ehesten darauf zu-
riickgefiihrt werden, dass ein Kontrast zwischen der Zahl der Marien, die
auf der Biihne fiir das Publikum zu sehen ist und den verschiedenen Zah-
len, die Rubin nennt, entsteht. Eine Beeintrachtigung seiner Sehkraft ist
hier durch die plétzliche ,Genesung’ nicht ernst zu nehmen.

Eine komische Situation konnte an dieser Stelle gerade auch durch die di-
rekte Konfrontation auf der Biihne entstanden sein, denn die Marien miis-
sen im Sichtfeld Rubins und in direkter Néhe auf der Bithne zu sehen ge-
wesen sein. Durch diese komische Gegentiberstellung kann ein Lachen
moglicherweise unterstiitzt worden sein. Schwer fallt es hier jedoch, eine
Argumentation aufzubauen, die allein auf den textuellen Gegebenheiten
und auf der These der Inkongruenz als Grundprinzip der Komik beruht.

55

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

52  Sprachliche Inkongruenzen

5.2.1 Die Lohnverhandlung des Kramers und Rubin

Da der Kramer Rubin als Knecht annimmt, verhandeln sie Rubins Lohn.
Jedoch fragt der Krdmer seinen zukiinftigen Helfer nicht wie hoch sein
Lohn sei, sondern: Nu sage an, liber Rubin, / wy gering ist daz lon din?
(V.570£.). Dies geschieht zwar in Anlehnung an die zweifelhaften Fahig-
keiten Rubins, widerspricht jedoch der sprachlichen Norm dieser Formu-
lierung. Die Lohnverhandlung wird dadurch sogleich mit einer komi-
schen sprachlichen Inkongruenz eingeleitet. Aus diesem Grund wird auch
die folgende Komik in diesem Kapitel analysiert, obwohl sie durch Biso-
ziationen anderer Art erweitert wird.

Die Verhandlungen werden durch konkrete Nennungen der Giiter, die als
Lohn vergeben werden sollen, weitergefiihrt. Es ist zunédchst von einem
Lohn von funff schillinge (V. 572) die Rede, die der Kramer jedoch als zu
hoch einstuft, da Rubin doch bereits vnder der huben bloz (V. 575) ist, wes-
halb der Krdamer einen anderen Lohn fiir Rubin parat hat:

Rubin, nu beyte vorbaz: / so gronet daz graz /vnd loubit der stog / vnd czickelt der
bock, / so gebe ich dir durch luftgen eyn rock, / ouch gebe ich dir von semde / eyne
bruch, vnd eyn hemde, / vnd myn alden hosen darczu: / dy czist du an spot vnd
frit. (V. 578-586)

Rubin fordert jedoch mehr Lohn von seinem Herrn, allerdings fallt die
Forderung ebenso unerwartet aus:

Herre, griffet vorbaz, / vnd erloubet mir daz, / daz ich dy czit vortribe, / mit vwerm
jungen wybe / dez obendez by dem fiire: / daz were mir sust gar tire! (V. 588-592)

Rubins Fahigkeiten des frawen dinste entsprechend, fordert er einen gleich-
sam obszonen Lohn als Zugabe des Kramers. Auf diese Forderung miisste
der Kramer eigentlich mit Emporung reagieren, da Rubin seinen Herrn
nach der Erlaubnis zum Ehebruch mit dessen Frau als Lohn fiir seine Ar-
beit fragt. Doch wird diese Erwartung einer Verneinung durch den Kra-
mer ebenfalls nicht bestatigt: Von mir hab dir dy laube (V. 593), bestétigt der
Kramer, allerdings mit der einzigen, jedoch letztendlich wenig aussage-
kraftigen, Einschréankung: vnd tho dez nicht vor mynen augen! (V. 594)

Wie gezeigt wurde, werden auch in dieser Sequenz reihenweise Erwar-
tungen gebrochen. Dies erfolgt zum einen durch die Durchbrechung einer
sprachlichen Norm durch die Formulierung der Frage nach der ,Niedrig-
keit’ des Lohns, zum anderen wird der Dialog der beiden Figuren immer
weiter in eine absurde Richtung gefiihrt, was wiederum zur Steigerung

56

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

der Komik beitrégt. Angereichert wird der komische Lohn durch obszéne
Forderungen Rubins, die einer karnevalesken Komik entsprechen.

5.2.2 Inkongruenz von Sprachstil und Inhalt

Komik mit dem Prinzip der Inkongruenz basiert nicht nur auf themati-
schen Kontrasten und Kontrasten, die aus Erwartung und deren Nicht-
Erfullung bzw. einer widerspriichlichen Erfiillung hervorgehen. Es exis-
tieren ebenfalls komische Sequenzen, bei denen deutlich wird, dass Prin-
zipien der Sprache und Brechungen zwischen Sprachstil und Inhalt der
Grundmechanismus von Komik sind. Bereits bei den Lohnverhandlungen
des Krdmers und Rubins wurde eine Brechung der sprachlichen Norm
angesprochen.

Eine Szene, in der Komik vorkommt, die auf einer Inkongruenz zwischen
Sprachstil und behandeltem Inhalt beruht, ist das Zusammentreffen Ru-
bins mit den drei Marien innerhalb der Kramerszene. Die Figuren sowie
beide Handlungsstrange treten dabei in direkten Kontakt miteinander.
Rubin begleitet die drei Frauen zum Kramer, damit er sie czu arcztige icht
gerate kann (V. 935). Rubin geht voran, wobei die drei Marien ihm folgen.
Dabei singt er:

Ibant, ibant tres mulieres, / Ihesum, Ihesum, Ihesum quaerentes: / Maria Magda-
lena, / Maria Jacobena / atque Salomena, / vociferasti tu tres mulieres / date mihi
denarium / dabo vobis sal sal salbium. (V. 940-947)

Es zeigt sich an vorangegangenen Textstellen des Osterspiels, dass vor al-
lem dann Latein gesprochen wird, wenn ein Vorgang oder eine Aufierung
in Verbindung mit der Liturgie der Kirche und mit dem Ostergeschehen
steht, so beispielsweise innerhalb der ersten Klage der Marien. Auch an
dieser Stelle wird kurz von Rubin rekapituliert, warum die Marien herge-
kommen sind. Allerdings kommt mit den letzten beiden Versen eine vol-
lig banale Handlung dazu - ndmlich, dass die Marien ihm den Denarius
geben sollen und Rubin gibt ihnen dafiir sal sal salbium. Hierdurch wird
die Salbenkaufhandlung als Tauschhandlung zwischen den Marien und
Rubin zum Thema gemacht. Es kommt zu einer Verbindung eines eigent-
lich hohen Sprachstils, der vor allem der liturgischen Handlung vorbehal-
ten ist, mit einem vollig banalen Inhalt und somit zu einer Komik erregen-
den Inkongruenz. Diese Inkongruenz wird durch die Wiederholungen'%,

105 Diese Wiederholungen sind folgende: Ibant, ibant in V. 940; Thesum, Ihesum, Ihesum
in V. 941; sal sal salbium V. 947.

57

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

die sich in diesen Versen finden lassen, hervorgehoben, wobei die Silben-
wiederholungen von sal sal salbium gleichermafSen sinnlos sind. Sie trans-
portieren keinerlei semantische Informationen.

Was an dieser Stelle besonders zu Tage tritt, ist die Relation zwischen Ko-
mik und der Art des daraus folgenden Lachens. Rubin erwdhnt dies nach
seinen gesungenen lateinischen Versen:

Herre, ich habez volant, / dar noch ir mich habet gesant: / sy kiin vns wol riche
gemache, / nu miige wir wol gelache! (V. 948-951)

Hier ist von einem moglichen intradiegetischen Lachen die Rede,
wodurch die These gestiitzt werden kann, dass diese Stelle als komisch
aufgefasst wurde. Unverkennbar ist allerdings auch, dass es sich um ein
herabwiirdigendes Lachen handelt, das evoziert werden soll, denn es
wird angedeutet, die Marien beziiglich des Preises, den sie fiir die Salben
zahlen sollen, zu betriigen: sy kiin vns wol riche gemache (V. 950).

Rubins lateinischer Gesang ist demnach ironisch zu verstehen und deutet
Rubins Freude tiber kaufkriftige Kundschaft an. Diese Deutung manifes-
tiert sich in seiner Aussage nach dem Gesang. Er selbst erwidhnt dabei ein
aggressives, betriigerisches Lachen seinen Kundinnen gegentiber. Frag-
lich ist allerdings, ob das Publikum aus dem gleichen Grund an dieser
Stelle gelacht haben kénnte wie Rubin, da das Publikum um die Identit&t
der drei Marien und um ihr Vorhaben, Jesus mit der gekauften Salbe zu
salben, wissen. Es konnte hier ebenfalls zu einer Emporung tiber die
Dreistigkeit Rubins als Reaktion der Zuschauer kommen.

5.2.3 Heu oder hiu? - Semantische Inkongruenz

Heu quantus est noster dolor! Heifst es bereits in der Marienklage, auf die
das Kramerspiel folgt. Auch im Kramerspiel setzen die Marien zu einer
Klage tiber den Tod Jesu an (V. 993). Rubin nimmt diese Klage jedoch zum
Anlass, um ein Feld der sprachlichen Komik zu entfalten, indem er den
dhnlichen Klang von heu und hdu fiir ein Wortspiel nutzt:

Waz heu, waz heu, waz heu? Waz sagit ir vns von hiu? / saget vns von cygern vnd
von keflen! / dez moge wir wol genesen! (V. 994-997)

Genutzt wird zum Erzeugen dieser Komik die Homophonie von heu /hiu.
Dabei handelt es sich einmal um einen lateinischen Ausruf und zum an-
deren um das Heu, das getrocknet als Viehfutter verwendet wird. Durch
die unterschiedliche Orthografie wird dies bei einem reinen Lesen des
Textes auch deutlich, im Klang des Wortes gibt es keine Unterscheidungs-

58

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

moglichkeit. Durch die andersgeartete Semantik werden zwei vollig un-
terschiedliche Bereiche gegeneinandergestellt. Das Falschverstehen Ru-
bins beruht auf dem Nicht-Verstehen des Lateins der Marien und einer
unzutreffenden Ubersetzung des Ausrufes heu. Es steht dadurch auf der
einen Seite die Klage der Marien tiber den fiir die Marien dramatischen,
schmerzhaften Tod Jesu als Retter der Welt und Menschheit und auf der
anderen Seite wird dieser Thematik mit der Frage begegnet, warum die
Marien denn von einem Nahrungsmittel fiir Tiere sprechen, wobei ange-
fiihrt wird, dass ein Genuss von cygern und kefSen fiir den Menschen wohl
besser sei als der von Heu.

Da Komik hier auf einer semantischen Inkongruenz begriindet wird, wird
diese Sequenz des Spiels unter dem Aspekt der sprachlichen Inkongruenz
behandelt. Es zeigt sich allerdings auch, dass durch das Spiel mit den un-
terschiedlichen Bedeutungen Bezugssysteme gegeneinandergestellt wer-
den. Dies sind einerseits die Sphire des Heiligen und andererseits eine
sehr weltliche Sphire, in der es um Tierfutter und geeignete Nahrungs-
mittel fiir den Menschen geht. Es entsteht somit eine absurd-komische
Verbindung. Aufierdem wird durch Rubin eine Inkongruenz von lateini-
scher Sprache und Volkssprache angedeutet, da dieser durch seine Aufe-
rung eine gewisse Inkompatibilitidt herausstellt. Es wird durch das Nicht-
Verstehen Rubins ein Fehler seines geistigen Vermogens angesprochen,
da er nicht in der Lage ist, die lateinische Sprache zu verstehen. Obwohl
Rubin selbst die Marien und ihre vermeintlich unsinnige Aufserung ver-
lacht, kann das Publikum jemand anderen als das Objekt der Komik be-
trachten - ndmlich Rubin als unverstandigen Knecht.

5.3 Elemente des Grotesken

An einigen Stellen des Innsbrucker Osterspiels wird Komik erzeugt, in-
dem korperliche Merkmale und daraus resultierende Fehler und Abwei-
chungen thematisiert werden. Diese duflerlichen Merkmale kénnen durch
Bachtins Spezifizierungen als grotesk und somit als komisch eingestuft
werden.

Zum ersten Mal wird ein korperlicher Fehler bei der Einfithrung von Ru-
bins Knecht, Pusterbalk, erwidhnt und es entsteht Komik, die nach Bachtin
eine groteske Komik des Leibes darstellt. Das Auflere Pusterbalks wird
durch Rubin ndher beschrieben. Vor allem herausgestellt wird Puster-
balks Nase: er hat eyne nase also eyn kacze (V. 677), heifit es. Nach Bachtin
kann dies als ein groteskes Merkmal erfasst werden, denn ,, die Nase erhalt
nur dann einen grotesken Charakter, wenn sie tierische oder dingliche

59

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Formen [annimmt].”1% Zudem ist die Nase, wie bereits in Kapitel 4.3 be-
schrieben, als ein Phallussymbol zu werten und kann damit als ein Kor-
perteil mit besonderer Bedeutung fiir eine grotesk-karnevaleske Darstel-
lung begriffen werden. Dadurch, dass die Nase einer Katze zudem relativ
klein ist, kann dies als eine Anspielung Rubins auf die Grofle Pusterbalks
Geschlechtsorgans gesehen werden, die fiir weitere Komik auf Kosten
Pusterbalks sorgt.

Zu diesem eindeutig mit Komik belegten Korperteil Pusterbalks kommen
weitere grotesk-komische Beschreibungen durch Rubin hinzu: er ist obir
dy schuldern breit, / sin rucke manchen hocker treyt! (V. 678 £.) Auch hier ist
festzustellen, was Bachtin als Merkmale des Grotesken beschreibt. So tra-
gen vor allem aus dem Korper herausragende Elemente (hocker) zur Gro-
teske des Leibes bei und erzeugen Komik. Die groteske Beschreibung der
Figur Pusterbalks wird durch seine eigene Auflerung bekréftigt, denn
Bachtin sieht den grotesken Korper als einen sich immer wieder erneuern-
den und mit anderen vereinenden Korper. Die Vereinigung mit anderen
Korpern wird an dieser Stelle angedeutet:

Herre, ich hefSe Pastuche / vnd lege vnder dem struche, / wen der herte czu velde
tribet: / wilch mayt da hynden blybet, / dy werff ich da neder / vnd erswinge ir
geveder. /vnd ribe er kletten in den bart (V. 682-688)

Diese obszone Thematik wird durch Rubin zur Verstarkung noch einmal
aufgenommen:

Nem nu off den hals den sag / vnd lauffe wir alle desen tag, / biz daz wir [komen]
czu jungen wyben: / mit den wollen wir dy czit vortribe. (V. 692-695)

Auch der zweite Knecht Rubins, Lasterbalk, wird mit Komik durch gro-
teske Merkmale belegt. Dieser wird von der Magd nach seiner Kontakt-
aufnahme zurtickgewiesen:

Lasterbalk, du macht wol swigen, / oder ez werd dich betrigen! / wiltu schonen fra-
wen holt wesen, / du kanst nicht hondes puluer lesen! (V. 762-765)

In der Begriindung wird auf seine Hésslichkeit hingewiesen: jo bistu krump
vnd hockerecht, / du fugest baz czu eynem baderkencht! (V. 766 £.). Lasterbalks
Darstellung als groteske Figur ist zusitzlich komisch, da er zuvor mit Ru-

106 BACHTIN (1969), S. 16.

60

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

bin einen Exkurs mit Formulierungen entfaltet, die aus dem hofischen, rit-
terlichen Kontext stammen'!?”. Gerade in diesem ist auch die dufiere Voll-
kommenheit einer Figur von grofier Bedeutung, sodass die nachfolgende
Schilderung seiner Hésslichkeit einen umso deutlicheren Kontrast dar-
stellt.

Lasterbalk versucht in seiner Kontaktaufnahme Antonia durch die Be-
zeichnung als togendliches wib fiir sich zu gewinnen. Auch ihre Schénheit
wird ganz dem hofischen Ideal einer Frau entsprechend beschrieben. Da
er nun aber das genaue Gegenbild dieses Ideals darstellt, sind seine Au-
Berungen fiir das Publikum noch ldcherlicher. AuSerdem spricht Antonia
einen Fehler seines Korpers an, der wiederum in Zusammenhang mit se-
xueller Komik steht: waz libe scholde ich czu dir han? / nu bistu doch in den
lenden lam! (V. 768 £.) Durch Bachtins theoretische Uberlegungen kann die
Komik der dargestellten Abweichungen korperlicher Merkmale beschrie-
ben werden sowie die an einigen Passagen vorkommende sexuelle Komik.
Pusterbalk und Lasterbalk werden dabei als eine Art Inbegriff grotesker
Figuren dargestellt, die es zu verlachen gilt. Zum einen durch die Be-
schreibung ihres Aufleren, das ganz und gar einem grotesken Korper ent-
spricht und zum anderen werden die beiden vornehmlich mit obszén-se-
xueller Komik in Verbindung gebracht, die als karnevaleskes Element ge-
deutet werden kann.

54  Priigelkomik

Raufereien und Priigeleien werden in der Forschung, besonders bei den
Fastnachtspielen, als performative Form von Komik gedeutet.1% Diese un-
terbrechen meist die Rede der Figuren, sind teilweise aus Regieanweisun-
gen der Spiele zu erkennen oder ergeben sich aus der Rede der Figuren.
Auch im Innsbrucker Osterspiel existieren zwei Priigelszenen. Zum einen
wird eine Priigelei zwischen den Knechten beschrieben und zum anderen
kommt es zu einer handgreiflichen Auseinandersetzung zwischen merca-
tor und mercatrix, ob diese jedoch gleichermaflen komisch bewertet wer-
den konnen, bleibt zu hinterfragen.

107 Vgl. Kapitel 5.1.7 zum Hofischen Exkurs.

108 Vgl. JANOTA, JOHANNES: Performanz und Rezeption. Pladoyer fiir ihre Berticksich-
tigung im Kommentar zur Edition spatmittelalterlicher Spiele. Die Niirnberger Fast-
nachtspiele als Beispiel. In: Fastnachtspiele. Weltliches Schauspiel in literarischen
und kulturellen Kontexten. Hrsg. von: Klaus Ridder. Tiibingen 2009. S. 391. Sowie:
AHNEN, HELMUT VON: Das Komische auf der Biihne. Versuch einer Systema-
tik. Miinchen 2006. S. 25. Vgl. ebenfalls: GRAFETSTATTER (2013), S. 30.

61

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

5.4.1 Der Streit der Knechte

Zum Streit von Rubin und Pusterbalk kommt es, da Rubin vermutet, Pus-
terbalk habe sich mit den Salben des Krdmers davon gemacht:

We, mir ist leyde vnd czoren, /ich han myn knecht Pusterbalk vorloren / mit mynes
herren salben, /vnd furchte, er lege kalben / Pusterbalk, bistu bederbe, / so kom mit
mynes herren salben wedere! (V. 700-705)

Pusterbalk taucht zwar wieder auf, will jedoch nicht mehr fiir Rubin ar-
beiten, woraufhin sie sich gegenseitig verpriigeln. In der Regieanweisung
heifdt es: Et sic percutiunt se. Nach einem: Slach! (V. 714) und einem Fach!
(V.715) wird die Rauferei vom Krdmer beendet: Last da von, ir schelke
beide, / ez komt uch anders czu grofiem leide! (V. 716 f.) Dass diese Priigelei
der beiden Knechte komisch gewirkt haben konnte, ldsst sich durch die
Bezeichnung der beiden als schelke erwégen. Diese Sequenz, in der Priigel
ausgeteilt werden, ist sehr kurz gehalten und wird wenig ausgeschmdtickt
sowie spéter nicht weiter thematisiert. Sie konnte als ein kurzes, komi-
sches Intermezzo gesehen werden, das reine Unterhaltungszwecke erfiillt.

5.4.2 Der Streit von mercator und mercatrix

Die Priigelei des Kramers und seiner Frau konnte ebenfalls eine komische
Wirkung gehabt haben - folgt man der gangigen Deutung von Priigelein-
lagen. Deshalb wird sie an dieser Stelle zwar angefiihrt, ihre komische
Wirkung sollte allerdings kritisch betrachtet werden.

Zum Verpriigeln der Frau kommt es, da sich diese tiber den zu geringen
Preis der Salben beschwert, den der Kramer von den drei Marien fordert:

We, daz iz uch wert czu onheile! / wy macht ir vns so wolveyle, / daz vns kost so
manche marck? /wolt ir dar vm wesen karck? (V. 1001-1004)

In der darauffolgenden Spielanweisung heifdt es: Mercator percuit uxorem
und er begleitet dies mit Beschimpfungen: Facculdey! Maleventure! / ach, du
alde vngehure! (V. 1005 £.) In den nachfolgenden Versen wird das Verprii-
geln durch den Kramer von der mercatrix bewertet: Ach! Ist daz wol gethan,
/ daz eyn vnvorwifien man / sal schlan sine frawen! (V. 1007 ff.) Durch die Kri-
tik am Verpriigeln einer Frau durch ihren Ehemann besitzt diese Sequenz
des Kramerspiels einen ernsten Unterton. Weiterhin spricht fiir eine sol-
che Deutung dieser Passage, dass Rubin vollig ohne komische Ausfithrun-
gen Partei fiir die Frau des Kramers ergreift und das Verhalten des Kréa-
mers negativ beurteilt:

62

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Eya, herre, daz ist mir leyt, / daz ir vorgefet vwir hobescheyt! / ir habit myne [fra-
wen] geschlan, / vor aller werlde vffentlich: / so thot ir vnhebishlich! (V. 1021-
1026)

Letztlich tiben die uxor mercatoris und Rubin Kritik am Kradmer, aufgrund
der ehelichen Priigel, worin sich jedoch kein Verlachen einer der Personen
erkennen ldsst. Vielmehr zeigt sich eine sehr ernste Auseinandersetzung
innerhalb der ansonsten stark durch Komik geprdgten Krédmerszene.
Diese Sequenz nimmt damit zudem eine wichtige Funktion ein.!® Die an-
sonsten fiir fastnachtidhnliche Darstellungen als belustigend wirkende
Prigelkomik kommt hier nicht zum Einsatz. Im Wiener Osterspiel exis-
tiert ebenfalls ein Streit der Eheleute, in dem jedoch komische Elemente
enthalten sind. Diese zeigen jedoch eine &hnliche Kritik duflernde Ten-
denz und beruhen nicht auf der rein belustigenden Priigelkomik der Fast-
nachtspiele.

55  Zwischenfazit der Komik des Innsbrucker Osterspiels

In Kapitel 4 wurden vor allem Inkongruenzen, also Verkehrungen von
Normen als Mechanismus zur Erzeugung von Komik angefiihrt. Es zeigt
sich in der Krdmerszene des Innsbrucker Osterspiels jedoch, dass Komik
nicht, wie oft angenommen, aus der Verkehrung kirchlicher Normen be-
steht, sondern diese auf unterschiedlichen Ebenen und durch die Bre-
chung verschiedenster Normen stattfindet.

Im Vergleich zwischen dem Kramer als Quacksalber und Wunderheiler
Jesus deutet sich ein solches Prinzip an, ist jedoch auch an dieser Stelle
nicht alleiniger Mechanismus von Komik. Vielmehr wird deutlich, dass
eine komische Situation meistens durch Bisoziationen eingeleitet wird
und schliefilich durch Ubertreibung und Absurditit der Situation weiter-
gefiihrt wird. Das von Kant beschriebene Phinomen der Plotzlichkeit
kann unter Umsténden beim iiberraschenden Auftritt des Kramers grei-
fen, der nicht eindeutig durch die Klagen der Marien vorbereitet wird.
Dies wird jedoch durch das Prinzip der Simultanbiihne moglicherweise
unterwandert, denn hier sind bereits alle Figuren zu Beginn des Spiels auf
ihren Warteplidtzen zu sehen und der mogliche Auftritt des Kramers kann
bereits erwartet werden.

Es zeigt sich, dass vor allem Rollen und Inhalte widererwarten ausgestal-
tet und widerspriichlich aneinandergefiigt werden. Es wird dadurch eine
Vielschichtigkeit der Komik erzeugenden Widerspriichlichkeiten deut-
lich. Auflerdem ist zu beobachten, dass die Krdmerszene nicht eine

109 Vgl. Kapitel 9.3.2.

63

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

,Pointe’ enthilt, auf die die Handlung zuléduft, sondern dass es viele ko-
mische Einzelsequenzen gibt, zwischen denen auch ernste Situationen,
wie die Kaufhandlung oder der Streit der Eheleute, eingeftigt sind.

Die Brechung sprachlicher Normen kann ebenfalls an einigen Stellen beo-
bachtet werden. Vor allem Rubin bedient sich solch einer Komik. Dieser
ist es auch, der ein einziges Mal ein intradiegetisches Lachen den Marien
gegeniiber erwéhnt. Dabei kann festgestellt werden, dass er es zwar ist,
der die Marien verlacht, fiir das Publikum wird dies jedoch wahrschein-
lich nicht zugetroffen haben.

Abschliefiend kann festgehalten werden, dass die Begegnungen zwischen
den Marien, als Figuren der Sphére des Heiligen und dem Krdmer einer
weiteren genauen Betrachtung bediirfen. Diese Begegnungen von Heili-
gem und Komik werden in Kapitel 7.1 ndher untersucht. Im Folgenden
wird nun das Wiener Osterspiel und die Komik seiner Krdmerszene ana-
lysiert, um im Anschluss Beobachtungen anzustellen, ob hierdurch allge-
meingtiltige Aussagen zu bestimmten Komik tragenden Figuren sowie
der Begegnung von Heiligem und Komik gemacht werden kénnen.

64

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

6  Komik im Wiener Osterspiel

Das Wiener Osterspiel!’ wird durch Schreibvermerke auf das Jahr 1471
datiert. Der Dialekt, in dem es verfasst wurde, ist ostschlesisch.'! Das
Wiener Osterspiel beinhaltet alle tiblichen Szenen des Osterspiels: Pilatus
Einzug zu Beginn mit der Bestellung der Grabwachen bis zur Hortula-
nusszene, in der Jesus Maria Magdalena in Gestalt eines Géartners er-
scheint. Auch der Apostellauf und die Verkiindung der Auferstehung
sind darin enthalten.

Die Kréamerszene ist im Wiener Osterspiel anders in den Handlungsver-
lauf eingebettet als im Innsbrucker Osterspiel. Im Wiener Osterspiel folgt
sie nicht direkt auf die Klage der Marien iiber den Tod Jesu, sondern auf
die Feststellung der jtidischen Wéchter und Pilatus, Jesus sei aus dem
Grab verschwunden, wihrend die Wichter geschlafen haben. Eine Szene,
die im Wiener Osterspiel fehlt, ist die Hollenfahrt Christi. Die Hollenfahrt-
szene entwickelt sich im Wiener Osterspiel allerdings nicht, wie in ande-
ren Spielen, zu einer Standesatire.’’2 Ungefahr ein Fiinftel des Wiener Os-
terspiels wird von der Krdmerszene eingenommen (280 von 1138 Versen).
Insgesamt zeigt die Kramerszene einige Parallelen und Ahnlichkeiten im
Aufbau zum Innsbrucker und Erlauer Osterspiel auf, andererseits aber
auch gerade in der Kramerszene unterschiedliche Akzentuierungen.!3

6.1 Komik durch Bisoziationen

6.1.1 Die Vorstellung des kauffmans

Auch zu Beginn der Krdmerszene im Wiener Osterspiel stellt sich der Kra-
mer zunéchst selbst vor. Er wird hier als kauffiman, spater ebenfalls als mer-
cator sowie als arczt bezeichnet. In den ersten drei Versen stellt er sich als
Arzt vor: uff ertcztei habe ich gelegt meinen fleis (V. 509) und baut somit eine
Erwartung des Publikums an seine Person auf, da er diesen Beruf bereits
wol vier und virczig jor (V. 510) austibt. Die Verbindung Kramer-Arzt wird

10 In dieser Arbeit wird die Leseausgabe von Hans Blosen zitiert: Das Wiener Oster-
spiel. Abdruck der Handschrift und Leseausgabe. Hgg. von: Hans Blosen. Berlin
1979.

11 Vgl. HARTL, EDUARD: Das Drama des Mittelalters. Osterspiele. Mit Einleitungen
und Anmerkungen auf Grund der Handschriften herausgegeben von Eduard Hartl.
Reihe Drama des Mittelalters Bd. 2. Leipzig 1937. S. 60.

112 Vgl. Ebd., S. 66.

13 Vgl. NEUMANN, BERND: Wiener Osterspiel. In: Killy Literaturlexikon. Christine
Henschel und Bruno Jahn (Red.) Bd. 12. Vo - Z. Berlin/Boston 2011. S. 403.

65

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

demnach auch an dieser Stelle hergestellt, jedoch ohne spezifische, hyper-
bolische Bezeichnung als meister Ypocras und die daraus hervorgehenden,
tbertriebenen Darstellungen als Wunderheiler. Der darauffolgende Vers
lost die Erwartung auf, die trotzdem an den Kramer in der Rolle des Arz-
tes gestellt werden: Was ich euch sage, das ist nicht wor. (V. 511) Der Kramer
stellt dadurch seine Tétigkeit als Arzt in Frage, denn es wird der Wahr-
heitsgehalt seiner Aulerungen in Zweifel gezogen. Nicht ganz klar wird,
ob sich die Aussage darauf bezieht, was er bereits geschildert hat oder auf
das, was er im Folgenden dufSert. Es kann sich also um eine Selbstcharak-
terisierung handeln, die auf beide seiner Rollen als Arzt sowie als Kramer
abzielt und seine gesamte Figur als zweifelhaft und unglaubwiirdig be-
schreibt. Die ,folgende auf sich selbst gehaltene Lobrede”11* kann somit
von vornherein durch das Publikum dementsprechend tibertrieben und
unwahr aufgenommen werden.

Der Aulftritt des Krdmers wird also auch im Wiener Osterspiel durch Ko-
mik eingeleitet, die allerdings auf anderen Mechanismen beruht als im In-
nsbrucker Osterspiel. Wird im Innsbrucker Osterspiel Komik erzeugt
durch eine diskursive Inkongruenz durch die Gegeniiberstellung der
Klage der Marien und dem unerwarteten Aufritt des Krdmers sowie
durch den bildhaften Selbstvergleich des Kramers, so kann dies im Wiener
Osterspiel in dieser Form nicht beobachtet werden. Dies ist zum einen
auch dem Umstand geschuldet, dass sich eine andere Szenenabfolge als
im Innsbrucker Osterspiel zeigt und dadurch die gleiche diskursive In-
kongruenz nicht moglich ist. Zudem liegt die Komik zu Beginn des Wie-
ner Osterspiels lediglich im letzten Vers der Vorstellung des Kramers!1>
da hier eine Brechung zum - zunéchst - ernsthaften Inhalt hergestellt
wird. Die Verstdarkung der Komik durch den bildhaften Vergleich des Kra-
mers mit einem Wolf und dem Publikum mit einem Génsestall entfallt
ebenfalls. Die Anfangsverse, die der Kramer im Wiener Osterspiel spricht,
zeigen noch keine deutliche Brechung zum vorangegangenen Inhalt, da
diese lediglich lauten: Ich bins neulich komen von Parifs. / Uff ertcztei habe ich
gelegit meinen fleis / wol vier und virczig jor. (V. 508-510) Die einzige Bre-
chung aufgrund derer an dieser Stelle Komik entsteht, ist das Bekenntnis,
die Unwahrheit zu sagen und die damit den vorangegangenen und auch
den folgenden Inhalt unter ein ambivalentes Licht stellt.

Im Folgenden stellt er sich weiterhin als ein Meister seines Faches vor,
doch wie durch die Brechung bereits bekannt ist, darf dies wohl nicht
ernst genommen werden:

114 KRUGER (1931), S. 9.
15 Vel. V. 511.

66

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Nu horet, ir jungen und ir alden, / ir rauchin und ir kaldin, / Nu horet alle gleich, /
Beide arm und reich: / Ich bin ein meister her komen, / Ir sullet mein nemen cleinen
fromen. / Ich habe ertcztei also vil, / Di ich euch itczunt nennen will. /[...] /Ich bin
ein meister gar hoch geborn (V. 512-519 und V. 524)

Die Vorstellung seiner Fahigkeiten als Arzt ist dadurch tibertrieben und
wirkt bereits ironisch. Auf die in diesen Versen enthaltene sprachliche
Brechung wird in Kapitel 6.2 detailliert eingegangen.

Das Bild, das der Kramer von sich selbst im Wiener Osterspiel zeichnet,
erfolgt zwar ohne bildhaften Vergleich und diskursive Inkongruenz, deu-
tet allerdings auf einen sehr dhnlichen Charakter der Figur hin wie im In-
nsbrucker Osterspiel: der Wolf als Symbol des Listigen, Uberlegenen ge-
geniiber dem Génsestall, der ihm unterlegen und ausgeliefert ist und der
Kramer/Arzt im Wiener Osterspiel, der seine Kunden bzw. Patienten
durch Unwahrheit und Liigen tiberlisten kann. Die Komik beruht in bei-
den Spielen auf dem Thema der Liige und Uberlistung, ist jedoch im In-
nsbrucker Osterspiel durch die zusétzliche diskursive Kontrastierung
durch das Zusammenfiihren der Bereiche der Heilsgeschichte und des
Kramerspiels deutlich stiarker ausgepragt.

6.1.2 Die Suche nach einem Knecht

Der Kramer sucht im Wiener Osterspiel ebenfalls einen Knecht. Aller-
dings ist bereits der erste Hinweis darauf im Vorangegangenen gegebe-
nen worden, dass die Fahigkeiten und die Glaubwiirdigkeit des Kramers
nicht ganz ernst zu nehmen sind.

Der Kramer baut zunéchst wieder hohe Erwartungen durch seine Eigen-
beschreibung auf. Er bezeichnet sich selbst als meister (V. 516) sowie als
meister hochgeborn (V. 524) und dieser habe [s]einen knecht verlorn. (V. 525).
Die Erwartungen, die mit einem Knecht durch seine eigene Bezeichnung
als meister hochgeborn verbunden sind, sind dadurch zunéchst tibliche Er-
wartungen an einen Knecht: Treue Dienste dem Meister gegeniiber und
Hilfestellung bei dessen Aufgaben. Im Innsbrucker Osterspiel entsteht bei
der Suche des Knechts Komik dadurch, dass der Knecht selbst seine frag-
wiirdigen Fahigkeiten anpreist und vom Krdmer trotzdem angestellt
wird, da dies fiir den listigen Kramer genau die richtigen Fahigkeiten sind
und somit ein absurdes, listiges Doppelgespann aus Kramer und Knecht
entsteht. Im Wiener Osterspiel iibernimmt der Kramer die Aufzdhlung
der fragwiirdigen Fahigkeiten, die sein Knecht haben sollte und bringt so-
mit weitere Komik ins Spiel:

Und wer irne einer ein dem lande / Der gebrauen hette eine schande / und welde
meines dinstes phlegin, / Czwor, reichin solt wolde ich im geben. (V. 526-529)

67

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Die Komik der widerspriichlichen Fahigkeiten, die nicht zu denen der
Rolle eines tiblichen Knechts passen, wird dann durch Rubin, der sich zu
Wort meldet, weitergefiihrt. Dieser bezeichnet sich selbst zunéchst als ho-
felich (V. 531), besitzt jedoch nur vermeintlich hofelich[e] Qualitéten:

Ich kan den aldin weibin / Di beutil abe sneidin. / Ouch kann ich stelin und gar wol
vorslon / Und bin dach ni czu der staupe gehoen / Ane in Beier lant, / Do wart ich
durch die backen gebrant. / Wer ich nicht entgangen / Man hette mich vorwor ge-
hangen. (V. 532-539)

Komik entsteht an dieser Stelle dadurch, dass der Kramer einen Knecht
sucht, dessen Fahigkeiten nicht zu der normalen Rolle eines Knechts pas-
sen. Rubin besitzt diese Fahigkeiten tatsdchlich und beschreibt sie an-
schaulich. Es wird dadurch eine Steigerung zu einem immer gréfieren Wi-
derspruch vorgenommen. Diese Steigerung wird in den nachfolgenden
Versen noch weiter gefiihrt:

Rubein bin ich genant, / In Beiern wart ich geschant. / Ich kann keufin und vor
keuffin / Und die leute gar wol leichin. (V. 542-545)

Rubin beschreibt sich somit als einen zum Krdmer passenden, hinterlisti-
gen und cleveren Knecht, denn es ist ihm sogar gelungen, groferer Strafe
zu entgehen und dabei weiterhin betriigerisch aufzutreten.

Auch im Wiener Osterspiel nimmt der Kramer Rubin zum Knecht, jedoch
ist dies hier nicht tiberraschend, da er selbst zu Beginn betont hat, einen
Knecht mit ebendiesen Qualifikationen zu suchen. Die Komik wird also
hier bereits durch den Kramer eingefiihrt, da er es ist, der die Erwartung
bricht, indem er einen hinterlistigen Knecht mit zweifelhaften Fahigkeiten
sucht. Durch Rubins Auflerungen wird dann zusitzlich eine Steigerung
der widerspriichlichen Rolle und absurden Situation vorgenommen.
Durch die Annahme Rubins als Knecht bilden die beiden im Folgenden
ein listiges Doppelgespann, das sich durch Betrug und durch das Ausneh-
men der Kundschaft auszeichnet.

6.1.3 Die Verhandlung des Lohns

Der Lohn, den Rubin fiir seine Arbeit verlangt, ldsst sich nicht unter den
Begriff, der in der Vorstellung von ,Lohn’ besteht, subsumieren. Er fordert
ein phunt pulcze und ein gebrotin qwark (V. 557). Durch die vorherige iiber-
triebene Attribuierung des Lohns als starg (V. 556) ist seine Forderung
umso ironischer und erhilt damit eine komische Wirkung.

Ein Unterschied zeigt sich auch hier zum Innsbrucker Osterspiel. Dort
fragt der Krdmer von vornherein, wie gering der Lohn sei. Er durchbricht

68

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

damit die zu erwartende Formulierung der Frage nach der Hohe des
Lohns und erzeugt hierdurch Komik. Im Wiener Osterspiel ist die Frage
nach dem Lohn zunichst recht ernst und erwartungsgemafs formuliert:
Nu sage, liber Rubein: / Was ist der lon dein? (V. 554 f.) Dies resultiert nicht
zuletzt auch daraus, dass Rubin im Wiener Osterspiel tatsdchlich die Vo-
raussetzungen, die der Kramer fiir seinen Knecht fordert, erfiillt. Komik
entsteht im Wiener Osterspiel durch Rubins Forderung nach absurden
Gegenstanden des Lohns, die durch den Krdmer zudem noch eine Steige-
rung erfahren:

Rubein, ich will dir den quwarg gebin, / Das du das jor nicht must obir leben, / Und
ouch einen fladen dorczu, / Den do macht die ku. (V. 558-561)

Die Erweiterung des Lohns, indem der Kramer einen Kuhfladen als Lohn
dorczu gibt, tragt zu einer Steigerung in der Absurditét des Lohns bei und
dadurch auch zu einer Erweiterung der Komik. Eine widerspriichliche Be-
merkung des Kramers unterstiitzt dies weiterhin, denn dieser bezeichnet
den Lohn ironischer Weise als hoch: Das ist ein grossis lon czwor (V. 562).
Dieser Ernst, mit der die Aussage getroffen wird und die Gegenstédnde des
Lohns, tiber die diese Aussage getroffen wird, konnen eine komisch-iro-
nische Wirkung entfalten, da eine Inkongruenz entsteht.

6.1.4 Der Streit von mercator und mercatrix

Im Wiener Osterspiel entfacht ebenfalls ein Streit des Krdmers und seiner
Frau iiber den Preis, den der Kramer von den Marien fiir seine Salbe for-
dert. Die Frau des Kramers erachtet diesen als zu gering, da die Salbe die
mercatrix einiges an Arbeit gekostet hat:

Ir frauen, lot di buchsen stan! / Ir sullet si nicht von danne train. / Si kost mich
alczu teuer, / Ich machte sie nechten bei dem feuer. (V. 704-707)

Der Kramer wehrt sich: Sweiget, fraue, und lot euer swanczin! (V. 718), aller-
dings macht sich seine Frau im Anschluss daran tiber ihn lustig:

Ich sweige noch nicht zo schire. / Wen du kommist von dem bire, / Zo bist truncken
zam ein swein. / Das is dir nimmer musse gedein! (V. 722-725)

Die Frechheit seiner Frau will sich der Krdamer nicht gefallen lassen und
gebietet ihr wiederum zu schweigen, verbunden mit der Drohung: Swei-
get, frau, adir ich gebe euch einen poff. (V. 726) Dorte geth der monde uf (V. 727),
ist die Antwort der Frau des Kramers, woraufthin der Kramer nachlegt:
Sweiget, ich gebe euch einen slag. (V. 728) Die mercatrix macht sich abermals
einen Spaf$ daraus, eine sich darauf reimende Formulierung zu finden:

69

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Czolch, do her hi lag! (V.729) Die Rede von Kramer und wuxor mercatoris
kommt an dieser Stelle einer Stichomythie gleich, die die Komik unter-
stiitzt.

Die Komik dieses Streits der Eheleute beruht auf der Tatsache, dass sich
die mercatrix gegen ihren Ehemann stellt und dadurch unkonventionell,
gegen eine Erwartung an ihre Rolle handelt. Dass sie nicht regelkonform
handelt wird daran ersichtlich, dass ihr Mann sie wiederholt auffordert
zu schweigen.

Doch dies kann nicht als alleiniges Prinzip die Komik dieser Szene erkla-
ren, denn auf die Widerworte gegentiber dem Ehemann koénnte ebenso
mit Emporung reagiert worden sein. Da sie den Kramer als swein (V. 724)
bezeichnet, wenn dieser betrunken nach Hause kommt, wird deutlich,
dass die mercatrix ihren Mann der Lacherlichkeit preisgibt. Dies zeigen
auch ihre entgegneten Antworten, auf die Drohungen des Kramers, er
wolle ihr einen poff geben oder sie slagen, denn sie kontert mit Reimen, die
die Drohungen ihres Mannes entkréften und diese damit ldcherlich er-
scheinen lassen. Die angedrohten poffe] verpuffen daher und prallen an
der wehrhaften Haltung der Krdmersfrau ab. Sie ergénzt dies durch wei-
tere Anschuldigungen:

Ach, ach, ach leider! / Sein das die neuen cleider! / Di du mir czu ostern host gesant?
/ Das du must werdin gebrant! / Got gebe dir das korfil in den magen. / Das du das
jor nicht must obirlebin! / Werstu czu Wine nicht entgangen, / Man hette dich an
den galgen gehangin. / Du host ouch einen rotin bart / Und bist ein mudig von der
art. (V. 736-745)

Entgegen des géngigen Herrschaftsanspruchs des Mannes tiber seine Frau
lenkt dieser daraufhin ein und ergibt sich den Vorwiirfen seiner Frau:

Fraue, libe fraue mein, / Das ir immer selig must sein! / Vorgib mir, das ich dich
habe geslain / Gar hertlich an deinen crain! / Du machst deine clage gar manchfalt, /
Dor an tustu mir gewalt, / Und host ein wunderlich geberde / unde wilt mich bren-
gen under di erde. (V. 746-753)

Die Frau des Kramers nimmt die Entschuldigung jedoch nicht an, worauf-
hin der mercator sich zur Flucht mit Rubin entschliefit. Im Handlungsver-
lauf dieser Szene im Wiener Osterspiel kann zwar zum einen eine gewisse
Komik entdeckt werden, die auf dem verlachen des Kriamers durch die
Kramersfrau beruht, denn sie setzt ihren Mann gegentiber ihrer eigenen
Person durch aggressive Komik herab. Sie vollfithrt damit einen , Akt der

70

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Selbstaffirmation”11¢, der das Defizit ihres Mannes nutzt, um ihn zu einem
Gegenstand ihres Lachens zu machen. Ein Lachen ihrerseits wird zwar
nicht explizit erwéhnt, jedoch lassen vor allem ihre oben beschriebenen
Antworten auf die Androhung der Schldge auf ein Lacherlich-Machen ih-
res Mannes schliefsen.

Die Komik dieser Szene kann sich somit nicht eindeutig einer der in Ka-
pitel 4 beschriebenen theoretischen Ansdtze zuordnen lassen. Es greift
hier auch nicht die Priigelkomik, die vor allem im Innsbrucker Osterspiel
im Streit zwischen Rubin und Pusterbalk deutlich wird. Schon beim Inns-
brucker Osterspiel hat sich gezeigt, dass die Priigel zwischen mercator und
seiner uxor nicht unter den Begriff der Priigelkomik gestellt werden
konnte. Deshalb wurde auch im Wiener Osterspiel davon abgesehen, die
Komik dieser Sequenz dadurch zu erkldren. Es zeigt sich auch, dass sich
die Frau des Krdmers zwar einerseits lustig macht tiber ihren Mann, in-
dem sie ihn als ein swein (V. 724) bezeichnet, jedoch kann in den Versen,
in denen sie sich iiber die unzureichenden Qualititen des Kriamers als
Ehemann beschwert, nicht mehr von einem Licherlich-Machen gespro-
chen werden, sondern diese Szene zeigt deutlich ernste Konflikte.

6.2  Sprachliche Inkongruenz

Eine sprachliche, komische Inkongruenz ergibt sich zwischen der ibli-
chen formelhaften Ansprache des Publikums, die auch zu Beginn des Wie-
ner Osterspiels an das Publikum gerichtet wird und der Ansprache an das
Publikum durch den Kramer:

nu horet czu alle gleich, / beide arm und reich! / Horet czu alle gemeine, / beide grofs
und cleine! / Ir jungen und ir alden / horet czu also balde! (V. 13-19)

Eine Abgrenzung von kontrastiver Erwartungsauflésung und der Einstu-
fung als sprachliche Inkongruenz wird an dieser Stelle deshalb getroffen,
da die Inkongruenz, die Komik hervorruft, auf einer speziellen Durchbre-
chung einer Erwartung beruht, die durch sprachliche Konventionen ent-
steht. Die AuEerungen des Kramers wurden bereits in Punk 6.1 behandelt,
da sie auf die Aussage des Kramers folgen, was er sage, sei nicht wahr,
allerdings soll diese spezielle Inkongruenz an dieser Stelle genauer ver-
deutlicht werden.

Die ersten Verse, die der Kramer spricht sind zunéchst gleich den tiblichen
begriifenden Versen eines expositor ludi: Nu horet, ir jungen und ir alden

116 BACHMAIER, HELMUT: Lachen als Akt der Selbstaffirmation: Thomas Hobbes. In:
Texte zur Theorie der Komik. Hrsg. von: Ders. Stuttgart 2005. S. 16.

71

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

(V.512), jedoch kommt durch den folgenden Vers eine komische Bre-
chung ins Spiel. Es heifst ndmlich weiter: Ir rauchin und ir kaldin / Nur horet
alle gleich, / Beide arm und reich (V. 513-515) Durch die Abwandlung in: ir
rauchin und ir kaldin, wird ein Kontrast zu den tiblichen Formulierungen
der formelhaften Ansprache hergestellt. Hier ist ein Begriffspaar eingeftigt
worden, das nach den jungen und den alten Zuschauern auch parodieren-
der Weise die Ruhigen und die Kalten aufz&hlt - also eine komische An-
spielung auf die Toten oder diejenigen, die kurz vor dem Tod stehen, und
damit eine Steigerung zu den Jungen und den Alten.

In der tiblichen Ansprache wird eine Gemeinschaft des Publikums ange-
sprochen, die vor allem auf die Vielfaltigkeit der Zuschauer hindeuten soll
und damit alle gleichermafien anspricht. Durch die Armen und die Rei-
chen sowie die Jungen und die Alten und die wiederholt vorkommende
Formulierung nu horet alle gleich wird in den Spielen des Mittelalters im
Allgemeinen angedeutet, alle Menschen als potenzielle Zuschauer der
Spiele erreichen zu wollen. Zudem wird auch in den meisten Prologen der
Spiele deutlich darauf hingewiesen, sich hinzusetzen und dem Spiel von
der Auferstehung Jesu nun aufmerksam zu folgen, um dann von seinen
smerczin irlost zu werden (V. 32). Diese einfithrende Ansprache an das
Publikum ist demnach zumeist mit einem gewissen Ernst versehen, der
die rechte Stimmung, in der dem Spielgeschehen gefolgt werden sollte,
vorbereitet wird. Durch das hinzugefiigte Begriffspaar des Kramers in sei-
ner Begriiffungsrede zieht er diese sowie das Publikum selbst ins Lacher-
liche.

6.3 Elemente des Grotesken

In den Versen 598 bis 603 beschreibt der Kramer seine Ehefrau auf gro-
teske Art und Weise, obwohl er zunéchst behauptet, eine schone Frau zu
haben, der gegentiber sich Rubin gut benehmen solle. Es entsteht an dieser
Stelle also auch Komik, da die Erwartung, nun von der Schonheit der Frau
des Kramers zu horen, nicht erfiillt wird und sie zudem durch die Be-
schreibung Merkmale erhilt, die denen der karnevalesken Groteske ent-
sprechen:

Ouch habe ich gar ein seuberlich weip, / Das ist mir also lip alz mein eigin leip / Si
hot auf$ der mosse schonde vil, / Die ich dir wol nennen will: / Sie hot werlich einen
krummen munt / Und sit obir di nase zam ein hunt. / Kessil var ist auch ihr hor
wol, / Ir ougen sint ouch wassers vol. / Bei den schreibern is si gerne, / Und ir holde
wol kann werbin. (V. 598-605)

Der Kramer erwadhnt ihre schone Gestalt und beschreibt dann vor allem
Mund und Nase genauer. Die Nase der Frau des Kramers wird hier nach

72

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

bekanntem grotesk-komischen Prinzip mit der eines Hundes verglichen.
Der Kramer mochte nach der Beschreibung der ,Schonheit” seiner Frau
von Rubin wissen: Ap si dir icht wol behait! (V. 607) - eine in diesem Zu-
sammenhang tiberraschende Frage. Rubin lehnt jedoch die Kramersfrau
nicht ab, sondern antwortet: Jo, herre, si behaget mir gar wol, / Wenne si ist
allir togunde vol (V. 608 £.). Doch gerade dies ist sie durch die vorangegan-
gene Beschreibung nicht. Die Komik, die in der Beschreibung der dufleren
Gestalt der mercatrix liegt, ist demnach nicht eindeutig nur einem Bereich
zuzuordnen. Es werden das Groteske als ein karnevaleskes Element zur
Komikerzeugung herangezogen sowie kontrastive Auflésungen von Er-
wartungen. Da hier die mercatrix jedoch als groteske Figur eingefiihrt
wird, wurde diese Sequenz unter dem Gesichtspunkt der grotesken Ko-
mik analysiert. Es sind hier allerdings beide Elemente stark miteinander
verwoben. Die Funktion dieser Beschreibung und die Akzentuierung der
Figur der mercatrix werden in Kapitel 8.3 ndher behandelt.

73

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g
Inhalts r fir oder in KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/9783828867147

7  Unter welchen Bedingungen ist Komik moglich?

Ein zentrales Anliegen, dem in dieser Arbeit nachgegangen wird, ist die
Frage unter welchen textuellen Bedingungen es moglich ist, dass Komik
Eingang in Osterspiele findet. Hier ist vor allem von Bedeutung, inwiefern
sich Heiliges?” und Komik begegnen. Wie bereits in der Einleitung er-
wihnt, werden oftmals das Untererhorte der Komik und die Nicht-Er-
klarbarkeit ihrer Existenz in den geistlichen Spielen betont. Doch wurde
schon zu Beginn herausgearbeitet, dass die Quellenlage zur Komik in der
Kirche keinen eindeutigen Schluss in Bezug auf deren normative Bewer-
tung zulésst. Vielmehr zeigt sich, dass komische Predigttraditionen sowie
Narrenfeste in der Kirche schon lange vor komischen Einlagen im geistli-
chen Spiel existiert haben und dass komische Elemente in geistlichen Spie-
len eine gesamteuropdische Erscheinung sind, die keinesfalls einen Ein-
zelfall darstellen. Die Problematik der Norm und des Abweichens von
dieser wurde ebenfalls in Kapitel 3 dargestellt. Aus diesem Grund soll nun
gezeigt werden, wie die Beziehungen zwischen heiligem Stoff und Komik
in den Spielen angelegt sind. Zudem ist die Frage des Objekts der Komik
zentral, die Hinweise darauf gibt, welche Funktion an der jeweiligen Text-
stelle erfiillt werden soll. Daher ist fiir dieses Kapitel der Beginn der Kra-
merszene von grofSer Bedeutung, da an dieser Stelle Komik in die Oster-
spiele eindringt. Zusé&tzlich werden die Begegnungen zwischen Kramer,
Rubin und den drei Marien wihrend des Salbenkaufs innerhalb der Kra-
merszene betrachtet.

71  Das Eindringen der Komik

7.1.1 Das Eindringen der Komik im Innsbrucker Osterspiel

Durch den Inhalt der ersten Aulerung des Kramers im Innsbrucker Os-
terspiel wird ein Gegensatz zu dem vorher hervorgebrachten Leid der
Marien hergestellt. Es werden hier zwei Themenkomplexe gegeneinan-
dergestellt. Sie prallen direkt aufeinander und es kommt zu einer sehr
deutlichen Begegnung von Heilsgeschichte und Komik.

Der Kramer tritt nach der Klage in den Vordergrund der Bithne und fiihrt
sich selbst ein, indem er sich direkt an das Publikum wendet. Durch sein
,Got grif8 uch, ir hirn vbir al’ (V. 540) wird deutlich, dass kein Dialog oder
eine Anschlusskommunikation iiber das geduflerte Leid mit den Marien
stattfindet. Die Passage weist Ahnlichkeit zur Ansprache eines expositor
ludi zu Beginn von geistlichen Spielen auf. Der Kramer antwortet dadurch

17 Zur Begriffsbestimmung des Heiligen, siehe Anm. 4.

75

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

nicht auf die vorangegangene Frage einer der Marien, was sie nun nach
dem Tod Jesu tun sollten. Stattdessen eroffnet seine Ansprache den The-
menbereich der Kramerszene, was ein neues ,Bezugssystem”118 darstellt.
Der Anfang der Krdmerszene steht somit zwar durch die Handlungsab-
folge der Szenen des Spiels in direkter Berithrung mit dem Handlungs-
strang der heilsgeschichtlichen Handlung, jedoch bleiben beide Bereiche
an dieser Stelle voneinander getrennt. Die Figuren der jeweiligen Sphéren
kommunizieren nicht miteinander und der Themenwechsel erfolgt ab-
rupt.

Das Auftreten des Kramers und die dadurch evozierte Komik beruht au-
Berdem nicht auf der Verkehrung der heilsgeschichtlichen Handlung, da
die Marien als ein Element aus der Heilsgeschichte nicht mit Komik belegt
werden, sondern es wird die Figur des Krdmers mit einer komischen Wir-
kung versehen, indem der Krdmer sich als wolf bezeichnet, der in den
genfSestal blickt. Damit gibt er eine Andeutung der Charakterisierung sei-
ner Person ab.

7.1.2 Das Eindringen der Komik im Wiener Osterspiel

Im Wiener Osterspiel findet ebenfalls zunéchst keine direkte Bezugnahme
des Krdamers zum heilsgeschichtlichen Geschehen statt, zumal die Einfiih-
rung des Kramers nicht auf die Klage der Marien folgt, sondern auf die
Rede eines Soldaten, in der das Verschwinden Jesu aus dem Grab und die
Unachtsamkeit der Soldaten thematisiert werden. Diese endet mit den
Worten: Czwor, her ist der wore got, / Der himmel und erde geschaffin
hot (V. 496 £.). Durch den Lobpreis Jesu und die Betonung seiner schopfe-
rischen Fahigkeiten wird kurz vor der Kramerszene im Wiener Osterspiel
noch einmal die Wichtigkeit seiner Existenz fiir die Menschheit dargestellt
sowie durch die Bezeichnung als wore[r] got in seiner Bedeutungsmacht
bestitigt. Das Verschwinden Jesu kann nur dadurch erklart werden, dass
dieser der wahre Gott sein muss, ansonsten wire eine Auferstehung nicht
moglich gewesen.

Das anschliefiende Auftreten des Kramers stellt ebenfalls keine Verbin-
dung zur Auferung des Soldaten oder zu einer Begebenheit aus der 6s-
terlichen Handlung her. Er stellt sich auch hier selbst vor, jedoch mit einer
weniger deutlichen komischen Komponente. Diese kommt erst zum Vor-
schein, als der Kramer erwdhnt, dass das, was er sage, nicht wahr sei.’?
Die Komik beruht im Nachfolgenden auf der Unwahrheit seiner Darstel-
lung und einer dadurch ambivalenten, unklaren Deutungsméglichkeit

118 KOESTLER (1966), S. 25.
19 Vel. V. 511.

76

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

seiner Aussagen iiber die eigenen Fiahigkeiten. Es entsteht also Komik, die
auf dem Charakter des Krdamers beruht und kein Verlachen der Oster-
handlung nach sich zieht. Zunichst stehen beide Handlungsstréange in
keinem Zusammenhang. Eine Marienklage taucht hier erst spiter auf,
durch die der Salbenkauf eingeleitet wird.

Demnach wird in beiden Spielen kurz bevor es zum Eindringen der Ko-
mik kommt, die Stellung Christi manifestiert und der Bereich der Heils-
geschichte bleibt zundchst unverbunden mit der Krdmerszene. Auch die
Klage der Marien im Innsbrucker Osterspiel verdeutlicht die Stellung Jesu
besonders nachdriicklich, so wie es auch im Wiener Osterspiel durch die
Ausfiihrungen des Soldaten erfolgt. Betont wird dies durch die vielen da-
rin enthaltenen Wiederholungen der Jammer- und Schmerzensausrufe
tiber den Tod des Erlosers der Menschheit.

7.2 Das Heilige als Objekt der Komik?

Eine weitere Szene, in der der heilsgeschichtliche Handlungsstrang und
die Handlung der Kramerszene aufeinandertreffen, ist die Begegnung der
Marien mit den tibrigen Figuren der Kramerhandlung, die schlieSlich in-
nerhalb der Krdamerszene stattfindet. Es ist hier nicht mehr moglich eine
Kommunikation miteinander zu umgehen. Die Figuren miissen Dialoge
eingehen, damit der Salbenkauf letztlich erfolgen kann. Daher wird beo-
bachtet, wie diese Dialoge stattfinden und wie die kurzzeitige Verbindung
beider Bereiche erfolgt.

7.2.1 Der Salbenkauf des Innsbrucker Osterspiels

Innerhalb der Kramerszene des Innsbrucker Osterspiels folgt die zweite
Klage der drei Marien. Danach kommt es schliefslich zum Salbenkauf und
einem Zusammentreffen, das nicht mehr nur durch die blofSe Handlungs-
abfolge, sondern auch dialogisch erfolgt. Die zweite Marienklage findet in
den Versen 838 bis 877 statt. Sie endet, indem die dritte der Marien das
Vorhaben der Salbung als Ehrerweisung noch einmal in lateinischer Spra-
che hervorbringt:

Sed eamus et ad eius / properemus tumulum: / si dileximus vaiventem, / diligamus
mortuum / et ungamus corpus eius / oleo sanctissimo. (V. 866-871)

Nach der Klage kommt es zunichst zu einer komischen Sequenz aufgrund
des Nicht-Befolgens der Befehle des Kramers.120 Der Kramer ruft nach Ru-
bin und tritt damit noch nicht in einen direkten Dialog mit den Marien.

120 Vgl. Kapitel 5.1.5, ab V. 878.

77

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Die Marienklage kann von Komik unangetastet bleiben. So bleibt es auch,
als der Kramer das Auftauchen dreier schoner Frauen erwahnt: ich sehe
dort in eyner awen / dry schone Frawen: / sy weynen sere vnd clagen (V. 912-
914). Hier wird also der Schmerz der Frauen thematisiert und die Erschei-
nung der Frauen durch das Attribut schone (V. 913) aufgewertet.

Durch Rubin und seine Unsicherheit tiber die Anzahl der Marien wird
dann allerdings ein Versuch der Komik {iber das Auftreten der Marien
unternommen. Jedoch schiebt er diese Unsicherheit auf einen eigenen
Fehler, namlich die Triibung seiner Augen'?!. Weiterhin gehen die Marien
zwar kurz auf seine Anspielung!?? ein, bitten aber darum, dass Gott es ihm
vergelten moge. Er wird von ihnen, ungeachtet seines zweifelhaften Cha-
rakters, als stolczer jungeling (V. 926) bezeichnet. Sodann folgt die Frage
Rubins, wem das Klagen der Marien gilt und diese konnen abermals die
grofie Bedeutung des Todes Jesu darstellen. Auflerdem bringt die erste der
Marien die Frage vor, ob Rubin nicht einen Mann kenne, der sie czu ar-
cztige icht gerate kann (V. 935). Die Darstellung des Kramers als Quacksal-
ber wird an dieser Stelle aufgehoben, scheint vergessen und in diesem Zu-
sammenhang nicht mehr vorherrschend.

Wihrend Rubin die Marien zum Kramer fiithrt, kommt es wiederum zu
Komik durch Rubin. Dieser parodiert den hohen Stil des Lateinischen.
Wie bereits in Kapitel 5.2 herausgearbeitet, ist jedoch fraglich, ob das Pub-
likum hiertiber ebenfalls aus dem gleichen Grund wie Rubin lacht. Fiir ihn
ist es ein triumphierendes, herabsetzendes Lachen, da er ein lohnendes
Geschift wittert. Fiir das Publikum ist es durch Rubins Auferungen viel-
mehr moglich, seinen lasterhaften und schlechten Charakter zu erkennen,
da er nicht einmal davor zurtickschreckt die Marien aus der Heilsge-
schichte zu betrtigen.

Der Kramer begibt sich im Verkaufsgesprach auf die Ebene der Marien.
Dies wird durch eine Verdnderung seiner Sprache realisiert, denn er singt
nun ebenfalls in Latein, wobei seine gesungenen Verse sogar durch die
Marien beendet werden:

Mercator cantat:

Huc proprius flentes accedite, / hoc unguentum si vultis emere, / cum quo bene
potestis ungere

Persona dicit:

121 Vgl. V. 920-925.
122 Zur Erklarung dieser Anspielung, siehe Kapitel 9.3.1.

78

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir fiir oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

corpus domini sacratum. (V. 952-955)

Dass hier nicht mehr - wie vor dem Auftreten der Marien durch Rubin -
in Nonsens-Latein gesprochen wird, deutet den ernsthaften Charakter der
Handlung im Umgang mit den Marien an.

Rubin ist weiterhin dafiir verantwortlich, diese Szene ansatzweise ko-
misch zu gestalten, indem er die Klage der Marien tiber den hohen Preis
der Salben falsch versteht.1?? Was jedoch an dieser Begegnung auffallend
ist, ist die Verbindung von Heiligem in Form der Marien und der Komik,
die durch Rubin transportiert wird. Es zeigt sich, dass die Marien sich
zwar in Rubins Augen komisch dufiern, da er nicht versteht, warum sie
,unsinnigerweise’ von Heu sprechen. Allerdings konnen die Zuschauer
das geistige Unvermogen Rubins erkennen und auflésen, um somit tiber
Rubin zu lachen und nicht tiber die drei Marien. Da die Marien zu Beginn
des Osterspiels den Vers Heu quantus est noster dolor! bereits einige Male
gesprochen und gesungen haben und danach jeweils eine Klage in Volks-
sprache erfolgt ist, muss fiir das Publikum klar sein, - auch ohne des La-
teinischen machtig zu sein - dass diese Verse in einem anderen Zusam-
menhang, als in dem der von Rubin angedeutet wird, stehen. Denn diese
sind mit dem Tod des Erlosers Jesus Christus sowie dem Schmerz und der
Trauer der Marien verbunden.

Zudem fillt auf, dass die zweite Maria, die nach der hdu—AuBerung Rubins
spricht, nicht auf Rubin eingeht. Sie bezieht ihre Ansprache auf den Kré-
mer: Got griiz dich, kremer, guter frunt! (V. 968) und beachtet die semanti-
sche Komik Rubins nicht weiter. Es ist dadurch nicht moglich, dass Rubin
weitere Komik in Zusammenhang mit einer der Marien in das Spiel ein-
bindet. Die Aulerung Rubins verpufft und die Marien behalten im Dialog
die Oberhand. Weiterhin ist interessant, dass nun die Aufmerksamkeit auf
die Salben des Kramers gelenkt wird und diese auf einmal ganz tibliche
und wirksame Zutaten aufweisen:

Ja ich, frawe, selig wib, /ich han sclefSen mynem lib / noch ercztige manig jar. /waz
ich uch sage, daz ist war! / hy stet eyn macracy, / so stet da eyn laurina by, / so ist
daz eyn nardipisti, / so stet eyn alabastrum hy, / dy [ist] befler wen andir dry.
(V. 972-980)

Die Salbe, die den Marien zur Salbung Jesu verkauft werden soll, beinhal-
tet also keine absurden Zutaten, wie efiels fiircze oder daz smalcz von [eyner]
mucken (V. 817 und V. 831). Somit ist gewihrleistet, dass Jesus mit diesen

123 siehe Kapitel 5.2.3 zur Semantischen Inkongruenz; vgl. V. 994-997.

79

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

absurden Zutaten auch nicht in Verbindung gebracht wird.1* AufSerdem
bezeichnet der Krdamer seine Aussagen hier als wahr'? und seine &rztli-
chen Fahigkeiten werden positiv dargestellt. Als Rubin sich erneut in das
Gespréch einklinkt und tiber die Léange der Verhandlungen klagt:

Herre, du redest recht, / ich bin ein gar czorniger knecht: / schal der marck icht
lenger werden / ich worde e dez phaffen geren! (V. 989-992)

und somit andeutet, wenn sie noch lianger verhandeln wiirden, wiirde
dies so lange dauern, dass womdoglich in der Zwischenzeit einer von ihnen
ablebe, tibergehen die Marien Rubin und sprechen daraufhin den Krdmer
an:

Meister, daz dir got holt sy! / hy sint quter bezanczen dry, / dar vm gib vns dy
mafle! / daz dich got lebe lafe! (V. 993-996)

Es zeigt sich in diesen Begegnungen zwischen den Marien, die die Verbin-
dung des liturgischen Stoffes mit dem Kramerspiel einleiten und Rubin
sowie dem Krédmer, dass auch hier komische Elemente zwar eingebunden
werden und in der Abfolge im Zusammenhang miteinander stehen, je-
doch bleiben die Marien von dieser Komik meist unberiihrt. Es lassen sich
durch diese Beobachtung die Vorwiirfe entkriften, dass durch die Komik
des Kramerspiels das gesamte Ostergeschehen verlacht werden kénnte.
Zudem ist es nur der Kramer, der einen direkten dialogischen Austausch
mit den Marien vornimmt. Rubin wirft zwar immer wieder Zwischendu-
erungen ein, die jedoch von den Marien nicht beachtet werden. Sie bege-
ben sich damit nicht auf die Ebene Rubins und es wird fiir das Publikum
moglich, ihn, aufgrund seines volligen Unverstandes des Lateinischen als
Kirchensprache und den Auflerungen den Marien gegeniiber, zu einem
Objekt ihres Verlachens zu machen.

Auch der zuvor zweifelhaft beschriebene Kramer in seiner Rolle als Arzt
wird in dieser Begegnung fiir kurze Zeit rehabilitiert. Von schlechten drzt-
lichen Fahigkeiten ist nicht mehr die Rede und die Salbenzutaten entspre-
chen denen, die auch als solche angesehen werden konnen. Rubin, der
iiber weite Teile innerhalb der Kramerszene sehr aktiv auftritt, ist in dieser

124In einigen Arbeiten wird falschlicherweise davon berichtet, dass sogar Jesus nun mit
diesen absurden Zutaten gesalbt werden soll. Dies wird meist als Argument dafiir
herangezogen, dass keine Trennung von Heiligem und Komik stattfindet und sogar
die Marien und Jesus mit der Komik bedacht werden. Zudem wird eine Salbung Jesu
spater im Spiel nicht mehr vollzogen.

125 Hier wird ein Bezug zu anderen Spielen hergestellt: dort wird die Rede des Kramers
oftmals dadurch eingeleitet, dass er voranschickt, dass was er sage, sei nicht wahr.
Vgl. z. B. Erlau III und Wiener Osterspiel, siehe hierzu auch Kapitel 6.1.1

80

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Szene eher Randfigur und der Verkauf der Salben wird durch den Kramer
und die Marien ausgefiihrt.

7.2.2 Der Salbenkauf des Wiener Osterspiels

Im Wiener Osterspiel wird die Trennung der geistlichen Sphére von der
Komik ebenso deutlich. Durch den unterschiedlichen Handlungsablauf
erfolgt die erste Marienklage erst innerhalb des Kramerspiels. Die Klage
wird in den Versen 612 bis 637 vorgetragen und dies lediglich in Volks-
sprache. Sie ist demnach fiir das Publikum noch deutlicher zu verstehen.
In diesen Versen wird der Kauf der Salbe zur Salbung Jesu angesprochen:

Wir sullen gen, do Jhesus warth geleth, / Und trauren han durch unser selikeit /
Und salben im di grossen wunden sein. / O we, wi groff ist unser hercze pein!
(V. 626-629)

Auch hier bemerkt der Kramer die drei Frauen und fordert Rubin auf, sie
an den Stand zu holen, um ein lohnendes Geschift zu machen. Rubin
nimmt hier eine andere Rolle ein. Zum einen sind seine Spafle aufgrund
des Lateinischen nicht méglich, da dies hier nicht vorkommt. Auch spricht
er selbst Gottes Heilswirkung an und richtet sogar trostende Worte an die
drei trauernden Frauen:

Gott grusse euch, ir frauen, czu aller czeit! / Ich sehe wol, da ir betrubit seit. / Was
euch ouch werre, / Ir holet das suffczen ferre. / Das ist mir leit, das gleubet mir, /
Das ir also betrubit stet alhir. /[...] / Das bessir euch got durch seine gute / Und
euch von allim leide behutte! / Dorfft ir nicht hulfe adir trost? / Get czu meinem
herren, ir wert irlost. (V. 656-661, V. 664-667)

Durch die Marien wird er aufgrund seiner trostenden Worte als [glut kint
(V. 662) und guter jungeling (V. 668) bezeichnet. Zudem spricht er davon,
dass die Marien von ihren Schmerzen irlost (V. 667) werden, wenn sie sei-
nen Herrn aufsuchen - eine deutliche Aufwertung des Kramers. Rubin
spart sich sodann auch den ironischen lateinischen Gesang, den er im In-
nsbrucker Osterspiel vortragt und die Marien konnen dem Krdamer ohne
Komik begegnen. Beim Salbenkauf bietet der Kramer den Marien sogar
zusétzliche Salben zu ihrem Kauf an.1? Beim Kauf der Salben wird deren
gute Wirkungskraft betont, woraufhin der Streit zwischen den beiden
Eheleuten ausbricht. Erst als der mercator nach 56 Versen den Streit

126 Vegl. V. 692-695.

81

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

dadurch beendet, dass er mit Rubin flieht, setzen die Marien zu einer wei-
teren Klage an, in der sie dann ihr Vorhaben, den Leib Christi mit desir
teuern salbe [zu] bestreichin (V. 798 {.), noch einmal nennen.

Obwohl auch im Wiener Osterspiel ein Streit tiber den Salbenkauf ent-
facht, da diese laut der Ehefrau zu giinstig verkauft werden, sind es nicht
die drei Marien, die durch die Aussagen der Kramersfrau angegriffen
werden. Dies wird auch in ihren Anschuldigungen deutlich, die lediglich
gegen den mercator ausgesprochen werden, nicht etwa gegen die Marien.
Vergleichend kann fiir das Wiener Osterspiel daher festgehalten werden,
dass eine noch deutlichere Trennung von komischen Elementen und den
Marien aus der Heilsgeschichte vorliegt. Dies resultiert zum einen aus der
differenten Szenenabfolge, aber auch aus der etwas anders akzentuierten
Rolle Rubins im Wiener Osterspiel, da sich dieser mit komischen Bemer-
kungen zurtickhilt als er den drei Frauen begegnet.

7.3  Fazit der Begegnungen von Heiligem und Komik

Um die Frage zu beantworten, unter welchen Bedingungen Komik im Os-
terspiel moglich ist, kann zusammengefasst werden, dass diese dann vor-
kommen kann, wenn die heilsgeschichtliche Sphire nicht Gegenstand der
Komik ist und Figuren aus diesem Bereich nicht zum Objekt des Verla-
chens durch das Publikum gemacht werden.

Durch Rubin wird zwar im Innsbrucker Osterspiel die lateinische Sprache
in komischer Art und Weise missverstanden, was auf einen Bezug zur Kir-
che hindeutet, allerdings wird hier ebenso deutlich, dass nicht die Heils-
geschichte oder Jesu Tod und Auferstehung einer Komisierung unterzo-
gen werden, denn das Lateinische stellt die Sprache der Institution ,Kir-
che’ dar. Es sollte daher unterschieden werden, ob Teile der kirchlichen
Institution licherlich gemacht werden, wie Pfarrer oder bestimmte Riten,
und diese dadurch hinterfragt werden oder ob es tatséchlich Personen aus
der der Heilsgeschichte sind. Es zeigt sich in beiden Osterspielen, dass Je-
sus nicht mit absurden Salbenzutaten in Bertihrung kommen wird. Zu-
dem werden nicht die drei Marien und ihr Vorhaben verlacht. Komik ent-
steht zwar beispielsweise mit Hilfe einer Aulerung der Marien, die Funk-
tion zielt allerdings nicht auf das Verlachen dieser Figuren ab.

82

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

8  Komische Figuren - Figuren der Komik

Die Beobachtung, dass die Marien als Elemente der Heilsgeschichte von
Komik weitestgehend verschont bleiben, fithrt zu der Frage, welche Figu-
ren nun die Objekte der Komik und des Verlachens darstellen und welche
Figuren vornehmlich Komik transportieren und Lachen evozieren.

Auffallend ist die Komik, die durch Rubin im Innsbrucker Osterspiel
transportiert wird. Er nimmt eine zentrale Rolle ein, die im Wiener Oster-
spiel etwas anders akzentuiert ist. Auch werden andere Figuren mit Ko-
mik bedacht. Doch sind es auch sie, die Komik entwickeln kénnen? Dies
wird im Folgenden diskutiert.

81 Rubin als schalk?

Bei der Betrachtung der Figur des Rubins im Innsbrucker Osterspiel wird
deutlich, dass dieser Merkmale trégt, die ihn zu einem Schalksnarren ma-
chen. Die Darstellung seiner Figur dhnelt stark spateren Ulenspiegel-Dar-
stellungen'” und der Darstellung von Narren'? in weltlichen Schauspie-
len, beispielsweise Fastnachtspielen. Durch einige seiner Handlungen
und auch durch Beschreibungen seines Aufleren sowie seines Charakters
kann er als eine solche Schalksfigur im Innsbrucker Osterspiel bezeichnet
werden.

Der Narr in der Lebenswirklichkeit des Mittelalters bezeichnet urspriing-
lich einen Menschen mit einem korperlichen oder geistigen Defekt.12° Die
korperliche Deformation wurde als eine Strafe Gottes angesehen, jedoch
lebten Narren innerhalb der Gesellschaft und wurden durch das Gebot
der Néachstenliebe sogar an Hofen zu Unterhaltungszwecken aufgenom-
men. Dadurch entwickelt sich schnell die Tendenz, dass dort auch

127 Deufert betont jedoch, dass es sich hier nicht um einen weisen Narr handelt, sondern
einen , Abenteurer”, da Kritik nicht bewusst gedufSert wird, sondern aufgrund eines
geistigen Unverstandes. Vgl. DEUFERT, WILFRIED: Narr, Moral und Gesellschaft.
S. 121-155.

128 Uber die Typologisierungen von Narren, Schalken oder Schalksnarren existieren ei-
nige Uberlegungen. An dieser Stelle soll eher von einem allgemeineren Begriff aus-
gegangen werden. Ziel ist es zu zeigen, dass Rubin nicht eine absolut idealtypische
Narrenfigur ist, sondern stark angelehnt ist an verschiedene Konzeptionen. Eine ge-
naue Priifung, mit welchen Konzepten und Typologisierungen er sich am ehesten
vergleichen ladsst, wire Gegenstand weiterer Forschung. Es soll an dieser Stelle eine
Tendenz aufgezeigt werden, die auf mogliche Funktionen seiner Figur und die durch
ihn transportierte Komik hinweist. Eine Ubersicht tiber Typologisierungsversuche,
siehe: BARO (2011), S. 50 f.

129 Vgl. BARO, CHRISTINE: Der Narr als Joker. Figurationen und Funktionen des Narren
bei Hans Sachs und Jakob Ayrer. Schriftenreihe Literaturwissenschaft Bd. 83. Trier
2011. S. 6.

83

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

.+ ktinstliche’ Narren”130 auftreten, also Menschen, die eigentlich keine De-
fekte aufweisen, sondern solche, , die sich nur nérrisch stellten.” 13! Durch
die Moralsatire Das Narrenschiff von Sebastian Brant aus dem Jahr 1494
findet die Figur des Narren - so heifst es - auch Eingang in die Literatur.3?
Baro beschreibt jedoch ganz richtig, dass der Narr als komische Figur auf
der Biihne einen wichtigen Platz erhilt, vor allem durch die geistlichen
Spiele des Mittelalters.

Die Figur, die dem Narren im engeren Sinne am néchsten kommt, ist Rubin,
der Knecht des Salbenkramers und laut Reuling die erste frei erfundene Fi-
gur auf der deutschen Biihne.133

Allerdings beschreibt Baro im Folgenden den Rubin des Osterspiels als
einen Schalk, der allein zur Belustigung im Spiel auftritt. Es zeigt sich je-
doch bei genauerer Betrachtung, dass dies nicht vollkommen zutrifft.
Zwar kommen literarische Darstellungen rund um eine explizit ausgewie-
sene Narrenfigur erst im Spatmittelalter auf, bei Rubin im Innsbrucker Os-
terspiel treffen allerdings sehr viele Merkmale bereits zu, die oftmals erst
spdteren Narrenfiguren zugeschrieben werden, die aber auf differen-
zierte, vielschichtige Funktionen der Komik, die er transportiert, hindeu-
ten.

Ein Schalk, auch Schalksnarr3* oder Narr - in dieser Arbeit synonym ver-
wendet - ist im Mittelalter eine Figur, die oftmals nackt in bildender Kunst
oder Literatur dargestellt wird, spater auch in Schellenkostiimen und far-
bigem Kleid. Nacktheit ist jedoch ein zentrales Merkmal der Narrenfigur
gerade in der Zeit des 12. bis 15. Jahrhunderts. Die Nacktheit als Merkmal
deutet auf die Lasterhaftigkeit der Figur hin, da dieser sich der amor car-
nalis verschrieben hat. Gerade im biblischen Kontext ist Nacktheit vor al-
lem ein Symbol fiir die Ehrlosigkeit und Anrtichigkeit der Narrenfigur.
Entsprechend diesem Merkmal der Nacktheit, wird der Narr meist haar-
los dargestellt. Dies gilt vor allem fiir die frithen Narrendarstellungen aus
dem 12. und 13. Jahrhundert.

Im Innsbrucker Osterspiel wird eine mogliche Nacktheit Rubins indirekt
angedeutet. Als der Lohn fiir Rubins Dienste verhandelt wird, fragt der
Krdamer, warum Rubins Lohn so hoch sei, denn er wéare doch vnder der
huben bloz! (V. 575) Dies ist ein Hinweis auf Rubins kahlen Kopf, wobei

130 Ebd., S. 7.

131 Ebd.

132 Vgl. Ebd., S. 8.

133 Ebd., S. 11.

134 Spezifische Bezeichnung des Narren im Schwankroman. Siehe: Ebd., S. 41.

84

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

das Scheren des Haupthaares zudem als eine Strafe fiir frevelhaftes Ver-
halten gilt. Auflerdem bietet der Kramer ihm Kleidungsstticke als Lohn
an. Diese Lohngaben deuten moglicherweise auf einen Bezug zur ehrlo-
sen Nacktheit der Narren hin und sind damit eine Anspielung auf die dhn-
lich lasterhaften Charakterziige Rubins. Ob er tatsdchlich nackt aufgetre-
ten ist, ldsst sich nicht eindeutig durch den Text belegen und es kann da-
von ausgegangen werden, dass es sich daher lediglich um einen Hinweis
auf seinen narrenhaften Charakter handelt.

AufSerdem verkorpern Narren, wie auch das dufSere Merkmal der Nackt-
heit schon anklingen ldsst, zweifelhafte Charakterziige sowie sexuell-obs-
zone Lasterhaftigkeit. Rocke und Bachorski'® beschreiben dabei zwei Ty-
pen von Narren'¢: den ,weise-melancholischen Narren”1% in Anlehnung
an den realen Narren und , den Narren als Personifikation von Lastern
und Gebrechen, zu dem sie auch den Typ des Verbrechers und Schelms
zédhlen.”138

Das Wiener und Innsbrucker Osterspiel enthalten einige Belege fiir ein
solches lasterhaftes Verhalten. Im Wiener Osterspiel erfiillt Rubin vor al-
lem die charakterlichen Voraussetzungen eines Narren, eine mogliche
Nacktheit wird hier allerdings nicht angesprochen. Er preist seine Fahig-
keiten an: den aldin weibin / Di beutil abe sneidin (V. 532 f.) zu kénnen und
so viele Untaten begangen zu haben, dass er gehdngt worden wire, hétte
man ihn dabei erwischt.’®® AuSerdem kann er nicht nur kaufen und ver-
kaufen, sondern auch die Kunden gar wol leichin (V. 545). In diesen Versen
wird die Figur Rubins eingefiihrt und charakterisiert. Spéter jedoch be-
folgt Rubin - anders als im Innsbrucker Osterspiel - die Anweisungen des
Kramers ohne Widerrede. Dieser muss ihn nicht mehrere Male dazu auf-
fordern, die Marien an den Krdamerstand zu geleiten. Das Aufschlagen des
Kramerstandes wird hier ebenfalls nicht thematisiert und keiner komi-
schen Darstellung unterzogen.

Im Innsbrucker Osterspiel wird die Figur des Rubins insgesamt ausge-
préagter, dominanter und in Bezug auf die Komik aktiver dargestellt.

135 BACHORSKI, HANS-JURGEN/ ROCKE, WERNER: Narrendichtung. In: Deutsche Litera-
tur. Eine Sozialgeschichte Bd. 2: Von der Handschrift zum Buchdruck: Spatmittelal-
ter, Reformation, Humanismus. 1320-1572. Hamburg 1991. S. 203-213.

136 In einem Tagungsbeitrag spezifiziert Bachorski noch weitere Facetten der literari-
sierten Narrenfigur, so zum Beispiel den moralischen Narren der Narrensatire. V§L
dazu: BACHORSKI, HANS-JURGEN: Wie der Narr ins Irrenhaus kommt. Diskursdiffe-
renzierung im 16. und 17. Jahrhundert. In: Das Berliner Modell der Mittleren Deut-
schen Literatur. Beitrdge zur Tagung Kloster Zinna. Amsterdam 2000. S. 280 ff.

137 BARO (2011), S. 40.

138 Ebd., S. 41.

139 Vgl V. 534-539.

85

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Deshalb existieren fiir die Lasterhaftigkeit seiner Person hier einige Be-
lege. Dies beginnt bei der Suche des Kramers nach einem Knecht und
der damit verbundenen Eigendarstellung Rubins4, laut der er obszon-
sexuelle Qualitdten besitzt: ich helf ir ouch den flachz geten / vnd dar czu
dy mdn ryben (V.553 f.) sowie die lite betriigen und beltigen kann.4!
Dies wird an spiteren Textstellen immer wieder aufgegriffen.¥2 Auch
wird Rubin im Innsbrucker Osterspiel vom Kramer als ein Schalk be-
zeichnet.1%

Im Umgang mit den Marien ist es im Innsbrucker Osterspiel abermals Ru-
bin, der sogar versucht, den Bereich der kirchlichen Sphare mit Komik zu
belegen. Dies zeigt sich in dem Verkennen der richtigen Anzahl der Ma-
rien! oder beispielsweise im Unverstindnis des Schmerzensausrufs: Heu
quantus est noster dolor! (V. 963)

Es zeigen sich also Ahnlichkeiten in Hinblick auf Rubins Aufleres im In-
nsbrucker Osterspiel sowie Ubereinstimmungen bei seinen Charakterzii-
gen im Innsbrucker und im Wiener Osterspiel mit der Figur von spéteren
Narren.

Vor allem wichtig fiir die Deutung der Figur Rubins als Narr ist die Funk-
tion, die einem solchen Narren zugeschrieben wird.

[Sie] verkorpern [...] Verhaltensweisen oder Eigenschaften, durch die sozi-
ale Krifte, politische Ideen, geistige Denkmodelle [...] sinnféllig aufschei-
nen.145

Wie bereits erwdhnt, existieren einige Typologisierungsversuche zur Fi-
gur des literarisierten Narren. Baro gibt im Zuge ihrer Vortiberlegungen
auch eine Ubersicht!4¢ der unterschiedlichen Funktionstypen des Narren,
tber die sich dem jeweiligen besonderen Typus der Figur angendhert wer-
den kann. Dabei wird ebenfalls deutlich, dass Rubin viele dieser spezifi-
schen Funktionen tibernimmt. Er tritt im Innsbrucker Osterspiel als eine
Art praecursor'¥ auf, indem er den Krdmer singend und anschlieflend

140 Vg]. V. 548-559.

141 Vgl V. 556 f.

142 Vgl. V. 587-592, V. 947-951.
143 Vgl V. 895.

144 Vgl V. 920-925.

145 WUNDERLICH, WERNER: Ein Schalk, der Boses dabei denkt: Till Eulenspiegel. In: Li-
terarische Symbolfiguren. Facetten deutscher Literatur Bd. 1. Hrsg. von: Johannes
Anderegg und Werner Wunderlich. Stuttgart 1989. S. 119.

146 Vgl. BARO (2011), S. 51.
147 Vgl. Kapitel 5.1.4 dieser Arbeit, dort synonym als expositor ludi bezeichnet.

86

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

sprechend vorstellt.18 Eine zweite Funktion ist laut Baro die des ,Narren-
detektors”149, die Rubin im Innsbrucker Osterspiel ebenfalls erfiillt: Rubin
findet weitere Narren in Form der Knechte Pusterbalk und Lasterbalk,
dies durch ihn auf die Biihne gelangen.

Beide Funktionen, iiber die unter anderem auf die mogliche Rolle eines
Narren geschlossen werden kann, werden bei der Figur Rubins aus dem
Wiener Osterspiel nicht erfiillt. Ahnliches zeigt sich auch bei der Kom-
mentarfunktion. Im Innsbrucker Osterspiel gibt Rubin wertende Kom-
mentare iiber das Verhalten der anderen Figuren ab. Beim Auftritt der
Marien als potenzielle Kduferinnen wird Rubin von seinem herre vier Mal
gerufen, bis dieser reagiert.’> Als der Kramer ihn dann, als er endlich ant-
wortet, als schalk bezeichnet, liefert dies wieder einen Anstof3 fiir eine l4an-
gere Rede Rubins, in der er seinen meister ebenfalls als einen solchen be-
zeichnet und damit dessen Charakter kommentierend darstellt:

Waz dar vm, liber herre? / man vint er noch wol mere / in dorffern vnd in steten, /
dy mir sin nymmer abe getreten. / scholde man alle schelke steyne, / da miist manick
kint vm sin vater weyne: / scholde man alle schelke vz der stat jagen, / ir miist eyn
myle vor hen drabe! / scholde man dy stat mit schelken vmmure, / man seczt uch
czu eyner torsule: / ir syt eyn meister vbir alle schelke! / get hen, ir sult dy genfle
melke! (V. 896-907)

Einen weiteren Kommentar liefert er, indem er den Streit des Kramerpaa-
res und das Verpriigeln der Frau des Krdamers durch ihren Mann als un-
passendes Verhalten bewertet:

Eya, herre, daz ist mir leyt, / daz ir vorgefet vwir hobeschyt! / ir habit vnhebeschlich
getan, / daz ir habit myne [frawen] geschlan / vor aller werlde vffentlich: / so thot
ir vnhebishlich! (V. 1021-1026)

Die Magd des Kramers, die das Verhalten ihres Herrn daraufhi_n vertei-
digt, sonst jedoch im Spiel nie explizit durch Handlungen oder Aufierun-
gen aufgetreten ist, wird im Folgenden ebenfalls durch Rubin beurteilt:

Ach, du alde tempeltrete, / daz ist alles din gerete, / daz iz myner frawen mifiget, /
daz sy man herre czuschlet! /we, du alde tempelrynne, / daz dich der tufel fiire von
hynnen! / ich sach daz dich der phaffe furte hynden den alter / vnd larte dich den

148 Vgl V. 631-653.
149 BARO (2011), S. 51.
150 Vgl. V. 878, V. 883, V. 890 und V. 893.

87

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

salter. / er stiz dich mit dem arme: ez mochte Schabedey den Juden erbarme!
(V.1035-1041)

Er wertet hier ihren Charakter als sittenlos und liederlich, wodurch sie
anscheinend nicht das Recht besitzt, Partei fiir den lasterhaften Kramer zu
ergreifen. Am Ende dieser Sequenz des Ehestreits fiigt Rubin noch einmal
einen Kommentar tiber die Unverhéltnisméafigkeit der Priigel an:

Nu hort, lyben lite: / dy da yczunt man neben, daz sint briite. / min herre hat sine
frawen geschlagen / mit der fust an den kragen / dorch der dryer pulken willen. /
daz sy der tufel fure von hynnen! (V.1049-1054)

Durch die Ansprachen, die Rubin auch an das Publikum immer wieder
vornimmt, wird er nicht nur zum Kommentator, sondern auch in Ansét-
zen zum Moderator. Er vermittelt dem Publikum am Schluss der Szene
eine normative Kritik am Verhalten des Krdamers gegeniiber seiner Frau
und am liederlichen Verhalten von Magd und Pfarrer, womit Rubin ein
sexuelles Verhiltnis andeutet.

Auch diese beiden Funktionen werden von Rubin im Wiener Osterspiel
nicht eingenommen. Nach dem Streit der Eheleute im Wiener Osterspiel
bleibt Rubin bei seinem Herrn, kommentiert oder moderiert dieses eben-
falls nicht und tritt eine gemeinsame Flucht mit dem Krédmer an.

Es zeigt sich insgesamt, dass Rubin gerade im Innsbrucker Osterspiel
zwar eine Figur der Komik ist, da er diese transportiert, indem er einer-
seits andere Personen oder Sachverhalte ldcherlich macht, wie zum Bei-
spiel den Kramer oder das Kirchenlatein und zudem auch eigene geistige
Fehler einbringt und somit ein Lachen tiber seine Person evoziert. Jedoch
schldgt er gerade in seiner kommentierenden und moderierenden Funk-
tion ernste Tone an, mit denen er das Geschehen bewertet und sich als
Mittler zwischen Publikum und Geschehen einbringt. Diese unterschied-
lichen Funktionen machen ihn zu einer vielschichtigen Figur im Innsbru-
cker Osterspiel, an die spéteren Narren, die beispielsweise moraldidakti-
sche Funktionen erfiillen oder politisch-gesellschaftliche Themen anspre-
chen, anschlieffen. Damit sorgt er nicht nur fiir unterhaltende Komik, son-
dern auch fiir die Anregung verschiedener gesellschaftlicher Diskurse.
Welche dies genau sind, wird in Kapitel 9.3 geklart.

Vergleichend kann fiir das Wiener Osterspiel festgestellt werden, dass Ru-
bin eine weniger komplexe Figur darstellt. Er unterwirft sich dem Kramer
und bleibt Knecht. Er bringt wenig eigene Handlungsdynamik und Ko-
mik in das Krdmerspiel ein. Er macht weder das Aufschlagen des Kramer-
standes lacherlich, noch Aspekte der Institution der Kirche. Dennoch zeigt

88

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

er einen ebenso lasterhaften Charakter, durch den an gesellschaftliche Dis-
kurse angeschlossen werden kann. Diese werden jedoch stédrker durch die
uxor mercatoris thematisiert.

82  Mercator, meister Ypocras und herre - die Figur des Kra-
mers

Meist wird, wie auch in dieser Arbeit, vom Krdmerspiel oder der Kra-
merszene in den Osterspielen gesprochen. Die Handlung entspinnt sich
iiber das Auftreten des Kramers, um letztlich den Salbenkauf der Marien
zu ermoglichen, entwickelt jedoch in den Osterspielen eine regelrechte Ei-
gendynamik. Dem Kramer kénnen dabei mehrere Rollen zugeschrieben
werden. Dies kann allein schon tiber die Bezeichnungen geschehen, die
ihm im Laufe des Spiels verliehen werden. Zum einen wird er als mercator
oder kauffman, herre sowie herre meister myn/mein, als arczt oder gar meister
Ypocras bezeichnet. Er ist daher zum einen Kramer und dadurch der Herr
des Dieners Rubin sowie Arzt und aufierdem auch der Ehemann der mer-
catrix.

Im Innsbrucker und Wiener Osterspiel kann eine Verbindung durch die
Beschreibung des Kramers als Arzt zur Arztsatire hergestellt werden, die
vor allem in den Fastnachtspielen existiert und in weiten Teilen Parallelen
in ihrer Motivik zur Darstellung des Kramers als Arzt in der Krdmerszene
aufweist. Im Arztspiel geht es um einen Quacksalber und dessen t6lpel-
hafte Patienten. Komik entsteht durch die Uberlegenheit des Publikums
und des Arztes tiber die betrogenen Patienten, vor allem Bauern, bei de-
nen auf komische und absurde Art und Weise Krankheiten diagnostiziert
und mit seltsamen Medikamenten und Mafinahmen behandelt werden.15!

Der Arzt beschreibt sich im Innsbrucker Osterspiel demgemaf als wolf,
der gierig in das Publikum, den Génsestall, blickt. Dies kann als Anspie-
lung auf die undurchschaubaren, oftmals halsabschneiderischen Preise
der Quacksalber gedeutet werden. Das Publikum, der genflestal, ist ah-
nungslos und kann daher tibertslpelt werden. Oftmals wird das Arztspiel
durch die Rede des Arztes und dessen Helfer eingeleitet, wie dies bei Ru-
bin und dem Krdmer ebenso der Fall ist. Die Funktion des Arztspiels ist
es, die Methoden der Arzte des Mittelalters anzuprangern. So geschieht es
auch hier. Im Wiener, wie auch im Innsbrucker Osterspiel stellt sich der
Kramer durch eine Rede an das Publikum vor.’52 Im Wiener Osterspiel

151 Vgl. NOWE, JOHAN: , Wir wellen haben ein spil”. Zur Geschichte des Dramas im
deutschen Mittelalter. Leuven 1997. S. 47.

152 Im Wiener Osterspiel: V. 508-529; im Innsbrucker Osterspiel: V. 540-545.

89

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

fehlt die zusétzliche Vorstellung des Kramers durch Rubin.’® Die drztli-
chen Fihigkeiten werden in beiden Spielen als unzureichend dargestellt.
Der Kramer im Wiener Osterspiel gibt offen zu, dass das, was er in Ver-
bindung mit seinen Fahigkeiten als Arzt sage, nicht wahr sei.’> Im Inns-
brucker Osterspiel wird dies durch die Anpreisung seiner Fiahigkeiten
deutlich, die durch vermeintliche Wunderheilungen als zweifelhaft ent-
larvt werden.’® Durch die Darstellung des Kramers als Arzt wird, wie
auch in der Arztsatire, an den undurchschaubaren Methoden der Arzte
Kritik getibt.

Zudem ist der Krdamer auch der Herr Rubins. Im Innsbrucker Osterspiel
zeigt sich allerdings, dass Komik oftmals darauf beruht, dass Rubin die
Anweisung seines Dienstherrn nicht befolgt, das Aufschlagen des Kra-
merstandes ldcherlich macht sowie auf der Darstellung des Kridmers als
hochster Meister seines Gebietes und der letztendlichen Entlarvung als
Quacksalber. Auch gegen Ende der Szene stellt er sich direkt gegen den
Krémer als seinen Herren, als er Partei fuir die geschlagene Ehefrau des
Kramers ergreift. Zudem flieht Rubin letztendlich mit dessen Frau.
Dadurch muss sich am Ende der Kramerszene der Kramer geschlagen ge-
ben, denn er wurde von seiner Frau und seinem Knecht tibertolpelt, in-
dem die beiden miteinander fliehen, als er schlift.

Durch das Verbiinden von Rubin und mercatrix im Innsbrucker Osterspiel
zeigt sich auch, dass der Krdamer nicht nur als Dienstherr tibergangen
wird, sondern auch als Ehemann. Die Frau des Kramers wird aufgrund
der Beschwerde iiber einen zu niedrigen Preis fiir die Salben verpriigelt,
sieht dies jedoch nicht als Anlass, ihre Klagen tiber den Kramer zu unter-
lassen. Das Herrschaftsverhiltnis zwischen Herr und Knecht und Ehe-
mann und seiner Frau ist hier verkehrt worden, denn am Ende verlasst
die mercatrix den Kramer trotzdem und befolgt seine Anweisungen nicht.
Durch die Kommentare Rubins wird deutlich, dass sich der Kramer durch
seinen lasterhaften Charakter als Ehemann und Dienstherr disqualifiziert.

Auch im Wiener Osterspiel ist der Kramer Dienstherr und Ehemann. Da
Rubin jedoch, wie oben bereits dargestellt, eine passivere Rolle einnimmt,
bleibt er fiir Rubin der herre, denn Rubin befolgt seine Anweisungen, ohne
dass der Kramer ihn mehrmals darauf hinweisen muss. Es wird daher sein
Status nicht in Frage gestellt und keine Komik aufgrund des Nicht-Befol-
gens der Anweisungen evoziert. Als Ehemann jedoch wird der Krdmer
der Komik durch seine Ehefrau ausgesetzt. In dieser Form erfolgt dies im

153 Vgl. V. 623-653 im Innsbrucker Osterspiel.
154 Vgl. V. 511.
155 Vgl. V. 647-653.

90

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir fiir oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Innsbrucker Osterspiel nicht. Sie bezeichnet ihn als swein (V. 724) und gibt
ihn damit der Lacherlichkeit preis. Auch seinen Schldgen hat sie einen ver-
balen Schlagabtausch in Form einer Stichomythie entgegenzusetzen.> Sie
nimmt diese nicht ernst und der Kramer muss letztendlich mit Rubin die
Flucht ergreifen. Auch hier wird das Herrschaftsverhiltnis zwischen Ehe-
mann und -frau demnach umgedreht. Die Wertung dieser Umkehrung
wird dem Publikum iiberlassen, da ein Kommentar fehlt. Es bleibt offen,
inwiefern dieses Verhalten aufgenommen werden soll, ob es zu einer Ver-
urteilung der unfolgsamen Frau kommt oder zu einem Sieg ihrerseits.

Es zeigt sich insgesamt eine etwas unterschiedliche Akzentuierung in bei-
den Osterspielen. Im Wiener Osterspiel ist es der Krdamer, der vieles der
Komik tibernimmt, die im Innsbrucker Osterspiel tiber Rubin hervorgeru-
fen wird. Im Innsbrucker Osterspiel leitet er die Szene selbst komisch ein,
verbleibt dann jedoch eher passiv in Bezug auf die Komik und als Person,
die verlacht wird. Im Wiener Osterspiel wird das Kramer-Knecht-Verhalt-
nis in dieser Form nicht in Frage gestellt, wodurch der Krdmer in diesem
die Oberhand behilt.

8.3  Die mercatrix - groteske Figur oder Herrin?

Die Frau des Kramers wird im Innsbrucker Osterspiel nur zu Beginn im
Nebentext erwdhnt, da diese den sichtbaren Teil der Biithne als Gefolge
des Kramers betritt. Im Wiener Osterspiel geschieht dies nicht. In beiden
Spielen hat die mercatrix dann ihren Auftritt, der auch mit Auerungen
ihrerseits einhergeht, als die Marien die Salbe kaufen und ihrer Meinung
nach einen zu niedrigen Preis dafiir bezahlen. Im Wiener Osterspiel be-
schreibt der Kramer sie jedoch gegentiber Rubin in Zusammenhang mit
der Frage, ob sie ihm gefalle. Allerdings wird sie hier vom Krédmer als eine
Art groteske Figur mit tierischen Elementen beschrieben.>” Es entsteht so-
mit Komik auf Kosten der Gestalt der Frau des Kramers, weshalb sie
durch das Publikum mit einem selbstaffirmierenden Lachen verlacht wer-
den kann.

Jedoch ist es auch die Frau des Kramers, die sich gegen den zu niedrigen
Preis der Salbe in beiden Spielen auflehnt und letztlich das Eheverhiltnis
dominiert. Im Innsbrucker Osterspiel entwickelt sich daraus ein ernsthaf-
ter Streit, den Rubin kommentiert, um die Verfehlungen des Kramers zu
verdeutlichen. Im Wiener Osterspiel fithrt der verbale Schlagabtausch
zwischen Kramer und seiner Frau zu Komik, die auf Kosten des Kramers

1% Vgl. Kapitel 6.1.4.
157 Vgl. V. 596-607 und Kapitel 6.3.

91

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

eingesetzt wird. In beiden Spielen behilt die mercatrix im Streit die Ober-
hand. Krdamer und Krdamersfrau trennen sich jeweils, mit dem Zusatz im
Innsbrucker Osterspiel, dass die mercatrix sogar Rubin dem Kramer als
Partner vorzieht. Jedoch wurde bereits in der Beschreibung des Kramers
angedeutet, dass das Urteil des Publikums im Wiener Osterspiel offen
bleibt und gerade durch die vorherige grotesk-komische Beschreibung
durch den Kramer nicht klar wird, ob ihr Verhalten mit Empérung oder
Belustigung dem Krédmer gegeniiber aufgenommen wurde.

Durch die Kritik, die die Krdmersfrau am Verhalten des Kramers iibt, fin-
den weitere gesellschaftliche Diskurse Eingang in die Osterspiele. Sie ist
trotz grotesker Merkmale im Wiener Osterspiel keine der deutlich ver-
lachten Figuren, sondern eine Figur, die zum einen im Wiener Osterspiel
gegeniiber dem Kramer moglicherweise ein herabwiirdiges Lachen pro-
voziert und ebenso im Innsbrucker Osterspiel als Gewinnerin aus dem
Streit hervorgeht.

84  Die Knechte Pusterbalk und Lasterbalk

Die Beschreibung der Knechte Pusterbalk und Lasterbalk kann lediglich
fiir das Innsbrucker Osterspiel vorgenommen werden, da sie im Wiener
Osterspiel nicht auftauchen.

Die Knechte Rubins werden im Innsbrucker Osterspiel hauptsachlich als
groteske Figuren beschrieben, was einerseits an ihren dufseren Merkmalen
festgemacht werden kann, andererseits an ihrem lasterhaften, obszoén-se-
xuellen Verhalten. Anders als Rubin jedoch sind die beiden Knechte Figu-
ren, die komisch sind, aber keine Figuren, die auch selbst Komik tiber an-
dere evozieren konnen. Das Lachen, das durch ihre Handlungen und die
Beschreibungen ihrer Person hervorgerufen wird, ist vor allem ein herab-
lassendes Lachen {iber ihre groteske Gestalt und ihren zwielichtigen Cha-
rakter.

Die Knechte befolgen beide weitestgehend die Anweisungen Rubins, bis
auf Pusterbalk, den Rubin einmal nicht finden kann, woraufhin sich eine
Priigelei entwickelt, die als komisch gewertet werden kann. Auch wenn
sie ebenfalls durch einen lasterhaften Charakter ausgezeichnet werden
konnen, konnen seine Knechte nicht als die gleiche Narrenfigur beschrie-
ben werden, die Rubin ist. Von ihnen gehen keine aktiven Handlungen
aus, die in irgendeiner Art und Weise eine dem Narrentypen wie Rubin
typische, politisch und sozial kritische, Intention verfolgen. In Rubins Fi-
gur zeigt sich eine Vielschichtigkeit, indem er nicht nur in der Lage ist,

92

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Spafse zu treiben oder Lachen hervorzurufen, sondern im Innsbrucker Os-
terspiel auch Kritik am Verhalten des Kramers tibt, der seine Frau geschla-
gen hat.

Die beiden Knechte nehmen damit Randpositionen im Spiel ein, die zwar
als belustigende Narren gesehen werden konnen, aber nicht dem Typus
Rubins entsprechen. In Bezug auf ihre Funktion kann abgeleitet werden,
dass sie Komik ausgesetzt sind, die auf wenig tiefgriindigen Themen be-
ruht und vor allem dazu fiihrt, dass ihre Person zu einem Objekt einer
belustigenden, unterhaltsamen Komik wird.

93

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g
Inhalts r fir oder in KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/9783828867147

9 Funktionen der Komik

Im Folgenden werden unterschiedliche Funktionen der Komik in beiden
Osterspielen dargestellt, die vor allem auch aus den Charakterisierungen
der Figuren hervorgehen. Durch die Vielschichtigkeit der Figuren und
den damit verbundenen Funktionen zeigt sich, dass grobe Verkehrungen
kirchlicher Normen nur an wenigen Stellen vorliegen. Vielmehr finden
diese auf unterschiedlichen Ebenen und in wechselnden Normsystemen
statt, wie sich vor allem in der Anregung gesellschaftlicher Diskurse zeigt.
Zudem kann nicht von einer einzigen Funktion der Komik in den geistli-
chen Spielen ausgegangen werden. Diese These wird auch durch die un-
terschiedliche Akzentuierung einzelner Figuren gesttitzt. Eine einseitige
Argumentation fiir eine bestimmte, tibergeordnete Funktion ist daher we-
nig zielftihrend.

Eine heitere Stimmung, die an ein Ostergeldchter, das risus paschalis, erin-
nert, konnte an einigen Stellen moglicherweise beobachtet werden!, je-
doch zeigen sich auch in der insgesamt als komisch angesehenen Kra-
merszene ernste und kritische Téne der Figuren. Die Analyse hat auch ge-
zeigt, dass es sich teilweise um subtile Sprachkomik handelt, die ein ge-
naues Verstehen und spezifisches Wissen voraussetzt.

Im Folgenden werden die Erkenntnisse, die anhand der Figurencharakte-
ristik und der Analyse der komischen Szenen gewonnen wurden, ausge-
wertet und es wird versucht, daraus entsprechende, differenzierte Funk-
tionen der Krdamerszene abzuleiten.

91  Unterhaltungsfunktion

Oftmals wird bei den geistlichen Spielen des Mittelalters von einer einfa-
chen, unterhaltenden Komik ausgegangen. Wie zu Beginn dieser Arbeit
dargestellt, zeigen sich in diesem Zusammenhang vor allem wertende Au-
Berungen tiber die Art der Komik. Durch die Figurencharakteristik hat
sich gezeigt, dass vor allem den Knechte Pusterbalk und Lasterbalk im
Innsbrucker Osterspiel eine unterhaltende Funktion zugeschrieben wer-
den kann. Sie werden grotesk-karnevalesk dargestellt und konnen kein
Verlachen anderer Figuren herbeifiihren. Die Komik, die durch die Pri-
gelei Rubins und Pusterbalks hervorgerufen wird, kann zur Priigelkomik

158 Dies konnte moglicherweise bei rein unterhaltender Komik der Fall sein. Gegenar-
gument ist jedoch hier, dass diese meist auf Obszonitdten beruht in beiden Oster-
spielen (vgl. die groteske Komik zu Pusterbalk und Lasterbalk). Vielleicht wére auch
eine Interpretation in Richtung eines risus paschalis im Vergleich zwischen Kramer
und Jesus denkbar. Siehe hierzu Kapitel 9.2.

95

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

gerechnet werden, die in dieser Form auch in Fastnachtspielen und ande-
ren weltlichen Spielen auftaucht und vor allem ein unterhaltendes Ziel
hat. Der differenziert zu betrachtende Charakter von Priigeleien zeigt sich
im Vergleich mit dem Streit zwischen mercator und dessen uxor. Diese Prii-
gel verfolgen einen ernsten Hintergrund, der durch Rubin moderierend
auf den Punkt gebracht wird. Eine Generalisierung der Funktion von Prii-
geleien, die in den Osterspielen vorkommen, kann demnach nicht vorge-
nommen werden.

Auch Rubin sorgt an einigen Stellen fiir unterhaltende Komik. Im Wiener,
wie auch im Innsbrucker Osterspiel, passiert dies vor allem, wenn es um
obszon-sexuelle Komik geht. So beispielsweise bei den Lohnverhandlun-
gen zwischen Kramer und Rubin, der im Innsbrucker Osterspiel seinen
Frauendienst anpreist. Im Wiener Osterspiel reagiert Rubin auf die gro-
teske Beschreibung der Frau des Kridmers mit Wohlwollen. Auch dies
kann als unterhaltend gewertet werden. Es ist hier moglich, tiber die Figur
Rubins zu lachen, da diesem die Frau des Kramers behaget (V. 608), ob-
wohl sie obir di nase zam ein hund (V. 601) beschaffen ist und sie einen krum-
men munt (V. 600) besitzt. Eine spatere Erwahnung des Verhiltnisses zwi-
schen Rubin und uxor mercatoris findet im Wiener Osterspiel nicht mehr
statt, weshalb dies lediglich eine unterhaltende, komische Sequenz blei-
ben kann. Auch bei der Suche Rubins nach einem weiteren Knecht kann
von unterhaltender Komik gesprochen werden, zumal die Knechte dazu
ins Spiel eingefiihrt werden, um weitere, ebensolche Komik zu evozieren.

Auch Handlungen, wie das Aufschlagen des Kramerstandes, das im Inns-
brucker Osterspiel durch Rubin mit Pathos ausgefiihrt wird, konnen eine
unterhaltende Funktion besitzen. So auch zunéchst die Vorstellung des
Kramers in beiden Osterspielen. Erst durch den Handlungsverlauf der
Szenen wird oftmals deutlich, welche Hintergrtinde und Hinweise sich in
der Komik verstecken, die je nach Verstiandnis des Publikums eine Unter-
haltungsfunktion besitzen oder aber ernsthafte gesellschaftliche Diskurse
anregen konnen.

9.2 Lachen als Akt der Selbstaffirmation

An einigen Stellen der Osterspiele wird ein Lachen hervorgerufen, das es
dem Publikum ermoglicht, sich selbst iiber die Figuren zu stellen, diese zu
verlachen und somit das eigene Verhalten aufzuwerten. Es wird die Mog-

96

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

lichkeit geboten, sich seiner selbst zu versichern. Bei einem solchen La-
chen steht Komik im Vordergrund, die auf einem Defizit eines Anderen
beruht.1%

Es ist aber nicht nur fiir das Publikum moglich, sich mit einem Lachen
tiber die (grotesk-) komisch dargestellten Figuren zu erheben, sondern es
zeigt sich im indirekten Vergleich zwischen Jesus und Kramer, als Wun-
derheiler der gesamten Menschheit versus Heiler auf der Welt, dass es
durch die Komik moglich ist, die sich aufgrund der absurden Heilungen
ergibt, tiber den Kramer zu lachen. Es ist hier ein Lachen, dass die Wir-
kung Jesu untermauert und verdeutlicht, dass ein Heiler auf der Welt
nicht im Stande ist, solche Wunderheilungen zu vollbringen. Dadurch
verfestigt sich die auflergewohnliche und fiir den Menschen erlosende
Kraft Jesu. Es ist hier die Glaubensgemeinde, die ein selbstaffirmatives La-
chen hervorbringen kann.

Ebenfalls ist es Rubin innerhalb des Innsbrucker Osterspiels, der sich tiber
die drei Marien durch sein Lachen erhebt, da er ihre lateinischen Schmer-
zensausrufe missversteht. Die Funktion der Komik fiir das Publikum ist
jedoch eine andere. Die Zuschauer kénnen seine Aussagen einordnen, die
Fehler durch eigenes Wissen auflosen und somit Rubins geistige Defizite
abwertend verlachen. Aber auch hier ergibt sich durch die vorkommende
Komik ein ernster Kern des Unverstdndnisses, der einen religiosen Dis-
kurs anspricht. Gerade hier zeigt sich, dass nicht nur eine Funktion einer
komischen Sequenz angenommen werden darf.

Unterhaltende Komik und Komik, die eine Selbstaffirmation auf Seiten
des Publikums zulisst, tiberschneiden sich sehr stark in den Osterspielen.
So ist es vor allem moglich, tiber die beiden Knechte Pusterbalk und Las-
terbalk zu lachen, da sie als groteske Figuren eingefiihrt werden, von de-
nen angenommen werden kann, dass niemand aus dem Publikum sich
mit diesen assoziieren mochte. Es wird dadurch moglich, tiber das An-
dersartige der beiden zu lachen, mit der Freude, eine solche Andersartig-
keit und &uflere Defizite selbst nicht aufzuweisen. Damit kann sich das
Publikum tiber sie stellen und sich der eigenen Normalitit versichern. Die
beiden Figuren werden durch dieses Lachen von der Gemeinschaft des
Publikums ausgeschlossen und das Publikum kann eine , Lachgemein-
schaft”160 bilden, die fiir diese kurze Dauer des Lachens besteht.

Ein herabwiirdigendes Lachen kann sich ebenso am Ende des Kramer-
spiels ergeben, da der Kramer gegen seine Frau verliert und im Innsbru-
cker Osterspiel auch gleichermafien gegen Rubin. Seine Schlédge, die ihm

159 Vgl. BACHMAIER (2005), S. 16.
160 ROCKE/ VELTEN (2005), S. XIV.

97

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

als einzig mogliches Mittel der Durchsetzung dienen, reichen nicht aus
und er muss in beiden Féllen fliehen. Es zeigt sich dadurch schlussendlich
auch, dass der Kramer mit seinem betriigerischen Verhalten doch noch
eine Strafe erhilt und sich das Publikum mit einem Lachen iiber ihn erhe-
ben kann.

9.3  Anregung gesellschaftlicher Diskurse

Es geht in den Osterspielen nicht um eine einfache Verkehrung und
AuBerkraftsetzung der kirchlichen Normen, wie bereits Wolf festge-
stellt hat.1¢! Diese findet zwar statt, jedoch auf spezifischen Ebenen, so-
dass Diskurse tiber verschiedene gesellschaftliche, religiose und soziale
Thematiken er6ffnet werden. Nattirlich l4sst sich auch in der einfachen
Normverkehrung und der Bisoziation zwischen der heilsgeschichtli-
chen Handlung und der Handlung der Kramerszene Komik finden. Es
zeigt sich aber auch, dass Komik und Kontraste auf mehreren Ebenen
vorliegen. Gerade auch durch die Funktion der Stiftung von kurzzeiti-
ger Gemeinschaft durch das Lachen ergeben sich Moglichkeiten der
Anschlusskommunikation an die Osterspiele. Durch ein Lachen an be-
stimmten Sequenzen des Spiels konnen im Publikum {ibereinstim-
mende Haltungen oder aber Abweichungen entdeckt werden.'®?> Es
werden an dieser Stelle mogliche Diskurse, die durch die Komik ange-
regt werden, aufgezeigt, aufgrund der Komplexitit jedoch allenfalls im
Ansatz erldutert.

9.3.1 Religioser Diskurs

Ein solcher Diskurs zeigt sich in der Krdmerszene des Innsbrucker Os-
terspiels als die Marien zum zweiten Mal auftauchen, um nun die Salbe
fir die Olung Jesu zu erwerben. Hier spricht Rubin einen religiosen
Diskurs an, der wohl bei rein makroperspektivischer Betrachtung un-
beachtet bleiben wiirde. Laut Neumann und Trauden ist die Thematik
des Geschehens im Kramerspiel auf einer sehr niedrigen Verstandnis-
ebene fiir das Publikum angesiedelt!®3, allerdings eroffnet sich dem Zu-
schauer je nach Kenntnis- und Wissensstand ein unterschiedliches Ver-
standnis.

Rubin spricht bei der Begegnung mit den Marien von einer Beeintréch-
tigung seiner Augen, wodurch er die richtige Anzahl der Marien nicht

161 Vgl. WOLF (2009), S. 301-326.
162 Vgl. ROCKE/ VELTEN (2005), S. XI £.
163 Vgl. NEUMANN/ TRAUDEN (2004), S. 44.

98

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir fiir oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

erkennen kann. Diese sind jedoch vorher fiir das Publikum bereits in
Erscheinung getreten und zudem hat der Kramer erwéhnt, dass es sich
um drei Frauen handelt, die Rubin als Kduferinnen an den Stand fiih-
ren soll. Komik entsteht durch die offensichtliche Anzahl und deren
Nicht-Erkennen durch Rubin. Wie bereits beschrieben wurde,¢* kann
das Publikum hier das eigene Wissen einbringen und sich somit tiber
Rubin stellen. Die Variation der Zahl der Marien geht jedoch auf eine
biblische ,Ungereimtheit’ zuriick. Die Anzahl der Marien, die bei der
Kreuzigung und beim Grabbesuch Jesu anwesend sind, variiert in den
verschiedenen Evangelien.'% Je nach Bildungs- und Wissensstand blei-
ben diese Anspielung und die darin enthaltene Komik dem Zuschauer
verwehrt oder es wird ihm der Zugang zum theologischen Diskurs, der
die Frage nach der Wahrheit der Bibel und deren Glaubwiirdigkeit auf-
wirft, gedffnet. Moglich wird diese Anspielung durch Komik, die auf
dem vermeintlichen Unvermdogen von Rubin beruht.

Eine weitere komische Sequenz, die auf einen theologischen Diskurs
hindeutet, ist das Missverstehen der lateinischen Schmerzensausrufe
Rubins. Er versteht das lateinische heu als hiu, das als Futtermittel fiir
Tiere verwendet wird. Seiner Meinung nach sollten die Marien jedoch
besser von cygern vnd von keflen (V. 966) sprechen, da man doch eher
davon als Mensch einen Nutzen hitte. Wie in Kapitel 2.2 beschrieben
wurde, sind die geistlichen Spiele unter anderem aufgrund des Unver-
standnisses der Bevolkerung fiir die lateinischen Predigten entstanden.
Auch Rubin kann das Lateinische, das immer noch die vorherrschende
Kirchensprache darstellt, nicht verstehen. Er kritisiert damit nicht die
Marien aus der Heilsgeschichte, sondern die Institution der Kirche, die
unverstindliche Worte benutzt. Zudem stellt er einen lebensweltlichen
Bezug her, indem er die Niitzlichkeit des lateinischen Ausrufs heu, hier
als hiu verstanden, in Frage stellt. Damit stellt er auch indirekt die
Niitzlichkeit des lateinischen als Kirchensprache in Frage.

Ein weiteres Indiz fiir die Beabsichtigung einer Anregung solch eines
Diskurses ist die Kritik Rubins, die er gegentiiber der Magd &duflert, als
diese sich in den Streit der Eheleute einmischt. Rubin befiehlt ihr zu
schweigen und begriindet dies durch ihre Verfehlungen mit einem
Pfarrer.1% Damit wird deutlich, dass eine unbekannte, externe Figur
des Pfarrers fiir diese Kritik bemiiht wird, die zwar der kirchlichen
Sphére entstammt, aber nicht der der Heilsgeschichte.

164 Vgl Kapitel 5.1.8 und 7.2.1.
165 Vgl. WOLF (2009), S. 308-310.
166 Vegl. V. 1035-1041.

99

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Es entsteht also Komik aus dem Grund der semantischen Inkongruenz,
das zum einen ein herablassendes Lachen gegentiber Rubin ermoglicht
und zum anderen einen anschliefsenden Diskurs iiber die Kirche als
Vermittler der biblischen Lehre und Heilsgeschichte zul&sst.

Die Beobachtung eines religiosen Diskurses kann jedoch nur fiir das
Innsbrucker, nicht aber fiir das Wiener Osterspiel getroffen werden. In
Wolfs Darstellungen zeigt sich allerdings, dass auch das Erlauer Oster-
spiel einen solchen religiosen Diskurs enthilt, der ebenfalls auf dem
Verkennen der Anzahl der Marien beruht. Das Unverstandnis gegen-
iiber des Lateinischen kommt jedoch lediglich im Innsbrucker Oster-
spiel vor.

9.3.2 Herrschaftsdiskurse

Wie sich schon in der Figurencharakteristik andeutet, gibt es zwei Herr-
schaftsverhiltnisse, die verkehrt und teilweise mit Komik belegt werden.
Im Innsbrucker Osterspiel ist dies zum einen das Verhiltnis zwischen
dem Knecht Rubin und seinem Herrn und zum anderen das Eheverhiltnis
zwischen Krdmer und dessen Frau.

Im Innsbrucker Osterspiel kann sich der Kramer gegentiber Rubin insge-
samt nicht behaupten. So zieht Rubin zunichst die Fahigkeiten seines
Meisters ins Lacherliche.?¢” Ebenso befolgt Rubin den mehrfachen Befehl
des Kramers, dessen Stand aufzubauen, nicht, sondern benétigt dazu wie-
derum einen Knecht, obwohl er noch keine Arbeit geleistet hat. Der Kra-
mer muss Rubin drei Mal dazu auffordern seinen Stand aufzuschlagen,
doch die Antwort Rubins ist immer die gleiche: Daz thon ich, herre, alczu-
hant18, Es geschieht darauthin allerdings nichts. Als die Marien als poten-
zielle Kduferinnen auftreten, wird Rubin von seinem herre vier Mal geru-
fen'® bis dieser reagiert. Als der Kramer ihn dann, als er endlich antwor-
tet, als schalk bezeichnet, liefert dies einen Anstof3 fiir eine léngere Rede
Rubins, in der er seinen meister ebenfalls als einen schalk bezeichnet und
dadurch zunéchst wiederum nicht die geforderte Arbeit verrichtet. Der
Kramer wird dadurch letztlich mit seinen eigenen Mitteln geschlagen. Er
hat sich den zweifelhaften Diener ausgesucht, nun wird er durch diesen
selbst lacherlich gemacht, wie er es sonst mit seinen Kunden und Patien-
ten tut. Fiir Rubin ist der Krdmer als Herr nicht ernst zu nehmen, womit
er dessen Figur und damit auch seinen Charakter und dessen Methoden
zur Diskussion stellt. Ein moglicher Diskurs, der hier angesprochen wird,

167 Vgl. V. 629-653.
168 Vel. V. 698 f., V. 784.
169 Vel. V. 878, V. 883, V. 890 und V. 893.

100

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

bezieht sich vor allem auf eine Herrschaft eines lasterhaften Dienstherrn
und dessen dadurch eingeschrankte Autoritat.

Beim Streit zwischen dem Kramer und seiner Frau kommt die Verkehrung
der Herrschaftsverhiltnisse erneut zum Tragen und der angeregte Dis-
kurs zeigt sich noch deutlicher. Die Frau des Krdamers lehnt sich gegen
ihren Mann auf und kritisiert sein Verhalten in Bezug auf ihre Ehe sowie
die Preise fiir seine Waren. Der Kramer kann sich nicht anders helfen, als
seine Frau daraufhin zu verpriigeln. Rubin kommentiert dieses Verhalten
durch eine Verurteilung dessen'”” und seine Frau thematisiert den dazu-
gehorigen Diskurs ebenfalls:

Ach! Ist daz wol gethan, / daz eyn vnvorwifien man / sal schlan sine frawen! / diz
dir keyn heil nummer muifSe geczawen! / iz ist dez tufels mynne, / daz dy alden man
begynnen! (V. 1007-1012)

Die Herrschaft des Krdmers iiber die Frau wird in Frage gestellt sowie
seine Methode der Priigel, um diese zu verteidigen. Obwohl Kramer und
Rubin einen gleichermafien lasterhaften Charakter aufweisen, zieht es die
Frau des Kramers vor, mit Rubin am Ende der Krdmerszene zu fliechen -
dieser war es zumindest nicht, der sie verpriigelt hat. Zudem ist es trotz-
dem moglich, dass Rubin iiber den Kramer urteilt. Aufserdem wird der
Kramer zuvor als alde[r] man (V. 1012), Rubin als stolczer jungeling (V. 926).
Es scheint hier ferner eine Kritik am oftmals grofsen Altersunterschied
zweier Eheleute geiibt zu werden und am bestehenden Herrschaftsan-
spruch des Mannes gegentiber seiner Frau.

Auch im Wiener Osterspiel existiert dieser Diskurs tiber das Ehe- und
Herrschaftsverhaltnis zwischen Mann und Frau. Die Frau des Krdamers
bindet hier zudem ein Verlachen des Mannes in ihre Vorwiirfe ein und
gibt ihn somit der Lacherlichkeit preis.’”! Die Frau des Kramers fiithrt auch
das listige Verhalten des Kramers als einen Kritikpunkt auf, aufgrund des-
sen sie sich gegen ihn stellt: Werstu czu Wine nicht entgangen, / Man hette
dich an den galgen gehangin. (V. 742 f.) Der Kramer kann hier wegen seiner
Unehrlichkeit nicht mehr als ein guter Ehemann akzeptiert und respek-
tiert werden, wodurch er den Herrschaftsanspruch verliert.

9.3.3 Medizinischer Diskurs

Ein wichtiger und sehr deutlich ausgeprégter Diskurs beider Osterspiele
ist der medizinische Diskurs, der durch die Krdmerszene angeregt wird.

170 Siehe Rubins Kommentarfunktion in Kapitel 8.1.
171 Vgl. V. 722-724.

101

1P 216.73.216.38, am 1.01.2026, 18:10:36. © Inhatt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Der Kramer wird, wie bereits in Kapitel 8.2 dargestellt, nicht nur als Kra-
mer, sondern auch als Arzt bezeichnet und eingefiihrt. In beiden Spielen
zeigt sich durch die Beschreibungen, dass der Krdmer einen Arzt verkor-
pert, dessen Fahigkeiten unzuldnglich sind, denn er zeichnet sich durch
List, Ltige und wirkungslose Zutaten fiir seine Salben aus. In Kapitel 8.2
wurde auch bereits erwéhnt, dass damit eine dhnliche Arzt-Figur im Kra-
merspiel vorkommt, wie es auch in der Arztsatire des Fastnachtspiels der
Fall ist.172 Diese ist dazu gedacht, die Methoden, die fiir die Patienten un-
durchschaubar und nicht nachvollziehbar sind, anzuprangern und somit
Kritik an der Praxis der Arzte zu iiben, sie als Quacksalber zu entlarven.

Besonders deutlich herausgestellt wird dies im Innsbrucker Osterspiel,
denn der Kramer wird zum einen sehr tibertrieben als meister Ypocras vor-
gestellt und zum anderen entsteht eine Vergleichssituation zwischen dem
Kramer als weltlichem Quacksalber und Jesus als Wunderheiler. Die Ta-
ten Jesu werden durch die Unzuldnglichkeiten des Kramers noch deutli-
cher herausgestellt und gewinnen an Bedeutung, der Kramer geht ge-
zwungenermafien als klarer Verlierer aus diesem Vergleich hervor.

Die Funktion der Komik des Quacksalbers kann demnach einerseits in ei-
nem anschlieflenden Diskurs tiber die medizinischen Gegebenheiten der
Lebenswelt des Publikums liegen und andererseits, gerade deutlich im In-
nsbrucker Osterspiel, in der Aufwertung des Wirkens Christi.

172 Verschiedene Fastnachtspiele, die sich mit der Arzt-Thematik befassen, sind bei-
spielsweise: K 6 oder K 120.

102

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

10 Fazit und Forschungsausblick

Die Analyse der Komik hat gezeigt, dass diese zumeist auf Bisoziationen
verschiedenster Art beruht. Auch Steigerungen und absurde Handlungen
unterstiitzen Komik weiterhin, die aufSerdem durch grotesk-obszoéne Ko-
mik angereichert werden. Auch wird dadurch klar, dass es Normen sind,
die fiir das Erzeugen der Komik gebrochen werden miissen. Jedoch sind
dies nicht, wie oft angenommen, kirchliche Normen die verkehrt werden,
sondern spezifische Erwartungen, die an Rollen, Inhalte, Handlungsab-
ldufe oder die Verwendung der Sprache gerichtet werden.

Zwar wird auch im Innsbrucker Osterspiel bei makroperspektivischer Be-
trachtung moglicherweise die Heilsgeschichte mit Komik belegt, jedoch
kann die genauere, differenzierte Betrachtung dies ausschliefSen. Es ist
nicht die Heilsgeschichte, die im Kramerspiel durch die Marien vertreten
wird, die mit Komik bedacht wird, sondern die Institution der Kirche.
Nicht die Handlungen der Marien werden in Frage gestellt, sondern das
Lateinische als Kirchensprache, was durchaus auch durch das in Kapitel
2.2 erwidhnte aufkommende Unverstindnis lateinischer Predigten be-
griindet werden kann. Diese Beobachtung lédsst Riickschliisse auf die Be-
dingungen der Komik in geistlichen Spielen zu. Fiir beide Spiele kann die
These aufgestellt werden, dass Komik im Rahmen der Osterspiele stattfin-
den kann, wenn das Ostergeschehen an sich jedoch nicht zum Objekt der
Komik wird.

Die Betrachtung der Figuren, die im Wiener und Innsbrucker Osterspiel
Komik selbst oder iiber andere evozieren, verdeutlicht vor allem eine Viel-
schichtigkeit und Komplexitdt der Kramerszene der Osterspiele. Einer-
seits sind dies Symbolfiguren, wie beispielsweise der Kramer/ Arzt sowie
Rubin denen dadurch - gerade im Innsbrucker Osterspiel - gewisse Funk-
tionen zugeschrieben werden kénnen und andererseits sind es lebens-
weltliche Figuren, die die Heilsgeschichte und die Umgebung des Publi-
kums miteinander vereinen. Durch den Vergleich zwischen dem Arzt als
weltlichem Heiler und Jesus als Heiler der Menschheit, der gerade im In-
nsbrucker Osterspiel aufgezeigt wird, kann die Heilsgeschichte eine Auf-
wertung erfahren. Diese Beobachtung verdeutlicht, dass die Ergebnisse
dlterer Arbeiten, die eine systemstiitzende Funktion der Komik anneh-
men, nicht vollkommen verworfen werden konnen, jedoch nicht aus-
schliefiliche Giiltigkeit haben. Denn zum einen kann eine stiitzende Wir-
kung in Bezug auf die Heilsgeschichte an sich festgestellt werden, zum
anderen aber auch eine Kritik gegen die praktische Vermittlung der bibli-
schen Stoffe durch die Kirche. AuSerdem wird durch die detaillierte Ana-
lyse der komischen Krdmerszene deutlich, dass eine systemstiitzende

103

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

Funktion nicht die alleinige Funktion der Szene sein kann, denn die , Am-
bivalenz der Figuren”17 fiihrt dies vor Augen. Gerade wenn auch im Blick
behalten wird, dass die geistlichen Spiele als ein ,Massenmedium des
Spdtmittelalters”17* angesehen werden konnen, ,erweist sich Komik als
eine Moglichkeit der Perspektivierung gesellschaftlicher Diskurse.”175
Auch dass die Figuren in den beiden Spielen unterschiedlich akzentuiert
sind und sich dadurch eine differente Auspréagung der Anregung der Dis-
kurse ergibt, zeigt eine zielgerichtete Ausgestaltung der Kramerszene, die
durch eine blofSe, zugleich primitive Belustigung des Publikums, wie sie
Kriiger noch angenommen hat, nicht legitimiert werden kann. Es kann
vielmehr eine Multifunktionalitit der Komik der Krimerszene angenom-
men werden.

Die Hinzunahme des Wiener Osterspiels konnte dazu beitragen, diese
Vielschichtigkeit und eine Eigenstdndigkeit der Szene aufzuzeigen. Wei-
tere Vergleiche, beispielsweise mit dem Redentiner Osterspiel konnten
sich ebenfalls als erhellend erweisen. Dieses Spiel kommt v6llig ohne eine
Kramerszene aus, jedoch wurde die gesamte heilsgeschichtliche Hand-
lung in die Lebenswelt der Zuschauer verlegt und es zeigt sich hierin eine
stark ausgeprégte Teufelsszene. In dieser treten vor allem symbolische
Vertreter von Berufsstinden auf, um ihre Verfehlungen in der Holle preis-
zugeben und um Vergebung zu bitten. Auch hier zeigt sich Komik, denn
es wird beispielsweise der Pfarrer wieder aus der Holle vertrieben, da sich
anscheinend sogar der Teufel vor dessen Verfehlungen fiirchtet. Diese Fi-
guren der Teufelsszene des Redentiner Osterspiels konnten ebenfalls ana-
lysiert und mit Figuren aus der Kramerszene verglichen werden, um fest-
stellen zu konnen, ob es Gemeinsamkeiten gibt, die Aufschluss dartiber
geben, warum in diesem Spiel keine Kramerszene notwendig ist. Moglich-
erweise werden durch diese Szenen dhnliche Funktionen erfiillt.

Ein weiterer Forschungsansatz konnte sich in der spezifischeren Charak-
terisierung der Figur des Rubins ergeben, indem dieser einer vergleichen-
den Typologisierung in verschiedenen Spielen unterzogen wird. Die Aus-
richtung der Figur im Wiener und Innsbrucker Osterspiel hat gezeigt, dass
dieser keinesfalls immer die gleichen Positionen gegeniiber anderen Figu-
ren einnimmt sowie ein sehr frither Vertreter der Narrenfigur ist. Eine dif-
ferenzierte Beobachtung tiber eine Entwicklung dieser Figur scheint ein
fruchtbares Gebiet zukiinftiger Forschung zu sein.

173 WOLF (2009), S. 314.
174 SCHULZE (2012), S. 18.
175 WOLF (2009), S. 315.

104

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783828867147

11 Literaturverzeichnis

11.1 Primairliteratur

11.1.1 Osterspiele

Das Innsbrucker Osterspiel. Das Osterspiel von Muri. Mittelhochdeutsch
und Neuhochdeutsch. Herausgegeben, tibersetzt, mit Anmerkun-
gen und einem Nachwort versehen von Rudolf Meier. Stuttgart
1962.

Das Wiener Osterspiel. Abdruck der Handschrift und Leseausgabe. Hgg.
von: Hans Blosen. Berlin 1979.

11.1.2 Weitere mittelhochdeutsche Literatur

Der Stricker. Vom Konig ernsthaften. In: Codex Dresden M 68. Bearbeitet
von Paula Hefti. Deutsche Sammelhandschriften des spéaten Mittel-
alters. Hrsg. von: Rolf Max Kulli und Heinz Rupp. Bibliotheca Ger-
manica. Handbiicher, Texte und Monographien aus dem Gebiete
der germanischen Philologie. Hrsg. von: Friedrich Maurer, Heinz
Rupp und Max Wehrli. Bd. 23. Bern 1980. S. 339-389.

11.2  Sekundirliteratur

11.2.1 Lexikonartikel

KABLITZ, ANDREAS: Komik, Komisch. In: Reallexikon der deutschen Lite-
raturwissenschaft. Hrsg. v. Braungart, Georg/Fricke, Ha-
rald/Grubmiiller, Klaus/Miiller, Jan-Dirk/ Vollhardt, Fried-
rich/ Weimar, Klaus. Bd. 2 H-O. Berlin/New York 2010. 5.289-294.

MULLER, JAN-DIRK: Osterspiel. In: Reallexikon der deutschen Literatur-
wissenschaft. Hrsg. v. Braungart, Georg/Fricke, Harald / Grubmiil-
ler, Klaus/Miiller, Jan-Dirk/ Vollhardt, Friedrich/ Weimar, Klaus.
Bd. 2 H-O. Berlin/New York 2010.

S.775-777.

NEUMANN, BERND: Wiener Osterspiel. In: Killy Literaturlexikon. Chris-
tine Henschel und Bruno Jahn (Red.) Bd. 12. Vo - Z. Berlin/Boston
2011. S. 403.

105

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

SCHULZE, URSULA: Geistliches Spiel. In: Reallexikon der deutschen Lite-
raturwissenschaft. Hrsg. v. Braungart, Georg/Fricke, Ha-
rald/Grubmiiller, Klaus/Miiller, Jan-Dirk/ Vollhardt, Fried-
rich/Weimar, Klaus. Bd. 1 A-G. Berlin/New York 2010. S. 683-688.

11.2.2 Forschungsliteratur

AHNEN, HELMUT VON: Das Komische auf der Biithne. Versuch einer Sys-
tematik. Miinchen 2006.

BACHMAIER, HELMUT: Auflosung einer gespannten Erwartung: Imma-
nuel Kant. In: Texte zur Theorie der Komik. Hrsg. von: Ders. Stutt-
gart 2005. S. 24-28.

BACHMAIER, HELMUT: Das Licherliche und das Erhabene: Jean Paul. In:
Texte zur Theorie der Komik. Hrsg. von: Ders. Stuttgart 2005.
S. 29-33.

BACHMAIER, HELMUT: Inaddquate Subsumption: Arthur Schopenhauer.
In: Texte zur Theorie der Komik. Hrsg. von: Ders. Stuttgart 2005.
S. 44-48.

BACHMAIER, HELMUT: Lachen als Akt der Selbstaffirmation: Thomas
Hobbes. In: Texte zur Theorie der Komik. Hrsg. von: Ders. Stutt-
gart 2005. S. 16-17.

BACHORSKI, HANS-JURGEN/ ROCKE, WERNER: Narrendichtung. In: Deut-
sche Literatur. Eine Sozialgeschichte Bd. 2: Von der Handschrift
zum Buchdruck: Spatmittelalter, Reformation, Humanismus. 1320
-1572. Hamburg 1991. S. 203-213.

BACHORSKI, HANS-JURGEN: Wie der Narr ins Irrenhaus kommt. Diskurs-
differenzierung im 16. Und 17. Jahrhundert. In: Das Berliner Mo-
dell der Mittleren Deutschen Literatur. Beitrdge zur Tagung Klos-
ter Zinna. Amsterdam 2000. S. 273-298.

BACHTIN, MICHAIL: Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und
Lachkultur. Frankfurt a. M. 1969.

BALZTER, STEFAN: Wo ist der Witz? Techniken der Komikerzeugung in
Literatur und Musik. Allgemeine Literaturwissenschaft - Wupper-
taler Schriften. Hrsg. von: Ulrich Ernst, Michael Scheffel und Ruidi-
ger Zymner. Bd. 18. Berlin 2013.

BARO, CHRISTINE: Der Narr als Joker. Figurationen und Funktionen des
Narren bei Hans Sachs und Jakob Ayrer. Schriftenreihe Literatur-
wissenschaft Bd. 83. Trier 2011.

106

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

BIERENECKER, STEFAN: Das Lachen im Mittelalter. Soziolkulturelle Bedin-
gungen und sozial-kommunikative Funktionen einer Expression in
den ,finsteren Jahrhunderten”. Diss. Bamberg 2012.

DAUVEN-VAN KNIPPENBERG, CARLA: Uber den Zusammenhang zwischen
Osterpredigt und dramatischer Darstellung der Osterpredigt. In:
M. Siller (Hrsg.), Osterspiele. Texte und Musik. Akten des 2. Sym-
posiums der Sterzinger Osterspiele (12.-16. April). Innsbruck 1994.
S. 33-50.

DEUFERT, WILFRIED: Narr, Moral und Gesellschaft. Grundtendenzen im
Prosaschwank des 16. Jahrhunderts. Bern 1975.

GRAFETSTATTER, ANDREA: Ludus Compleatur. Theatralisierungsstrate-
gien epischer Stoffe im spatmittelalterlichen und frithneuzeitlichen
Spiel. Interdisziplindre Beitrage zur Mittelalterforschung. Bd. 33.
Wiesbaden 2013.

GRUBMULLER, KLAUS: Wer lacht im Mare - und wozu? In: Lachgemein-
schaften. Kulturelle Inszenierungen und soziale Wirkungen von
Geldchter. Hrsg. von: Werner Rocke und Hans Rudolf Velten. Ber-
lin/New York 2005. S. 111-124.

GVOZDEVA, KATJA / ROCKE, WERNER: Performative Kommunikationsfel-
der von Sakralitdt und Geldchter. Einfiihrung. In: , risus sacer -
sacrum risibile”. Interaktionsfelder von Sakralitit und Geldchter im
kulturellen und historischen Wandel. Hrsg. von: Dies. Bern 2009.

S. 9-30.

HARTL, EDUARD: Das Drama des Mittelalters. Osterspiele. Mit Einleitun-
gen und Anmerkungen auf Grund der Handschriften herausgege-
ben von Eduard Hartl. Reihe Drama des Mittelalters Bd. 2. Leipzig
1937.

HAUG, WALTER: Das Komische und das Heilige. Zur Komik in der religi-
osen Literatur des Mittelalters. In: Wolfram Studien VII. Hrsg. von:
Werner Schroder. Berlin 1982. S. 8-31.

HEERS, JACQUES: Fétes des fous et carnavals. Paris 1983.

JACOBELLI, MARIA CATERINA: Ostergeldchter. Sexualitdt und Lust im
Raum des Heiligen. Regensburg 1992. S. 11-44.

JANOTA, JOHANNES: Performanz und Rezeption. Pladoyer fiir ihre Be-
riicksichtigung im Kommentar zur Edition spatmittelalterlicher
Spiele. Die Nuirnberger Fastnachtspiele als Beispiel. In: Fastnacht-
spiele. Weltliches Schauspiel in literarischen und kulturellen Kon-
texten. Hrsg. von: Klaus Ridder. Tiibingen 2009. S. 381-402.

107

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

KEPPLER, PAUL: Zur Passionspredigt des Mittelalters. In: Historisches
Jahrbuch der Gorresgesellschaft 4. Miinchen 1883.

Ki1prF, JOHANNES KLAUS: Mittelalterliches Lachen iiber semantische In-
kongruenz. Zur Identifizierung komischer Strukturen in mittelal-
terlichen Texten am Beispiel mittelhochdeutscher Schwankméren.
In: Komik und Sakralitdt. Anja Grebe, Nikolaus Staubach (Hrsg.).
Frankfurt am Main 2005. S. 104-128.

KOESTLER, ARTHUR: Der gottliche Funke. Der schopferische Akt in Kunst
und Wissenschaft. Bern/Miinchen/Wien 1966.

KRUGER, ERICH: Die komischen Szenen in den deutschen geistlichen
Spielen des Mittelalters. Diss. Hamburg 1931.

MANITIUS, MAX: Handschriften antiker Autoren in mittelalterlichen Bib-
liothekskatalogen. Zentralblatt fiir Bibliothekswesen. Beiheft 67.
Leipzig 1935. Nr. 201. S. 275-300.

NEUMANN, BERND/ TRAUDEN, DIETER: Uberlegungen zur Neubewertung
des spatmittelalterlichen religiosen Schauspiels. In: Ritual und In-
szenierung. Geistliches und weltliches Drama des Mittelalters und
der frithen Neuzeit. Hrsg. von: Hans-Joachim Ziegeler. Tiibingen
2004. S. 31-48.

NOWE, JOHAN: ,, Wir wellen haben ein spil”. Zur Geschichte des Dramas
im deutschen Mittelalter. Leuven 1997.

ROCKE, HANS WERNER: Ostergeldchter. Korpersprache und rituelle Ko-
mik in Inszenierungen des ,risus paschalis’, in: Klaus Ridder u.
Otto Langer (Hgg.): Kérperinszenierungen in mittelalterlicher Lite-
ratur. Berlin 2002. S. 335-350.

ROCKE, WERNER/ VELTEN, HANS RUDOLF: Einleitung. Eine Lachgemein-
schaft der Gotter. In: Lachgemeinschaften. Kulturelle Inszenierun-
gen und soziale Wirkungen von Gelédchter im Mittelalter und in
der frithen Neuzeit. Hrsg. von: Dies. Berlin/New York 2005. S. IX-
XXXI.

SCHAFERS, BERNHARD: Soziales Handeln und seine Grundlagen: Nor-
men, Werte, Sinn. In: Einfithrung in die Hauptbegriffe der Soziolo-
gie. Hrsg. von: Hermann Korte, Bernhard Schifers. Wiesbaden
2008. S. 32.

SCHLUTER, SABINE: Das Groteske in einer absurden Welt. Weltwahrneh-

mung und Gesellschaftskritik in den Dramen von George F.
Walker. Wiirzburg 2007.

108

1P 218.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g Inhakt.
g des Inhalts ir flir oder



https://doi.org/10.5771/9783828867147

SCHNELL, RUDIGER: Geistliches Spiel und Lachen. Uberlegungen zu einer
Asthetik der Komik im Mittelalter. In: Komik und Sakralitit. Anja
Grebe, Nikolaus Staubach (Hrsg.). Frankfurt am Main 2005. S. 76~
93.

SCHULZE, URSULA: Geistliche Spiele im Mittelalter und in der frithen
Neuzeit. Von der liturgischen Feier zum Schauspiel. Eine Einfiih-
rung. Berlin 2012.

SCHWOB, UTE MONIKA: Und singt frolich: ,Christ ist erstanden!” Zur
Rolle der Laien bei mittelalterlichen Osterfeiern und beim Oster-
spiel. In: M. Siller (Hrsg.), Osterspiele. Texte und Musik. Akten des
2. Symposiums der Sterzinger Osterspiele (12.-16. April). Innsbruck
1994. S. 161-173.

SUCHOMSKI, JOACHIM: ,Delectatio” und ,Utilitas’. Ein Beitrag zum Ver-
stindnis mittelalterlicher komischer Literatur. Bibliotheca Germa-
nica. Handbiicher, Texte und Monographien aus dem Gebiete der
germanischen Philologie. Hrsg. von: Friedrich Maurer, Heinz Rupp
und Max Wehrli. Bd. 18. Bern 1975.

SZCZEPANIAK, JACEK: Zu sprachlichen Realisierungsmitteln der Komik in
ausgewdhlten aphoristischen Texten aus pragmalinguistischer
Sicht. Danziger Beitrdge zur Germanistik Bd. 1. Wien 2002.

WALSH, MARTIN W.: Rubin and Mercator: Grotesque Comedy in the Ger-
man Easter Play. In: Comparative Drama. Bd. 36. 2002. S. 187-202.

WASSERSCHLEBEN, HERMANN: Die irische Kanonensammlung. GiefSen
1874.

WEHRLI, MAX: Literatur im deutschen Mittelalter. Eine poetologische
Einfiihrung. Stuttgart 1984.

WOLF, GERHARD: Komische Inszenierung und Diskursvielfalt im geistli-
chen und weltlichen Spiel. In: Fastnachtspiele: weltliches Schau-
spiel in literarischen und kulturellen Kontexten. Klaus Ridder
(Hrsg.). Tubingen 2009. S. 301-326.

WUNDERLICH, WERNER: Ein Schalk, der Boses dabei denkt: Till Eulen-
spiegel. In: Literarische Symbolfiguren. Facetten deutscher Litera-
tur Bd. 1. Hrsg. von: Johannes Anderegg und Werner Wunderlich.
Stuttgart 1989. S. 118-140.

109

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Inhakt.
jie Nutzung des Inhalts i it, fidr oder in



https://doi.org/10.5771/9783828867147

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:38. © g
Inhalts r fir oder in KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/9783828867147

	Cover
	1 Forschungstendenzen und Fragestellung
	1.1 Forschungstendenzen
	1.2 Entwicklung der Fragestellung und Aufbau

	2 Die Osterspiele des Mittelalters
	2.1 Terminologie
	2.2 Entstehung
	2.3 Aufführung

	3 Bewertung von Lachen und Komik im Mittelalter
	3.1 Kirchliche Bewertung des Lachens
	3.1.1 Biblisch begründetes Misstrauen: „Jesus hat nicht gelacht!“
	3.1.2 Restriktive Ordensregeln aus dem monastischen Schrifttum

	3.2 Bewertung des Komischen

	4 Identifikation des Komischen in mittelhochdeutscher Literatur
	4.1 Problematisierung des Methodenrepertoires
	4.2 Inkongruenz als Grundprinzip der Komik
	4.2.1 Diskursive Inkongruenz
	4.2.2 Inkongruenz von Erwartung und Auflösung
	4.2.3 Bisoziation als Zusammenschluss dieser Konzepte
	4.2.4 Sprachliche Inkongruenz

	4.3 Eine Form von Komik: das Groteske

	5 Komik im Innsbrucker Osterspiel
	5.1 Komik durch Bisoziationen
	5.1.1 Die Einführung des Krämers
	5.1.2 Die Suche des Krämers nach einem Knecht
	5.1.3 Rubins Suche nach einem Knecht
	5.1.4 Der Krämer als meister Ypocras
	5.1.5 Das Aufschlagen des Krämerstandes
	5.1.6 Absurde Salbenzutaten
	5.1.7 Höfischer Exkurs
	5.1.8 Die Zahl der Marien

	5.2 Sprachliche Inkongruenzen
	5.2.1 Die Lohnverhandlung des Krämers und Rubin
	5.2.2 Inkongruenz von Sprachstil und Inhalt
	5.2.3 Heu oder häu? – Semantische Inkongruenz

	5.3 Elemente des Grotesken
	5.4 Prügelkomik
	5.4.1 Der Streit der Knechte
	5.4.2 Der Streit von mercator und mercatrix

	5.5 Zwischenfazit der Komik des Innsbrucker Osterspiels

	6 Komik im Wiener Osterspiel
	6.1 Komik durch Bisoziationen
	6.1.1 Die Vorstellung des kauffmans
	6.1.2 Die Suche nach einem Knecht
	6.1.3 Die Verhandlung des Lohns
	6.1.4 Der Streit von mercator und mercatrix

	6.2 Sprachliche Inkongruenz
	6.3 Elemente des Grotesken

	7 Unter welchen Bedingungen ist Komik möglich?
	7.1 Das Eindringen der Komik
	7.1.1 Das Eindringen der Komik im Innsbrucker Osterspiel
	7.1.2 Das Eindringen der Komik im Wiener Osterspiel

	7.2 Das Heilige als Objekt der Komik?
	7.2.1 Der Salbenkauf des Innsbrucker Osterspiels
	7.2.2 Der Salbenkauf des Wiener Osterspiels

	7.3 Fazit der Begegnungen von Heiligem und Komik

	8 Komische Figuren – Figuren der Komik
	8.1 Rubin als schalk?
	8.2 Mercator, meister Ypocras und herre – die Figur des Krämers
	8.3 Die mercatrix – groteske Figur oder Herrin?
	8.4 Die Knechte Pusterbalk und Lasterbalk

	9 Funktionen der Komik
	9.1 Unterhaltungsfunktion
	9.2 Lachen als Akt der Selbstaffirmation
	9.3 Anregung gesellschaftlicher Diskurse
	9.3.1 Religiöser Diskurs
	9.3.2 Herrschaftsdiskurse
	9.3.3 Medizinischer Diskurs


	10 Fazit und Forschungsausblick
	11 Literaturverzeichnis
	11.1 Primärliteratur
	11.1.1 Osterspiele
	11.1.2 Weitere mittelhochdeutsche Literatur

	11.2 Sekundärliteratur
	11.2.1 Lexikonartikel
	11.2.2 Forschungsliteratur



