
https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


Vera Geselbracht 
  

Komik im geistlichen Spiel 
des Mittelalters 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


 
 
 
 
 
 
 
 
Vera Geselbracht 
  
 
 

Komik im geistlichen Spiel  
des Mittelalters 

Eine Untersuchung der Krämerszene des Innsbrucker  
und Wiener Osterspiels 

Tectum Verlag 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Vera Geselbracht 
  
Komik im geistlichen Spiel des Mittelalters. 
Eine Untersuchung der Krämerszene des Innsbrucker  
und Wiener Osterspiels 
© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft,  
Baden-Baden 2017 
ISBN: 978-3-8288-6714-7 
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter  
der ISBN 978-3-8288-4001-0 im Tectum Verlag erschienen.) 
Alle Rechte vorbehalten 
 
Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 
 

 
 
 
  
 
 

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind 
im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


5 
 

1 Forschungstendenzen und Fragestellung .............................................. 7 

 Forschungstendenzen ............................................................................ 7 
 Entwicklung der Fragestellung und Aufbau ................................... 10 

2 Die Osterspiele des Mittelalters ............................................................. 13 

 Terminologie ......................................................................................... 13 
 Entstehung ............................................................................................ 14 
 Aufführung ........................................................................................... 16 

3 Bewertung von Lachen und Komik im Mittelalter ............................ 19 

 Kirchliche Bewertung des Lachens ................................................... 19 
3.1.1 Biblisch begründetes Misstrauen: „Jesus hat nicht gelacht!“ ...... 19 
3.1.2 Restriktive Ordensregeln aus dem monastischen Schrifttum ..... 21 

 Bewertung des Komischen ................................................................. 23 

4 Identifikation des Komischen in mittelhochdeutscher Literatur ... 29 

 Problematisierung des Methodenrepertoires .................................. 29 
 Inkongruenz als Grundprinzip der Komik ...................................... 32 

4.2.1 Diskursive Inkongruenz .................................................................... 32 
4.2.2 Inkongruenz von Erwartung und Auflösung ................................ 33 
4.2.3 Bisoziation als Zusammenschluss dieser Konzepte ..................... 34 
4.2.4 Sprachliche Inkongruenz .................................................................. 35 

 Eine Form von Komik: das Groteske ................................................ 37 

5 Komik im Innsbrucker Osterspiel ......................................................... 41 

 Komik durch Bisoziationen ................................................................ 41 
5.1.1 Die Einführung des Krämers ............................................................ 41 
5.1.2 Die Suche des Krämers nach einem Knecht ................................... 43 
5.1.3 Rubins Suche nach einem Knecht .................................................... 45 
5.1.4 Der Krämer als meister Ypocras ......................................................... 46 
5.1.5 Das Aufschlagen des Krämerstandes ............................................. 48 
5.1.6 Absurde Salbenzutaten ..................................................................... 51 
5.1.7 Höfischer Exkurs ................................................................................ 53 
5.1.8 Die Zahl der Marien ........................................................................... 55 

 Sprachliche Inkongruenzen ................................................................ 56 
5.2.1 Die Lohnverhandlung des Krämers und Rubin ............................ 56 
5.2.2 Inkongruenz von Sprachstil und Inhalt .......................................... 57 
5.2.3 Heu oder häu? – Semantische Inkongruenz .................................... 58 

 Elemente des Grotesken ...................................................................... 59 
 Prügelkomik .......................................................................................... 61 

5.4.1 Der Streit der Knechte ....................................................................... 62 
5.4.2 Der Streit von mercator und mercatrix .............................................. 62 

 Zwischenfazit der Komik des Innsbrucker Osterspiels ................. 63 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


6 
 

6 Komik im Wiener Osterspiel .................................................................. 65 

 Komik durch Bisoziationen ................................................................ 65 
6.1.1 Die Vorstellung des kauffmans .......................................................... 65 
6.1.2 Die Suche nach einem Knecht .......................................................... 67 
6.1.3 Die Verhandlung des Lohns ............................................................. 68 
6.1.4 Der Streit von mercator und mercatrix ........................................... 69 

 Sprachliche Inkongruenz .................................................................... 71 
 Elemente des Grotesken ...................................................................... 72 

7 Unter welchen Bedingungen ist Komik möglich? ............................. 75 

 Das Eindringen der Komik ................................................................. 75 
7.1.1 Das Eindringen der Komik im Innsbrucker Osterspiel ................ 75 
7.1.2 Das Eindringen der Komik im Wiener Osterspiel ........................ 76 

 Das Heilige als Objekt der Komik? .................................................... 77 
7.2.1 Der Salbenkauf des Innsbrucker Osterspiels ................................. 77 
7.2.2 Der Salbenkauf des Wiener Osterspiels .......................................... 81 

 Fazit der Begegnungen von Heiligem und Komik ......................... 82 

8 Komische Figuren – Figuren der Komik .............................................. 83 

 Rubin als schalk? ................................................................................... 83 
 Mercator, meister Ypocras und herre – die Figur des Krämers ......... 89 
 Die mercatrix – groteske Figur oder Herrin? .................................... 91 
 Die Knechte Pusterbalk und Lasterbalk ........................................... 92 

9 Funktionen der Komik ............................................................................. 95 

 Unterhaltungsfunktion ........................................................................ 95 
 Lachen als Akt der Selbstaffirmation ................................................ 96 
 Anregung gesellschaftlicher Diskurse .............................................. 98 

9.3.1 Religiöser Diskurs .............................................................................. 98 
9.3.2 Herrschaftsdiskurse ......................................................................... 100 
9.3.3 Medizinischer Diskurs..................................................................... 101 

10 Fazit und Forschungsausblick .............................................................. 103 

11 Literaturverzeichnis ................................................................................ 105 

 Primärliteratur .................................................................................... 105 
11.1.1 Osterspiele ......................................................................................... 105 
11.1.2 Weitere mittelhochdeutsche Literatur .......................................... 105 

 Sekundärliteratur ............................................................................... 105 
11.2.1 Lexikonartikel ................................................................................... 105 
11.2.2 Forschungsliteratur .......................................................................... 106 

  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


7 
 

1 Forschungstendenzen und Fragestellung 

Forschungstendenzen 
Der fragile Charakter des Komischen wird 
besonders rasch klar, sobald der Versuch 
unternommen wird, das Komische intel-
lektuell zu analysieren – wie jeder weiß, 
der je versucht hat, einen Witz zu erklä-
ren. All dies bedeutet, daß das Komische 
etwas Geheimnisvolles hat. – HENRI BERG-
SON.  

 
Als einen „unglaublichen Schmutz“1 bezeichnet Krüger die Späße Rubins 
in der Krämerszene des Wiener Osterspiels. Außerdem handele es sich 
größtenteils um eine „primitive Komik“2, mit der „anspruchslose Gemü-
ter aber wohl auch zufrieden waren.“3 Diese herabwürdigende Darstel-
lung der Komik in den Osterspielen des Mittelalters geht darauf zurück, 
eine oft getroffene Dichotomie zu bemühen – nämlich die strikte Tren-
nung von Heiligem4 und Komik.5 Dabei wird das Eindringen der Komik 
überwiegend einer negativen Wertung unterzogen, um eine Aufwertung 
des Heiligen zu erreichen. Dem Komischen wird damit eine konstruktive 
Leistung zugeschrieben, jedoch bleibt die Gegenüberstellung beider Be-
reiche bestehen sowie die Annahme einer Unvereinbarkeit von Heiligem 
und Komik.6 

                                           
1 KRÜGER, ERICH: Die komischen Szenen in den deutschen geistlichen Spielen des Mit-

telalters. Diss. Hamburg 1931. S. 11. 
2 Ebd. 
3 Ebd. 
4 In dieser Arbeit werden die Begriffe des Heiligen und Sakralen synonym. Als heilig 

bzw. sakral bezeichnet werden in dieser Arbeit Dinge, die zur biblischen Sphäre ge-
rechnet werden können. Der Fokus soll aufgrund des Umfangs der Arbeit nicht da-
rauf liegen, eine Präzisierung oder Definition des Begriffs vorzunehmen. 

5 Vgl. WOLF, GERHARD: Komische Inszenierung und Diskursvielfalt im geistlichen und 
weltlichen Spiel. In: Fastnachtspiele: weltliches Schauspiel in literarischen und kul-
turellen Kontexten. Klaus Ridder (Hrsg.). Tübingen 2009. S. 301. 

6 Vgl. GVOZDEVA, KATJA/RÖCKE, WERNER: Performative Kommunikationsfelder von 
Sakralität und Gelächter. Einführung. In: „risus sacer – sacrum risibile“. Interakti-
onsfelder von Sakralität und Gelächter im kulturellen und historischen Wandel. 
Hrsg. von: Dies. Bern 2009. S. 10–12. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


8 
 

Zugrunde liegt dem die Vorstellung eines ‚Christlichen Mittelalters‘, in dem 
der Überbau der Religion so dominant gewesen sei, dass sich alles mensch-
liche Handeln aus seiner Nähe oder Ferne zu Religion bestimmen ließe.7 

Tatsächlich wirken die komischen Szenen der Osterspiele zunächst be-
fremdlich und überraschend.8 Um das Auftauchen der derben, obszön–
sexuellen und absurden Komik zu erklären, scheint es verständlich, eine 
Dichotomie für die Lebenswelt des Mittelalters anzulegen: Eine christlich 
geprägte Zeit, in der das Eindringen der obszönen Komik in geistliche 
Spiele etwas Unerhörtes darstellt. Auch die Komik der Fastnachtspiele, 
die der Komik im geistlichen Spiel sehr ähnlich ist, lässt sich unter dieser 
Annahme als eine reine Normverkehrung des normalen, christlichen Le-
bens deuten. Sie wird als eine Möglichkeit gesehen, die religiösen, starren 
Grenzen mit möglichst weltlicher, normverkehrender Komik für eine 
kurze, begrenzte und klar festgelegte Zeit zu durchbrechen, um danach 
wieder Normalität herzustellen sowie diese zu stabilisieren. Bachtin geht 
ebenfalls von diesen zwei Parallelwelten aus: Auf der einen Seite das offi-
zielle Leben und andererseits das Karnevalsleben, das eine totale Verkeh-
rung des Üblichen darstellt.9 All diese Deutungen der Komik zielen da-
rauf ab, diese als Ausnahme und Grenzüberschreitung im sonst stark re-
ligiös reglementierten Leben zu verstehen. 
Problematisch an einer solchen Annahme ist jedoch, dass viele der Zeug-
nisse über die Lebensumstände des Mittelalters aus der kirchlichen Per-
spektive stammen, da vor allem aus diesem Bereich Quellen überliefert 
sind. Auf diese Weise wird ein Idealbild gezeichnet, das nicht unbedingt 
der Realität entsprochen haben muss. Da Komik meist als ein soziales Phä-
nomen gesehen wird, das höchst kontextabhängig sei, werden vor allem 
die Ansichten der Kirche als Regel gebender sozialer Kontext angenom-
men, in dem Komik stattfindet und in dem sie eine Ausnahme darstellt. 
Es stellt sich allerdings die Frage, ob die Annahme einer strikten Trennung 
von Komik und Heiligem nicht dazu führt, wichtige Elemente und Funk-
tionen der Komik zu übersehen und auszuschließen. Geht man von einer 
Umkehrung der Normen aus, dann liegt der Schluss nahe, Komik als di-
daktisches Mittel zu sehen, um die zeitweise verkehrten Normen außer-
halb der geregelten Festzeiten zu erhalten und der Komik damit eine Art 

                                           
7 WOLF (2009), S. 301. 
8 Vgl. WEHRLI, MAX: Literatur im deutschen Mittelalter. Eine poetologische Einfüh-

rung. Stuttgart 1984. S. 174.  
9 BACHTIN, MICHAIL: Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. 

Frankfurt a. M. 1969. S. 41–44.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


9 
 

Ventilfunktion zuzuschreiben, die für den geordneten Alltag systemstüt-
zend wirken soll. 
Als eine weitere Funktion der Komik wird gerade in der älteren For-
schung die Auslösung des risus paschalis angeführt.10 Der Sieg des Heili-
gen, die Wiederauferstehung Jesu, gibt Anlass zum Lachen, das durch ei-
nen Griff in die „komische Klamottenkiste“11 ausgelöst werden soll. 
Betrachtet man allerdings die komischen Szenen der Osterspiele genauer 
und zieht Wolfs Überlegungen zur Diskursvielfalt der Krämerszene in 
den einzelnen Osterspielen hinzu12, scheint die Annahme, dass die komi-
schen Elemente ihre Lizenz durch das Auslösen eines risus paschalis erhal-
ten, widerlegt. Für Wolf gibt die Komik einen Anlass, gesellschaftliche 
Diskurse anzuregen und thematisieren zu können. Er zeigt anhand des 
Erlauer Osterspiels sowie zweier Nürnberger Arztspiele, wie darin soziale 
Themen, wie Geiz, Eifersucht, Ehebruch oder Bosheit behandelt werden. 
Dabei wird deutlich herausgestellt, dass es sich nicht bloß um die Verkeh-
rung von kirchlichen Normen handelt, sondern um eine Verkehrung von 
Normen auf spezifischen Ebenen. Die Überlegungen Wolfs bieten einen 
Deutungsrahmen für die in dieser Arbeit behandelten Osterspiele, da es 
die Aufgabe der Analyse ist, diese Ebenen der Verkehrung und der Komik 
genauer zu untersuchen. 
Auch Schnell hat in seinem Beitrag „Geistliches Spiel und Lachen. Über-
legungen zu einer Ästhetik der Komik im Mittelalter“13 einige Defizite zur 
Behandlung der Komik in geistlichen Texten aufgeführt. Zum einen wird 
kritisiert, dass bei der Betrachtung der Komik von neueren Komiktheorien 
ausgegangen wird, um diese anhand der geistlichen Spiele zu prüfen. Un-
beachtet bleibt bei einer solchen Vorgehensweise allerdings laut Schnell, 
dass Sakrales möglicherweise eine besondere Komik erfordert. Zum an-
deren spricht er sich für den Entwurf einer „Poetik des Lachens“14 in den 
geistlichen Spielen aus, womit er eine Unterscheidung verschiedener 

                                           
10 Vgl. JACOBELLI, MARIA CATERINA: Ostergelächter. Sexualität und Lust im Raum des 

Heiligen. Regensburg 1992. S. 11–44. Vgl. auch: RÖCKE, HANS WERNER: Ostergeläch-
ter. Körpersprache und rituelle Komik in Inszenierungen des ‚risus paschalis‘. In: 
Klaus Ridder u. Otto Langer (Hgg.): Körperinszenierungen in mittelalterlicher Lite-
ratur. Berlin 2002. S. 335–350.  

11 Vgl. HAUG, WALTER: Das Komische und das Heilige. Zur Komik in der religiösen 
Literatur des Mittelalters. In: Wolfram Studien VII. Hrsg. von: Werner Schröder. Ber-
lin 1982. S. 19. 

12 Vgl. WOLF (2009), S. 301–326.  
13 SCHNELL, RÜDIGER: Geistliches Spiel und Lachen. Überlegungen zu einer Ästhetik 

der Komik im Mittelalter. In: Komik und Sakralität. Anja Grebe, Nikolaus Staubach 
(Hrsg.). Frankfurt am Main 2005. S. 76–93.  

14 Ebd., S. 77. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


10 
 

Lacharten (risio und derisio15) meint. In der bisherigen Forschung hat dies 
allerdings noch nicht stattgefunden. 

Entwicklung der Fragestellung und Aufbau  
Von großem Interesse ist für die vorliegende Arbeit vor allem, die Bezie-
hung zwischen Komischem und Sakralem in den Einzelszenen genauer 
als bisher zu prüfen, um dadurch herauszufinden, ob eine wechselseitige 
Abhängigkeit zwischen der Art des Sakralen und der Inszenierung von 
Komik vorliegt. Schließlich liegt ein Unterschied darin, ob nun in dem je-
weiligen Osterspiel die drei Marien bei ihrem Salbenkauf mit Komik be-
dacht werden oder ob es gar Jesus ist, der Scherzen oder Witzen ausge-
setzt wird. Hier muss zwischen den erwähnten Lacharten unterschieden 
werden, beispielsweise zwischen einem heiteren Lachen oder einem ag-
gressiven Verlachen, das die jeweiligen komischen Sequenzen auslösen. 
Unter Berücksichtigung dieser Überlegungen wird im Folgenden gefragt, 
inwiefern es berechtigt ist, eine Opposition von Komik und Heiligem be-
stehen zu lassen, da hierbei meist vorausgesetzt wird, dass der Bereich des 
Sakralen etwas Normatives darstellt, wohingegen beim Komischen oft-
mals von etwas Ambivalentem, Diffusem ausgegangen wird, das zur Ver-
kehrung der kirchlichen Normen führt. 
Es sollen zunächst Anhaltspunkte dafür gefunden werden, welche Text-
stellen als komisch angesehen werden können, um diese im Innsbrucker 
und Wiener Osterspiel zu identifizieren und festzustellen, wie Komik li-
terarisch realisiert wird. Außerdem ist es durch eine genaue Analyse mög-
lich, Aussagen darüber zu treffen, unter welchen Bedingungen Komik in 
den jeweiligen Osterspielen möglich ist. 
Das Innsbrucker und das Wiener Osterspiel sind dabei zur Analyse aus-
gewählt worden, da Wolf das Erlauer Osterspiel bereits eingehend behan-
delt hat und in seinen Überlegungen betont wird, dass eine starke Ähn-
lichkeit zum Innsbrucker Osterspiel festgestellt werden kann.16 Es wird 
sich zeigen, ob dadurch Aussagen auf das Innsbrucker und Wiener Oster-
spiel übertragen werden können. Das Wiener Osterspiel soll dazu genutzt 
werden, differenzierte Einschätzungen über mögliche allgemeingültige 
Thesen zur Komik in den Osterspielen vornehmen zu können. 
Dazu wird der Ansatz aufgegriffen, verschiedene neuzeitliche Komikthe-
orien zu nutzen, um die Analyse durch einen theoretischen Hintergrund 
                                           

15 Mit ‚Lachen‘ und ‚Verlachen‘ zu übersetzen und in dieser Übersetzung in der Arbeit 
im Folgenden verwendet 

16 Vgl. WOLF (2009), S. 306 f. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


11 
 

zu stützen. Probleme, die hieraus resultieren können, hat Schnell bereits 
angesprochen, weshalb er sogar eine Anwendung neuzeitlicher Ko-
miktheorien völlig ausschließt. Eine Problematisierung dieser Methode ist 
somit unumgänglich und wird zu Beginn des vierten Kapitels vorgenom-
men. 
Durch die Analyse der komischen Szenen kann anschließend herausgear-
beitet werden, welche Relation zwischen Komik und Heiligem besteht. 
Vorhandene Arbeiten zur Komik in den Osterspielen stellen zwar einige 
mögliche Funktionen der Komik dar, diese bleiben aufgrund von fehlen-
den genauen Analyse meist nur sehr spekulativ und vor allem einseitig. 
Durch die aus der gründlichen Analyse erworbenen Erkenntnisse können 
die spezifischen Charakteristika der komischen Figuren als Objekte, aber 
auch als Transporteure der Komik herausgearbeitet werden. Die Betrach-
tung der Figuren liefert differenzierte Deutungen im Hinblick auf mögli-
che Funktionen und das ausgelöste Lachen der in der Krämerszene ent-
haltenen Komik des Innsbrucker und Wiener Osterspiels. 

  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


13 
 

2 Die Osterspiele des Mittelalters 

Terminologie 
In den geistlichen Spielen des Mittelalters werden biblische heilsge-
schichtliche Ereignisse des Kirchenjahres thematisiert, verarbeitet und 
veranschaulicht. Somit weisen sie einen engen Bezug zur Kirche auf. 
Überliefert sind daher nicht nur Spiele, die das Ostergeschehen behan-
deln, sondern auch Fronleichnamsspiele, Weihnachtsspiele oder Passions-
spiele. Zudem existieren ebenfalls Spiele, die einzelne Heiligenfeste zum 
Thema haben.17 
‚Geistliches Spiel‘ ist dabei eine neuzeitliche Bezeichnung und zielt vor 
allem darauf ab, dass es sich bei den überlieferten Schriften um Texte mit 
Spielanweisungen, verschiedenen Figuren und dialogischem Aufbau han-
delt. Außerdem existieren Zeugnisse über deren Aufführung. Allerdings 
sind über 100 verschiedene Eigenbezeichnungen bekannt, die lediglich 
„Bedeutungshinweise“18, aber keine einheitliche Benennung liefern. Spil 
und ludus werden dabei am häufigsten verwendet, wobei jedoch noch 
kein spezielles Gattungsverständnis zur Entstehungszeit der mittelalterli-
chen Spiele vorhanden ist.19 Aus dem gleichen Grund ist die Verwendung 
des Begriffs ‚geistliches Drama‘ irreführend. Eine weitere Möglichkeit 
wäre die Bezeichnung ‚liturgisches Spiel‘. 
Auch wenn im Folgenden vor allem von der Krämerszene gesprochen 
wird, ist dies terminologisch nicht korrekt. In Spielen des Mittelalters ist 
es nicht ganz passend, von ‚Szenen‘ zu sprechen, da die Spiele insgesamt 
nicht dem Bau des aristotelischen Dramas entsprechen und aus diesem 
Grund auch nicht in ebensolche Kategorien eingeteilt werden können. 
Gleichermaßen ist die Übertragung neuzeitlicher dramentheoretischer Be-
griffe und dahinterstehender Konzepte nur mit Vorsicht vorzunehmen. Es 
sollte dabei nicht vergessen werden, dass ein solches Bewusstsein über 
Gattungscharakteristika und entsprechende poetologische Überlegungen 
zur Aufführungszeit nicht vorherrschten. Der Einfachheit halber, und 
weil dies eine andere Forschungsthematik eröffnet, wird trotzdem von 
der ‚Krämerszene‘ oder dem ‚Krämerspiel‘ gesprochen. 

                                           
17 Vgl. SCHULZE, URSULA: Geistliches Spiel. In: Reallexikon der deutschen Literaturwis-

senschaft. Hrsg. von: Braungart, Georg/Fricke, Harald/Grubmüller, Klaus/Müller, 
Jan-Dirk/Vollhardt, Friedrich/Weimar, Klaus. Bd. 1 A-G. Berlin/New York 2010. S. 
683 f.  

18 SCHULZE, URSULA: Geistliche Spiele im Mittelalter und in der frühen Neuzeit. Von 
der liturgischen Feier zum Schauspiel. Eine Einführung. Berlin 2012. S. 11. 

19 Vgl. Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


14 
 

Abzugrenzen ist das geistliche Spiel außerdem vom weltlichen Spiel, wo-
bei es in der Forschung auch Gegner einer solchen Zweiteilung und damit 
einhergehenden Gegenüberstellung gibt. Argumentiert wird hier, dass 
die Fastnachtspiele eigentlich auch in einem kirchlichen Rahmen, der 
durch die Fastenzeit vorgegeben ist, stattfinden und somit keine strikte 
Trennung vorgenommen werden sollte.20 Die Dichotomie von geistlichen 
und weltlichen Spielen ist dabei aber insofern berechtigt, da sie vor allem 
thematisch begründet ist. Speziell in den geistlichen Spielen werden 
hauptsächlich heilsgeschichtliche Ereignisse dargestellt, wohingegen der 
Fokus im weltlichen Schauspiel auf die Lebenswelt der Zuschauer gerich-
tet wird. Dies wird durch die Behandlung alltäglicher Themen und das 
Auftreten entsprechender Figuren realisiert. Es wird sich allerdings auch 
zeigen, dass es thematische Überschneidungen von geistlichem und welt-
lichem Spiel gibt. Dies geschieht vor allem durch das Eindringen der Ko-
mik der Krämerszene in die geistlichen Spiele. 

Entstehung  
Viele Handlungen, Gebete und Zeremonien sowie deren Bedeutung blei-
ben für die nicht-klerikale Kirchengemeinde im Mittelalter unverständ-
lich.  

Dass sich die Messe im Laufe der Kirchengeschichte weithin zu einer Kleri-
kerhandlung entwickelt hatte, die für die laikale Gemeinde mental wenig 
zugänglich blieb, wurde im Hoch- und Spätmittelalter zunehmend als Prob-
lem wahrgenommen, […].21 

Auch ist dies auf die hauptsächlich verwendete Sprache der Kirche im 
Gottesdienst, das Lateinische, zurückzuführen. Die Folge davon ist, dass 
viele der laikalen Gemeindemitglieder lediglich zur volkssprachlichen 
Predigt erscheinen. Eine Möglichkeit, diese Diskrepanz zu überbrücken 
und der nicht-klerikalen Gemeinde die biblische Heilsgeschichte zu ver-
mitteln, ist die mediale Aufbereitung durch die geistlichen Spiele. „Das 
geistliche Spiel, das Passionsspiel insbesondere, wollte und sollte nichts 
anderes sein als eine Predigt von der Schaubühne.“22 Es „tritt [zudem] 

                                           
20 Vgl. WOLF (2009), S. 301 f. 
21 SCHULZE (2012), S. 16. 
22 KEPPLER, PAUL: Zur Passionspredigt des Mittelalters. In: Historisches Jahrbuch der 

Görresgesellschaft 4. München 1883. S. 174.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


15 
 

künstlerische Elaboriertheit hinter die Allgemeinverständlichkeit der reli-
giösen Vermittlung von Heilstatsachen zurück, […].“23 
Die Osterspiele des Mittelalters sind ungefähr ab dem 10. Jahrhundert aus 
der Liturgie der Kirche entstanden.24 Vor allem werden sie zurückgeführt 
auf den Ostertropus Quem quaeritis in sepulchro, in dem es um den Gang 
der Marien zum Grab Jesu, die visitatio sepulchri, geht. Zunächst entstehen 
Spiele in lateinischer Sprache, denen anschließend auch Spiele in Volks-
sprache folgen. Zudem stehen die geistlichen Spiele in einem engen Zu-
sammenhang mit den mittelalterlichen deutschsprachigen Predigten, die 
eine lange Tradition aufweisen. Sie können grob in zwei Perioden einge-
teilt werden: Die erste Periode erstreckt sich auf die Zeit bis zum 13. Jahr-
hundert und die zweite Periode auf die Zeit nach 1200 bis zur Reforma-
tion. Diese zweite Periode der mittelalterlichen Predigten ist für die Os-
terspielentstehung von besonderer Bedeutung, da die Textüberlieferung 
deutscher Osterspiele im 13. Jahrhundert beginnt und sich bis zum 17. 
Jahrhundert erstreckt.25 
Der Inhalt des Grabbesuchs der Marien, der visitatio sepulchri, ist an die 
Berichte der Evangelien angelehnt, auf die auch in den Osterpredigten Be-
zug genommen wird.26 Jedoch werden diese nicht wortwörtlich aus der 
Bibel übernommen,27 sondern auch Szenen hinzugefügt, denen eine bibli-
sche Grundlage fehlt. Dazu gehört die Salbenkrämerszene, die eine 
schwache Berechtigung dadurch findet, dass die Marien, deren Anzahl in 
den verschiedenen Evangelien außerdem variiert,28 den Leib Jesu einer 
Ölsalbung unterziehen wollen, um ihm eine Ehre zu erweisen, wofür sie 

                                           
23 GRAFETSTÄTTER, ANDREA: Ludus Compleatur. Theatralisierungsstrategien epischer 

Stoffe im spätmittelalterlichen und frühneuzeitlichen Spiel. Interdisziplinäre Bei-
träge zur Mittelalterforschung. Bd. 33. Wiesbaden 2013. S. 2. 

24 Vgl. MÜLLER, JAN-DIRK: Osterspiel. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissen-
schaft. Hrsg. von: Braungart, Georg/Fricke, Harald/Grubmüller, Klaus/Müller, Jan-
Dirk/Vollhardt, Friedrich/Weimar, Klaus. Bd. 2 H-O. Berlin/New York 2010. 
S. 775–777.  

25 Vgl. DAUVEN-VAN KNIPPENBERG, CARLA: Über den Zusammenhang zwischen Os-
terpredigt und dramatischer Darstellung der Osterpredigt. In: M. Siller (Hrsg.), Os-
terspiele. Texte und Musik. Akten des 2. Symposiums der Sterzinger Osterspiele 
(12.-16. April). Innsbruck 1994. S. 34. 

26 Einige Osterpredigten nehmen Bezug auf Mk 16, 1–7, andere wählen als Thema den 
ersten Brief des Apostels Paulus an die Korinther (1. Kor 5, 7–8) oder Psalm 117 (118), 
24. Dabei kann davon ausgegangen werden, dass Predigten und Osterspiele aus den 
gleichen Quellen entstanden sind.  

27 Vgl. DAUVEN-VAN KNIPPENBERG (1994), S. 34 ff. 
28 Dies wird für eine spätere Anspielung Rubins im Innsbrucker Osterspiel wichtig. 

Vgl. Kapitel 5.1 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


16 
 

wiederum Salben benötigen. Der mercator, die uxor mercatoris oder die Ge-
hilfen des Krämers werden nicht erwähnt, finden jedoch durch das Vor-
haben des Salbenkaufs Eingang in die Osterspiele.  

Aufführung 
Wie bereits oben beschrieben, haben sich die Spiele vor allem aus dem 
Grund entwickelt, die Heilsgeschichte für das laikale Publikum anschau-
lich darzustellen, da vor dem 16. Jahrhundert eine Beteiligung der laikalen 
Gemeinde am Gottesdienst nicht vorgesehen war. Viele Riten und Zei-
chen als Elemente des Gottesdienstes, wie das Kreuzzeichen und andere 
Formen der Körpersprache, die ein Gefühl der Gemeinschaft und Zuge-
hörigkeit stiften können, wurden ebenfalls erst relativ spät etabliert.29 
Da sich die Spiele aus den Predigten und der Liturgie entwickelt haben, 
finden diese zunächst auch im kirchlichen Raum statt. Für die frühen 
Spiele gilt der Altarbereich der Kirche als Veranstaltungsort. Dabei wer-
den die Rollen der Figuren in den Spielen zu Beginn von Geistlichen30 ein-
genommen, wodurch noch kein großer Unterschied zu den Predigten für 
die laikale Gemeinde zu erkennen ist.31 Eine große Veränderung stellt je-
doch die Verlegung der Spiele aus dem kirchlichen Raum hinaus auf öf-
fentliche Plätze dar. Als solche Plätze fungieren zum Teil der Vorplatz der 
Kirche und besonders auch Marktplätze. Diese Entwicklung geht mit der 
zunehmenden Ausgestaltung der Szenen der Spiele und mit der Erweite-
rung des Figurenarsenals einher. „Man kann die Spiele [dadurch] mit 
Recht als das größte Massenmedium des Spätmittelalters neben der Pre-
digt bezeichnen.“32

Für weitere Rollen und die Aufführung außerhalb der Kirche werden au-
ßerdem „neue […] männliche Spieler, außerhalb der Geistlichkeit, z. B. 
namhafte Bürger der Stadt, allerdings stets Männer auch für Frauenrollen 
[rekrutiert].“33 Durch die Ausweitung auf öffentliche Plätze und die Hin-
zunahme von Schauspielern aus der laikalen Gemeinde, werden die 
Spiele zu einem wichtigen Ereignis der Städte. Die Wichtigkeit der Spiele 
für die Städte wird durch „spielexterne Hinweise [dokumentiert], wie sie 
                                           

29 Vgl. SCHWOB, UTE MONIKA: Und singt frölich: „Christ ist erstanden!“ Zur Rolle der 
Laien bei mittelalterlichen Osterfeiern und beim Osterspiel. In: M. Siller (Hrsg.), Os-
terspiele. Texte und Musik. Akten des 2. Symposiums der Sterzinger Oster-
spiele (12.–16. April). Innsbruck 1994. S. 162 f.  

30 Beispielsweise durch Diakone, Ministranten oder Chorknaben sowie Schüler kirch-
licher Schulen.  

31 Vgl. SCHULZE (2012), S. 33.  
32 Ebd., S. 18. 
33 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


17 
 

etwa in Stadt- und Kirchenrechnungen, Ratsprotokollen, Inventaren, 
Spielgenehmigungen, Requisitenverzeichnissen und Bühnenplänen greif-
bar sind“34. Es existieren in dieser Zeit außerdem Bruderschaften, die sich 
für die Aufführung der Spiele einsetzen und dabei, beispielsweise als 
Schauspieler, mitwirken. 
Außerdem müssen die Spiele finanziell sowie logistisch organisiert wer-
den. Es zeigt sich in einigen Städten, dass die bereits erwähnten Bruder-
schaften mit der Verwaltung zusammenarbeiten und diese auch einen ge-
meinsamen Regenten der Spiele bestimmen, der des Lateinischen sowie 
der Volkssprache und des Lesens mächtig gewesen sein muss, um die 
Spiele zu dirigieren. Aus dem 16. Jahrhundert sind einige Belege für diese 
Praxis bekannt, so zum Beispiel die Dirigierrolle des Spielleiters Benedikt 
Debs oder des Virgil Raber.35  
Ein weiteres wichtiges Merkmal der Aufführung, neben dem Raum der 
Spiele und den Schauspielern, die daran beteiligt sind, ist die Simultan-
bühne. Dies bedeutet, dass die Darsteller nicht sukzessive die Bühne be-
treten, sondern alle gleichzeitig auf bestimmten Warteplätzen anwesend 
sind. Die Warteplätze werden mitunter nach den Orten, die im Spiel auf-
tauchen, festgelegt und erfolgen teilweise nach Gesichtspunkten, die eine 
Werteorientierung zulassen.36 So befindet sich in der Mitte beispielsweise 
das Grab Jesu, rechts davon Spielorte, denen ein positiver Wert zuge-
schrieben wird, links davon negativ besetzte Orte.37 Ebenso ist es den Zu-
schauern möglich, sich zu dem Spielort hinzubewegen, an dem gerade 
eine Handlung stattfindet. Diese Praxis des Heranrückens der Zuschauer 
kann beispielsweise durch den Donaueschinger Bühnenplan belegt wer-
den. 
Insgesamt zeigt sich durch die Entstehungsgeschichte und die Art der 
Aufführung der geistlichen Spiele ein deutlicher Einbezug der laikalen 
Kirchengemeinde. Diese wird direkt am Spielgeschehen beteiligt und 
kann somit die Heilsgeschichte nacherleben. Durch die Verlegung an öf-
fentliche Plätze des alltäglichen Lebens und sozialer Begegnungen, kön-
nen die geistlichen Spiele tatsächlich als eine Art Massenmedium der Zeit 
verstanden werden. Durch die Existenz von lateinischen Elementen sowie 
den größtenteils in Volkssprache abgefassten Dialogen wird eine Verbin-
dung von Kirche und laikaler Gemeinde und Lebenswelt hergestellt. Es 

                                           
34 GRAFETSTÄTTER (2013), S. 2. 
35 Vgl. SCHULZE (2012), S. 37. 
36 Vgl. Ebd., Abb. 6, S. 42. 
37 Vgl. Ebd., S. 38. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


18 
 

wird sich zeigen, dass komische Szenen hierzu einen Beitrag leisten kön-
nen. Dies geschieht vor allem durch die Verhandlung entsprechender 
Themen und die Ausstattung mit einem entsprechenden Figurenarsenal. 
Im Folgenden wird zunächst die oft angenommene abwertende Haltung 
gegenüber dem Komischen im Mittelalter diskutiert, um daran anschlie-
ßend die Komik in den Spielen zu identifizieren und zu analysieren. Bei 
der Bewertung der Funktion der komischen Szenen darf die Charakteri-
sierung der Spiele als Massenmedium der Zeit nicht unbeachtet bleiben. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


19 
 

3 Bewertung von Lachen und Komik im Mittelalter 
Komisches und Sakrales wird fast immer als etwas Unvereinbares bewer-
tet. Dabei unterliegt das Komische in den meisten Fällen einer gleichzeiti-
gen Abwertung. Es wird als unpassendes Eindringen in den Bereich des 
Heiligen angesehen, jedoch sollte zurückverfolgt werden, worauf diese 
Wertung des Komischen und des Lachens gründet und ob sie für die Ana-
lyse der Komik in den Osterspielen und die Darstellung der Funktionen 
bestehen bleiben sollte. 

Kirchliche Bewertung des Lachens 
Aufgrund der Quellenlage zur Bewertung des Lachens im Mittelalter 
wird in der Forschung meist auf Texte und Belege zurückgegriffen, die 
dem Bereich der Kirche zugeordnet werden können. Warum diese be-
grenzte Quellenlage problematisch im Hinblick auf die Bestimmung der 
Funktion der Komik im geistlichen Spiel ist, wird am Ende des Kapitels 
gezeigt. 

3.1.1 Biblisch begründetes Misstrauen: „Jesus hat nicht ge-
lacht!“ 

Der Mensch wird in der Anthropologie nicht nur als ein Wesen beschrie-
ben, das vernunftbegabt ist, sondern auch, dass er als einziges Wesen in 
der Lage ist zu lachen. Diese Erkenntnis hat bereits Aristoteles formuliert 
und gründet damit eine Basis weiterer anthropologischer Überlegungen, 
die bis in die Moderne nachwirken und somit auch im Mittelalter bereits 
bekannt gewesen sein müssen. Dies lässt sich auch anhand der Isagoge des 
Porphyrius von Tyrus belegen, die im Mittelalter als Logik-Lehrbuch be-
nutzt wurde und deren Verbreitung durch Bibliothekskataloge nachge-
wiesen werden kann.38 Der Mensch unterscheidet sich zwar von anderen 
Lebewesen auch durch seine Vernunft, jedoch wird davon ausgegangen, 
dass Gott ebenso vernunftbegabt ist und dies somit nicht ausschließliches 
proprium des Menschen sein kann. Die risibilitas ist demzufolge laut der 
Isagoge das alleinige Merkmal des Menschen. Auch in dem Werk von Mar-
tianus Capella De nuptiis Philologiae et Mercuriin wird dieser Auffasung 

                                           
38 MANITIUS, MAX: Handschriften antiker Autoren in mittelalterlichen Bibliothekska-

talogen. Zentralblatt für Bibliothekswesen. Beiheft 67. Leipzig 1935. Nr. 201. S. 275–
300.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


20 
 

gefolgt.39 Es lassen sich einige weitere Belege dafür finden, dass die risibi-
litas auch im Mittelalter als proprium des Menschen angesehen wurde und 
somit eigentlich als eine hervorzuhebende Fähigkeit bewertet werden 
musste.40 
Es ist zu fragen, ob aus der reinen Anerkennung einer Fähigkeit ebenfalls 
folgt, dass diese positiv hervorgehoben werden musste. Insgesamt wird 
eine ablehnende Haltung dem Lachen gegenüber aus der Bibel abgeleitet. 
Dies wird vor allem damit begründet, dass Christus nie gelacht habe. Die 
Annahme, dass Jesus nicht gelacht, jedoch geweint und getrauert hat, 
gründet auf der Darstellung Jesu im neuen Testament. Er wird leidend 
beschrieben und zeigt als körperliche Reaktionen darauf Weinen und 
Trauern. Von einem Lachen Jesu wird hingegen nicht berichtet.41 Auch 
seine Worte: „Weh euch, die ihr jetzt lacht; denn ihr werdet klagen und 
weinen“42, werden als Argument dafür gewertet, das Lachen als etwas zu 
sehen, das Jesus zwar konnte, aber nicht tat.43 Einerseits hat er zwar die 
Schwächen des Menschen angenommen, wie Hunger oder Durst und das 
Empfinden von Trauer, Schmerz und Furcht, andererseits besitzt er eine 
göttliche Natur, die ihn vom Menschen abhebt. Demnach wird Jesus die 
Fähigkeit nicht aberkannt, sondern er hat sie vielmehr nicht ausgeführt 
und ihr dadurch Restriktionen auferlegt.44 Da Jesus als Vorbild für ein 
christliches Verhalten des Menschen gilt, wird in diesem Zusammenhang 
eine Zurückhaltung des Lachens gefordert, um einer solchen christlichen 
Lebensführung zu folgen. 
Was jedoch auch beachtet werden muss, ist, dass es an einigen Textstellen 
der Bibel, die oftmals als Belege gegen das Lachen-Dürfen herangezogen 
werden, nicht um das Lachen an sich geht, sondern um Mahnungen, die 
die Orientierung des Menschen an vergänglichen Gütern und weltlichen 
Freuden kritisieren. Das Lachen ist hier eine Äußerungsform der Freude 
                                           

39 Vgl. SUCHOMSKI, JOACHIM: ‚Delectatio‘ und ‚Utilitas‘. Ein Beitrag zum Verständnis 
mittelalterlicher komischer Literatur. Bibliotheca Germanica. Handbücher, Texte 
und Monographien aus dem Gebiete der germanischen Philologie. Hrsg. von: Fried-
rich Maurer, Heinz Rupp und Max Wehrli. Bd. 18. Bern 1975. S. 11. 

40 Vgl. Ebd. 
41 Generell zeigen sich wenige Belege für ein Lachen im Mittelalter. Vgl. hierzu: BIE-

ßENECKER, STEFAN: Das Lachen im Mittelalter. Soziokulturelle Bedingungen und so-
zial-kommunikative Funktionen einer Expression in den „finsteren Jahrhunderten“. 
Bamberg 2012. S. 141 f. 

42 Lk 6, 25. Die Deutung dieser Wehrufe und ähnlicher Seligpreisungen werden in der 
heutigen Exegese nicht gegen das Lachen herangezogen. Man geht aktuell von trös-
tenden Worten Jesu aus an diejenigen, denen es im Diesseits verwehrt ist zu lachen. 

43 Ebensolche Argumente werden in vielen Ordensregeln gegen das Lachen-Dürfen 
herangezogen. Vgl. BIEßENECKER (2012), S. 115.  

44 Vgl. SUCHOMSKI (1975), S. 13. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


21 
 

an temporären Gefühlen und der Bindung des Menschen an weltliche 
Dinge. Hierbei handelt es sich aber um eine laetitia temporalis, der gegen-
über ein gaudium spirituale steht.45 Gemeint ist mit dem gaudium spirituale 
nicht die Freude an weltlichen Dingen, sondern eine Glückseligkeit, die 
nur Auserwählten zukommt und damit im religiösen Sinne positiv zu be-
werten ist, sich allerdings nicht durch übermäßiges, ungezügeltes, lautes 
Lachen äußert. Das Lachen ist somit vor allem dann negativ zu werten, 
wenn es aufgrund kurzzeitiger weltlicher Freuden erfolgt.  

3.1.2 Restriktive Ordensregeln aus dem monastischen 
Schrifttum46 

Ein weiteres Indiz für die Haltung der Kirche liefern Ordensregeln.47 Hier 
wird nicht nur der Anlass des Lachens zur Bewertung herangezogen, son-
dern auch in der Heftigkeit der Äußerung. Mönchen ist das Lachen zwar 
nicht gänzlich verboten, allerdings wird Wert darauf gelegt, dass alle Af-
fekte und Gefühle einer Mäßigung zu unterliegen haben, daher wird auch 
ein leises Lächeln in bestimmten Ordensregeln erlaubt.48 Zudem wird 
zwischen dem Lachen des Körpers und dem des Herzens unterschieden.49 
Das Lachen des Körpers äußert sich durch ungezügeltes, ausgelassenes 
Lachen und kommt damit nicht als Äußerungsform einer „himmlischen 
Freude“50, einer Freude des Herzens, in Frage. Das Lachen des Körpers 
verdeutlicht vielmehr eine Ausgelassenheit, wohingegen ein Lachen des 
Herzens ein Zeichen von Gemütsruhe ist und damit der Idee des gaudium 
spirituale entspricht. Durch die Art des Lachens kann laut dieser Regeln 
darauf geschlossen werden, welche innere Einstellung jemand trägt. Un-
gezügeltes Verhalten ist dabei ein erstes Zeichen für eine innere Haltung, 
die nicht unterdrückt werden kann und auf eine Tendenz zur Todsünde 
der superbia hindeutet.  

                                           
45 Vgl. Ebd., S. 14. 
46 Vgl. etwa Benedikt, ‚Regula monachorum‘, Kapitel 4. Vgl. ebenfalls: KABLITZ, AN-

DREAS: Komik, Komisch. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Hrsg. 
v. Braungart, Georg/Fricke, Harald/Grubmüller, Klaus/Müller, Jan-Dirk/Voll-
hardt, Friedrich/Weimar, Klaus. Bd. 2 H-O. Berlin/New York 2010. S. 291.  

47 Vgl. SUCHOMSKI (1975), S. 24. Beispiele hierfür: Vgl. WASSERSCHLEBEN, HERMANN: 
Die irische Kanonensammlung. Gießen 1874. Außerdem: BIEßENECKER (2012), S. 96–
110.  

48 Vgl. SUCHOMSKI (1975), S. 15. 
49 Vgl. BIEßENECKER (2012), S. 111–114.  
50 SUCHOMSKI (1975), S. 15. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


22 
 

Petrus Cantor äußert sogar Einwände gegen ein gemäßigtes Lachen der 
Mönche und differenziert dabei noch deutlicher zwischen Lachen und ei-
nem heiteren Gesichtsausdruck.51 Auch zu häufiges Lachen, das zwar auf-
grund des gaudium spirituale erfolgt, könne verdächtig erscheinen, denn 
dies könnte eine religiöse innere Einstellung ebenso nur vortäuschen.  
Diese negativen, restriktiven Bewertungen ergeben sich aus Regeln im 
monastischen Schrifttum, jedoch gibt es auch Belege dafür, dass sie für 
eine breitere Masse popularisiert wurden und damit gemeinhin bekannt 
waren. Anführen lässt sich hier das Bîspel des Strickers vom ernsthaften 
König52. In diesem wird ein König beschrieben, der von seinen Untertanen 
gefürchtet wird, da er nie lacht. Als sein Bruder ihm die Frage stellt, aus 
welchem Grund er dies nie tue, wird der Bruder des Königs festgenom-
men. Dabei wird er von vier Lanzen so eingekreist, so dass er sich nicht 
mehr bewegen kann, ohne sein Leben dabei zu gefährden. Die vier Lanzen 
stellen ein Bild des inneren Zustandes des Königs dar, denn er fühlt sich 
von vier Arten des Leides am Lachen gehindert: Ihn hindern der Gedanke 
an den Opfertod Christi, die Ungewissheit über den Zeitpunkt des eige-
nen Todes und des Weges seiner Seele nach dem Tod sowie die Angst vor 
dem jüngsten Gericht am Lachen. Ebenfalls stellt der König den direkten 
Bezug zur Bibel her, indem er anführt, Jesus habe nie gelacht: 

daz man in sach gelachen nie / daz er so vil durch mich begie / daz hat min herze 
also versniten / daz ich daz lachen han vermiten / und nimer niht gelachen mac 
(V. 129–133) 

Am Ende wird sogar der Bruder des Königs, dessen Leben vor allem auf 
weltliche Freuden ausgerichtet ist, bekehrt und folgt der Einstellung des 
Königs. Damit siegt in diesem Bîspel die christliche über eine weltliche Le-
bensführung. Dieses literarische Exempel zeigt, dass die Auffassung aus 
dem monastischen Schrifttum auch außerhalb der Klöster bekannt war 
und Eingang in literarische Werke fand. Allerdings darf nicht außer Acht 
gelassen werden, dass gerade der Stricker ein Autor ist, der sich der Ko-
mik in anderen Werken durchaus bedient und man ebenso schlussfolgern 
kann, dass das Bîspel vom ernsthaften König die Haltung eines speziellen 
Auftraggebers widerspiegelt. Dennoch muss festgehalten werden, dass 

                                           
51 Vgl. Ebd., S. 19. 
52 Der Stricker. Vom Konig ernsthaften. In: Codex Dresden M 68. Bearbeitet von Paula 

Hefti. Deutsche Sammelhandschriften des späten Mittelalters. Hrsg. von: Rolf Max 
Kulli und Heinz Rupp. Bibliotheca Germanica. Handbücher, Texte und Monogra-
phien aus dem Gebiete der germanischen Philologie. Hrsg. von: Friedrich Maurer, 
Heinz Rupp und Max Wehrli. Bd. 23. Bern 1980. S. 339–389.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


23 
 

durch die Literarisierung der Haltung der Kirche diese einem breiten Pub-
likum zugänglich gemacht werden konnte. 

Bewertung des Komischen  
Nach der Darstellung der Bewertung des Lachens aus kirchlicher Sicht, ist 
zu fragen, in welcher Art und Weise sich die ablehnende Haltung gegen-
über dem Lachen auf die Bewertung des Komischen, also dessen, was 
zum Lachen anregt, zur Entstehungszeit der Osterspiele auswirkt. Lachen 
ist eine Ausdrucksform einer Gefühlsregung.53 Gelacht werden kann je-
doch nicht nur aufgrund von etwas Komischem. Der Grund, aus dem ge-
lacht wird, kann zudem Spott, Verachtung oder Herabwürdigung sein. 
Lachen hat damit nicht nur eine Freude stiftende Funktion, sondern es 
kann gegenüber dem Objekt der Komik auch exkludierend und herab-
würdigend wirken. Andererseits darf auch eine gemeinschaftsstiftende 
Funktion des Lachens nicht außer Acht gelassen werden.54 Beide Funkti-
onen können auch zugleich erfüllt werden, denn gemeinsames Lachen 
über ein Objekt der Komik kann eine Gemeinschaft der Lachenden her-
stellen. Das Komische ist dabei ein möglicher Anlass, der zum Lachen 
bringt. 
Scherze und Witze müssten nach obiger Darstellung ebenso negativ durch 
die Kirche beurteilt worden sein wie das Lachen, da diese vor allem eine 
laetitia temporalis hervorrufen und nicht einem gaudium spirituale dienen. 
Insgesamt wird bei der Bewertung des Komischen im Mittelalter von den 
Regeln des monastischen Schrifttums ausgegangen. Allerdings zeigen 
sich auch in der Kirche Ansätze, die auf eine Ambivalenz der Bewertung 
des Komischen hindeuten. 
Im monastischen Schrifttum wird eine Verbindung zwischen der Bewer-
tung des Lachens und dem Komischen hergestellt. Scherz und Witz wer-
den hier vor allem mit den verba otiosa in Verbindung gebracht, also einer 
unnützen, überflüssigen Rede.55 Vor allem im klösterlichen Bereich wird 
davor gewarnt, sich dessen zu bedienen und Witze weiterzugeben. Diese 
sind, wie die verba otiosa, dem geweihten Mund des Mönches nicht ange-

                                           
53 Vgl. BIEßENECKER (2012), S. 39. 
54 Vgl. RÖCKE, WERNER/VELTEN HANS RUDOLF: Einleitung. Eine Lachgemeinschaft 

der Götter. In: Lachgemeinschaften. Kulturelle Inszenierungen und soziale Wirkun-
gen von Gelächter im Mittelalter und in der frühen Neuzeit. Hrsg. von: Dies. Ber-
lin/New York 2005. S. X. 

55 SUCHOMSKI (1975), S. 23. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


24 
 

messen und können bei gewohnheitsmäßiger Ausübung sogar als Blas-
phemie geächtet werden. Man wird sich dafür vor dem Jüngsten Gericht 
verantworten müssen. 
Das Verbot von Scherz und Witz dringt weiterhin bis in das Kirchenrecht 
vor.56 In diesem offiziellen Verbot verdeutlicht sich die Ablehnung von 
Komik durch die Kirche. Durch den Eingang in das Kirchenrecht sind 
folglich auch Strafen möglich. Kleriker müssen dabei vor allem darauf 
achten, sich nicht mit dem verachteten Stand der joculatores auf eine Stufe 
herab zu begeben.  
Es zeigt sich jedoch auch eine durchaus ambivalente Haltung zur Komik. 
Auf der einen Seite stehen dabei die offiziellen Verbote, Ächtungen des 
Standes der Spielleute und eine strikte Scherz- und Lachablehnung im 
klösterlichen Leben. Andererseits existieren auch Beweise dafür, dass eine 
Diskrepanz zwischen dem besteht, was offiziell geächtet wurde und dem 
tatsächlichen Eindringen von komischen Elementen und Gelächter in den 
religiösen und sakralen Bereich. Vor allem anzuführen ist hier das Narren- 
und Eselsfest57, das zwischen Weihnachten und Epiphanias seit dem frü-
hen Mittelalter stattgefunden hat.58 Bei diesem Fest treten vor allem jün-
gere Kirchenmitglieder in der Funktion höherer Geistlicher auf. 

Das festum stultorum folgt dem Prinzip der ‚verkehrten Welt‘, in der alle 
Hierarchien umgekehrt sind […]. Neben dieser Verkehrung der bestehen-
den Ordnung spielten Verkleidungen und blasphemische Handlungen eine 
wichtige Rolle. […] [D]ie Geistlichen [setzten] beim Gottesdienst Masken 
[auf] […] und [haben] als Frauen verkleidet im Chorgestühl getanzt […]. 
Überdies hätten sie unzüchtige Lieder gesungen, während der Zelebration 
der Messe am Altar Würste verspeist und Würfel gespielt, an Stelle von 
Weihrauch Exkremente und Schuhsohlen verbrannt […].59 

Das tatsächliche ‚Verdrehen‘ zeigt sich beispielsweise darin, dass Melo-
dien umgekehrt und Dissonanzen erzeugt werden, Messbücher falsch 
herum gehalten, der zum Narrenkönig ernannte junge Geistliche ganz 
und gar eines Königs untypisch in zerrissenen Kleidern auf einem Esel in 

                                           
56 Benedikt von Nursia setzte Scherz und Witz vor allen in Zusammenhang mit der 

überflüssigen Rede, woraus sich auch das Verbot im Kirchenrecht langsam entwi-
ckelte. Im Hibernensis (710) bis zum Decretum von Gratian (1170) kann dies nachge-
wiesen werden. Vgl. dazu SUCHOMSKI (1975), S. 11–13.  

57 Weiteres zum Narrenfest siehe: HEERS, JACQUES: Fêtes des fous et carnavals. Paris 
1983. 

58 Vgl. GREBE (2005), S. 9. 
59 Ebd., S. 9 f. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


25 
 

die Kirche geführt wird und des Weiteren mehr. Es wurden Versuche un-
ternommen dieses Geschehen in gemäßigtere Bahnen zu lenken und Re-
geln aufzustellen: 

So scheint es an manchen Orten üblich gewesen zu sein, den precentor stulto-
rum mit Wasser zu übergießen, wobei […] von der Kirchenobrigkeit darum 
gebeten wird, diesen Jux künftig auf drei Eimer zu beschränken, […], um 
eine Überschwemmung der Kirche zu vermeiden.60 

Die Überschreitung kirchlicher Regeln durch Ruhestörung, Übertreibung 
und Provokation muss demnach in gewissem Maße toleriert worden sein. 
Mahnend eingeschritten wurde nur bei zu heftigen Verstößen.61  
Es ist festzuhalten, dass sich im monastischen Schrifttum und Kirchen-
recht überwiegend eine ablehnende Haltung dem Lachen gegenüber 
zeigt. Dies wird vor allem durch die Darstellung Jesu in der Bibel begrün-
det. Es wurde im vorangehenden Kapitel festgestellt, dass es wichtig ist, 
den Anlass des Lachens zu betrachten und diesen neben der Heftigkeit 
des Lachens zur Bewertung in jedem Einzelfall heranzuziehen. In Bezug 
auf die Osterspiele würde sich demnach die Frage stellen, ob hier nun das 
gaudium spirituale oder eine laetitia temporalis Anlass zum Lachen gibt. In 
Anbetracht der Obszönität und Derbheit der Komik in den Osterspielen, 
wurde im überwiegenden Teil der Forschung ein gaudium spirituale aus-
geschlossen und daher eine Abwertung der Komik vorgenommen. Die 
Funktion des Auslösens eines risus paschalis würde demnach jedoch eben-
falls nicht in Frage kommen, stellt der risus paschalis doch ein gaudium spi-
rituale dar, das durch obszöne Komik nicht ausgelöst werden kann. Den-
noch muss die Komik in den Osterspielen toleriert worden sein, sonst 
hätte sie sich nicht zu einem so flächendeckenden Phänomen ausweiten 
können.  
Ein Problem scheint bei der bisherigen Betrachtung unbeachtet: Die Hal-
tung einer generellen Restriktion des Lachens und der Komik im Mittel-
alter wird aus dem monastischen Schrifttum abgeleitet. Diese Regeln gel-
ten also vor allem für das klösterliche Leben und für die Amtsträger der 
Kirche. Die aus diesen Schriftzeugnissen abgeleiteten Restriktionen wer-
den anschließend auf das alltägliche, ‚normale‘ Leben der laikalen Mit-
glieder der Kirche übertragen, da andere Quellen zur Bewertung des La-
chens schlichtweg fehlen. Da gerade aber die geistlichen Spiele aus dem 
Raum der Kirche heraustreten und einer breiten Masse zugänglich sind, 

                                           
60 Ebd., S. 10.  
61 Ebd.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


26 
 

bleibt zu hinterfragen, ob das Lachen, das durch die darin enthaltene Ko-
mik ausgelöst wird, ebenso streng verurteilt wird, wie im klösterlichen 
Leben. Zwar hat das Bîspel des Strickers gezeigt, dass auch in unterhalten-
der Literatur die Ideen aus den Mönchsregeln aufgenommen wurden, je-
doch muss hier auch auf Auftraggeber und besondere Rezipienten ver-
wiesen werden, wodurch nicht eindeutig darauf geschlossen werden 
kann, dass diese Regeln ebenfalls im sozialen Leben des Mittelalters, au-
ßerhalb der Kirche, strengstens verfolgt wurden. Das beschriebene Esels-
fest ist ein weit verbreitetes und frühes Beispiel für die Verbindung von 
Komik und Sakralem, das sogar im Raum der Kirche stattfindet, sowie die 
komischen Elemente in Oster-, Weihnachts-, Passions- oder Fronleich-
namsspielen. Außerdem stellen sie kein vereinzeltes Phänomen dar, son-
dern die Existenz komischer Szenen in den geistlichen Spielen ist eine Ent-
wicklung von gesamteuropäischer Dimension.62 Es zeigt sich deutlich, 
dass dort wo Kirche und Sakralität mit dem alltäglichen Leben in Berüh-
rung kommen, Komik, Witz und Lachen nicht mit einer ebenso strikten 
Ablehnung verbunden werden, wie beispielsweise in den Regeln für 
Mönche. Ebenso existieren Predigten, in denen sich Komik wiederfinden 
lässt. 
Zudem kann nicht von einer generellen Verkehrung der kirchlichen Nor-
men durch die komischen Szenen gesprochen werden, da hinterfragt wer-
den muss, welche Quellen nun zur Aufstellung einer Norm herangezogen 
werden. Für das Esels- und Narrenfest könnte eine solche kirchliche 
Normverkehrung angenommen werden, da hier tatsächlich kirchliche Fi-
guren und Rituale verkehrt werden. Für die Osterspiele muss jedoch eine 
genauere Betrachtung stattfinden. Es muss dabei auch beachtet werden, 
dass Normen mit einer durchaus unterschiedlichen Verbindlichkeit exis-
tieren. Verwiesen werden kann an dieser Stelle auf die in der Soziologie 
gängige Unterscheidung in Muss-, Soll- und Kann-Normen63 sowie das 
Bestehen von Idealnormen, deren Existenz bekannt ist und akzeptiert 
wird, die in der Realität allerdings meist unterwandert werden. 
Wie schon eingangs beschrieben, lässt die Annahme der Verkehrung der 
kirchlichen Norm nur eine sehr eingeengte Betrachtung der Funktion der 
Komik im geistlichen Spiel zu, nämlich die einer kontrollierten Komik mit 
unterhaltendem Wert und einer Ventilfunktion, damit die Normen nach 
den Spielen wieder umso mehr an Geltung gewinnen. Andere Aspekte 
und Funktionen der Komik können dadurch nicht verfolgt werden, da die 
                                           

62 Vgl. GRAFETSTÄTTER (2013), S. 47.  
63 Vgl. SCHÄFERS, BERNHARD: Soziales Handeln und seine Grundlagen: Normen, 

Werte, Sinn. In: Einführung in die Hauptbegriffe der Soziologie. Hrsg. von: Hermann 
Korte, Bernhard Schäfers. Wiesbaden 2008. S. 32.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


27 
 

Betrachtung hier durch die Generalisierung einer kompletten Normver-
kehrung recht grob bleibt und wenig ins Detail gehen kann. Außerdem 
wird meist nicht klar gezeigt, inwiefern Normverkehrungen genau statt-
finden. Um diese negativ zu bewerten, müsste es ‚das Heilige‘ sein, das 
Gegenstand der Verkehrung ist. Wie sich im Folgenden zeigen wird, ist 
für die Existenz von Komik eine Verkehrung einer Norm wichtig, jedoch 
muss im Einzelnen gezeigt werden, durch welche Normverkehrung Ko-
mik im Einzelfall vorliegt, denn es muss nicht immer eine kirchliche Norm 
sein, die verkehrt wird. In der Analyse wird aufgrund der beschriebenen 
Quellenlage nicht von einer strikten bzw. wertenden Trennung von Ko-
mik und Sakralität ausgegangen. Es wird vielmehr untersucht, unter wel-
chen literarischen Bedingungen Komik Eingang in die geistlichen Spiele 
finden kann und wie sie in literarischer und sprachlicher Form realisiert 
wird. Schließlich sollen daraus differenziertere Funktionen als bisher ab-
geleitet werden können. 

  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


29 
 

4 Identifikation des Komischen in mittelhochdeut-
scher Literatur 

Es wurde dargestellt, welche Bewertungen von Komik und Lachen zur 
Entstehungs- und Rezeptionszeit der in dieser Arbeit im Mittelpunkt ste-
henden Osterspiele vorgeherrscht haben könnten und welche Probleme 
mit den dazu vorhandenen Belegen verbunden sind. Um das Thema der 
Komik in geistlichen Spielen zu behandeln, muss grundsätzlich festge-
stellt werden, welche Textstellen der Osterspiele als komisch gedeutet 
werden können. Deshalb gilt es, ein Methodenrepertoire zu entwickeln, 
mit dem die entsprechenden Stellen identifiziert und analysiert werden 
können. 

Problematisierung des Methodenrepertoires 
Viele Arbeiten, so auch die frühe Arbeit von Krüger, beschreiben detail-
liert den „unglaublichen Schmutz“64, der in den als ‚komisch‘ bezeichne-
ten Szenen der Osterspiele vorkommt, allerdings bleiben die meisten Un-
tersuchungen eine Antwort schuldig, wenn es um die Beschreibung der 
literarischen Strategien zur Realisierung von Komik geht. Es scheint hier 
vor allem eine diffuse Intuition zu sein, auf die sich viele Arbeiten stützen. 
Es sollte der Analyse der komischen Szenen daher eine Darstellung des-
sen vorangestellt werden, was als ‚komisch‘ zu bezeichnen ist und wel-
ches die Grundprinzipien sind, durch die Komik realisiert werden kann. 
Die wohl sicherste Möglichkeit zu untersuchen, welche Stellen als ko-
misch markiert werden können, wäre es, aus dem textexternen Lachen auf 
das Vorhandensein von Komik zu schließen. Grubmüller nimmt dabei das 
textinterne Lachen als Indiz für ein gleichzeitiges Lachen der Rezipienten 
an.65 Dies ist jedoch eine sehr spekulative Vorgehensweise, da hierzu sehr 
wenige Belege zu finden sind. Außerdem können bei einigen Osterspielen 
Aufführungen nicht einmal sicher belegt werden.66 Es wird sich zudem 
zeigen, dass das Lachen von Personen im Text aus anderen Gründen er-
folgen kann als das Lachen der Rezipienten. Aus diesem Grund ist diese 

                                           
64 KRÜGER (1931), S. 11. 
65 Vgl. GRUBMÜLLER, KLAUS: Wer lacht im Märe – und wozu? In: Lachgemeinschaften. 

Kulturelle Inszenierungen und soziale Wirkungen von Gelächter. Hrsg. von: Werner 
Röcke und Hans Rudolf Velten. Berlin/New York 2005. S. 111–124.   

66 Vgl. auch hierzu die Diskussion des Vorkommens reiner Lesedramen: NEUMANN, 
BERND/TRAUDEN, DIETER: Überlegungen zur Neubewertung des spätmittelalterli-
chen religiösen Schauspiels. In: Ritual und Inszenierung. Geistliches und weltliches 
Drama des Mittelalters und der frühen Neuzeit. Hrsg. von: Hans-Joachim Ziegeler. 
Tübingen 2004. S. 37. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


30 
 

Möglichkeit für die Identifikation der Komik in den Osterspielen auszu-
schließen. 
Ein weiterer Ansatz, der in der Forschung aufgegriffen wird, ist die Ver-
wendung von Bachtins „Literatur und Karneval“ – hauptsächlich zur Er-
läuterung der Komik in den Fastnachtspielen des Mittelalters. Bachtin 
geht jedoch hierbei vor allem von groben Normverkehrungen und Aus-
brüchen aus der bestehenden Ordnung aus, weshalb dieses Werk als ein-
ziger theoretischer Hintergrund ausscheidet, da sich zeigen wird, dass es 
bei der Komik im Osterspiel nicht um grobe Normbrechungen, sondern 
um die Verkehrung auf spezifischen Ebenen geht. Diese können jedoch 
durch die alleinige Verwendung von Bachtins Theorie nur unzureichend 
erklärt werden. Dennoch bietet Bachtin Ansätze, die fruchtbar für die Er-
klärung einzelner komischer Elemente der Krämerszene sein können. Es 
muss hierbei jedoch auch beachtet werden, dass Bachtins Überlegungen 
einen anderen Charakter besitzen, als die der ‚gängigen‘ neuzeitlichen Ko-
miktheorien, da er vor allem eine bestimmte Form der Komik beschreibt 
und nicht die genauen Mechanismen, die etwas komisch wirken lassen. 
Jedoch liefert er dadurch konkrete Spezifikationen von, beispielsweise, 
komischen-grotesken Körperinszenierungen. 
Eine andere, vielfach angewendete Methode zur Analyse von Komik ist 
es, auf antike oder neuzeitliche Komiktheorien zurückzugreifen. Jedoch 
birgt diese Herangehensweise einige Schwierigkeiten. Antike Komikthe-
orien behandeln Komik vor allem unter dem Aspekt der Rhetorik und be-
trachten sie daher als ornatus. Es wird meist beschrieben, auf welche Art 
und Weise Komik am besten eingebracht werden kann, um das Publikum 
zu überzeugen, Entspannung herbeizuführen, Aufmerksamkeit zu erlan-
gen oder wie Komik im rechten Maß dosiert werden soll, damit sie diese 
Funktionen erfüllen kann. Dabei gehen antike Theorien aber davon aus, 
dass dem Rezipienten das, was komisch ist, bereits bekannt ist. Sie setzen 
damit an einer anderen Stelle der Erklärung ein und haben demzufolge 
zwar Komik zum Gegenstand, versuchen allerdings etwas anderes zu er-
klären, als es in dieser Arbeit das Ziel ist. Auch die Erläuterungen von 
Aristoteles in seiner Poetik können als ein Argument gegen die Verwen-
dung antiker Theorien angeführt werden. Aristoteles geht dabei von der 
Gattung der Komödie und ihren Merkmalen aus, wohingegen gattungs-
theoretische Überlegungen zur Entstehungszeit des mittelalterlichen 
geistlichen Spiels nicht vorgeherrscht haben. Aristoteles bezieht sich also 
auf gattungsspezifische komische Elemente, deren Übertragung nicht un-
bedenklich erfolgen kann und damit für die Aufstellung eines Analy-
seinstrumentariums ausscheidet.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


31 
 

Eine Kritik, die gegenüber neuzeitlichen Theorien zur Komik hervorge-
bracht wird, ist, dass diese in einem anderen gesellschaftlichen und sozi-
alen Kontext entstanden sind und aus diesem Grund keine Analysekate-
gorien für die Beschreibung der Komik in den geistlichen Spielen bieten 
können. Auch Schnell führt diese Kritik an.67 Übersehen wird dabei aller-
dings, dass die meisten Theorien den Anspruch haben, eine Art historisch 
beständige und allgemeingültige Theorie der Komik zu sein und diesen 
Kritikpunkt somit berücksichtigen.  

Innerhalb der Philologien, insbesondere auch den mediävistischen, gibt es 
zwar immer wieder Stimmen, die einen Rückgriff auf moderne Theorien 
der Komik […] generell als unhistorisch ablehnen. Doch der Vorwurf in die-
ser pauschalen Form verwechselt den Entstehungszeitraum mit dem Erstre-
ckungszeitraum möglicher gültiger Aussagen, die mithilfe dieser Theorie 
entwickelt werden.68 

Die Schwierigkeit, die sich in der Anwendung jedoch stellt, zeigt sich da-
rin, dass auch in diesen Theorien oftmals spezielle Einzelaspekte beachtet 
werden und Komik nicht ausschließlich im literarischen Kontext betrach-
tet wird. Zudem werden teilweise normative Urteile über das Komische 
abgegeben und ein uneinheitliches Vokabular in den Theorien erschwert 
die Arbeit zusätzlich. So wird in manchen Theorien von „dem Lächerli-
chen“69 gesprochen, gemeint ist jedoch oftmals das, was in anderen Theo-
rien als ‚das Komische‘ bezeichnet wird.  
Aus dieser Darstellung ergibt sich folgende Problemlage: Eine einzelne 
Theorie wird nicht ausreichend sein, um jede Textstelle erklären zu kön-
nen, die den Eindruck des Komischen erweckt. Viele Prämissen, die den 
jeweiligen Theorien vorangehen, die beispielsweise auch bei Bachtin ge-
troffen werden, wurden in den einleitenden Überlegungen hinterfragt 
und lassen somit die Verwendung lediglich einer einzigen Theorie nicht 
sinnvoll erscheinen. Auch ist der Untersuchungsgegenstand der Theorien 
meist Komik im weitesten Sinne, wobei sich bei genauer Betrachtung 
zeigt, dass diese doch oft Unterschiedliches zum Gegenstand ihrer Über-
legungen machen.  
In dieser Arbeit werden daher einzelne Aspekte verschiedener Komikthe-
orien verwendet, die für die literarisch realisierte Komik von Nutzen sein 
                                           

67 Vgl. SCHNELL (2005), S. 75 f.  
68 KIPF, JOHANNES KLAUS: Mittelalterliches Lachen über semantische Inkongruenz. Zur 

Identifizierung komischer Strukturen in mittelalterlichen Texten am Beispiel mittel-
hochdeutscher Schwankmären. In: Komik und Sakralität. Anja Grebe, Nikolaus Stau-
bach (Hrsg.). Frankfurt am Main 2005. S. 110. 

69 Vgl. BACHMAIER, HELMUT: Inadäquate Subsumption: Arthur Schopenhauer. In: 
Texte zur Theorie der Komik. Hrsg. von: Ders. Stuttgart 2005. S. 44–48. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


32 
 

können und zu einem übergreifenden Analyseinstrumentarium vereint. 
Es wird dazu das Grundprinzip der Inkongruenz erläutert und spezifi-
ziert sowie eine spezielle Form von Komik, nämlich die der grotesken Ko-
mik nach Bachtin.  

Inkongruenz als Grundprinzip der Komik 
Der Gedanke der Inkongruenz als Grundlage von Komik liegt einigen 
Theorien zu Grunde, ist oftmals aber unterschiedlich akzentuiert. Diese 
können unter dem Sammelbegriff der Inkongruenztheorien, oft auch als 
Kontrasttheorien bezeichnet, zusammengefasst werden. Theorien, die auf 
Inkongruenz beruhen, versuchen demnach, Komik aus einem vorliegen-
den Gegensatz oder einem Widerspruch heraus zu erklären. Dabei muss 
allerdings festgehalten werden, dass nicht jede Inkongruenz automatisch 
zu Komik führt. Dies muss individuell herausgearbeitet werden, da aus 
einem Gegensatz ebenso tragische Konflikte hervorgehen können. Zudem 
werden in dieser Arbeit verschiedene Arten von Inkongruenzen unter-
schieden, um in der späteren Analyse Abstufungen und differenzierte Un-
terscheidungen vornehmen zu können. 

4.2.1 Diskursive Inkongruenz 
Zur Bereitstellung eines methodischen Repertoires wurde in den Vorar-
beiten zu dieser Arbeit von der Grundlage der Texte der Osterspiele aus-
gegangen. Zur Analyse der Komik der Krämerszene wird an dieser Stelle 
daher der Begriff der diskursiven Inkongruenz eingeführt. 
Als diskursive Inkongruenz wird im Folgenden ein Gegensatz von Dis-
kursen und Themenfeldern verstanden, die zusammengefügt werden und 
dadurch in widersprüchlicher Weise aufeinandertreffen. Durch diesen 
Gegensatz der Diskurse ist es möglich, dass es zu einer Konstellation 
kommt, die Komik hervorruft. Oftmals entsteht durch dieses Zusammen-
fügen des scheinbar Unvereinbaren eine absurde Situation und Komik 
wird evoziert. Es wird zu fragen sein, ob dabei Themenfelder miteinander 
verwoben und miteinander verknüpft werden oder ob Komik vor allem 
auf dem Nebeneinander, dem Unvereinbaren, beruht. Aufgabe in der 
Analyse wird es daher sein, die Grenzen verschiedener Themenfeldern 
festzustellen und die Merkmale herauszuarbeiten, mit denen diese über-
schritten oder gegeneinandergestellt werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


33 
 

4.2.2 Inkongruenz von Erwartung und Auflösung 
Kant beschäftigt sich mit dem Komischen70 in seiner „Kritik der Urteils-
kraft“. 

Es muss in allem, was ein lebhaftes erschütterndes Lachen erregen soll, et-
was Widersinniges sein […]. Das Lachen ist ein Affekt aus der plötzlichen 
Verwandlung einer gespannten Erwartung in nichts.71 

Komik, die aus einer unerfüllten Erwartung heraus entsteht, trägt den Ge-
gensatz des Erwarteten und seiner Erfüllung in sich. Diese Theorie kann 
somit ebenfalls zu den Inkongruenz- bzw. Kontrasttheorien gezählt wer-
den, jedoch ist der spezielle Charakter des Gegensatzes ein anderer, als 
beispielsweise bei diskursiver Inkongruenz. Unter Umständen kann diese 
ebenso bei einer Erwartung hinzukommen, die widersprüchlich aufgelöst 
wird, jedoch muss am Text herausgearbeitet werden, warum die komi-
sche Wirkung auf der nicht erfüllten Erwartung gründet und nicht auf der 
Vermengung unterschiedlicher Diskurse und Themenfelder. Ein Problem, 
das Kants Formulierung jedoch darstellt, ist die der Auflösung der Erwar-
tung in nichts. Hier hat Jean Paul kritisiert, die Erwartung könne sich 
durchaus auch in „Etwas“72 auflösen, um komisch zu sein. Diese Kritik 
Jean Pauls wird oftmals dadurch relativiert, dass Kant „keineswegs [pos-
tuliert], dass man Etwas erwartet und dieses Etwas zum Nichts werden 
muss, sondern die Spannung der Erwartung selbst ist es, die da verpufft, 
unabhängig davon, was man nun eigentlich erwartet hatte (selbst wenn 
es – nichts war).“73 Bei Kant steht somit vor allem der Abbau einer Span-
nung im Vordergrund.  
Einen teilweise ähnlichen Ansatz verfolgt auch Schopenhauer bei seiner 
Beschreibung des Lächerlichen: 

[…] der Ursprung des Lächerlichen [ist] allemal die paradoxe und daher 
unerwartete Subsumtion eines Gegenstandes unter einen ihm überigens he-
terogenen Begriff, und bezeichnet demgemäß das Phänomen des Lachens 

                                           
70 Kant definiert zwar das Lachen und nicht die Komik, allerdings kann aus seinen 

Ausführungen geschlossen werden, dass er mit dem Lachen dasselbe meint, von 
dem in dieser Arbeit als ‚das Komische‘ gesprochen wird. Ansonsten muss jedoch 
Lachen und Komik voneinander unterschieden werden.  

71 BACHMAIER, HELMUT: Auflösung einer gespannten Erwartung: Immanuel Kant. In: 
Texte zur Theorie der Komik. Hrsg. von: Ders. Stuttgart 2005. S. 25. 

72 BACHMAIER, HELMUT: Das Lächerliche und das Erhabene: Jean Paul. In: Texte zur 
Theorie der Komik. Hrsg. von: Ders. Stuttgart 2005. S. 29.  

73 BALZTER, STEFAN: Wo ist der Witz? Techniken zur Komikerzeugung in Literatur und 
Musik. Allgemeine Literaturwissenschaft – Wuppertaler Schriften. Hrsg. von: Ulrich 
Ernst, Michael Scheffel und Rüdiger Zymner. Bd. 18. Berlin 2013. S. 50.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


34 
 

allemal als die plötzliche Wahrnehmung einer Inkongruenz zwischen ei-
nem solchen Begriff und dem durch denselben gedachten realen Gegen-
stand, also zwischen dem Abstrakten und dem Anschaulichen. Je größer 
und unerwarteter, in der Auffassung des Lachenden, diese Inkongruenz ist, 
desto heftiger wird sein Lachen ausfallen.74 

Schopenhauer geht demnach davon aus, dass ein Begriff eines Objekts in 
der Vorstellung existiert. Das tatsächlich vorgeführte Objekt entspricht 
dann jedoch nicht der Vorstellung und allein diese Wahrnehmung der 
Diskrepanz wird von Schopenhauer als Komik erzeugend beurteilt. Scho-
penhauer nimmt zwar keinen direkten Bezug auf Kants Theorie, aller-
dings zielen beide vor allem auf eine enttäuschte Erwartung ab, die sich 
bei Schopenhauer darauf aufbaut, dass eine konkrete Vorstellung besteht, 
die jedoch völlig anders realisiert wird. Bei Kant wird Komik vor allem 
durch das Abfallen der Spannung definiert, was jedoch explizit aus einem 
Text nur schwer herauszuarbeiten ist. Ergänzend wird deshalb von Scho-
penhauers Definition ausgegangen. Es wird bei der Analyse des Textes 
versucht, Hinweise auf eine Erwartungshaltung, die nicht erfüllt wird, zu 
finden und den ‚Begriff‘ herauszuarbeiten, von dem bei der jeweiligen ko-
mischen Textstelle ausgegangen wird.  

4.2.3 Bisoziation als Zusammenschluss dieser Konzepte 
Koestler führt den Begriff der Bisoziation ein, der das Zusammenfügen 
von Nicht-Zusammenpassendem beschreibt. Koestler sieht in der Bisozi-
ation grundsätzlich eine Voraussetzung des Kreativen. Der Begriff der 
Bisoziation wird bei Koestler davon abgeleitet, dass zwei „gewöhnlich 
nicht miteinander zu vereinbarende[…] Bezugssysteme“75 durch ein Er-
eignis aufeinandertreffen. Dieses Ereignis, „in dem sich die beiden Sys-
teme treffen, wird gleichzeitig sozusagen auf zwei verschiedenen Wellen-
längen zum Schwingen gebracht.“76 „Solange dieser ungewöhnliche Zu-
stand andauert, ist [das Ereignis] nicht nur mit einem Assoziationssystem 
verbunden, sondern mit zweien ‚bisoziiert‘.“77 Bisoziation kann daher als 
„die bewusste Zusammenstellung mehrerer nicht zueinander passender 
Größen, Formen, Rollen oder Inhalte“78 gesehen werden. Dabei führt Ko-
estler ebenfalls an, dass es nicht ein einzelnes Ereignis geben muss, das 
zur Bisoziation führt, sondern dass es bei komischen Begebenheiten mehr 
                                           

74 BACHMAIER (2005), S. 44 f. 
75 KOESTLER, ARTHUR: Der göttliche Funke. Der schöpferische Akt in Kunst und Wis-

senschaft. Bern/München/Wien 1966. S. 25. 
76 Ebd. 
77 Ebd. 
78 BALZTER (2013), S. 52.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


35 
 

als nur eine Pointe geben kann. Eine „Reihe von kleineren Entladungen 
oder [ein] anhaltende[r] Zustand leichter Erheiterung“79 ist möglich. Diese 
Überlegung stellt er vor allem für elaboriertere Formen des Humors an, 
wie beispielsweise die Satire. 
Koestler verbindet daher einerseits die Überlegungen zur diskursiven In-
kongruenz als Zusammenfügung zweier unpassender Themenbereiche 
mit Kants und Schopenhauers Ausführungen zur Nicht-Erfüllung einer 
Erwartung. Das Konzept der diskursiven Inkongruenz wird dadurch er-
weitert, dass Komik nun nicht mehr nur aufgrund von unpassenden auf-
einandertreffenden Themenbereichen entsteht, sondern beispielsweise 
auch durch wider Erwarten ausgefüllte Rollen, was für die Osterspiele 
von besonderem Interesse ist. Auch Grafetstätter nimmt als eine Bedin-
gung für das Gelingen von Komik in den mittelalterlichen Spielen eine 
solche „Überlappung zweier Skripte“80 an. Durch die Beachtung von 
Kants Darstellungen zum Komischen, kann auch die hinzutretende Ver-
blüffung des Publikums als Komik stützender Faktor in die Analyse ein-
bezogen werden, sofern identifizierbar. Die diskursive Inkongruenz stellt 
dann eine spezifische Form der Bisoziation. 

4.2.4 Sprachliche Inkongruenz 
Inkongruenz ist die Überschreitung von Normen, das Zusammenfügen 
des Unpassenden und Widersinnigen. Sprache bietet ein System mit Nor-
men und Gebrauchsprinzipien, deren Überschreitung relativ einfach vor-
genommen werden kann. 

[D]as Komische in der Sprache [lebt] von unerwarteten Inkongruenzen zwi-
schen der konkret realisierten Äußerung und den sprachlichen bzw. logi-
schen Konventionen oder Normen, vom absichtlichen Verletzen dieser Nor-
men […]. Den Ausgangspunkt für sprachspielerische Modifikationen dürf-
ten […] wohl die provozierenden Starrheiten und Automatismen der Spra-
che als System, des (oft klischeehaften) Denkens usw. bilden.81 

Der Kontrast kommt durch einen fehlerhaften Gebrauch des Systems der 
Sprache zustande. So kann sprachliche Komik aus dem Zusammenfügen 
inkongruenter sprachlicher Elemente entstehen. 

                                           
79 KOESTLER (1966), S. 27. 
80 GRAFETSTÄTTER (2013), S. 31. 
81 SZCZEPANIAK, JACEK: Zu sprachlichen Realisierungsmitteln der Komik in ausge-

wählten aphoristischen Texten aus pragmalinguistischer Sicht. Danziger Beiträge 
zur Germanistik Bd. 1. Wien 2002. S. 32. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


36 
 

Eine spezielle Form der Inkongruenz in sprachlicher Form stellt Kipf vor. 
„Wir sprechen nicht zufällig davon, daß man einen Witz oder einen Spaß 
verstehen muss, um über ihn zu lachen.“82 Komik besitzt demnach auch 
einen kognitiven Charakter, denn der Rezipient muss über semantisches 
Wissen verfügen, um einen Witz oder eine komische Äußerung zu verste-
hen – dies ist die Seite des Verstehens von Komik. Jedoch kann diese Fest-
stellung auch für das Erzeugen von Komik verwendet werden, indem am-
bige Wortbedeutungen genutzt werden. Kipf beschäftigt sich mit seman-
tischer Inkongruenz und führt hierfür ein Beispiel an:  

Ein englischer Bischof erhielt folgende Nachricht von einem Dorfpfarrer sei-
ner Diözese: ‚Exzellenz, ich bedaure, Sie vom Tode meiner Ehefrau in 
Kenntnis setzen zu müssen. Könnten Sie mir vielleicht einen Ersatz für das 
Wochenende schicken?‘83  

Dieses Zitat, das Kipf in seinen Überlegungen verwendet, stammt aus 
Raskins „Semantic Mechanisms of Humor“ und ist im Englischen noch 
besser zu erklären. Durch die ambivalente Bedeutung von substitute84, von 
Kipf hier mit ‚Ersatz‘ übersetzt, entsteht der Eindruck, als würde der Dorf-
pfarrer keinen Ersatz seiner eigenen Person, sondern möglicherweise ei-
nen Ersatz seiner Ehefrau fordern, die nun für das Wochenende aufgrund 
ihres Todes nicht verfügbar sei. 

Einen solchen Ersatz für das Wochenende, das gemeinhin mit Erholung 
und Entspannung verbunden ist, zu fordern, ganz zu schweigen von den 
möglichen erotischen Inhalten, die man mit dem Komplex ‚Ersatz für eine 
Frau am Wochenende‘ verbinden könnte, steht in denkbar scharfem Kon-
trast zu all dem, was wir von einem trauernden Witwer, noch dazu von ei-
nem Pfarrer, erwarten.85 

Diese Erläuterung Kipfs ist insofern ein wenig missverständlich, als dass 
man nun annehmen könnte, dass die Inkongruenz der Semantik darauf 
beruht, dass ein solches Verhalten von einem Pfarrer nicht erwartet wird. 
Jedoch liegt die semantische Inkongruenz, aufgrund derer Komik ent-
steht, darin, dass nicht klar wird, welches Signifikat nun durch den ambi-
gen Signifikanten ‚substitute/Ersatz‘ angesprochen wird – der Pfarrer 
selbst oder seine verstorbene Ehefrau? Dass dies von einem Pfarrer nicht 
erwartet wird, bestärkt die komische Wirkung, ist jedoch nicht Auslöser 
und deshalb von einer Erwartung, die sich widersprüchlich auflöst, zu 

                                           
82 KIPF (2005), S. 110. 
83 Ebd.  
84 Kann mit ‚Ersatz‘ oder auch ‚Vertretung‘ übersetzt werden. 
85 KIPF (2005), S. 111. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


37 
 

unterscheiden, denn dies würde wiederum eine Bisoziation darstellen. 
Kipf beschreibt zudem, dass gerade der sakrale Bereich einen guten Nähr-
boden für Komik durch semantische Inkongruenz bietet, da Inkongruenz 
hier relativ leicht erzeugt werden kann.86 Jedoch fällt er mit diesem Zusatz 
wieder in das missverständliche Erklärungsmuster, dass Komik aufgrund 
einer nicht erfüllten oder widersprüchlich erfüllten Erwartung entsteht. 
Kipf macht damit eine Schwierigkeit dieser Art von Komik deutlich: Es ist 
zu fragen, auf welchem Mechanismus Komik im Einzelfall hauptsächlich 
beruht, da bei semantischer Inkongruenz zwar Komik durch das Mittel 
der Sprache realisiert wird, aber meist erst durch die widersprüchlich auf-
gelöste Erwartung ein unpassender Gebrauch entsteht. 
Es zeigt sich zudem, dass Kipf mit seiner Definition von semantischer In-
kongruenz lediglich einen Teil auf der Ebene der Semantik beschreibt, der 
Komik erzeugen kann. Das, was Kipf beschreibt, ist die ambivalente Be-
deutung eines Wortes, das in einem Satz nicht eindeutig verwendet wird. 
Er spricht somit von Komik, ausgelöst von der Polysemie eines Wortes, 
die dann durch den Rezipienten in Bezug zu den Bedeutungen der ande-
ren im Satz vorkommenden Wörter gesetzt werden muss. Polysemie sollte 
allerdings klar abgegrenzt werden von Homonymie, die jedoch ebenfalls 
zu Komik führen kann. In dieser Arbeit wird Homonymie daher genauso 
zur semantischen Inkongruenz gezählt, da es dabei ebenso um die seman-
tische Verarbeitung und Zusammenfügung inkongruenter Bedeutungen 
geht, wie sich in Kapitel 5.2 zur Analyse der Komik im Innsbrucker Oster-
spiel zeigen wird.  

Eine Form von Komik: das Groteske  
Wie bereits eingangs beschrieben, kann Bachtins Theorie „Literatur und 
Karneval“ nicht ohne Vorbehalt verwendet werden, deshalb wird diese 
auch nicht in ihrer Gänze als gültig angenommen. Für die Analyse der 
Komik der Osterspiele scheinen vor allem seine Überlegungen zur grotes-
ken Gestalt des Leibes relevant zu sein, da in der Forschung relative Ei-
nigkeit darüber herrscht, dass Darstellungen von Hässlichkeit oder Ent-
stelltem eine komische Wirkung in mittelhochdeutscher Literatur gehabt 
haben. Ebenso ist man sich einig über die komische Wirkung der Darstel-
lung von körperlichen Gebrechen und Fehlern sowie von tierischen Ele-
menten am Körper des Menschen.87 Die Überlegungen über die grotesken 
Merkmale des Körpers verhandeln nicht den Ursprung des Komischen 
dieser Merkmale, sondern setzen diese Wirkung als gegeben voraus. Es 
                                           

86 Vgl. Ebd.  
87 Vgl. BACHTIN (1969), S. 15. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


38 
 

existieren in vielen mittelalterlichen, als komisch geltenden Texten gro-
teske Elemente, die meist durch eine Übersteigerung oder eine verzerrte 
Darstellung charakterisiert werden können. Für Bachtin ist „das Groteske 
eine Erscheinungsform des Karnevalesken“88, da im Karneval vor allem 
groteske Gestalten auftauchen. Er bezieht diese Aussagen vor allem auf 
die Fastnachtspiele des Mittelalters. 
Die Merkmale, die eine groteske Darstellung ausmachen, können durch 
Bachtins Spezifizierungen in den Beschreibungen des Äußeren der Perso-
nen im geistlichen Spiel anschließend identifiziert werden, wodurch sich 
diese Beschreibungen folglich als komische Textstellen herausarbeiten las-
sen. „Die Form des Kopfes, die Ohren, und selbst die Nase erhalten nur 
dann einen grotesken Charakter, wenn sie tierische oder dingliche Formen 
annehmen.“89 Bachtin beschreibt einige Körperteile, denen in der grotes-
ken Darstellung eine wichtige Bedeutung zukommt. Von großer Relevanz 
wird die Nase beschrieben. Laut Bachtin ist diese als Phallussymbol zu 
werten: 

Laurent Joubert, ein jüngerer Zeitgenosse von Rabelais, […] der eine Theo-
rie des Lachens aufgestellt hat, schrieb ein Buch mit dem Titel Erreurs po-
pulaires et propos vulgaire touchant la medicine et le régime de santé 
(Bordeaux 1579). Darin berichtet er […] über das im Volk überaus verbrei-
tete Vorurteil, man könne von den Formen und Ausmaßen einer Nase auf 
die Größe und Leistungsfähigkeit des männlichen Geschlechtsorgans 
schließen. Den gleichen Gedanken äußert bei Rabelais Bruder Jean in sei-
nem Mönchsjargon.90   

Gerade solche Darstellungen, die auf eine deutlich von der Norm abwei-
chende Größe hindeuten, können als grotesk begriffen werden. Beispiele 
für eine komisch-groteske Beschreibung, in der die Nase als Objekt der 
grotesken Inszenierung eine wichtige Rolle spielt, sind einige Fastnacht-
spiele und hier vor allem das Spiel Nasentanz von Hans Sachs. Nicht nur 
in den weltlichen Spielen, sondern auch in den geistlichen Spielen zeigen 
sich diese karnevalesken Motive. Neben der Nase erachtet Bachtin auch 
den Mund als bedeutsam für die groteske Darstellung, während die Au-
gen des Menschen relativ unwesentlich sind, da diese die Individualität 
des Menschen widerspiegeln. 

                                           
88 SCHLÜTER, SABINE: Das Groteske in einer absurden Welt. Weltwahrnehmung und 

Gesellschaftskritik in den Dramen von George F. Walker. Würzburg 2007. S. 32. 
89 BACHTIN (1969), S. 16. 
90 Ebd., S. 15 f. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


39 
 

Das Groteske hat es nur mit herausquellenden Augen zu tun: wie mit allem, 
was aus dem Körper herausragt oder herausstrebt, was die Grenzen des 
Leibes überschreiten will.91 

Für Bachtin ist folglich für die Darstellung des Grotesken vor allem wich-
tig, dass die Grenzen des Leibes nach außen hin geöffnet werden. Es ent-
steht dadurch eine Verbindung von Leib und nichtleiblicher Welt. Dies 
macht den Charakter des Grotesken und dessen Darstellung aus. Aus die-
sem Grund sind Organe, wie der Mund, sowie Ausscheidungsorgane der 
Inbegriff des Grotesken – die Nase zudem als Phallussymbol, wie bereits 
beschrieben. Der Sonderstatus der Nase rührt nicht zuletzt daher, dass 
Bachtin den grotesken Leib auch als einen Leib begreift, der sich stets in 
der Erschaffung eines neuen Leibes befindet. Hier ist die Überschreitung 
von Grenzen wiederum das ausschlaggebende Kriterium: 

Die wesentliche Rolle im grotesken Leib spielen deshalb jene Teile, […], wo 
der Leib über sich hinauswächst, wo er seine Grenzen überschreitet, wo er 
einen neuen (zweiten) Leib erzeugt: der Unterleib und der Phallus.92 

Mit Komik belegt werden diese vor allem durch Überzeichnung und 
Übertreibung sowie Entstellung. Als eine weitere Kategorie der Groteske 
können folglich die „Akte des Körper-Dramas“93 eingestuft werden. Dies 
sind Vorgänge des Essens, Ausscheidungen, Altern, Krankheiten oder 
Tod, da hierdurch wiederum die Grenzen zwischen Leib und Außenwelt 
nah aneinanderrücken und überschritten werden.  
Es wird deutlich, dass es bei Bachtin vor allem um Übersteigerungen, 
Grenzüberschreitungen und die Absurdität der Darstellung geht, um 
ihnen das Attribut ‚grotesk‘ zu verleihen. Die Überlegungen Bachtins zur 
Groteske des Leibes stellen, anders als das Grundprinzip der Inkongru-
enz, eine spezielle Form von Komik dar. Es können dadurch spezielle 
Merkmale in der Beschreibung des Äußeren von Personen und bestimmte 
Handlungen, so wie sie auch im Osterspiel erfolgen, als komische Be-
schreibungen und Handlungen eingestuft und identifiziert werden. 
Insgesamt zeigt sich in der Darstellung der möglichen Analysekategorien 
für die Osterspiele, dass es schwierig scheint, passende Kategorien zu fin-
den, die in der Literatur erkannt und am Text belegt werden können. 
Auch lassen sich gerade bei verschiedenen Arten von Inkongruenz oft-
mals nur geringe Unterschiede feststellen, wobei die Komik vieler Text-
stellen sicherlich auch auf mehreren Inkongruenzen beruhen kann und 
                                           

91 Ebd., S. 16. 
92 Ebd., S. 17. 
93 Ebd.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


40 
 

zudem auch das Groteske, als eine spezielle Form der komischen Darstel-
lung, gewisse Inkongruenzen und nicht erfüllte Erwartungen beinhalten 
kann. Es wird sich in der Analyse zeigen, ob es möglich ist, die von Kant 
angenommene Plötzlichkeit am Text der Osterspiele zu belegen. Weiter-
hin werden Bisoziationen herausgefiltert, wobei die diskursive Inkongru-
enz von anderen Bisoziationen abgegrenzt wird. Sprachliche Inkongruen-
zen werden ebenso gesondert behandelt, soweit eine Trennung dieser 
Prinzipien möglich ist.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


41 
 

5 Komik im Innsbrucker Osterspiel 
Das Innsbrucker Osterspiel94 ist ein geistliches Spiel, dessen Entstehung 
durch einen Schreibvermerk am Ende des Spiels auf das 14. Jahrhundert 
datiert werden kann. Trotz seines Namens stammt es aus Mitteldeutsch-
land, genauer aus Thüringen, was jedoch erst nach der Benennung zum 
Innsbrucker Osterspiel erkannt wurde. Durch seinen Aufbewahrungsort 
erhielt es den Namen Innsbrucker Osterspiel. Korrekter bezeichnet wird 
es allerdings als Innsbrucker Thüringisches Osterspiel, um zusätzlich den 
eigentlichen Entstehungsort zu berücksichtigen. Aus praktischen Grün-
den wird im Folgenden jedoch lediglich vom Innsbrucker Osterspiel ge-
sprochen.  
Die folgende Analyse konzentriert sich auf die Komik der Krämerszene 
und schließt an die vorherigen methodischen Überlegungen an. Es soll 
herausgearbeitet werden, welche Strategien eingesetzt werden, um Ko-
mik zu erzeugen. Im siebten und neunten Kapitel wird anhand der voran-
gegangenen Analyse untersucht, unter welchen Bedingungen diese Ko-
mik möglich ist und mit welchen Funktionen sie verbunden sein könnte.  

Komik durch Bisoziationen 

5.1.1 Die Einführung des Krämers 
Die Klage der Marien über den Tod Jesu erfolgt zum Teil in lateinischer 
Sprache sowie in Volkssprache und bezeugt damit die Verbindung zur 
liturgischen Osterfeier. 

Omnipotens pater altissime, / angelorum rector mitissime, / quid faciamus nos mi-
serrim ? / heu quantus est noster dolor! (V. 507–510) 

So lautet die Klage der ersten der drei Marien und in Volkssprache wird 
diese weitergeführt: 

Almechtiger vater, hoster trost, / wen du mich von sunden hast erlost, / wo schal 
ich mich hen keren, / sint ich vorloren habe mynen herren? / awe jammir vnd leit, / 
daz myn armes hercze treit, / sint ich erre schal ge alhy, / daz laz dir, herre, geclaget 
sy! (V. 511–518) 

                                           
94 Zitiert nach folgender Ausgabe: Das Innsbrucker Osterspiel. Das Osterspiel von 

Muri. Mittelhochdeutsch und Neuhochdeutsch. Herausgegeben, übersetzt, mit An-
merkungen und einem Nachwort versehen von Rudolf Meier. Stuttgart 1962. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


42 
 

Durch die Wiederholung des Inhalts der lateinischen Klage in Volksspra-
che, wird dieser für das Publikum erläutert und verdeutlicht. Dem 
schließt sich wiederum die zweite der Marien mit einer lateinischen Klage 
an (V. 519–522), die ebenfalls mit: heu quantus est noster dolor! (V. 522), en-
det. Im Anschluss daran spricht die zweite Maria wiederum klagende 
Worte in Volkssprache, worauf die dritte der Marien mit dem Hinweis 
folgt, sie sollten Salböl kaufen, um den Leib Christi zu salben. Diese Auf-
forderung zum Salbenkauf erfolgt in lateinischer Sprache. Zur Klage über 
den Toten wird insgesamt fünf Mal angehoben, wobei jedes Mal geäußert 
wird, den Trost und Erlöser verloren zu haben.95 Die Verzweiflung der 
Marien zeigt sich damit deutlich. Dadurch, dass zudem das Vorhaben 
Salböl zu kaufen nicht direkt am Ende der Marienklage steht, sondern 
noch einmal die Frage folgt, wie sich die Marien nun verhalten sollen in 
ihrem Leid: wy schullen wir vns gehaben czu vnserme leyde, / wen wir vnsern 
hern haben verloren, / der vns czu troste waz geboren? (V. 535–537), erschließt 
sich für das Publikum noch nicht, dass nun der Kauf des Öls auch tatsäch-
lich erfolgt, denn eine Antwort auf die Frage, was zu tun sei, wird nicht 
explizit gegeben. In den Klagen der Marien lassen sich keine Hinweise für 
das Publikum finden, die den folgenden Auftritt des Krämers explizit vor-
bereiten. Zudem wird der Salbenkauf in lateinischen Versen angedeutet 
und nicht noch einmal, wie der Rest der Klageworte, in Volkssprache für 
das Publikum verdeutlicht. Der Krämer betritt stattdessen mit seinem Ge-
folge, bestehend aus seiner Frau und der Magd, den sichtbaren Teil der 
Bühne, wie aus dem Nebentext96 entnommen werden kann: Tunc mercator 
exit cum uxore et ancilla et dicit: […]. Diese Spielanweisung lässt darauf 
schließen, dass er und sein Gefolge dem Publikum vorher nicht in Erschei-
nung getreten sind und es keinen Hinweis auf das Auftreten des Krämers 
gibt, wodurch auf das Moment der Plötzlichkeit in der Auflösung dieser 
Situation geschlossen werden kann. Allerdings wird für die Aufführung 
der Osterspiele eine Simultanbühne als Schauplatz angenommen, sodass 
die Figuren bereits auf ihren Warteplätzen für das Publikum sichtbar sein 
können. Die alleinige Annahme der plötzlichen Auflösung einer Situation 
kann demnach nicht vollständig zur Erklärung der komischen Wirkung 
herangezogen werden. 
Der Krämer setzt zu seiner Begrüßung an: ‚Got gr ß uch, ir hirn, vbir al‘, / 
alz sprach der wolf vnd kuckte in den genßestal. (V. 540 f.) Begrüßt werden 

                                           
95 Vgl. V. 511, V. 512, V. 519 – 521 sowie V. 537. 
96 Es wird an dieser Stelle der Begriff des Nebentextes verwendet, der jedoch aus der 

modernen Beschäftigung mit Dramen stammt. Für Spiele des Mittelalters sind derlei 
Begriffe zum Aufführungszeitpunkt nicht bekannt gewesen. Vgl. Kapitel 2 zu den 
terminologischen Überlegungen der Gattung spil. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


43 
 

dabei jedoch nicht die drei Marien, sondern der Krämer nimmt eine Ein-
führung seiner eigenen Person für das Publikum vor. Die Stimmung und 
der Themenbereich, die zuvor durch die Klagen der Marien aufgebaut 
wurden, treffen auf ein neues Bezugssystem. 
Diskursive Inkongruenz als spezielle Form der Bisoziation kann hier als 
Prinzip für das Erzeugen der Komik festgestellt werden. Der Krämer be-
zieht sich mit seinen Äußerungen nicht auf die Klagen der Marien, son-
dern eröffnet eine komische Eigencharakterisierung seiner Figur des mer-
cators als wolf und seinem Publikum als überlisteter genßestal. Es entsteht 
hierdurch ein abrupter Bruch in der Stimmung, die vorher durch die Kla-
gen der Marien bestimmt wurde und nun durch den Krämer, der ähnlich 
einem expositor ludi auftritt, durchbrochen wird. Dadurch werden die Be-
zugssysteme der Heilsgeschichte und der Alltagswelt in komischer Weise 
gegeneinandergestellt. 

5.1.2 Die Suche des Krämers nach einem Knecht 
Eine weitere komische Begebenheit, die auf einer widersprüchlich aufge-
lösten Erwartung beruht, ist die Suche des Krämers nach einem Knecht. 
An dieser Stelle der Krämerszene wird sich zeigen, dass die Mechanismen 
der Komik vielfältig sind. Eingeleitet wird Komik hier vor allem durch 
eine inkongruente Auflösung einer Erwartung an eine bestimmte Rolle, 
die ergänzt wird durch Elemente der grotesken, karnevalesken Komik. 
Auch ist an dieser Stelle die Klage der drei Marien nur wenige Verse zuvor 
erfolgt. Es kann somit auch immer noch von einer Zusammenführung un-
passender Bereiche gesprochen werden, da sich die eigene Dynamik der 
absurd-komischen Krämerszene hier gerade erst entfaltet. 
Der Krämer sucht zunächst einen Knecht: der mir czu dinste were recht 
(V. 543). Durch diese Beschreibung wird lediglich ausgesagt, der Krämer 
suche einen Knecht, der ihm einen angemessenen Dienst erweisen könne. 
Hieraus ergibt sich eine Erwartung des Publikums, die mit üblichen 
Pflichten eines Knechts und der typischen Rolle eines Knechts, seinem 
Herrn zu helfen und diesen bei der Arbeit zu unterstützen, verbunden ist. 
Die Anpreisung der Fähigkeiten Rubins, der auf das Gesuch des Krämers 
antwortet, erfolgt mit dem ersten Satz auch gemäß dieser Erwartung: Ich 
bin gar eyn getruwir knecht (V. 548). Im nächsten Vers kippt allerdings die 
Erwartung und wird in der Beschreibung dessen, was Rubin unter einem 
„treuen“ Knecht versteht, aufgelöst – ja sogar kontrastiert, denn zum fra-
wen dinste fuge ich recht (V. 549), und davon nicht genug:   

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


44 
 

wult ir mir sin dancken, / ich czy mit uch kegen Francken / mit vwir frawen ka-
peltreten, / ich helf ir ouch den flachz geten / vnd dar czu dy män ryben, / als man 
tut den jungen wiben. (V. 550–555) 

Die Fähigkeiten, die Rubin als seine Vorzüge schildert, entsprechen recht 
wenig dem, was von ihm normalerweise als Knecht eines Krämers erwar-
tet werden würde. Neben dem frawen dinste den Rubin als eine seiner Fä-
higkeiten anpreist, besitzt er jedoch noch mehr solcher Eigenschaften, die 
die widersprüchliche Auflösung der Erwartung an die Rolle eines ge-
treuen Knechts unterstreichen: 

czu Francken han ich vil gelogen / czu Beygern han ich vil l te betrogen: / wult ir 
mit mir durch dy lant, / wir werden beyde geschant. (V. 556–559) 

Die Beschreibung seiner Fähigkeiten folgt dem Prinzip einer absurden 
Steigerung, wie sich an dieser Stelle erkennen lässt. In Franken noch hat 
er ‚nur‘ vil gelogen, in Bayern nicht nur das, sondern auch vil l te betrogen. 
Zudem werden immer weitere unpassende Fähigkeiten aufgezählt. 
Komik basiert hier auf dem Prinzip, Eigenschaften aufzuzählen, die nicht 
zur Vorstellung der üblichen Charakterisierung eines truwin Knechts pas-
sen, der dem Herrn czu dinste were recht. Das übliche, gewohnte System, in 
dem ein Knecht ‚treu‘ ist, wird mit der Charakterisierung Rubins als listi-
ger, ‚untreuer‘ Knecht zusammengefügt und es kommt daher zu einer ko-
mischen Situation. 
Weitere Komik ergibt sich im Hinblick auf die Reaktion des Krämers. Die-
ser betrachtet die Eigenschaften Rubins jedoch nicht, wie zu erwarten sei, 
als für einen Knecht unpassend, sondern er schätzt diese als positiv für 
seine Zwecke ein: Mich dunket, du sist eyn wol geczagener knecht: / czu mynem 
dinste bistu mir recht. (V. 560 f.) Diese Reaktion ist überraschend und 
ebenso absurd. Die Komik wird an dieser Stelle zudem aus der immer 
weitergeführten, gesteigerten Abfolge von Erwartung und einer unpas-
senden Auflösung unterstützt. Es entsteht eine Szenerie, in der Komik 
durch Bisoziation den Anfang macht und die schließlich durch Steigerung 
und Übertreibung an komischem Charakter gewinnt sowie Elemente des 
Grotesken (frawen dinste) enthält. Auch die Zusammenführung der Krä-
merszene mit der vorangegangenen Klage der Marien, die zudem durch 
die Anwerbung eines zwielichtigen Knechts deutlich gegeneinanderge-
stellt wird, ruft den Eindruck des Unpassenden, Grotesk-komischen her-
vor. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


45 
 

5.1.3 Rubins Suche nach einem Knecht 
Rubins Suche nach einem Knecht bietet weiteren Raum für Komik. Rubin 
ist zum Zeitpunkt seiner Suche nach einem eigenen Knecht noch nicht als 
Helfer tätig geworden, sondern hat lediglich seinen Krämer – in Anleh-
nung an die Rede des expositor ludi – vorgestellt. Auf den Hinweis des Krä-
mers: Rubin, laz din schallen sin / vnd schla mir uff den kram myn! (V. 654 f.), 
antwortet Rubin: Ich mag [ez] dy lenge nicht getrage, / ich muz ouch eyn knecht 
habe! (V. 656 f.). Diese Antwort erfolgt unerwartet, da der Inhalt in komi-
schem Kontrast zur vorangegangenen Handlung steht. Denn Rubin über-
treibt in seiner Darstellung völlig, da er noch nicht für den Krämer gear-
beitet hat. Die Übertreibung Rubins wird durch das verwendete Verb ge-
trage sowie durch die Angabe dy lenge deutlich gemacht. Es werden 
dadurch die Last und Unerträglichkeit seiner Arbeit zum Ausdruck ge-
bracht, denen er nicht anders entgehen kann, als ebenfalls einen Knecht 
anzuheuern. Die Formulierung, auch einen Knecht haben zu müssen 
(V. 657), trägt ebenfalls zur übertriebenen, komischen Dramatisierung sei-
ner Situation bei. Die Übertreibung Rubins lässt Komik in Form von Ironie 
entstehen, denn es besteht ein Widerspruch in seiner Darstellung, da er 
bisher noch keinerlei Arbeit geleistet hat. Dies ist der zentrale Kontrast, 
auf dem Komik an dieser Stelle beruht.  
Auch die Beschreibung des Lohns, den Rubin im Folgenden für seinen 
Knecht anbietet, trägt zur Erzeugung von Komik bei: 

Nu horet al gemeyne, / beide groz vnd kleyne: / kann mir ymant gewißen eynen 
knecht, / der mir czu dinste were recht, / ich spreche ez vff dy truwe myn, / ich gebe 
em eyn grinthotelin / vnd eyne alde hoße / (der konde ich ny gelose): / an dem kny 
ist sy dunne, / an dem fuße ist nyrgent keyn kunne, / vnd eyne [alde] bruch / synem 
wibe czu eynem schlogertoch. (V. 660–671) 

Die Dinge, die zum Lohn angeboten werden sind eigentlich wertlos. Die 
Wertlosigkeit der gebotenen Vergütung wird außerdem von Rubin be-
tont, indem er erwähnt, dass er die alde hoße, die er als Lohn bietet, vorher 
nie loswerden konnte. Interessant ist dabei auch, dass schon der Krämer 
Rubin zuvor myn alden hosen (V. 585) als Lohn angeboten hat, somit gibt 
Rubin weiter, was er selbst nicht braucht und verdeutlicht dadurch den 
geringen Wert des Lohns. Eine Bisoziation besteht in der komischen Zu-
sammenfügung dessen, was als Lohn erwartet werden kann und was als 
solcher tatsächlich angeboten wird.  
Es sollte im Folgenden vermutet werden, dass sich darauf niemand mel-
den würde, der einen solchen Lohn beziehen möchte. Jedoch tritt Puster-
balk in Erscheinung, der diese Stellung annehmen will und sich unter die-
sen Konditionen zur Arbeit für Rubin bereit erklärt. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


46 
 

Die Beschreibung Pusterbalks und die damit verbundene Komik werden 
in Kapitel 5.3 behandelt, da hier vor allem grotesk-komische Zuschreibun-
gen an die Gestalt Pusterbalks gemacht werden und somit eine neue Kom-
ponente der Komik hinzutritt. 

5.1.4 Der Krämer als meister Ypocras 
In den Versen 623 bis 630 wird der Krämer dem Publikum durch Rubin 
singend vorgestellt. Hy komt meister Ypocras / de gratia divina (V. 623 f.), 
heißt es hier zunächst. Die Erwartungen und Eigenschaften, die daraus 
folgend mit dem Krämer verbunden werden, sind hoch, da er als Ypocras 
in Anlehnung an Hippokrates beschrieben wird. Allerdings werden diese 
durch die folgenden Reime konterkariert. Es entsteht ein Kontrast zwi-
schen der Beschreibung des Krämers als Arzt und der Erfüllung dieser 
Rolle: 

sin muter eym meister eyn sclegel vras / in arte medicina. / her sprach, er welde eyn 
meister sin: / vnd waz von kunsten riche: / waz man em der gesunden brenge, / dy 
macht er alle siche. (V. 625–630) 

Der Krämer ist gerade kein gelehrter Mediziner, wobei die Inkongruenz 
in den letzten beiden Versen (V. 629 f.) auf den Punkt gebracht wird, denn 
der Krämer als meister Ypocras ist sogar in der Lage mit seinen zweifelhaf-
ten Fähigkeiten die Gesunden krank zu machen. Hier zeigen sich die tat-
sächlichen Künste des Krämers als Arzt: Sie sind schlichtweg nicht vor-
handen. 
Wird der Krämer in diesen Versen zum ersten Mal als Ypocras bezeichnet 
und damit mit Erwartungen verknüpft, die er nicht erfüllt, so wird dies 
auch an weiteren Textstellen weitergeführt und Erwartungen werden von 
neuem aufgebaut. In Anlehnung an die einführenden Worte an das Pub-
likum zu Beginn des Osterspiels, nimmt Rubin im Anschluss an seinen 
Gesang eine weitere Vorstellung seines Herrn vor:  

Nu swiget alle gliche, / beide arm vnd riche, / beide frawen vnd man, / dy sich hy 
gesamment han: / vns ist komen in dy lant / eyn arczt wit bekannt, / her ist geheißen 
Ypocras / (vor war sult ir wißen daz!), / er hat durchfaren manche lant, / Hollant, 
Probant, Rußenlant, / Preußenlant, Caberny, Almeny: / noch vorbaz in der wosten 
Romany / ist er eyn meister vbir alle erstige. / nicht mer ich uch gesage kann: / min 
meister ist eyn kloger man, / wirt eyner in dem mantel wunt, / kumt er czu em, her 
macht en gesunt! (V. 631–647) 

In diesen Versen wird der vermeintliche Ernst der Situation durch die Pa-
rallele zwischen der Rede Rubins und der Rede zu Beginn des Osterspiels 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


47 
 

durch den expositor ludi betont, denn in dieser Vorrede wird das Publikum 
in ähnlicher Weise angesprochen:  

Vornemet alle gliche / beide arm vnd riche, / […] / swigt vnd seczt uch neder czu 
der erden / wir wullen uch laßen kunt werden, / wy vnser herre ist enstanden, / von 
dez bittern todes banden / allem menschlichen geschlechte czu troste, / da mit [er] 
alle erloste (V. 1–10) 

In der Vorrede zum Osterspiel ist von Jesus die Rede, der auferstanden 
ist, um die gesamte Menschheit zu erlösen. Zusätzlich wird in diesen Ver-
sen sein Gang in die Hölle erwähnt, um die dorthin verbannten Seelen zu 
befreien und somit als eine Art Seelenheiler zu fungieren. Parallel zu die-
ser Beschreibung wird der Krämer ebenfalls als Heiler dargestellt, womit 
sich deshalb große Erwartungen in seine Fähigkeiten verbinden lassen 
könnten, wäre er nicht vorher bereits als schlechter Arzt und damit als 
Quacksalber entlarvt worden. Durch die hergestellte Parallelität zur Rede 
des Spielansagers über die Taten Jesu ist Rubins Vortrag vollkommen 
überzogen und erhält damit einen ironischen Charakter. Da der Krämer 
zuvor bereits als unzulänglicher Heiler entlarvt wurde, ist diese Übertrei-
bung für das Publikum deutlich zu erkennen. Zusätzlich erhält das Wir-
ken des Krämers in den Versen 648 und 649 sogar das Attribut ‚heilig‘: 
dennoch sage ich uch wol mere / von syner heilgen lyre. Durch diese Zuschrei-
bung und den beträchtlichen Umfang der vorangegangenen Verse sowie 
den indirekten Vergleich mit Jesus wird eine hohe Erwartungshaltung an 
die Künste des Krämers als Arzt aufgebaut, von der nun bereits klar ist, 
dass sie nicht aufrechterhalten werden kann. Sie wird vielmehr immer 
weiter ad absurdum geführt. 
In den folgenden Versen wird die Brechung des Bildes, das vom Krämer 
als Meister der Medizin gezeichnet wird, auf den Punkt gebracht: 

dy blinden macht er sprechen; / dy stummen macht er eßen. / her kann czu erstige 
alzo vil / alzo eyn esel czu seytenspiel! (V. 650–653) 

Dieser hat als Arzt demzufolge die gleichen unzureichenden Fähigkeiten, 
wie eyn esel czu seytenspiel. Das bringt den Gegensatz zu der vorherigen 
Beschreibung als meister Ypocras in aller Deutlichkeit zum Ausdruck. 
Zudem befindet sich eine unsinnig wirkende Inkongruenz in der Bezie-
hung zwischen den Gebrechen der beschriebenen Kranken und ihrer ‚Hei-
lung‘, die eine komische Wirkung auslöst. Die Heilung der blinden erfolgt 
laut Rubin dadurch, dass der Krämer ihnen die Fähigkeit des Sprechens 
geben kann und nicht dadurch, wie zu erwarten wäre, dass er ihnen das 
Sehen ermöglicht sowie die stummen nicht durch die Fähigkeit des Essen-
Könnens geheilt werden würden. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


48 
 

So zeigt sich, dass eine Heilung durch den Krämer und seine Fähigkeiten 
als Arzt nicht stattfinden kann. Durch diese in sich inkongruenten Heilun-
gen wird ebenfalls Komik erzeugt, da sie auf unpassende und unsinnige 
Weise zusammengefügt werden. 
Die Komik, die hier über den Krämer erzeugt wird, beruht insgesamt auf 
dem unzulänglichen Vergleich zwischen Krämer und Jesus, der durch die 
Parallelität ihrer beiden Vorstellungen97 hergestellt wird. Die Beschrei-
bung der Heilungen des Krämers steht in Zusammenhang mit Äußerun-
gen aus der Bibel über die Fähigkeiten Jesu als Heiler98 und ist ein weiteres 
Argument für einen indirekten Vergleich der beiden. Der vorher in sei-
nem Wirken als heilig beschriebene Krämer, kann die Wunder, die Jesus 
laut der Evangelien vollbracht hat, offensichtlich nicht vollbringen – nicht 
nur das: die Heilungen werden auch vollkommen verkehrt. Der Vergleich 
des Seelenheiler Jesus mit dem Krämer als Heiler auf der Welt, wird letzt-
lich verwandelt in ‚Seelenheiler‘ versus ‚Quacksalber‘. Der Krämer geht 
somit als verlachter Verlierer aus dem Vergleich hervor und die Wunder-
taten Jesu werden aufgewertet. Für einen Heiler auf der Welt ist es dem-
zufolge nicht möglich, diese Wunder ebenfalls zu vollbringen. Auf eine 
Funktion dieses Vergleichs wird an späterer Stelle99 eingegangen.  

5.1.5 Das Aufschlagen des Krämerstandes  
Der Krämer fordert Rubin innerhalb der Krämerszene mehrmals auf, er 
solle den Krämerstand aufbauen. Die Erwartungshaltung kann folgender-
maßen formuliert werden: Da Rubin der Knecht des Krämers ist, sollte er 
dessen Anweisungen befolgen. Zum ersten Mal wird Rubin in den Versen 
654 bis 655 aufgefordert: Rubin, laz din schallen sin / vnd schla mir vff den 
kram myn! Rubins dazugehörige Antwort: Ich mag [ez] dy lenge nicht ge-
trage, / ich muz ouch eyn knecht habe! (V. 656 f.), erzeugt Komik auf zweierlei 
Art und Weise. Wie bereits oben dargestellt, hat diese Szene zum einen 
eine komische Wirkung aufgrund der übertriebenen, Ironie erzeugenden 
Forderung Rubins, zum anderen ist dies die erste Aufforderung des Krä-
mers, der Rubin nicht nachkommt und der im Verlauf der Handlung ei-

                                           
97 Für Jesus ist es eigentlich nicht ganz richtig von einer Vorstellung oder Einführung 

seiner Person zu sprechen, da er als bekannt für die Zuschauer des Osterspiels vo-
rausgesetzt werden kann. Jesus wird jedoch noch einmal in seiner Wirkung vorge-
stellt und als Erlöser explizit eingeführt. Aus diesem Grund wird für Jesus und den 
Krämer von einer Vorstellung bzw. Einführung gesprochen. 

98 Für die dazugehörigen Bibelstellen über entsprechende Heilungen Jesu vgl.: Mk 10, 
46–52; Lk 18, 35–43; Mt 20, 29–34; Mt 12, 22; Lk 11, 14; Mt 9, 32–34. 

99 Vgl. Kapitel 9. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


49 
 

nige weitere folgen werden. Durch die Forderung Rubins wird die An-
weisung des Krämers nicht befolgt. Sie verpufft dadurch wirkungslos. 
Dies steht jedoch in Kontrast zum Herrschaftsverhältnis, in dem sich 
Knecht und Krämer befinden. Dies ist also eine Verkehrung ihrer Rollen 
im Sinne einer Bisoziation. 
Im weiteren Verlauf der Handlung folgt nun die Suche nach einem 
Knecht, die ihre eigenen komischen Elemente beinhaltet. Das Aufschlagen 
des Krämerstandes wird dabei allerdings wiederholt thematisiert, 
wodurch die Erwartung immer wieder erneuert und betont wird. Rubin, 
laz din schallen sin / vnd schlach mir vff den kram myn (V. 696 f.), heißt es 
abermals. Diesmal bestätigt Rubin, dies zu tun (V. 698 f.), jedoch heißt es 
im folgenden Nebentext: Et sic circumspicit se pro servo et clamas alte voca. 
Komik entsteht, da Rubin durch seine Antwort die Erwartungshaltung 
zunächst bekräftigt und sie weiterhin aufrechterhält, dann allerdings doch 
nach Pusterbalk sucht, der Rubins Arbeit verrichten soll und somit eine 
Inkongruenz zwischen Erwartung und ihrer Auflösung entsteht.  
Nach einem Exkurs zur Suche eines neuen Knechts als Ersatz für Puster-
balk wendet sich der Krämer erneut an Rubin: Rubin, liber Rubin, / schla 
mir vff den kram myn! (V. 782 f.) Nach der dritten Aufforderung scheint Ru-
bin dieser schließlich nachzukommen. Die Erwartung wird nun endlich 
erfüllt. Zudem wird durch die immer wiederkehrenden, gleichen Worte 
des Krämers, die meist als Zwischenrufe zwischen den Dialogen Rubins 
mit Puster- oder Lasterbalk gesehen werden können, Komik erzeugt, da 
zwischen den verschiedenen Themen sprunghaft gewechselt wird. Durch 
das Nicht-Befolgen der Befehle des Krämers bleiben seine Anweisungen 
wirkungslos. Rubin macht dadurch das bestehende Herrschaftsverhältnis 
zwischen ihm und dem Krämer lächerlich. 
Das Aufschlagen des Krämerstandes, das letztlich doch noch erfolgt, wird 
allerdings durch Rubin kommentiert. Die einleitenden Worte erwecken 
zunächst den Eindruck des Geheimnisvollen: Aleporta kurian sitax / exitas 
termax (V. 786 f.). Rubin macht sich mit großer Geste und Übertreibung an 
den Aufbau des Standes, allerdings stehen hier die Worte, mit denen er 
seine Taten begleitet, einerseits in Kontrast zur banalen Handlung und 
zudem wird die Bedeutungslosigkeit dieser Verse klar, als die nachfolgen-
den Verse gesprochen werden: myn fridel, iz ist na by dem tage / eyn esel solde 
eyn sag trage (V. 788 f.) Rubin begleitet das Aufschlagen des Standes mit 
formelhaftem, vermeintlich hohem Sprachstil. Die ‚lateinische‘ Unterma-
lung seiner Handlung bezeichnet Martin W. Walsh als „nonsense medical 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


50 
 

Latin“100. Es wird hierdurch der hohe Stil des Lateinischen parodiert und 
das Aufschlagen des Krämerstandes mit Komik belegt, indem eine eigent-
lich nebensächliche Handlung durch das stilistisch hohe ‚Latein‘ durch 
Rubin lächerlich gemacht wird. 
Dadurch wird deutlich, dass Rubin sich durch Übertreibung über den 
Krämer lustig macht und diesen verlacht. Es handelt sich an dieser Stelle 
des Spiels zwar um solche Komik, die auch auf sprachlicher Ebene ihre 
Wirkung entfaltet, jedoch scheint es sinnvoll, diese trotzdem in diesem 
Abschnitt zu behandeln, um spätere Redundanzen und Wiederholungen 
des Inhalts zu vermeiden, da diese Komik außerdem stark mit der des 
Nicht-Befolgens der Aufforderungen verwoben ist.  
Das Ignorieren der Befehle des Krämers spiegelt sich nicht nur beim Auf-
bau des Krämerstandes wider, sondern taucht auch zu einem späteren 
Zeitpunkt auf, als Rubin die drei Marien als Kundinnen ansprechen soll. 
Im Nebentext heißt es auf die Rufe des Krämers nach Rubin (V. 878): Rubin 
non respondet nisi tertio et dicit: […]. Rubin reagiert also erneut nicht auf die 
Rufe seines Herrn, sondern erklärt daraufhin, welche Arbeit er bereits er-
ledigt hat. Er betont dadurch seinen vermeintlichen Fleiß mit Hilfe eine 
überzogene Darstellung. Es folgen darauf wiederum Rufe des Krämers 
nach Rubin (V. 883), woraufhin dieser wiederholt von der Arbeit bey eym 
alden wibe (V. 884–889) berichtet. 
Auch auf die dritten Rufe des Krämers (V. 890) hat Rubin wiederum eine 
Ausrede: Beite, mir ist vbel gelungen: / eyn alt wib hat mir myn sack abe ge-
drungen! (V. 891 f.) Nach dem vierten Rufen des Krämers geht Rubin nun 
doch darauf ein: Waz wult ir, herre meister myn? (V. 894) Hier ist es umso 
widersprüchlicher, dass Rubin ihn als herre und meister bezeichnet, da Ru-
bin die Anweisungen des Krämers nicht befolgt und ihn auf diese Weise 
nicht wie einen Dienstherrn behandelt. Daher können die Worte Rubins 
ironisch verstanden werden. Ein zusätzliches Indiz, dass diese Stelle ko-
misch gewirkt haben könnte, ist, dass der Krämer den Spaß, den Rubin 
mit ihm treibt, thematisiert: Du machst wol eyn schalk [syn!] (V. 895). Hier-
durch wird das Lächerlich-Machen des Krämers durch Rubin explizit zur 
Sprache gebracht und die These eines ironischen Untertons in Rubins Ver-
halten sowie der Bezeichnung des Krämers als herre und meister gestützt. 
Die Inkongruenz von dem, was von einem Knecht erwartet wird und wie 
sich Rubin als solcher tatsächlich verhält, wird durch die steten Wieder-
holungen der Aufforderungen bekräftigt und zudem durch die Aussage 
des Krämers unterstützt. Es zeigt sich dadurch, dass der Krämer seine 
                                           

100 WALSH, MARTIN W.: Rubin and Mercator: Grotesque Comedy in the German Easter 
Play. In: Comparative Drama. Vol. 36, No. 1/2 (2002). S. 194. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


51 
 

Aufforderungen vielfach Wiederholen muss, dass Rubin seinen Herrn als 
solchen in Frage stellt und diesen zusätzlich mit ironischen Handlungen 
und Äußerungen lächerlich macht. Eine Funktion dieses festgestellten 
verkehrten Herrschaftsverhältnisses wird in Kapitel 9.3 diskutiert. 

5.1.6 Absurde Salbenzutaten 
Die Berechtigung der Krämerszene leitet sich aus der Liturgie lediglich 
durch das kurz erwähnte Vorhaben, den Leib Jesu einer Salbung zu un-
terziehen, ab. Eine Salbung des Körpers eines Toten erfolgt zur Ehrerwei-
sung, dies wird auch im Osterspiel erwähnt.101 Zudem sind Salben auch 
als medizinische Heilmittel bekannt. Da der Krämer als meister Ypocras be-
zeichnet wird, kann von der Erwartung einer medizinischen Wirkung der 
Salben des Krämers und entsprechenden Zutaten ausgegangen werden. 
In der Beschreibung des Krämers als meister Ypocras deutet sich allerdings 
bereits an, dass er dieser Attribuierung ganz und gar nicht entspricht. Es 
ist an dieser Stelle nicht zweifelsfrei möglich, die Inkongruenz als Grund-
prinzip der Komik der Salbenzutaten zu identifizieren. Denn einerseits 
wurde bereits angedeutet, dass der Krämer fragwürdige medizinische Fä-
higkeiten besitzt und die Salben ja gerade eines seiner möglichen Heilmit-
tel darstellen, andererseits wurden bei seinen seltsamen Heilungen nicht 
die Salben als Mittel zur Heilung erwähnt, sodass hier kein Zusammen-
hang zwischen den fragwürdigen ärztlichen Fähigkeiten des Krämers und 
seinen Salben bestehen muss. Es muss also nicht zwingenderweise auf die 
gleichzeitig fragwürdige Wirkung oder Zusammensetzung der Salben ge-
schlossen werden. Zudem sind die drei Marien, die zum Bereich der bib-
lischen Heilsgeschichte gehören, auf dem Weg zu eben diesem zwielich-
tigen Krämer, um eine Salbe zur Salbung Jesu zu erstehen. Die Problema-
tik der Identifizierung einer eindeutigen Erwartungshaltung gegenüber 
der Beschaffenheit der Salben wird an dieser Stelle deutlich: Falls diese 
Erwartungshaltung gegenüber den Salben des Krämers abgekoppelt wer-
den kann von seinen schlechten Fähigkeiten als Arzt, dann würde die fol-
gende Komik der absurden Salbenzutaten durchaus auf der Inkongruenz 
zwischen Erwartung und Erfüllung beruhen. Dieser – möglicherweise 
ambivalente – Status der Salben sollte bei der folgenden Analyse nicht au-
ßer Acht gelassen werden. 
Zum ersten Mal werden die Salben und ihre Zutaten genauer erwähnt, als 
der Krämer fragt, ob Rubin dy worcze (V. 816) als Zutat der Salben, 
stampft. Rubins Entgegnung macht wenig Sinn und stellt eine komische 
Brechung der Unterhaltung dar: Neyn, herre, ich stampphe eßels f rcze! 

                                           
101 Vgl. V. 531–539.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


52 
 

(V. 817) – sie leitet die Komik der Salbenzutaten ein. Zum einen ist sie 
überraschend, da Rubin etwas anderes als verlangt stampft, wodurch je-
doch noch nicht zwingend Komik entstehen muss. Zusätzlich ist diese Zu-
tat aber auch völlig wirkungs- und sinnlos und kann somit nicht in Ein-
klang mit dem Begriff gebracht werden, der von einer Salbe normaler-
weise besteht. Des Weiteren ist auch ein Stampfen von eßels f rcze[n] nicht 
möglich und daher ist die Handlung an sich ein Widerspruch. Aus diesen 
zwei letztgenannten Inkongruenzen kann Komik entstehen, auch wenn 
bereits durch die Beschreibung des Krämers als unfähiger meister Ypocras 
die Erwartung an die Zusammensetzung seiner Salben seinen fragwürdi-
gen Fähigkeiten entsprechend ausfällt. 
Komik aufgrund von absurden, ekligen und unerwarteten Salbenzutaten 
zieht sich durch das gesamte Krämerspiel. Einige Verse später werden 
diese wieder explizit angesprochen. Der Krämer fragt: Rubin, liber Rubin, / 
was stamphestu czu der salben myn? (V. 826 f.) Zutaten, die nicht zur Vor-
stellung von einer Salbe passen und damit inkongruent sind, werden da-
raufhin durch Rubin aufgezählt:  

Herre, habet guten mut! / dy salbe wert in der maße gut: / da quam czu daz getum-
mele von eyner brucken, / daz smalcz von [eyner] mucken, / vnd daz blut von eynem 
schlegele, / daz geherne von eynem flegele, / vnd der großen glocken klangk, / vnd 
waz der kucket hure gesanck, / vnd eynes alden monches fist. / hey, hey, wy gut der 
czu der salben ist! (V. 828–837) 

Alle Zutaten, die hier aufgezählt werden, können nicht unter den Begriff, 
der in der Vorstellung von einer Salbe existiert, subsumiert werden und 
entfalten durch ihre Widersinnigkeit und Absurdität Komik. Zudem sind 
eine Steigerung und somit auch eine Übertreibung der Absurdität und 
Widersinnigkeit zu erkennen. Komik entsteht bereits durch das Erwähnen 
des Stampfens der esels f rcze, die durch die längeren Ausführungen Ru-
bins genährt und immer weiter ad absurdum geführt wird. Zuerst werden 
noch Dinge erwähnt, die es zwar gibt, die jedoch nicht als Salbenzutaten 
geeignet sind, zum Beispiel daz smalcz von [eyner] mucken (V. 831), blut von 
eynem schlegele (V. 832), danach allerdings folgt eine weitere Steigerung 
der unpassenden Zutaten, indem nun auch solche hinzugenommen wer-
den, die etwas Abstraktes darstellen und damit noch weniger für eine 
Salbe geeignet sind – dies sind zum Beispiel der Klang einer großen Glo-
cke oder der Gesang eines Kuckucks.102  
Die Komik dieser Zutaten beruht demnach einerseits auf ihrer Unverein-
barkeit mit den normalen Zutaten einer Salbe und zudem unterliegen 
                                           

102 Vgl. V. 834 und V. 835. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


53 
 

diese einer Steigerung ins Unmögliche. Angedeutet wird dadurch die 
Wirkungslosigkeit der Salben des Krämers und abermals die Thematisie-
rung des Krämers als Quacksalber.  
Eingangs wurde verdeutlicht, dass es nicht leichtfällt, die Komik mit dem 
Grundprinzip einer vorherrschenden Inkongruenz oder eines Kontrastes 
zu erklären. Vor allem, wenn dabei die vorangegangene Charakterisie-
rung des Krämers als Quacksalber nicht außer Acht gelassen wird – es 
kann somit zu erwarten sein, dass nicht nur seine Fähigkeiten, sondern 
auch seine Heilmittel wirkungslos sind. Komik kann nur dann an dieser 
Stelle auf einer Inkongruenz basieren, wenn nicht bereits zu erwarten 
wäre, dass der mercator als schlechter Arzt auch ebensolche wirkungslosen 
Salben besitzt. Was sich allerdings nach der Analyse an dieser Stelle zeigt, 
ist, dass zunächst auch hier wieder der Begriff einer „normalen“ Salbe ge-
bildet wird, indem der Krämer nach den Wurzeln als Zutat fragt, die noch 
nichts von den absurden Zutaten ahnen lassen. Außerdem versichert Ru-
bin seinem Herrn, er solle guten Mutes sein103 und dy salbe wert in der maße 
gut (V. 829). Es ist hier also zu Beginn von einer üblichen Salbe die Rede, 
deren Beschaffenheit durch Rubins Beschreibungen jedoch nach und nach 
zu einem Gegensatz führt.  

5.1.7 Höfischer Exkurs 
Ab Vers 735 leitet Rubin einen Exkurs ein, der sich mit höfischen Themen 
beschäftigt. Es handelt sich daher abermals um eine Form der Bisoziation 
und damit einer Zusammenführung unpassender Bereiche. Es werden 
das Dasein als Ritter sowie Minne behandelt und ein dementsprechendes 
Vokabular benutzt. Rubin erklärt gegenüber Lasterbalk, er solle zum Rit-
ter werden und Lasterbalk sein Diener sein. Die Szene ergibt sich, da Las-
terbalk Rubin begegnet und diesen fragt: sage, wy machstu dich gehabe, / du 
herczetruter knabe? (V. 728 f.). Daraufhin antwortet Rubin, dass er nun der 
Knecht eines Arztes geworden sei. Lasterbalk erklärt Rubin als ganz und 
gar geeignet für diesen Posten, wenn du kanst wol stelen! (V. 732). Obwohl 
Rubin vorher noch ebensolche Fähigkeiten lautstark angepriesen hat, 
möchte er nun, dass diese nicht weiter erwähnt werden und befiehlt Las-
terbalk zu schweigen (V. 733). Als Auftakt für einen Ritterexkurs dienen 
anschließend Rubins Ausführungen darüber, was der Krämer ihm als 
Lohn gebe:  

Daz will ich dir sagen schone: / er hat mir gruz lon benant, / ich furchte abir, ez sy 
eyn tant. / er spricht, wolle ich czu ritter werde, / er wolle mir helfen mit sinem 

                                           
103 Vgl. V. 828. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


54 
 

pherde. / truwen, ich furchte, es fuge mir nicht, / ez sy dan daz sich der babest mit 
dem keyser bericht, / Lasterbalk, alrest fuget mir wol, / daz ich czu ritter werden 
schol. (V. 735–743) 

Was Rubin hier als angeblichen Lohn des Krämers äußert, entspricht nicht 
dem, was er tatsächlich als Lohn erhalten soll. Es wird durch die Thematik 
des Ritter-Werdens etwas Widersprüchliches eingeführt zu dem, was vor-
her als Lohn vereinbart wurde. Weitere Komik entfaltet sich, da Rubin im 
Vorangegangenen ausführlich als lasterhaft und hinterlistig beschrieben 
wurde und seine Figur damit einen kompletten Gegensatz zur Figur und 
dem Ideal eines Ritters darstellt. Lasterbalk nimmt Rubin ernst und will 
deshalb wissen, wie er sich denn nun als Knecht eines potenziellen Ritters 
verhalten solle. Rubin bringt daraufhin zur Sprache, was unter den gän-
gigen Vorstellungen des Knechts eines Ritters verstanden werden kann:  

Geselle, daz wil ich dir sage: / du salt mir myn swert noch trage / vnd salt mir vff 
seczen myne ritters huben / vnd salt mir dy federn vz dem hare kluben / vnd salt 
dinen vnvorspart / Anthonien, myner frawen czart. (V. 746–751) 

Lasterbalk nimmt im Folgenden die Ritter-Thematik auf und benutzt da-
bei ein für den höfischen Kontext typisches Vokabular, mit dem er Anto-
nia, die Frau des Krämers anspricht: 

Got gr z dich, du togendliches wib! / ach schelde ich truten dinen lib, / wen du bist 
so wol gestalt, / grosser schonheit manicfalt, / so m st ich lange leben! / dar vm 
welde ich mynen mantel geben! (V. 756–761) 

Togendliches wib (V. 756), truten dinen lib (V. 757) oder auch die mannigfal-
tige Schönheit Antonias (V. 759) sind Formulierungen und Beschreibun-
gen, die aus dem höfischen Kontext stammen. Höfische Attribute besitzt 
Rubin jedoch nicht, wie vorher im Spiel bereits ausführlich dargestellt 
wurde. Auch Lasterbalk ist keine Figur aus der höfischen Welt, wie sich 
auch in der darauffolgenden, abweisenden Haltung Antonias gegenüber 
dem als grotesk beschriebenen Lasterbalk zeigt.104 Auch Lasterbalks 
Name, der bereits für sich spricht und auf seinen lasterhaften Charakter 
hindeutet, weist auf einen Gegensatz zur höfischen Welt hin. Damit wird 
eine Gegensätzlichkeit dieser beiden Sphären genutzt, um Rubins und 
Lasterbalks ritterliche Ausführungen ins Lächerliche zu ziehen. Sie stellen 
zu den bisher bekannten Eigenschaften einen deutlichen Kontrast dar und 
können dadurch eine komische Wirkung entfalten. Durch die verwende-
ten Formulierungen aus dem höfischen Bereich, setzt sich die sprachliche 

                                           
104 Vgl. zur Darstellung Lasterbalks Kapitel 5.3. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


55 
 

Gestaltung dieser Sequenz vom restlichen Krämerspiel ab und trägt damit 
zusätzlich zu einer kontrastiven Komik und Überlappung unterschiedli-
cher Skripte bei.  

5.1.8 Die Zahl der Marien 
Durch den Auftritt der drei Marien vor Beginn des Krämerspiels ist die 
Zahl der Marien, die am Spiel beteiligt sind, für das Publikum eindeutig 
bekannt. Deshalb entsteht ein Kontrast zwischen dem, was auf der Bühne 
gezeigt wird und der Äußerung Rubins über die Anzahl der Marien, bei 
der er sich auf keine genaue Anzahl festlegen kann: 

Got gruz uch, ir dry frawen! / waz ist mir in den augen? / sint vwir nicht wen dry? 
/ ich wente, vwir schelde funffe sy! (V. 920–923) 

Es entsteht eine Inkongruenz zwischen bekannter und genannter Zahl der 
Marien. An dieser Stelle wird noch nicht eindeutig klar, dass es sich tat-
sächlich um Komik handelt, denn Rubin spricht eine Trübung seiner Au-
gen an. Er gibt vor, die Anzahl der Marien nicht richtig sehen zu können. 
Als jedoch im Vers darauf abermals die ihm unbekannte Zahl der Marien 
zur Sprache gebracht wird, wird deutlich, dass es sich um eine komische 
Sequenz handelt. Hier heißt es: Got gruß uch, ir dry frawen schir / baz wan 
ander vyr! (V. 924 f.) Rubin kann also lediglich einen Vers später die rich-
tige Anzahl der Marien identifizieren. Es gibt demnach keinen ernsthaften 
Grund für eine Beeinträchtigung seiner Sehkraft, die nur wenige Verse 
lang Bestand hatte. 
An dieser Stelle treten Schwierigkeiten auf, diese mit Hilfe des Analy-
seinstrumentariums eindeutig als komisch einzustufen. Falls während 
dieser Sequenz gelacht wurde, so kann dies wohl am ehesten darauf zu-
rückgeführt werden, dass ein Kontrast zwischen der Zahl der Marien, die 
auf der Bühne für das Publikum zu sehen ist und den verschiedenen Zah-
len, die Rubin nennt, entsteht. Eine Beeinträchtigung seiner Sehkraft ist 
hier durch die plötzliche ‚Genesung‘ nicht ernst zu nehmen. 
Eine komische Situation könnte an dieser Stelle gerade auch durch die di-
rekte Konfrontation auf der Bühne entstanden sein, denn die Marien müs-
sen im Sichtfeld Rubins und in direkter Nähe auf der Bühne zu sehen ge-
wesen sein. Durch diese komische Gegenüberstellung kann ein Lachen 
möglicherweise unterstützt worden sein. Schwer fällt es hier jedoch, eine 
Argumentation aufzubauen, die allein auf den textuellen Gegebenheiten 
und auf der These der Inkongruenz als Grundprinzip der Komik beruht. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


56 
 

Sprachliche Inkongruenzen 

5.2.1 Die Lohnverhandlung des Krämers und Rubin 
Da der Krämer Rubin als Knecht annimmt, verhandeln sie Rubins Lohn. 
Jedoch fragt der Krämer seinen zukünftigen Helfer nicht wie hoch sein 
Lohn sei, sondern: Nu sage an, liber Rubin, / wy gering ist daz lon din? 
(V. 570 f.). Dies geschieht zwar in Anlehnung an die zweifelhaften Fähig-
keiten Rubins, widerspricht jedoch der sprachlichen Norm dieser Formu-
lierung. Die Lohnverhandlung wird dadurch sogleich mit einer komi-
schen sprachlichen Inkongruenz eingeleitet. Aus diesem Grund wird auch 
die folgende Komik in diesem Kapitel analysiert, obwohl sie durch Biso-
ziationen anderer Art erweitert wird. 
Die Verhandlungen werden durch konkrete Nennungen der Güter, die als 
Lohn vergeben werden sollen, weitergeführt. Es ist zunächst von einem 
Lohn von funff schillinge (V. 572) die Rede, die der Krämer jedoch als zu 
hoch einstuft, da Rubin doch bereits vnder der huben bloz (V. 575) ist, wes-
halb der Krämer einen anderen Lohn für Rubin parat hat:  

Rubin, nu beyte vorbaz: / so gronet daz graz / vnd loubit der stog / vnd czickelt der 
bock, / so gebe ich dir durch luftgen eyn rock, / ouch gebe ich dir von semde / eyne 
bruch, vnd eyn hemde, / vnd myn alden hosen darczu: / dy cz st du an spot vnd 
fr . (V. 578–586) 

Rubin fordert jedoch mehr Lohn von seinem Herrn, allerdings fällt die 
Forderung ebenso unerwartet aus: 

Herre, griffet vorbaz, / vnd erloubet mir daz, / daz ich dy czit vortribe, / mit vwerm 
jungen wybe / dez obendez by dem f re: / daz were mir sust gar t re! (V. 588–592) 

Rubins Fähigkeiten des frawen dinste entsprechend, fordert er einen gleich-
sam obszönen Lohn als Zugabe des Krämers. Auf diese Forderung müsste 
der Krämer eigentlich mit Empörung reagieren, da Rubin seinen Herrn 
nach der Erlaubnis zum Ehebruch mit dessen Frau als Lohn für seine Ar-
beit fragt. Doch wird diese Erwartung einer Verneinung durch den Krä-
mer ebenfalls nicht bestätigt: Von mir hab dir dy laube (V. 593), bestätigt der 
Krämer, allerdings mit der einzigen, jedoch letztendlich wenig aussage-
kräftigen, Einschränkung: vnd tho dez nicht vor mynen augen! (V. 594)  
Wie gezeigt wurde, werden auch in dieser Sequenz reihenweise Erwar-
tungen gebrochen. Dies erfolgt zum einen durch die Durchbrechung einer 
sprachlichen Norm durch die Formulierung der Frage nach der ‚Niedrig-
keit‘ des Lohns, zum anderen wird der Dialog der beiden Figuren immer 
weiter in eine absurde Richtung geführt, was wiederum zur Steigerung 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


57 
 

der Komik beiträgt. Angereichert wird der komische Lohn durch obszöne 
Forderungen Rubins, die einer karnevalesken Komik entsprechen. 

5.2.2 Inkongruenz von Sprachstil und Inhalt  
Komik mit dem Prinzip der Inkongruenz basiert nicht nur auf themati-
schen Kontrasten und Kontrasten, die aus Erwartung und deren Nicht-
Erfüllung bzw. einer widersprüchlichen Erfüllung hervorgehen. Es exis-
tieren ebenfalls komische Sequenzen, bei denen deutlich wird, dass Prin-
zipien der Sprache und Brechungen zwischen Sprachstil und Inhalt der 
Grundmechanismus von Komik sind. Bereits bei den Lohnverhandlungen 
des Krämers und Rubins wurde eine Brechung der sprachlichen Norm 
angesprochen. 
Eine Szene, in der Komik vorkommt, die auf einer Inkongruenz zwischen 
Sprachstil und behandeltem Inhalt beruht, ist das Zusammentreffen Ru-
bins mit den drei Marien innerhalb der Krämerszene. Die Figuren sowie 
beide Handlungsstränge treten dabei in direkten Kontakt miteinander. 
Rubin begleitet die drei Frauen zum Krämer, damit er sie czu arcztige icht 
gerate kann (V. 935). Rubin geht voran, wobei die drei Marien ihm folgen. 
Dabei singt er: 

Ibant, ibant tres mulieres, / Ihesum, Ihesum, Ihesum quaerentes: / Maria Magda-
lena, / Maria Jacobena / atque Salomena, / vociferasti tu tres mulieres / date mihi 
denarium / dabo vobis sal sal salbium. (V. 940–947) 

Es zeigt sich an vorangegangenen Textstellen des Osterspiels, dass vor al-
lem dann Latein gesprochen wird, wenn ein Vorgang oder eine Äußerung 
in Verbindung mit der Liturgie der Kirche und mit dem Ostergeschehen 
steht, so beispielsweise innerhalb der ersten Klage der Marien. Auch an 
dieser Stelle wird kurz von Rubin rekapituliert, warum die Marien herge-
kommen sind. Allerdings kommt mit den letzten beiden Versen eine völ-
lig banale Handlung dazu – nämlich, dass die Marien ihm den Denarius 
geben sollen und Rubin gibt ihnen dafür sal sal salbium. Hierdurch wird 
die Salbenkaufhandlung als Tauschhandlung zwischen den Marien und 
Rubin zum Thema gemacht. Es kommt zu einer Verbindung eines eigent-
lich hohen Sprachstils, der vor allem der liturgischen Handlung vorbehal-
ten ist, mit einem völlig banalen Inhalt und somit zu einer Komik erregen-
den Inkongruenz. Diese Inkongruenz wird durch die Wiederholungen105, 

                                           
105 Diese Wiederholungen sind folgende: Ibant, ibant in V. 940; Ihesum, Ihesum, Ihesum 

in V. 941; sal sal salbium V. 947.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


58 
 

die sich in diesen Versen finden lassen, hervorgehoben, wobei die Silben-
wiederholungen von sal sal salbium gleichermaßen sinnlos sind. Sie trans-
portieren keinerlei semantische Informationen. 
Was an dieser Stelle besonders zu Tage tritt, ist die Relation zwischen Ko-
mik und der Art des daraus folgenden Lachens. Rubin erwähnt dies nach 
seinen gesungenen lateinischen Versen: 

Herre, ich habez volant, / dar noch ir mich habet gesant: / sy k n vns wol riche 
gemache, / nu m ge wir wol gelache! (V. 948–951) 

Hier ist von einem möglichen intradiegetischen Lachen die Rede, 
wodurch die These gestützt werden kann, dass diese Stelle als komisch 
aufgefasst wurde. Unverkennbar ist allerdings auch, dass es sich um ein 
herabwürdigendes Lachen handelt, das evoziert werden soll, denn es 
wird angedeutet, die Marien bezüglich des Preises, den sie für die Salben 
zahlen sollen, zu betrügen: sy k n vns wol riche gemache (V. 950). 
Rubins lateinischer Gesang ist demnach ironisch zu verstehen und deutet 
Rubins Freude über kaufkräftige Kundschaft an. Diese Deutung manifes-
tiert sich in seiner Aussage nach dem Gesang. Er selbst erwähnt dabei ein 
aggressives, betrügerisches Lachen seinen Kundinnen gegenüber. Frag-
lich ist allerdings, ob das Publikum aus dem gleichen Grund an dieser 
Stelle gelacht haben könnte wie Rubin, da das Publikum um die Identität 
der drei Marien und um ihr Vorhaben, Jesus mit der gekauften Salbe zu 
salben, wissen. Es könnte hier ebenfalls zu einer Empörung über die 
Dreistigkeit Rubins als Reaktion der Zuschauer kommen. 

5.2.3 Heu oder häu? – Semantische Inkongruenz 
Heu quantus est noster dolor! Heißt es bereits in der Marienklage, auf die 
das Krämerspiel folgt. Auch im Krämerspiel setzen die Marien zu einer 
Klage über den Tod Jesu an (V. 993). Rubin nimmt diese Klage jedoch zum 
Anlass, um ein Feld der sprachlichen Komik zu entfalten, indem er den 
ähnlichen Klang von heu und häu für ein Wortspiel nutzt: 

Waz heu, waz heu, waz heu? Waz sagit ir vns von häu? / saget vns von cygern vnd 
von keßen! / dez moge wir wol genesen! (V. 994–997) 

Genutzt wird zum Erzeugen dieser Komik die Homophonie von heu/häu. 
Dabei handelt es sich einmal um einen lateinischen Ausruf und zum an-
deren um das Heu, das getrocknet als Viehfutter verwendet wird. Durch 
die unterschiedliche Orthografie wird dies bei einem reinen Lesen des 
Textes auch deutlich, im Klang des Wortes gibt es keine Unterscheidungs-

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


59 
 

möglichkeit. Durch die andersgeartete Semantik werden zwei völlig un-
terschiedliche Bereiche gegeneinandergestellt. Das Falschverstehen Ru-
bins beruht auf dem Nicht-Verstehen des Lateins der Marien und einer 
unzutreffenden Übersetzung des Ausrufes heu. Es steht dadurch auf der 
einen Seite die Klage der Marien über den für die Marien dramatischen, 
schmerzhaften Tod Jesu als Retter der Welt und Menschheit und auf der 
anderen Seite wird dieser Thematik mit der Frage begegnet, warum die 
Marien denn von einem Nahrungsmittel für Tiere sprechen, wobei ange-
führt wird, dass ein Genuss von cygern und keßen für den Menschen wohl 
besser sei als der von Heu. 
Da Komik hier auf einer semantischen Inkongruenz begründet wird, wird 
diese Sequenz des Spiels unter dem Aspekt der sprachlichen Inkongruenz 
behandelt. Es zeigt sich allerdings auch, dass durch das Spiel mit den un-
terschiedlichen Bedeutungen Bezugssysteme gegeneinandergestellt wer-
den. Dies sind einerseits die Sphäre des Heiligen und andererseits eine 
sehr weltliche Sphäre, in der es um Tierfutter und geeignete Nahrungs-
mittel für den Menschen geht. Es entsteht somit eine absurd-komische 
Verbindung. Außerdem wird durch Rubin eine Inkongruenz von lateini-
scher Sprache und Volkssprache angedeutet, da dieser durch seine Äuße-
rung eine gewisse Inkompatibilität herausstellt. Es wird durch das Nicht-
Verstehen Rubins ein Fehler seines geistigen Vermögens angesprochen, 
da er nicht in der Lage ist, die lateinische Sprache zu verstehen. Obwohl 
Rubin selbst die Marien und ihre vermeintlich unsinnige Äußerung ver-
lacht, kann das Publikum jemand anderen als das Objekt der Komik be-
trachten – nämlich Rubin als unverständigen Knecht. 

Elemente des Grotesken 
An einigen Stellen des Innsbrucker Osterspiels wird Komik erzeugt, in-
dem körperliche Merkmale und daraus resultierende Fehler und Abwei-
chungen thematisiert werden. Diese äußerlichen Merkmale können durch 
Bachtins Spezifizierungen als grotesk und somit als komisch eingestuft 
werden. 
Zum ersten Mal wird ein körperlicher Fehler bei der Einführung von Ru-
bins Knecht, Pusterbalk, erwähnt und es entsteht Komik, die nach Bachtin 
eine groteske Komik des Leibes darstellt. Das Äußere Pusterbalks wird 
durch Rubin näher beschrieben. Vor allem herausgestellt wird Puster-
balks Nase: er hat eyne nase also eyn kacze (V. 677), heißt es. Nach Bachtin 
kann dies als ein groteskes Merkmal erfasst werden, denn „die Nase erhält 
nur dann einen grotesken Charakter, wenn sie tierische oder dingliche 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


60 
 

Formen [annimmt].“106 Zudem ist die Nase, wie bereits in Kapitel 4.3 be-
schrieben, als ein Phallussymbol zu werten und kann damit als ein Kör-
perteil mit besonderer Bedeutung für eine grotesk-karnevaleske Darstel-
lung begriffen werden. Dadurch, dass die Nase einer Katze zudem relativ 
klein ist, kann dies als eine Anspielung Rubins auf die Größe Pusterbalks 
Geschlechtsorgans gesehen werden, die für weitere Komik auf Kosten 
Pusterbalks sorgt. 
Zu diesem eindeutig mit Komik belegten Körperteil Pusterbalks kommen 
weitere grotesk-komische Beschreibungen durch Rubin hinzu: er ist obir 
dy schuldern breit, / sin rucke manchen hocker treyt! (V. 678 f.) Auch hier ist 
festzustellen, was Bachtin als Merkmale des Grotesken beschreibt. So tra-
gen vor allem aus dem Körper herausragende Elemente (hocker) zur Gro-
teske des Leibes bei und erzeugen Komik. Die groteske Beschreibung der 
Figur Pusterbalks wird durch seine eigene Äußerung bekräftigt, denn 
Bachtin sieht den grotesken Körper als einen sich immer wieder erneuern-
den und mit anderen vereinenden Körper. Die Vereinigung mit anderen 
Körpern wird an dieser Stelle angedeutet: 

 Herre, ich heße Pastuche / vnd lege vnder dem struche, / wen der herte czu velde 
tribet: / wilch mayt da hynden blybet, / dy werff ich da neder / vnd erswinge ir 
geveder. / vnd ribe er kletten in den bart (V. 682–688) 

Diese obszöne Thematik wird durch Rubin zur Verstärkung noch einmal 
aufgenommen: 

Nem nu vff den hals den sag / vnd lauffe wir alle desen tag, / biz daz wir [komen] 
czu jungen wyben: / mit den wollen wir dy czit vortribe. (V. 692–695) 

Auch der zweite Knecht Rubins, Lasterbalk, wird mit Komik durch gro-
teske Merkmale belegt. Dieser wird von der Magd nach seiner Kontakt-
aufnahme zurückgewiesen: 

Lasterbalk, du macht wol swigen, / oder ez werd dich betrigen! / wiltu schonen fra-
wen holt wesen, / du kanst nicht hondes puluer lesen! (V. 762–765) 

In der Begründung wird auf seine Hässlichkeit hingewiesen: jo bistu krump 
vnd hockerecht, / du fugest baz czu eynem baderkencht! (V. 766 f.). Lasterbalks 
Darstellung als groteske Figur ist zusätzlich komisch, da er zuvor mit Ru-

                                           
106 BACHTIN (1969), S. 16. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


61 
 

bin einen Exkurs mit Formulierungen entfaltet, die aus dem höfischen, rit-
terlichen Kontext stammen107. Gerade in diesem ist auch die äußere Voll-
kommenheit einer Figur von großer Bedeutung, sodass die nachfolgende 
Schilderung seiner Hässlichkeit einen umso deutlicheren Kontrast dar-
stellt. 
Lasterbalk versucht in seiner Kontaktaufnahme Antonia durch die Be-
zeichnung als togendliches wib für sich zu gewinnen. Auch ihre Schönheit 
wird ganz dem höfischen Ideal einer Frau entsprechend beschrieben. Da 
er nun aber das genaue Gegenbild dieses Ideals darstellt, sind seine Äu-
ßerungen für das Publikum noch lächerlicher. Außerdem spricht Antonia 
einen Fehler seines Körpers an, der wiederum in Zusammenhang mit se-
xueller Komik steht: waz libe scholde ich czu dir han? / nu bistu doch in den 
lenden lam! (V. 768 f.) Durch Bachtins theoretische Überlegungen kann die 
Komik der dargestellten Abweichungen körperlicher Merkmale beschrie-
ben werden sowie die an einigen Passagen vorkommende sexuelle Komik. 
Pusterbalk und Lasterbalk werden dabei als eine Art Inbegriff grotesker 
Figuren dargestellt, die es zu verlachen gilt. Zum einen durch die Be-
schreibung ihres Äußeren, das ganz und gar einem grotesken Körper ent-
spricht und zum anderen werden die beiden vornehmlich mit obszön-se-
xueller Komik in Verbindung gebracht, die als karnevaleskes Element ge-
deutet werden kann. 

Prügelkomik 
Raufereien und Prügeleien werden in der Forschung, besonders bei den 
Fastnachtspielen, als performative Form von Komik gedeutet.108 Diese un-
terbrechen meist die Rede der Figuren, sind teilweise aus Regieanweisun-
gen der Spiele zu erkennen oder ergeben sich aus der Rede der Figuren. 
Auch im Innsbrucker Osterspiel existieren zwei Prügelszenen. Zum einen 
wird eine Prügelei zwischen den Knechten beschrieben und zum anderen 
kommt es zu einer handgreiflichen Auseinandersetzung zwischen merca-
tor und mercatrix, ob diese jedoch gleichermaßen komisch bewertet wer-
den können, bleibt zu hinterfragen. 

                                           
107 Vgl. Kapitel 5.1.7 zum Höfischen Exkurs.  
108 Vgl. JANOTA, JOHANNES: Performanz und Rezeption. Plädoyer für ihre Berücksich-

tigung im Kommentar zur Edition spätmittelalterlicher Spiele. Die Nürnberger Fast-
nachtspiele als Beispiel. In: Fastnachtspiele. Weltliches Schauspiel in literarischen 
und kulturellen Kontexten. Hrsg. von: Klaus Ridder. Tübingen 2009. S. 391. Sowie: 
AHNEN, HELMUT VON: Das Komische auf der Bühne. Versuch einer Systema-
tik. München 2006. S. 25. Vgl. ebenfalls: GRAFETSTÄTTER (2013), S. 30. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


62 
 

5.4.1 Der Streit der Knechte 
Zum Streit von Rubin und Pusterbalk kommt es, da Rubin vermutet, Pus-
terbalk habe sich mit den Salben des Krämers davon gemacht: 

We, mir ist leyde vnd czoren, / ich han myn knecht Pusterbalk vorloren / mit mynes 
herren salben, / vnd furchte, er lege kalben / Pusterbalk, bistu bederbe, / so kom mit 
mynes herren salben wedere! (V. 700–705) 

Pusterbalk taucht zwar wieder auf, will jedoch nicht mehr für Rubin ar-
beiten, woraufhin sie sich gegenseitig verprügeln. In der Regieanweisung 
heißt es: Et sic percutiunt se. Nach einem: Slach! (V. 714) und einem Fach! 
(V. 715) wird die Rauferei vom Krämer beendet: Last da von, ir schelke 
beide, / ez komt uch anders czu großem leide! (V. 716 f.) Dass diese Prügelei 
der beiden Knechte komisch gewirkt haben könnte, lässt sich durch die 
Bezeichnung der beiden als schelke erwägen. Diese Sequenz, in der Prügel 
ausgeteilt werden, ist sehr kurz gehalten und wird wenig ausgeschmückt 
sowie später nicht weiter thematisiert. Sie könnte als ein kurzes, komi-
sches Intermezzo gesehen werden, das reine Unterhaltungszwecke erfüllt. 

5.4.2 Der Streit von mercator und mercatrix 
Die Prügelei des Krämers und seiner Frau könnte ebenfalls eine komische 
Wirkung gehabt haben – folgt man der gängigen Deutung von Prügelein-
lagen. Deshalb wird sie an dieser Stelle zwar angeführt, ihre komische 
Wirkung sollte allerdings kritisch betrachtet werden. 
Zum Verprügeln der Frau kommt es, da sich diese über den zu geringen 
Preis der Salben beschwert, den der Krämer von den drei Marien fordert: 

We, daz iz uch wert czu onheile! / wy macht ir vns so wolveyle, / daz vns kost so 
manche marck? / wolt ir dar vm wesen karck? (V. 1001–1004) 

In der darauffolgenden Spielanweisung heißt es: Mercator percuit uxorem 
und er begleitet dies mit Beschimpfungen: Facculdey! Maleventure! / ach, du 
alde vngehure! (V. 1005 f.) In den nachfolgenden Versen wird das Verprü-
geln durch den Krämer von der mercatrix bewertet: Ach! Ist daz wol gethan, 
/ daz eyn vnvorwißen man / sal schlan sine frawen! (V. 1007 ff.) Durch die Kri-
tik am Verprügeln einer Frau durch ihren Ehemann besitzt diese Sequenz 
des Krämerspiels einen ernsten Unterton. Weiterhin spricht für eine sol-
che Deutung dieser Passage, dass Rubin völlig ohne komische Ausführun-
gen Partei für die Frau des Krämers ergreift und das Verhalten des Krä-
mers negativ beurteilt: 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


63 
 

Eya, herre, daz ist mir leyt, / daz ir vorgeßet vwir hobescheyt! / ir habit myne [fra-
wen] geschlan, / vor aller werlde vffentlich: / so thot ir vnhebishlich! (V. 1021–
1026) 

Letztlich üben die uxor mercatoris und Rubin Kritik am Krämer, aufgrund 
der ehelichen Prügel, worin sich jedoch kein Verlachen einer der Personen 
erkennen lässt. Vielmehr zeigt sich eine sehr ernste Auseinandersetzung 
innerhalb der ansonsten stark durch Komik geprägten Krämerszene. 
Diese Sequenz nimmt damit zudem eine wichtige Funktion ein.109 Die an-
sonsten für fastnachtähnliche Darstellungen als belustigend wirkende 
Prügelkomik kommt hier nicht zum Einsatz. Im Wiener Osterspiel exis-
tiert ebenfalls ein Streit der Eheleute, in dem jedoch komische Elemente 
enthalten sind. Diese zeigen jedoch eine ähnliche Kritik äußernde Ten-
denz und beruhen nicht auf der rein belustigenden Prügelkomik der Fast-
nachtspiele. 

Zwischenfazit der Komik des Innsbrucker Osterspiels 
In Kapitel 4 wurden vor allem Inkongruenzen, also Verkehrungen von 
Normen als Mechanismus zur Erzeugung von Komik angeführt. Es zeigt 
sich in der Krämerszene des Innsbrucker Osterspiels jedoch, dass Komik 
nicht, wie oft angenommen, aus der Verkehrung kirchlicher Normen be-
steht, sondern diese auf unterschiedlichen Ebenen und durch die Bre-
chung verschiedenster Normen stattfindet. 
Im Vergleich zwischen dem Krämer als Quacksalber und Wunderheiler 
Jesus deutet sich ein solches Prinzip an, ist jedoch auch an dieser Stelle 
nicht alleiniger Mechanismus von Komik. Vielmehr wird deutlich, dass 
eine komische Situation meistens durch Bisoziationen eingeleitet wird 
und schließlich durch Übertreibung und Absurdität der Situation weiter-
geführt wird. Das von Kant beschriebene Phänomen der Plötzlichkeit 
kann unter Umständen beim überraschenden Auftritt des Krämers grei-
fen, der nicht eindeutig durch die Klagen der Marien vorbereitet wird. 
Dies wird jedoch durch das Prinzip der Simultanbühne möglicherweise 
unterwandert, denn hier sind bereits alle Figuren zu Beginn des Spiels auf 
ihren Warteplätzen zu sehen und der mögliche Auftritt des Krämers kann 
bereits erwartet werden. 
Es zeigt sich, dass vor allem Rollen und Inhalte widererwarten ausgestal-
tet und widersprüchlich aneinandergefügt werden. Es wird dadurch eine 
Vielschichtigkeit der Komik erzeugenden Widersprüchlichkeiten deut-
lich. Außerdem ist zu beobachten, dass die Krämerszene nicht eine 
                                           

109 Vgl. Kapitel 9.3.2. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


64 
 

‚Pointe‘ enthält, auf die die Handlung zuläuft, sondern dass es viele ko-
mische Einzelsequenzen gibt, zwischen denen auch ernste Situationen, 
wie die Kaufhandlung oder der Streit der Eheleute, eingefügt sind. 
Die Brechung sprachlicher Normen kann ebenfalls an einigen Stellen beo-
bachtet werden. Vor allem Rubin bedient sich solch einer Komik. Dieser 
ist es auch, der ein einziges Mal ein intradiegetisches Lachen den Marien 
gegenüber erwähnt. Dabei kann festgestellt werden, dass er es zwar ist, 
der die Marien verlacht, für das Publikum wird dies jedoch wahrschein-
lich nicht zugetroffen haben. 
Abschließend kann festgehalten werden, dass die Begegnungen zwischen 
den Marien, als Figuren der Sphäre des Heiligen und dem Krämer einer 
weiteren genauen Betrachtung bedürfen. Diese Begegnungen von Heili-
gem und Komik werden in Kapitel 7.1 näher untersucht. Im Folgenden 
wird nun das Wiener Osterspiel und die Komik seiner Krämerszene ana-
lysiert, um im Anschluss Beobachtungen anzustellen, ob hierdurch allge-
meingültige Aussagen zu bestimmten Komik tragenden Figuren sowie 
der Begegnung von Heiligem und Komik gemacht werden können.  

  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


65 
 

6 Komik im Wiener Osterspiel 
Das Wiener Osterspiel110 wird durch Schreibvermerke auf das Jahr 1471 
datiert. Der Dialekt, in dem es verfasst wurde, ist ostschlesisch.111 Das 
Wiener Osterspiel beinhaltet alle üblichen Szenen des Osterspiels: Pilatus 
Einzug zu Beginn mit der Bestellung der Grabwachen bis zur Hortula-
nusszene, in der Jesus Maria Magdalena in Gestalt eines Gärtners er-
scheint. Auch der Apostellauf und die Verkündung der Auferstehung 
sind darin enthalten.  
Die Krämerszene ist im Wiener Osterspiel anders in den Handlungsver-
lauf eingebettet als im Innsbrucker Osterspiel. Im Wiener Osterspiel folgt 
sie nicht direkt auf die Klage der Marien über den Tod Jesu, sondern auf 
die Feststellung der jüdischen Wächter und Pilatus, Jesus sei aus dem 
Grab verschwunden, während die Wächter geschlafen haben. Eine Szene, 
die im Wiener Osterspiel fehlt, ist die Höllenfahrt Christi. Die Höllenfahrt-
szene entwickelt sich im Wiener Osterspiel allerdings nicht, wie in ande-
ren Spielen, zu einer Ständesatire.112 Ungefähr ein Fünftel des Wiener Os-
terspiels wird von der Krämerszene eingenommen (280 von 1138 Versen). 
Insgesamt zeigt die Krämerszene einige Parallelen und Ähnlichkeiten im 
Aufbau zum Innsbrucker und Erlauer Osterspiel auf, andererseits aber 
auch gerade in der Krämerszene unterschiedliche Akzentuierungen.113  

Komik durch Bisoziationen 

6.1.1 Die Vorstellung des kauffmans 
Auch zu Beginn der Krämerszene im Wiener Osterspiel stellt sich der Krä-
mer zunächst selbst vor. Er wird hier als kauffman, später ebenfalls als mer-
cator sowie als arczt bezeichnet. In den ersten drei Versen stellt er sich als 
Arzt vor: uff ertcztei habe ich gelegt meinen fleis (V. 509) und baut somit eine 
Erwartung des Publikums an seine Person auf, da er diesen Beruf bereits 
wol vier und virczig jor (V. 510) ausübt. Die Verbindung Krämer-Arzt wird 

                                           
110 In dieser Arbeit wird die Leseausgabe von Hans Blosen zitiert: Das Wiener Oster-

spiel. Abdruck der Handschrift und Leseausgabe. Hgg. von: Hans Blosen. Berlin 
1979. 

111 Vgl. HARTL, EDUARD: Das Drama des Mittelalters. Osterspiele. Mit Einleitungen 
und Anmerkungen auf Grund der Handschriften herausgegeben von Eduard Hartl. 
Reihe Drama des Mittelalters Bd. 2. Leipzig 1937. S. 60. 

112 Vgl. Ebd., S. 66. 
113 Vgl. NEUMANN, BERND: Wiener Osterspiel. In: Killy Literaturlexikon. Christine 

Henschel und Bruno Jahn (Red.) Bd. 12. Vo – Z. Berlin/Boston 2011. S. 403. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


66 
 

demnach auch an dieser Stelle hergestellt, jedoch ohne spezifische, hyper-
bolische Bezeichnung als meister Ypocras und die daraus hervorgehenden, 
übertriebenen Darstellungen als Wunderheiler. Der darauffolgende Vers 
löst die Erwartung auf, die trotzdem an den Krämer in der Rolle des Arz-
tes gestellt werden: Was ich euch sage, das ist nicht wor. (V. 511) Der Krämer 
stellt dadurch seine Tätigkeit als Arzt in Frage, denn es wird der Wahr-
heitsgehalt seiner Äußerungen in Zweifel gezogen. Nicht ganz klar wird, 
ob sich die Aussage darauf bezieht, was er bereits geschildert hat oder auf 
das, was er im Folgenden äußert. Es kann sich also um eine Selbstcharak-
terisierung handeln, die auf beide seiner Rollen als Arzt sowie als Krämer 
abzielt und seine gesamte Figur als zweifelhaft und unglaubwürdig be-
schreibt. Die „folgende auf sich selbst gehaltene Lobrede“114 kann somit 
von vornherein durch das Publikum dementsprechend übertrieben und 
unwahr aufgenommen werden. 
Der Auftritt des Krämers wird also auch im Wiener Osterspiel durch Ko-
mik eingeleitet, die allerdings auf anderen Mechanismen beruht als im In-
nsbrucker Osterspiel. Wird im Innsbrucker Osterspiel Komik erzeugt 
durch eine diskursive Inkongruenz durch die Gegenüberstellung der 
Klage der Marien und dem unerwarteten Aufritt des Krämers sowie 
durch den bildhaften Selbstvergleich des Krämers, so kann dies im Wiener 
Osterspiel in dieser Form nicht beobachtet werden. Dies ist zum einen 
auch dem Umstand geschuldet, dass sich eine andere Szenenabfolge als 
im Innsbrucker Osterspiel zeigt und dadurch die gleiche diskursive In-
kongruenz nicht möglich ist. Zudem liegt die Komik zu Beginn des Wie-
ner Osterspiels lediglich im letzten Vers der Vorstellung des Krämers115 
da hier eine Brechung zum – zunächst –  ernsthaften Inhalt hergestellt 
wird. Die Verstärkung der Komik durch den bildhaften Vergleich des Krä-
mers mit einem Wolf und dem Publikum mit einem Gänsestall entfällt 
ebenfalls. Die Anfangsverse, die der Krämer im Wiener Osterspiel spricht, 
zeigen noch keine deutliche Brechung zum vorangegangenen Inhalt, da 
diese lediglich lauten: Ich bins neulich komen von Pariß. / Uff ertcztei habe ich 
gelegit meinen fleis / wol vier und virczig jor. (V. 508–510) Die einzige Bre-
chung aufgrund derer an dieser Stelle Komik entsteht, ist das Bekenntnis, 
die Unwahrheit zu sagen und die damit den vorangegangenen und auch 
den folgenden Inhalt unter ein ambivalentes Licht stellt.  
Im Folgenden stellt er sich weiterhin als ein Meister seines Faches vor, 
doch wie durch die Brechung bereits bekannt ist, darf dies wohl nicht 
ernst genommen werden:  

                                           
114 KRÜGER (1931), S. 9. 
115 Vgl. V. 511. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


67 
 

Nu horet, ir jungen und ir alden, / ir rauchin und ir kaldin, / Nu horet alle gleich, / 
Beide arm und reich: / Ich bin ein meister her komen, / Ir sullet mein nemen cleinen 
fromen. / Ich habe ertcztei also vil, / Di ich euch itczunt nennen will. / […] / Ich bin 
ein meister gar hoch geborn (V. 512–519 und V. 524) 

Die Vorstellung seiner Fähigkeiten als Arzt ist dadurch übertrieben und 
wirkt bereits ironisch. Auf die in diesen Versen enthaltene sprachliche 
Brechung wird in Kapitel 6.2 detailliert eingegangen.  
Das Bild, das der Krämer von sich selbst im Wiener Osterspiel zeichnet, 
erfolgt zwar ohne bildhaften Vergleich und diskursive Inkongruenz, deu-
tet allerdings auf einen sehr ähnlichen Charakter der Figur hin wie im In-
nsbrucker Osterspiel: der Wolf als Symbol des Listigen, Überlegenen ge-
genüber dem Gänsestall, der ihm unterlegen und ausgeliefert ist und der 
Krämer/Arzt im Wiener Osterspiel, der seine Kunden bzw. Patienten 
durch Unwahrheit und Lügen überlisten kann. Die Komik beruht in bei-
den Spielen auf dem Thema der Lüge und Überlistung, ist jedoch im In-
nsbrucker Osterspiel durch die zusätzliche diskursive Kontrastierung 
durch das Zusammenführen der Bereiche der Heilsgeschichte und des 
Krämerspiels deutlich stärker ausgeprägt.  

6.1.2 Die Suche nach einem Knecht 
Der Krämer sucht im Wiener Osterspiel ebenfalls einen Knecht. Aller-
dings ist bereits der erste Hinweis darauf im Vorangegangenen gegebe-
nen worden, dass die Fähigkeiten und die Glaubwürdigkeit des Krämers 
nicht ganz ernst zu nehmen sind. 
Der Krämer baut zunächst wieder hohe Erwartungen durch seine Eigen-
beschreibung auf. Er bezeichnet sich selbst als meister (V. 516) sowie als 
meister hochgeborn (V. 524) und dieser habe [s]einen knecht verlorn. (V. 525). 
Die Erwartungen, die mit einem Knecht durch seine eigene Bezeichnung 
als meister hochgeborn verbunden sind, sind dadurch zunächst übliche Er-
wartungen an einen Knecht: Treue Dienste dem Meister gegenüber und 
Hilfestellung bei dessen Aufgaben. Im Innsbrucker Osterspiel entsteht bei 
der Suche des Knechts Komik dadurch, dass der Knecht selbst seine frag-
würdigen Fähigkeiten anpreist und vom Krämer trotzdem angestellt 
wird, da dies für den listigen Krämer genau die richtigen Fähigkeiten sind 
und somit ein absurdes, listiges Doppelgespann aus Krämer und Knecht 
entsteht. Im Wiener Osterspiel übernimmt der Krämer die Aufzählung 
der fragwürdigen Fähigkeiten, die sein Knecht haben sollte und bringt so-
mit weitere Komik ins Spiel: 

Und wer irne einer ein dem lande / Der gebrauen hette eine schande / und welde 
meines dinstes phlegin, / Czwor, reichin solt wolde ich im geben. (V. 526–529) 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


68 
 

Die Komik der widersprüchlichen Fähigkeiten, die nicht zu denen der 
Rolle eines üblichen Knechts passen, wird dann durch Rubin, der sich zu 
Wort meldet, weitergeführt. Dieser bezeichnet sich selbst zunächst als ho-
felich (V. 531), besitzt jedoch nur vermeintlich hofelich[e] Qualitäten: 

Ich kan den aldin weibin / Di beutil abe sneidin. / Ouch kann ich stelin und gar wol 
vorslon / Und bin dach ni czu der staupe gehoen / Ane in Beier lant, / Do wart ich 
durch die backen gebrant. / Wer ich nicht entgangen / Man hette mich vorwor ge-
hangen. (V. 532–539) 

Komik entsteht an dieser Stelle dadurch, dass der Krämer einen Knecht 
sucht, dessen Fähigkeiten nicht zu der normalen Rolle eines Knechts pas-
sen. Rubin besitzt diese Fähigkeiten tatsächlich und beschreibt sie an-
schaulich. Es wird dadurch eine Steigerung zu einem immer größeren Wi-
derspruch vorgenommen. Diese Steigerung wird in den nachfolgenden 
Versen noch weiter geführt: 

Rubein bin ich genant, / In Beiern wart ich geschant. / Ich kann keufin und vor 
keuffin / Und die leute gar wol leichin. (V. 542–545) 

Rubin beschreibt sich somit als einen zum Krämer passenden, hinterlisti-
gen und cleveren Knecht, denn es ist ihm sogar gelungen, größerer Strafe 
zu entgehen und dabei weiterhin betrügerisch aufzutreten.  
Auch im Wiener Osterspiel nimmt der Krämer Rubin zum Knecht, jedoch 
ist dies hier nicht überraschend, da er selbst zu Beginn betont hat, einen 
Knecht mit ebendiesen Qualifikationen zu suchen. Die Komik wird also 
hier bereits durch den Krämer eingeführt, da er es ist, der die Erwartung 
bricht, indem er einen hinterlistigen Knecht mit zweifelhaften Fähigkeiten 
sucht. Durch Rubins Äußerungen wird dann zusätzlich eine Steigerung 
der widersprüchlichen Rolle und absurden Situation vorgenommen. 
Durch die Annahme Rubins als Knecht bilden die beiden im Folgenden 
ein listiges Doppelgespann, das sich durch Betrug und durch das Ausneh-
men der Kundschaft auszeichnet.  

6.1.3 Die Verhandlung des Lohns 
Der Lohn, den Rubin für seine Arbeit verlangt, lässt sich nicht unter den 
Begriff, der in der Vorstellung von ‚Lohn‘ besteht, subsumieren. Er fordert 
ein phunt pulcze und ein gebrotin qwark (V. 557). Durch die vorherige über-
triebene Attribuierung des Lohns als starg (V. 556) ist seine Forderung 
umso ironischer und erhält damit eine komische Wirkung. 
Ein Unterschied zeigt sich auch hier zum Innsbrucker Osterspiel. Dort 
fragt der Krämer von vornherein, wie gering der Lohn sei. Er durchbricht 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


69 
 

damit die zu erwartende Formulierung der Frage nach der Höhe des 
Lohns und erzeugt hierdurch Komik. Im Wiener Osterspiel ist die Frage 
nach dem Lohn zunächst recht ernst und erwartungsgemäß formuliert: 
Nu sage, liber Rubein: / Was ist der lon dein? (V. 554 f.) Dies resultiert nicht 
zuletzt auch daraus, dass Rubin im Wiener Osterspiel tatsächlich die Vo-
raussetzungen, die der Krämer für seinen Knecht fordert, erfüllt. Komik 
entsteht im Wiener Osterspiel durch Rubins Forderung nach absurden 
Gegenständen des Lohns, die durch den Krämer zudem noch eine Steige-
rung erfahren: 

Rubein, ich will dir den qwarg gebin, / Das du das jor nicht must obir leben, / Und 
ouch einen fladen dorczu, / Den do macht die ku. (V. 558-561) 

Die Erweiterung des Lohns, indem der Krämer einen Kuhfladen als Lohn 
dorczu gibt, trägt zu einer Steigerung in der Absurdität des Lohns bei und 
dadurch auch zu einer Erweiterung der Komik. Eine widersprüchliche Be-
merkung des Krämers unterstützt dies weiterhin, denn dieser bezeichnet 
den Lohn ironischer Weise als hoch: Das ist ein grossis lon czwor (V. 562). 
Dieser Ernst, mit der die Aussage getroffen wird und die Gegenstände des 
Lohns, über die diese Aussage getroffen wird, können eine komisch-iro-
nische Wirkung entfalten, da eine Inkongruenz entsteht.  

6.1.4 Der Streit von mercator und mercatrix 
Im Wiener Osterspiel entfacht ebenfalls ein Streit des Krämers und seiner 
Frau über den Preis, den der Krämer von den Marien für seine Salbe for-
dert. Die Frau des Krämers erachtet diesen als zu gering, da die Salbe die 
mercatrix einiges an Arbeit gekostet hat: 

Ir frauen, lot di buchsen stan! / Ir sullet si nicht von danne train. / Si kost mich 
alczu teuer, / Ich machte sie nechten bei dem feuer. (V. 704–707) 

Der Krämer wehrt sich: Sweiget, fraue, und lot euer swanczin! (V. 718), aller-
dings macht sich seine Frau im Anschluss daran über ihn lustig: 

Ich sweige noch nicht zo schire. / Wen du kommist von dem bire, / Zo bist truncken 
zam ein swein. / Das is dir nimmer musse gedein! (V. 722-725) 

Die Frechheit seiner Frau will sich der Krämer nicht gefallen lassen und 
gebietet ihr wiederum zu schweigen, verbunden mit der Drohung: Swei-
get, frau, adir ich gebe euch einen poff. (V. 726) Dorte geth der monde uf (V. 727), 
ist die Antwort der Frau des Krämers, woraufhin der Krämer nachlegt: 
Sweiget, ich gebe euch einen slag. (V. 728) Die mercatrix macht sich abermals 
einen Spaß daraus, eine sich darauf reimende Formulierung zu finden: 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


70 
 

Czolch, do her hi lag! (V. 729) Die Rede von Krämer und uxor mercatoris 
kommt an dieser Stelle einer Stichomythie gleich, die die Komik unter-
stützt. 
Die Komik dieses Streits der Eheleute beruht auf der Tatsache, dass sich 
die mercatrix gegen ihren Ehemann stellt und dadurch unkonventionell, 
gegen eine Erwartung an ihre Rolle handelt. Dass sie nicht regelkonform 
handelt wird daran ersichtlich, dass ihr Mann sie wiederholt auffordert 
zu schweigen. 
Doch dies kann nicht als alleiniges Prinzip die Komik dieser Szene erklä-
ren, denn auf die Widerworte gegenüber dem Ehemann könnte ebenso 
mit Empörung reagiert worden sein. Da sie den Krämer als swein (V. 724) 
bezeichnet, wenn dieser betrunken nach Hause kommt, wird deutlich, 
dass die mercatrix ihren Mann der Lächerlichkeit preisgibt. Dies zeigen 
auch ihre entgegneten Antworten, auf die Drohungen des Krämers, er 
wolle ihr einen poff geben oder sie slagen, denn sie kontert mit Reimen, die 
die Drohungen ihres Mannes entkräften und diese damit lächerlich er-
scheinen lassen. Die angedrohten poff[e] verpuffen daher und prallen an 
der wehrhaften Haltung der Krämersfrau ab. Sie ergänzt dies durch wei-
tere Anschuldigungen: 

Ach, ach, ach leider! / Sein das die neuen cleider! / Di du mir czu ostern host gesant? 
/ Das du must werdin gebrant! / Got gebe dir das korfil in den magen. / Das du das 
jor nicht must obirlebin! / Werstu czu Wine nicht entgangen, / Man hette dich an 
den galgen gehangin. / Du host ouch einen rotin bart / Und bist ein mudig von der 
art. (V. 736–745) 

Entgegen des gängigen Herrschaftsanspruchs des Mannes über seine Frau 
lenkt dieser daraufhin ein und ergibt sich den Vorwürfen seiner Frau: 

Fraue, libe fraue mein, / Das ir immer selig must sein! / Vorgib mir, das ich dich 
habe geslain / Gar hertlich an deinen crain! / Du machst deine clage gar manchfalt, / 
Dor an tustu mir gewalt, / Und host ein wunderlich geberde / unde wilt mich bren-
gen under di erde. (V. 746–753)  

Die Frau des Krämers nimmt die Entschuldigung jedoch nicht an, worauf-
hin der mercator sich zur Flucht mit Rubin entschließt. Im Handlungsver-
lauf dieser Szene im Wiener Osterspiel kann zwar zum einen eine gewisse 
Komik entdeckt werden, die auf dem verlachen des Krämers durch die 
Krämersfrau beruht, denn sie setzt ihren Mann gegenüber ihrer eigenen 
Person durch aggressive Komik herab. Sie vollführt damit einen „Akt der 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


71 
 

Selbstaffirmation“116, der das Defizit ihres Mannes nutzt, um ihn zu einem 
Gegenstand ihres Lachens zu machen. Ein Lachen ihrerseits wird zwar 
nicht explizit erwähnt, jedoch lassen vor allem ihre oben beschriebenen 
Antworten auf die Androhung der Schläge auf ein Lächerlich-Machen ih-
res Mannes schließen. 
Die Komik dieser Szene kann sich somit nicht eindeutig einer der in Ka-
pitel 4 beschriebenen theoretischen Ansätze zuordnen lassen. Es greift 
hier auch nicht die Prügelkomik, die vor allem im Innsbrucker Osterspiel 
im Streit zwischen Rubin und Pusterbalk deutlich wird. Schon beim Inns-
brucker Osterspiel hat sich gezeigt, dass die Prügel zwischen mercator und 
seiner uxor nicht unter den Begriff der Prügelkomik gestellt werden 
konnte. Deshalb wurde auch im Wiener Osterspiel davon abgesehen, die 
Komik dieser Sequenz dadurch zu erklären. Es zeigt sich auch, dass sich 
die Frau des Krämers zwar einerseits lustig macht über ihren Mann, in-
dem sie ihn als ein swein (V. 724) bezeichnet, jedoch kann in den Versen, 
in denen sie sich über die unzureichenden Qualitäten des Krämers als 
Ehemann beschwert, nicht mehr von einem Lächerlich-Machen gespro-
chen werden, sondern diese Szene zeigt deutlich ernste Konflikte. 

Sprachliche Inkongruenz 
Eine sprachliche, komische Inkongruenz ergibt sich zwischen der übli-
chen formelhaften Ansprache des Publikums, die auch zu Beginn des Wie-
ner Osterspiels an das Publikum gerichtet wird und der Ansprache an das 
Publikum durch den Krämer: 

nu horet czu alle gleich, / beide arm und reich! / Horet czu alle gemeine, / beide groß 
und cleine! / Ir jungen und ir alden / horet czu also balde! (V. 13–19) 

Eine Abgrenzung von kontrastiver Erwartungsauflösung und der Einstu-
fung als sprachliche Inkongruenz wird an dieser Stelle deshalb getroffen, 
da die Inkongruenz, die Komik hervorruft, auf einer speziellen Durchbre-
chung einer Erwartung beruht, die durch sprachliche Konventionen ent-
steht. Die Äußerungen des Krämers wurden bereits in Punk 6.1 behandelt, 
da sie auf die Aussage des Krämers folgen, was er sage, sei nicht wahr, 
allerdings soll diese spezielle Inkongruenz an dieser Stelle genauer ver-
deutlicht werden. 
Die ersten Verse, die der Krämer spricht sind zunächst gleich den üblichen 
begrüßenden Versen eines expositor ludi: Nu horet, ir jungen und ir alden 

                                           
116 BACHMAIER, HELMUT: Lachen als Akt der Selbstaffirmation: Thomas Hobbes. In: 

Texte zur Theorie der Komik. Hrsg. von: Ders. Stuttgart 2005. S. 16.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


72 
 

(V. 512), jedoch kommt durch den folgenden Vers eine komische Bre-
chung ins Spiel. Es heißt nämlich weiter: Ir rauchin und ir kaldin / Nur horet 
alle gleich, / Beide arm und reich (V. 513–515) Durch die Abwandlung in: ir 
rauchin und ir kaldin, wird ein Kontrast zu den üblichen Formulierungen 
der formelhaften Ansprache hergestellt. Hier ist ein Begriffspaar eingefügt 
worden, das nach den jungen und den alten Zuschauern auch parodieren-
der Weise die Ruhigen und die Kalten aufzählt – also eine komische An-
spielung auf die Toten oder diejenigen, die kurz vor dem Tod stehen, und 
damit eine Steigerung zu den Jungen und den Alten. 
In der üblichen Ansprache wird eine Gemeinschaft des Publikums ange-
sprochen, die vor allem auf die Vielfältigkeit der Zuschauer hindeuten soll 
und damit alle gleichermaßen anspricht. Durch die Armen und die Rei-
chen sowie die Jungen und die Alten und die wiederholt vorkommende 
Formulierung nu horet alle gleich wird in den Spielen des Mittelalters im 
Allgemeinen angedeutet, alle Menschen als potenzielle Zuschauer der 
Spiele erreichen zu wollen. Zudem wird auch in den meisten Prologen der 
Spiele deutlich darauf hingewiesen, sich hinzusetzen und dem Spiel von 
der Auferstehung Jesu nun aufmerksam zu folgen, um dann von seinen 
smerczin irlost zu werden (V. 32). Diese einführende Ansprache an das 
Publikum ist demnach zumeist mit einem gewissen Ernst versehen, der 
die rechte Stimmung, in der dem Spielgeschehen gefolgt werden sollte, 
vorbereitet wird. Durch das hinzugefügte Begriffspaar des Krämers in sei-
ner Begrüßungsrede zieht er diese sowie das Publikum selbst ins Lächer-
liche.  

Elemente des Grotesken 
In den Versen 598 bis 603 beschreibt der Krämer seine Ehefrau auf gro-
teske Art und Weise, obwohl er zunächst behauptet, eine schöne Frau zu 
haben, der gegenüber sich Rubin gut benehmen solle. Es entsteht an dieser 
Stelle also auch Komik, da die Erwartung, nun von der Schönheit der Frau 
des Krämers zu hören, nicht erfüllt wird und sie zudem durch die Be-
schreibung Merkmale erhält, die denen der karnevalesken Groteske ent-
sprechen: 

Ouch habe ich gar ein seuberlich weip, / Das ist mir also lip alz mein eigin leip / Si 
hot auß der mosse schonde vil, / Die ich dir wol nennen will: / Sie hot werlich einen 
krummen munt / Und sit obir di nase zam ein hunt. / Kessil var ist auch ihr hor 
wol, / Ir ougen sint ouch wassers vol. / Bei den schreibern is si gerne, / Und ir holde 
wol kann werbin. (V. 598–605) 

Der Krämer erwähnt ihre schöne Gestalt und beschreibt dann vor allem 
Mund und Nase genauer. Die Nase der Frau des Krämers wird hier nach 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


73 
 

bekanntem grotesk-komischen Prinzip mit der eines Hundes verglichen. 
Der Krämer möchte nach der Beschreibung der ‚Schönheit‘ seiner Frau 
von Rubin wissen: Ap si dir icht wol behait! (V. 607) – eine in diesem Zu-
sammenhang überraschende Frage. Rubin lehnt jedoch die Krämersfrau 
nicht ab, sondern antwortet: Jo, herre, si behaget mir gar wol, / Wenne si ist 
allir togunde vol (V. 608 f.). Doch gerade dies ist sie durch die vorangegan-
gene Beschreibung nicht. Die Komik, die in der Beschreibung der äußeren 
Gestalt der mercatrix liegt, ist demnach nicht eindeutig nur einem Bereich 
zuzuordnen. Es werden das Groteske als ein karnevaleskes Element zur 
Komikerzeugung herangezogen sowie kontrastive Auflösungen von Er-
wartungen. Da hier die mercatrix jedoch als groteske Figur eingeführt 
wird, wurde diese Sequenz unter dem Gesichtspunkt der grotesken Ko-
mik analysiert. Es sind hier allerdings beide Elemente stark miteinander 
verwoben. Die Funktion dieser Beschreibung und die Akzentuierung der 
Figur der mercatrix werden in Kapitel 8.3 näher behandelt. 
 

  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


75 
 

7 Unter welchen Bedingungen ist Komik möglich?  
Ein zentrales Anliegen, dem in dieser Arbeit nachgegangen wird, ist die 
Frage unter welchen textuellen Bedingungen es möglich ist, dass Komik 
Eingang in Osterspiele findet. Hier ist vor allem von Bedeutung, inwiefern 
sich Heiliges117 und Komik begegnen. Wie bereits in der Einleitung er-
wähnt, werden oftmals das Untererhörte der Komik und die Nicht-Er-
klärbarkeit ihrer Existenz in den geistlichen Spielen betont. Doch wurde 
schon zu Beginn herausgearbeitet, dass die Quellenlage zur Komik in der 
Kirche keinen eindeutigen Schluss in Bezug auf deren normative Bewer-
tung zulässt. Vielmehr zeigt sich, dass komische Predigttraditionen sowie 
Narrenfeste in der Kirche schon lange vor komischen Einlagen im geistli-
chen Spiel existiert haben und dass komische Elemente in geistlichen Spie-
len eine gesamteuropäische Erscheinung sind, die keinesfalls einen Ein-
zelfall darstellen. Die Problematik der Norm und des Abweichens von 
dieser wurde ebenfalls in Kapitel 3 dargestellt. Aus diesem Grund soll nun 
gezeigt werden, wie die Beziehungen zwischen heiligem Stoff und Komik 
in den Spielen angelegt sind. Zudem ist die Frage des Objekts der Komik 
zentral, die Hinweise darauf gibt, welche Funktion an der jeweiligen Text-
stelle erfüllt werden soll. Daher ist für dieses Kapitel der Beginn der Krä-
merszene von großer Bedeutung, da an dieser Stelle Komik in die Oster-
spiele eindringt. Zusätzlich werden die Begegnungen zwischen Krämer, 
Rubin und den drei Marien während des Salbenkaufs innerhalb der Krä-
merszene betrachtet. 

Das Eindringen der Komik 

7.1.1 Das Eindringen der Komik im Innsbrucker Osterspiel 
Durch den Inhalt der ersten Äußerung des Krämers im Innsbrucker Os-
terspiel wird ein Gegensatz zu dem vorher hervorgebrachten Leid der 
Marien hergestellt. Es werden hier zwei Themenkomplexe gegeneinan-
dergestellt. Sie prallen direkt aufeinander und es kommt zu einer sehr 
deutlichen Begegnung von Heilsgeschichte und Komik. 
Der Krämer tritt nach der Klage in den Vordergrund der Bühne und führt 
sich selbst ein, indem er sich direkt an das Publikum wendet. Durch sein 
‚Got gr ß uch, ir hirn vbir al‘ (V. 540) wird deutlich, dass kein Dialog oder 
eine Anschlusskommunikation über das geäußerte Leid mit den Marien 
stattfindet. Die Passage weist Ähnlichkeit zur Ansprache eines expositor 
ludi zu Beginn von geistlichen Spielen auf. Der Krämer antwortet dadurch 
                                           

117 Zur Begriffsbestimmung des Heiligen, siehe Anm. 4. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


76 
 

nicht auf die vorangegangene Frage einer der Marien, was sie nun nach 
dem Tod Jesu tun sollten. Stattdessen eröffnet seine Ansprache den The-
menbereich der Krämerszene, was ein neues „Bezugssystem“118 darstellt. 
Der Anfang der Krämerszene steht somit zwar durch die Handlungsab-
folge der Szenen des Spiels in direkter Berührung mit dem Handlungs-
strang der heilsgeschichtlichen Handlung, jedoch bleiben beide Bereiche 
an dieser Stelle voneinander getrennt. Die Figuren der jeweiligen Sphären 
kommunizieren nicht miteinander und der Themenwechsel erfolgt ab-
rupt.  
Das Auftreten des Krämers und die dadurch evozierte Komik beruht au-
ßerdem nicht auf der Verkehrung der heilsgeschichtlichen Handlung, da 
die Marien als ein Element aus der Heilsgeschichte nicht mit Komik belegt 
werden, sondern es wird die Figur des Krämers mit einer komischen Wir-
kung versehen, indem der Krämer sich als wolf bezeichnet, der in den 
genßestal blickt. Damit gibt er eine Andeutung der Charakterisierung sei-
ner Person ab. 

7.1.2 Das Eindringen der Komik im Wiener Osterspiel 
Im Wiener Osterspiel findet ebenfalls zunächst keine direkte Bezugnahme 
des Krämers zum heilsgeschichtlichen Geschehen statt, zumal die Einfüh-
rung des Krämers nicht auf die Klage der Marien folgt, sondern auf die 
Rede eines Soldaten, in der das Verschwinden Jesu aus dem Grab und die 
Unachtsamkeit der Soldaten thematisiert werden. Diese endet mit den 
Worten: Czwor, her ist der wore got, / Der himmel und erde geschaffin 
hot (V. 496 f.). Durch den Lobpreis Jesu und die Betonung seiner schöpfe-
rischen Fähigkeiten wird kurz vor der Krämerszene im Wiener Osterspiel 
noch einmal die Wichtigkeit seiner Existenz für die Menschheit dargestellt 
sowie durch die Bezeichnung als wore[r] got in seiner Bedeutungsmacht 
bestätigt. Das Verschwinden Jesu kann nur dadurch erklärt werden, dass 
dieser der wahre Gott sein muss, ansonsten wäre eine Auferstehung nicht 
möglich gewesen. 
Das anschließende Auftreten des Krämers stellt ebenfalls keine Verbin-
dung zur Äußerung des Soldaten oder zu einer Begebenheit aus der ös-
terlichen Handlung her. Er stellt sich auch hier selbst vor, jedoch mit einer 
weniger deutlichen komischen Komponente. Diese kommt erst zum Vor-
schein, als der Krämer erwähnt, dass das, was er sage, nicht wahr sei.119 
Die Komik beruht im Nachfolgenden auf der Unwahrheit seiner Darstel-
lung und einer dadurch ambivalenten, unklaren Deutungsmöglichkeit 
                                           

118 KOESTLER (1966), S. 25. 
119 Vgl. V. 511. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


77 
 

seiner Aussagen über die eigenen Fähigkeiten. Es entsteht also Komik, die 
auf dem Charakter des Krämers beruht und kein Verlachen der Oster-
handlung nach sich zieht. Zunächst stehen beide Handlungsstränge in 
keinem Zusammenhang. Eine Marienklage taucht hier erst später auf, 
durch die der Salbenkauf eingeleitet wird. 
Demnach wird in beiden Spielen kurz bevor es zum Eindringen der Ko-
mik kommt, die Stellung Christi manifestiert und der Bereich der Heils-
geschichte bleibt zunächst unverbunden mit der Krämerszene. Auch die 
Klage der Marien im Innsbrucker Osterspiel verdeutlicht die Stellung Jesu 
besonders nachdrücklich, so wie es auch im Wiener Osterspiel durch die 
Ausführungen des Soldaten erfolgt. Betont wird dies durch die vielen da-
rin enthaltenen Wiederholungen der Jammer- und Schmerzensausrufe 
über den Tod des Erlösers der Menschheit. 

Das Heilige als Objekt der Komik? 
Eine weitere Szene, in der der heilsgeschichtliche Handlungsstrang und 
die Handlung der Krämerszene aufeinandertreffen, ist die Begegnung der 
Marien mit den übrigen Figuren der Krämerhandlung, die schließlich in-
nerhalb der Krämerszene stattfindet. Es ist hier nicht mehr möglich eine 
Kommunikation miteinander zu umgehen. Die Figuren müssen Dialoge 
eingehen, damit der Salbenkauf letztlich erfolgen kann. Daher wird beo-
bachtet, wie diese Dialoge stattfinden und wie die kurzzeitige Verbindung 
beider Bereiche erfolgt. 

7.2.1 Der Salbenkauf des Innsbrucker Osterspiels 
Innerhalb der Krämerszene des Innsbrucker Osterspiels folgt die zweite 
Klage der drei Marien. Danach kommt es schließlich zum Salbenkauf und 
einem Zusammentreffen, das nicht mehr nur durch die bloße Handlungs-
abfolge, sondern auch dialogisch erfolgt. Die zweite Marienklage findet in 
den Versen 838 bis 877 statt. Sie endet, indem die dritte der Marien das 
Vorhaben der Salbung als Ehrerweisung noch einmal in lateinischer Spra-
che hervorbringt: 

Sed eamus et ad eius / properemus tumulum: / si dileximus vaiventem, / diligamus 
mortuum / et ungamus corpus eius / oleo sanctissimo. (V. 866–871) 

Nach der Klage kommt es zunächst zu einer komischen Sequenz aufgrund 
des Nicht-Befolgens der Befehle des Krämers.120 Der Krämer ruft nach Ru-
bin und tritt damit noch nicht in einen direkten Dialog mit den Marien. 
                                           

120 Vgl. Kapitel 5.1.5, ab V. 878.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


78 
 

Die Marienklage kann von Komik unangetastet bleiben. So bleibt es auch, 
als der Krämer das Auftauchen dreier schöner Frauen erwähnt: ich sehe 
dort in eyner awen / dry schone Frawen: / sy weynen sere vnd clagen (V. 912–
914). Hier wird also der Schmerz der Frauen thematisiert und die Erschei-
nung der Frauen durch das Attribut schone (V. 913) aufgewertet. 
Durch Rubin und seine Unsicherheit über die Anzahl der Marien wird 
dann allerdings ein Versuch der Komik über das Auftreten der Marien 
unternommen. Jedoch schiebt er diese Unsicherheit auf einen eigenen 
Fehler, nämlich die Trübung seiner Augen121. Weiterhin gehen die Marien 
zwar kurz auf seine Anspielung122 ein, bitten aber darum, dass Gott es ihm 
vergelten möge. Er wird von ihnen, ungeachtet seines zweifelhaften Cha-
rakters, als stolczer jungeling (V. 926) bezeichnet. Sodann folgt die Frage 
Rubins, wem das Klagen der Marien gilt und diese können abermals die 
große Bedeutung des Todes Jesu darstellen. Außerdem bringt die erste der 
Marien die Frage vor, ob Rubin nicht einen Mann kenne, der sie czu ar-
cztige icht gerate kann (V. 935). Die Darstellung des Krämers als Quacksal-
ber wird an dieser Stelle aufgehoben, scheint vergessen und in diesem Zu-
sammenhang nicht mehr vorherrschend. 
Während Rubin die Marien zum Krämer führt, kommt es wiederum zu 
Komik durch Rubin. Dieser parodiert den hohen Stil des Lateinischen. 
Wie bereits in Kapitel 5.2 herausgearbeitet, ist jedoch fraglich, ob das Pub-
likum hierüber ebenfalls aus dem gleichen Grund wie Rubin lacht. Für ihn 
ist es ein triumphierendes, herabsetzendes Lachen, da er ein lohnendes 
Geschäft wittert. Für das Publikum ist es durch Rubins Äußerungen viel-
mehr möglich, seinen lasterhaften und schlechten Charakter zu erkennen, 
da er nicht einmal davor zurückschreckt die Marien aus der Heilsge-
schichte zu betrügen. 
Der Krämer begibt sich im Verkaufsgespräch auf die Ebene der Marien. 
Dies wird durch eine Veränderung seiner Sprache realisiert, denn er singt 
nun ebenfalls in Latein, wobei seine gesungenen Verse sogar durch die 
Marien beendet werden: 

Mercator cantat: 

Huc proprius flentes accedite, / hoc unguentum si vultis emere, / cum quo bene 
potestis ungere 

Person  dicit: 

                                           
121 Vgl. V. 920–925. 
122 Zur Erklärung dieser Anspielung, siehe Kapitel 9.3.1.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


79 
 

corpus domini sacratum.     (V. 952–955) 

Dass hier nicht mehr – wie vor dem Auftreten der Marien durch Rubin – 
in Nonsens-Latein gesprochen wird, deutet den ernsthaften Charakter der 
Handlung im Umgang mit den Marien an. 
Rubin ist weiterhin dafür verantwortlich, diese Szene ansatzweise ko-
misch zu gestalten, indem er die Klage der Marien über den hohen Preis 
der Salben falsch versteht.123 Was jedoch an dieser Begegnung auffallend 
ist, ist die Verbindung von Heiligem in Form der Marien und der Komik, 
die durch Rubin transportiert wird. Es zeigt sich, dass die Marien sich 
zwar in Rubins Augen komisch äußern, da er nicht versteht, warum sie 
‚unsinnigerweise‘ von Heu sprechen. Allerdings können die Zuschauer 
das geistige Unvermögen Rubins erkennen und auflösen, um somit über 
Rubin zu lachen und nicht über die drei Marien. Da die Marien zu Beginn 
des Osterspiels den Vers Heu quantus est noster dolor! bereits einige Male 
gesprochen und gesungen haben und danach jeweils eine Klage in Volks-
sprache erfolgt ist, muss für das Publikum klar sein, – auch ohne des La-
teinischen mächtig zu sein – dass diese Verse in einem anderen Zusam-
menhang, als in dem der von Rubin angedeutet wird, stehen. Denn diese 
sind mit dem Tod des Erlösers Jesus Christus sowie dem Schmerz und der 
Trauer der Marien verbunden. 
Zudem fällt auf, dass die zweite Maria, die nach der häu-Äußerung Rubins 
spricht, nicht auf Rubin eingeht. Sie bezieht ihre Ansprache auf den Krä-
mer: Got gr z dich, kremer, guter frunt! (V. 968) und beachtet die semanti-
sche Komik Rubins nicht weiter. Es ist dadurch nicht möglich, dass Rubin 
weitere Komik in Zusammenhang mit einer der Marien in das Spiel ein-
bindet. Die Äußerung Rubins verpufft und die Marien behalten im Dialog 
die Oberhand. Weiterhin ist interessant, dass nun die Aufmerksamkeit auf 
die Salben des Krämers gelenkt wird und diese auf einmal ganz übliche 
und wirksame Zutaten aufweisen: 

Ja ich, frawe, selig wib, / ich han scleßen mynem lib / noch ercztige manig jar. / waz 
ich uch sage, daz ist war! / hy stet eyn macracy, / so stet da eyn laurina by, / so ist 
daz eyn nardipisti, / so stet eyn alabastrum hy, / dy [ist] beßer wen andir dry. 
(V. 972–980) 

Die Salbe, die den Marien zur Salbung Jesu verkauft werden soll, beinhal-
tet also keine absurden Zutaten, wie eßels f rcze oder daz smalcz von [eyner] 
mucken (V. 817 und V. 831). Somit ist gewährleistet, dass Jesus mit diesen 

                                           
123 siehe Kapitel 5.2.3 zur Semantischen Inkongruenz; vgl. V. 994–997. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


80 
 

absurden Zutaten auch nicht in Verbindung gebracht wird.124 Außerdem 
bezeichnet der Krämer seine Aussagen hier als wahr125 und seine ärztli-
chen Fähigkeiten werden positiv dargestellt. Als Rubin sich erneut in das 
Gespräch einklinkt und über die Länge der Verhandlungen klagt: 

Herre, du redest recht, / ich bin ein gar czorniger knecht: / schal der marck icht 
lenger werden / ich worde e dez phaffen geren! (V. 989–992) 

und somit andeutet, wenn sie noch länger verhandeln würden, würde 
dies so lange dauern, dass womöglich in der Zwischenzeit einer von ihnen 
ablebe, übergehen die Marien Rubin und sprechen daraufhin den Krämer 
an: 

Meister, daz dir got holt sy! / hy sint guter bezanczen dry, / dar vm gib vns dy 
maße! / daz dich got lebe laße! (V. 993–996) 

Es zeigt sich in diesen Begegnungen zwischen den Marien, die die Verbin-
dung des liturgischen Stoffes mit dem Krämerspiel einleiten und Rubin 
sowie dem Krämer, dass auch hier komische Elemente zwar eingebunden 
werden und in der Abfolge im Zusammenhang miteinander stehen, je-
doch bleiben die Marien von dieser Komik meist unberührt. Es lassen sich 
durch diese Beobachtung die Vorwürfe entkräften, dass durch die Komik 
des Krämerspiels das gesamte Ostergeschehen verlacht werden könnte. 
Zudem ist es nur der Krämer, der einen direkten dialogischen Austausch 
mit den Marien vornimmt. Rubin wirft zwar immer wieder Zwischenäu-
ßerungen ein, die jedoch von den Marien nicht beachtet werden. Sie bege-
ben sich damit nicht auf die Ebene Rubins und es wird für das Publikum 
möglich, ihn, aufgrund seines völligen Unverstandes des Lateinischen als 
Kirchensprache und den Äußerungen den Marien gegenüber, zu einem 
Objekt ihres Verlachens zu machen.  
Auch der zuvor zweifelhaft beschriebene Krämer in seiner Rolle als Arzt 
wird in dieser Begegnung für kurze Zeit rehabilitiert. Von schlechten ärzt-
lichen Fähigkeiten ist nicht mehr die Rede und die Salbenzutaten entspre-
chen denen, die auch als solche angesehen werden können. Rubin, der 
über weite Teile innerhalb der Krämerszene sehr aktiv auftritt, ist in dieser 

                                           
124 In einigen Arbeiten wird fälschlicherweise davon berichtet, dass sogar Jesus nun mit 

diesen absurden Zutaten gesalbt werden soll. Dies wird meist als Argument dafür 
herangezogen, dass keine Trennung von Heiligem und Komik stattfindet und sogar 
die Marien und Jesus mit der Komik bedacht werden. Zudem wird eine Salbung Jesu 
später im Spiel nicht mehr vollzogen. 

125 Hier wird ein Bezug zu anderen Spielen hergestellt: dort wird die Rede des Krämers 
oftmals dadurch eingeleitet, dass er voranschickt, dass was er sage, sei nicht wahr. 
Vgl. z. B. Erlau III und Wiener Osterspiel, siehe hierzu auch Kapitel 6.1.1 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


81 
 

Szene eher Randfigur und der Verkauf der Salben wird durch den Krämer 
und die Marien ausgeführt. 

7.2.2 Der Salbenkauf des Wiener Osterspiels 
Im Wiener Osterspiel wird die Trennung der geistlichen Sphäre von der 
Komik ebenso deutlich. Durch den unterschiedlichen Handlungsablauf 
erfolgt die erste Marienklage erst innerhalb des Krämerspiels. Die Klage 
wird in den Versen 612 bis 637 vorgetragen und dies lediglich in Volks-
sprache. Sie ist demnach für das Publikum noch deutlicher zu verstehen. 
In diesen Versen wird der Kauf der Salbe zur Salbung Jesu angesprochen:  

Wir sullen gen, do Jhesus warth geleth, / Und trauren han durch unser selikeit / 
Und salben im di grossen wunden sein. / O we, wi groß ist unser hercze pein! 
(V. 626–629) 

Auch hier bemerkt der Krämer die drei Frauen und fordert Rubin auf, sie 
an den Stand zu holen, um ein lohnendes Geschäft zu machen. Rubin 
nimmt hier eine andere Rolle ein. Zum einen sind seine Späße aufgrund 
des Lateinischen nicht möglich, da dies hier nicht vorkommt. Auch spricht 
er selbst Gottes Heilswirkung an und richtet sogar tröstende Worte an die 
drei trauernden Frauen:  

Gott grusse euch, ir frauen, czu aller czeit! / Ich sehe wol, da ir betrubit seit. / Was 
euch ouch werre, / Ir holet das suffczen ferre. / Das ist mir leit, das gleubet mir, / 
Das ir also betrubit stet alhir. / […] / Das bessir euch got durch seine gute / Und 
euch von allim leide behutte! / Dorfft ir nicht hulfe adir trost? / Get czu meinem 
herren, ir wert irlost. (V. 656–661, V. 664–667) 

Durch die Marien wird er aufgrund seiner tröstenden Worte als [g]ut kint 
(V. 662) und guter jungeling (V. 668) bezeichnet. Zudem spricht er davon, 
dass die Marien von ihren Schmerzen irlost (V. 667) werden, wenn sie sei-
nen Herrn aufsuchen – eine deutliche Aufwertung des Krämers. Rubin 
spart sich sodann auch den ironischen lateinischen Gesang, den er im In-
nsbrucker Osterspiel vorträgt und die Marien können dem Krämer ohne 
Komik begegnen. Beim Salbenkauf bietet der Krämer den Marien sogar 
zusätzliche Salben zu ihrem Kauf an.126 Beim Kauf der Salben wird deren 
gute Wirkungskraft betont, woraufhin der Streit zwischen den beiden 
Eheleuten ausbricht. Erst als der mercator nach 56 Versen den Streit 

                                           
126 Vgl. V. 692–695. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


82 
 

dadurch beendet, dass er mit Rubin flieht, setzen die Marien zu einer wei-
teren Klage an, in der sie dann ihr Vorhaben, den Leib Christi mit desir 
teuern salbe [zu] bestreichin (V. 798 f.), noch einmal nennen.  
Obwohl auch im Wiener Osterspiel ein Streit über den Salbenkauf ent-
facht, da diese laut der Ehefrau zu günstig verkauft werden, sind es nicht 
die drei Marien, die durch die Aussagen der Krämersfrau angegriffen 
werden. Dies wird auch in ihren Anschuldigungen deutlich, die lediglich 
gegen den mercator ausgesprochen werden, nicht etwa gegen die Marien. 
Vergleichend kann für das Wiener Osterspiel daher festgehalten werden, 
dass eine noch deutlichere Trennung von komischen Elementen und den 
Marien aus der Heilsgeschichte vorliegt. Dies resultiert zum einen aus der 
differenten Szenenabfolge, aber auch aus der etwas anders akzentuierten 
Rolle Rubins im Wiener Osterspiel, da sich dieser mit komischen Bemer-
kungen zurückhält als er den drei Frauen begegnet.  

Fazit der Begegnungen von Heiligem und Komik 
Um die Frage zu beantworten, unter welchen Bedingungen Komik im Os-
terspiel möglich ist, kann zusammengefasst werden, dass diese dann vor-
kommen kann, wenn die heilsgeschichtliche Sphäre nicht Gegenstand der 
Komik ist und Figuren aus diesem Bereich nicht zum Objekt des Verla-
chens durch das Publikum gemacht werden.  
Durch Rubin wird zwar im Innsbrucker Osterspiel die lateinische Sprache 
in komischer Art und Weise missverstanden, was auf einen Bezug zur Kir-
che hindeutet, allerdings wird hier ebenso deutlich, dass nicht die Heils-
geschichte oder Jesu Tod und Auferstehung einer Komisierung unterzo-
gen werden, denn das Lateinische stellt die Sprache der Institution ‚Kir-
che‘ dar. Es sollte daher unterschieden werden, ob Teile der kirchlichen 
Institution lächerlich gemacht werden, wie Pfarrer oder bestimmte Riten, 
und diese dadurch hinterfragt werden oder ob es tatsächlich Personen aus 
der der Heilsgeschichte sind. Es zeigt sich in beiden Osterspielen, dass Je-
sus nicht mit absurden Salbenzutaten in Berührung kommen wird. Zu-
dem werden nicht die drei Marien und ihr Vorhaben verlacht. Komik ent-
steht zwar beispielsweise mit Hilfe einer Äußerung der Marien, die Funk-
tion zielt allerdings nicht auf das Verlachen dieser Figuren ab. 

  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


83 
 

8 Komische Figuren – Figuren der Komik 
Die Beobachtung, dass die Marien als Elemente der Heilsgeschichte von 
Komik weitestgehend verschont bleiben, führt zu der Frage, welche Figu-
ren nun die Objekte der Komik und des Verlachens darstellen und welche 
Figuren vornehmlich Komik transportieren und Lachen evozieren. 
Auffallend ist die Komik, die durch Rubin im Innsbrucker Osterspiel 
transportiert wird. Er nimmt eine zentrale Rolle ein, die im Wiener Oster-
spiel etwas anders akzentuiert ist. Auch werden andere Figuren mit Ko-
mik bedacht. Doch sind es auch sie, die Komik entwickeln können? Dies 
wird im Folgenden diskutiert. 

Rubin als schalk? 
Bei der Betrachtung der Figur des Rubins im Innsbrucker Osterspiel wird 
deutlich, dass dieser Merkmale trägt, die ihn zu einem Schalksnarren ma-
chen. Die Darstellung seiner Figur ähnelt stark späteren Ulenspiegel-Dar-
stellungen127 und der Darstellung von Narren128 in weltlichen Schauspie-
len, beispielsweise Fastnachtspielen. Durch einige seiner Handlungen 
und auch durch Beschreibungen seines Äußeren sowie seines Charakters 
kann er als eine solche Schalksfigur im Innsbrucker Osterspiel bezeichnet 
werden.  
Der Narr in der Lebenswirklichkeit des Mittelalters bezeichnet ursprüng-
lich einen Menschen mit einem körperlichen oder geistigen Defekt.129 Die 
körperliche Deformation wurde als eine Strafe Gottes angesehen, jedoch 
lebten Narren innerhalb der Gesellschaft und wurden durch das Gebot 
der Nächstenliebe sogar an Höfen zu Unterhaltungszwecken aufgenom-
men. Dadurch entwickelt sich schnell die Tendenz, dass dort auch 

                                           
127 Deufert betont jedoch, dass es sich hier nicht um einen weisen Narr handelt, sondern 

einen „Abenteurer“, da Kritik nicht bewusst geäußert wird, sondern aufgrund eines 
geistigen Unverstandes. Vgl. DEUFERT, WILFRIED: Narr, Moral und Gesellschaft. 
S. 121–155.  

128 Über die Typologisierungen von Narren, Schalken oder Schalksnarren existieren ei-
nige Überlegungen. An dieser Stelle soll eher von einem allgemeineren Begriff aus-
gegangen werden. Ziel ist es zu zeigen, dass Rubin nicht eine absolut idealtypische 
Narrenfigur ist, sondern stark angelehnt ist an verschiedene Konzeptionen. Eine ge-
naue Prüfung, mit welchen Konzepten und Typologisierungen er sich am ehesten 
vergleichen lässt, wäre Gegenstand weiterer Forschung. Es soll an dieser Stelle eine 
Tendenz aufgezeigt werden, die auf mögliche Funktionen seiner Figur und die durch 
ihn transportierte Komik hinweist. Eine Übersicht über Typologisierungsversuche, 
siehe: BARO (2011), S. 50 f. 

129 Vgl. BARO, CHRISTINE: Der Narr als Joker. Figurationen und Funktionen des Narren 
bei Hans Sachs und Jakob Ayrer. Schriftenreihe Literaturwissenschaft Bd. 83. Trier 
2011. S. 6. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


84 
 

„‚künstliche‘ Narren“130 auftreten, also Menschen, die eigentlich keine De-
fekte aufweisen, sondern solche, „die sich nur närrisch stellten.“131 Durch 
die Moralsatire Das Narrenschiff von Sebastian Brant aus dem Jahr 1494 
findet die Figur des Narren – so heißt es – auch Eingang in die Literatur.132 
Baro beschreibt jedoch ganz richtig, dass der Narr als komische Figur auf 
der Bühne einen wichtigen Platz erhält, vor allem durch die geistlichen 
Spiele des Mittelalters. 

Die Figur, die dem Narren im engeren Sinne am nächsten kommt, ist Rubin, 
der Knecht des Salbenkrämers und laut Reuling die erste frei erfundene Fi-
gur auf der deutschen Bühne.133 

Allerdings beschreibt Baro im Folgenden den Rubin des Osterspiels als 
einen Schalk, der allein zur Belustigung im Spiel auftritt. Es zeigt sich je-
doch bei genauerer Betrachtung, dass dies nicht vollkommen zutrifft. 
Zwar kommen literarische Darstellungen rund um eine explizit ausgewie-
sene Narrenfigur erst im Spätmittelalter auf, bei Rubin im Innsbrucker Os-
terspiel treffen allerdings sehr viele Merkmale bereits zu, die oftmals erst 
späteren Narrenfiguren zugeschrieben werden, die aber auf differen-
zierte, vielschichtige Funktionen der Komik, die er transportiert, hindeu-
ten.  
Ein Schalk, auch Schalksnarr134 oder Narr – in dieser Arbeit synonym ver-
wendet – ist im Mittelalter eine Figur, die oftmals nackt in bildender Kunst 
oder Literatur dargestellt wird, später auch in Schellenkostümen und far-
bigem Kleid. Nacktheit ist jedoch ein zentrales Merkmal der Narrenfigur 
gerade in der Zeit des 12. bis 15. Jahrhunderts. Die Nacktheit als Merkmal 
deutet auf die Lasterhaftigkeit der Figur hin, da dieser sich der amor car-
nalis verschrieben hat. Gerade im biblischen Kontext ist Nacktheit vor al-
lem ein Symbol für die Ehrlosigkeit und Anrüchigkeit der Narrenfigur. 
Entsprechend diesem Merkmal der Nacktheit, wird der Narr meist haar-
los dargestellt. Dies gilt vor allem für die frühen Narrendarstellungen aus 
dem 12. und 13. Jahrhundert. 
Im Innsbrucker Osterspiel wird eine mögliche Nacktheit Rubins indirekt 
angedeutet. Als der Lohn für Rubins Dienste verhandelt wird, fragt der 
Krämer, warum Rubins Lohn so hoch sei, denn er wäre doch vnder der 
huben bloz! (V. 575) Dies ist ein Hinweis auf Rubins kahlen Kopf, wobei 

                                           
130 Ebd., S. 7.  
131 Ebd. 
132 Vgl. Ebd., S. 8. 
133 Ebd., S. 11.  
134 Spezifische Bezeichnung des Narren im Schwankroman. Siehe: Ebd., S. 41. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


85 
 

das Scheren des Haupthaares zudem als eine Strafe für frevelhaftes Ver-
halten gilt. Außerdem bietet der Krämer ihm Kleidungsstücke als Lohn 
an. Diese Lohngaben deuten möglicherweise auf einen Bezug zur ehrlo-
sen Nacktheit der Narren hin und sind damit eine Anspielung auf die ähn-
lich lasterhaften Charakterzüge Rubins. Ob er tatsächlich nackt aufgetre-
ten ist, lässt sich nicht eindeutig durch den Text belegen und es kann da-
von ausgegangen werden, dass es sich daher lediglich um einen Hinweis 
auf seinen narrenhaften Charakter handelt.  
Außerdem verkörpern Narren, wie auch das äußere Merkmal der Nackt-
heit schon anklingen lässt, zweifelhafte Charakterzüge sowie sexuell-obs-
zöne Lasterhaftigkeit. Röcke und Bachorski135 beschreiben dabei zwei Ty-
pen von Narren136: den „weise-melancholischen Narren“137 in Anlehnung 
an den realen Narren und „den Narren als Personifikation von Lastern 
und Gebrechen, zu dem sie auch den Typ des Verbrechers und Schelms 
zählen.“138 
Das Wiener und Innsbrucker Osterspiel enthalten einige Belege für ein 
solches lasterhaftes Verhalten. Im Wiener Osterspiel erfüllt Rubin vor al-
lem die charakterlichen Voraussetzungen eines Narren, eine mögliche 
Nacktheit wird hier allerdings nicht angesprochen. Er preist seine Fähig-
keiten an: den aldin weibin / Di beutil abe sneidin (V. 532 f.) zu können und 
so viele Untaten begangen zu haben, dass er gehängt worden wäre, hätte 
man ihn dabei erwischt.139 Außerdem kann er nicht nur kaufen und ver-
kaufen, sondern auch die Kunden gar wol leichin (V. 545). In diesen Versen 
wird die Figur Rubins eingeführt und charakterisiert. Später jedoch be-
folgt Rubin – anders als im Innsbrucker Osterspiel – die Anweisungen des 
Krämers ohne Widerrede. Dieser muss ihn nicht mehrere Male dazu auf-
fordern, die Marien an den Krämerstand zu geleiten. Das Aufschlagen des 
Krämerstandes wird hier ebenfalls nicht thematisiert und keiner komi-
schen Darstellung unterzogen. 
Im Innsbrucker Osterspiel wird die Figur des Rubins insgesamt ausge-
prägter, dominanter und in Bezug auf die Komik aktiver dargestellt. 
                                           

135 BACHORSKI, HANS-JÜRGEN/RÖCKE, WERNER: Narrendichtung. In: Deutsche Litera-
tur. Eine Sozialgeschichte Bd. 2: Von der Handschrift zum Buchdruck: Spätmittelal-
ter, Reformation, Humanismus. 1320–1572. Hamburg 1991. S. 203–213. 

136 In einem Tagungsbeitrag spezifiziert Bachorski noch weitere Facetten der literari-
sierten Narrenfigur, so zum Beispiel den moralischen Narren der Narrensatire. Vgl. 
dazu: BACHORSKI, HANS-JÜRGEN: Wie der Narr ins Irrenhaus kommt. Diskursdiffe-
renzierung im 16. und 17. Jahrhundert. In: Das Berliner Modell der Mittleren Deut-
schen Literatur. Beiträge zur Tagung Kloster Zinna. Amsterdam 2000. S. 280 ff. 

137 BARO (2011), S. 40. 
138 Ebd., S. 41. 
139 Vgl. V. 534–539. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


86 
 

Deshalb existieren für die Lasterhaftigkeit seiner Person hier einige Be-
lege. Dies beginnt bei der Suche des Krämers nach einem Knecht und 
der damit verbundenen Eigendarstellung Rubins140, laut der er obszön-
sexuelle Qualitäten besitzt: ich helf ir ouch den flachz geten / vnd dar czu 
dy män ryben (V. 553 f.) sowie die l te betrügen und belügen kann.141 
Dies wird an späteren Textstellen immer wieder aufgegriffen.142 Auch 
wird Rubin im Innsbrucker Osterspiel vom Krämer als ein Schalk be-
zeichnet.143  
Im Umgang mit den Marien ist es im Innsbrucker Osterspiel abermals Ru-
bin, der sogar versucht, den Bereich der kirchlichen Sphäre mit Komik zu 
belegen. Dies zeigt sich in dem Verkennen der richtigen Anzahl der Ma-
rien144 oder beispielsweise im Unverständnis des Schmerzensausrufs: Heu 
quantus est noster dolor! (V. 963)  
Es zeigen sich also Ähnlichkeiten in Hinblick auf Rubins Äußeres im In-
nsbrucker Osterspiel sowie Übereinstimmungen bei seinen Charakterzü-
gen im Innsbrucker und im Wiener Osterspiel mit der Figur von späteren 
Narren.  
Vor allem wichtig für die Deutung der Figur Rubins als Narr ist die Funk-
tion, die einem solchen Narren zugeschrieben wird. 

[Sie] verkörpern […] Verhaltensweisen oder Eigenschaften, durch die sozi-
ale Kräfte, politische Ideen, geistige Denkmodelle […] sinnfällig aufschei-
nen.145 

Wie bereits erwähnt, existieren einige Typologisierungsversuche zur Fi-
gur des literarisierten Narren. Baro gibt im Zuge ihrer Vorüberlegungen 
auch eine Übersicht146 der unterschiedlichen Funktionstypen des Narren, 
über die sich dem jeweiligen besonderen Typus der Figur angenähert wer-
den kann. Dabei wird ebenfalls deutlich, dass Rubin viele dieser spezifi-
schen Funktionen übernimmt. Er tritt im Innsbrucker Osterspiel als eine 
Art praecursor147 auf, indem er den Krämer singend und anschließend 

                                           
140 Vgl. V. 548–559. 
141 Vgl. V. 556 f. 
142 Vgl. V. 587–592, V. 947–951. 
143 Vgl. V. 895. 
144 Vgl. V. 920–925. 
145 WUNDERLICH, WERNER: Ein Schalk, der Böses dabei denkt: Till Eulenspiegel. In: Li-

terarische Symbolfiguren. Facetten deutscher Literatur Bd. 1. Hrsg. von: Johannes 
Anderegg und Werner Wunderlich. Stuttgart 1989. S. 119. 

146 Vgl. BARO (2011), S. 51. 
147 Vgl. Kapitel 5.1.4 dieser Arbeit, dort synonym als expositor ludi bezeichnet. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


87 
 

sprechend vorstellt.148 Eine zweite Funktion ist laut Baro die des „Narren-
detektors“149, die Rubin im Innsbrucker Osterspiel ebenfalls erfüllt: Rubin 
findet weitere Narren in Form der Knechte Pusterbalk und Lasterbalk, 
dies durch ihn auf die Bühne gelangen. 
Beide Funktionen, über die unter anderem auf die mögliche Rolle eines 
Narren geschlossen werden kann, werden bei der Figur Rubins aus dem 
Wiener Osterspiel nicht erfüllt. Ähnliches zeigt sich auch bei der Kom-
mentarfunktion. Im Innsbrucker Osterspiel gibt Rubin wertende Kom-
mentare über das Verhalten der anderen Figuren ab. Beim Auftritt der 
Marien als potenzielle Käuferinnen wird Rubin von seinem herre vier Mal 
gerufen, bis dieser reagiert.150 Als der Krämer ihn dann, als er endlich ant-
wortet, als schalk bezeichnet, liefert dies wieder einen Anstoß für eine län-
gere Rede Rubins, in der er seinen meister ebenfalls als einen solchen be-
zeichnet und damit dessen Charakter kommentierend darstellt: 

Waz dar vm, liber herre? / man vint er noch wol mere / in dorffern vnd in steten, / 
dy mir sin nymmer abe getreten. / scholde man alle schelke steyne, / da m st manick 
kint vm sin vater weyne: / scholde man alle schelke vz der stat jagen, / ir m st eyn 
myle vor hen drabe! / scholde man dy stat mit schelken vmmure, / man seczt uch 
czu eyner torsule: / ir syt eyn meister vbir alle schelke! / get hen, ir sult dy genße 
melke! (V. 896–907) 

Einen weiteren Kommentar liefert er, indem er den Streit des Krämerpaa-
res und das Verprügeln der Frau des Krämers durch ihren Mann als un-
passendes Verhalten bewertet: 

Eya, herre, daz ist mir leyt, / daz ir vorgeßet vwir hobeschyt! / ir habit vnhebeschlich 
getan, / daz ir habit myne [frawen] geschlan / vor aller werlde vffentlich: / so thot 
ir vnhebishlich! (V. 1021–1026) 

Die Magd des Krämers, die das Verhalten ihres Herrn daraufhin vertei-
digt, sonst jedoch im Spiel nie explizit durch Handlungen oder Äußerun-
gen aufgetreten ist, wird im Folgenden ebenfalls durch Rubin beurteilt:  

Ach, du alde tempeltrete, / daz ist alles din gerete, / daz iz myner frawen mißget, / 
daz sy man herre czuschlet! / we, du alde tempelrynne, / daz dich der tufel f re von 
hynnen! / ich sach daz dich der phaffe furte hynden den alter / vnd larte dich den 

                                           
148 Vgl. V. 631–653. 
149 BARO (2011), S. 51. 
150 Vgl. V. 878, V. 883, V. 890 und V. 893. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


88 
 

salter. / er stiz dich mit dem arme: ez mochte Schabedey den Juden erbarme!  
(V. 1035–1041) 

Er wertet hier ihren Charakter als sittenlos und liederlich, wodurch sie 
anscheinend nicht das Recht besitzt, Partei für den lasterhaften Krämer zu 
ergreifen. Am Ende dieser Sequenz des Ehestreits fügt Rubin noch einmal 
einen Kommentar über die Unverhältnismäßigkeit der Prügel an:  

Nu hort, lyben l te: / dy da yczunt man neben, daz sint br te. / min herre hat sine 
frawen geschlagen / mit der fust an den kragen / dorch der dryer pulken willen. / 
daz sy der tufel fure von hynnen!  (V. 1049–1054) 

Durch die Ansprachen, die Rubin auch an das Publikum immer wieder 
vornimmt, wird er nicht nur zum Kommentator, sondern auch in Ansät-
zen zum Moderator. Er vermittelt dem Publikum am Schluss der Szene 
eine normative Kritik am Verhalten des Krämers gegenüber seiner Frau 
und am liederlichen Verhalten von Magd und Pfarrer, womit Rubin ein 
sexuelles Verhältnis andeutet. 
Auch diese beiden Funktionen werden von Rubin im Wiener Osterspiel 
nicht eingenommen. Nach dem Streit der Eheleute im Wiener Osterspiel 
bleibt Rubin bei seinem Herrn, kommentiert oder moderiert dieses eben-
falls nicht und tritt eine gemeinsame Flucht mit dem Krämer an.  
Es zeigt sich insgesamt, dass Rubin gerade im Innsbrucker Osterspiel 
zwar eine Figur der Komik ist, da er diese transportiert, indem er einer-
seits andere Personen oder Sachverhalte lächerlich macht, wie zum Bei-
spiel den Krämer oder das Kirchenlatein und zudem auch eigene geistige 
Fehler einbringt und somit ein Lachen über seine Person evoziert. Jedoch 
schlägt er gerade in seiner kommentierenden und moderierenden Funk-
tion ernste Töne an, mit denen er das Geschehen bewertet und sich als 
Mittler zwischen Publikum und Geschehen einbringt. Diese unterschied-
lichen Funktionen machen ihn zu einer vielschichtigen Figur im Innsbru-
cker Osterspiel, an die späteren Narren, die beispielsweise moraldidakti-
sche Funktionen erfüllen oder politisch-gesellschaftliche Themen anspre-
chen, anschließen. Damit sorgt er nicht nur für unterhaltende Komik, son-
dern auch für die Anregung verschiedener gesellschaftlicher Diskurse. 
Welche dies genau sind, wird in Kapitel 9.3 geklärt. 
Vergleichend kann für das Wiener Osterspiel festgestellt werden, dass Ru-
bin eine weniger komplexe Figur darstellt. Er unterwirft sich dem Krämer 
und bleibt Knecht. Er bringt wenig eigene Handlungsdynamik und Ko-
mik in das Krämerspiel ein. Er macht weder das Aufschlagen des Krämer-
standes lächerlich, noch Aspekte der Institution der Kirche. Dennoch zeigt 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


89 
 

er einen ebenso lasterhaften Charakter, durch den an gesellschaftliche Dis-
kurse angeschlossen werden kann. Diese werden jedoch stärker durch die 
uxor mercatoris thematisiert. 

Mercator, meister Ypocras und herre – die Figur des Krä-
mers 

Meist wird, wie auch in dieser Arbeit, vom Krämerspiel oder der Krä-
merszene in den Osterspielen gesprochen. Die Handlung entspinnt sich 
über das Auftreten des Krämers, um letztlich den Salbenkauf der Marien 
zu ermöglichen, entwickelt jedoch in den Osterspielen eine regelrechte Ei-
gendynamik. Dem Krämer können dabei mehrere Rollen zugeschrieben 
werden. Dies kann allein schon über die Bezeichnungen geschehen, die 
ihm im Laufe des Spiels verliehen werden. Zum einen wird er als mercator 
oder kauffman, herre sowie herre meister myn/mein, als arczt oder gar meister 
Ypocras bezeichnet. Er ist daher zum einen Krämer und dadurch der Herr 
des Dieners Rubin sowie Arzt und außerdem auch der Ehemann der mer-
catrix. 
Im Innsbrucker und Wiener Osterspiel kann eine Verbindung durch die 
Beschreibung des Krämers als Arzt zur Arztsatire hergestellt werden, die 
vor allem in den Fastnachtspielen existiert und in weiten Teilen Parallelen 
in ihrer Motivik zur Darstellung des Krämers als Arzt in der Krämerszene 
aufweist. Im Arztspiel geht es um einen Quacksalber und dessen tölpel-
hafte Patienten. Komik entsteht durch die Überlegenheit des Publikums 
und des Arztes über die betrogenen Patienten, vor allem Bauern, bei de-
nen auf komische und absurde Art und Weise Krankheiten diagnostiziert 
und mit seltsamen Medikamenten und Maßnahmen behandelt werden.151 
Der Arzt beschreibt sich im Innsbrucker Osterspiel demgemäß als wolf, 
der gierig in das Publikum, den Gänsestall, blickt. Dies kann als Anspie-
lung auf die undurchschaubaren, oftmals halsabschneiderischen Preise 
der Quacksalber gedeutet werden. Das Publikum, der genßestal, ist ah-
nungslos und kann daher übertölpelt werden. Oftmals wird das Arztspiel 
durch die Rede des Arztes und dessen Helfer eingeleitet, wie dies bei Ru-
bin und dem Krämer ebenso der Fall ist. Die Funktion des Arztspiels ist 
es, die Methoden der Ärzte des Mittelalters anzuprangern. So geschieht es 
auch hier. Im Wiener, wie auch im Innsbrucker Osterspiel stellt sich der 
Krämer durch eine Rede an das Publikum vor.152 Im Wiener Osterspiel 

                                           
151 Vgl. NOWÉ, JOHAN: „Wir wellen haben ein spil“. Zur Geschichte des Dramas im 

deutschen Mittelalter. Leuven 1997. S. 47. 
152 Im Wiener Osterspiel: V. 508–529; im Innsbrucker Osterspiel: V. 540–545. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


90 
 

fehlt die zusätzliche Vorstellung des Krämers durch Rubin.153 Die ärztli-
chen Fähigkeiten werden in beiden Spielen als unzureichend dargestellt. 
Der Krämer im Wiener Osterspiel gibt offen zu, dass das, was er in Ver-
bindung mit seinen Fähigkeiten als Arzt sage, nicht wahr sei.154 Im Inns-
brucker Osterspiel wird dies durch die Anpreisung seiner Fähigkeiten 
deutlich, die durch vermeintliche Wunderheilungen als zweifelhaft ent-
larvt werden.155 Durch die Darstellung des Krämers als Arzt wird, wie 
auch in der Arztsatire, an den undurchschaubaren Methoden der Ärzte 
Kritik geübt. 
Zudem ist der Krämer auch der Herr Rubins. Im Innsbrucker Osterspiel 
zeigt sich allerdings, dass Komik oftmals darauf beruht, dass Rubin die 
Anweisung seines Dienstherrn nicht befolgt, das Aufschlagen des Krä-
merstandes lächerlich macht sowie auf der Darstellung des Krämers als 
höchster Meister seines Gebietes und der letztendlichen Entlarvung als 
Quacksalber. Auch gegen Ende der Szene stellt er sich direkt gegen den 
Krämer als seinen Herren, als er Partei für die geschlagene Ehefrau des 
Krämers ergreift. Zudem flieht Rubin letztendlich mit dessen Frau. 
Dadurch muss sich am Ende der Krämerszene der Krämer geschlagen ge-
ben, denn er wurde von seiner Frau und seinem Knecht übertölpelt, in-
dem die beiden miteinander fliehen, als er schläft. 
Durch das Verbünden von Rubin und mercatrix im Innsbrucker Osterspiel 
zeigt sich auch, dass der Krämer nicht nur als Dienstherr übergangen 
wird, sondern auch als Ehemann. Die Frau des Krämers wird aufgrund 
der Beschwerde über einen zu niedrigen Preis für die Salben verprügelt, 
sieht dies jedoch nicht als Anlass, ihre Klagen über den Krämer zu unter-
lassen. Das Herrschaftsverhältnis zwischen Herr und Knecht und Ehe-
mann und seiner Frau ist hier verkehrt worden, denn am Ende verlässt 
die mercatrix den Krämer trotzdem und befolgt seine Anweisungen nicht. 
Durch die Kommentare Rubins wird deutlich, dass sich der Krämer durch 
seinen lasterhaften Charakter als Ehemann und Dienstherr disqualifiziert. 
Auch im Wiener Osterspiel ist der Krämer Dienstherr und Ehemann. Da 
Rubin jedoch, wie oben bereits dargestellt, eine passivere Rolle einnimmt, 
bleibt er für Rubin der herre, denn Rubin befolgt seine Anweisungen, ohne 
dass der Krämer ihn mehrmals darauf hinweisen muss. Es wird daher sein 
Status nicht in Frage gestellt und keine Komik aufgrund des Nicht-Befol-
gens der Anweisungen evoziert. Als Ehemann jedoch wird der Krämer 
der Komik durch seine Ehefrau ausgesetzt. In dieser Form erfolgt dies im 

                                           
153 Vgl. V. 623–653 im Innsbrucker Osterspiel. 
154 Vgl. V. 511. 
155 Vgl. V. 647–653.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


91 
 

Innsbrucker Osterspiel nicht. Sie bezeichnet ihn als swein (V. 724) und gibt 
ihn damit der Lächerlichkeit preis. Auch seinen Schlägen hat sie einen ver-
balen Schlagabtausch in Form einer Stichomythie entgegenzusetzen.156 Sie 
nimmt diese nicht ernst und der Krämer muss letztendlich mit Rubin die 
Flucht ergreifen. Auch hier wird das Herrschaftsverhältnis zwischen Ehe-
mann und -frau demnach umgedreht. Die Wertung dieser Umkehrung 
wird dem Publikum überlassen, da ein Kommentar fehlt. Es bleibt offen, 
inwiefern dieses Verhalten aufgenommen werden soll, ob es zu einer Ver-
urteilung der unfolgsamen Frau kommt oder zu einem Sieg ihrerseits. 
Es zeigt sich insgesamt eine etwas unterschiedliche Akzentuierung in bei-
den Osterspielen. Im Wiener Osterspiel ist es der Krämer, der vieles der 
Komik übernimmt, die im Innsbrucker Osterspiel über Rubin hervorgeru-
fen wird. Im Innsbrucker Osterspiel leitet er die Szene selbst komisch ein, 
verbleibt dann jedoch eher passiv in Bezug auf die Komik und als Person, 
die verlacht wird. Im Wiener Osterspiel wird das Krämer-Knecht-Verhält-
nis in dieser Form nicht in Frage gestellt, wodurch der Krämer in diesem 
die Oberhand behält. 

Die mercatrix – groteske Figur oder Herrin? 
Die Frau des Krämers wird im Innsbrucker Osterspiel nur zu Beginn im 
Nebentext erwähnt, da diese den sichtbaren Teil der Bühne als Gefolge 
des Krämers betritt. Im Wiener Osterspiel geschieht dies nicht. In beiden 
Spielen hat die mercatrix dann ihren Auftritt, der auch mit Äußerungen 
ihrerseits einhergeht, als die Marien die Salbe kaufen und ihrer Meinung 
nach einen zu niedrigen Preis dafür bezahlen. Im Wiener Osterspiel be-
schreibt der Krämer sie jedoch gegenüber Rubin in Zusammenhang mit 
der Frage, ob sie ihm gefalle. Allerdings wird sie hier vom Krämer als eine 
Art groteske Figur mit tierischen Elementen beschrieben.157 Es entsteht so-
mit Komik auf Kosten der Gestalt der Frau des Krämers, weshalb sie 
durch das Publikum mit einem selbstaffirmierenden Lachen verlacht wer-
den kann. 
Jedoch ist es auch die Frau des Krämers, die sich gegen den zu niedrigen 
Preis der Salbe in beiden Spielen auflehnt und letztlich das Eheverhältnis 
dominiert. Im Innsbrucker Osterspiel entwickelt sich daraus ein ernsthaf-
ter Streit, den Rubin kommentiert, um die Verfehlungen des Krämers zu 
verdeutlichen. Im Wiener Osterspiel führt der verbale Schlagabtausch 
zwischen Krämer und seiner Frau zu Komik, die auf Kosten des Krämers 

                                           
156 Vgl. Kapitel 6.1.4. 
157 Vgl. V. 596–607 und Kapitel 6.3. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


92 
 

eingesetzt wird. In beiden Spielen behält die mercatrix im Streit die Ober-
hand. Krämer und Krämersfrau trennen sich jeweils, mit dem Zusatz im 
Innsbrucker Osterspiel, dass die mercatrix sogar Rubin dem Krämer als 
Partner vorzieht. Jedoch wurde bereits in der Beschreibung des Krämers 
angedeutet, dass das Urteil des Publikums im Wiener Osterspiel offen 
bleibt und gerade durch die vorherige grotesk-komische Beschreibung 
durch den Krämer nicht klar wird, ob ihr Verhalten mit Empörung oder 
Belustigung dem Krämer gegenüber aufgenommen wurde. 
Durch die Kritik, die die Krämersfrau am Verhalten des Krämers übt, fin-
den weitere gesellschaftliche Diskurse Eingang in die Osterspiele. Sie ist 
trotz grotesker Merkmale im Wiener Osterspiel keine der deutlich ver-
lachten Figuren, sondern eine Figur, die zum einen im Wiener Osterspiel 
gegenüber dem Krämer möglicherweise ein herabwürdiges Lachen pro-
voziert und ebenso im Innsbrucker Osterspiel als Gewinnerin aus dem 
Streit hervorgeht.  

Die Knechte Pusterbalk und Lasterbalk 
Die Beschreibung der Knechte Pusterbalk und Lasterbalk kann lediglich 
für das Innsbrucker Osterspiel vorgenommen werden, da sie im Wiener 
Osterspiel nicht auftauchen.  
Die Knechte Rubins werden im Innsbrucker Osterspiel hauptsächlich als 
groteske Figuren beschrieben, was einerseits an ihren äußeren Merkmalen 
festgemacht werden kann, andererseits an ihrem lasterhaften, obszön-se-
xuellen Verhalten. Anders als Rubin jedoch sind die beiden Knechte Figu-
ren, die komisch sind, aber keine Figuren, die auch selbst Komik über an-
dere evozieren können. Das Lachen, das durch ihre Handlungen und die 
Beschreibungen ihrer Person hervorgerufen wird, ist vor allem ein herab-
lassendes Lachen über ihre groteske Gestalt und ihren zwielichtigen Cha-
rakter.  
Die Knechte befolgen beide weitestgehend die Anweisungen Rubins, bis 
auf Pusterbalk, den Rubin einmal nicht finden kann, woraufhin sich eine 
Prügelei entwickelt, die als komisch gewertet werden kann. Auch wenn 
sie ebenfalls durch einen lasterhaften Charakter ausgezeichnet werden 
können, können seine Knechte nicht als die gleiche Narrenfigur beschrie-
ben werden, die Rubin ist. Von ihnen gehen keine aktiven Handlungen 
aus, die in irgendeiner Art und Weise eine dem Narrentypen wie Rubin 
typische, politisch und sozial kritische, Intention verfolgen. In Rubins Fi-
gur zeigt sich eine Vielschichtigkeit, indem er nicht nur in der Lage ist, 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


93 
 

Späße zu treiben oder Lachen hervorzurufen, sondern im Innsbrucker Os-
terspiel auch Kritik am Verhalten des Krämers übt, der seine Frau geschla-
gen hat.  
Die beiden Knechte nehmen damit Randpositionen im Spiel ein, die zwar 
als belustigende Narren gesehen werden können, aber nicht dem Typus 
Rubins entsprechen. In Bezug auf ihre Funktion kann abgeleitet werden, 
dass sie Komik ausgesetzt sind, die auf wenig tiefgründigen Themen be-
ruht und vor allem dazu führt, dass ihre Person zu einem Objekt einer 
belustigenden, unterhaltsamen Komik wird.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


95 
 

9 Funktionen der Komik  
Im Folgenden werden unterschiedliche Funktionen der Komik in beiden 
Osterspielen dargestellt, die vor allem auch aus den Charakterisierungen 
der Figuren hervorgehen. Durch die Vielschichtigkeit der Figuren und 
den damit verbundenen Funktionen zeigt sich, dass grobe Verkehrungen 
kirchlicher Normen nur an wenigen Stellen vorliegen. Vielmehr finden 
diese auf unterschiedlichen Ebenen und in wechselnden Normsystemen 
statt, wie sich vor allem in der Anregung gesellschaftlicher Diskurse zeigt. 
Zudem kann nicht von einer einzigen Funktion der Komik in den geistli-
chen Spielen ausgegangen werden. Diese These wird auch durch die un-
terschiedliche Akzentuierung einzelner Figuren gestützt. Eine einseitige 
Argumentation für eine bestimmte, übergeordnete Funktion ist daher we-
nig zielführend. 
Eine heitere Stimmung, die an ein Ostergelächter, das risus paschalis, erin-
nert, könnte an einigen Stellen möglicherweise beobachtet werden158, je-
doch zeigen sich auch in der insgesamt als komisch angesehenen Krä-
merszene ernste und kritische Töne der Figuren. Die Analyse hat auch ge-
zeigt, dass es sich teilweise um subtile Sprachkomik handelt, die ein ge-
naues Verstehen und spezifisches Wissen voraussetzt. 
Im Folgenden werden die Erkenntnisse, die anhand der Figurencharakte-
ristik und der Analyse der komischen Szenen gewonnen wurden, ausge-
wertet und es wird versucht, daraus entsprechende, differenzierte Funk-
tionen der Krämerszene abzuleiten.  

Unterhaltungsfunktion 
Oftmals wird bei den geistlichen Spielen des Mittelalters von einer einfa-
chen, unterhaltenden Komik ausgegangen. Wie zu Beginn dieser Arbeit 
dargestellt, zeigen sich in diesem Zusammenhang vor allem wertende Äu-
ßerungen über die Art der Komik. Durch die Figurencharakteristik hat 
sich gezeigt, dass vor allem den Knechte Pusterbalk und Lasterbalk im 
Innsbrucker Osterspiel eine unterhaltende Funktion zugeschrieben wer-
den kann. Sie werden grotesk-karnevalesk dargestellt und können kein 
Verlachen anderer Figuren herbeiführen. Die Komik, die durch die Prü-
gelei Rubins und Pusterbalks hervorgerufen wird, kann zur Prügelkomik 

                                           
158 Dies könnte möglicherweise bei rein unterhaltender Komik der Fall sein. Gegenar-

gument ist jedoch hier, dass diese meist auf Obszönitäten beruht in beiden Oster-
spielen (vgl. die groteske Komik zu Pusterbalk und Lasterbalk). Vielleicht wäre auch 
eine Interpretation in Richtung eines risus paschalis im Vergleich zwischen Krämer 
und Jesus denkbar. Siehe hierzu Kapitel 9.2. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


96 
 

gerechnet werden, die in dieser Form auch in Fastnachtspielen und ande-
ren weltlichen Spielen auftaucht und vor allem ein unterhaltendes Ziel 
hat. Der differenziert zu betrachtende Charakter von Prügeleien zeigt sich 
im Vergleich mit dem Streit zwischen mercator und dessen uxor. Diese Prü-
gel verfolgen einen ernsten Hintergrund, der durch Rubin moderierend 
auf den Punkt gebracht wird. Eine Generalisierung der Funktion von Prü-
geleien, die in den Osterspielen vorkommen, kann demnach nicht vorge-
nommen werden.  
Auch Rubin sorgt an einigen Stellen für unterhaltende Komik. Im Wiener, 
wie auch im Innsbrucker Osterspiel, passiert dies vor allem, wenn es um 
obszön-sexuelle Komik geht. So beispielsweise bei den Lohnverhandlun-
gen zwischen Krämer und Rubin, der im Innsbrucker Osterspiel seinen 
Frauendienst anpreist. Im Wiener Osterspiel reagiert Rubin auf die gro-
teske Beschreibung der Frau des Krämers mit Wohlwollen. Auch dies 
kann als unterhaltend gewertet werden. Es ist hier möglich, über die Figur 
Rubins zu lachen, da diesem die Frau des Krämers behaget (V. 608), ob-
wohl sie obir di nase zam ein hund (V. 601) beschaffen ist und sie einen krum-
men munt (V. 600) besitzt. Eine spätere Erwähnung des Verhältnisses zwi-
schen Rubin und uxor mercatoris findet im Wiener Osterspiel nicht mehr 
statt, weshalb dies lediglich eine unterhaltende, komische Sequenz blei-
ben kann. Auch bei der Suche Rubins nach einem weiteren Knecht kann 
von unterhaltender Komik gesprochen werden, zumal die Knechte dazu 
ins Spiel eingeführt werden, um weitere, ebensolche Komik zu evozieren.  
Auch Handlungen, wie das Aufschlagen des Krämerstandes, das im Inns-
brucker Osterspiel durch Rubin mit Pathos ausgeführt wird, können eine 
unterhaltende Funktion besitzen. So auch zunächst die Vorstellung des 
Krämers in beiden Osterspielen. Erst durch den Handlungsverlauf der 
Szenen wird oftmals deutlich, welche Hintergründe und Hinweise sich in 
der Komik verstecken, die je nach Verständnis des Publikums eine Unter-
haltungsfunktion besitzen oder aber ernsthafte gesellschaftliche Diskurse 
anregen können.  

Lachen als Akt der Selbstaffirmation 
An einigen Stellen der Osterspiele wird ein Lachen hervorgerufen, das es 
dem Publikum ermöglicht, sich selbst über die Figuren zu stellen, diese zu 
verlachen und somit das eigene Verhalten aufzuwerten. Es wird die Mög-

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


97 
 

lichkeit geboten, sich seiner selbst zu versichern. Bei einem solchen La-
chen steht Komik im Vordergrund, die auf einem Defizit eines Anderen 
beruht.159 
Es ist aber nicht nur für das Publikum möglich, sich mit einem Lachen 
über die (grotesk-) komisch dargestellten Figuren zu erheben, sondern es 
zeigt sich im indirekten Vergleich zwischen Jesus und Krämer, als Wun-
derheiler der gesamten Menschheit versus Heiler auf der Welt, dass es 
durch die Komik möglich ist, die sich aufgrund der absurden Heilungen 
ergibt, über den Krämer zu lachen. Es ist hier ein Lachen, dass die Wir-
kung Jesu untermauert und verdeutlicht, dass ein Heiler auf der Welt 
nicht im Stande ist, solche Wunderheilungen zu vollbringen. Dadurch 
verfestigt sich die außergewöhnliche und für den Menschen erlösende 
Kraft Jesu. Es ist hier die Glaubensgemeinde, die ein selbstaffirmatives La-
chen hervorbringen kann. 
Ebenfalls ist es Rubin innerhalb des Innsbrucker Osterspiels, der sich über 
die drei Marien durch sein Lachen erhebt, da er ihre lateinischen Schmer-
zensausrufe missversteht. Die Funktion der Komik für das Publikum ist 
jedoch eine andere. Die Zuschauer können seine Aussagen einordnen, die 
Fehler durch eigenes Wissen auflösen und somit Rubins geistige Defizite 
abwertend verlachen. Aber auch hier ergibt sich durch die vorkommende 
Komik ein ernster Kern des Unverständnisses, der einen religiösen Dis-
kurs anspricht. Gerade hier zeigt sich, dass nicht nur eine Funktion einer 
komischen Sequenz angenommen werden darf. 
Unterhaltende Komik und Komik, die eine Selbstaffirmation auf Seiten 
des Publikums zulässt, überschneiden sich sehr stark in den Osterspielen. 
So ist es vor allem möglich, über die beiden Knechte Pusterbalk und Las-
terbalk zu lachen, da sie als groteske Figuren eingeführt werden, von de-
nen angenommen werden kann, dass niemand aus dem Publikum sich 
mit diesen assoziieren möchte. Es wird dadurch möglich, über das An-
dersartige der beiden zu lachen, mit der Freude, eine solche Andersartig-
keit und äußere Defizite selbst nicht aufzuweisen. Damit kann sich das 
Publikum über sie stellen und sich der eigenen Normalität versichern. Die 
beiden Figuren werden durch dieses Lachen von der Gemeinschaft des 
Publikums ausgeschlossen und das Publikum kann eine „Lachgemein-
schaft“160 bilden, die für diese kurze Dauer des Lachens besteht. 
Ein herabwürdigendes Lachen kann sich ebenso am Ende des Krämer-
spiels ergeben, da der Krämer gegen seine Frau verliert und im Innsbru-
cker Osterspiel auch gleichermaßen gegen Rubin. Seine Schläge, die ihm 
                                           

159 Vgl. BACHMAIER (2005), S. 16. 
160 RÖCKE/VELTEN (2005), S. XIV. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


98 
 

als einzig mögliches Mittel der Durchsetzung dienen, reichen nicht aus 
und er muss in beiden Fällen fliehen. Es zeigt sich dadurch schlussendlich 
auch, dass der Krämer mit seinem betrügerischen Verhalten doch noch 
eine Strafe erhält und sich das Publikum mit einem Lachen über ihn erhe-
ben kann.  

Anregung gesellschaftlicher Diskurse 
Es geht in den Osterspielen nicht um eine einfache Verkehrung und 
Außerkraftsetzung der kirchlichen Normen, wie bereits Wolf festge-
stellt hat.161 Diese findet zwar statt, jedoch auf spezifischen Ebenen, so-
dass Diskurse über verschiedene gesellschaftliche, religiöse und soziale 
Thematiken eröffnet werden. Natürlich lässt sich auch in der einfachen 
Normverkehrung und der Bisoziation zwischen der heilsgeschichtli-
chen Handlung und der Handlung der Krämerszene Komik finden. Es 
zeigt sich aber auch, dass Komik und Kontraste auf mehreren Ebenen 
vorliegen. Gerade auch durch die Funktion der Stiftung von kurzzeiti-
ger Gemeinschaft durch das Lachen ergeben sich Möglichkeiten der 
Anschlusskommunikation an die Osterspiele. Durch ein Lachen an be-
stimmten Sequenzen des Spiels können im Publikum übereinstim-
mende Haltungen oder aber Abweichungen entdeckt werden.162 Es 
werden an dieser Stelle mögliche Diskurse, die durch die Komik ange-
regt werden, aufgezeigt, aufgrund der Komplexität jedoch allenfalls im 
Ansatz erläutert. 

9.3.1 Religiöser Diskurs 
Ein solcher Diskurs zeigt sich in der Krämerszene des Innsbrucker Os-
terspiels als die Marien zum zweiten Mal auftauchen, um nun die Salbe 
für die Ölung Jesu zu erwerben. Hier spricht Rubin einen religiösen 
Diskurs an, der wohl bei rein makroperspektivischer Betrachtung un-
beachtet bleiben würde. Laut Neumann und Trauden ist die Thematik 
des Geschehens im Krämerspiel auf einer sehr niedrigen Verständnis-
ebene für das Publikum angesiedelt163, allerdings eröffnet sich dem Zu-
schauer je nach Kenntnis- und Wissensstand ein unterschiedliches Ver-
ständnis. 
Rubin spricht bei der Begegnung mit den Marien von einer Beeinträch-
tigung seiner Augen, wodurch er die richtige Anzahl der Marien nicht 

                                           
161 Vgl. WOLF (2009), S. 301–326.  
162 Vgl. RÖCKE/VELTEN (2005), S. XI f.  
163 Vgl. NEUMANN/TRAUDEN (2004), S. 44. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


99 
 

erkennen kann. Diese sind jedoch vorher für das Publikum bereits in 
Erscheinung getreten und zudem hat der Krämer erwähnt, dass es sich 
um drei Frauen handelt, die Rubin als Käuferinnen an den Stand füh-
ren soll. Komik entsteht durch die offensichtliche Anzahl und deren 
Nicht-Erkennen durch Rubin. Wie bereits beschrieben wurde,164 kann 
das Publikum hier das eigene Wissen einbringen und sich somit über 
Rubin stellen. Die Variation der Zahl der Marien geht jedoch auf eine 
biblische ‚Ungereimtheit‘ zurück. Die Anzahl der Marien, die bei der 
Kreuzigung und beim Grabbesuch Jesu anwesend sind, variiert in den 
verschiedenen Evangelien.165 Je nach Bildungs- und Wissensstand blei-
ben diese Anspielung und die darin enthaltene Komik dem Zuschauer 
verwehrt oder es wird ihm der Zugang zum theologischen Diskurs, der 
die Frage nach der Wahrheit der Bibel und deren Glaubwürdigkeit auf-
wirft, geöffnet. Möglich wird diese Anspielung durch Komik, die auf 
dem vermeintlichen Unvermögen von Rubin beruht. 
Eine weitere komische Sequenz, die auf einen theologischen Diskurs 
hindeutet, ist das Missverstehen der lateinischen Schmerzensausrufe 
Rubins. Er versteht das lateinische heu  als häu, das als Futtermittel für 
Tiere verwendet wird. Seiner Meinung nach sollten die Marien jedoch 
besser von cygern vnd von keßen (V. 966) sprechen, da man doch eher 
davon als Mensch einen Nutzen hätte. Wie in Kapitel 2.2 beschrieben 
wurde, sind die geistlichen Spiele unter anderem aufgrund des Unver-
ständnisses der Bevölkerung für die lateinischen Predigten entstanden. 
Auch Rubin kann das Lateinische, das immer noch die vorherrschende 
Kirchensprache darstellt, nicht verstehen. Er kritisiert damit nicht die 
Marien aus der Heilsgeschichte, sondern die Institution der Kirche, die 
unverständliche Worte benutzt. Zudem stellt er einen lebensweltlichen 
Bezug her, indem er die Nützlichkeit des lateinischen Ausrufs heu, hier 
als häu verstanden, in Frage stellt. Damit stellt er auch indirekt die 
Nützlichkeit des lateinischen als Kirchensprache in Frage.  
Ein weiteres Indiz für die Beabsichtigung einer Anregung solch eines 
Diskurses ist die Kritik Rubins, die er gegenüber der Magd äußert, als 
diese sich in den Streit der Eheleute einmischt. Rubin befiehlt ihr zu 
schweigen und begründet dies durch ihre Verfehlungen mit einem 
Pfarrer.166 Damit wird deutlich, dass eine unbekannte, externe Figur 
des Pfarrers für diese Kritik bemüht wird, die zwar der kirchlichen 
Sphäre entstammt, aber nicht der der Heilsgeschichte. 

                                           
164 Vgl Kapitel 5.1.8 und 7.2.1. 
165 Vgl. WOLF (2009), S. 308–310. 
166 Vgl. V. 1035–1041. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


100 
 

Es entsteht also Komik aus dem Grund der semantischen Inkongruenz, 
das zum einen ein herablassendes Lachen gegenüber Rubin ermöglicht 
und zum anderen einen anschließenden Diskurs über die Kirche als 
Vermittler der biblischen Lehre und Heilsgeschichte zulässt.  
Die Beobachtung eines religiösen Diskurses kann jedoch nur für das 
Innsbrucker, nicht aber für das Wiener Osterspiel getroffen werden. In 
Wolfs Darstellungen zeigt sich allerdings, dass auch das Erlauer Oster-
spiel einen solchen religiösen Diskurs enthält, der ebenfalls auf dem 
Verkennen der Anzahl der Marien beruht. Das Unverständnis gegen-
über des Lateinischen kommt jedoch lediglich im Innsbrucker Oster-
spiel vor. 

9.3.2 Herrschaftsdiskurse 
Wie sich schon in der Figurencharakteristik andeutet, gibt es zwei Herr-
schaftsverhältnisse, die verkehrt und teilweise mit Komik belegt werden. 
Im Innsbrucker Osterspiel ist dies zum einen das Verhältnis zwischen 
dem Knecht Rubin und seinem Herrn und zum anderen das Eheverhältnis 
zwischen Krämer und dessen Frau.  
Im Innsbrucker Osterspiel kann sich der Krämer gegenüber Rubin insge-
samt nicht behaupten. So zieht Rubin zunächst die Fähigkeiten seines 
Meisters ins Lächerliche.167 Ebenso befolgt Rubin den mehrfachen Befehl 
des Krämers, dessen Stand aufzubauen, nicht, sondern benötigt dazu wie-
derum einen Knecht, obwohl er noch keine Arbeit geleistet hat. Der Krä-
mer muss Rubin drei Mal dazu auffordern seinen Stand aufzuschlagen, 
doch die Antwort Rubins ist immer die gleiche: Daz thon ich, herre, alczu-
hant168. Es geschieht daraufhin allerdings nichts. Als die Marien als poten-
zielle Käuferinnen auftreten, wird Rubin von seinem herre vier Mal geru-
fen169 bis dieser reagiert. Als der Krämer ihn dann, als er endlich antwor-
tet, als schalk bezeichnet, liefert dies einen Anstoß für eine längere Rede 
Rubins, in der er seinen meister ebenfalls als einen schalk bezeichnet und 
dadurch zunächst wiederum nicht die geforderte Arbeit verrichtet. Der 
Krämer wird dadurch letztlich mit seinen eigenen Mitteln geschlagen. Er 
hat sich den zweifelhaften Diener ausgesucht, nun wird er durch diesen 
selbst lächerlich gemacht, wie er es sonst mit seinen Kunden und Patien-
ten tut. Für Rubin ist der Krämer als Herr nicht ernst zu nehmen, womit 
er dessen Figur und damit auch seinen Charakter und dessen Methoden 
zur Diskussion stellt. Ein möglicher Diskurs, der hier angesprochen wird, 
                                           

167 Vgl. V. 629–653. 
168 Vgl. V. 698 f., V. 784. 
169 Vgl. V. 878, V. 883, V. 890 und V. 893. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


101 
 

bezieht sich vor allem auf eine Herrschaft eines lasterhaften Dienstherrn 
und dessen dadurch eingeschränkte Autorität. 
Beim Streit zwischen dem Krämer und seiner Frau kommt die Verkehrung 
der Herrschaftsverhältnisse erneut zum Tragen und der angeregte Dis-
kurs zeigt sich noch deutlicher. Die Frau des Krämers lehnt sich gegen 
ihren Mann auf und kritisiert sein Verhalten in Bezug auf ihre Ehe sowie 
die Preise für seine Waren. Der Krämer kann sich nicht anders helfen, als 
seine Frau daraufhin zu verprügeln. Rubin kommentiert dieses Verhalten 
durch eine Verurteilung dessen170 und seine Frau thematisiert den dazu-
gehörigen Diskurs ebenfalls:  

Ach! Ist daz wol gethan, / daz eyn vnvorwißen man / sal schlan sine frawen! / diz 
dir keyn heil nummer m ße geczawen! / iz ist dez tufels mynne, / daz dy alden man 
begynnen! (V. 1007–1012) 

Die Herrschaft des Krämers über die Frau wird in Frage gestellt sowie 
seine Methode der Prügel, um diese zu verteidigen. Obwohl Krämer und 
Rubin einen gleichermaßen lasterhaften Charakter aufweisen, zieht es die 
Frau des Krämers vor, mit Rubin am Ende der Krämerszene zu fliehen – 
dieser war es zumindest nicht, der sie verprügelt hat. Zudem ist es trotz-
dem möglich, dass Rubin über den Krämer urteilt. Außerdem wird der 
Krämer zuvor als alde[r] man (V. 1012), Rubin als stolczer jungeling (V. 926). 
Es scheint hier ferner eine Kritik am oftmals großen Altersunterschied 
zweier Eheleute geübt zu werden und am bestehenden Herrschaftsan-
spruch des Mannes gegenüber seiner Frau. 
Auch im Wiener Osterspiel existiert dieser Diskurs über das Ehe- und 
Herrschaftsverhältnis zwischen Mann und Frau. Die Frau des Krämers 
bindet hier zudem ein Verlachen des Mannes in ihre Vorwürfe ein und 
gibt ihn somit der Lächerlichkeit preis.171 Die Frau des Krämers führt auch 
das listige Verhalten des Krämers als einen Kritikpunkt auf, aufgrund des-
sen sie sich gegen ihn stellt: Werstu czu Wine nicht entgangen, / Man hette 
dich an den galgen gehangin. (V. 742 f.) Der Krämer kann hier wegen seiner 
Unehrlichkeit nicht mehr als ein guter Ehemann akzeptiert und respek-
tiert werden, wodurch er den Herrschaftsanspruch verliert. 

9.3.3 Medizinischer Diskurs  
Ein wichtiger und sehr deutlich ausgeprägter Diskurs beider Osterspiele 
ist der medizinische Diskurs, der durch die Krämerszene angeregt wird. 

                                           
170 Siehe Rubins Kommentarfunktion in Kapitel 8.1. 
171 Vgl. V. 722–724.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


102 
 

Der Krämer wird, wie bereits in Kapitel 8.2 dargestellt, nicht nur als Krä-
mer, sondern auch als Arzt bezeichnet und eingeführt. In beiden Spielen 
zeigt sich durch die Beschreibungen, dass der Krämer einen Arzt verkör-
pert, dessen Fähigkeiten unzulänglich sind, denn er zeichnet sich durch 
List, Lüge und wirkungslose Zutaten für seine Salben aus. In Kapitel 8.2 
wurde auch bereits erwähnt, dass damit eine ähnliche Arzt-Figur im Krä-
merspiel vorkommt, wie es auch in der Arztsatire des Fastnachtspiels der 
Fall ist.172 Diese ist dazu gedacht, die Methoden, die für die Patienten un-
durchschaubar und nicht nachvollziehbar sind, anzuprangern und somit 
Kritik an der Praxis der Ärzte zu üben, sie als Quacksalber zu entlarven.  
Besonders deutlich herausgestellt wird dies im Innsbrucker Osterspiel, 
denn der Krämer wird zum einen sehr übertrieben als meister Ypocras vor-
gestellt und zum anderen entsteht eine Vergleichssituation zwischen dem 
Krämer als weltlichem Quacksalber und Jesus als Wunderheiler. Die Ta-
ten Jesu werden durch die Unzulänglichkeiten des Krämers noch deutli-
cher herausgestellt und gewinnen an Bedeutung, der Krämer geht ge-
zwungenermaßen als klarer Verlierer aus diesem Vergleich hervor. 
Die Funktion der Komik des Quacksalbers kann demnach einerseits in ei-
nem anschließenden Diskurs über die medizinischen Gegebenheiten der 
Lebenswelt des Publikums liegen und andererseits, gerade deutlich im In-
nsbrucker Osterspiel, in der Aufwertung des Wirkens Christi.  

                                           
172 Verschiedene Fastnachtspiele, die sich mit der Arzt-Thematik befassen, sind bei-

spielsweise: K 6 oder K 120. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


103 
 

10 Fazit und Forschungsausblick 
Die Analyse der Komik hat gezeigt, dass diese zumeist auf Bisoziationen 
verschiedenster Art beruht. Auch Steigerungen und absurde Handlungen 
unterstützen Komik weiterhin, die außerdem durch grotesk-obszöne Ko-
mik angereichert werden. Auch wird dadurch klar, dass es Normen sind, 
die für das Erzeugen der Komik gebrochen werden müssen. Jedoch sind 
dies nicht, wie oft angenommen, kirchliche Normen die verkehrt werden, 
sondern spezifische Erwartungen, die an Rollen, Inhalte, Handlungsab-
läufe oder die Verwendung der Sprache gerichtet werden. 
Zwar wird auch im Innsbrucker Osterspiel bei makroperspektivischer Be-
trachtung möglicherweise die Heilsgeschichte mit Komik belegt, jedoch 
kann die genauere, differenzierte Betrachtung dies ausschließen. Es ist 
nicht die Heilsgeschichte, die im Krämerspiel durch die Marien vertreten 
wird, die mit Komik bedacht wird, sondern die Institution der Kirche. 
Nicht die Handlungen der Marien werden in Frage gestellt, sondern das 
Lateinische als Kirchensprache, was durchaus auch durch das in Kapitel 
2.2 erwähnte aufkommende Unverständnis lateinischer Predigten be-
gründet werden kann. Diese Beobachtung lässt Rückschlüsse auf die Be-
dingungen der Komik in geistlichen Spielen zu. Für beide Spiele kann die 
These aufgestellt werden, dass Komik im Rahmen der Osterspiele stattfin-
den kann, wenn das Ostergeschehen an sich jedoch nicht zum Objekt der 
Komik wird.  
Die Betrachtung der Figuren, die im Wiener und Innsbrucker Osterspiel 
Komik selbst oder über andere evozieren, verdeutlicht vor allem eine Viel-
schichtigkeit und Komplexität der Krämerszene der Osterspiele. Einer-
seits sind dies Symbolfiguren, wie beispielsweise der Krämer/Arzt sowie 
Rubin denen dadurch – gerade im Innsbrucker Osterspiel – gewisse Funk-
tionen zugeschrieben werden können und andererseits sind es lebens-
weltliche Figuren, die die Heilsgeschichte und die Umgebung des Publi-
kums miteinander vereinen. Durch den Vergleich zwischen dem Arzt als 
weltlichem Heiler und Jesus als Heiler der Menschheit, der gerade im In-
nsbrucker Osterspiel aufgezeigt wird, kann die Heilsgeschichte eine Auf-
wertung erfahren. Diese Beobachtung verdeutlicht, dass die Ergebnisse 
älterer Arbeiten, die eine systemstützende Funktion der Komik anneh-
men, nicht vollkommen verworfen werden können, jedoch nicht aus-
schließliche Gültigkeit haben. Denn zum einen kann eine stützende Wir-
kung in Bezug auf die Heilsgeschichte an sich festgestellt werden, zum 
anderen aber auch eine Kritik gegen die praktische Vermittlung der bibli-
schen Stoffe durch die Kirche. Außerdem wird durch die detaillierte Ana-
lyse der komischen Krämerszene deutlich, dass eine systemstützende 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


104 
 

Funktion nicht die alleinige Funktion der Szene sein kann, denn die „Am-
bivalenz der Figuren“173 führt dies vor Augen. Gerade wenn auch im Blick 
behalten wird, dass die geistlichen Spiele als ein „Massenmedium des 
Spätmittelalters“174 angesehen werden können, „erweist sich Komik als 
eine Möglichkeit der Perspektivierung gesellschaftlicher Diskurse.“175 
Auch dass die Figuren in den beiden Spielen unterschiedlich akzentuiert 
sind und sich dadurch eine differente Ausprägung der Anregung der Dis-
kurse ergibt, zeigt eine zielgerichtete Ausgestaltung der Krämerszene, die 
durch eine bloße, zugleich primitive Belustigung des Publikums, wie sie 
Krüger noch angenommen hat, nicht legitimiert werden kann. Es kann 
vielmehr eine Multifunktionalität der Komik der Krämerszene angenom-
men werden. 
Die Hinzunahme des Wiener Osterspiels konnte dazu beitragen, diese 
Vielschichtigkeit und eine Eigenständigkeit der Szene aufzuzeigen. Wei-
tere Vergleiche, beispielsweise mit dem Redentiner Osterspiel könnten 
sich ebenfalls als erhellend erweisen. Dieses Spiel kommt völlig ohne eine 
Krämerszene aus, jedoch wurde die gesamte heilsgeschichtliche Hand-
lung in die Lebenswelt der Zuschauer verlegt und es zeigt sich hierin eine 
stark ausgeprägte Teufelsszene. In dieser treten vor allem symbolische 
Vertreter von Berufsständen auf, um ihre Verfehlungen in der Hölle preis-
zugeben und um Vergebung zu bitten. Auch hier zeigt sich Komik, denn 
es wird beispielsweise der Pfarrer wieder aus der Hölle vertrieben, da sich 
anscheinend sogar der Teufel vor dessen Verfehlungen fürchtet. Diese Fi-
guren der Teufelsszene des Redentiner Osterspiels könnten ebenfalls ana-
lysiert und mit Figuren aus der Krämerszene verglichen werden, um fest-
stellen zu können, ob es Gemeinsamkeiten gibt, die Aufschluss darüber 
geben, warum in diesem Spiel keine Krämerszene notwendig ist. Möglich-
erweise werden durch diese Szenen ähnliche Funktionen erfüllt.  
Ein weiterer Forschungsansatz könnte sich in der spezifischeren Charak-
terisierung der Figur des Rubins ergeben, indem dieser einer vergleichen-
den Typologisierung in verschiedenen Spielen unterzogen wird. Die Aus-
richtung der Figur im Wiener und Innsbrucker Osterspiel hat gezeigt, dass 
dieser keinesfalls immer die gleichen Positionen gegenüber anderen Figu-
ren einnimmt sowie ein sehr früher Vertreter der Narrenfigur ist. Eine dif-
ferenzierte Beobachtung über eine Entwicklung dieser Figur scheint ein 
fruchtbares Gebiet zukünftiger Forschung zu sein.  

                                           
173 WOLF (2009), S. 314.  
174 SCHULZE (2012), S. 18.  
175 WOLF (2009), S. 315. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


105 
 

11 Literaturverzeichnis 

Primärliteratur 

11.1.1 Osterspiele 
Das Innsbrucker Osterspiel. Das Osterspiel von Muri. Mittelhochdeutsch 

und Neuhochdeutsch. Herausgegeben, übersetzt, mit Anmerkun-
gen und einem Nachwort versehen von Rudolf Meier. Stuttgart 
1962. 

Das Wiener Osterspiel. Abdruck der Handschrift und Leseausgabe. Hgg. 
von: Hans Blosen. Berlin 1979. 

11.1.2 Weitere mittelhochdeutsche Literatur 
Der Stricker. Vom Konig ernsthaften. In: Codex Dresden M 68. Bearbeitet 

von Paula Hefti. Deutsche Sammelhandschriften des späten Mittel-
alters. Hrsg. von: Rolf Max Kulli und Heinz Rupp. Bibliotheca Ger-
manica. Handbücher, Texte und Monographien aus dem Gebiete 
der germanischen Philologie. Hrsg. von: Friedrich Maurer, Heinz 
Rupp und Max Wehrli. Bd. 23. Bern 1980. S. 339–389. 

Sekundärliteratur 

11.2.1 Lexikonartikel 
KABLITZ, ANDREAS: Komik, Komisch. In: Reallexikon der deutschen Lite-

raturwissenschaft. Hrsg. v. Braungart, Georg/Fricke, Ha-
rald/Grubmüller, Klaus/Müller, Jan-Dirk/Vollhardt, Fried-
rich/Weimar, Klaus. Bd. 2 H-O. Berlin/New York 2010. S.289–294. 

MÜLLER, JAN-DIRK: Osterspiel. In: Reallexikon der deutschen Literatur-
wissenschaft. Hrsg. v. Braungart, Georg/Fricke, Harald/Grubmül-
ler, Klaus/Müller, Jan-Dirk/Vollhardt, Friedrich/Weimar, Klaus. 
Bd. 2 H-O. Berlin/New York 2010. 
S. 775–777. 

NEUMANN, BERND: Wiener Osterspiel. In: Killy Literaturlexikon. Chris-
tine Henschel und Bruno Jahn (Red.) Bd. 12. Vo – Z. Berlin/Boston 
2011. S. 403. 

 
 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


106 
 

SCHULZE, URSULA: Geistliches Spiel. In: Reallexikon der deutschen Lite-
raturwissenschaft. Hrsg. v. Braungart, Georg/Fricke, Ha-
rald/Grubmüller, Klaus/Müller, Jan-Dirk/Vollhardt, Fried-
rich/Weimar, Klaus. Bd. 1 A-G. Berlin/New York 2010. S. 683–688.  

11.2.2 Forschungsliteratur 
AHNEN, HELMUT VON: Das Komische auf der Bühne. Versuch einer Sys-

tematik. München 2006. 
BACHMAIER, HELMUT: Auflösung einer gespannten Erwartung: Imma-

nuel Kant. In: Texte zur Theorie der Komik. Hrsg. von: Ders. Stutt-
gart 2005. S. 24–28. 

BACHMAIER, HELMUT: Das Lächerliche und das Erhabene: Jean Paul. In: 
Texte zur Theorie der Komik. Hrsg. von: Ders. Stuttgart 2005. 
S. 29–33.  

BACHMAIER, HELMUT: Inadäquate Subsumption: Arthur Schopenhauer. 
In: Texte zur Theorie der Komik. Hrsg. von: Ders. Stuttgart 2005. 
S. 44–48. 

BACHMAIER, HELMUT: Lachen als Akt der Selbstaffirmation: Thomas 
Hobbes. In: Texte zur Theorie der Komik. Hrsg. von: Ders. Stutt-
gart 2005. S. 16–17.  

BACHORSKI, HANS-JÜRGEN/RÖCKE, WERNER: Narrendichtung. In: Deut-
sche Literatur. Eine Sozialgeschichte Bd. 2: Von der Handschrift 
zum Buchdruck: Spätmittelalter, Reformation, Humanismus. 1320 
– 1572. Hamburg 1991. S. 203–213. 

BACHORSKI, HANS-JÜRGEN: Wie der Narr ins Irrenhaus kommt. Diskurs-
differenzierung im 16. Und 17. Jahrhundert. In: Das Berliner Mo-
dell der Mittleren Deutschen Literatur. Beiträge zur Tagung Klos-
ter Zinna. Amsterdam 2000. S. 273–298.  

BACHTIN, MICHAIL: Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und 
Lachkultur. Frankfurt a. M. 1969. 

BALZTER, STEFAN: Wo ist der Witz? Techniken der Komikerzeugung in 
Literatur und Musik. Allgemeine Literaturwissenschaft – Wupper-
taler Schriften. Hrsg. von: Ulrich Ernst, Michael Scheffel und Rüdi-
ger Zymner. Bd. 18. Berlin 2013.  

BARO, CHRISTINE: Der Narr als Joker. Figurationen und Funktionen des 
Narren bei Hans Sachs und Jakob Ayrer. Schriftenreihe Literatur-
wissenschaft Bd. 83. Trier 2011. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


107 
 

BIEßENECKER, STEFAN: Das Lachen im Mittelalter. Soziolkulturelle Bedin-
gungen und sozial-kommunikative Funktionen einer Expression in 
den „finsteren Jahrhunderten“. Diss. Bamberg 2012. 

DAUVEN-VAN KNIPPENBERG, CARLA: Über den Zusammenhang zwischen 
Osterpredigt und dramatischer Darstellung der Osterpredigt. In: 
M. Siller (Hrsg.), Osterspiele. Texte und Musik. Akten des 2. Sym-
posiums der Sterzinger Osterspiele (12.-16. April). Innsbruck 1994. 
S. 33–50.  

DEUFERT, WILFRIED: Narr, Moral und Gesellschaft. Grundtendenzen im 
Prosaschwank des 16. Jahrhunderts. Bern 1975.  

GRAFETSTÄTTER, ANDREA: Ludus Compleatur. Theatralisierungsstrate-
gien epischer Stoffe im spätmittelalterlichen und frühneuzeitlichen 
Spiel. Interdisziplinäre Beiträge zur Mittelalterforschung. Bd. 33. 
Wiesbaden 2013. 

GRUBMÜLLER, KLAUS: Wer lacht im Märe – und wozu? In: Lachgemein-
schaften. Kulturelle Inszenierungen und soziale Wirkungen von 
Gelächter. Hrsg. von: Werner Röcke und Hans Rudolf Velten. Ber-
lin/New York 2005. S. 111–124. 

GVOZDEVA, KATJA/RÖCKE, WERNER: Performative Kommunikationsfel-
der von Sakralität und Gelächter. Einführung. In: „risus sacer – 
sacrum risibile“. Interaktionsfelder von Sakralität und Gelächter im 
kulturellen und historischen Wandel. Hrsg. von: Dies. Bern 2009. 
S. 9–30.  

HARTL, EDUARD: Das Drama des Mittelalters. Osterspiele. Mit Einleitun-
gen und Anmerkungen auf Grund der Handschriften herausgege-
ben von Eduard Hartl. Reihe Drama des Mittelalters Bd. 2. Leipzig 
1937. 

HAUG, WALTER: Das Komische und das Heilige. Zur Komik in der religi-
ösen Literatur des Mittelalters. In: Wolfram Studien VII. Hrsg. von: 
Werner Schröder. Berlin 1982. S. 8–31.  

HEERS, JACQUES: Fêtes des fous et carnavals. Paris 1983. 
JACOBELLI, MARIA CATERINA: Ostergelächter. Sexualität und Lust im 

Raum des Heiligen. Regensburg 1992. S. 11–44. 
JANOTA, JOHANNES: Performanz und Rezeption. Plädoyer für ihre Be-

rücksichtigung im Kommentar zur Edition spätmittelalterlicher 
Spiele. Die Nürnberger Fastnachtspiele als Beispiel. In: Fastnacht-
spiele. Weltliches Schauspiel in literarischen und kulturellen Kon-
texten. Hrsg. von: Klaus Ridder. Tübingen 2009. S. 381–402.  

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


108 
 

KEPPLER, PAUL: Zur Passionspredigt des Mittelalters. In: Historisches 
Jahrbuch der Görresgesellschaft 4. München 1883. 

KIPF, JOHANNES KLAUS: Mittelalterliches Lachen über semantische In-
kongruenz. Zur Identifizierung komischer Strukturen in mittelal-
terlichen Texten am Beispiel mittelhochdeutscher Schwankmären. 
In: Komik und Sakralität. Anja Grebe, Nikolaus Staubach (Hrsg.). 
Frankfurt am Main 2005. S. 104–128.  

KOESTLER, ARTHUR: Der göttliche Funke. Der schöpferische Akt in Kunst 
und Wissenschaft. Bern/München/Wien 1966. 

KRÜGER, ERICH: Die komischen Szenen in den deutschen geistlichen 
Spielen des Mittelalters. Diss. Hamburg 1931. 

MANITIUS, MAX: Handschriften antiker Autoren in mittelalterlichen Bib-
liothekskatalogen. Zentralblatt für Bibliothekswesen. Beiheft 67. 
Leipzig 1935. Nr. 201. S. 275–300. 

NEUMANN, BERND/TRAUDEN, DIETER: Überlegungen zur Neubewertung 
des spätmittelalterlichen religiösen Schauspiels. In: Ritual und In-
szenierung. Geistliches und weltliches Drama des Mittelalters und 
der frühen Neuzeit. Hrsg. von: Hans-Joachim Ziegeler. Tübingen 
2004. S. 31–48. 

NOWÉ, JOHAN: „Wir wellen haben ein spil“. Zur Geschichte des Dramas 
im deutschen Mittelalter. Leuven 1997. 

RÖCKE, HANS WERNER: Ostergelächter. Körpersprache und rituelle Ko-
mik in Inszenierungen des ‚risus paschalis‘, in: Klaus Ridder u. 
Otto Langer (Hgg.): Körperinszenierungen in mittelalterlicher Lite-
ratur. Berlin 2002. S. 335–350. 

RÖCKE, WERNER/VELTEN, HANS RUDOLF: Einleitung. Eine Lachgemein-
schaft der Götter. In: Lachgemeinschaften. Kulturelle Inszenierun-
gen und soziale Wirkungen von Gelächter im Mittelalter und in 
der frühen Neuzeit. Hrsg. von: Dies. Berlin/New York 2005. S. IX–
XXXI.  

SCHÄFERS, BERNHARD: Soziales Handeln und seine Grundlagen: Nor-
men, Werte, Sinn. In: Einführung in die Hauptbegriffe der Soziolo-
gie. Hrsg. von: Hermann Korte, Bernhard Schäfers. Wiesbaden 
2008. S. 32.  

SCHLÜTER, SABINE: Das Groteske in einer absurden Welt. Weltwahrneh-
mung und Gesellschaftskritik in den Dramen von George F. 
Walker. Würzburg 2007. 
 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


109 
 

SCHNELL, RÜDIGER: Geistliches Spiel und Lachen. Überlegungen zu einer 
Ästhetik der Komik im Mittelalter. In: Komik und Sakralität. Anja 
Grebe, Nikolaus Staubach (Hrsg.). Frankfurt am Main 2005. S. 76–
93. 

SCHULZE, URSULA: Geistliche Spiele im Mittelalter und in der frühen 
Neuzeit. Von der liturgischen Feier zum Schauspiel. Eine Einfüh-
rung. Berlin 2012. 

SCHWOB, UTE MONIKA: Und singt frölich: „Christ ist erstanden!“ Zur 
Rolle der Laien bei mittelalterlichen Osterfeiern und beim Oster-
spiel. In: M. Siller (Hrsg.), Osterspiele. Texte und Musik. Akten des 
2. Symposiums der Sterzinger Osterspiele (12.-16. April). Innsbruck 
1994. S. 161–173.  

SUCHOMSKI, JOACHIM: ‚Delectatio‘ und ‚Utilitas‘. Ein Beitrag zum Ver-
ständnis mittelalterlicher komischer Literatur. Bibliotheca Germa-
nica. Handbücher, Texte und Monographien aus dem Gebiete der 
germanischen Philologie. Hrsg. von: Friedrich Maurer, Heinz Rupp 
und Max Wehrli. Bd. 18. Bern 1975. 

SZCZEPANIAK, JACEK: Zu sprachlichen Realisierungsmitteln der Komik in 
ausgewählten aphoristischen Texten aus pragmalinguistischer 
Sicht. Danziger Beiträge zur Germanistik Bd. 1. Wien 2002.  

WALSH, MARTIN W.: Rubin and Mercator: Grotesque Comedy in the Ger-
man Easter Play. In: Comparative Drama. Bd. 36. 2002. S. 187–202. 

WASSERSCHLEBEN, HERMANN: Die irische Kanonensammlung. Gießen 
1874. 

WEHRLI, MAX: Literatur im deutschen Mittelalter. Eine poetologische 
Einführung. Stuttgart 1984. 

WOLF, GERHARD: Komische Inszenierung und Diskursvielfalt im geistli-
chen und weltlichen Spiel. In: Fastnachtspiele: weltliches Schau-
spiel in literarischen und kulturellen Kontexten. Klaus Ridder 
(Hrsg.). Tübingen 2009. S. 301–326. 

WUNDERLICH, WERNER: Ein Schalk, der Böses dabei denkt: Till Eulen-
spiegel. In: Literarische Symbolfiguren. Facetten deutscher Litera-
tur Bd. 1. Hrsg. von: Johannes Anderegg und Werner Wunderlich. 
Stuttgart 1989. S. 118–140. 

https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147


https://doi.org/10.5771/9783828867147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:10:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867147

	Cover
	1 Forschungstendenzen und Fragestellung
	1.1 Forschungstendenzen
	1.2 Entwicklung der Fragestellung und Aufbau

	2 Die Osterspiele des Mittelalters
	2.1 Terminologie
	2.2 Entstehung
	2.3 Aufführung

	3 Bewertung von Lachen und Komik im Mittelalter
	3.1 Kirchliche Bewertung des Lachens
	3.1.1 Biblisch begründetes Misstrauen: „Jesus hat nicht gelacht!“
	3.1.2 Restriktive Ordensregeln aus dem monastischen Schrifttum

	3.2 Bewertung des Komischen

	4 Identifikation des Komischen in mittelhochdeutscher Literatur
	4.1 Problematisierung des Methodenrepertoires
	4.2 Inkongruenz als Grundprinzip der Komik
	4.2.1 Diskursive Inkongruenz
	4.2.2 Inkongruenz von Erwartung und Auflösung
	4.2.3 Bisoziation als Zusammenschluss dieser Konzepte
	4.2.4 Sprachliche Inkongruenz

	4.3 Eine Form von Komik: das Groteske

	5 Komik im Innsbrucker Osterspiel
	5.1 Komik durch Bisoziationen
	5.1.1 Die Einführung des Krämers
	5.1.2 Die Suche des Krämers nach einem Knecht
	5.1.3 Rubins Suche nach einem Knecht
	5.1.4 Der Krämer als meister Ypocras
	5.1.5 Das Aufschlagen des Krämerstandes
	5.1.6 Absurde Salbenzutaten
	5.1.7 Höfischer Exkurs
	5.1.8 Die Zahl der Marien

	5.2 Sprachliche Inkongruenzen
	5.2.1 Die Lohnverhandlung des Krämers und Rubin
	5.2.2 Inkongruenz von Sprachstil und Inhalt
	5.2.3 Heu oder häu? – Semantische Inkongruenz

	5.3 Elemente des Grotesken
	5.4 Prügelkomik
	5.4.1 Der Streit der Knechte
	5.4.2 Der Streit von mercator und mercatrix

	5.5 Zwischenfazit der Komik des Innsbrucker Osterspiels

	6 Komik im Wiener Osterspiel
	6.1 Komik durch Bisoziationen
	6.1.1 Die Vorstellung des kauffmans
	6.1.2 Die Suche nach einem Knecht
	6.1.3 Die Verhandlung des Lohns
	6.1.4 Der Streit von mercator und mercatrix

	6.2 Sprachliche Inkongruenz
	6.3 Elemente des Grotesken

	7 Unter welchen Bedingungen ist Komik möglich?
	7.1 Das Eindringen der Komik
	7.1.1 Das Eindringen der Komik im Innsbrucker Osterspiel
	7.1.2 Das Eindringen der Komik im Wiener Osterspiel

	7.2 Das Heilige als Objekt der Komik?
	7.2.1 Der Salbenkauf des Innsbrucker Osterspiels
	7.2.2 Der Salbenkauf des Wiener Osterspiels

	7.3 Fazit der Begegnungen von Heiligem und Komik

	8 Komische Figuren – Figuren der Komik
	8.1 Rubin als schalk?
	8.2 Mercator, meister Ypocras und herre – die Figur des Krämers
	8.3 Die mercatrix – groteske Figur oder Herrin?
	8.4 Die Knechte Pusterbalk und Lasterbalk

	9 Funktionen der Komik
	9.1 Unterhaltungsfunktion
	9.2 Lachen als Akt der Selbstaffirmation
	9.3 Anregung gesellschaftlicher Diskurse
	9.3.1 Religiöser Diskurs
	9.3.2 Herrschaftsdiskurse
	9.3.3 Medizinischer Diskurs


	10 Fazit und Forschungsausblick
	11 Literaturverzeichnis
	11.1 Primärliteratur
	11.1.1 Osterspiele
	11.1.2 Weitere mittelhochdeutsche Literatur

	11.2 Sekundärliteratur
	11.2.1 Lexikonartikel
	11.2.2 Forschungsliteratur



