
1. Einleitung 

1.1 Einführung 

In ihrem Buch ›The Care we Dream of. Liberatory & Tranformative Approaches to 
LGBTQ+ Health‹ entwirft die queere Gesundheitsaktivistin Zena Sharman eine Vi
sion eines queersensiblen und postheteronormativen Gesundheitssystems: 

»What if we [queer people, AS] could always trust in getting health care that felt 
good, accessible, and even pleasurable, wherever and whenever we needed it? 
What if it felt safe enough to bring our whole selves into the process? What if 
health care felt healing and helped us flourish? What if all health care providers 
and healers genuinely honored and valued queer and trans people, worked collab
oratively with us, and trusted in our expert knowledge of our own bodies?« (Shar
man 2021a, S. 12). 

In der Beschäftigung mit dem Gesundheitszustand und der Gesundheitsversor
gung queerer Menschen (s. u.) wird eins schnell klar: Das, was Sharman beschreibt, 
ist eine utopische Vision – und weit entfernt von der aktuellen Realität. Stattdessen 
ist das Gesundheitssystem1 für viele queere Menschen ein Ort, der von Angst, Ge
walt und Trauma geprägt ist, und keineswegs ein Ort der Sicherheit, der Fürsorge, 
des Vertrauen und des Heilens: 

»Our health system often demands queer and trans people take the care we are 
given without complaint, even if it’s violent, inadequate, or just plain wrong, often 
at great personal and/or financial cost. It gaslights us into disbelieving what we 
deeply know and understand to be true in our bodies. It pathologizes, shames, and 
blames us. It categorizes and ranks us in a hierarchy of worthiness that dictates 
how we are treated or if we are treated at all. Our health system excludes so many 
queer and trans people from receiving care, and it sometimes kills us or hastens 
our deaths« (Sharman 2021b, S. 47). 

1 Sharman bezieht sich im folgenden Zitat vor allem auf die Gesundheitssysteme in Kanada 
und den USA. Ihre Diagnosen sind aber, wie ich im Folgenden zeigen werde, auch für das 
schweizerische und deutsche Gesundheitssystem gültig. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001 - am 13.02.2026, 11:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Doch wie stellt sich diese Marginalisierung queerer Personen im Gesundheitssys
tem konkret dar? Anhand zweier Vignetten möchte ich dies verdeutlichen: 

Erstens erzählt die lesbische Bloggerin Madita Haustein einen Termin mit ihrer 
Gynäkologin nach: 

»Im Erstgespräch stellte sie [die Gynäkologin, AS] mir einige Fragen zu Vorerkran
kungen, Allergien und Verhütung. 
»Ich verhüte nicht.« 
Sie schaute entsetzt auf. 
»Haben Sie denn gar keinen Sex?« 
[…] 
»Oooh doch,« antwortete ich. »Aber ich bin mit einer Frau zusammen.« (Haustein 
2018, o. S.) 

Es wird klar, dass die Gynäkologin unter sexueller Aktivität ausschließlich eine be
stimmte Form von Sexualität fasst: Penis-in-Vagina-Sex, der grundsätzlich potenti
ell reproduktiv ist. Andere Formen sexueller Aktivität und insbesondere queere Se
xualität sind in ihrem Denken nicht nur unsichtbar, sie scheinen auch unintelligibel, 
d. h. für sie nicht verstehbar zu sein (Butler 1996, S. 24). Als ihre Patientin angibt, 
keine Verhütung zu nutzen, ist die Schlussfolgerung der Ärztin nicht, dass potenti
ell andere Formen von Sexualität infrage kommen. Stattdessen nimmt sie an, dass 
die Patientin offenbar überhaupt nicht sexuell aktiv sei – was sie aber ebenfalls irri
tiert. Anders als ↗heterosexuelle2, ↗cisgeschlechtliche Patient*innen muss die Pati
entin in diesem Beispiel nun die Ärztin informieren und aufklären – und sich damit 
dem Risiko aussetzen, dass die Ärztin auf die Information über die nicht-hetero
sexuelle Orientierung ihrer Patientin vielleicht mit Ablehnung reagiert. Queere Pa
tient*innen, so zeigt sich in diesem Beispiel, passen nicht in die standardisierten 
Anamnesefragen der ↗Gynäkologie, sondern sind unselbstverständlich und erklä
rungsbedürftig. 

In der Monographie des Pflegewissenschaftlers Klaus-Dieter Neander zum Um
gang mit Geschlecht und Sexualität in der Pflege (2014) findet sich zweitens ein aus
führlicher Erfahrungsbericht des trans Manns Maik, der nach einem Verkehrsunfall 
in die Notaufnahme eingeliefert, anschließend operiert wurde und einige Zeit sta
tionär im Krankenhaus verbringen musste. Darin schildert Maik eindrücklich das 
brutale Erleben von Marginalisierung in der Medizin und die emotionalen Folgen: 

»Plötzlich wurde es totenstill! Mein [↗]Abbindeshirt war offen und meine Brüs
te kamen zum Vorschein. Der Chirurg war völlig überrascht und rief: ›Was ist das 

2 Mit einem ↗-Symbol markierte Begriffe und Abkürzungen werden im Glossar im Anhang der 
Arbeit erklärt. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001 - am 13.02.2026, 11:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 13 

denn! [sic!] Titten? Was ist denn das hier für ein Spinner!‹ […] ich zitterte inner
lich vor Angst… Dann hörte ich eine Krankenschwester rufen: ›Igitt, sowas habe ich 
ja noch nie erlebt… der kommt mit einem Personalausweis mit einem Männerna

men und ist dann eine, ja was denn jetzt?‹ Der Chirurg lästerte los und sagte: ›Naja, 
das werden wir ja gleich sehen… scheint ne kleine Transe zu sein, die sich ein biss
chen verkleidet hat.‹ Und ohne Vorwarnung wurden meine Hosenbeine mit der 
Schere der Länge nach aufgeschnitten und meine Scham freigelegt, indem meine 
Unterhose zerrissen wurde. […] Während der ganzen Aufnahmeprozedur ging das 
so weiter! Alle unterschiedlichen Ärzte, die mich untersuchten, sprachen mich mit 
Frau Maier an, ganz selbstverständlich und keiner nahm Notiz davon, dass mein 
Personalausweis mich als Maik Maier auswies. […] Nur wenig später kamen zwei 
Pfleger, die offenbar die Aufgabe hatten, mich zu betten, denn irgendwie waren 
wohl Laken und Bettdecke verdreckt. ›Hi, ich hab dir ja gesagt, ne tolle Frau hier, 
Supertitten hat die – nennt sich aber wohl Maik!‹ […] Ich hörte nur zu, wie er [der 
Oberarzt, AS] zu seinen Mitarbeitern sagte ›Ob der mehr am Hirn hat seit seinem 
Unfall? Wenn er ein Mann ist, bin ich ne Topfpflanze!‹ Alles brüllte und wieherte 
vor Lachen … ich begann zu weinen. […] Ich heulte, denn ich fühlte mich so hilf
los, so unverstanden. Keiner der Mitarbeiter der Klinik machte sich die Mühe her
auszufinden, wieso ich auf MAIK bestand und wieso ich einen Ausweis mit mir 
führte, der diesen Vornamen bestätigte. […] Morgens kam eine Krankenschwester 
und flötete ›nichtwahr [sic!], Frau Meier [sic!], wir machen uns jetzt ein bisschen 
frisch und richten uns ein bisschen her, schließlich ist [↗]Chefvisite und der Chef 
mag junge, gutaussehende Frauen!‹ Sie wusch mich und war irritiert, dass ich kei
nen Lippenstift hatte und das [sic!] ich mehrfach darauf bestand, mit Herr Mei

er [sic!] angesprochen zu werden. […] Der Chefarzt drehte sich um, denn er war 
schon zur Tür geeilt, vorbei an seinen kichernden Mitarbeiterinnen und Mitarbei

tern. ›Nochmal Frau Meier [sic!], – und ich will ihnen mal zu Gute halten, dass Ihre 
Gehirnverletzungen wohl doch schwerwiegender sind, als ich angenommen habe 
– mich interessiert Medizin und das, was wir tun können, damit Sie gesund wer
den. Und wenn ich einen Menschen mit Brüsten und ohne Penis sehe, ist das eine 
Frau […]. Sie haben kein verbrieftes Recht darauf [sic!] von uns zu fordern, dass wir 
hier eine Schmierenkomödie für ne durchgeknallte Transe mitmachen. Wenn Sie 
nicht noch fachärztliche Betreuung bräuchten, würde ich Sie sofort in die Psych
iatrie verlegen lassen […]‹. Keiner machte sich die Mühe, auf mich einzugehen. Ich 
war verzweifelt und kraftlos und nach einem Gespräch fasste ich den Entschluss, 
mich gegen den ausdrücklichen ärztlichen Rat auf eigene Gefahr zu entlassen« 
(Neander 2014, S. 16–20). 

In dieser Schilderung ist die Marginalisierungserfahrung nicht so subtil wie die der 
lesbischen Bloggerin. Maik wird ignoriert, lächerlich gemacht, beleidigt, gedemü
tigt und grob behandelt. Er wird ↗psychopathologisiert, d. h. ihm wird eine psychi
sche Erkrankung zugeschrieben, weil er darauf besteht, ein Mann zu sein. Das me
dizinische Personal reagiert mit Ekel und Abscheu (»Igitt!« (ebd., S. 16)) auf seinen 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001 - am 13.02.2026, 11:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Körper. Ihm wird permanent sein Geschlecht und seine geistige Fähigkeit, über sein 
Geschlecht selbst bestimmen zu können, abgesprochen. Sein Mannsein wird nicht 
anerkannt, er wird fortlaufend ↗misgendert und ↗gedeadnamed. Er wird also nicht 
als Subjekt anerkannt, das über Wissen zu sich oder zu Geschlecht insgesamt ver
fügt. In Form von einzelnen Äußerungen und Interaktionen zeigt sich hier sowohl 
die Mikroebene von Marginalisierung, als auch die strukturelle bzw. Makroebene in 
Form von Unwissen, Vorurteilen etc. der Ärzt*innen über geschlechtliche Vielfalt. 

Maik wird zusätzlich sexualisiert, d. h. einem sexualisierten Blick auf sich zu
gänglich gemacht, indem ohne Notwendigkeit seine Unterhose zerrissen und seine 
Genitalien sichtbar gemacht werden. Außerdem wird er wiederholt auf seine Brüste 
reduziert – und damit verbunden immer wieder als Frau angesprochen und positio
niert. Eine Krankenschwester möchte ihn mithilfe von Lippenstift in Weiblichkeits
normen disziplinieren und ihn für den Blick des Chefarztes, der »junge, gutausse
hende Frauen« mag (ebd., S. 18) herrichten. Für das medizinische Personal gibt es 
demnach nur eine akzeptable Form von Geschlecht; es setzt voraus, dass alle Men
schen mit Brüsten und ohne Penis Frauen sind – und dass alle Menschen, die davon 
abweichen, (psychisch) krank sind. Wieder und wieder beschreibt Maik in dieser 
Passage, wie hilflos und ausgeliefert er sich fühlt, wie viel Angst er empfindet, wie 
er zittert und weint und um Respekt und Anerkennung fleht. Aus einer ergänzenden 
Fußnote von Neander zum Ende von Maiks Bericht erfahren wir, dass diese Erfah
rung maßgeblich zu seinem Suizid beitrug (Neander 2014, S. 127). 

Das, was die lesbische Bloggerin Madita und der trans Mann Maik in der 
medizinischen Behandlungspraxis erleben, fasse ich in dieser Arbeit als Hetero
normativität. Heteronormativität in der Medizin tritt, wie ich zeigen werde, in 
verschiedenen Dimensionen auf, z. B. als Heterosexismus und Transfeindlichkeit. 
Sie findet auf verschiedenen Ebenen statt – z. B. in den (teils) subtilen Interaktio
nen zwischen Ärzt*innen und ihren Patient*innen, aber auch in der strukturellen 
mangelhaften Ausbildung von medizinischem Fachpersonal zum sensiblen Um
gang mit queeren Patient*innen. Zudem nimmt Heteronormativität verschiedene 
Formen an, wie bspw. Unsichtbarmachung, Pathologisierung oder Normierung, 
mit denen sie wirkt, sich durchsetzt, manche Menschen privilegiert ‒ und andere 
marginalisiert. 

In den beiden Vignetten ist bereits erkennbar, dass das Erleben von Heteronor
mativität im Gesundheitssystem (oder, wie ich zeigen werde, auch bereits die Angst 
davor, Heteronormativität zu erleben) deutliche Auswirkungen auf die Gesundheit 
queerer Menschen hat. So sind queere Menschen bspw. nicht in Anamnesebögen 
und -fragen abgebildet und abbildbar, weswegen eine angemessene Versorgung 
nicht automatisch erfolgen kann. Daher brechen sie ggf. Behandlungen ab, vermei
den diese oder nehmen sie nicht in Anspruch, weil die Marginalisierung, die sie 
erleben, so schwer wiegt – oder weil die in der Medizin erlebte Marginalisierung 
mehr schadet, als sie hilft und (neue) Traumata verursacht. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001 - am 13.02.2026, 11:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 15 

1.2 Forschungsstand 

Viele internationale Studien belegen die schlechte(re) gesundheitliche Lage und 
Versorgung queerer Menschen (exemplarisch: Plöderl und Tremblay 2015; Europäi
sche Union 2017a; Government Equalities Office 2018; Jellestad et al. 2018; Zeeman 
et al. 2019; Pöge et al. 2020a; Timmermanns et al. 2022). Außerdem zeigen sie 
konsistent, dass queere Personen spezifische Gesundheitsanliegen haben, die vom 
Gesundheitssystem nur unzureichend abgedeckt werden (exemplarisch: Sauer und 
Güldenring 2017; Schweizer 2017; Guethlein et al. 2021; Wunn und Rogenz 2022). 
Weiterhin wurde nachgewiesen, dass queere Menschen innerhalb der Medizin 
Marginalisierung erleben (exemplarisch: Antidiskriminierungsstelle des Bundes 
2017). So beschreibt bspw. Ines Pohlkamp (2014) die Auswirkungen von Heteronor
mativität in der Medizin auf trans- und intergeschlechtliche Menschen als Gewalt 
und zeigt kleinteilig Marginalisierungsmechanismen innerhalb der Medizin auf. 

Heteronormativität in der medizinischen Wissensproduktion, Lehre und Be
handlungspraxis bzw. der Umgang der Medizin und aus dem Bereich mit sexueller, 
romantischer und geschlechtlicher Vielfalt ist in Bezug auf einzelne Aspekte bereits 
erforscht: So wurde mehrfach analysiert (exemplarisch: MacFife 2019), dass in der 
Medizin häufig von einem Standardpatienten ausgegangen wird, der als männlich, 
↗endogeschlechtlich, cisgeschlechtlich, allosexuell und ↗-romantisch, heterosexu
ell, ↗monogam lebend etc. imaginiert wird. An ihm ist der Standard für medizi
nische Behandlung ausgerichtet. In Bezug auf Heteronormativität in der medizi
nischen Wissensproduktion legen z. B. Cottingham und Fisher (2015) eine Analyse 
von heteronormativen Vorannahmen in klinischen Medikamentenstudien vor und 
Carrotte et al. (2016) eine Studie zur mangelnden Inklusion queerer Personen in For
schung zu sexueller Gesundheit. 

Sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt, so arbeitet Heinz-Jürgen 
Voß (2021; vgl. Banwari et al. 2015; Robertson 2017) in seiner Analyse der Curricula 
von gesundheitsbezogenen Studiengängen heraus, ist entweder unsichtbar oder 
wird medikalisiert und problematisiert. Zu einem ähnlichen Ergebnis kommt 
Marie Murphys (2016) ethnographische Analyse US-amerikanischer Medizinstu
diengänge. Sie spricht von einem heimlich-heteronormativen Lehrplan, in dem 
Heterosexualität und Cisgeschlechtlichkeit ständig und subtil als normal und na
türlich markiert werden. Auch medizinische Lehrmaterialien sind bereits auf ihre 
Auslassungen zu sexueller, romantischer und geschlechtlicher Vielfalt hin bzw. 
als heteronormativ analysiert worden (Metoyer und Rust 2011; Campo-Engelstein 
und Johnson 2014; Parker et al. 2017). Zusammenfassend kann festgehalten wer
den, dass medizinisches Personal kaum oder nicht zu sexueller, romantischer und 
geschlechtlicher Vielfalt, spezifisch queeren gesundheitlichen Anliegen und dem 
sensiblen Umgang mit queeren Patient*innen ausgebildet ist. Dabei arbeiten bspw. 
Lampalzer et al. (2019) die Bedeutung von spezifischem und interdisziplinärem 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001 - am 13.02.2026, 11:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Fachwissen zu sexueller, romantischer und geschlechtlicher Vielfalt für eine bes
sere Gesundheitsversorgung queerer Menschen heraus. Erste Veröffentlichungen 
versuchen, Mediziner*innen Kompetenzen im Hinblick auf die Versorgung queerer 
Patient*innen zu vermitteln (Wierz und Nürnberg 2024). 

Auch Interaktionen zwischen Patient*innen und medizinischem Personal sind 
bereits in Bezug auf Heteronormativität erforscht worden (Dennert 2009; Garcia 
Nuñez und Jäger 2011; Utamsingh et al. 2016). Danach erleben queere Personen in 
der Interaktion mit Ärzt*innen Marginalisierung und Gewalt (Hirsch et al. 2016), 
abwertendes oder mitleidsvolles Verhalten, ↗Pathologisierung, mangelnde Aufklä
rung, Verletzungen der Schweigepflicht, sexuelle Belästigung, unnötig grobe und 
schmerzhafte Behandlung und moralisierende Verurteilungen (Dennert und Wolf 
2009), sowie offenes Zur-Schau-Stellen von Ekel und Ablehnung, unangemessene 
Neugier und Schuldzuweisungen (Brunnett 2020). Es ist außerdem erwiesen, dass 
(antizipierte) Marginalisierungserfahrungen dazu führen können, dass queere 
Patient*innen sich in medizinischen Räumen unwohl fühlen (Dean et al. 2016) und 
daher oft keine oder kaum medizinische Versorgung in Anspruch nehmen (Eu
ropäische Union 2017a; Skidmore et al. 2019; Zeeman et al. 2019; Pöge et al. 2020a). 
Das gilt sowohl für Vorsorgeuntersuchungen als auch für akute Beschwerden und 
gesundheitliche Notfälle. Es besteht darüber hinaus das Risiko einer Über-, Un
ter- und Fehlversorgung queerer Personen, weil klischeehafte Annahmen einer 
angemessenen Behandlung im Weg stehen (Sander 2017, S. 9). Aufgrund all dieser 
Faktoren sind queere Personen oft mit ihrer Versorgung unzufrieden (Thyen et al. 
2014) und begegnen Ärzt*innen mit Vorsicht und Misstrauen (Wolf 2004; Dennert 
und Wolf 2009; Foster und Scherrer 2014; Pohlkamp 2014; Mittedorf et al. 2019). 

Während also bereits erforscht ist, dass Heteronormativität Wissensprodukti
on, Lehre und Behandlungspraxis der Medizin durchzieht – indem bspw. sexuelle, 
romantische und geschlechtliche Vielfalt entweder überbetont wird oder unsichtbar 
ist, sind folgende vier Aspekte bisher unzureichend erforscht: 

Erstens beziehen sich die erwähnten Studien meistens nicht auf Deutschland 
oder die Schweiz, sodass hier noch Forschungsbedarf besteht: Wie gestalten sich 
Heteronormativität und ihre Auswirkungen spezifisch im deutschen und schwei
zerischen Gesundheitssystem? 

Zweitens betrachten die erwähnten Studien alle nur einen Teilbereich der Me
dizin (Wissensproduktion, Lehre oder Behandlungspraxis; exemplarisch: Logie et 
al. 2019), so dass der Zusammenhang zwischen diesen Bereichen bisher kaum er
forscht ist: Inwiefern ist z. B. die Unsichtbarkeit von sexueller, romantischer und ge
schlechtlicher Vielfalt in der medizinischen Lehre mit einer heteronormativen Be
handlungspraxis assoziiert? 

Drittens fokussieren sich die erwähnten Studien in den meisten Fällen nur auf 
eine Teilgruppe der queeren Community (bspw. ausschließlich trans Personen oder 
lesbische Frauen; exemplarisch: Hirsch et al. 2016). Heteronormativität besteht al

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001 - am 13.02.2026, 11:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 17 

lerdings, wie ich zeigen werde, aus verschiedenen, miteinander verwobenen Di
mensionen (wie z. B. Cisnormativität und Allonormativität), die nicht ohneeinan
der versteh- oder analysierbar sind: Welche Dimensionen von Heteronormativität 
zeigen sich in der Medizin? Wie hängen diese zusammen? Wie sieht eine umfas
sende Analyse von Heteronormativität in der Medizin aus, die queere Körper, Ge
schlechter, Sexualitäten, Beziehungs- und Familienformen mitdenkt? 

Viertens liegen zwar Analysen zum Gesundheitszustand und der Gesundheits
versorgung queerer Personen (exemplarisch: Timmermanns et al. 2022) und Analy
sen zu Heteronormativität im Gesundheitssystem (exemplarisch: Murphy 2016) vor, 
doch nur selten wird der Versuch unternommen, diese beiden Aspekte miteinan
der zu verknüpfen: Welchen Einfluss hat Heteronormativität innerhalb der Medizin 
auf den Gesundheitszustand und die Gesundheitsversorgung queerer Menschen? 
Wie erleben queere Menschen Heteronormativität im Gesundheitssystem, welche 
Handlungsstrategien entwickeln sie damit und welche Konsequenzen ziehen sie für 
ihr Gesundheitshandeln3? 

Um die Auswirkungen von Heteronormativtät innerhalb der Medizin angemes
sen analysieren zu können ‒ einen Aspekt, den ich in meinem Fazit weiter vertiefe ‒, 
benötigt es eine kleinteilige Analyse von Heteronormativität in Wissensprodukti
on, Lehre und Behandlungspraxis der Medizin, spezifisch für den deutschen und 
schweizerischen Kontext. Es muss also etabliert werden, was Heteronormativität in 
der Medizin beinhaltet, welche Formen sie annimmt, auf welchen Ebenen sie wirkt 
und wie sie reproduziert und legitimiert wird. Dabei muss Queerness bzw. sexuelle, 
romantische und geschlechtliche Vielfalt in ihrer Vieldimensionalität und Komple
xität allumfassend miteinbezogen und ernstgenommen werden. 

1.3 Zielsetzung, Forschungsgegenstand und Fragestellung 

Der zentrale Begriff dieser Arbeit ist Heteronormativität. Heteronormativität ver
stehe ich kurzgefasst als gesellschaftliches Machtverhältnis und als soziale Struktur, 
in der Heterosexualität und das damit verbundene binäre Geschlechterverhältnis 
und -verständnis als Norm gelten und Abweichungen sanktioniert werden (Butler 
2016 [1991]; Degele 2005; Degele et al. 2012). Butler postuliert, dass in einem hete
ronormativen System Geschlecht (sowohl im Sinne von sex, d. h. körperlichem Ge
schlecht als auch von gender, d. h. Geschlechtsidentität und -rolle) und ↗sexuelle 
Orientierung (desire) untrennbar miteinander verwoben sind. Butler bricht in die
sem Zuge also erstens mit der Vorstellung, dass ein bestimmtes körperliches Ge

3 Mit diesem Begriff meine ich z. B. das Wahrnehmen von präventiven Untersuchungen, re
gelmäßiges Sport-Treiben, das Achten auf eine gesunde Ernährung oder das Tragen einer 
Fitness-Uhr. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001 - am 13.02.2026, 11:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

schlecht eine bestimmte Geschlechtsidentität und eine bestimmte sexuelle Orien
tierung hervorbringt (vgl. Degele 2005; Wagenknecht 2007; Bublitz 2013) und ent
larvt zweitens alle drei Kategorien als gesellschaftliche Konstruktionen (Butler 2016 
[1991], S. 24). Drittens wird in Butlers Überlegungen deutlich, dass Heterosexualität 
und Zweigeschlechtlichkeit sich gegenseitig ideologisch absichern und regulieren 
(vgl. Maihofer 2015; Hark 2016). Die Butlersche Triade von sex, gender und desire wird 
u. a. von Rachel Epstein erweitert. Sie zeigt, dass in einem heteronormativen Sys
tem ein bestimmtes Begehren auch mit bestimmten sexuellen Praktiken verbunden 
wird und konstatiert deshalb »sex = gender = sexual orientation = sexual practices« 
(Epstein 2018, S. 1047). 

In Texten zu Heteronormativität findet sich häufig eine Aufzählung von Institu
tionen, die Heteronormativität (re-)produzieren. Zwei Beispiele: »This [heteronor
mativity, AS] has been sanctified by churches and states, sustained by education, 
medicine, welfare services, popular prejudice ‒ and even patterns of housing« (Baird 
2007, S. 5). Peter Wagenknecht macht auf die institutionelle Diskriminierung durch 
Heteronormativität aufmerksam: »Heteronormativität [reguliert] die Wissenspro
duktion, strukturiert Diskurse, leitet politisches Handeln, bestimmt über die Ver
teilung von Ressourcen und fungiert als Zuweisungsmodus in der Arbeitsteilung« 
(Wagenknecht 2007). Hierbei bleibt aber offen, inwiefern und womit Heteronor
mativität legitimiert und reproduziert wird oder wie Heteronormativität struktu
riert, reguliert, privilegiert und marginalisiert – kurz: wie Heteronormativität ope
riert und erhalten wird. In der Soziologie und der Geschlechterforschung ist eta
bliert, dass die Medizin, so wie jede gesellschaftliche Institution, in gesellschaftliche 
Machtverhältnisse eingebunden und verwickelt ist und damit auch das Geschlech
terverhältnis und Heteronormativität reproduziert und legitimiert (Lucht und Pau
litz 2008, S. 11). Unklar ist aber bisher, wie Heteronormativität bspw. in der Medi
zin konkret aussieht, welche Formen sie annimmt, mit welchen Techniken sie re
giert und wie sie aufrechterhalten wird. In dieser Arbeit lege ich einen systema
tischen Versuch vor, Heteronormativität anhand verschiedener Dimensionen und 
Herrschaftstechniken konkret analysierbar zu machen ‒ auch außerhalb der Medi
zin. 

Seit den ersten Theoretisierungen von Heteronormativität in den 1970er bis 
-90er Jahren gab es im Bereich sexueller, romantischer und geschlechtlicher Vielfalt 
viele medizinische, juristische und gesellschaftliche Veränderungen. Darunter sind 
z. B. die Entpathologisierung von Homosexualität, sowie die Einführung der Ehe 
für gleichgeschlechtliche Paare in Deutschland und der Schweiz. Heteronorma
tivität verändert sich also, wobei sich einige Aspekte modernisieren und andere 
persistieren (Maihofer 2014; Nay 2017; Woltersdorff 2019). Gleichzeitig wird die 
Anerkennung sexueller, romantischer und geschlechtlicher Vielfalt vermehrt infra
ge gestellt und Akteur*innen, die Heteronormativität und Zweigeschlechtlichkeit 
kritisch analysieren oder sich für queere Existenzweisen einsetzen, werden abge

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001 - am 13.02.2026, 11:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 19 

wertet und bedroht (Engelmann 2019; Gössl 2022). Eine Frage, die ich mit dieser 
Arbeit beantworten will, ist daher auch, wie die Medizin in den 2020er Jahren 
mit dem Phänomen sexueller, romantischer und geschlechtlicher Vielfalt umgeht. 
Außerdem frage ich, ob und wie innerhalb der Medizin Heteronormativität bzw. 
die Marginalisierung queerer Personen verhandelt wird ‒ auch in Bezug auf den 
gesundheitlichen Zustand, die gesundheitliche Versorgung und das Gesundheits
handeln queerer Personen. Kurzgefasst: Inwiefern finden sich Persistenz und 
Wandel von Heteronormativität in der aktuellen medizinischen Praxis? 

Am Beispiel der Medizin zeige ich in dieser Arbeit, wie sich Heteronormativität 
als dynamisches Normengefüge (Nay 2017) in soziale Institutionen einschreibt und 
Personen durch (die Androhung von) Marginalisierung reguliert. Ich lege in mei
ner Analyse den Fokus darauf, inwiefern Geschlecht und Sexualität innerhalb der 
Medizin heteronormativ definiert und konstruiert sind und welche Folgen dies für 
queere Patient*innen hat.4 Meine Analyse kann somit auch exemplarisch aufzeigen, 
wie Heteronormativität gesamtgesellschaftlich operiert, wie sie sich ausdrückt und 
auswirkt, wie sie Menschen normiert und diszipliniert und welche (subtilen) Inter
aktionen Menschen privilegieren und marginalisieren. 

Damit ergeben sich folgende Forschungsfragen für diese Arbeit: 

• Wie zeigt sich Heteronormativität in der Medizin? 
• Auf welchen Ebenen findet sich Heteronormativität in der Medizin? Wie mate

rialisiert sich Heteronormativität in der Medizin? 
• Welche Dimensionen von Heteronormativität zeigen sich in der Medizin und 

wie hängen diese zusammen? 
• Welche Formen nimmt Heteronormativität in der Medizin an? Wie regiert He

teronormativität in der Medizin? Wie wird Heteronormativität in der Medizin 
aufrechterhalten? 

• Wie geht die Medizin mit dem Phänomen sexueller, romantischer und ge
schlechtlicher Vielfalt um? 

• Welches Wissen existiert in der Medizin über Heteronormativität und über se
xuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt? 

• Inwiefern finden sich Persistenz und Wandel von Heteronormativität in der Me
dizin? 

• Wie wirkt sich Heteronormativität in der Medizin auf den Gesundheitszustand, 
die gesundheitliche Versorgung und das gesundheitliche Handeln queerer Men
schen aus? 

4 Es geht mir also in dieser Arbeit darum, den aktuellen IST-Stand in der Medizin zu erheben. 
Diese Arbeit hat nicht den Anspruch, eine utopische Vision eines queerfreundlichen Gesund
heitssystems abzubilden. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001 - am 13.02.2026, 11:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Der Forschungsgegenstand dieser Arbeit ist die wissenschaftliche Medizin (im 
Gegensatz zur ↗Alternativmedizin) in Deutschland und der deutschsprachigen 
Schweiz. Dabei konzentriere ich mich auf aktuelle Tendenzen, d. h. ich nutze 
Material, das nicht älter als 20 Jahre ist. Aufgrund des gewählten Themas stehen 
meistens die medizinischen Disziplinen im Fokus, die sich explizit mit Geschlecht 
und Sexualität befassen, wie die Gynäkologie. 

1.4 Aufbau des Forschungsprojekts 

Ich untersuche jeweils in einem Analysekapitel, inwiefern sich in der medizinischen 
Wissensproduktion (1), der Lehre (2) und der Behandlungspraxis (3) Heteronorma
tivität zeigt. Ich nutze für diese Arbeit die Qualitative Inhaltsanalyse nach Kuckartz/ 
Rädiker (2022) als methodischen Überbau und wende in den verschiedenen Analyse- 
Kapiteln spezifische Analyseheuristiken an. 

Für die medizinische Wissensproduktion untersuche ich exemplarisch den medi
zinischen Diskursstrang rund um Uterustransplantationen. Dazu führe ich eine 
kritische feministische Diskursstranganalyse (Keller 2004; Lazar 2007a; Fairclough 
und Wodak 2009) von 26 medizinischen und medizinethischen Fachartikeln über 
Uterustransplantationen durch. Uterustransplantationen sind ein hochaktuelles 
Forschungsfeld und haben einerseits das Potential, Schwangerschaft und Fortpflan
zung zu de-heterosexualisieren und zu ent-geschlechtlichen ‒ andererseits aber auch 
das Potential, Zweigeschlechtlichkeit zu zementieren und Reproduktion zu biologi
sieren und zu essentialisieren. Daher lässt sich hier untersuchen, wie in der Medizin 
aktuell Wissen zu Geschlecht und Sexualität konstruiert und konsolidiert wird (vgl. 
Fleck 1980 [1935]). Ich arbeite heraus, welche Vorstellungen von Geschlecht und 
Sexualität dieser Forschung zugrunde liegen, welche heteronormativen Vorannah
men Mediziner*innen über ihre Patient*innen treffen und welche Auswirkungen 
das hat. Ich stelle bspw. heraus, wie die Forschung zu Uterustransplantationen 
durch das Transplantieren eines Uterus normerfüllende Frauen symbolisch und 
materiell herstellt. 

Für die medizinische Lehre untersuche ich die Lernplattform AMBOSS, sowie 
Lehrbücher und Präsentationsfolien von vier ausgewählten Medizinstudiengängen 
in Deutschland und der Schweiz. Hierbei analysiere ich, welches Wissen in der 
Medizin über sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt aktuell als gültig 
betrachtet wird, welche entsprechenden Lehrinhalte vermittelt werden, welches 
Wissen darüber, sowie über Heteronormativität in der Medizin vorhanden ist und 
inwiefern von einem heimlich-heteronormativen Lehrplan (Murphy 2016, 2019) in 
der Medizin ausgegangen werden kann. Für die Analyse verstehe ich die Lehrbü
cher, Präsentationsfolien und E-Learning-Module als Dokumente (Gitelman 2014) 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001 - am 13.02.2026, 11:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 21 

und führe eine inhaltlich strukturierte Qualitative Inhaltsanalyse nach Kuckartz 
und Rädiker (2022) durch. 

Für die medizinische Behandlungspraxis analysiere ich zwei Gruppendiskussionen 
(Loos und Schäffer 2001; Bohnsack et al. 2006a; Bohnsack 2014; Kruse 2015) mit ase
xuellen Personen zu ihren Erfahrungen in der Medizin. Ich arbeite heraus, auf wel
che Arten und Weisen queere Patient*innen in der Medizin mit Heteronormativi
tät konfrontiert werden, bspw. in der Analyse heteronormativer Medikalisierung 
von Asexualität. Außerdem wird deutlich, was dieses Erleben von Heteronormati
vität für queere Patient*innen bedeutet und welche Umgangsstrategien sie mit die
ser Behandlung finden (müssen). Die Transkripte der Gruppendiskussionen wer
den mit der Qualitativen Inhaltsanalyse (Kuckartz und Rädiker 2022) ausgewertet, 
wobei diese um Analyseheuristiken, die Jan Kruse (2015) als Teil des integrativen Ba
sisverfahrens vorschlägt, erweitert wird. 

1.5 Gliederung der Arbeit 

In Kapitel 2 etabliere ich die theoretische Basis für meine Arbeit. Darin zeige ich auf, 
inwiefern Heteronormativität die ganze Gesellschaft – und somit auch die Medi
zin ‒ durchzieht. Ich vollziehe darin die Ideen- und Begriffsgeschichte, sowie die 
Theoretisierung von Heteronormativität nach (Kapitel 2.1). Ich beziehe mich in mei
nem Verständnis des Konzepts insbesondere auf Judith Butlers (2016 [1991]) Werk 
(Kapitel 2.2). Ich differenziere die Begriffe Queer und Sexuelle, romantische und ge
schlechtliche Vielfalt und operationalisiere diese für meine Analyse (Kapitel 2.3). Ich 
beziehe mich außerdem auf Kritiker*innen aus den Gender und Queer Studies, die 
darauf aufmerksam machen, dass der Begriff Heteronormativität trotz seiner brei
ten Verwendung kaum analytisch ausgearbeitet ist. Das bedeutet, dass unklar ist, 
wie Heteronormativität wirkt und welche Formen sie annimmt (exemplarisch: Nay 
2017) (Kapitel 2.2). Einen Versuch für eine analytische Ausarbeitung lege ich mit die
ser Arbeit vor. Dazu schlage ich erstens vor, verschiedene, miteinander verschränkte 
Dimensionen von Heteronormativität in den Blick zu nehmen (Kapitel 2.4). Diese 
Dimensionen bilden den ›Inhalt‹ von Heteronormativität, d. h. sie sind bspw. die 
inhaltlichen Vorannahmen, die in einem heteronormativen System über Menschen 
getroffen werden. Ich argumentiere, dass ohne ein entsprechendes Verständnis die
ser Dimensionen Heteronormativität nicht fass- oder analysierbar ist: 

• Geschlechterbinarität und Geschlechterverhältnis 
• Heterosexismus und Homofeindlichkeit 
• Mononormativität und Bifeindlichkeit 
• Allonormativität und Afeindlichkeit 
• Amatonormativität und Afeindlichkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001 - am 13.02.2026, 11:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

• Cisnormativität und Transfeindlichkeit 
• Endonormativität und Inter*feindlichkeit 
• Mononormativität und Polyfeindlichkeit 

Zweitens schlage ich für die Analyse von Heteronormativität eine Beschäftigung 
mit verschiedenen Herrschaftstechniken vor (Kapitel 2.5). Als Herrschaftstech
niken verstehe ich in Anschluss an Michel Foucault (2005 [1981], S. 210) Formen, 
mit denen Heteronormativität regiert, sich reproduziert, Menschen privilegiert 
oder marginalisiert. Folgende Herrschaftstechniken von Heteronormativität in der 
Medizin u. a. in Anlehnung an das Werk Iris Marion Youngs (1990) schlage ich vor: 

• Ideologie 
• Marginalisierung 
• Othering 
• Epistemische Gewalt 
• Definitionsmacht 
• Unsichtbarkeit und Unsichtbarmachung 
• (Ent-)Sexualisierung 
• Problematisierung 
• Medikalisierung 
• Normierung und Disziplinierung 
• Hervorbringung von sexuellen, romantischen und geschlechtlichen Existenz

weisen 

Außerdem schlage ich für die Analyse vor, verschiedene Ebenen und Texturen von 
Heteronormativität zu betrachten (Kapitel 2.6). In einem letzten Schritt gehe ich 
auf die gesellschaftlichen Entwicklungen der letzten Jahrzehnte ein, und frage mit 
Volker Woltersdorff, ob »Heteronormativität verschwinde[t] oder zumindest abge
schwächt oder flexibilisiert« (Woltersdorff 2019, S. 327) wird, und was dies für die 
Analyse von Heteronormativität bedeutet (Kapitel 2.7). 

In Kapitel 3 nehme ich die Medizin als meinen Forschungsgegenstand in den Blick. 
Ich verorte meine Arbeit in der Medizinsoziologie (Kapitel 3.1) und stelle die Analyse 
medizinischer Macht in den Vordergrund (Kapitel 3.2). Hierzu beziehe ich mich 
zentral auf das Werk Foucaults (exemplarisch: 1978b), der fragt, wie medizini
sche Macht(-ausübung) durch die Katalogisierung von Abweichung funktioniert 
oder durch die Disziplinierung derer, die als krank oder abweichend eingeordent 
werden, funktioniert. Hierzu konzipiere ich die Medizin als Normierungswissen
schaft. In einem nächsten Schritt vollziehe ich die soziologische Beschäftigung mit 
Ärzt*innen als (Leit-)Profession und mit der Ärzt*innen- und Patient*innenrolle 
nach, da sich diese Arbeit vor allem auf die Analyse ärztlichen (im Gegensatz zu z. B. 
pflegerischen) Handelns fokussiert (Kapitel 3.3). Hierbei nehme ich auch ärztliche 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001 - am 13.02.2026, 11:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 23 

Autorität und den Machtunterschied in der Beziehung zwischen Ärzt*innen und 
Patient*innen in den Blick (Mol 2003). Ein zentraler Aspekt ist dabei die Wissens
hierarchie zwischen Ärzt*innen und Patient*innen bzw. grundlegend Wissen und 
Erkenntnis in der Medizin (Kapitel 3.4). Hierzu führe ich zunächst in das Werk 
Ludwik Flecks (1980 [1935]) und seine Begriffe Denkkollektiv und Denkstil ein, nehme 
dann Bezug auf Peter Bergers und Thomas Luckmanns (2007 [1980]) Werk Die 
gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit sowie auf Miranda Frickers (2010) Theo

retisierung von Epistemischer Ungerechtigkeit. Anschließend führe ich in den Begriff 
der Medikalisierung ein und beleuchte die historische und aktuelle Medikalisierung 
von Queerness (Kapitel 3.5). In einem letzten Schritt stelle ich den Forschungsstand 
zu sexueller, romantischer und geschlechtlicher Vielfalt in der Medizin vor und 
gebe einen Überblick über die psychische und physische Gesundheit(-sversorgung) 
queerer Personen (Kapitel 3.6). 

In Kapitel 4 führe ich die beiden Stränge aus Kapitel 2 und 3 zusammen und prä
sentiere den Forschungsstand zu Heteronormativität in der Medizin, aufgeschlüsselt nach 
Wissensproduktion (Kapitel 4.1), Lehre (Kapitel 4.2) und Behandlungspraxis (Kapi
tel 4.3). Ich illustriere, wie die Medizin in gesellschaftliche Machtverhältnisse ein
gebunden ist und inwiefern sich dies bspw. bei normativen Annahmen in der me
dizinischen Forschung zu Geschlecht und Sexualität zeigt. Ich beziehe mich auf die 
Arbeit Marie Murphys (2016, 2019), die in ihrer ethnographischen Forschung He
teronormativität als Teil des heimlichen medizinischen Lehrplans herausarbeitet. 
Außerdem beschreibe ich den Forschungsstand zur Repräsentation von sexueller, 
romantischer und geschlechtlicher Vielfalt, sowie zu Heteronormativität in medi
zinischen Lehrmaterialien. Ich argumentiere schließlich, dass Heteronormativität 
und die Marginalisierung queerer Personen in der medizinischen Behandlungspra
xis u. a. eine Folge der unzureichenden Aus- und Weiterbildung zu sexueller, ro
mantischer und geschlechtlicher Vielfalt bei Ärzt*innen ist. Weiterhin gebe ich ei
nen Überblick über bisherige Forschung zu Marginalisierungserfahrungen queerer 
Personen in der medizinischen Behandlungspraxis und den Folgen u. a. für das In
anspruchnahmeverhalten von medizinischer Versorgung. 

Kapitel 5 expliziert den Aufbau meines Forschungsprojekts und die Methodologie. Ich 
beginne das Kapitel mit einer Selbstpositionierung (Kapitel 5.1) und erläutere an
schließend den Aufbau des Forschungsprojekts und mein Erkenntnisinteresse (Ka
pitel 5.2). Anschließend führe ich in die Qualitative Inhaltsanalyse nach Kuckartz 
und Rädiker (2022) ein, die als methodischer Überbau für diese Arbeit fungiert (Ka
pitel 5.3). Für jeden Teil meiner Analyse (also für Wissensproduktion, Lehre und Be
handlungspraxis) führe ich jeweils meine Analyseheuristik für die Datenerhebung 
und -auswertung aus, gehe auf den Samplingprozess ein und stelle den jeweiligen 
Analysekorpus vor (Kapitel 5.4-5.6). Zum Abschluss des Kapitels gehe ich auf Güte
kriterien qualitativer Forschung ein, stelle Überlegungen zur Validität meiner For

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001 - am 13.02.2026, 11:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

schung an und reflektiere, welche Schlussfolgerungen aus meinen Ergebnissen ge
zogen werden können (Kapitel 5.7). 

Kapitel 6 ist das erste von drei Analysekapiteln. Darin untersuche ich Heteronor
mativität in der medizinischen Wissensproduktion am Beispiel des Diskursstrangs zu 
Uterustransplantationen. Ich begründe zunächst die Auswahl des Beispiels Ute
rustransplantationen und stelle dann Hintergrundinformationen des Verfahrens 
vor (Kapitel 6.1). Nach einer Beschreibung der untersuchten Diskursfragmente 
und des Diskursstrangs (Kapitel 6.2) analysiere ich exemplarisch drei hetero
normative Herrschaftstechniken. Erstens zeige ich auf, wie in der medizinischen 
Wissensproduktion normative und essentialistische Definitionen von Geschlecht 
und Familie getroffen werden und wie damit trans Personen unsichtbar gemacht 
und geothert werden (Kapitel 6.3). Zweitens stelle ich die These auf, dass die Or
ganspender*innen und -empfänger*innen mithilfe von Uterustransplantationen 
symbolisch und materiell zu Frauen gemacht werden (Kapitel 6.4). Hieran wird er
sichtlich, inwiefern heteronormative Disziplinierung alle, d. h. auch heterosexuelle 
und cisgeschlechtliche Individuen, trifft – und wie damit Heteronormativität als 
Ideologie und Struktur aufrechterhalten wird. Außerdem wird hier deutlich, dass 
Heteronormativität kein natürlicher Zustand ist, sondern ständig reproduziert, 
naturalisiert und legitimiert werden muss. Drittens arbeite ich Repronormativität 
als spezifische Erscheinungsform von Disziplinierung heraus, d. h. das Einfügen 
von Individuen in gesellschaftliche Normen und Ideen zu Kinderwunsch, Fami
liengründung, Schwangerschaft usw. (Kapitel 6.5). Wie ich im Fazit zu diesem 
Kapitel (Kapitel 6.6) ausformuliere, haben Uterustransplantationen theoretisch 
das Potential, gesellschaftliche Bilder und Normen zu Geschlecht und Körpern 
zu queeren, d. h. infrage zu stellen und zu wandeln. Stattdessen werden sie als 
Reproduktionstechnologien eher dazu benutzt, Heteronormativität als System zu 
stützen. Queere Körper, Reproduktionspraxen und Verwandtschaftsverhältnisse 
werden in diesem Diskursstrang nicht sichtbar und scheinen unintelligibel, solange 
sie nicht in heteronormative Reproduktionslogiken diszipliniert werden können. 

Kapitel 7 stellt meine Analyseergebnisse zu Heteronormativität in der medizinischen 
Lehre vor. Mit einer Analyse von Lehrmaterialien (d. h. Lehrbücher, Präsentations
folien und E-Learning-Module), die im Medizinstudium zum Einsatz kommen, 
präsentiere ich, wie sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt in medizini
schen Lehrmaterialien dargestellt werden, d. h. was und wie Medizinstudierende 
über sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt lernen (sollen). Nach einer 
Beschreibung der analysierten Dokumente (Kapitel 7.1) zeige ich auf, dass Medizin
studierenden vermittelt wird, dass es zwei (und nur zwei) Geschlechter gibt, die klar 
voneinander abgrenzbar sowie einfach unterscheidbar sind und die ausschließlich 
cis- und endonormativ definiert werden (Kapitel 7.2). Außerdem wird in den analy
sierten Materialien eine konstitutive Verwobenheit von Geschlecht und Sexualität 
erkennbar und damit genau das, was Judith Butler (2016 [1991]) als Heterosexuelle 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001 - am 13.02.2026, 11:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 25 

Matrix theoretisiert. Sexualität findet in der Darstellung der Lehrmaterialien aus
schließlich zwischen cis Männern und cis Frauen in Form von potentiell reproduk
tivem Penis-in-Vagina-Sex innerhalb romantischer und monogamer Beziehungen 
statt. Queere Sexualität wird nicht thematisiert oder (im Fall von Männern, die Sex 
mit Männern haben) als gefährlich, exzessiv und evolutionsbiologisch nutzlos dar
gestellt (Kapitel 7.3). Ich stelle hier die These auf, dass sich in den Lehrmaterialien 
(und damit in der Medizin als Ganzer) eine Rhetorische Akzeptanz von Homo- und 
Bisexualität zeigt, wobei ich auf Angelika Wetterers (2003) Konzept der rhetori
schen Modernisierung rekurriere (Kapitel 7.4). Auf der sprachlichen Ebene wird 
Homosexualität in den Lehrmaterialien einerseits als normale, akzeptanzwürdige 
sexuelle Orientierung präsentiert. Gleichzeitig wird sie als erklärungsbedürftig und 
fundamental anders als Heterosexualität konzipiert, während Heterosexualität als 
Norm weder hinterfragt noch dekonstruiert wird. Dies mache ich fest am Fehlen 
komplexer, d. h. multidimensionaler Darstellungen queerer Existenzweisen sowie 
an heteronormativen Vorannahmen, die über Patient*innen getroffen werden. Die
se Rhetorische Akzeptanz verunmöglicht also eine Thematisierung der vergangenen 
und gegenwärtigen Marginalisierung queerer Personen in der Medizin. Ich gehe 
in Kapitel 7 außerdem auf verschiedene Herrschaftstechniken ein, wie ich sie in 
Kapitel 2 entworfen habe, darunter die Unsichtbarkeit von sexueller, romantischer 
und geschlechtlicher Vielfalt (Kapitel 7.5-7.7). Anschließend formuliere ich aus, 
inwiefern die Lehrmaterialien die Grundlage für die medizinische Normierung, 
Disziplinierung und Kontrolle queerer Personen darstellen (Kapitel 7.8). 

In Kapitel 8 analysiere ich Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspra
xis am Beispiel der Erfahrungen von asexuellen Patient*innen in der Medizin. In 
zwei Gruppendiskussionen berichten asexuelle Personen aus Deutschland und der 
Schweiz, wie sie Interaktionen mit Ärzt*innen erleben. Ich analysiere, wie sich in 
ihren Schilderungen das Erleben von Heteronormativität zeigt und welche Konse
quenzen diese Erlebnisse für sie haben. Zu Beginn des Kapitels arbeite ich heraus, 
was diese Perspektive auf das Patient*innen-Erleben und auf asexuelle Personen in 
ihrer spezifischen Position und Vulnerabilität für meine Ergebnisse bedeutet und 
gebe eine kurze Einführung in Asexualität als sexuelle Orientierung (Kapitel 8.1). Ich 
zeige in der Analyse auf, dass die Teilnehmer*innen in der medizinischen Behand
lungspraxis heteronormativen Vorannahmen zu Sexualität ausgesetzt sind, die sie 
in ihrer Asexualität unsichtbar machen und die sie ggf. aktiv berichtigen müssen, 
um eine angemessene Behandlung zu erhalten. Außerdem erarbeite ich, ob und wie 
die Teilnehmer*innen anhand ihrer Positionierung als junge, nicht-cis-männliche, 
queere Patient*innen epistemische Gewalt erleben, da ihnen von ihren Ärzt*innen 
nicht geglaubt wird und sowohl Ärzt*innen als auch Patient*innen epistemische 
Ressourcen zu Asexualität fehlen. Ich thematisiere, inwiefern Asexualität in der Me
dizin (z. B. in der Anamnese) unsichtbar und unintelligibel ist und welche Auswir
kungen dies auf die Gesundheitsversorgung und das Gesundheitshandeln asexuel

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001 - am 13.02.2026, 11:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

ler Patient*innen hat. Es wird dabei insbesondere deutlich, dass es keine festste
henden Behandlungsrichtlinien für sexuell nicht aktive Patient*innen in der Gynä
kologie gibt. Die Patient*innen müssen daher selbst Health Literacy aufbringen, um 
ihr individuelles Risiko z. B. für ↗Cervixkrebs abzuschätzen und eine angemessene 
Behandlung zu erhalten. Ich beschreibe weiterhin, ob und wie Asexualität heute in 
der Medizin medikalisiert ist und wie Ärzt*innen und Patient*innen mit dieser spe
zifischen Form der Problematisierung umgehen. Wenn also Ärzt*innen Asexualität 
nicht als legitime sexuelle Orientierung anerkennen bzw. anerkennen können, pro
blematisieren und medikalisieren sie sie, d. h. sie machen Asexualität zum Gegen
stand von (medizinischen) Erklärungsversuchen, Diagnosen und Therapien (Kapi
tel 8.2-8.3). Zum Schluss illustriere ich, welche Folgen die Erfahrungen der asexuel
len Patient*innen für ihren Gesundheitszustand, ihre Gesundheitsversorgung und 
ihr Gesundheitshandeln haben. Außerdem gebe ich wieder, welche Handlungsstra
tegien die Teilnehmer*innen für Kontakte mit dem Gesundheitssystem entwickeln 
müssen und was sie sich von einer nicht-heteronormativen Behandlung wünschen 
(Kapitel 8.4). 

Im Fazit dieser Arbeit fasse ich die zentralen Ergebnisse anhand meiner For
schungsfragen zusammen (Kapitel 9.1). Ich expliziere, was es bedeutet, dass die 
Medizin von Heteronormativität durchzogen ist, wie sich dies zeigt und beziehe 
mich auf den ausgeführten Forschungsstand zurück (Kapitel 9.2). Ich schlage vier 
Erweiterungen von Heteronormativität vor, die sich aus meinen Ergebnissen ab
leiten lassen, um Heteronormativität als analytisches und theoretisches Konzept 
weiterzuentwickeln (Kapitel 9.2). Ich schlage außerdem eine Analysematrix mit 
vier Aspekten vor, um Heteronormativität als theoretisches und analytisches Kon
zept auf andere Untersuchungsgegenstände anwendbar zu machen: Dimensionen, 
Ebenen, Texturen und Herrschaftstechniken von Heteronormativität (Kapitel 9.3). 
Anschließend arbeite ich heraus, inwiefern Heteronormativität in der Medizin als 
Erklärungsmodell für die schlechte Gesundheitsversorgung und den schlechten 
Gesundheitszustand queerer Menschen fungieren kann (Kapitel 9.3). Nach einer 
kurzen Reflexion meines Forschungsprozesses (Kapitel 9.4) gehe ich auf die Fra
ge ein, wie eine queer-affirmative Gesundheitsversorgung für queere Menschen 
aussehen kann (Kapitel 9.5). 

1.6 Reflexion von Normativität 

Wie ich in dieser Einleitung kurz angesprochen habe (und in Kapitel 3.6 weiter 
ausführe), haben lesbische, schwule, bisexuelle, asexuelle, aromantische, trans, 
inter*, polyamoröse und (andere) queere Personen insgesamt einen schlechteren 
Gesundheitszustand und eine schlechtere Gesundheitsversorgung als endoge
schlechtliche, cisgeschlechtliche, allosexuelle, alloromantische, monoamoröse 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001 - am 13.02.2026, 11:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 27 

und heterosexuelle Personen. Manche queeren Personen nehmen auch in Not
fallsituationen keine medizinische Hilfe in Anspruch, weil sie Marginalisierung 
antizipieren. Queere Menschen erleben, wie ich zeige, auf vielfache Weise Mar
ginalisierung im Gesundheitssystem. Dieser Arbeit liegt die normative Haltung 
zugrunde, dass queere Personen ein Recht auf eine gute Gesundheitsversorgung 
haben. Das impliziert den Zugang zu marginalisierungssensibler und -freier 
Gesundheitsversorgung, sowie denn Anspruch, dass queere Personen das Gesund
heitssystem als einen sicheren Raum wahrnehmen können sollten. Ich distanziere 
mich also von pathologisierenden, normierenden und othernden Perspektiven auf 
sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt. Dennoch geht es mir in dieser 
Arbeit nicht darum, das Gesundheitssystem im Allgemeinen bzw. Ärzt*innen im 
Spezifischen zu verurteilen – sondern zu analysieren, inwiefern Heteronormati
vität in der Medizin systematischen Charakter hat, wie subtil Heteronormativität 
sich in medizinische Strukturen und Praxen eingeschrieben hat und wie Ärzt*in
nen in eine heteronormative medizinische Praxis sozialisiert werden. Insofern ist 
mein Forschungsvorhaben kein normatives, sondern ein analytisches, das auf eine 
qualitativ gute, gerechte, angemessene und sensible Gesundheitsversorgung zielt. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001 - am 13.02.2026, 11:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839403969-001 - am 13.02.2026, 11:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

