
ZfP 55. Jg. 1/2008

Ulrich Willems

Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik 
in Deutschland

Einleitung

Die religiöse Landkarte der Bundesrepublik hat sich in den letzten Jahren erheb-
lich verändert und wird sich weiter verändern. Die deutlich gestiegene Zahl der
Konfessionslosen in der Folge von Entkirchlichung und Deutscher Vereinigung,
Zu- bzw. Einwanderung sowie die wachsende Pluralisierung und Individualisierung
von religiösen Orientierungen und Wertüberzeugungen haben die Bundesrepublik
im Vergleich zu den 50er und 60er Jahren, als noch weit über 90% der Bevölkerung
Mitglied einer der beiden großen christlichen Kirchen war, religiösen Pluralismus
beschert. Je ein knappes Drittel der Bevölkerung ist Mitglied der evangelischen und
der katholischen Kirche, ein weiteres knappes Drittel der Bevölkerung gehört in-
zwischen keiner Religionsgemeinschaft mehr an. Mit 3-4% der Bevölkerung bilden
die Muslime inzwischen die drittgrößte religiöse Tradition, die allerdings durch
vielfältige religiöse und nationale Unterschiede gekennzeichnet ist. Daneben exis-
tiert eine Vielzahl von kleineren alten und neuen Religionsgemeinschaften. Aber die
religiöse Landkarte der Bundesrepublik hat sich nicht nur pluralisiert, sie ist auch
sehr viel heterogener geworden. So sind z.B. in den westlichen Bundesländern noch
ca. 33,5% der Bevölkerung Mitglied der evangelischen und ca. 38% Mitglied der ka-
tholischen Kirche, während es in den neuen Bundesländern nur noch ca. 21% bzw.
ca. 5,5 % sind.1 Auch die Muslime verteilen sich höchst ungleich über die Bundesre-
publik. Hinzu kommen ältere Unterschiede zwischen Stadt und Land2 oder den
ehemals mehrheitlich protestantischen Bundesländern in Nord- und Ostdeutsch-
land und den ehemals mehrheitlich katholischen Bundesländern in Süd-, Südwest-
und Westdeutschland.

Eine Begleiterscheinung dieser religiösen Pluralisierung und Heterogenisierung
bildet eine wachsende Zahl religionspolitischer und religionsrechtlicher Ausein-
andersetzungen: Staatlich angeordnete religiöse Symbole im öffentlichen Raum,
Bezüge auf religiöse Traditionen in Verfassungstexten, Werteerziehung und Religi-

1 Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland, (Hg.), Evangelische Kirche in
Deutschland. Zahlen und Fakten zum kirchlichen Leben, Hannover 2006, S. 8; Sekreta-
riat der Deutschen Bischofskonferenz, (Hg.), Katholische Kirche in Deutschland. Statis-
tische Daten 2004 (Arbeitshilfen, Nr. 1999), Bonn 2006, Anhang und eigene
Berechnungen.

2 Vgl. Wolfgang Pittkowski, Kirche im Stadt-Land-Gefälle. Arbeitspapier, List 2004.

06_Willems  Seite 64  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64


ZfP 55. Jg. 1/2008

Ulrich Willems · Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik 65

onsunterricht an Schulen, die Inanspruchnahme und Geltendmachung von Religi-
onsfreiheit und religionsrechtlichen Optionen durch Muslime, die Verleihung des
besonderen religionsrechtlichen Status einer Körperschaft des öffentlichen Rechts
an minoritäre Religionsgemeinschaften wie die Zeugen Jehovas und der Umgang
mit neuen Religionen sind nur einige der umstrittenen Materien.

Die veränderte religiöse Landschaft und das gestiegene religionspolitische Kon-
fliktniveau lassen Fragen nach dem Reformbedarf, den Reformoptionen und der
Reformfähigkeit der religionspolitischen Verfassung der Bundesrepublik, also des
Ensembles aus Religions(verfassungs)recht, Religionspolitik, den gängigen Verfah-
ren des religionspolitischen Konfliktaustrages und den religionspolitischen Mentali-
täten von politischen Eliten wie Bevölkerung, entstehen: Stellt die geltende religi-
onspolitische Verfassung ausreichende Ressourcen für die Hegung des gewachsenen
religiösen Pluralismus und die resultierenden Konflikte bereit oder bedarf es mehr
oder weniger grundlegender Änderungen? Anders gefragt: Handelt es sich bei den
gegenwärtigen Konflikten um die vielleicht unvermeidlichen, letztlich aber unprob-
lematischen Begleiterscheinungen einer bloßen Feinjustierung und Adaption eines
grundsätzlich tragfähigen Religions(verfassungs-)rechts an und seiner Anwendung
auf die deutlich gewandelten religiösen Verhältnisse oder signalisieren die Konflikte
grundlegende Defizite der bisherigen religionspolitische Ordnung und ihrer Imple-
mentation und dementsprechend größeren Änderungsbedarf? Ist es gegebenenfalls
der religionsrechtliche Regelungsbestand selbst oder ist es »nur« die rechtliche, po-
litische oder administrative Interpretation und Anwendung dieses Regelungsbe-
standes, die der pluralisierten und heterogenisierten religiösen Landschaft nicht län-
ger gewachsen ist und dementsprechend Konflikte generiert. Welche Änderungen
am Regelungsbestand oder seiner Implementierung müssen gegebenenfalls vorge-
nommen werden, um den veränderten religionspolitischen Verhältnissen gerecht zu
werden, und an welchen Prinzipien sollen sich diese Änderungen orientieren? Wel-
che Reformoptionen haben unter welchen möglichen Bedingungskonstellationen
überhaupt Aussicht darauf, auch umgesetzt zu werden und mit welchen Strategien
ließen sich gegebenenfalls fehlender Reformwille oder beschränkte Reformkapazi-
täten erweitern und der Zivilitätsgrad religionspolitischer Auseinandersetzungen
befördern? Und schließlich: Sind rechtliche oder politische oder eine spezifische
Kombination rechtlicher und politischer Verfahren vorzuziehen, um die notwendi-
gen Anpassungen und Veränderungen erfolgreich ins Werk zu setzen?

Diese Fragen bedürfen nicht zuletzt deshalb einer Antwort, weil es sich bei religi-
onspolitischen Fragen um Materien handelt, die nach wie vor ein besonderes Politi-
sierungs-, Konflikt- und Eskalationspotential aufweisen. Zu diesem besonderen
Konfliktpotential trägt heute auch bei, dass es auf dem Feld der Religionspolitik un-
ter Bedingungen eines religiösen Pluralismus nicht nur um Fragen der Ausgestal-
tung gleicher individueller und korporativer Religionsfreiheit geht, sondern religi-
onspolitische Materien zusätzlich durch identitäts- und anerkennungspolitische
Ambitionen religiöser Mehrheiten wie religiöser Minderheiten aufgeladen werden.
Das hat auch damit zu tun, dass es sich in Gesellschaften, die lange und tief durch

06_Willems  Seite 65  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64


Ulrich Willems · Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik66

einzelne kulturelle oder religiöse Mehrheitstraditionen geprägt wurden, als ausge-
sprochen schwierig und zum Teil sogar als praktisch unmöglich erweist, in einer Si-
tuation kultureller und religiöser Pluralisierung dem Gleichbehandlungsgebot ge-
nüge zu tun, selbst wenn man es wollte.3 In einer solchen Situation werden dann
jedoch die mehr oder weniger feinen Unterschiede zwischen unvermeidlichen
Asymmetrien, einem Recht der Mehrheit auf Ausdruck ihrer mit der Geschichte
und Kultur des Landes verwobenen kulturellen Identität4 und Formen einer öffent-
lichen Abwertung oder Missachtung kommunizierenden Geltendmachung einer
kulturellen oder religiösen Überlegenheit oder Höherwertigkeit bestimmter Tradi-
tionen gegenüber anderen schnell zum Anlass und Gegenstand identitätsorientierter
Mobilisierungsprozesse.5

Die Diskussion über diese Fragen wird allerdings durch eine problematische und
wenig produktive Diskurslage erschwert. In der religionsrechtlichen und religions-
politischen Debatte steht eine große Koalition der Verteidiger des bisherigen Sys-
tems einer kooperativen Ausgestaltung des Verhältnisses von Staat und Kirche, die
sich vornehmlich aus den Reihen der Vertreter des universitären Staats- und Staats-
kirchenrechts, der Leitungen der beiden großen christlichen Kirchen und der nach
wie vor großen Zahl der den Kirchen nahestehenden politischen Eliten rekrutiert,
einer eher kleinen Zahl von Verfechtern einer strikten Trennung von Staat und Kir-

3 Veit Bader, »Religious pluralism. Secularism or priority for democracy?« in: Political
Theory 27, Nr. 5 (1999); Bhikhu Parekh, »Religion and public life« in: Tariq Modood
(Hg.), Church, state and religious minorities, London 1997.

4 Parekh, Religion and public life, aaO. (FN 3).
5 Während in wesentlich vom Christentum geprägten Gesellschaften wie der Bundesre-

publik der Zusammenfall eines weitgehend arbeitsfreien Tages in der Woche mit dem
christlichen Sonntag ein Beispiel für ersteres, die herausgehobene Rolle des Weihnachts-
festes oder christlicher Feiertage ein Beispiel für zweiteres bilden, lässt sich der dritte
Fall durch die Vorstellungen von der Ausgestaltung Verhältnisses von Staat und Reli-
gion nach dem Muster eines religiösen bzw. christlichen Toleranzstaates illustrieren, wie
sie Pannenberg Mitte der 1980er Jahre formuliert hat. Ausgehend von der Behauptung,
dass es fraglich geworden sei, »ob der total säkularisierte Staat auf Dauer eine Basis für
das Zusammenleben der Anhänger verschiedener Religionen bieten kann«, stellt er fest,
dass es heute wichtig sei, dass die Toleranzidee auch im religiösen bzw. in westlichen
Gesellschaften im christlichen Bewusstsein verankert sei. Der Toleranzgedanke zeichne
sich dadurch aus, dass er »im Unterschied zum prinzipiellen Pluralismus als Ideologie
der Gleichgültigkeit ein Bewußtsein der Differenz zwischen Norm und Abweichung
der Norm« enthalte. »Eine Erneuerung des Verhältnisses von Staat und Religion auf der
Basis der Toleranzidee ermöglicht es der politischen Ordnung, ihre Verwurzelung in
einer kulturellen Tradition, die letztlich religiös begründet ist, unbefangener anzuerken-
nen und als normgebend wirksam werden zu lassen. Dies hätte zweifellos Folgen ....
Der Unterschied zwischen Norm und normabweichendem Verhalten würde wieder
stärker ausgeprägt werden ... Von der Norm abweichende Lebensformen müssen einen
Freiraum der Toleranz genießen. Aber ihnen ist nicht ohne weiteres der Anspruch auf
Gleichrangigkeit mit der kulturellen Norm zuzubilligen ....« Wolfhart Pannenberg,
»Civil Religion? Religionsfreiheit und pluralistischer Staat: Das theologische Funda-
ment der Gesellschaft« in: Peter Koslowski (Hg.), Die religiöse Dimension der Gesell-
schaft, Tübingen 1985, S. 74-75.

06_Willems  Seite 66  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64


ZfP 55. Jg. 1/2008

Ulrich Willems · Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik 67

che gegenüber6, die allerdings jüngst aus Teilen der SPD sowie der Linkspartei Ver-
stärkung erhält. Unproduktiv an dieser Diskurslage ist, dass jeder Beitrag zur De-
batte nicht daraufhin geprüft wird, inwieweit er Probleme identifiziert oder
identifizierte Problem löst, sondern allein daraufhin, welchem der beiden Lager er
zuzuordnen ist: tertium non datur! Gelegentlich nimmt daher der religionsrechtli-
che und religionspolitische Diskurs die Züge der rituellen Systemauseinanderset-
zung an, wie man sie aus der Zeit des Ost-West-Konfliktes kennt. Diese Diskursla-
ge ist aber nicht nur unproduktiv, sie ist auch problematisch: Denn wenn jede Kritik
an der gegenwärtigen religionspolitischen Verfassung der Bundesrepublik und jeder
Vorschlag zu einer Änderung der derzeitigen religionspolitischen Ordnung in das
Prokrustesbett dieser Alternative gezwängt und als Ausdruck und Beweis von »La-
izismus«, »Säkularismus« oder »radikalem Trennungsdenken« delegitimiert wird,
droht die Gefahr, dass die unzureichende Anpassung der Religionspolitik an die re-
ligiös und weltanschaulich pluraler gewordene Wirklichkeit zu einer Kumulation
und Eskalation der derzeit beobachtbaren religionspolitischen Konflikte und religi-
onsrechtlichen Auseinandersetzungen führen kann.

Die problematische und unproduktive Diskurslage nötigt daher zu einer Klar-
stellung. Die verhärteten Fronten zwischen den Verfechtern eines Kooperations-
und denjenigen eines Trennungssystems lassen eine wichtige Unterscheidung aus
dem Blick geraten, nämlich die Unterscheidung zwischen den zentralen Organisati-
onsprinzipien der beiden Systeme einer Regelung des Verhältnisses von Staat und
Kirche, Religion und Politik und der jeweiligen praktischen Umsetzung und Aus-
gestaltung dieser zentralen Organisationsprinzipien.

Auf der Ebene ihrer zentralen Organisationsprinzipien bilden beide Systeme zu-
nächst einmal gleichermaßen legitime Möglichkeiten der Ausgestaltung dieses Ver-
hältnisses. Denn die Grundsätze der religiösen Neutralität oder Unparteilichkeit
bzw. die Inklusion der Mitglieder aller Glaubensgemeinschaften erfordern nur ir-
gendeine Form des gleichen Abstandes zwischen Staat und Religionsgemeinschaf-
ten.7 Dieser Bedingung eines möglichst gleichen Abstandes des Staates zu den religi-
ösen Gemeinschaften und weltanschaulichen Gruppen genügen grundsätzlich beide
Systeme der Ausgestaltung des Verhältnisses von Staat und Kirchen, Religion und
Politik.

6 Vgl. u. a. Gerhard Czermak, »Zur Entwicklung und Gegenwartslage des sogenannten
Staatskirchenrechts: Ein Überblick unter dem Aspekt der Religionsfreiheit, der weltan-
schaulichen Neutralität und der Trennung von Staat und Kirche« in: Gerhard Czermak
(Hg.), Staat und Weltanschauung: Eine Auswahlbibliographie juristischer sowie histori-
scher und gesellschaftswissenschaftlicher Literatur, Berlin/Aschaffenburg 1993; Erwin
Fischer, Volkskirche ade! Trennung von Staat und Kirche. Die Gefährdung der Religi-
ons- und Weltanschauungsfreiheit in der Bundesrepublik Deutschland, Berlin/Aschaf-
fenburg 1993; Ludwig Renck, »Zum Stand des Bekenntnisverfassungsrechtes in der
Bundesrepublik« in: Bayerische Verwaltungsblätter, Nr. 3 (1999).

7 Vgl. Charles Taylor, »Drei Formen des Säkularismus« in: Otto Kallscheuer (Hg.), Das
Europa der Religionen, Frankfurt am Main 1996, 244-245.

06_Willems  Seite 67  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64


Ulrich Willems · Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik68

Aber auch wenn sowohl Trennungs- als auch Kooperationssysteme dem Prinzip
des gleichen Abstandes genügen, sind sie beide weit entfernt davon, optimale Lö-
sungen des Verhältnisses von Staat und Kirche, Politik und Religion vorzustellen.8

Denn sie weisen spiegelbildliche strukturelle Defizite auf: Kooperationssysteme
stehen in der Gefahr, über der Aufmerksamkeit für die Bedürfnisse religiöser Grup-
pen nichtreligiöse weltanschauliche Gruppen zu vernachlässigen und sich mehr um
die Gewährleistung der positiven als um den Schutz der negativen Religionsfreiheit
zu bemühen. Umgekehrt stehen Trennungssysteme in der Gefahr, über der Auf-
merksamkeit für die Freiheit von religiösem Zwang die legitimen Interessen religiö-
ser Individuen und Gruppen zu vernachlässigen. So kann man mit guten Gründen
den Ausschluss religiöser Einrichtungen und Aktivitäten von jeglicher staatlicher
Förderung als unfair betrachten, solange andere gesellschaftliche Handlungssphären
wie der Sport oder die Kultur, an denen ohne Zweifel viele, aber keineswegs alle
Bürger interessiert sind, solche staatliche Förderung erhalten; dies gilt erst recht,
wenn von einer solchen Förderung auch (strittige) politische Aktivitäten profitie-
ren. Zudem lässt sich darauf verwiesen, dass die Ausübung des Rechtes der Religi-
onsfreiheit in modernen Gesellschaften, wie auch andere Rechte und Freiheiten, ei-
ner Bereitstellung und Sicherung der Voraussetzungen für die effektive
Wahrnehmung dieses Rechtes bedarf. Beide Systeme haben zudem je spezifische
Probleme damit, nicht-religiöse oder religionslose weltanschauliche Positionen als
Ausdruck »umfassender Doktrinen« im Rawlsschen Sinne zu begreifen, die als
strukturelle Äquivalente religiöser Überzeugungen begriffen und dem gemäß be-
handelt werden müssen.9

Beide Systeme lassen sich jedoch auf höchst unterschiedliche Weisen konkretisie-
ren. Das zeigt etwa ein Blick auf das amerikanische Trennungssystem, das erst durch
die Rechtsprechung des Supreme Court seit den 1940er Jahren den strikten Charak-

8 Vgl. zum Folgenden Ulrich Willems, »Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-
abendländische Kultur und Laizismus: Zu Struktur und Konsequenzen aktueller religi-
onspolitischer Konflikte in der Bundesrepublik« in: Manfred Walther (Hg.), Religion
und Politik. Zu Theorie und Praxis des theologisch-politischen Komplexes, Baden-Baden
2004, S. 317.

9 Vgl. auch Christian Walter, Religionsverfassungsrecht in vergleichender und internatio-
naler Perspektive, Tübingen 2006, S. 128-201, der u.a. dem us-amerikanischen Tren-
nungssystem ein vornehmlich durch die Rechtsprechung des Supreme Court seit den
1940er Jahren verursachtes Gleichheitsproblem, dem französischen Trennungssystem
ein Freiheitsproblem und dem bundesdeutschen Kooperationssystem Probleme beim
Umgang mit religiöser Pluralität attestiert. Diese Probleme haben nach Walter einen
Reformdruck generiert, der in allen drei Systemen zu ersten Korrekturen aus einer
grundrechtlichen Perspektive auf die Ausgestaltung des Verhältnisses von Staat und
Kirche, Politik und Religion geführt habe. Nach Gerhard Robbers, »Status und Stellung
von Religionsgemeinschaften in der Europäischen Union« in: Michael Minkenberg /
Ulrich Willems (Hg.), Politik und Religion, Wiesbaden 2003, S. 147-148, zeigen die sehr
unterschiedlichen Staats-Kirchen-Systeme Europas aufgrund der sehr ähnlichen Her-
ausforderungen etwa durch religiöse Pluralisierung und die Erosion der ehemals domi-
nanten religiösen Orientierungen und Organisationen sogar erste Anzeichen einer
Konvergenz.

06_Willems  Seite 68  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64


ZfP 55. Jg. 1/2008

Ulrich Willems · Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik 69

ter angenommen hat, der die derzeitige massive Kritik religiöser Gruppen hervorge-
rufen hat. Aber auch die religionsrechtliche und religionspolitische Ordnung in
Deutschland hat bei weitgehend identischem Regelungsbestand sehr unterschiedliche
Ausgestaltungen erfahren. Während die religionspolitische Ordnung der Weimarer
Republik eher durch Distanz und Ignoranz geprägt war, ist dasjenige der Bundesre-
publik durch eine freundliche Kooperation von Staat und Religionsgemeinschaften,
vor allem jedoch den beiden großen christlichen Kirchen, gekennzeichnet.

Es wäre in der religionspolitischen Debatte der Bundesrepublik viel gewonnen,
wenn es gelänge, die beiden Ebenen voneinander zu trennen. Denn dann könnte vor
allem der Reflex schwinden oder doch an Wirkungskraft verlieren, jede Kritik an den
historischen Ausprägungen staatskirchen rechtlicher Ordnungssysteme als Plädoyer
für einen Systemwechsel miss zu verstehen und zu delegitimieren. Damit werden die
Differenzen in der Sache vermutlich nicht weniger – sie lassen sich nur produktiver
austragen.

Ich will im Folgenden die oben genannten Fragen in Umrissen beantworten.
Nach einer Analyse des Reformbedarfs sollen mögliche Reformoptionen sowie die
Chancen und Hindernisse religionspolitischer Reformen erörtert werden. Der Bei-
trag mündet in ein Plädoyer für mehr Religionspolitik bzw. ein neues Arrangement
religionsrechtlicher und religionspolitischer Reform.

Zum Reformbedarf der Religionspolitik in Deutschland

Der Reformbedarf in der bundesdeutschen Religionspolitik ergibt sich zum einen
daraus, dass in Deutschland wie in vielen anderen Ländern Europas die religionspoliti-
sche Verfassung kumuliertes Ergebnis kontingenter historischer Akteurs- und Kräfte-
konstellationen zwischen den christlichen Konfessionen, zwischen diesen und dem
Staat10 und innerhalb der politischen Eliten ist. In Deutschland lassen sich mit Blick auf
den gegenwärtigen Regelungsbestand zumindest drei solcher historischer Konstellati-
onen identifizieren, die die religionspolitische Ordnung bis heute prägen. Das sind die
Ausrichtung auf das Christentum, der Übergang vom Bündnis von Thron und Altar
hin zu einer Ordnung der Trennung von Staat und Kirche 1918 und das Programm ei-
ner »Verchristlichung der Gesellschaft«, das in den Verhandlungen um die religionspo-
litischen Bestandteile des Grundgesetzes und die Materialisierung dieser religionspoli-
tischen Ordnung in den 1950er und 1960er Jahren eine entscheidende Rolle spielte.
Diese kontingenten historischer Akteurs- und Kräftekonstellationen haben zu einer
Ausgestaltung des bundesdeutschen Kooperationssystems geführt, die sich durch eine
religiös-christlich-großkirchliche Schlagseite auszeichnet.11 Es ist diese Asymmetrie in
der religionspolitischen Verfassung der Bundesrepublik, die Reformbedarf generiert.

10 Vgl. Steve Bruce / Chris Wright, »Law, social change, and religious toleration« in: Jour-
nal of Church and State 37 (1995).

11 Vgl. Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendländische Kultur und
Laizismus: Zu Struktur und Konsequenzen aktueller religionspolitischer Konflikte in
der Bundesrepublik, aaO. (FN 8).

06_Willems  Seite 69  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64


Ulrich Willems · Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik70

Reformbedarf entsteht zum zweiten auch daraus, dass religiöse Pluralisierung eine
Erweiterung des Verständnisses dessen erfordert, was unter den Schutzbereich der in-
dividuellen und korporativen Religionsfreiheit fällt. Das gilt etwa für Praktiken wie
das Schächten, aber auch für den bisher eher restriktiv-problematischen Umgang mit
sog. neuen Religionen, wie er sich exemplarisch in der Enquete-Kommission des
Deutschen Bundestages zu den sogenannten Sekten und Psychogruppen gezeigt hat.12

Reformbedarf in der bundesdeutschen Religionspolitik ergibt sich aber schließ-
lich auch daraus, dass unter Bedingungen einer pluralisierten und heterogenen reli-
giösen Landschaft die unvermeidlichen Kollisionen zwischen gleichberechtigten
Prinzipien oder Normen, die wie die Konkurrenz zwischen positiver und negativer
Religionsfreiheit nicht rational auflösbar sind, tendenziell zunehmen, eine höhere
Politisierungschance aufweisen und – wie das Beispiel der Kruzifix-Entscheidung
des Bundesverfassungsgerichtes zeigt – sich auch gerichtlich nicht ohne weiteres be-
frieden lassen und zum Anlass von erheblichen gesellschaftlichen und politischen
Konflikten werden können.13 Hinzu kommt, dass die auf dem Kompromisscharak-
ter des bundesdeutschen Religionsverfassungsrechtes beruhenden Spannungen zwi-
schen den grundrechtlichen und den institutionellen Garantien sowie zwischen den
auf Trennung und den auf Kooperation zielenden Bestimmungen eine beständige
Quelle für weitere schwer entscheidbare und leicht politisierbare Normenkonkur-
renzen bilden. Hier ist es also die Konfliktträchtigkeit konkurrierender grundlegen-
der Prinzipien und Normen, die Reformbedarf generiert.

Im Folgenden soll in wenigen Zügen der erste der oben genannten Gründe für die
Diagnose des Reformbedarfs erläutert werden, und zwar deshalb, weil diese These kei-
neswegs unumstritten ist.14 Dass die religionspolitische Ordnung in Deutschland his-
torisch auf das Christentum ausgerichtet ist, zeigt sich vor allem daran, dass viele der
für das Religions- und Weltanschauungsrecht als Rahmenrecht notwendigen Begriffe
den »Begriffen, Vorgängen und Institutionen« des Christentums entnommen sind.15

Das gilt vor allem für die Bedingungen für die Zuerkennung des Status einer Körper-

12 Enquête-Kommission des Deutschen Bundestages »Sogenannte Sekten und Psycho-
gruppen«, Endbericht der Enquete-Kommission »Sogenannte Sekten und Psychogrup-
pen«. Neue religiöse und ideologische Gemeinschaften und Psychogruppen in der
Bundesrepublik Deutschland, Bonn 1998; Gerhard Besier / Erwin K. Scheuch, Die
neuen Inquisitoren. Religionsfreiheit und Glaubensneid, 2 Bde, Zürich 1999.

13 Vgl. Roland Lhotta, »Bundesverfassungsgericht als judizieller Mediator und Agenda-
Setter im LER-Verfahren« in: Zeitschrift für Politikwissenschaft 12, Nr. 3 (2002), S.
1079, 1082, 1087.

14 Vgl. zum Folgenden Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendländi-
sche Kultur und Laizismus: Zu Struktur und Konsequenzen aktueller religionspoliti-
scher Konflikte in der Bundesrepublik, aaO. (FN 8), S. 306-310.

15 Axel Freiherr von Campenhausen, »Der heutige Verfassungsstaat und die Religion« in:
Joseph Listl / Dietrich Pierson (Hg.), Handbuch des Staatskirchenrechts der Bundesre-
publik Deutschland, Erster Band, Berlin 1994, S. 50; Vgl. auch Paul Kirchhof, »Die Kir-
chen und Religionsgemeinschaften als Körperschaften des öffentlichen Rechts« in:
Joseph Listl / Dietrich Pierson (Hg.), Handbuch des Staatskirchenrechts der Bundesre-
publik Deutschland, Erster Band, Berlin 1994, S. 654; Christian Hillgruber, »Der deut-
sche Kultusstaat und der muslimische Kulturimport. Die Antwort des Grundgesetzes
auf eine religiöse Herausforderung« in: Juristenzeitung 54 (1999), S. 546.

06_Willems  Seite 70  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64


ZfP 55. Jg. 1/2008

Ulrich Willems · Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik 71

schaft öffentlichen Rechts sowie für die Erteilung des Religionsunterrichtes, die letzt-
lich eine mitgliedschaftliche Verfassung und eine Leitungsstruktur mit der Kompetenz
zur Festlegung von zentralen Glaubensinhalten voraussetzen. Wenn auf diese Weise je-
doch ein spezifisches Modell der Organisation religiöser Praxis zur Zugangsvorausset-
zung für Optionen und Ressourcen religionspolitischer Förderung wird, sind Exklusi-
onseffekte gegenüber anderen religiösen Traditionen und weltanschaulichen
Positionen die problematische Folge. Das zeigen die gegenwärtigen Schwierigkeiten
bei der Einführung eines islamischen Religionsunterrichtes in aller Deutlichkeit. Weil
der Islam konstitutionell über keine mitgliedschaftliche und hierarchische Organisati-
onsstruktur verfügt, gibt es im Islam auch keine Instanz zur verbindlichen Festlegung
von Glaubensinhalten16, die jedoch für die Festlegung der Grundsätze, nach denen der
Religionsunterricht erteilt zu werden hat, erforderlich ist. Ähnliche Schwierigkeiten
zeigen sich beim Verfahren der Zuerkennung des Status einer Körperschaft des öffent-
lichen Rechts. Hier erweist sich zudem die höchst restriktive Verleihungspraxis der
Länder als weiteres Hindernis. Die erforderlichen Anpassungsleistungen allein dem Is-
lam in Deutschland aufzubürden, stellt wohl kaum eine faire Lösung des Problems dar.

Der Übergang von einer engen Allianz von Staat und christlichen Kirchen zu ei-
ner Ordnung der Trennung von Staat und Kirche im Jahre 1919 erfolgte keineswegs
als radikaler Systemwechsel. Das ist nicht zuletzt eine Folge der damaligen religi-
onspolitischen Kräftekonstellation, nämlich dem Patt zwischen säkular und religiös
orientierten politischen Kräften, also zwischen Sozialdemokraten, Kommunisten
und Liberalen auf der einen und dem Zentrum, der Bayerischen Volkspartei und
konservativen Parteien auf der anderen Seite. Das Ergebnis bestand auf der Ebene
der Verfassung in einem sich an den Regelungen der Paulskirchenverfassung orien-
tierenden Kompromiss, der zwar mit dem Verbot der Staatskirche den System-
wechsel vollzog, andererseits aber den Kirchen den Übergang zur neuen Ordnung
mit Elementen wie etwa dem Status der Körperschaft des öffentlichen Rechts er-
leichterte. Der Charakter dieses so geschaffenen Kooperationssystems mit seinen
keineswegs spannungsfrei verbundenen Elementen wurde jedoch auf der Ebene der
Verfassung nicht geklärt. Vielmehr setzen die Kontrahenten entlang der religions-
politischen Konfliktlinie darauf, ihre Ziele in dieser ebenso wie in einer Reihe weite-
rer offen gebliebener Fragen der Religions- und Schulpolitik mit entsprechenden
Mehrheiten im politischen Prozess durchsetzen zu können – eine solche Konstella-
tion sollte sich jedoch in der Weimarer Republik nicht einstellen.17

16 Axel Freiherr von Campenhausen, »Zum Stand des Staatskirchenrechts in Deutsch-
land« in: Bayerische Verwaltungsblätter 130, Nr. 3 (1999), S. 67.

17 Vgl. v. a. Ludwig Richter, Kirche und Schule in den Beratungen der Weimarer National-
versammlung, Düsseldorf 1996. Richter zeigt in seiner materialreichen und gründlichen
Rekonstruktion, dass der religionspolitische Kompromiss in der Weimarer Verfassung
kaum das Prädikat eines fairen Kompromisses verdient. Während sich die SPD kom-
promissbereit zeigt und auf die Durchsetzung zentraler Teile ihres Programms einer
strikten Trennung von Staat und Kirche, Politik und Religion verzichtete, operierte das
Zentrum mit Blick auf die schulpolitische Forderungen des Katholizismus im Stile einer
wenig kompromissbereiten single issue group und war damit in einem von Vertretern
des politischen Katholizismus selbst nicht für möglich gehaltenen Ausmaß erfolgreich.

06_Willems  Seite 71  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64


Ulrich Willems · Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik72

Das Programm einer »Verchristlichung der Gesellschaft« hat sich materiell weni-
ger auf der Ebene der Verfassungsnormen selbst als vielmehr auf der Ebene der reli-
gionspolitischen Regelungen der Länder niedergeschlagen.18 Es hat jedoch auch zu
einer spezifischen Ausprägung und einem spezifischen Verständnis und einer dem-
entsprechenden Praxis der religionspolitischen Ordnung geführt, die der Religion,
dem Christentum und den christlichen Kirchen besondere Rollen zuweist. Auf der
Ebene der Verfassungsnormen verhinderte das weiter bestehende Patt der Kräfte
entlang der religionspolitischen Konfliktlinie im Parlamentarischen Rat grundle-
gende Veränderungen. Am Ende langwieriger und schwieriger Verhandlungen und
komplexer Tauschgeschäfte einigte man sich im Parlamentarischen Rat auf ein reli-
gionsverfassungsrechtliches Paket, das die Verankerung der Religionsfreiheit im
Grundrechtsteil, die weitgehende Übernahme der kirchen- und religionsrechtlichen
Bestimmungen der Weimarer Reichsverfassung (Art. 140 GG) und eine modifizierte
Regelung der erziehungs- und schulrechtlichen Fragen (Art. 6, 7, 141 GG) enthielt.

Gesellschaftlich und politisch hatte sich jedoch die religionspolitische Kräftekonst-
ellation in der Nachkriegszeit zu Gunsten der religiös orientierten Akteure verscho-
ben. Dazu trug neben der Konstituierung zweier interkonfessioneller Parteien vor al-
lem bei, dass die Kirchen und der ihnen nahestehende Teil der politischen Elite
vornehmlich in CDU, CSU, Zentrum und Deutscher Partei über ein klares religions-
politisches Programm verfügten. Das Programm fußte auf einer Erklärung des Natio-
nalsozialismus, nach der dieser eine Folge von Säkularisierung und der von der Auf-
klärung postulierten moralisch-ethischen Autonomie des Menschen sei. Die Antwort
auf diese Diagnose bestand im Programm einer »Rechristianisierung« von Politik und
Gesellschaft: Der neu zu gründende Staat sollte programmatisch in einem christlichen
Fundament verankert und den christlichen Kirchen sollte ein möglichst großer Hand-
lungs- und Wirkungsraum eingeräumt werden, um sie in die Lage zu versetzen, Poli-
tik, Gesellschaft und Erziehungsinstitutionen mit christlichen Grundsätzen zu durch-
dringen. Die Voraussetzungen sollten durch eine entsprechende Ausgestaltung des
Staatskirchenrechts, ein subsidiäres Staats- und Politikverständnis sowie die religiöse
Prägung der Schule geschaffen werden.19 Zwar gelang es den Kirchen und den ihnen

18 Vgl. zum Folgenden Ulrich Willems, »Religionspolitik in der Bundesrepublik Deutsch-
land 1945-1999. Die politische Regulierung der öffentlichen Stellung von Religion und
Religionsgemeinschaften« in: Ulrich Willems (Hg.), Demokratie und Politik in der Bun-
desrepublik 1949-1999, Opladen 2001, S. 140-146; Willems, Weltanschaulich neutraler
Staat, christlich-abendländische Kultur und Laizismus: Zu Struktur und Konsequenzen
aktueller religionspolitischer Konflikte in der Bundesrepublik, aaO. (FN 8), S. 306-307.

19 Vgl. Reiner Anselm, »Verchristlichung der Gesellschaft? Zur Rolle des Protestantismus in
den Verfassungsdiskussionen beider deutscher Staaten 1948/49« in: Jochen-Christoph Kai-
ser / Anselm Doering-Manteuffel (Hg.), Christentum und politische Verantwortung. Kir-
chen im Nachkriegsdeutschland, Stuttgart/Berlin/Köln 1990; Wolfgang Löhr,
»Rechristianisierungsvorstellungen im deutschen Katholizismus 1945-1948« in: Jochen-
Christoph Kaiser / Anselm Doering-Manteuffel (Hg.), Christentum und politische Verant-
wortung. Kirchen im Nachkriegsdeutschland, Stuttgart/Berlin/Köln 1990; Martin Greschat,
»»Rechristianisierung« und »Säkularisierung«: Anmerkungen zu einem europäischen inter-
konfessionellen Interpretationsmodell« in: Jochen-Christoph Kaiser / Anselm Doering-
Manteuffel (Hg.), Christentum und politische Verantwortung. Kirchen im Nachkriegs-
deutschland, Stuttgart/Berlin/Köln 1990; vgl. auch Burkhard van Schewick, Die katholische
Kirche und die Entstehung der Verfassungen in Westdeutschland 1945 – 1950, Mainz 1980.

06_Willems  Seite 72  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64


ZfP 55. Jg. 1/2008

Ulrich Willems · Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik 73

nahe stehenden Parteien in den Verfassungsberatungen nicht, den zentralen Baustein
dieses Programms, die Konfessionsschule bzw. ihre Garantie in Form des Rechts der
Eltern auf freie Wahl der religiösen Ausrichtung der Schule, in der Verfassung zu ver-
ankern. Dementsprechend verlagerten sich die Auseinandersetzungen auf Länderebe-
ne20, wo diese Ziele z.T. sehr weitgehend durchgesetzt werden konnten. In der Folge
entwickelte sich eine intensive, breit gefächerte und weitgehend exklusive Kooperati-
on von Bund und Ländern mit den beiden Großkirchen. Ausdruck und Ausgestal-
tung erfuhrt diese enge Zusammenarbeit in Konkordaten und Kirchenverträgen, aber
auch in der Gesetzgebung, so etwa in der Reform der Jugend- und Sozialhilfegesetz-
gebung des Jahres 1961, wo die Vorrangstellung freier, und das heißt insbesondere
kirchlicher, Träger festgeschrieben wurde. Im Ergebnis wurden den Kirchen erhebli-
che Wirkungs- und Einflussmöglichkeiten in Politik und Gesellschaft eingeräumt.

Allerdings veränderte sich diese religionspolitische Gelegenheitsstruktur in der
Folge von Säkularisierungs-, Pluralisierungs- und Modernisierungsprozessen in den
1960er Jahren schlagartig. Die deutlichsten Auswirkungen zeigten die veränderten
religionspolitischen Verhältnisse in der Schule, dem zentralen Feld der religionspoli-
tischen Auseinandersetzung seit den 1920er Jahren: Innerhalb nur weniger Jahre
wurde die sogar landesverfassungsrechtlich gesicherte Konfessionsschule in Bayern,
Baden-Württemberg und Nordrhein-Westfalen zugunsten der christlichen Gemein-
schaftsschule abgeschafft.21 Unter diesen Bedingungen war eine Fortsetzung des
Rechristianisierungsprogramms kaum länger aussichtsreich. Auch die Parteien jus-
tierten ihre Beziehungen zu den Kirchen: Während die SPD in Godesberg nicht zu-
letzt aus wahlpolitischen Gründen ihren Frieden mit dem bundesdeutschen System
der Kooperation von Staat und Kirche und der öffentlichen Rolle der Kirche ge-
macht hatte, begrenzte das Erfordernis der innerparteilichen Integration der unter-
schiedlichen Flügel und Gruppen in CDU und CSU die Möglichkeiten, die Anliegen
der Kirchen, insbesondere der katholischen, kompromisslos zu verfechten.22 In der
Folge setzte man nun sowohl auf Seiten der großen Parteien als auch bei den Kirchen
auf die Sicherung des bestehenden Regelungsbestandes sowie des einmal erreichten
Kooperationsniveaus. Dieser religionspolitische Konsens der überwiegenden Mehr-
heit unter den politischen Eliten führte zusammen mit dem hohen Verrechtlichungs-
grad religionspolitischer Materien dazu, dass religionspolitische Konflikte im We-
sentlichen rechtlich ausgetragen wurden. Selbst im Zuge der deutschen Vereinigung,
durch die die religiöse Landschaft der Bundesrepublik aufgrund der fortgeschritte-
nen Entkirchlichung in den neuen Bundesländern deutlich heterogener wurde, kam
es zu keinen grundlegenden Veränderungen der religionspolitischen Ordnung. Die

20 Vgl. v. a. Thomas Ellwein, Klerikalismus in der deutschen Politik, München 1955.
21 Vgl. Jana Richter, Eine Schule für Bayern. Die schulpolitischen Auseinandersetzungen um

die Einführung der Christlichen Gemeinschaftsschule in Bayern nach 1945, München 1997.
22 Martin Greschat, Protestanten in der Zeit. Kirche und Gesellschaft in Deutschland vom

Kaiserreich bis zur Gegenwart, Stuttgart/Berlin/Köln 1994, S. 187; vgl. auch Carolyn
M. Warner, Confessions of an interest group. The Catholic Church and political parties
in Europe, Princeton 2000; Carolyn M. Warner, »Die katholische Kirche als politischer
Akteur in Italien, Frankreich und Deutschland« in: Michael Minkenberg / Ulrich Wil-
lems (Hg.), Politik und Religion, Wiesbaden 2003.

06_Willems  Seite 73  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64


Ulrich Willems · Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik74

neuen Bundesländer übernahmen mit Ausnahme von Brandenburg das religionspo-
litische Regelungsmuster der Bundesrepublik.23 Auch in der gemeinsamen Verfas-
sungskommission von Bund und Ländern gab es keine Mehrheiten für Veränderun-
gen der religionspolitischen Verfassung.24 Damit blieb der Kernbestand des von den
späten 1940ern bis in die frühen 1960er Jahre umgesetzten Programms erhalten.

Die Asymmetrien der auf diese Weise konstituierten religionspolitischen Ordnung
lassen sich sowohl auf der Ebene des Normenbestandes als auch auf der Ebene der
Anwendung des Normenbestandes identifizieren.25 Zu dem aus der Perspektive einer
prinzipiellen Gleichbehandlung von religiösen und weltanschaulichen Traditionen
problematischen religionspolitischen Normen zählen u.a. die Gottesformeln in den
Präambeln bzw. Vorsprüchen des Grundgesetzes sowie einer Reihe von Länderver-
fassungen, die religiös-christlichen Erziehungsziele in Verfassungen und Schulgeset-
zen einzelner Länder26, die staatliche Anordnung christlicher Symbole im öffentlichen
Raum wie z.B. des Kreuzes in bayerischen Schulräumen27, der Schutz christlicher
Sonn- und Feiertage, die Erklärung der christlichen Gemeinschaftsschule zur Regel-
schule in einer Reihe von Länderverfassungen, aber auch die mehr oder weniger ex-
klusiv in den mit den beiden Kirchen geschlossenen Verträgen gewährten Rechte und
Vergünstigungen. Zu den Fällen einer problematischen Anwendung des religions-
rechtlichen Normenbestandes zählen etwa der höchst restriktiv und selektiv gewährte
Zugang zu den Instituten des Status einer Körperschaft des öffentlichen Rechts sowie
des Religionsunterrichts. Die jüngsten Fälle religionspolitischer Gesetzgebung, die di-
rekt oder verklausuliert auf ein einseitiges Verbot des Kopftuches zielen, fügen sich in
dieses Muster einer asymmetrischen religionspolitischen Ordnung nahtlos ein.28

23 Vgl. Hartmut Johnsen, »Die Evangelischen Staatskirchenverträge in den neuen Bundes-
ländern – ihr Zustandekommen und ihre praktische Anwendung« in: Zeitschrift für
evangelisches Kirchenrecht 43 (1998); Stephan Haering, »Die Verträge zwischen dem
Heiligen Stuhl und den neuen Bundesländern aus den Jahren 1994 bis 1998« in: Josef
Isensee / Wilhelm Rees / Wolfgang Rüfner (Hg.), Dem Staate, was des Staates – der Kir-
che, was der Kirche ist. Festschrift für Joseph Listl zum 70. Geburtstag, Berlin 1999.

24 Vgl. Referat Öffentlichkeitsarbeit Deutscher Bundestag, (Hg.), Bericht der Gemeinsa-
men Verfassungskommission: gemäß Beschluß des Deutschen Bundestages, Drucksache
12/1670, und Beschluß des Bundesrates, Drucksache 741/91 (Beschluß), Bonn 1993.

25 Vgl. zum Folgenden Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendländi-
sche Kultur und Laizismus: Zu Struktur und Konsequenzen aktueller religionspoliti-
scher Konflikte in der Bundesrepublik, aaO. (FN 8), S. 308-310.

26 Nachweise finden sich bei Peter Häberle, »»Gott«« im Verfassungsstaat« in: Walther
Fürst / Roman Herzog / Dieter C. Umbach (Hg.), Festschrift für Wolfgang Zeidler, Ber-
lin/New York 1987 und Bodo Pieroth, »Erziehungsauftrag und Erziehungsmaßstab der
Schule im freiheitlichen Verfassungsstaat« in: Deutsches Verwaltungsblatt 109 (1994).

27 Art. 7 Abs. 3 BayEUG.
28 Zur Rekonstruktion der politischen Entscheidungsfindung vgl. Antonius Liedhegener,

»Streit um das Kopftuch: Staat und Religion in Deutschland« in: Zeitschrift für Politik-
wissenschaft 15, Nr. 4 (2005), vgl. auch seinen Beitrag in diesem Heft. Auf der anderen
Seite feiert beim Verbot des Tragens jeglicher religiöser Symbole für Beamtinnen und
Beamte sowie Lehrkräfte in Art 2 und 3 des Gesetz zur Schaffung eines Gesetzes zu
Artikel 29 der Verfassung von Berlin und zur Änderung des Kindertagesbetreuungsge-
setzes vom 27. Januar 2005 die sozialdemokratische Philosophie einer strikten Tren-
nung von Staat und Kirche aus dem späten 19. Jahrhundert fröhliche Urständ.

06_Willems  Seite 74  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64


ZfP 55. Jg. 1/2008

Ulrich Willems · Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik 75

Um es noch einmal zu betonen: Problematisch ist nicht die kooperative Ausge-
staltung des Verhältnisses von Staat und Religions- sowie Weltanschauungsgemein-
schaften, nicht das Angebot ihrer Anerkennung oder Förderung, problematisch ist
vielmehr die Selektivität symbolischer Auszeichnung und materieller Förderung,
also die Verletzung des Prinzips eines gleichen Abstandes zu allen Religions- und
Weltanschauungsgemeinschaften.

Dass diese Asymmetrie durchaus gewollt ist, zeigt sich an den Mustern ihrer
Rechtfertigung. Es lassen sich vor allem drei Rechtfertigungsmuster ausmachen: die
Kulturbedeutung des Christentums sowie die Behauptungen einer Unverzichtbar-
keit religiös-christlicher vorpolitischer Grundlagen der Verfassung und einer trans-
zendenten Begrenzung des Politischen.29 Nach dem ersten Argument handelt es
sich beim Christentum nicht nur um einen zentralen Bestandteil deutscher wie eu-
ropäischer Kultur und Geschichte, sondern auch um einen prägenden Faktor des
Bestandes gemeinsamer ethischer Überzeugungen, was nicht nur ihre symbolische
Anerkennung, sondern auch ihre systematische Reproduktion erlaube.30 Nach dem
zweiten Argument sind freiheitliche Gesellschaften auf eine entgegenkommende
politische Kultur angewiesen, einen Kranz von Einstellungen, Handlungs- und Ver-
haltensweisen, der den Gebrauch der Freiheit sowohl gegen ihre zentrifugalen Ten-
denzen als auch gegen ihren Missbrauch schütze31 – und diese entgegenkommende
politische Kultur stelle vor allem das Christentum bereit.32 Nach dem dritten Argu-
ment bedarf es eines Transzendenzbezuges in politischen Gemeinwesen, etwa in
Form von Gottesformeln in Verfassungen, um die Unverfügbarkeit der zentralen
      

29 Vgl. die ausführliche Rekonstruktion und Kritik bei Willems, Weltanschaulich neutraler
Staat, christlich-abendländische Kultur und Laizismus: Zu Struktur und Konsequenzen
aktueller religionspolitischer Konflikte in der Bundesrepublik, aaO. (FN 8), S. 310-315.

30 Vgl. u. a. Christian Link, »Stat Crux. Die »Kruzifix«-Entscheidung des Bundesverfas-
sungsgerichtes« in: Neue Juristische Wochenschrift 48, Nr. 2 (1995), S. 3335; Christoph
Link, »Der Einfluß christlicher Werte auf die deutsche Verfassungsordnung« in:
Herbert-Quandt-Stiftung (Hg.), Vom christlichen Abendland zum multikulturellen
Einwanderungsland? Sinclair-Haus Gespräche, 12. Gespräch 23-24. April 1999, Bad
Homburg 1999, S. 20-21; Josef Isensee, »Bildersturm durch Grundrechtsinterpretation:
der Kruzifixbeschluss des Bundesverfassungsgerichtes« in: Zeitschrift für Rechtspolitik
29, Nr. 1 (1996), S. 15; Josef Isensee, »Die Zukunftsfähigkeit des deutschen Staatskir-
chenrechts. Gegenwärtige Legitimationsprobleme« in: Josef Isensee / Wilhelm Rees /
Wolfgang Rüfner (Hg.), Dem Staate, was des Staates – der Kirche, was der Kirche ist.
Festschrift für Joseph Listl zum 70. Geburtstag, Berlin 1999, S. 88; Martin Heckel, »Das
Kreuz im öffentlichen Raum: Zum »Kruzifix-Beschluß« des Bundesverfassungsgerich-
tes« in: Deutsches Verwaltungsblatt 111, Nr. 9 (1996), S. 460, 467, 482.

31 Vgl. insbesondere Ernst-Wolfgang Böckenförde, »Die Entstehung des Staates als Vor-
gang der Säkularisation« in: Ernst-Wolfgang Böckenförde (Hg.), Recht – Staat – Frei-
heit, Frankfurt am Main 1991; Ernst-Wolfgang Böckenförde, »Erfolge und Grenzen der
Aufklärung. Acht Thesen« in: Universitas 50 (1995), S. 722, 725.

32 Vgl. u.a. Heckel, Das Kreuz im öffentlichen Raum: Zum »Kruzifix-Beschluß« des Bun-
desverfassungsgerichtes aaO. (FN 30), S. 468; Kirchhof, Die Kirchen und Religionsge-
meinschaften als Körperschaften des öffentlichen Rechts, aaO. (FN 15), S. 655.

06_Willems  Seite 75  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64


Ulrich Willems · Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik76

Wertauffassungen wie der Menschenwürde oder der Grund- und Menschenrechte
symbolisch gegen das durch totalitäre Entartung gefährdete Politische zu sichern.33

Das zweite und das dritte Argument scheitern in einer religiös pluralistischen Ge-
sellschaft, in der inzwischen mehr als ein Drittel keiner christlichen Religionsge-
meinschaft angehört und in dem in den westlichen Bundesländern zwar noch etwa
vier Fünftel, in den neuen Bundesländern aber nur noch ein gutes Drittel an Gott
oder die Existenz einer höheren geistigen Macht glaubt34, bereits an den funktiona-
len Voraussetzungen.

Die Überzeugungskraft des ersten Argumentes hängt dagegen vom Rechtferti-
gungsgegenstand ab. Sofern es allein um eine Rechtfertigung der Anerkennung der
historischen Prägekraft von Kultur, Identität und Wertbestand geht, bedarf es der
oben schon angesprochenen sorgsamen Unterscheidung zwischen unvermeidlichen
Asymmetrien, einem Recht der Mehrheit auf Ausdruck ihrer mit der Geschichte
und Kultur des Landes verwobenen kulturellen Identität und nicht zu rechtferti-
genden Formen einer öffentlichen, Missachtung oder Abwertung kommunizieren-
den Behauptung kultureller oder religiöser Überlegenheit oder Höherwertigkeit be-
stimmter Traditionen gegenüber anderen. Geht es dagegen darum, bestimmte
religiöse Traditionen mit Blick auf die Reproduktion derjenigen »Werte und Nor-
men [...], die, vom Christentum maßgeblich geprägt, auch weitgehend zum Gemein-
gut des abendländischen Kulturkreises geworden sind« (BVerfGE 41, 65 [65], vgl.
auch 41, 29 und 41, 88), zu bevorzugen oder zu benachteiligen, verstößt das Argu-
ment gegen die Verpflichtung des Staates zu religiös-weltanschaulicher Neutralität
und das daraus folgende Gebot der Gleichbehandlung. Denn dann steht allein die
Übereinstimmung religiöser Traditionen mit solchen unterstellten gemeinsamen
Werten und Normen bzw. der funktionale Beitrag zu ihrer Reproduktion zur De-
batte, und zwar unabhängig vom Beitrag zur Genese dieser Werte und Normen.
Das gilt verstärkt unter Bedingungen religiöser und weltanschaulicher Pluralisie-
rung. Weil es jedoch sowohl das Verfassungsgericht als auch die Staatskirchen-
rechtslehre versäumt haben, hinreichend klare Kriterien für Inhalt, Reichweite und
Grenzen des durch die obige Formel bestimmten Spielraums zu formulieren, ist
diese Formulierung des Verfassungsgerichtes inzwischen zu einem idealen Legiti-
mationsinstrument für Asymmetrien jeglicher Art im Verhältnis von Staat und Kir-
chen zu Ungunsten nichtchristlicher Glaubensgemeinschaften avanciert.

Zwei Beispiele sollen zeigen, wie problematisch dieses Argument verwendet wer-
den kann.

So überschreitet eine Interpretation des Staatskirchenrechtlers Martin Heckel im
Zusammenhang der Bestimmung des Charakters der christlichen Gemeinschafts-

33 Vgl. z. B. Tine Stein, »»Im Bewusstsein der Verantwortung vor Gott ...«. Christliches
Menschenbild und demokratischer Verfassungsstaat« in: Mathias Hildebrandt / Man-
fred Brocker / Hartmut Behr (Hg.), Säkularisierung und Resakralisierung in westlichen
Gesellschaften, Wiesbaden 2001, S. 193-197; Kirchhof, Die Kirchen und Religionsge-
meinschaften als Körperschaften des öffentlichen Rechts, aaO. (FN 15), S. 653.

34 Detlef Pollack, Säkularisierung – ein moderner Mythos? Studien zum religiösen Wandel
in Deutschland, Tübingen 2003, S. 83, Zahlen von 1991.

06_Willems  Seite 76  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64


ZfP 55. Jg. 1/2008

Ulrich Willems · Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik 77

schule en passant die vom Verfassungsgericht markierte Grenze zwischen Glaubens-
aussagen und den vom Christentum geprägten allgemein geteilten Normen und Wer-
ten: »Im Geschichtsunterricht darf ihnen [den Schülern, U.W.] vermittelt werden, daß
die Krippe Jesu in Bethlehem und sein Kreuz in Golgatha stand, daß er dazwischen
seine Predigt auf dem Berge hielt, daß seine Jünger an ihn als Gottes Sohn glaubten«.35

Ähnliches gilt für die Begründung der »Kopftuchbestimmung« des Art. 59 Abs. 2
BayEUG, in der es Lehrkräften im Unterricht untersagt wird, Symbole oder Klei-
dungsstücke zu tragen, »sofern die Symbole oder Kleidungsstücke bei den Schüle-
rinnen und Schülern oder den Eltern auch als Ausdruck einer Haltung verstanden
werden können, die mit den verfassungsrechtlichen Grundwerten und Bildungszie-
len einschließlich den christlich-abendländischen Bildungs- und Kulturwerten nicht
vereinbar ist« (Hervorhebung U.W.). Im Verfahren vor dem Bayerischen Verfas-
sungsgerichtshofes, das auf einer Popularklage der Islamischen Religionsgemein-
schaft e. V. in Bayern gegen Art 59 Abs. 2 BayEUG beruhte, vertrat die bayrische
Staatsregierung u.a. die Auffassung, das eine »Kopftuch tragende Lehrerein … nicht
in der Lage (sei), die verfassungsmäßigen Bildungs- und Erziehungsziele, insbeson-
dere die Gleichberechtigung von Mann und Frau, glaubhaft zu vermitteln«, wäh-
rend – so die Wiedergabe der Position im Urteil – » (i)m Gegensatz zum muslimi-
schen Kopftuch … beim Nonnenhabit zu berücksichtigen sei, dass sich die
christlichen Kirchen vorbehaltlos zu den verfassungsrechtlichen Grundwerten und
Bildungszielen bekennen würden«. Dass als einziger diskriminierender Wert zwi-
schen Christentum und Islam nun ausgerechnet die Gleichberechtigung von Mann
und Frau angeführt wird, mutet angesichts des »Schreibens an die Bischöfe der Welt
über die Zusammenarbeit von Mann und Frau in der Kirche und in der Welt« vom
31. Juli 2004, für das der heutige Papst noch in seiner Funktion als Präfekt der vati-
kanischen Kongregation für die Glaubenslehre verantwortlich zeichnete, zumindest
seltsam an, wird doch in diesem Dokument bei aller Betonung der Gleichwertigkeit
gerade die Geschlechterdifferenz betont. Ob sich die in der bayrischen Verfassung
gebotene Vermittlung eines solchermaßen interpretierten Wertes noch mit dem
jüngst ins Grundgesetz eingefügten Auftrag zu einer »tatsächliche(n) Durchsetzung
der Gleichberechtigung von Frauen und Männern« (Art. 3, Abs. 2) vereinbar ist, ist
eine spannende Frage, die hier jedoch offen bleiben muss. Der Bayerische Verfas-
sungsgerichtshof sah übrigens keinen Anlass, die Regelung des Art. 59 Abs. 2 Bay-
EUG als Verletzung religiöser Neutralität zu beanstanden.

3. Reformfähigkeit und Reformstrategien

Reformbedarf besteht also in drei Hinsichten: mit Blick auf die asymmetrische
Ausprägung des bundesdeutschen Kooperationssystems, mit Blick auf die Integra-
tion religiöser Minderheiten in den Schutzbereich der individuellen und korporati-
ven Religionsfreiheit und schließlich mit Blick auf die Bewältigung der zunehmen-

35 Heckel, Das Kreuz im öffentlichen Raum. Zum Kruzifixbeschluss des Bundesverfas-
sungsgerichtes, aaO. (FN 30), S. 482; Hervorhebung u.w.

06_Willems  Seite 77  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64


Ulrich Willems · Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik78

den Zahl von Fällen kollidierender religionsrechtlicher Prinzipien und Normen.
Wie steht es angesichts dieses Reformbedarfs um die Reformfähigkeit und die Re-
formchancen der religionspolitischen Verfassung der Bundesrepublik? Die struktu-
rellen Reformkapazitäten sind überraschender Weise eher günstig. Zwar bleiben na-
türlich große Teile der religionspolitischen Ordnung, insbesondere die aus der
Weimarer Reichsverfassung übernommenen Kirchenartikel, allein deshalb kaum zu
ändern, weil zu ihrer Änderung schwer zu erreichende verfassungsändernde Mehr-
heiten erforderlich wären. Aber solche Änderungen sind auch nicht unbedingt er-
forderlich. Vielmehr lassen sich religionspolitische Ordnungssysteme wie das bun-
desdeutsche Kooperationssystem sehr unterschiedlich ausgestalten. Selbst ein
gegebener Normenbestand kann sehr unterschiedlich ausgestaltet und implemen-
tiert werden. Das zeigt, wie oben bereits einmal erwähnt, etwa der Vergleich von
Weimarer Republik und Bundesrepublik, wo sich bei beinahe identischem Rege-
lungsbestand zwei sehr unterschiedliche Ausprägungen ergeben haben. Das hat sei-
nen Grund nicht nur in den unterschiedlichen politischen Konstellationen und
Mentalitäten, sondern auch in der Uneindeutigkeit oder Vieldeutigkeit des Nor-
menbestandes, genauer der spannungsreichen Koexistenz oder Konkurrenz zwi-
schen religiösen Freiheitsrechten und der institutionellen Ausgestaltung des Ver-
hältnisses von Staat und Kirche. Diese Mehrdeutigkeit hat etwa Josef Isensee im
Zusammenhang der Auseinandersetzungen um das Kruzifix-Urteil des Bundesver-
fassungsgerichtes betont. »Das bestehende Staatskirchenrecht ist im wesentlichen
Werk der Interpretation. Daher steht und fällt es mit seinen Interpreten. Zugespitzt:
die bestehende Ordnung des Staatskirchenrechts könnte gewendet werden ohne ei-
nen Federstrich des Gesetzgebers, vollends ohne Revision des Verfassungstextes,
durch bloße Änderung der Geschäftsverteilung zwischen dem ersten und dem
zweiten Senat des Bundesverfassungsgerichtes«.36 Lässt man die Entscheidungen
des Bundesverfassungsgerichtes seit der Kruzifix-Entscheidung Revue passieren,
etwa die Entscheidungen zur Verleihung des Köperschaftsstatus an die Zeugen Je-
hovas oder die Entscheidung zum Schächten, dann deutet sich eine grundrechtsori-
entierte, auf die individuelle und korporative Religionsfreiheit abstellende Neuin-
terpretation der religionsverfassungsrechtlichen Normenbestandes ab, in der kein
Raum mehr für Sonderbeziehungen von Staat und christlichen Kirchen bzw. Asym-
metrien der religionspolitischen Ordnung bleibt; auch in der staatskirchenrechtli-
chen Diskussion, vor allem jedoch in der jüngeren Generation der Vertreter des
Staatskirchenrechts, lässt sich eine stärkere Ausrichtung auf Fragen der Religions-
freiheit beobachten.37 Mit dieser grundrechtsorientierten Entscheidungspraxis des
Rechtssystems lassen sich also sowohl ein Teil des Reformbedarfs, der aus der
asymmetrischen Ausgestaltung des bundesdeutschen Kooperationssystems resul-
tiert, als auch der Reformbedarf befriedigen, der sich aus der religiösen Pluralisie-

36 Isensee, Die Zukunftsfähigkeit des deutschen Staatskirchenrechts. Gegenwärtige Legiti-
mationsprobleme, aaO. (FN 30), S. 69.

37 Vgl. Walter, Religionsverfassungsrecht in vergleichender und internationaler Perspek-
tive, aaO. (FN 9), S. 199-200.

06_Willems  Seite 78  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64


ZfP 55. Jg. 1/2008

Ulrich Willems · Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik 79

rung ergibt und in einer Erweiterung des Verständnisses dessen besteht, was unter
den Schutzbereich der individuellen und korporativen Religionsfreiheit fällt.38

Die selektive symbolische Auszeichnung einzelner religiöser Traditionen in Form
von Erziehungszielen in den Verfassungen und Schulgesetzen einzelner Länder lässt
sich auf diesem Wege jedoch nicht aus der Welt schaffen – wohl aber ihre Materialisie-
rung in Form einer ungleichen Zulassung oder Aussperrung von religiösen Symbolen
aus dem öffentlichen Raum wie in den Kopftuchregelungen einer Reihe von Ländern
(Bayern, Hessen, Saarland, Nordrhein-Westfalen). Setzt sich der oben beschriebene
Trend der Rechtssprechung des Bundesverfassungsgerichtes fort, werden diese Rege-
lungen in dieser Form und mit diesen Begründungen keinen Bestand haben.

Diese Reform über Rechtsprechung hat allerdings ihre Grenzen. So lässt sich zum
einen fragen, ob solche grundlegenden Umbauten an der religionspolitischen Ordnung
nicht doch einer Legitimation durch den demokratischen politischen Prozess bedürfen.
Dieser Legitimationsbedarf entsteht vor allem deshalb, weil man es unter Bedingungen
einer pluralisierten und heterogenen religiösen Landschaft in religionspolitischen
Streitfällen vielfach – und hier kommt die dritte der oben erwähnten Formen von Re-
formbedarf ins Spiel – mit Kollisionen zwischen gleichberechtigten Prinzipien oder
Normen zu tun hat, die wie die Konkurrenz zwischen positiver und negativer Religi-
onsfreiheit nicht rational auflösbar sind. Diese Situation produziert aber nicht nur die
normative Frage nach der Legitimität einer vornehmlich rechtlichen Entscheidung sol-
cher Fragen, sie wirft auch das Problem auf, wie denn Gerichte und insbesondere das
Bundesverfassungsgericht mit seiner Letztentscheidungskompetenz unter solchen Be-
dingungen Akzeptanz für ihre Entscheidungen herstellen und damit befriedend und
integrierend wirken können.39 Die heftige Debatte um die Kruzifix-Entscheidung des
Bundesverfassungsgerichtes unter den politischen Eliten, der Bevölkerung40 und selbst
der Staatskirchenrechtslehre hat dies schlagend deutlich gemacht. Die Reform durch
Recht ist auch keine nachhaltige Strategie, weil sie die Reste der problematischen, aus
dem Programm einer »Verchristlichung der Gesellschaft« stammenden religionspoliti-
schen Mentalitäten von politischen Eliten und Bevölkerung nicht zu ändern vermag.

Ein Plädoyer für mehr Religionspolitik41 scheint auf dem Hintergrund der Ak-
teurskonstellationen sowie der religionspolitischen Mentalitäten innerhalb der poli-

38 Insofern ist Janbernd Oebbecke (vgl. seinen Beitrag in diesem Heft) zuzustimmen, dass
das Rechtssystem auf der Basis der existierenden religionspolitischen Ordnung durch-
aus in der Lage ist, die Folgen religiöser Pluralisierung zumindest mit Blick auf die
Muslime zu bewältigen. Ob auch die beiden stärksten Bastionen der bisherigen asym-
metrischen Ordnung – der Körperschaftsstatus und der Religionsunterricht – in abseh-
barer Zeit in politischen Verhandlungen oder aber durch gerichtliche Entscheidung
geschliffen bzw. geöffnet werden, ist allerdings noch offen.

39 Vgl. Lhotta, Bundesverfassungsgericht als judizieller Mediator und Agenda-Setter im
LER-Verfahren, aaO. (FN 13), S. 1078, 1087.

40 Vgl. dazu die Leserbriefe in Peter Pappert, (Hg.), Den Nerv getroffen. Engagierte Stim-
men zum Kruzifix-Urteil von Karlsruhe, Aachen 1995.

41 Vgl. Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendländische Kultur und
Laizismus: Zu Struktur und Konsequenzen aktueller religionspolitischer Konflikte in
der Bundesrepublik, aaO. (FN 8).

06_Willems  Seite 79  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64


Ulrich Willems · Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik80

tischen Eliten nun aber kaum eine attraktive Alternative zu bieten. Der kurze histo-
rische Rückblick hat deutlich gemacht, dass es die Kirchen und die ihnen
nahestehende Mehrheit unter den politischen Eliten waren, die für die asymmetri-
sche Ausgestaltung der Verfassung der bundesdeutschen Religionspolitik verant-
wortlich zeichneten. Und die detaillierte Rekonstruktion der Kopftuchgesetzgebung
durch Antonius Liedhegener (vgl. seinen Beitrag in diesem Heft) zeigt deutlich, dass
die problematische Mentalität, die eigenen religionspolitischen Überzeugungen, so
die Mehrheitsverhältnisse gegeben sind, durchzusetzen, nach wie vor höchst virulent
ist, und zwar sowohl auf Seiten der Verfechter der alten asymmetrischen religions-
politischen Ordnung als auch auf Seiten der Verfechter eines Systemwechsels weg
von einem Kooperations- hin zu einem Trennungssystem. Aber wie Antonius Lied-
hegener in dieser Lage allein auf das Recht und das Prinzip der Religionsfreiheit zu
setzen, ist aufgrund der oben beschriebenen Schwierigkeiten der Rechtsprechung,
gerade in solchen Situationen Akzeptanz für Entscheidungen herzustellen, befrie-
dend und integrierend zu wirken und die problematischen Mentalitäten auf diese
Weise zu verändern, ebenfalls keine erfolgversprechende Lösung des Problems.

Unter diesen Bedingungen stellt Religionspolitik nach verhandlungsdemokrati-
schem Muster im Schatten gerichtlicher Dezision eine Alternative dar, die sowohl
faire als auch allseits akzeptierte Lösungen hervorzubringen und zugleich die Her-
ausbildung und Stärkung jener Fähigkeiten zu fördern vermag, die wie Fairness und
Toleranz in religiös pluralisierten Gesellschaften unverzichtbar sind. Interessanter
Weise ist das Bundesverfassungsgericht – wohl nicht zuletzt auch in Reaktion auf
die Folgen seiner Kruzifix-Entscheidung – bei seiner Befassung mit der Einführung
des Faches Lebensgestaltung – Ethik – Religion (LER) und der Nichteinführung ei-
nes Religionsunterrichtes nach Art 7, Abs. 3 GG im Brandenburgischen Schulgesetz
genau diesen Weg gegangen.42

In diesem Konflikt standen auf der einen Seite die brandenburgische Regierung
und die Parlamentsmehrheit, die die gesellschaftlichen Voraussetzungen für einen
Religionsunterricht nach Art. 7 Abs. 3 in Brandenburg nicht gegeben sahen und da-
her mit Blick auf die als notwendig erachtete Werteerziehung auf das alternative Un-
terrichtfach LER setzten und den Religionsunterricht als freiwilliges Angebot in die
Hände der Kirchen übergeben wollten. Rechtlich beriefen sie sich auf die Ausnah-
meklausel in Art. 141 GG, nach der Art. 7 Abs. 3 GG auf diejenigen Länder keine
Anwendung findet, in denen am 1. Januar 1949 eine andere landesrechtliche Rege-

42 Vgl. für eine kurze Skizze des Konfliktes und seine gerichtliche Beilegung Lhotta, Bun-
desverfassungsgericht als judizieller Mediator und Agenda-Setter im LER-Verfahren,
aaO. (FN 13), S. 1086-1090, für eine ausführliche Rekonstruktion vgl. Kai Oliver Thiel-
king, Die Kirche als politischer Akteur. Kirchlicher Einfluss auf die Schul- und Bildungspo-
litik in Deutschland, Baden-Baden 2005. Lhotta hat in seinem Beitrag am Beispiel des
LER-Verfahrens die Rolle des Bundesverfassungsgerichts als »Mediator« und »Agenda-
Setter« herausgestellt und damit die bisherige politikwissenschaftliche Funktionsbestim-
mung des Gerichts, in der dieses vornehmlich als »Veto-Player« betrachtet wurde, deut-
lich erweitert. Hier liegt der Akzent dagegen auf der Rolle des Gerichtes als (eher indirekt
wirkendes) Korrektiv einer verhandlungsdemokratisch angelegten Religionspolitik.

06_Willems  Seite 80  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64


ZfP 55. Jg. 1/2008

Ulrich Willems · Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik 81

lung bestand. Auf der anderen Seite standen die katholische Kirche, Eltern und be-
troffene Schüler und die CDU/CSU-Fraktion im Deutschen Bundestag, die die
Einführung des Religionsunterrichtes nach Art. 7 Abs. 3 forderten. Die Evangelische
Kirche in Berlin-Brandenburg beteiligte sich anders als die katholische Kirche zu-
nächst an einem Modellversuch, schwenkte jedoch Mitte der 90er Jahre um, stieg aus
dem Modellversuch aus und reihte sich in die Koalition aus CDU/CSU-Fraktion,
katholischer Kirche und Eltern ein. Nach dieser Konfliktpartei stellte das Fach LER
keinen Religionsunterricht nach Art. 7 Abs. 3 dar; das Land sei jedoch verpflichtet,
Religionsunterricht nach Art. 7 Abs. 3 einzuführen. Die Anwendbarkeit der sog.
»Bremer Klausel« (Art. 141 GG) wurde bestritten. 279 Mitglieder des Deutschen
Bundestages reichten schließlich einen Normenkontrollantrag beim Bundesverfas-
sungsgericht ein, die § 9 Abs. 2 und3, § 11 Abs. 2 bis 4 und § 141 des Brandenburgi-
schen Schulgesetzes vom 12. April 1996, soweit sie dem Religionsunterricht die
Anerkennung als ordentliches Schulfach verweigern, als mit dem Grundgesetz un-
vereinbar und § 9 Abs. 2 Satz 2 des brandenburgischen Schulgesetzes als nichtig zu
erklären; die Bistümer Magdeburg, Berlin und Görlitz, die Evangelische Kirche in
Berlin-Brandenburg sowie Schüler und Eltern (zum Teil in Vertretung ihrer Kinder)
schlossen sich mit einer entsprechenden Verfassungsbeschwerde an.

Angesichts dieser Ausgangslage war absehbar, dass eine Entscheidung zugunsten
einer der beiden Seiten ähnlich heftige Reaktionen provoziert hätte wie die Kruzi-
fix-Entscheidung. Nach der öffentlichen Anhörung am 26. Juni 2001 unterbreitete
der Erste Senat des Bundesverfassungsgerichtes in seinem Beschluss vom 11. De-
zember 2001 daher den Vorschlag, eine einvernehmliche Regelung herbeizuführen.43

Nachdem die Beteiligten sich bis auf einige Eltern zu einer solchen einvernehmli-
chen Regelung bereit erklärt hatten, unterbreitete das Verfassungsgericht einen Vor-
schlag (vgl. BVerfGE 104, 305), der die Parteien zwar nicht binden, ihnen aber als
Orientierung dienen sollte. In diesem Vergleichsvorschlag wurde der Religionsun-
terricht (RU) gestärkt (Integration des RU in die regelmäßige Unterrichtszeit, teil-
weise Anrechnung der Erteilung von RU bei Lehrern auf die Pflichtstundenzahl,
Leistungsbewertung des RU und auf Wunsch Übernahme der Note in das Zeugnis,
staatliche Zuschüsse für die Kirchen für die Erteilung von RU) und u.a. eine Ab-
meldmöglichkeit vom LER im Falle des Besuchs des Religionsunterrichts vorgese-
hen. Das Gericht setzte den Verfahrensbeteiligten eine Frist bis zum 31. Januar
2002. Die Konfliktparteien einigten sich mit Ausnahme einiger evangelischer Eltern
und Schüler auf der Basis des Vergleichsvorschlages des Gerichts. Auf der Basis die-
ser Vereinbarung trat am 1. August 2002 das veränderte brandenburgische Schulge-
setz und die Verordnung über den Religionsunterricht in Kraft. Ein Antrag dissen-
tierender Eltern und Schüler auf einstweilige Verfügung gegen die neue Regelung
lehnte das Bundesverfassungsgericht am 28.7.2002 ab.44 Am 31.10.2002 stellte das

43 Vgl. hierzu und zum Folgenden BVerfG, BvF 1/96 vom 31.12.2002, http://
www.bverfg.de/entscheidungen/fs20021031_1bvf000196.html.

44 BVerfG, 1 BvQ 25/02 vom 28.7.2002, http://www.bverfg.de/entscheidungen/qk200207
28_1bvq002502.html.

06_Willems  Seite 81  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64


Ulrich Willems · Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik82

Bundesverfassungsgericht schließlich das Verfahren ein und verwarf die Verfas-
sungsbeschwerde der dissentierenden evangelischen Eltern und Schüler.

Nun muss die Kopplung zwischen einer verhandlungsdemokratisch ausgestalteten
Religionspolitik und gerichtlicher Vermittlung und inhaltlicher Steuerung nicht immer
so stark ausfallen wie im LER-Verfahren. Angesichts der häufig bestehenden Mach-
tungleichgewichte zwischen Gruppen, vor allem, wenn es um Konflikte zwischen reli-
giösen Mehrheiten und religiösen Minderheiten geht, ist der »Schatten« gerichtlicher
Dezision jedoch unerlässlich. Er stellt nicht zuletzt auch sicher, dass die Parteien die
für solche Formen einer kooperativen Religionspolitik notwendige Kooperations-
und Kompromissbereitschaft aufbringen.45 Die Operationsweise des Bundesverfas-
sungsgerichtes ist aber noch in einer weiteren Hinsicht bedeutsam, nämlich als Hin-
weis darauf, dass viele der derzeitig religionspolitisch umstrittenen Fragen genuin po-
litische Fragen sind, deren Ergebnisse gleichwohl dem Gebot der Fairness und einem
schonendem Ausgleich der konkurrierenden Prinzipien und Güter genügen müssen.

4. Schlussbemerkung

Eine verhandlungsdemokratisch ausgestaltete Religionspolitik im Schatten ge-
richtlicher Dezision konstituiert also eine dritte, genuin politische Option religions-
politischer Reform jenseits der rechtlich-gerichtlichen Normfortbildung und der
mehrheitsdemokratischen Religionspolitik. Dieser Typus einer verhandlungsdemo-
kratisch ausgestalteten Religionspolitik kann zudem, worauf Gerhard Lehmbruch
immer wieder aufmerksam gemacht hat46, auf eine tiefe Verankerung in der politi-
schen Entscheidungskultur Deutschland zurückblicken. Um diese Tradition ver-
stärkt zu nutzen, bedarf es allein einer Erweiterung der klassischen tripartistischen
Kooperation zwischen dem Staat und den beiden großen christlichen Kirchen hin
auf ein pluralistisches religionspolitisches Netzwerk. Die im September 2006 vom
Bundesinnenminister einberufene Islamkonferenz könnte jedenfalls den Beginn ei-
ner stärkeren Nutzung dieses Modus der Religionspolitik markieren. Allerdings
werden sich nicht alle Fragen auf diesem Wege entscheiden lassen. Insofern bedarf
es bei der Reform und Fortbildung der religionspolitischen Verfassung der Bundes-
republik einer Kombination, Ergänzung und wechselseitigen Korrektur gerichtli-
cher, mehrheitsdemokratischer47 und verhandlungsdemokratischer Religionspolitik.

45 Auf lokaler Ebene können bei religionspolitischen Konfliktlagen Widerspruchslösun-
gen mit der Nötigung zur gütlichen Einigung, wie sie Art. 7 Abs. 3 BayEUG mit Blick
auf das Kruzifix vorsieht, funktionale Äquivalente bilden. Auch hier finden die Ver-
handlungen im Schatten einer gerichtlichen Dezision statt.

46 Gerhard Lehmbruch, »Die korporative Verhandlungsdemokratie in Westmitteleuropa«
in: Ders., Verhandlungsdemokratie. Beiträge zur vergleichenden Regierungslehre,
Wiesbaden 2003.

47 Zu den förderlichen institutionellen Randbedingungen für eine den Geboten der Fairness
und der Gleichbehandlung genügende mehrheitsdemokratische Religionspolitik vgl.
Ulrich Willems, »Religion als Privatsache? Eine kritische Auseinandersetzung mit dem
liberalen Prinzip einer strikten Trennung von Politik und Religion« in: Michael Minken-
berg / Ulrich Willems (Hg.), Politik und Religion, Wiesbaden 2003; Willems, Weltanschau-
lich neutraler Staat, christlich-abendländische Kultur und Laizismus: Zu Struktur und
Konsequenzen aktueller religionspolitischer Konflikte in der Bundesrepublik, aaO. (FN 8).

06_Willems  Seite 82  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64


ZfP 55. Jg. 1/2008

Ulrich Willems · Reformbedarf und Reformfähigkeit der Religionspolitik 83

Zusammenfassung

Die religionspolitische Ordnung der Bundesrepublik hat angesichts der Heraus-
forderung durch die religiöse Pluralisierung erheblichen Reformbedarf. Dieser Re-
formbedarf resultiert unter anderem aus der asymmetrischen Ausgestaltung der re-
ligionspolitischen Ordnung, die zu einer religiös-christlichen-großkirchlichen
Schlagseite geführt hat. Eine Reform dieser asymmetrischen religionspolitischen
Ordnung der Bundesrepublik erfordert jedoch keineswegs den Wechsel von einem
Kooperations- hin zu einem Trennungssystem. Vielmehr verfügen beide Systeme
über erhebliche Spielräume der Ausgestaltung. Damit stellt sich die Frage nach den
angemessenen oder notwendigen Modi einer Reform der religionspolitischen Ord-
nung. Die derzeit dominierenden Formen der Reform durch Rechtsprechung und
parlamentarische Mehrheitsentscheidungen vermögen das notwendige Maß an Hin-
nahmebereitschaft oder Akzeptanz für religionspolitische Reformen nicht in ausrei-
chendem Maße herzustellen. Der Beitrag plädiert daher dafür, diese beiden Modi
durch Formen einer verhandlungsdemokratischen Religionspolitik zu ergänzen.

Summary

The religio-political order of the Federal Republic of Germany is in need of re-
form because of rising levels of religious pluralism. This need is, inter alia, a conse-
quence of an asymmetric design of the religio-political order, resulting in a reli-
gious-christian-ecclesiastical bias. But reform does not require a change from a
system of cooperation to a system of separation of state and church/religion, becau-
se both systems allow a great latitude in designing this relationship. This raises the
question of what are the adequate or necessary modes of reforming the religio-poli-
tical order. The currently dominating modes of reform by adjudication or parlia-
mentary majority decisions are unable to generate the extent of acquiescence or ac-
ceptance necessary for religio-political reforms. Therefore, the article pleads for
complementing both modes of reform by elements of a negotiation-democratic po-
litics of religion.

Ulrich Willems, The Need and Ability of Reform of the Religio-Political Order in
Germany

06_Willems  Seite 83  Dienstag, 26. Februar 2008  2:35 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:29:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

