Ulrich Willems

Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik
in Deutschland

Einleitung

Die religiose Landkarte der Bundesrepublik hat sich in den letzten Jahren erheb-
lich verindert und wird sich weiter verindern. Die deutlich gestiegene Zahl der
Konfessionslosen in der Folge von Entkirchlichung und Deutscher Vereinigung,
Zu- bzw. Einwanderung sowie die wachsende Pluralisierung und Individualisierung
von religiosen Orientierungen und Wertliberzeugungen haben die Bundesrepublik
im Vergleich zu den 50er und 60er Jahren, als noch weit tiber 90% der Bevolkerung
Mitglied einer der beiden groflen christlichen Kirchen war, religiosen Pluralismus
beschert. Je ein knappes Drittel der Bevolkerung ist Mitglied der evangelischen und
der katholischen Kirche, ein weiteres knappes Drittel der Bevolkerung gehort in-
zwischen keiner Religionsgemeinschaft mehr an. Mit 3-4% der Bevolkerung bilden
die Muslime inzwischen die drittgrofite religiose Tradition, die allerdings durch
vielfiltige religiose und nationale Unterschiede gekennzeichnet ist. Daneben exis-
tiert eine Vielzahl von kleineren alten und neuen Religionsgemeinschaften. Aber die
religiése Landkarte der Bundesrepublik hat sich nicht nur pluralisiert, sie ist auch
sehr viel heterogener geworden. So sind z.B. in den westlichen Bundeslindern noch
ca. 33,5% der Bevolkerung Mitglied der evangelischen und ca. 38% Mitglied der ka-
tholischen Kirche, wihrend es in den neuen Bundeslindern nur noch ca. 21% bzw.
ca. 5,5 % sind.! Auch die Muslime verteilen sich hochst ungleich iiber die Bundesre-
publik. Hinzu kommen iltere Unterschiede zwischen Stadt und Land? oder den
ehemals mehrheitlich protestantischen Bundeslindern in Nord- und Ostdeutsch-
land und den ehemals mehrheitlich katholischen Bundeslindern in Siid-, Stidwest-
und Westdeutschland.

Eine Begleiterscheinung dieser religiosen Pluralisierung und Heterogenisierung
bildet eine wachsende Zahl religionspolitischer und religionsrechtlicher Ausein-
andersetzungen: Staatlich angeordnete religiose Symbole im offentlichen Raum,
Beziige auf religiose Traditionen in Verfassungstexten, Werteerziehung und Religi-

1 Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland, (Hg.), Evangelische Kirche in
Deutschland. Zablen und Fakten zum kirchlichen Leben, Hannover 2006, S. 8; Sekreta-
riat der Deutschen Bischofskonferenz, (Hg.), Katholische Kirche in Deutschland. Statis-
tische Daten 2004 (Arbeitshilfen, Nr. 1999), Bonn 2006, Anhang und eigene
Berechnungen.

2 Vgl. Wolfgang Pittkowski, Kirche im Stadi-Land-Gefille. Arbeitspapier, List 2004.

1P 216,73.216.36, am 20,01.2026, 21:29:35, ©
m mit,

untersagt, 10r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

Ulrich Willems - Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik 65

onsunterricht an Schulen, die Inanspruchnahme und Geltendmachung von Religi-
onsfreiheit und religionsrechtlichen Optionen durch Muslime, die Verleihung des
besonderen religionsrechtlichen Status einer Korperschaft des 6ffentlichen Rechts
an minoritire Religionsgemeinschaften wie die Zeugen Jehovas und der Umgang
mit neuen Religionen sind nur einige der umstrittenen Materien.

Die verinderte religiose Landschaft und das gestiegene religionspolitische Kon-
fliktniveau lassen Fragen nach dem Reformbedarf, den Reformoptionen und der
Reformfahigkeit der religionspolitischen Verfassung der Bundesrepublik, also des
Ensembles aus Religions(verfassungs)recht, Religionspolitik, den gangigen Verfah-
ren des religionspolitischen Konfliktaustrages und den religionspolitischen Mentali-
titen von politischen Eliten wie Bevolkerung, entstehen: Stellt die geltende religi-
onspolitische Verfassung ausreichende Ressourcen fiir die Hegung des gewachsenen
religiosen Pluralismus und die resultierenden Konflikte bereit oder bedarf es mehr
oder weniger grundlegender Anderungen? Anders gefragt: Handelt es sich bei den
gegenwartigen Konflikten um die vielleicht unvermeidlichen, letztlich aber unprob-
lematischen Begleiterscheinungen einer bloflen Feinjustierung und Adaption eines
grundsitzlich tragfihigen Religions(verfassungs-)rechts an und seiner Anwendung
auf die deutlich gewandelten religiosen Verhiltnisse oder signalisieren die Konflikte
grundlegende Defizite der bisherigen religionspolitische Ordnung und ihrer Imple-
mentation und dementsprechend grofleren Anderungsbedarf? Ist es gegebenenfalls
der religionsrechtliche Regelungsbestand selbst oder ist es »nur« die rechtliche, po-
litische oder administrative Interpretation und Anwendung dieses Regelungsbe-
standes, die der pluralisierten und heterogenisierten religiosen Landschaft nicht lan-
ger gewachsen ist und dementsprechend Konflikte generiert. Welche Anderungen
am Regelungsbestand oder seiner Implementierung mussen gegebenenfalls vorge-
nommen werden, um den verinderten religionspolitischen Verhaltnissen gerecht zu
werden, und an welchen Prinzipien sollen sich diese Anderungen orientieren? Wel-
che Reformoptionen haben unter welchen moglichen Bedingungskonstellationen
tiberhaupt Aussicht darauf, auch umgesetzt zu werden und mit welchen Strategien
lieflen sich gegebenenfalls fehlender Reformwille oder beschrinkte Reformkapazi-
titen erweitern und der Zivilititsgrad religionspolitischer Auseinandersetzungen
beférdern? Und schliefflich: Sind rechtliche oder politische oder eine spezifische
Kombination rechtlicher und politischer Verfahren vorzuziehen, um die notwendi-
gen Anpassungen und Veranderungen erfolgreich ins Werk zu setzen?

Diese Fragen bedtirfen nicht zuletzt deshalb einer Antwort, weil es sich bei religi-
onspolitischen Fragen um Materien handelt, die nach wie vor ein besonderes Politi-
sierungs-, Konflikt- und Eskalationspotential aufweisen. Zu diesem besonderen
Konfliktpotential trigt heute auch bei, dass es auf dem Feld der Religionspolitik un-
ter Bedingungen eines religiosen Pluralismus nicht nur um Fragen der Ausgestal-
tung gleicher individueller und korporativer Religionsfreiheit geht, sondern religi-
onspolitische Materien zusitzlich durch identitits- und anerkennungspolitische
Ambitionen religioser Mehrheiten wie religioser Minderheiten aufgeladen werden.
Das hat auch damit zu tun, dass es sich in Gesellschaften, die lange und tief durch

ZfP 55.]g. 1/2008

1P 216,73.216.36, am 20,01.2026, 21:29:35, ©
m mit,

untersagt, 10r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

66 Ulrich Willems - Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik

einzelne kulturelle oder religiose Mehrheitstraditionen geprigt wurden, als ausge-
sprochen schwierig und zum Teil sogar als praktisch unmoglich erweist, in einer Si-
tuation kultureller und religioser Pluralisierung dem Gleichbehandlungsgebot ge-
niige zu tun, selbst wenn man es wollte.’ In einer solchen Situation werden dann
jedoch die mehr oder weniger feinen Unterschiede zwischen unvermeidlichen
Asymmetrien, einem Recht der Mehrheit auf Ausdruck ihrer mit der Geschichte
und Kultur des Landes verwobenen kulturellen Identitit* und Formen einer 6ffent-
lichen Abwertung oder Missachtung kommunizierenden Geltendmachung einer
kulturellen oder religiosen Uberlegenheit oder Hoherwertigkeit bestimmter Tradi-
tionen gegentiber anderen schnell zum Anlass und Gegenstand identititsorientierter
Mobilisierungsprozesse.’

Die Diskussion tiber diese Fragen wird allerdings durch eine problematische und
wenig produktive Diskurslage erschwert. In der religionsrechtlichen und religions-
politischen Debatte steht eine grofle Koalition der Verteidiger des bisherigen Sys-
tems einer kooperativen Ausgestaltung des Verhiltnisses von Staat und Kirche, die
sich vornehmlich aus den Reihen der Vertreter des universitiren Staats- und Staats-
kirchenrechts, der Leitungen der beiden groflen christlichen Kirchen und der nach
wie vor groflen Zahl der den Kirchen nahestehenden politischen Eliten rekrutiert,
einer eher kleinen Zahl von Verfechtern einer strikten Trennung von Staat und Kir-

3 Veit Bader, »Religious pluralism. Secularism or priority for democracy?« in: Political
Theory 27, Nr. 5 (1999); Bhikhu Parekh, »Religion and public life« in: Tariq Modood
(Hg.), Church, state and religious minorities, London 1997.

4 Parekh, Religion and public life, 2aO. (FN 3).

5 Waihrend in wesentlich vom Christentum gepragten Gesellschaften wie der Bundesre-
publik der Zusammenfall eines weitgehend arbeitsfreien Tages in der Woche mit dem
christlichen Sonntag ein Beispiel fiir ersteres, die herausgehobene Rolle des Weihnachts-
festes oder christlicher Feiertage ein Beispiel fiir zweiteres bilden, lsst sich der dritte
Fall durch die Vorstellungen von der Ausgestaltung Verhiltnisses von Staat und Reli-
gion nach dem Muster eines religiosen bzw. christlichen Toleranzstaates illustrieren, wie
sie Pannenberg Mitte der 1980er Jahre formuliert hat. Ausgehend von der Behauptung,
dass es fraglich geworden sei, »ob der total sakularisierte Staat auf Dauer eine Basis fiir
das Zusammenleben der Anhinger verschiedener Religionen bieten kannx, stellt er fest,
dass es heute wichtig sei, dass die Toleranzidee auch im religiosen bzw. in westlichen
Gesellschaften im christlichen Bewusstsein verankert sei. Der Toleranzgedanke zeichne
sich dadurch aus, dass er »im Unterschied zum prinzipiellen Pluralismus als Ideologie
der Gleichgtltigkeit ein Bewuf$tsein der Differenz zwischen Norm und Abweichung
der Norm« enthalte. »Eine Erneuerung des Verhiltnisses von Staat und Religion auf der
Basis der Toleranzidee ermdglicht es der politischen Ordnung, ihre Verwurzelung in
einer kulturellen Tradition, die letztlich religios begriindet ist, unbefangener anzuerken-
nen und als normgebend wirksam werden zu lassen. Dies hitte zweifellos Folgen ...
Der Unterschied zwischen Norm und normabweichendem Verhalten wiirde wieder
starker ausgeprigt werden ... Von der Norm abweichende Lebensformen missen einen
Freiraum der Toleranz genieflen. Aber ihnen ist nicht ohne weiteres der Anspruch auf
Gleichrangigkeit mit der kulturellen Norm zuzubilligen ...« Wolfhart Pannenberg,
»Civil Religion? Religionsfreiheit und pluralistischer Staat: Das theologische Funda-
ment der Gesellschaft« in: Peter Koslowski (Hg.), Die religiése Dimension der Gesell-
schaft, Tubingen 1985, S. 74-75.

1P 216,73.216.36, am 20,01.2026, 21:29:35, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

Ulrich Willems - Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik 67

che gegentiber®, die allerdings jlingst aus Teilen der SPD sowie der Linkspartei Ver-
stairkung erhilt. Unproduktiv an dieser Diskurslage ist, dass jeder Beitrag zur De-
batte nicht daraufhin gepriift wird, inwieweit er Probleme identifiziert oder
identifizierte Problem 16st, sondern allein daraufhin, welchem der beiden Lager er
zuzuordnen ist: tertium non datur! Gelegentlich nimmt daher der religionsrechtli-
che und religionspolitische Diskurs die Ziige der rituellen Systemauseinanderset-
zung an, wie man sie aus der Zeit des Ost-West-Konfliktes kennt. Diese Diskursla-
ge ist aber nicht nur unproduktiy, sie ist auch problematisch: Denn wenn jede Kritik
an der gegenwirtigen religionspolitischen Verfassung der Bundesrepublik und jeder
Vorschlag zu einer Anderung der derzeitigen religionspolitischen Ordnung in das
Prokrustesbett dieser Alternative gezwingt und als Ausdruck und Beweis von »La-
izismus«, »Sikularismus« oder »radikalem Trennungsdenken« delegitimiert wird,
droht die Gefahr, dass die unzureichende Anpassung der Religionspolitik an die re-
ligiés und weltanschaulich pluraler gewordene Wirklichkeit zu einer Kumulation
und Eskalation der derzeit beobachtbaren religionspolitischen Konflikte und religi-
onsrechtlichen Auseinandersetzungen fihren kann.

Die problematische und unproduktive Diskurslage notigt daher zu einer Klar-
stellung. Die verhirteten Fronten zwischen den Verfechtern eines Kooperations-
und denjenigen eines Trennungssystems lassen eine wichtige Unterscheidung aus
dem Blick geraten, nimlich die Unterscheidung zwischen den zentralen Organisati-
onsprinzipien der beiden Systeme einer Regelung des Verhiltnisses von Staat und
Kirche, Religion und Politik und der jeweiligen praktischen Umsetzung und Aus-
gestaltung dieser zentralen Organisationsprinzipien.

Auf der Ebene ihrer zentralen Organisationsprinzipien bilden beide Systeme zu-
nichst einmal gleichermaflen legitime Moglichkeiten der Ausgestaltung dieses Ver-
hiltnisses. Denn die Grundsitze der religiosen Neutralitit oder Unparteilichkeit
bzw. die Inklusion der Mitglieder aller Glaubensgemeinschaften erfordern nur ir-
gendeine Form des gleichen Abstandes zwischen Staat und Religionsgemeinschaf-
ten. Dieser Bedingung eines moglichst gleichen Abstandes des Staates zu den religi-
osen Gemeinschaften und weltanschaulichen Gruppen gentigen grundsitzlich beide
Systeme der Ausgestaltung des Verhiltnisses von Staat und Kirchen, Religion und
Politik.

6 Vgl u. a. Gerhard Czermak, »Zur Entwicklung und Gegenwartslage des sogenannten
Staatskirchenrechts: Ein Uberblick unter dem Aspekt der Religionsfreiheit, der weltan-
schaulichen Neutralitit und der Trennung von Staat und Kirche« in: Gerhard Czermak
(Hg.), Staat und Weltanschanung: Eine Auswablbibliographie juristischer sowie histori-
scher und gesellschaftswissenschaftlicher Literatur, Berlin/Aschaffenburg 1993; Erwin
Fischer, Volkskirche ade! Trennung von Staat und Kirche. Die Gefibrdung der Religi-
ons- und Weltanschanungsfreiheit in der Bundesrepublik Deutschland, Berlin/Aschaf-
fenburg 1993; Ludwig Renck, »Zum Stand des Bekenntnisverfassungsrechtes in der
Bundesrepublik« in: Bayerische Verwaltungsblitter, Nr. 3 (1999).

7 Vgl. Charles Taylor, »Drei Formen des Sakularismus« in: Otto Kallscheuer (Hg.), Das
Europa der Religionen, Frankfurt am Main 1996, 244-245.

ZfP 55.]g. 1/2008

1P 216,73.216.36, am 20,01.2026, 21:29:35, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

68 Ulrich Willems - Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik

Aber auch wenn sowohl Trennungs- als auch Kooperationssysteme dem Prinzip
des gleichen Abstandes gentigen, sind sie beide weit entfernt davon, optimale Lo-
sungen des Verhiltnisses von Staat und Kirche, Politik und Religion vorzustellen.®
Denn sie weisen spiegelbildliche strukturelle Defizite auf: Kooperationssysteme
stehen in der Gefahr, iiber der Aufmerksamkeit fiir die Bedtrfnisse religioser Grup-
pen nichtreligiose weltanschauliche Gruppen zu vernachlissigen und sich mehr um
die Gewihrleistung der positiven als um den Schutz der negativen Religionsfreiheit
zu bemtihen. Umgekehrt stehen Trennungssysteme in der Gefahr, iiber der Auf-
merksambkeit fiir die Freiheit von religiosem Zwang die legitimen Interessen religio-
ser Individuen und Gruppen zu vernachlissigen. So kann man mit guten Grinden
den Ausschluss religioser Einrichtungen und Aktivititen von jeglicher staatlicher
Forderung als unfair betrachten, solange andere gesellschaftliche Handlungssphiren
wie der Sport oder die Kultur, an denen ohne Zweifel viele, aber keineswegs alle
Biirger interessiert sind, solche staatliche Forderung erhalten; dies gilt erst recht,
wenn von einer solchen Forderung auch (strittige) politische Aktivititen profitie-
ren. Zudem lisst sich darauf verwiesen, dass die Ausiibung des Rechtes der Religi-
onsfreiheit in modernen Gesellschaften, wie auch andere Rechte und Freiheiten, ei-
ner Bereitstellung und Sicherung der Voraussetzungen fir die effektive
Wahrnehmung dieses Rechtes bedarf. Beide Systeme haben zudem je spezifische
Probleme damit, nicht-religiose oder religionslose weltanschauliche Positionen als
Ausdruck »umfassender Doktrinen« im Rawlsschen Sinne zu begreifen, die als
strukturelle Aquivalente religioser Uberzeugungen begriffen und dem gemif} be-
handelt werden miissen.’

Beide Systeme lassen sich jedoch auf hochst unterschiedliche Weisen konkretisie-
ren. Das zeigt etwa ein Blick auf das amerikanische Trennungssystem, das erst durch
die Rechtsprechung des Supreme Court seit den 1940er Jahren den strikten Charak-

8 Vgl. zum Folgenden Ulrich Willems, »Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-
abendliandische Kultur und Laizismus: Zu Struktur und Konsequenzen aktueller religi-
onspolitischer Konflikte in der Bundesrepublik« in: Manfred Walther (Hg.), Religion
und Politik. Zu Theorie und Praxis des theologisch-politischen Komplexes, Baden-Baden
2004, S. 317.

9 Vgl. auch Christian Walter, Religionsverfassungsrecht in vergleichender und internatio-
naler Perspektive, Tubingen 2006, S. 128-201, der u.a. dem us-amerikanischen Tren-
nungssystem ein vornehmlich durch die Rechtsprechung des Supreme Court seit den
1940er Jahren verursachtes Gleichheitsproblem, dem franzdsischen Trennungssystem
ein Freiheitsproblem und dem bundesdeutschen Kooperationssystem Probleme beim
Umgang mit religioser Pluralitit attestiert. Diese Probleme haben nach Walter einen
Reformdruck generiert, der in allen drei Systemen zu ersten Korrekturen aus einer
grundrechtlichen Perspektive auf die Ausgestaltung des Verhiltnisses von Staat und
Kirche, Politik und Religion gefithrt habe. Nach Gerhard Robbers, »Status und Stellung
von Religionsgemeinschaften in der Europiischen Union« in: Michael Minkenberg /
Ulrich Willems (Hg.), Politik und Religion, Wiesbaden 2003, S. 147-148, zeigen die sehr
unterschiedlichen Staats-Kirchen-Systeme Europas aufgrund der sehr dhnlichen Her-
ausforderungen etwa durch religiose Pluralisierung und die Erosion der ehemals domi-
nanten religiosen Orientierungen und Organisationen sogar erste Anzeichen einer
Konvergenz.

1P 216,73.216.36, am 20,01.2026, 21:29:35, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

Ulrich Willems - Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik 69

ter angenommen hat, der die derzeitige massive Kritik religioser Gruppen hervorge-
rufen hat. Aber auch die religionsrechtliche und religionspolitische Ordnung in
Deutschland hat bei weitgehend identischem Regelungsbestand sehr unterschiedliche
Ausgestaltungen erfahren. Wihrend die religionspolitische Ordnung der Weimarer
Republik eher durch Distanz und Ignoranz geprigt war, ist dasjenige der Bundesre-
publik durch eine freundliche Kooperation von Staat und Religionsgemeinschaften,
vor allem jedoch den beiden groflen christlichen Kirchen, gekennzeichnet.

Es wire in der religionspolitischen Debatte der Bundesrepublik viel gewonnen,
wenn es gelinge, die beiden Ebenen voneinander zu trennen. Denn dann konnte vor
allem der Reflex schwinden oder doch an Wirkungskraft verlieren, jede Kritik an den
historischen Ausprigungen staatskirchen rechtlicher Ordnungssysteme als Plidoyer
fiur einen Systemwechsel miss zu verstehen und zu delegitimieren. Damit werden die
Differenzen in der Sache vermutlich nicht weniger — sie lassen sich nur produktiver
austragen.

Ich will im Folgenden die oben genannten Fragen in Umrissen beantworten.
Nach einer Analyse des Reformbedarfs sollen mogliche Reformoptionen sowie die
Chancen und Hindernisse religionspolitischer Reformen erortert werden. Der Bei-
trag miindet in ein Plidoyer fir mehr Religionspolitik bzw. ein neues Arrangement
religionsrechtlicher und religionspolitischer Reform.

Zum Reformbedarf der Religionspolitik in Deutschland

Der Reformbedarf in der bundesdeutschen Religionspolitik ergibt sich zum einen
daraus, dass in Deutschland wie in vielen anderen Landern Europas die religionspoliti-
sche Verfassung kumuliertes Ergebnis kontingenter historischer Akteurs- und Krifte-
konstellationen zwischen den christlichen Konfessionen, zwischen diesen und dem
Staat!® und innerhalb der politischen Eliten ist. In Deutschland lassen sich mit Blick auf
den gegenwirtigen Regelungsbestand zumindest drei solcher historischer Konstellati-
onen identifizieren, die die religionspolitische Ordnung bis heute prigen. Das sind die
Ausrichtung auf das Christentum, der Ubergang vom Biindnis von Thron und Altar
hin zu einer Ordnung der Trennung von Staat und Kirche 1918 und das Programm ei-
ner »Verchristlichung der Gesellschaft«, das in den Verhandlungen um die religionspo-
litischen Bestandteile des Grundgesetzes und die Materialisierung dieser religionspoli-
tischen Ordnung in den 1950er und 1960er Jahren eine entscheidende Rolle spielte.
Diese kontingenten historischer Akteurs- und Kriftekonstellationen haben zu einer
Ausgestaltung des bundesdeutschen Kooperationssystems geftihrt, die sich durch eine
religids-christlich-groffkirchliche Schlagseite auszeichnet.!! Es ist diese Asymmetrie in
der religionspolitischen Verfassung der Bundesrepublik, die Reformbedarf generiert.

10 Vgl. Steve Bruce / Chris Wright, »Law, social change, and religious toleration« in: Jour-
nal of Church and State 37 (1995).

11 Vgl. Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendlindische Kultur und
Laizismus: Zu Struktur und Konsequenzen aktueller religionspolitischer Konflikte in
der Bundesrepublik, aaO. (FN 8).

ZfP 55.]g. 1/2008

1P 216,73.216.36, am 20,01.2026, 21:29:35, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

70 Ulrich Willems - Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik

Reformbedarf entsteht zum zweiten auch daraus, dass religiose Pluralisierung eine
Erweiterung des Verstindnisses dessen erfordert, was unter den Schutzbereich der in-
dividuellen und korporativen Religionsfreiheit fillt. Das gilt etwa fiir Praktiken wie
das Schichten, aber auch fiir den bisher eher restriktiv-problematischen Umgang mit
sog. neuen Religionen, wie er sich exemplarisch in der Enquete-Kommission des
Deutschen Bundestages zu den sogenannten Sekten und Psychogruppen gezeigt hat."?

Reformbedarf in der bundesdeutschen Religionspolitik ergibt sich aber schliefi-
lich auch daraus, dass unter Bedingungen einer pluralisierten und heterogenen reli-
giosen Landschaft die unvermeidlichen Kollisionen zwischen gleichberechtigten
Prinzipien oder Normen, die wie die Konkurrenz zwischen positiver und negativer
Religionsfreiheit nicht rational aufldsbar sind, tendenziell zunehmen, eine hohere
Politisierungschance aufweisen und — wie das Beispiel der Kruzifix-Entscheidung
des Bundesverfassungsgerichtes zeigt — sich auch gerichtlich nicht ohne weiteres be-
frieden lassen und zum Anlass von erheblichen gesellschaftlichen und politischen
Konflikten werden konnen.® Hinzu kommt, dass die auf dem Kompromisscharak-
ter des bundesdeutschen Religionsverfassungsrechtes beruhenden Spannungen zwi-
schen den grundrechtlichen und den institutionellen Garantien sowie zwischen den
auf Trennung und den auf Kooperation zielenden Bestimmungen eine bestindige
Quelle fiir weitere schwer entscheidbare und leicht politisierbare Normenkonkur-
renzen bilden. Hier ist es also die Konflikttrachtigkeit konkurrierender grundlegen-
der Prinzipien und Normen, die Reformbedarf generiert.

Im Folgenden soll in wenigen Zigen der erste der oben genannten Griinde fiir die
Diagnose des Reformbedarfs erldutert werden, und zwar deshalb, weil diese These kei-
neswegs unumstritten ist."* Dass die religionspolitische Ordnung in Deutschland his-
torisch auf das Christentum ausgerichtet ist, zeigt sich vor allem daran, dass viele der
fiir das Religions- und Weltanschauungsrecht als Rahmenrecht notwendigen Begriffe
den »Begriffen, Vorgingen und Institutionen« des Christentums entnommen sind.'®
Das gilt vor allem fiir die Bedingungen fir die Zuerkennung des Status einer Korper-

12 Enquéte-Kommission des Deutschen Bundestages »Sogenannte Sekten und Psycho-
gruppens, Endbericht der Enquete-Kommission »Sogenannte Sekten und Psychogrup-
pen«. Neue religivse und ideologische Gemeinschaften und Psychogruppen in der
Bundesrepublik Dentschland, Bonn 1998; Gerhard Besier / Erwin K. Scheuch, Die
neunen Inquisitoren. Religionsfreiheit und Glaubensneid, 2 Bde, Ziirich 1999.

13 Vgl. Roland Lhotta, »Bundesverfassungsgericht als judizieller Mediator und Agenda-
Setter im LER-Verfahren« in: Zeitschrift fiir Politikwissenschaft 12, Nr. 3 (2002), S.
1079, 1082, 1087.

14 Vgl. zum Folgenden Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendlindi-
sche Kultur und Laizismus: Zu Struktur und Konsequenzen aktueller religionspoliti-
scher Konflikte in der Bundesrepublik, aaO. (FN 8), S. 306-310.

15 Axel Freiherr von Campenhausen, »Der heutige Verfassungsstaat und die Religion« in:
Joseph Listl / Dietrich Pierson (Hg.), Handbuch des Staatskirchenrechts der Bundesre-
publik Deutschland, Erster Band, Berlin 1994, S. 50; Vgl. auch Paul Kirchhof, »Die Kir-
chen und Religionsgemeinschaften als Korperschaften des offentlichen Rechts« in:
Joseph Listl / Dietrich Pierson (Hg.), Handbuch des Staatskirchenrechts der Bundesre-
publik Deutschland, Erster Band, Berlin 1994, S. 654; Christian Hillgruber, »Der deut-
sche Kultusstaat und der muslimische Kulturimport. Die Antwort des Grundgesetzes
auf eine religiose Herausforderung« in: Juristenzeitung 54 (1999), S. 546.

1P 216,73.216.36, am 20,01.2026, 21:29:35, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

Ulrich Willems - Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik 71

schaft 6ffentlichen Rechts sowie fiir die Erteilung des Religionsunterrichtes, die letzt-
lich eine mitgliedschaftliche Verfassung und eine Leitungsstruktur mit der Kompetenz
zur Festlegung von zentralen Glaubensinhalten voraussetzen. Wenn auf diese Weise je-
doch ein spezifisches Modell der Organisation religioser Praxis zur Zugangsvorausset-
zung fir Optionen und Ressourcen religionspolitischer Forderung wird, sind Exklusi-
onseffekte gegeniiber anderen religiosen Traditionen und weltanschaulichen
Positionen die problematische Folge. Das zeigen die gegenwirtigen Schwierigkeiten
bei der Einfihrung eines islamischen Religionsunterrichtes in aller Deutlichkeit. Weil
der Islam konstitutionell tiber keine mitgliedschaftliche und hierarchische Organisati-
onsstruktur verfiigt, gibt es im Islam auch keine Instanz zur verbindlichen Festlegung
von Glaubensinhalten'é, die jedoch fiir die Festlegung der Grundsitze, nach denen der
Religionsunterricht erteilt zu werden hat, erforderlich ist. Ahnliche Schwierigkeiten
zeigen sich beim Verfahren der Zuerkennung des Status einer Korperschaft des offent-
lichen Rechts. Hier erweist sich zudem die hochst restriktive Verleithungspraxis der
Linder als weiteres Hindernis. Die erforderlichen Anpassungsleistungen allein dem Is-
lam in Deutschland aufzubiirden, stellt wohl kaum eine faire Losung des Problems dar.

Der Ubergang von einer engen Allianz von Staat und christlichen Kirchen zu ei-
ner Ordnung der Trennung von Staat und Kirche im Jahre 1919 erfolgte keineswegs
als radikaler Systemwechsel. Das ist nicht zuletzt eine Folge der damaligen religi-
onspolitischen Kriftekonstellation, nimlich dem Patt zwischen sikular und religios
orientierten politischen Kriften, also zwischen Sozialdemokraten, Kommunisten
und Liberalen auf der einen und dem Zentrum, der Bayerischen Volkspartei und
konservativen Parteien auf der anderen Seite. Das Ergebnis bestand auf der Ebene
der Verfassung in einem sich an den Regelungen der Paulskirchenverfassung orien-
tierenden Kompromiss, der zwar mit dem Verbot der Staatskirche den System-
wechsel vollzog, andererseits aber den Kirchen den Ubergang zur neuen Ordnung
mit Elementen wie etwa dem Status der Korperschaft des offentlichen Rechts er-
leichterte. Der Charakter dieses so geschaffenen Kooperationssystems mit seinen
keineswegs spannungsfrei verbundenen Elementen wurde jedoch auf der Ebene der
Verfassung nicht geklirt. Vielmehr setzen die Kontrahenten entlang der religions-
politischen Konfliktlinie darauf, ihre Ziele in dieser ebenso wie in einer Reihe weite-
rer offen gebliebener Fragen der Religions- und Schulpolitik mit entsprechenden
Mehrheiten im politischen Prozess durchsetzen zu kdnnen - eine solche Konstella-
tion sollte sich jedoch in der Weimarer Republik nicht einstellen.!”

16 Axel Freiherr von Campenhausen, »Zum Stand des Staatskirchenrechts in Deutsch-
land« in: Bayerische Verwaltungsblitter 130, Nr. 3 (1999), S. 67.

17 Vgl. v. a. Ludwig Richter, Kirche und Schule in den Beratungen der Weimarer National-
versammlung, Disseldorf 1996. Richter zeigt in seiner materialreichen und griindlichen
Rekonstruktion, dass der religionspolitische Kompromiss in der Weimarer Verfassung
kaum das Pridikat eines fairen Kompromisses verdient. Wihrend sich die SPD kom-
promissbereit zeigt und auf die Durchsetzung zentraler Teile ihres Programms einer
strikten Trennung von Staat und Kirche, Politik und Religion verzichtete, operierte das
Zentrum mit Blick auf die schulpolitische Forderungen des Katholizismus im Stile einer
wenig kompromissbereiten single issue group und war damit in einem von Vertretern
des politischen Katholizismus selbst nicht fiir moglich gehaltenen Ausmafl erfolgreich.

ZfP 55.]g. 1/2008

1P 216,73.216.36, am 20,01.2026, 21:29:35, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

72 Ulrich Willems - Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik

Das Programm einer »Verchristlichung der Gesellschaft« hat sich materiell weni-
ger auf der Ebene der Verfassungsnormen selbst als vielmehr auf der Ebene der reli-
gionspolitischen Regelungen der Linder niedergeschlagen.!® Es hat jedoch auch zu
einer spezifischen Ausprigung und einem spezifischen Verstandnis und einer dem-
entsprechenden Praxis der religionspolitischen Ordnung gefithrt, die der Religion,
dem Christentum und den christlichen Kirchen besondere Rollen zuweist. Auf der
Ebene der Verfassungsnormen verhinderte das weiter bestehende Patt der Krifte
entlang der religionspolitischen Konfliktlinie im Parlamentarischen Rat grundle-
gende Verinderungen. Am Ende langwieriger und schwieriger Verhandlungen und
komplexer Tauschgeschifte einigte man sich im Parlamentarischen Rat auf ein reli-
gionsverfassungsrechtliches Paket, das die Verankerung der Religionsfreiheit im
Grundrechtsteil, die weitgehende Ubernahme der kirchen- und religionsrechtlichen
Bestimmungen der Weimarer Reichsverfassung (Art. 140 GG) und eine modifizierte
Regelung der erziehungs- und schulrechtlichen Fragen (Art. 6, 7, 141 GG) enthielt.

Gesellschaftlich und politisch hatte sich jedoch die religionspolitische Kriftekonst-
ellation in der Nachkriegszeit zu Gunsten der religits orientierten Akteure verscho-
ben. Dazu trug neben der Konstituierung zweier interkonfessioneller Parteien vor al-
lem bei, dass die Kirchen und der ihnen nahestehende Teil der politischen Elite
vornehmlich in CDU, CSU, Zentrum und Deutscher Partei tiber ein klares religions-
politisches Programm verfiigten. Das Programm fufte auf einer Erklarung des Natio-
nalsozialismus, nach der dieser eine Folge von Sikularisierung und der von der Auf-
klirung postulierten moralisch-ethischen Autonomie des Menschen sei. Die Antwort
auf diese Diagnose bestand im Programm einer »Rechristianisierung« von Politik und
Gesellschaft: Der neu zu griindende Staat sollte programmatisch in einem christlichen
Fundament verankert und den christlichen Kirchen sollte ein moglichst grofler Hand-
lungs- und Wirkungsraum eingerdaumt werden, um sie in die Lage zu versetzen, Poli-
tik, Gesellschaft und Erziehungsinstitutionen mit christlichen Grundsitzen zu durch-
dringen. Die Voraussetzungen sollten durch eine entsprechende Ausgestaltung des
Staatskirchenrechts, ein subsidiires Staats- und Politikverstindnis sowie die religiose
Pragung der Schule geschaffen werden.!” Zwar gelang es den Kirchen und den ihnen

18 Vgl. zum Folgenden Ulrich Willems, »Religionspolitik in der Bundesrepublik Deutsch-
land 1945-1999. Die politische Regulierung der 6ffentlichen Stellung von Religion und
Religionsgemeinschaften« in: Ulrich Willems (Hg.), Demokratie und Politik in der Bun-
desrepubli 1949-1999, Opladen 2001, S. 140-146; Willems, Weltanschaulich neutraler
Staat, christlich-abendlandische Kultur und Laizismus: Zu Struktur und Konsequenzen
aktueller religionspolitischer Konflikte in der Bundesrepublik, aaO. (FN 8), S. 306-307.

19 Vgl. Reiner Anselm, »Verchristlichung der Gesellschaft? Zur Rolle des Protestantismus in
den Verfassungsdiskussionen beider deutscher Staaten 1948/49« in: Jochen-Christoph Kai-
ser / Anselm Doering-Manteuffel (Hg.), Christentum und folltzsche Verantwortung. Kir-
chen im  Nachkriegsdentschland, ~ Stuttgart/Berlin/Kéln  1990;  Wolfgang  Lohr,
»Rechristianisierungsvorstellungen im deutschen Katholizismus 1945-1948« in: Jochen—
Christoph Kaiser / Anselm Doering-Manteuffel (Hg.), Christentum und politische Verant-
wortung. Kirchen im Nachkriegsdeuntschland, Stuttgart/Berlin/Koln 1990; Martin Greschat,
»»Rechristianisierung« und »Sikularisierung«: Anmerkungen zu einem européischen inter-
konfessionellen Interpretationsmodell« in: Jochen-Christoph Kaiser / Anselm Doering-
Manteuffel (Hg.), Cgrzstentum und politische Verantwortung. Kirchen im Nachkriegs-
deutschland, Stuttgart/Berlin/Koln 1990; vgl. auch Burkhard van Schewick, Die katholische
Kirche und die Entstehung der Verfassungen in Westdeutschland 1945 — 1950, Mainz 1980.

P 21&73213.93 o 20.01.2026, 21:29:35. ©
untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

Ulrich Willems - Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik 73

nahe stehenden Parteien in den Verfassungsberatungen nicht, den zentralen Baustein
dieses Programms, die Konfessionsschule bzw. ihre Garantie in Form des Rechts der
Eltern auf freie Wahl der religiosen Ausrichtung der Schule, in der Verfassung zu ver-
ankern. Dementsprechend verlagerten sich die Auseinandersetzungen auf Landerebe-
ne®, wo diese Ziele z.T. sehr weitgehend durchgesetzt werden konnten. In der Folge
entwickelte sich eine intensive, breit geficherte und weitgehend exklusive Kooperati-
on von Bund und Lindern mit den beiden Groflkirchen. Ausdruck und Ausgestal-
tung erfuhrt diese enge Zusammenarbeit in Konkordaten und Kirchenvertrigen, aber
auch in der Gesetzgebung, so etwa in der Reform der Jugend- und Sozialhilfegesetz-
gebung des Jahres 1961, wo die Vorrangstellung freier, und das heifdt insbesondere
kirchlicher, Trager festgeschrieben wurde. Im Ergebnis wurden den Kirchen erhebli-
che Wirkungs- und Einflussmoglichkeiten in Politik und Gesellschaft eingerdumt.
Allerdings veranderte sich diese religionspolitische Gelegenheitsstruktur in der
Folge von Sakularisierungs-, Pluralisierungs- und Modernisierungsprozessen in den
1960er Jahren schlagartig. Die deutlichsten Auswirkungen zeigten die veranderten
religionspolitischen Verhaltnisse in der Schule, dem zentralen Feld der religionspoli-
tischen Auseinandersetzung seit den 1920er Jahren: Innerhalb nur weniger Jahre
wurde die sogar landesverfassungsrechtlich gesicherte Konfessionsschule in Bayern,
Baden-Wiirttemberg und Nordrhein-Westfalen zugunsten der christlichen Gemein-
schaftsschule abgeschafft.?! Unter diesen Bedingungen war eine Fortsetzung des
Rechristianisierungsprogramms kaum langer aussichtsreich. Auch die Parteien jus-
tierten ihre Beziehungen zu den Kirchen: Wihrend die SPD in Godesberg nicht zu-
letzt aus wahlpolitischen Griinden ihren Frieden mit dem bundesdeutschen System
der Kooperation von Staat und Kirche und der 6ffentlichen Rolle der Kirche ge-
macht hatte, begrenzte das Erfordernis der innerparteilichen Integration der unter-
schiedlichen Fliigel und Gruppen in CDU und CSU die Moglichkeiten, die Anliegen
der Kirchen, insbesondere der katholischen, kompromisslos zu verfechten?? In der
Folge setzte man nun sowohl auf Seiten der grofien Parteien als auch bei den Kirchen
auf die Sicherung des bestehenden Regelungsbestandes sowie des einmal erreichten
Kooperationsniveaus. Dieser religionspolitische Konsens der tiberwiegenden Mehr-
heit unter den politischen Eliten fiithrte zusammen mit dem hohen Verrechtlichungs-
grad religionspolitischer Materien dazu, dass religionspolitische Konflikte im We-
sentlichen rechtlich ausgetragen wurden. Selbst im Zuge der deutschen Vereinigung,
durch die die religiose Landschaft der Bundesrepublik aufgrund der fortgeschritte-
nen Entkirchlichung in den neuen Bundeslindern deutlich heterogener wurde, kam
es zu keinen grundlegenden Verinderungen der religionspolitischen Ordnung. Die

20 Vgl. v. a. Thomas Ellwein, Klerikalismus in der deutschen Politik, Minchen 1955.

21 Vgl. Jana Richter, Eine Schule fiir Bayern. Die schulpolitischen Auseinandersetzungen um
die Einfiibrung der Christlichen Gemeinschaftsschule in Bayern nach 1945, Miinchen 1997.

22 Martin Greschat, Protestanten in der Zeit. Kirche und Gesellschaft in Dentschland vom
Kaiserreich bis zur Gegenwart, Stuttgart/Berlin/Koln 1994, S. 187; vgl. auch Carolyn
M. Warner, Confessions of an interest group. The Catholic Church and political parties
in Europe, Princeton 2000; Carolyn M. Warner, »Die katholische Kirche als politischer
Akteur in Italien, Frankreich und Deutschland« in: Michael Minkenberg / Ulrich Wil-
lems (Hg.), Politik und Religion, Wiesbaden 2003.

ZfP 55.]g. 1/2008

1P 216,73.216.36, am 20,01.2026, 21:29:35, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

74 Ulrich Willems - Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik

neuen Bundeslinder tibernahmen mit Ausnahme von Brandenburg das religionspo-
litische Regelungsmuster der Bundesrepublik.?? Auch in der gemeinsamen Verfas-
sungskommission von Bund und Lindern gab es keine Mehrheiten fiir Verinderun-
gen der religionspolitischen Verfassung.?* Damit blieb der Kernbestand des von den
spaten 1940ern bis in die frithen 1960er Jahre umgesetzten Programms erhalten.

Die Asymmetrien der auf diese Weise konstituierten religionspolitischen Ordnung
lassen sich sowohl auf der Ebene des Normenbestandes als auch auf der Ebene der
Anwendung des Normenbestandes identifizieren.”> Zu dem aus der Perspektive einer
prinzipiellen Gleichbehandlung von religiosen und weltanschaulichen Traditionen
problematischen religionspolitischen Normen zihlen u.a. die Gottesformeln in den
Praambeln bzw. Vorspriichen des Grundgesetzes sowie einer Reihe von Linderver-
fassungen, die religios-christlichen Erziehungsziele in Verfassungen und Schulgeset-
zen einzelner Lander?, die staatliche Anordnung christlicher Symbole im 6ffentlichen
Raum wie z.B. des Kreuzes in bayerischen Schulriumen?, der Schutz christlicher
Sonn- und Feiertage, die Erklarung der christlichen Gemeinschaftsschule zur Regel-
schule in einer Reihe von Linderverfassungen, aber auch die mehr oder weniger ex-
klusiv in den mit den beiden Kirchen geschlossenen Vertriagen gewihrten Rechte und
Vergtinstigungen. Zu den Fillen einer problematischen Anwendung des religions-
rechtlichen Normenbestandes zihlen etwa der hochst restriktiv und selektiv gewihrte
Zugang zu den Instituten des Status einer Korperschaft des offentlichen Rechts sowie
des Religionsunterrichts. Die jiingsten Fille religionspolitischer Gesetzgebung, die di-
rekt oder verklausuliert auf ein einseitiges Verbot des Kopftuches zielen, fiigen sich in
dieses Muster einer asymmetrischen religionspolitischen Ordnung nahtlos ein.?®

23 Vgl. Hartmut Johnsen, »Die Evangelischen Staatskirchenvertrige in den neuen Bundes-
lindern — ihr Zustandekommen und ihre praktische Anwendung« in: Zeitschrift fiir
evangelisches Kirchenrecht 43 (1998); Stephan Haering, »Die Vertrage zwischen dem
Heiligen Stuhl und den neuen Bundeslindern aus den Jahren 1994 bis 1998« in: Josef
Isensee / Wilhelm Rees / Wolfgang Riifner (Hg.), Dem Staate, was des Staates — der Kir-
che, was der Kirche ist. Festschrift fiir Joseph Listl zum 70. Geburtstag, Berlin 1999.

24 Vgl. Referat Offentlichkeitsarbeit Deutscher Bundestag, (Hg.), Bericht der Gemeinsa-
men Verfassungskommission: gemdfS Beschlufl des Deutschen Bundestages, Drucksache
12/1670, und Beschluf§ des Bundesrates, Drucksache 741/91 (Beschluf3), Bonn 1993.

25 Vgl. zum Folgenden Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendlandi-
sche Kultur und Laizismus: Zu Struktur und Konsequenzen aktueller religionspoliti-
scher Konflikte in der Bundesrepublik, aaO. (FN 8), S. 308-310.

26 Nachweise finden sich bei Peter Hiberle, »»Gott«« im Verfassungsstaat« in: Walther
First / Roman Herzog / Dieter C. Umbach (Hg.), Festschrift fiir Wolfgang Zeidler, Ber-
lin/New York 1987 und Bodo Pieroth, »Erziehungsauftrag und Erzichungsmafistab der
Schule im freiheitlichen Verfassungsstaat« in: Deutsches Verwaltungsblatt 109 (1994).

27 Art. 7 Abs. 3 BayEUG.

28 Zur Rekonstruktion der politischen Entscheidungsfindung vgl. Antonius Liedhegener,
»Streit um das Kopftuch: Staat und Religion in Deutschland« in: Zeitschrift fiir Politik-
wissenschaft 15, Nr. 4 (2005), vgl. auch seinen Beitrag in diesem Heft. Auf der anderen
Seite feiert beim Verbot des Tragens jeglicher religioser Symbole fiir Beamtinnen und
Beamte sowie Lehrkrifte in Art 2 und 3 des Gesetz zur Schaffung eines Gesetzes zu
Artikel 29 der Verfassung von Berlin und zur Anderung des Kindertagesbetreuungsge-
setzes vom 27. Januar 2005 die sozialdemokratische Philosophie einer strikten Tren-
nung von Staat und Kirche aus dem spiten 19. Jahrhundert frohliche Urstind.

1P 216,73.216.36, am 20,01.2026, 21:29:35, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

Ulrich Willems - Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik 75

Um es noch einmal zu betonen: Problematisch ist nicht die kooperative Ausge-
staltung des Verhiltnisses von Staat und Religions- sowie Weltanschauungsgemein-
schaften, nicht das Angebot ihrer Anerkennung oder Forderung, problematisch ist
vielmehr die Selektivitit symbolischer Auszeichnung und materieller Forderung,
also die Verletzung des Prinzips eines gleichen Abstandes zu allen Religions- und
Weltanschauungsgemeinschaften.

Dass diese Asymmetrie durchaus gewollt ist, zeigt sich an den Mustern ihrer
Rechtfertigung. Es lassen sich vor allem drei Rechtfertigungsmuster ausmachen: die
Kulturbedeutung des Christentums sowie die Behauptungen einer Unverzichtbar-
keit religios-christlicher vorpolitischer Grundlagen der Verfassung und einer trans-
zendenten Begrenzung des Politischen.”” Nach dem ersten Argument handelt es
sich beim Christentum nicht nur um einen zentralen Bestandteil deutscher wie eu-
ropdischer Kultur und Geschichte, sondern auch um einen priagenden Faktor des
Bestandes gemeinsamer ethischer Uberzeugungen, was nicht nur ihre symbolische
Anerkennung, sondern auch ihre systematische Reproduktion erlaube.®® Nach dem
zweiten Argument sind freiheitliche Gesellschaften auf eine entgegenkommende
politische Kultur angewiesen, einen Kranz von Einstellungen, Handlungs- und Ver-
haltensweisen, der den Gebrauch der Freiheit sowohl gegen ihre zentrifugalen Ten-
denzen als auch gegen ihren Missbrauch schiitze’ — und diese entgegenkommende
politische Kultur stelle vor allem das Christentum bereit.”? Nach dem dritten Argu-
ment bedarf es eines Transzendenzbezuges in politischen Gemeinwesen, etwa in
Form von Gottesformeln in Verfassungen, um die Unverfligbarkeit der zentralen

29 Vgl. die ausfiihrliche Rekonstruktion und Kritik bei Willems, Weltanschaulich neutraler
Staat, christlich-abendlindische Kultur und Laizismus: Zu Struktur und Konsequenzen
aktueller religionspolitischer Konflikte in der Bundesrepublik, aaO. (FN 8), S. 310-315.

30 Vgl. u. a. Christian Link, »Stat Crux. Die »Kruzifix«<-Entscheidung des Bundesverfas-
sungsgerichtes« in: Newue Juristische Wochenschrift 48, Nr. 2 (1995), S. 3335; Christoph
Link, »Der Einfluff christlicher Werte auf die deutsche Verfassungsordnung« in:
Herbert-Quandt-Stiftung  (Hg.), Vom christlichen Abendland zum multikulturellen
Einwanderungsland? Sinclair-Haus Gespréche, 12. Gesprich 23-24. April 1999, Bad
Homburg 1999, S. 20-21; Josef Isensee, »Bildersturm durch Grundrechtsinterpretation:
der Kruzifixbeschluss des Bundesverfassungsgerichtes« in: Zeitschrift fiir Rechtspolitik
29, Nr. 1 (1996), S. 15; Josef Isensee, »Die Zukunftsfihigkeit des deutschen Staatskir-
chenrechts. Gegenwirtige Legitimationsprobleme« in: Josef Isensee / Wilhelm Rees /
Wolfgang Riifner (Hg.), Dem Staate, was des Staates — der Kirche, was der Kirche ist.
Festschrift fiir Joseph Listl zum 70. Geburtstag, Berlin 1999, S. 88; Martin Heckel, »Das
Kreuz im offentlichen Raum: Zum »Kruzifix-Beschluf« des Bundesverfassungsgerich-
tes« in: Deutsches Verwaltungsblart 111, Nr. 9 (1996), S. 460, 467, 482.

31 Vgl. insbesondere Ernst-Wolfgang Bockenforde, »Die Entstehung des Staates als Vor-
gang der Sikularisation« in: Ernst-Wolfgang Bockenforde (Hg.), Recht — Staat — Frei-
heit, Frankfurt am Main 1991; Ernst-Wolfgang Bockenforde, »Erfolge und Grenzen der
Aufklirung. Acht Thesen« in: Universitas 50 (1995), S. 722, 725.

32 Vgl. u.a. Heckel, Das Kreuz im offentlichen Raum: Zum »Kruzifix-Beschluff« des Bun-
desverfassungsgerichtes aaO. (FN 30), S. 468; Kirchhof, Die Kirchen und Religionsge-
meinschaften als Korperschaften des 6ffentlichen Rechts, aaO. (FN 15), S. 655.

ZfP 55.]g. 1/2008

1P 216,73.216.36, am 20,01.2026, 21:29:35, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

76 Ulrich Willems - Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik

Wertauffassungen wie der Menschenwiirde oder der Grund- und Menschenrechte
symbolisch gegen das durch totalitire Entartung gefihrdete Politische zu sichern.”®

Das zweite und das dritte Argument scheitern in einer religios pluralistischen Ge-
sellschaft, in der inzwischen mehr als ein Drittel keiner christlichen Religionsge-
meinschaft angehort und in dem in den westlichen Bundeslindern zwar noch etwa
vier Fiinftel, in den neuen Bundeslindern aber nur noch ein gutes Drittel an Gott
oder die Existenz einer hoheren geistigen Macht glaubt®, bereits an den funktiona-
len Voraussetzungen.

Die Uberzeugungskraft des ersten Argumentes hingt dagegen vom Rechtferti-
gungsgegenstand ab. Sofern es allein um eine Rechtfertigung der Anerkennung der
historischen Prigekraft von Kultur, Identitit und Wertbestand geht, bedarf es der
oben schon angesprochenen sorgsamen Unterscheidung zwischen unvermeidlichen
Asymmetrien, einem Recht der Mehrheit auf Ausdruck ihrer mit der Geschichte
und Kultur des Landes verwobenen kulturellen Identitit und nicht zu rechtferti-
genden Formen einer 6ffentlichen, Missachtung oder Abwertung kommunizieren-
den Behauptung kultureller oder religidser Uberlegenheit oder Hoherwertigkeit be-
stimmter Traditionen gegeniiber anderen. Geht es dagegen darum, bestimmte
religiose Traditionen mit Blick auf die Reproduktion derjenigen »Werte und Nor-
men [...], die, vom Christentum mafigeblich geprigt, auch weitgehend zum Gemein-
gut des abendlindischen Kulturkreises geworden sind« (BVerfGE 41, 65 [65], vgl.
auch 41, 29 und 41, 88), zu bevorzugen oder zu benachteiligen, verstofit das Argu-
ment gegen die Verpflichtung des Staates zu religios-weltanschaulicher Neutralitit
und das daraus folgende Gebot der Gleichbehandlung. Denn dann steht allein die
Ubereinstimmung religidser Traditionen mit solchen unterstellten gemeinsamen
Werten und Normen bzw. der funktionale Beitrag zu ihrer Reproduktion zur De-
batte, und zwar unabhingig vom Beitrag zur Genese dieser Werte und Normen.
Das gilt verstirkt unter Bedingungen religioser und weltanschaulicher Pluralisie-
rung. Weil es jedoch sowohl das Verfassungsgericht als auch die Staatskirchen-
rechtslehre versiumt haben, hinreichend klare Kriterien fiir Inhalt, Reichweite und
Grenzen des durch die obige Formel bestimmten Spielraums zu formulieren, ist
diese Formulierung des Verfassungsgerichtes inzwischen zu einem idealen Legiti-
mationsinstrument fiir Asymmetrien jeglicher Art im Verhiltnis von Staat und Kir-
chen zu Ungunsten nichtchristlicher Glaubensgemeinschaften avanciert.

Zwei Beispiele sollen zeigen, wie problematisch dieses Argument verwendet wer-
den kann.

So tiberschreitet eine Interpretation des Staatskirchenrechtlers Martin Heckel im
Zusammenhang der Bestimmung des Charakters der christlichen Gemeinschafts-

33 Vgl. z. B. Tine Stein, »»Im Bewusstsein der Verantwortung vor Gott ...«. Christliches
Menschenbild und demokratischer Verfassungsstaat« in: Mathias Hildebrandt / Man-
fred Brocker / Hartmut Behr (Hg.), Sikularisierung und Resakralisierung in westlichen
Gesellschaften, Wiesbaden 2001, S. 193-197; Kirchhof, Die Kirchen und Religionsge-
meinschaften als Korperschaften des 6ffentlichen Rechts, aaO. (FN 15), S. 653.

34 Detlef Pollack, Sikularisierung — ein moderner Mythos? Studien zum religiosen Wandel
in Deutschland, Ttibingen 2003, S. 83, Zahlen von 1991.

1P 216,73.216.36, am 20,01.2026, 21:29:35, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

Ulrich Willems - Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik 77

schule en passant die vom Verfassungsgericht markierte Grenze zwischen Glaubens-
aussagen und den vom Christentum gepragten allgemein geteilten Normen und Wer-
ten: »Im Geschichtsunterricht darf ihnen [den Schiilern, U.W.] vermittelt werden, dafl
die Krippe Jesu in Bethlehem und sein Kreuz in Golgatha stand, daf} er dazwischen
seine Predigt auf dem Berge hielt, daf seine Jiinger an ihn als Gottes Sohn glaubten«.

Ahnliches gilt fiir die Begriindung der »Kopftuchbestimmung« des Art. 59 Abs. 2
BayEUG, in der es Lehrkriften im Unterricht untersagt wird, Symbole oder Klei-
dungsstiicke zu tragen, »sofern die Symbole oder Kleidungsstiicke bei den Schiile-
rinnen und Schiilern oder den Eltern auch als Ausdruck einer Haltung verstanden
werden konnen, die mit den verfassungsrechtlichen Grundwerten und Bildungszie-
len einschliefSlich den christlich-abendlindischen Bildungs- und Kulturwerten nicht
vereinbar ist« (Hervorhebung U.W.). Im Verfahren vor dem Bayerischen Verfas-
sungsgerichtshofes, das auf einer Popularklage der Islamischen Religionsgemein-
schaft e. V. in Bayern gegen Art 59 Abs. 2 BayEUG beruhte, vertrat die bayrische
Staatsregierung u.a. die Auffassung, das eine »Kopftuch tragende Lehrerein ... nicht
in der Lage (sei), die verfassungsmafligen Bildungs- und Erzichungsziele, insbeson-
dere die Gleichberechtigung von Mann und Frau, glaubhaft zu vermitteln«, wih-
rend - so die Wiedergabe der Position im Urteil - » (i)m Gegensatz zum muslimi-
schen Kopftuch ... beim Nonnenhabit zu berticksichtigen sei, dass sich die
christlichen Kirchen vorbehaltlos zu den verfassungsrechtlichen Grundwerten und
Bildungszielen bekennen wiirden«. Dass als einziger diskriminierender Wert zwi-
schen Christentum und Islam nun ausgerechnet die Gleichberechtigung von Mann
und Frau angeftihrt wird, mutet angesichts des »Schreibens an die Bischofe der Welt
Uber die Zusammenarbeit von Mann und Frau in der Kirche und in der Welt« vom
31. Juli 2004, fir das der heutige Papst noch in seiner Funktion als Prafekt der vati-
kanischen Kongregation fiir die Glaubenslehre verantwortlich zeichnete, zumindest
seltsam an, wird doch in diesem Dokument bei aller Betonung der Gleichwertigkeit
gerade die Geschlechterdifferenz betont. Ob sich die in der bayrischen Verfassung
gebotene Vermittlung eines solchermaflen interpretierten Wertes noch mit dem
jungst ins Grundgesetz eingefligten Auftrag zu einer »tatsichliche(n) Durchsetzung
der Gleichberechtigung von Frauen und Minnern« (Art. 3, Abs. 2) vereinbar ist, ist
eine spannende Frage, die hier jedoch offen bleiben muss. Der Bayerische Verfas-
sungsgerichtshof sah tibrigens keinen Anlass, die Regelung des Art. 59 Abs. 2 Bay-
EUG als Verletzung religioser Neutralitit zu beanstanden.

3. Reformféihigkeit und Reformstrategien

Reformbedarf besteht also in drei Hinsichten: mit Blick auf die asymmetrische
Ausprigung des bundesdeutschen Kooperationssystems, mit Blick auf die Integra-
tion religidser Minderheiten in den Schutzbereich der individuellen und korporati-
ven Religionsfreiheit und schliefllich mit Blick auf die Bewiltigung der zunehmen-

35 Heckel, Das Kreuz im offentlichen Raum. Zum Kruzifixbeschluss des Bundesverfas-
sungsgerichtes, aaO. (FN 30), S. 482; Hervorhebung u.w.

ZfP 55.]g. 1/2008

1P 216,73.216.36, am 20,01.2026, 21:29:35, ©
m mit,

untersagt, 10r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

78 Ulrich Willems - Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik

den Zahl von Fillen kollidierender religionsrechtlicher Prinzipien und Normen.
Wie steht es angesichts dieses Reformbedarfs um die Reformfihigkeit und die Re-
formchancen der religionspolitischen Verfassung der Bundesrepublik? Die struktu-
rellen Reformkapazititen sind tiberraschender Weise eher glinstig. Zwar bleiben na-
turlich grofle Teile der religionspolitischen Ordnung, insbesondere die aus der
Weimarer Reichsverfassung ibernommenen Kirchenartikel, allein deshalb kaum zu
indern, weil zu ihrer Anderung schwer zu erreichende verfassungsindernde Mehr-
heiten erforderlich wiren. Aber solche Anderungen sind auch nicht unbedingt er-
forderlich. Vielmehr lassen sich religionspolitische Ordnungssysteme wie das bun-
desdeutsche Kooperationssystem sehr unterschiedlich ausgestalten. Selbst ein
gegebener Normenbestand kann sehr unterschiedlich ausgestaltet und implemen-
tiert werden. Das zeigt, wie oben bereits einmal erwihnt, etwa der Vergleich von
Weimarer Republik und Bundesrepublik, wo sich bei beinahe identischem Rege-
lungsbestand zwei sehr unterschiedliche Auspriagungen ergeben haben. Das hat sei-
nen Grund nicht nur in den unterschiedlichen politischen Konstellationen und
Mentalititen, sondern auch in der Uneindeutigkeit oder Vieldeutigkeit des Nor-
menbestandes, genauer der spannungsreichen Koexistenz oder Konkurrenz zwi-
schen religiosen Freiheitsrechten und der institutionellen Ausgestaltung des Ver-
haltnisses von Staat und Kirche. Diese Mehrdeutigkeit hat etwa Josef Isensee im
Zusammenhang der Auseinandersetzungen um das Kruzifix-Urteil des Bundesver-
fassungsgerichtes betont. »Das bestehende Staatskirchenrecht ist im wesentlichen
Werk der Interpretation. Daher steht und fallt es mit seinen Interpreten. Zugespitzt:
die bestehende Ordnung des Staatskirchenrechts konnte gewendet werden ohne ei-
nen Federstrich des Gesetzgebers, vollends ohne Revision des Verfassungstextes,
durch blofle Anderung der Geschiftsverteilung zwischen dem ersten und dem
zweiten Senat des Bundesverfassungsgerichtes«.”* Lisst man die Entscheidungen
des Bundesverfassungsgerichtes seit der Kruzifix-Entscheidung Revue passieren,
etwa die Entscheidungen zur Verleithung des Koperschaftsstatus an die Zeugen Je-
hovas oder die Entscheidung zum Schichten, dann deutet sich eine grundrechtsori-
entierte, auf die individuelle und korporative Religionsfreiheit abstellende Neuin-
terpretation der religionsverfassungsrechtlichen Normenbestandes ab, in der kein
Raum mehr fiir Sonderbeziechungen von Staat und christlichen Kirchen bzw. Asym-
metrien der religionspolitischen Ordnung bleibt; auch in der staatskirchenrechtli-
chen Diskussion, vor allem jedoch in der jingeren Generation der Vertreter des
Staatskirchenrechts, lisst sich eine stirkere Ausrichtung auf Fragen der Religions-
freiheit beobachten.”” Mit dieser grundrechtsorientierten Entscheidungspraxis des
Rechtssystems lassen sich also sowohl ein Teil des Reformbedarfs, der aus der
asymmetrischen Ausgestaltung des bundesdeutschen Kooperationssystems resul-
tiert, als auch der Reformbedarf befriedigen, der sich aus der religiosen Pluralisie-

36 Isensee, Die Zukunftsfihigkeit des deutschen Staatskirchenrechts. Gegenwirtige Legiti-
mationsprobleme, aaO. (FN 30), S. 69.

37 Vgl. Walter, Religionsverfassungsrecht in vergleichender und internationaler Perspek-
tive, 2aO. (FN 9), S. 199-200.

1P 216,73.216.36, am 20,01.2026, 21:29:35, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

Ulrich Willems - Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik 79

rung ergibt und in einer Erweiterung des Verstindnisses dessen besteht, was unter
den Schutzbereich der individuellen und korporativen Religionsfreiheit fallt.$

Die selektive symbolische Auszeichnung einzelner religioser Traditionen in Form
von Erziehungszielen in den Verfassungen und Schulgesetzen einzelner Liander ldsst
sich auf diesem Wege jedoch nicht aus der Welt schaffen — wohl aber ihre Materialisie-
rung in Form einer ungleichen Zulassung oder Aussperrung von religiosen Symbolen
aus dem offentlichen Raum wie in den Kopftuchregelungen einer Reihe von Landern
(Bayern, Hessen, Saarland, Nordrhein-Westfalen). Setzt sich der oben beschriebene
Trend der Rechtssprechung des Bundesverfassungsgerichtes fort, werden diese Rege-
lungen in dieser Form und mit diesen Begriindungen keinen Bestand haben.

Diese Reform tiber Rechtsprechung hat allerdings ihre Grenzen. So lasst sich zum
einen fragen, ob solche grundlegenden Umbauten an der religionspolitischen Ordnung
nicht doch einer Legitimation durch den demokratischen politischen Prozess bediirfen.
Dieser Legitimationsbedarf entsteht vor allem deshalb, weil man es unter Bedingungen
einer pluralisierten und heterogenen religiosen Landschaft in religionspolitischen
Streitfillen vielfach — und hier kommt die dritte der oben erwihnten Formen von Re-
formbedarf ins Spiel — mit Kollisionen zwischen gleichberechtigten Prinzipien oder
Normen zu tun hat, die wie die Konkurrenz zwischen positiver und negativer Religi-
onsfreiheit nicht rational auflosbar sind. Diese Situation produziert aber nicht nur die
normative Frage nach der Legitimitit einer vornehmlich rechtlichen Entscheidung sol-
cher Fragen, sie wirft auch das Problem auf, wie denn Gerichte und insbesondere das
Bundesverfassungsgericht mit seiner Letztentscheidungskompetenz unter solchen Be-
dingungen Akzeptanz fiir ihre Entscheidungen herstellen und damit befriedend und
integrierend wirken konnen.® Die heftige Debatte um die Kruzifix-Entscheidung des
Bundesverfassungsgerichtes unter den politischen Eliten, der Bevolkerung® und selbst
der Staatskirchenrechtslehre hat dies schlagend deutlich gemacht. Die Reform durch
Recht ist auch keine nachhaltige Strategie, weil sie die Reste der problematischen, aus
dem Programm einer »Verchristlichung der Gesellschaft« stammenden religionspoliti-
schen Mentalititen von politischen Eliten und Bevolkerung nicht zu dndern vermag.

Ein Plidoyer fir mehr Religionspolitik* scheint auf dem Hintergrund der Ak-
teurskonstellationen sowie der religionspolitischen Mentalititen innerhalb der poli-

38 Insofern ist Janbernd Oebbecke (vgl. seinen Beitrag in diesem Heft) zuzustimmen, dass
das Rechtssystem auf der Basis der existierenden religionspolitischen Ordnung durch-
aus in der Lage ist, die Folgen religioser Pluralisierung zumindest mit Blick auf die
Muslime zu bewiltigen. Ob auch die beiden stirksten Bastionen der bisherigen asym-
metrischen Ordnung — der Korperschaftsstatus und der Religionsunterricht — in abseh-
barer Zeit in politischen Verhandlungen oder aber durch gerichtliche Entscheidung
geschliffen bzw. gedffnet werden, ist allerdings noch offen.

39 Vgl. Lhotta, Bundesverfassungsgericht als judizieller Mediator und Agenda-Setter im
LER-Verfahren, aaO. (FN 13), S. 1078, 1087.

40 Vgl. dazu die Leserbriefe in Peter Pappert, (Hg.), Den Nerv getroffen. Engagierte Stim-
men zum Kruzifix-Urteil von Karlsrube, Aachen 1995.

41 Vgl. Willems, Weltanschaulich neutraler Staat, christlich-abendlindische Kultur und
Laizismus: Zu Struktur und Konsequenzen aktueller religionspolitischer Konflikte in
der Bundesrepublik, aaO. (FN 8).

ZfP 55.]g. 1/2008

1P 216,73.216.36, am 20,01.2026, 21:29:35, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

80 Ulrich Willems - Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik

tischen Eliten nun aber kaum eine attraktive Alternative zu bieten. Der kurze histo-
rische Rickblick hat deutlich gemacht, dass es die Kirchen und die ihnen
nahestehende Mehrheit unter den politischen Eliten waren, die fir die asymmetri-
sche Ausgestaltung der Verfassung der bundesdeutschen Religionspolitik verant-
wortlich zeichneten. Und die detaillierte Rekonstruktion der Kopftuchgesetzgebung
durch Antonius Liedhegener (vgl. seinen Beitrag in diesem Heft) zeigt deutlich, dass
die problematische Mentalitit, die eigenen religionspolitischen Uberzeugungen, so
die Mehrheitsverhiltnisse gegeben sind, durchzusetzen, nach wie vor hochst virulent
ist, und zwar sowohl auf Seiten der Verfechter der alten asymmetrischen religions-
politischen Ordnung als auch auf Seiten der Verfechter eines Systemwechsels weg
von einem Kooperations- hin zu einem Trennungssystem. Aber wie Antonius Lied-
hegener in dieser Lage allein auf das Recht und das Prinzip der Religionsfreiheit zu
setzen, ist aufgrund der oben beschriebenen Schwierigkeiten der Rechtsprechung,
gerade in solchen Situationen Akzeptanz fiir Entscheidungen herzustellen, befrie-
dend und integrierend zu wirken und die problematischen Mentalititen auf diese
Weise zu verandern, ebenfalls keine erfolgversprechende Losung des Problems.

Unter diesen Bedingungen stellt Religionspolitik nach verhandlungsdemokrati-
schem Muster im Schatten gerichtlicher Dezision eine Alternative dar, die sowohl
faire als auch allseits akzeptierte Losungen hervorzubringen und zugleich die Her-
ausbildung und Stirkung jener Fihigkeiten zu fordern vermag, die wie Fairness und
Toleranz in religios pluralisierten Gesellschaften unverzichtbar sind. Interessanter
Weise ist das Bundesverfassungsgericht — wohl nicht zuletzt auch in Reaktion auf
die Folgen seiner Kruzifix-Entscheidung — bei seiner Befassung mit der Einfithrung
des Faches Lebensgestaltung — Ethik — Religion (LER) und der Nichteinfiithrung ei-
nes Religionsunterrichtes nach Art 7, Abs. 3 GG im Brandenburgischen Schulgesetz
genau diesen Weg gegangen.*?

In diesem Konflikt standen auf der einen Seite die brandenburgische Regierung
und die Parlamentsmehrheit, die die gesellschaftlichen Voraussetzungen fir einen
Religionsunterricht nach Art. 7 Abs. 3 in Brandenburg nicht gegeben sahen und da-
her mit Blick auf die als notwendig erachtete Werteerziehung auf das alternative Un-
terrichtfach LER setzten und den Religionsunterricht als freiwilliges Angebot in die
Hinde der Kirchen iibergeben wollten. Rechtlich beriefen sie sich auf die Ausnah-
meklausel in Art. 141 GG, nach der Art. 7 Abs. 3 GG auf diejenigen Linder keine
Anwendung findet, in denen am 1. Januar 1949 eine andere landesrechtliche Rege-

42 Vgl fir eine kurze Skizze des Konfliktes und seine gerichtliche Beilegung Lhotta, Bun-
desverfassungsgericht als judizieller Mediator und Agenda-Setter im LER-Verfahren,
aa0O. (FN 13), S. 1086-1090, fiir eine ausfithrliche Rekonstruktion vgl. Kai Oliver Thiel-
king, Die Kirche als politischer Akteur. Kirchlicher Einfluss anf die Schul- und Bildungspo-
litik in Deutschland, Baden-Baden 2005. Lhotta hat in seinem Beitrag am Beispiel des
LER-Verfahrens die Rolle des Bundesverfassungsgerichts als »Mediator« und » Agenda-
Setter« herausgestellt und damit die bisherige politikwissenschaftliche Funktionsbestim-
mung des Gerichts, in der dieses vornehmlich als »Veto-Player« betrachtet wurde, deut-
lich erweitert. Hier liegt der Akzent dagegen auf der Rolle des Gerichtes als (eher indirekt
wirkendes) Korrektiv einer verhandlungsdemokratisch angelegten Religionspolitik.

1P 216,73.216.36, am 20,01.2026, 21:29:35, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

Ulrich Willems - Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik 81

lung bestand. Auf der anderen Seite standen die katholische Kirche, Eltern und be-
troffene Schiiler und die CDU/CSU-Fraktion im Deutschen Bundestag, die die
Einfithrung des Religionsunterrichtes nach Art. 7 Abs. 3 forderten. Die Evangelische
Kirche in Berlin-Brandenburg beteiligte sich anders als die katholische Kirche zu-
nichst an einem Modellversuch, schwenkte jedoch Mitte der 90er Jahre um, stieg aus
dem Modellversuch aus und reihte sich in die Koalition aus CDU/CSU-Fraktion,
katholischer Kirche und Eltern ein. Nach dieser Konfliktpartei stellte das Fach LER
keinen Religionsunterricht nach Art. 7 Abs. 3 dar; das Land sei jedoch verpflichtet,
Religionsunterricht nach Art. 7 Abs. 3 einzufiihren. Die Anwendbarkeit der sog.
»Bremer Klausel« (Art. 141 GG) wurde bestritten. 279 Mitglieder des Deutschen
Bundestages reichten schliefflich einen Normenkontrollantrag beim Bundesverfas-
sungsgericht ein, die § 9 Abs. 2 und3, § 11 Abs. 2 bis 4 und § 141 des Brandenburgi-
schen Schulgesetzes vom 12. April 1996, soweit sie dem Religionsunterricht die
Anerkennung als ordentliches Schulfach verweigern, als mit dem Grundgesetz un-
vereinbar und § 9 Abs. 2 Satz 2 des brandenburgischen Schulgesetzes als nichtig zu
erkliren; die Bistimer Magdeburg, Berlin und Gorlitz, die Evangelische Kirche in
Berlin-Brandenburg sowie Schiiler und Eltern (zum Teil in Vertretung ihrer Kinder)
schlossen sich mit einer entsprechenden Verfassungsbeschwerde an.

Angesichts dieser Ausgangslage war absehbar, dass eine Entscheidung zugunsten
einer der beiden Seiten dhnlich heftige Reaktionen provoziert hitte wie die Kruzi-
fix-Entscheidung. Nach der offentlichen Anhérung am 26. Juni 2001 unterbreitete
der Erste Senat des Bundesverfassungsgerichtes in seinem Beschluss vom 11. De-
zember 2001 daher den Vorschlag, eine einvernehmliche Regelung herbeizufiihren.®
Nachdem die Beteiligten sich bis auf einige Eltern zu einer solchen einvernehmli-
chen Regelung bereit erklart hatten, unterbreitete das Verfassungsgericht einen Vor-
schlag (vgl. BVerfGE 104, 305), der die Parteien zwar nicht binden, ihnen aber als
Orientierung dienen sollte. In diesem Vergleichsvorschlag wurde der Religionsun-
terricht (RU) gestirkt (Integration des RU in die regelmaflige Unterrichtszeit, teil-
weise Anrechnung der Erteilung von RU bei Lehrern auf die Pflichtstundenzahl,
Leistungsbewertung des RU und auf Wunsch Ubernahme der Note in das Zeugnis,
staatliche Zuschiisse fir die Kirchen fiir die Erteilung von RU) und u.a. eine Ab-
meldmoglichkeit vom LER im Falle des Besuchs des Religionsunterrichts vorgese-
hen. Das Gericht setzte den Verfahrensbeteiligten eine Frist bis zum 31. Januar
2002. Die Konfliktparteien einigten sich mit Ausnahme einiger evangelischer Eltern
und Schiiler auf der Basis des Vergleichsvorschlages des Gerichts. Auf der Basis die-
ser Vereinbarung trat am 1. August 2002 das veranderte brandenburgische Schulge-
setz und die Verordnung tiber den Religionsunterricht in Kraft. Ein Antrag dissen-
tierender Eltern und Schiiler auf einstweilige Verfiigung gegen die neue Regelung
lehnte das Bundesverfassungsgericht am 28.7.2002 ab.** Am 31.10.2002 stellte das

43 Vgl. hierzu und zum Folgenden BVerfG, BvF 1/96 vom 31.12.2002, http://
www.bverfg.de/entscheidungen/fs20021031_1bv{f000196.html.

44 BVerfG, 1 BvQ 25/02 vom 28.7.2002, http://www.bverfg.de/entscheidungen/qk200207
28_1bvq002502.html.

ZfP 55.]g. 1/2008

1P 216,73.216.36, am 20,01.2026, 21:29:35, ©
m mit,

untersagt, 10r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

82 Ulrich Willems - Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik

Bundesverfassungsgericht schliefllich das Verfahren ein und verwarf die Verfas-
sungsbeschwerde der dissentierenden evangelischen Eltern und Schiiler.

Nun muss die Kopplung zwischen einer verhandlungsdemokratisch ausgestalteten
Religionspolitik und gerichtlicher Vermittlung und inhaltlicher Steuerung nicht immer
so stark ausfallen wie im LER-Verfahren. Angesichts der hiufig bestehenden Mach-
tungleichgewichte zwischen Gruppen, vor allem, wenn es um Konflikte zwischen reli-
giosen Mehrheiten und religiosen Minderheiten geht, ist der »Schatten« gerichtlicher
Dezision jedoch unerlisslich. Er stellt nicht zuletzt auch sicher, dass die Parteien die
fir solche Formen einer kooperativen Religionspolitik notwendige Kooperations-
und Kompromissbereitschaft aufbringen.* Die Operationsweise des Bundesverfas-
sungsgerichtes ist aber noch in einer weiteren Hinsicht bedeutsam, namlich als Hin-
weis darauf, dass viele der derzeitig religionspolitisch umstrittenen Fragen genuin po-
litische Fragen sind, deren Ergebnisse gleichwohl dem Gebot der Fairness und einem
schonendem Ausgleich der konkurrierenden Prinzipien und Gtiter geniigen mussen.

4. Schlussbemerkung

Eine verhandlungsdemokratisch ausgestaltete Religionspolitik im Schatten ge-
richtlicher Dezision konstituiert also eine dritte, genuin politische Option religions-
politischer Reform jenseits der rechtlich-gerichtlichen Normfortbildung und der
mehrheitsdemokratischen Religionspolitik. Dieser Typus einer verhandlungsdemo-
kratisch ausgestalteten Religionspolitik kann zudem, worauf Gerhard Lehmbruch
immer wieder aufmerksam gemacht hat*, auf eine tiefe Verankerung in der politi-
schen Entscheidungskultur Deutschland zuriickblicken. Um diese Tradition ver-
starkt zu nutzen, bedarf es allein einer Erweiterung der klassischen tripartistischen
Kooperation zwischen dem Staat und den beiden groflen christlichen Kirchen hin
auf ein pluralistisches religionspolitisches Netzwerk. Die im September 2006 vom
Bundesinnenminister einberufene Islamkonferenz konnte jedenfalls den Beginn ei-
ner stirkeren Nutzung dieses Modus der Religionspolitik markieren. Allerdings
werden sich nicht alle Fragen auf diesem Wege entscheiden lassen. Insofern bedarf
es bei der Reform und Fortbildung der religionspolitischen Verfassung der Bundes-
republik einer Kombination, Erganzung und wechselseitigen Korrektur gerichtli-
cher, mehrheitsdemokratischer*” und verhandlungsdemokratischer Religionspolitik.

45 Auf lokaler Ebene konnen bei religionspolitischen Konfliktlagen Widerspruchslosun-
gen mit der Notigung zur giitlichen Einigung, wie sie Art. 7 Abs. 3 BayEUG mit Blick
auf das Kruzifix vorsieht, funktionale Aquivalente bilden. Auch hier finden die Ver-
handlungen im Schatten einer gerichtlichen Dezision statt.

46 Gerhard Lehmbruch, »Die korporative Verhandlungsdemokratie in Westmitteleuropa«
in: Ders., Verbandlungsdemokratie. Beitrige zur vergleichenden Regierungslebre,
Wiesbaden 2003.

47 Zu den forderlichen institutionellen Randbedingungen fiir eine den Geboten der Fairness
und der Gleichbehandlung gentigende mehrheitsdemokratische Religionspolitik vgl.
Ulrich Willems, »Religion als Privatsache? Eine kritische Auseinandersetzung mit dem
liberalen Prinzip einer strikten Trennung von Politik und Religion« in: Michael Minken-
berg / Ulrich Willems (Hg.), Politik und Religion, Wiesbaden 2003; Willems, Weltanschau-
lich neutraler Staat, christlich-abendlindische Kultur und Laizismus: Zu Struktur und
Konsequenzen aktueller religionspolitischer Konflikte in der Bundesrepublik, aaO. (FN 8).

1P 216,73.216.36, am 20,01.2026, 21:29:35, ©
m

untersagt, mit, fOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

Ulrich Willems - Reformbedarf und Reformfihigkeit der Religionspolitik 83

Zusammenfassung

Die religionspolitische Ordnung der Bundesrepublik hat angesichts der Heraus-
forderung durch die religiose Pluralisierung erheblichen Reformbedarf. Dieser Re-
formbedarf resultiert unter anderem aus der asymmetrischen Ausgestaltung der re-
ligionspolitischen Ordnung, die zu einer religios-christlichen-groffkirchlichen
Schlagseite gefiihrt hat. Eine Reform dieser asymmetrischen religionspolitischen
Ordnung der Bundesrepublik erfordert jedoch keineswegs den Wechsel von einem
Kooperations- hin zu einem Trennungssystem. Vielmehr verfiigen beide Systeme
Uber erhebliche Spielriume der Ausgestaltung. Damit stellt sich die Frage nach den
angemessenen oder notwendigen Modi einer Reform der religionspolitischen Ord-
nung. Die derzeit dominierenden Formen der Reform durch Rechtsprechung und
parlamentarische Mehrheitsentscheidungen vermogen das notwendige Maf§ an Hin-
nahmebereitschaft oder Akzeptanz fiir religionspolitische Reformen nicht in ausrei-
chendem Maf3e herzustellen. Der Beitrag pladiert daher dafiir, diese beiden Modi
durch Formen einer verhandlungsdemokratischen Religionspolitik zu erginzen.

Summary

The religio-political order of the Federal Republic of Germany is in need of re-
form because of rising levels of religious pluralism. This need is, inter alia, a conse-
quence of an asymmetric design of the religio-political order, resulting in a reli-
gious-christian-ecclesiastical bias. But reform does not require a change from a
system of cooperation to a system of separation of state and church/religion, becau-
se both systems allow a great latitude in designing this relationship. This raises the
question of what are the adequate or necessary modes of reforming the religio-poli-
tical order. The currently dominating modes of reform by adjudication or parlia-
mentary majority decisions are unable to generate the extent of acquiescence or ac-
ceptance necessary for religio-political reforms. Therefore, the article pleads for
complementing both modes of reform by elements of a negotiation-democratic po-
litics of religion.

Ulrich Willems, The Need and Ability of Reform of the Religio-Political Order in
Germany

ZfP 55.]g. 1/2008

1P 216,73.216.36, am 20,01.2026, 21:29:35, ©
m mit,

untersagt, 10r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-64

