IV Der Rahmen der Therapie

1. Um einen Rahmen fiir die Transformation zu beschreiben,
werden Aspekte der Weltbilder Europas, Chinas und
Indiens komparativ untersucht, da diese kulturellen Dy-
namiken heute unmittelbar oder unterschwellig wirksam
sind. Fir Europa wird insbesondere der Fortschritts-
mythos (einschliefllich seiner Implikationen) dargestellt
werden. Dieser allerdings griindet bereits in dem christli-
chen Weltbild eines dynamisch-geschichtlich handelnden
Gottes, der die Weltgeschichte zielorientiert lenkt. Das
Christentum hat diese Denkform mit der ewigen Be-
standigkeit Gottes verkniipft, der trotz der Wirren in der
Geschichte vertrauenswiirdig bleibt, und das Ergebnis war
die Dreifaltigkeit (Trinitdt) Gottes. Dieses »Markenzei-
chen« europdischer Religionsgeschichte ist das Resultat
der Verbindung von (neu)platonischer griechischer Phi-
losophie und hebriischer Geschichtstheologie. In dem
Symbol der Trinitdt werden Einheit und Vielfalt, Bewe-
gung und Verldsslichkeit komplementir zusammenge-
dacht, was die Komplementaritit als generatives (und
nicht nur beschreibendes) Prinzip einfiihrt. Daraus folgt
die Erkenntnis: Die Welt ist eine Dynamik von Mdoglich-
keiten, in deren Gestaltung der Mensch verwickelt ist.
Dem Menschen kommt deshalb Verantwortung fiir sein
eigenes Schicksal wie auch fiir das Geschick der Welt zu.

2. Fiir Asien sollen insbesondere die Anthropologien in-
discher und chinesischer Gesellschaften, die historisch
durch den Buddhismus miteinander verbunden sind, der
Analyse unterzogen werden. Zentral zu diskutieren ist das
Prinzip des »Entstehens in wechselseitiger Abhingigkeit«

39

https://dol.org/10.5771/9783495819813-39 - am 25.01.2026, 22:56:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783495819913-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Rahmen der Therapie

40

(pratityasamutpada), das sowohl als logischer Rahmen als
auch als Erfahrungsdimension des Geistes fiir alle bud-
dhistischen Kulturen fundamental ist. Es ist zu fragen, ob
und wie dieses Prinzip als kulturelle Ressource fiir gegen-
wartige Gesellschaften aktiviert werden kann. Zu
unterscheiden sind dabei

o die Raumstruktur (Einheit, Vernetzung),

o die Zeitstruktur (lineares versus zyklisches Denken),
»Verwertungsmodelle« in bestimmten Zeitrhythmen
(langfristig-kurzfristig), die Inszenierung von Zeitver-
haltnissen in Ritualen.

Fiir mehrere asiatische Kulturen ist der Karma-Gedanke,

also das Prinzip reziproker Kausalitit, mehr oder weniger

bestimmend als Handlungsmotiv. Dabei spielt die Rolle
des kausalen Gegenspielers (das Bose) eine motivierende
wie auch hemmende Rolle, die allerdings zeitversetzt
wirkt, weil die Folgen einer Tat nicht unmittelbar (sondern
unter Umstinden »in einem nachsten Leben«) aktuell
werden, weshalb in solchem Fall keine Handlungskon-
sequenzen gezogen werden. Aus diesem Grund werden
derartige »zeitversetzte Kausalitidten« im Ritual vergegen-
wartigt. Dies ist eine motivationspsychologisch interes-
sante Strukturierung von Zeitverzogerung, die fiir unsere

Frage nach kulturellen Ressourcen fiir den gesellschaft-

lichen Wandel bedeutsam wird, weil ja auch die Folgen

des jetzigen Handelns (etwa beim Klimawandel) nicht so-
fort spiirbar werden, wohl aber durch wissenschaftliche

Abstraktion mit Wahrscheinlichkeitsaussagen in den Blick

kommen. Das allerdings fiihrt erst dann zur Motivation,

die Umdenken und neues Handeln stimuliert, wenn diese

Folgen (rituell) bereits vergegenwirtigt werden, wobei die

modernen Gesellschaften mit ihren Medien-Kulturen

ganz eigene und originelle Formen einer solchen »Rituali-
sierung« geschaffen haben und weiter ausbilden kénnen.

https://dol.org/10.5771/9783495819813-39 - am 25.01.2026, 22:56:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783495819913-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

