
IV Der Rahmen der Therapie

1. Um einen Rahmen für die Transformation zu beschreiben,
werden Aspekte der Weltbilder Europas, Chinas und
Indiens komparativ untersucht, da diese kulturellen Dy-
namiken heute unmittelbar oder unterschwellig wirksam
sind. Für Europa wird insbesondere der Fortschritts-
mythos (einschließlich seiner Implikationen) dargestellt
werden. Dieser allerdings gründet bereits in dem christli-
chen Weltbild eines dynamisch-geschichtlich handelnden
Gottes, der die Weltgeschichte zielorientiert lenkt. Das
Christentum hat diese Denkform mit der ewigen Be-
ständigkeit Gottes verknüpft, der trotz der Wirren in der
Geschichte vertrauenswürdig bleibt, und das Ergebnis war
die Dreifaltigkeit (Trinität) Gottes. Dieses »Markenzei-
chen« europäischer Religionsgeschichte ist das Resultat
der Verbindung von (neu)platonischer griechischer Phi-
losophie und hebräischer Geschichtstheologie. In dem
Symbol der Trinität werden Einheit und Vielfalt, Bewe-
gung und Verlässlichkeit komplementär zusammenge-
dacht, was die Komplementarität als generatives (und
nicht nur beschreibendes) Prinzip einführt. Daraus folgt
die Erkenntnis: Die Welt ist eine Dynamik von Möglich-
keiten, in deren Gestaltung der Mensch verwickelt ist.
Dem Menschen kommt deshalb Verantwortung für sein
eigenes Schicksal wie auch für das Geschick der Welt zu.

2. Für Asien sollen insbesondere die Anthropologien in-
discher und chinesischer Gesellschaften, die historisch
durch den Buddhismus miteinander verbunden sind, der
Analyse unterzogen werden. Zentral zu diskutieren ist das
Prinzip des »Entstehens in wechselseitiger Abhängigkeit«

39

https://doi.org/10.5771/9783495819913-39 - am 25.01.2026, 22:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(pratityasamutpada), das sowohl als logischer Rahmen als
auch als Erfahrungsdimension des Geistes für alle bud-
dhistischen Kulturen fundamental ist. Es ist zu fragen, ob
und wie dieses Prinzip als kulturelle Ressource für gegen-
wärtige Gesellschaften aktiviert werden kann. Zu
unterscheiden sind dabei
• die Raumstruktur (Einheit, Vernetzung),
• die Zeitstruktur (lineares versus zyklisches Denken),

»Verwertungsmodelle« in bestimmten Zeitrhythmen
(langfristig-kurzfristig), die Inszenierung von Zeitver-
hältnissen in Ritualen.

Für mehrere asiatische Kulturen ist der Karma-Gedanke,
also das Prinzip reziproker Kausalität, mehr oder weniger
bestimmend als Handlungsmotiv. Dabei spielt die Rolle
des kausalen Gegenspielers (das Böse) eine motivierende
wie auch hemmende Rolle, die allerdings zeitversetzt
wirkt, weil die Folgen einer Tat nicht unmittelbar (sondern
unter Umständen »in einem nächsten Leben«) aktuell
werden, weshalb in solchem Fall keine Handlungskon-
sequenzen gezogen werden. Aus diesem Grund werden
derartige »zeitversetzte Kausalitäten« im Ritual vergegen-
wärtigt. Dies ist eine motivationspsychologisch interes-
sante Strukturierung von Zeitverzögerung, die für unsere
Frage nach kulturellen Ressourcen für den gesellschaft-
lichen Wandel bedeutsam wird, weil ja auch die Folgen
des jetzigen Handelns (etwa beim Klimawandel) nicht so-
fort spürbar werden, wohl aber durch wissenschaftliche
Abstraktion mitWahrscheinlichkeitsaussagen in den Blick
kommen. Das allerdings führt erst dann zur Motivation,
die Umdenken und neues Handeln stimuliert, wenn diese
Folgen (rituell) bereits vergegenwärtigt werden, wobei die
modernen Gesellschaften mit ihren Medien-Kulturen
ganz eigene und originelle Formen einer solchen »Rituali-
sierung« geschaffen haben und weiter ausbilden können.

40

Der Rahmen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913-39 - am 25.01.2026, 22:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

