
Die Prinzipien der Geschichtsschreibung

nach Anton Wilhelm Amo

Jacob Emmanuel Mabe

Einführung

AntonWilhelm Amo gehört in Anbetracht der Größe seiner intellektuellen Leistun-

gen unangefochten zu den Pioniergestalten, denen die deutsche Philosophie ihre

herausragende Stellung in der Neuzeit verdankt. Obschon die Aufklärungsrezepti-

on lange Zeit ohne Amo stattgefunden hat, war er einer der wichtigenWegbereiter

der europäischenModerne. Dieser Beitrag ist der erste Versuch überhaupt, die von

Amo in seiner Hauptschrift Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi1 formu-

lierten Bedingungen und Prinzipien der Geschichtsschreibung zusammenzufassen

und zu systematisieren. Das dabei verfolgte Ziel besteht darin, einen völlig neuen

Weg in der Amo-Forschung zu eröffnen.

Bis zum 18. Jahrhundert war es zwar nicht üblich, die Philosophie in rein ge-

schichtlicher Form darzustellen. Doch Philosophie war mit Geschichtsdenken un-

trennbar eng verbunden, und die Philosoph*innen wirkten insofern zugleich auch

als Historiograph*innen, als sie ihre Werke stets in Anlehnung an die überlieferten

Texte insbesondere des Altertums und der Scholastik verfassten. Dieser historisch-

philosophischen Tradition verpflichtet, setzt sich auch Anton Wilhelm Amo mit

metaphysisch-ontologischen, ethischen, erkenntnistheoretischen, logischen und

ästhetischen Zusammenhängen ebenso systematisch wie historisch auseinander.

In seinem Traktat, der sich formal-stilistisch sowohl den Discours de la méthode von

René Descartes (vgl. Descartes 1637) als auch den Tractatus theologico-politicus von

Baruch Spinoza (vgl. Spinoza 1670) zum Vorbild nimmt, widmet sich Amo größ-

tenteils der Hermeneutik, die er alsTheorie undMethode der Interpretation textu-

1 Amo, Antonius Guiliemus. 1738. Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi. Halle. (Deut-

sche Ausgabe: Amo, Antonius Giuliemus. 1965. Traktat über die Kunst, nüchtern und sorgfältig

zu philosophieren. Halle: Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg. Sämtliche Zitate bezie-

hen sich auf diese deutsche Ausgabe.)

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Jacob Emmanuel Mabe

eller Überlieferungen bezeichnet (vgl. Amo 1965, Kap. VIII, Abschnitt Iff.).2 Darin

entwickelt Amo eigene Ansätze zur Abgrenzung der Philosophie von der Theologie

und weist dabei gegen Spinoza darauf hin, dass die Theologie zu dogmatisch be-

züglich ihrer Aussagen über heilige Dinge sowie profane Ideen sei (Kap. II). Anders

als Descartes unterscheidet Amo nicht zuletzt zwischen Philosophie undNaturwis-

senschaften. Er begründet seine Position mit dem Argument, dass die der Philoso-

phie zugrundeliegenden Gesetzmäßigkeiten die Möglichkeiten der wissenschaft-

lichen Verifikation (durch Beobachtung und Experiment) bei weitem übertreffen

müssten (vgl. Mabe 2007/2020).

1. Erudition und Polyhistorie

In der Neuzeit wird die Erudition (Gelehrsamkeit) als eine Disziplin begriffen, die

alle Wissensgebiete zusammenfasst. AntonWilhelm Amo hebt zudem hervor, dass

die Erudition ein vielseitiges Wissen und Denken sei, das hauptsächlich durch das

Studium von Büchern erworben werde und folgende Voraussetzungen zu erfüllen

habe, nämlich (a) das historische Wissen, (b) die Kenntnis von Sprachen und (c)

das Buchwissen (vgl. Amo 1965a, Kap. I, Abschnitt IVff.). Abgesehen von der Eru-

dition befasst sich Amo ebenso mit der Hermeneutik wie mit der philosophischen

Historiographie, die er unter die Polyhistorie als vielschichtiges und weitsichtiges

Wissen über die Vergangenheit subsumiert (vgl. Kap. I, Abschnitt XIV, §1, §2). In

dieser Hinsicht setzt er den Polyhistoriker mit dem Universalgelehrten gleich, der

mit der Methodologie der Erudition sehr gut vertraut ist. Bei Amo stehen Polyhis-

torik und Erudition dann in einem ungetrennten Verhältnis zueinander (vgl. Kap.

VIII, Abschnitt 1, §2).

Überdies zeichnet sich der Polyhistoriker nach Amo dadurch aus, dass er über

die Fähigkeit verfügt, historische Zeugnisse (Bücher, Materialien, Kategorien etc.)

oder Ereignisse systematisch zu erfassen, kritisch (differenziert) zu überprüfen

und hermeneutisch (ohne Vorurteile) zu verdeutlichen (vgl. Kap. 1). Amo will den

Polyhistoriker damit in die Lage versetzen, das überlieferte Erbe der Vergangenheit

und die darin enthaltenen philosophischen Ideen, Lehrmeinungen und Doktrinen

vergleichend (»denen er huldigt« [Kap. VIII, Abschnitt 1, §4]) zu rezipieren und ge-

mäß den philosophischen Prinzipien seines Zeitalters zu interpretieren, umdaraus

eine eigene Lehre zu entfalten (vgl. Abschnitt III, §2 – §6). Auf dieser Erkenntnis

aufbauend, untersucht Amo die wesentlichen logischen, ethischen und ontologi-

schen, erkenntnistheoretischen, metaphysischen wie ethisch-moralischen Fragen

in Auseinandersetzung mit den Denkern der Antike, der Scholastik und seiner Zeit

2 Die Voraussetzung für die Interpretation ist, dass »ein Autor, die Schrift, ein Interpret« vor-

kommen (Abschnitt IV, §2).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo 57

(der frühenNeuzeit). Daraus entwickelt er eigene philosophische Perspektiven. Ex-

emplarisch dafür steht seine Deutung dermenschlichen Seele (vgl. Amo 1965b; Amo

1965a, Kap. 1, Abschnitt 2-4), wobei Amo hier an Leibniz anknüpft, ohne allerdings

auf seine Person zu verweisen oder sich mit seiner Position profund auseinander-

zusetzen.3

Bereits Leibniz lehrt, dass die menschliche Seele unter keinem Einfluss stehe,

weil sie selbständig, vollständig und abgeschlossen sei (vgl. Leibniz 1998). Dies be-

sagt nach Leibniz, dass die Seele ihre Vorstellungen aus eigener Kraft entwickeln

kann. Dabei begreift er die Seele als Kraft und zugleich Kraftzentrum, was dar-

auf hindeutet, dass es nichts gebe, so Leibniz, was in die Seele hineingelangen

könne, und was in ihr sei, wohne ihr von Anfang an inne. Wahrnehmungen und

ihre Erinnerungen seien zwar das Ursprünglichste des menschlichen Vorstellens.

Doch aus rein mechanistischer Verknüpfung und Zerlegung von Wahrnehmun-

gen entstehe nach Leibniz keine Vorstellung von Allgemeinem (vgl. Poser 2010).

Für Leibnitz ist alles Kraft, Denken und Begehren. Die Welt ist daher keine Ma-

schine. Bereits Descartes hat Schwierigkeiten, den Dualismus zwischen Seele und

Körper zu präzisieren. So unterscheidet er beide Substanzen nur auf der theore-

tisch-methodischen Ebene, indem er den Körper als eine Maschine begreift, die

auf die Seele einwirkt. Ausgehend von der Alltagserfahrung (insbesondere mit den

Leidenschaften) versucht Descartes die Seele und den Körper zu vereinen. Leibnitz

lehnt die cartesianische Auffassung von Materie ab. Für ihn besteht das gesamte

Universum aus Monaden, die er als einfache Substanzen ohne Teile, als Atome der

Natur definiert.

Der Unterschied zwischen Körper und Seele besteht nach Leibniz darin, dass

in der Seele die eigene Anstrengung und die äußeren Eindrücke dauerhaft im Ge-

dächtnis bleiben, während im Körper diese beiden Elemente nur vorübergehend

als Produktion der Bewegung existieren. Wie lässt sich dann das Verhältnis von

Seele und Körper denken? Nach Leibnitz geschieht alles so, als hätte Gott zwei Uh-

ren geschaffen, die er mit der gleichen Geschwindigkeit eingestellt hätte, die er in

Harmonie gebracht hätte. Es gibt eine vorher festgelegte Harmonie: Der Körper

3 In der deutschen Philosophie der Frühaufklärung hatte nicht Leibniz, sondern vielmehr

Christian Thomasius in seiner 1691 erschienenen Abhandlung über den Versuch von demWe-

sen des Geistes die Debatte über den Leib-Seele-Dualismus ausgelöst. Es ging Thomasius da-

bei allerdings nicht darum, ein eigenes philosophisches Konzept zu entwickeln, geschweige

denn die beiden Substanzen eindeutig voneinander abzugrenzen. Das lag insbesondere dar-

an, dass ermit der scholastischen Terminologie operierte, ohne diese kritisch zu reflektieren.

Thomasiuswurdedeshalb EklektizismusundPlagiat vorgehalten.NebenAmomeldeten sich

andere Philosophen in Deutschland, wie Ludwig Philip Thümmig (1697-1928), Johan Chris-

toph Gottsched (1700-1766), Johan Heinrich Winckler (1703-1770) etc. und später Alexander

Gottlieb Baumgarten (1714-1762) oder auch Georg Friedrich Meier (1718-1777) mit eigenen

Beiträgen zur Leib-Seele-Problematik zu Wort.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Jacob Emmanuel Mabe

reguliert sich gemäß den wirksamen Ursachen, die Seele gemäß den endgültigen

Ursachen und es besteht eine Harmonie zwischen den wirksamen Ursachen und

den endgültigen Ursachen (vgl. Leibniz 1710). Gott schuf so viele Substanzen wie

möglich mit einem Minimum an Mitteln. Zwischen den Substanzen gibt es tat-

sächlich keinen wirklichen Einfluss. Sie sind »fensterlos« und können daher nicht

kommunizieren. Doch auf metaphysischer Ebene wirken die Monaden nur nach

diesem Prinzip der vorher festgelegten Harmonie aufeinander ein.

Schließlich fasst Leibniz die menschliche Seele als eine Vernunftkraft auf, die

zum Selbstbewusstsein und durch Reflexion zu deutlichen Vorstellungen gelangen

kann. Somit liege das Wissen des Menschen in seiner Seele eingeschlossen. Will

der Mensch zur Erkenntnis gelangen, so kann er nach Leibniz nur deswegen han-

deln, um dieses Wissen zu entwickeln oder zum Bewusstsein zu bringen. Kurz:

Leibniz weist damit der menschlichen Seele die Fähigkeit zu, die volle Erkenntnis

vom Seienden zu erreichen.

Während Amo seinem »Landsmann« Leibniz jegliche Kritik erspart, greift er

die cartesianische Auffassung von den Leidenschaften der Seele vehement an und

argumentiert, dass nicht die Seele, sondern der Körper Empfindungen aufnehme.

Im Traktat bemerkt Amo folgendes:

»Die Empfindung ist die in den Sinnesorganen vorhandene Empfindungsquali-

tät. Sie wird dreifach betrachtet: physisch, moralisch, logisch […] Physisch ist jede

Empfindung entweder angenehm oder unangenehm – die erstere heißt Lust, die

letztere Unlust –, oder sie ist aus beiden gemischt. Süßigkeit, Bitterkeit, Kitzel […]

Moralisch in Betracht kommt jede habituelle Empfindung; sie wird Gewohnheit

genannt und ist entweder gut oder böse; jene heißt Tugend, diese Untugend […]

Logisch ist jede Empfindung, die in den Sinnesorganen oder im Gedächtnis vor-

handen oder nicht vorhanden ist« (Amo 1965a, Kap. IV, § 1 – §4).

In der Apatheia der menschlichen Seele (vgl. Amo 1965b; Amo 1965a, Kap. IV) führt

Amo aus, dass die Leidenschaften und sonstigen Affekte, die demGeist zugeschrie-

ben werden, ausschließlich demKörperlichen oder Leiblichen angehören und fährt

fort: Da die Seele immateriell sei, könne sie weder empfinden noch durch Berüh-

rung (gegenseitige Wechselwirkung), durch Durchdringung oder durch Verbin-

dung leiden, weil ihr die Sinnesorgane fehlen (vgl. Amo 1965b, Kap. 1). Amo recht-

fertigt sichmit demArgument, derMensch bestehe,wie auch Descartes lehrt, zwar

aus zwei wesentlichen Teilen, nämlich aus Seele und Körper; doch er empfinde die

materiellen Dinge nicht von seiner Seele, sondern von seinem lebenden organi-

schen Körper aus, welcher sein sich bewegender Teil sei.

Die Seele bezeichnet Amo zudem als eineWesenheit, die nicht von etwasMate-

riellem zu einer Tätigkeit gezwungen oder angeregt wird, sondern nur aus freiem

Antrieb ihre Tätigkeiten von innen heraus bestimmt, um ihr wahres Ziel, nämlich

die reine Tätigkeit sowie die Vervollkommnung der menschlichen Existenz, zu er-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo 59

reichen. Empfindet der Mensch durch den Körper, so tut er dies nur durch die

Tätigkeit seiner Seele aufgrund deren Verbindung und Wechselwirkung mit dem

Körper (vgl. Amo 1965b, Kap. II).

2. Regeln, Prinzipien und Ziele der Geschichtsschreibung

Die Erudition und die Polyhistorie stellen nach Amo die notwendigen Vorausset-

zungen für die Geschichtsschreibung dar, insofern sie dem Ziel dienen, das Ge-

dächtnis zu bewahren, an das Vergangene zu erinnern und das Vergessen sowie das

Unwissen (die Ignoranz) zu verhindern (vgl. Amo 1965a, Kap. IV, Abschnitt Vff.). Es

geht ihm darum, dass die »Ideen in der Anlage des Gehirns zu künftigemGebrauch

zurückbleiben« (Kap. V, §3).4 Aufbauend auf dieser Erkenntnis legt Amo, wie in der

folgenden Liste gezeigt wird, die für die Geschichtsschreibung relevanten Bedin-

gungen sowie grundlegenden Prinzipien fest und beschreibt die Regeln zu deren

Beachtung.

Das philosophische Hintergrundwissen

Das philosophische Hintergrundwissen ist nach Amo die erste Bedingung der Ge-

schichtsschreibung. Es entsteht aus der Beschäftigung mit den Lehrmeinungen

und Manuskripten sowohl der bekannten Denker (Amo hat sich z. B. mit Platon,

Aristoteles, Cicero, Augustin, Thomas von Aquin, Descartes etc. auseinanderge-

setzt) wie der unbekannten und ignorierten Autoren (vgl. Abschnitt XIV, §1f.). Um

zu diesemWissen zu gelangen, soll man »in der Literatur in den […] Wissenschaf-

ten und Bildungsfächern und in der gesamten Philosophie gut beschlagen sein«

(Kap. VIII, Abschnitt I, §2). Die Auseinandersetzung mit historischen Werken soll

indessen zeigen, woraus ihre Bedeutung und Originalität in der gegenwärtigen

Zeit besteht (vgl. Kap. I, §5).

Das polyvalente Wissen

Für das polyvalente Wissen, das später enzyklopädisches Wissen genannt wird,

sind nach Amo alle Kenntnisse der Ethik, der Logik, der Metaphysik, der Herme-

neutik, der Theologie, der Physik, der Medizin und der Mathematik unabdingbar

(vgl. Kap. 1).5 Das polyhistorischeWissen hingegen setzt voraus, dassmanmit allen

Methoden, Theorien und Personen der Geschichte sehr gut vertraut ist.

4 Amo setzt Gedächtnis und Repetition gleich. Es geht ihm dabei darum, Ideen zu wiederho-

len, da sie in der Erinnerung bleiben (vgl. Kap. T, Abschnitt III, § 7).

5 Amo spricht selber nicht von Polyvalenz, sondern von einer Art generalisierendes Wissen,

das er vom spezialistischen Wissen abgrenzt. Man würde heute vom Generalisten sprechen

(vgl. Kap. VIII, Abschnitt I, §1 und §2).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Jacob Emmanuel Mabe

Die Authentizität

Amo misst der Authentizität (Echtheit) große Bedeutung bei, denn er glaubt, dass

deren genaue Beachtung helfen kann, Plagiat und Verfälschung, d. h. falsche Re-

ferenz zu vermeiden (vgl. Kap. VIII, Abschnitt V, §4 und §5). So schreibt er: »Alles,

was zum Ziel und Vorhaben des Autors im Widerspruch steht, ist fremd« (Kap.

VIII, Abschnitt V, §6).

Die Glaubwürdigkeit und die Unparteilichkeit

Der Glaubwürdigkeit (vgl. Abschnitt III, §2f.) und der Unparteilichkeit, was heute

als Objektivität undwissenschaftliche Stringenz bezeichnet wird, kommt ein hoher

Stellenwert bei Amo zu. Er bemerkt dazu folgendes: »Nebensächlich sind der Stil,

die Eigentümlichkeit, die Stellung, die Religion, die Partei, die Lehrmeinungen

usw. des Autors« (Abschnitt III, §6).

Die Mehrsprachigkeit

Für Amo muss jeder polyhistorische Denker »sehr vieler Sprachen kundig sein«

(Kap.VIII, Abschnitt I, §2). In diesemZusammenhang geht Amo von seiner eigenen

Erfahrung als multilingualem Denker aus. Denn er konnte sich mit Originaltexten

in lateinischer, französischer, deutscher und englischer Sprache auseinanderset-

zen.

Die Methodenpräzisierung und der Stil (Kap. VIII, Abschnitt I, §5)

Damit ist die Präzisierung der anzuwendenden Deutungsmethode gemeint. Unter

Methode versteht er »die Ableitung eines Themas aus vorher gesetzten Prinzipien«

(Abschnitt VI, §1). Amo stellt neben der analytischen und synthetischen Methode

auch die aristotelische Methode dar, die »mit Argumenten«, sowie die sokratische

Methode, die »mit Fragen« angewandt werden (vgl. Abschnitt VI, §3). Doch Amo

selbst bevorzugt die Dialektik und die Hermeneutik (vgl. Abteilung IV des speziel-

len Teils, Kap. III, Abschnitt i, §2ff.). Bezüglich derMethoden geht es seiner Ansicht

nach darum, (a) die Intention zu bestimmen, die man hat (heute spricht man von

der Motivation), (b) das Objekt zu benennen, das man untersuchen oder erkennen

will und (c) den Zweck (die Zielsetzung) zu erläutern, den man verfolgt.

 

Bezüglich des Stils soll er dem »Brauch und dem Geist der Sprache und der Zeit«

folgen (Kap. VII, Abschnitt III, §4).

 

Drei wesentliche Prinzipien sind bei der Erfüllung der genannten Bedingungen zu

beachten:

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo 61

• Das Objektivitätsprinzip. Die Geschichtsschreibung setzt nach Amo dringend

eine objektive Auffassung der Dinge voraus, so dass man »den Archetypus des

Dings« selbst beschreibt, das erkannt wird. Außerdemmussman »unparteiisch

nach Wahrheit streben« (§7).

• Das Hypothesenprinzip. Nach Amo ist es bei der Geschichtsschreibung drin-

gend erforderlich, verschiedene Hypothesen aufzustellen und zu formulieren,

die danach zu überprüfen und auszuwerten sind. Das Hypothesenprinzip, das

»von einemVorausgesetzten zum anderen« (Kap. I, Abschnitt VIII, §3) verfährt,

dient dazu, alle möglichen Fiktionen auszuschließen (vgl. Abschnitt IV, §5).

• Das teleologische Prinzip. Dem teleologischen Prinzip als »rein forschender

Erkenntnis« kommt die Funktion zu, den Text entsprechend seinem Zweck

auszulegen und zu verfassen (vgl. Kap. I, Abschnitt VIII, §2).

Nach Amomuss die Geschichtsschreibung zwei Ziele in Einklang bringen, um his-

torische Ereignisse objektiv darzustellen und verstehbar zu machen: Dem heuris-

tischen Ziel, welches die Entstehung und die Wirkungen der philosophischen Be-

griffe zu erfassen hat, stellt Amo das hermeneutische Prinzip gegenüber. Das heu-

ristische Prinzip zeigt, (a) wie philosophische Begriffe in den vergangenen Epochen

gedacht und definiert wurden, und (b) wie sie im Kontext der Gegenwart rezipiert,

reflektiert und zu Ende gedacht werden können. Die hermeneutische Geschichts-

schreibung zielt hingegen darauf, (a) die Wissenslücken der Alten zu schließen,

b) die Grenzen des zeitgenössischen Denkens aufzuzeigen und c) Modelle für zu-

künftiges Philosophieren zu entwickeln.

3. Hermeneutik und Geschichte

Nach Amo ist die Hermeneutik keine bloße Interpretationsphilosophie, sondern

vielmehr ein methodisches Prinzip des Verstehens und Begründens der zu unter-

suchenden historischen Zeugnisse im gegenwärtigen Kontext. In seinem Traktat

schreibt er: »Die Kunst des Interpretierens oder die Hermeneutik ist die Fertigkeit

des kontemplativen Intellekts, den Sinn eines speziellen Textes durch Heranziehen

logischer Regeln und geeigneter Mittel zu ergründen« (Kap. VIII, Abschnitt IV, §1).

Dabei weist Amo dem Interpreten die Aufgabe zu, »dass er (1) gebührende Auf-

merksamkeit walten lasse, (2) kontemplativ übe und (3) den Gegenstand des The-

mas klar vor Augen habe« (Kap. VIII, Abschnitt II, §1). Um aber seine Glaubwür-

digkeit nicht zu verspielen, müsse der Interpret seine Zeugnisse sowie den Zeugen

(Autor) genau erwähnen und nicht stillschweigend die Quellen leugnen. Herme-

neutik ist nach Amos Verständnis ohne die Dreiheit von Autor, Schrift und Inter-

pret unglaubwürdig oder nicht authentisch. Um glaubwürdig zu wirken, soll der

Interpret (Philosophiehistoriker) »die Eigentümlichkeit« des Autors gut kennen,

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Jacob Emmanuel Mabe

unparteiisch nach Wahrheit streben und die wahre und falsche Lesart erforschen.

Gleichwohl warnt Amo vor einer doktrinären Interpretation, die nur den Regeln

der Logik und Grammatik folgt, während viele Fragen offenbleiben. Denn »jede

Interpretation hat nur bei einer Unklarheit Erfolg, die sich beseitigen lässt« (Kap.

VIII, Abschnitt V, §10).

Überdies unterscheidet Amo zwischen genereller und spezieller Betrachtung.

Die generelle Betrachtung setzt nach seiner Ansicht voraus, dass jeder Kritiker ein

Polyhistoriker und sehr vielen Sprachen kundig sei. Spezielle Betrachtung ist auf

ein Bildungsfach beschränkt, doch der Autor soll Kenntnisse über die gesamte Phi-

losophie besitzen. Er muss die Regeln der Schrift und der Lektüre beachten (d. h.,

er soll die Projektion der eigenen Meinung in den Text vermeiden). Amo warnt

vor Fiktionen und Vermutungen. Er unterscheidet zwischen doktrinärer und au-

thentischer Interpretation. So folgt z. B. die Bibelinterpretation derTheologen oder

der Rechtsgelehrten anderen Prinzipien (z. B. das Gesetz ist zwar hart, aber ge-

schrieben. Sie setzt aber eine Dunkelheit voraus, die behoben werden kann, ohne

den Sinn des Gesetzgebers zu verändern). Die logische Interpretation hingegen ist

entweder extensiv (Ausweitung des Gegenstandes) oder restriktiv (einschränkend),

z. B. bis das Gegenteil bewiesen ist.

Bezüglich der Interpretation der Geschichte empfiehlt Amo, die Vergangen-

heit nicht durch selektive und spezielleMomente oder Ereignisse zu interpretieren,

sondern nur in ihrer Allgemeinheit zu untersuchen. Ein Philosophiehistoriker soll-

te demnach ein Generalist, d. h. ein Denker mit interdisziplinärem Geist sowie mit

mehrsprachigen Kenntnissen sein. Dem Generalisten stellt Amo einen Historiker

mit spezialisiertem Blick gegenüber, der nur mit einer Disziplin oder mit einem

wissenschaftlichen Gebiet vertraut ist. Doch ein guter Historiker, der die Regeln

der Schreib- und Lesekunst gut beherrscht, sollte nach Amo auch gut in der Lage

sein, seinen Wissenshorizont auf andere Wissensgebiete zu erweitern.

4. Amos Vorurteilskritik und das Afrikaner*innen-Bild aus den Texten
von Immanuel Kant und Georg Friedrich Wilhelm Hegel

Auch große Denker unterliegen nicht selten den Lastern ihres Zeitalters. Die be-

rühmten Klassiker der deutschen Philosophie sind davon nicht verschont geblie-

ben, denn die Natur und die Zusammensetzung ihrer Texte spiegeln weitgehend

die kollektive Arroganz ihrer Epoche wider. Angeregt durch den damals verbrei-

teten Stolz und Überlegenheitskomplex amüsieren sich insbesondere Immanuel

Kant und Georg Wilhelm Friedrich Hegel als geistreiche Europäer über die Afrika-

ner*innen. Trotz Unkenntnis von Afrika und seinen Bewohner*innen wagen es die

beiden Philosophen, Schriften wie Physische Geographie (Kant) (vgl. Kant 1802/1987)

undVorlesung über die Philosophie derGeschichte (Hegel) (vgl.Hegel 2010) zu verfassen,

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo 63

die bis heute keinerlei Freude bei den Leser*innen aufkommen lassen. Wörtlich

schreibt Kant: »Die Menschheit ist in ihrer größten Vollkommenheit in der Ras-

se der Weißen. Die gelben Indianer haben schon ein geringeres Talent«. Er fuhr

fort: Die Schwarzen Afrikas »sind weit tiefer, und am tiefsten steht ein Teil der

amerikanischen Völkerschaften« (Kant 1987, AA IX, 316).

Hegel seinerseits sagt über den*die Afrikaner*in, er*sie stelle »den natürlichen

Menschen in seiner ganzen Wildheit und Unbändigkeit dar« und folgert daraus,

dass bei den Schwarzen Afrikas »nichts an das Menschliche Anklingende in diesem

Charakter zu finden« und »ihr Bewusstsein noch nicht zur Anschauung irgendei-

ner festen Objektivität gekommen« sei. Hegel glaubte tatsächlich die Ursachen der

Probleme Afrikas in seiner Vorlesung über die Philosophie der Weltgeschichte zu erklä-

ren. Dabei verwechselte er die Realgeschichte Afrikas mit den Vorurteilen, die er

auf diesen Kontinent projiziert.

NachHegel kann es keine Philosophie ohne die Geschichte geben. Als Geschich-

te bezeichnet er alle Ereignisse der Vergangenheit, die er nicht als einfache Vergan-

genheit, sondern als ein gegenwärtiges Vergangenes, d. h.d. h. als eine Vergangen-

heit begreift, die in der Gegenwart gedacht wird. Es sei sodann die Gegenwart, sagt

Hegel, die alle vorherigen oder historischen Ereignisse außer Kraft setzte und ge-

genwärtig werden lasse. Der Zweck der Geschichte sei zudem die Verwirklichung

der Freiheit. Hegel begreift Freiheit als historische Kategorie, die sich nur im Staat

als einer wirksamen Assoziation zumSchutz der gemeinsamen Interessen der Bür-

ger*innenmanifestiere. Die Funktion des Staates sei es, alles zu unternehmen, um

besondere und allgemeine Interessen in Einklang zu bringen. Der Staat sei somit

die Vollendung der Geschichte, insofern sie alle anderen gesellschaftlichen Insti-

tutionen abschaffen lasse, die die nationale Einheit verhindern.

Spricht Hegel von Weltgeschichte, so versteht er darunter die Geschichte der

Freiheit, d. h.d. h. den »Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit.« Damit meint er

einen Fortschritt, den alle Völker als absolute Bedingung der Freiheit erkennen

müssen. Zudem betrachtet Hegel die Epochen der Weltgeschichte als Etappen ei-

nes Wegs, der zur Perfektion der Freiheit führe. Diese Epochen haben nach Hegel

nicht in Schwarzafrika stattgefunden, sondern in der östlichen (Orientalen, ein-

schließlich Nordafrikas) und westlichen Welt mit Hilfe von großen historischen

Persönlichkeiten wie Alexander, Cäsar und Napoleon, die den Weltgeist durch ihre

Ideen, ihre Handlungen und ihre Reden verkörpert haben. Sicherlich würde He-

gel diese These heute revidieren und auch Schwarzafrikaner*innen in seine Liste

von Persönlichkeiten der Weltgeschichte einbeziehen, wenn er nicht nur Nelson

Mandela, sondern auch Diktatoren wie Lenin, Hitler, Stalin, Mussolini, Idi Amin,

Mobutu, Bokassa etc. gekannt hätte.

Schließt Hegel Afrika südlich der Sahara von der Geschichte aus, so will er

dort keine bewussten Vollstrecker*innen des Weltgeistes identifiziert haben, die

in der Lage gewesen sind, mittels ihres Verstandes an der geistigen Entwicklung

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Jacob Emmanuel Mabe

derWelt mitzuwirken und Staaten aufzubauen. Da Afrika nach Hegel weder Bewe-

gung noch Fortschritte in Richtung Freiheit zeigt, schließt er daraus, dass dieser

Kontinent nicht zur historischen Welt gehört.

Auf welche Quellen sich Kant und Hegel stützen, um ihre Gedanken von der

»Geschichtslosigkeit« (Hegel) und »Unvollkommenheit« Afrikas zu formulieren, ist

philosophisch nicht nachvollziehbar. Jedenfalls sind unter ihrem Einfluss bemer-

kenswert eurozentristische Schulen entstanden, die bis heute mehr Vorurteile,

Scherze oder Spottwitze reproduzieren als nützliche Lektionen über Afrika und

seine Völker bieten. Insbesondere Hegel ist aufgrund seines leeren Geschichtsge-

schwätzes längst zum wichtigsten Wegbereiter des Afropessimismus geworden,

der heute noch fortbesteht und die Verständigung zwischen Europäer*innen und

Afrikaner*innen massiv erschwert.

Hätten Hegel und Kant Amo gelesen, und wenn sie ihn lesen, auch richtig ver-

standen, so wäre ihnen ihr leeres Geschwätz über Afrikaner*innen nicht unterlau-

fen. Im Traktat fasst Amo die Hermeneutik als eine philosophische Disziplin auf,

die dazu beitragen könnte, die geistige Einseitigkeit sowie Vorurteile zu überwin-

den, wobei jedes Vorurteil nach seiner Ansicht negativ ist, weil es von seinem Prin-

zip her auf einem Irrtum des Verstandes beruht. Mit anderen Worten, »Irrtümer

und Vorurteile entstehen auf eine und dieselbe Weise, nämlich aus dem Intellekt«

(Amo 1965a, Kap. IV, Abschnitt VIII, §1). Das Vorurteil ist daher keine Folge von

falscher Erkenntnis, sondern sie entsteht vielmehr aus dem Fehlen von Erkenntnis

schlechthin. Aus Unkenntnis wird die Autorität als Wahrheit, nicht Wahrheit als

Autorität zur Geltung gebracht.

Amo weist nachdrücklich darauf hin, dass sich die Autorität auf das Vorurteil

berühmter Männer gründet, die alles für wahr und sehr gut erklären, was sie selbst

festgesetzt haben. Das Vorurteil ergibt sich daraus, etwas anders zu verstehen und

zu erkennen, als es an sich ist. Der Irrtum selbst beruht nach Amo nicht allein auf

der Ignoranz, sondern auch auf der Unachtsamkeit, dem Vergessen, der Überstür-

zung (aus Ungeduld) und dem Mangel an gutem Willen. Damit verbunden ist die

prinzipielle Neigung zu bestimmten Dingen oder die kategorische Abneigung ge-

gen sie. So entsteht beispielsweise das Vorurteil aus Plattheit, demNeuen skeptisch

gegenüber zu stehen und lediglich dem Bekannten oder Gewohnten zu folgen.

Amo kritisiert nicht zuletzt das »Vorurteil der Antiquität« (§4), welches darin

besteht, nur dem, was von den Alten kommt,Wahrheit zu bescheinigen, sowie das

»Vorurteil der Tradition« (§5), allen Überlieferungen unverändert und unhinter-

fragt Glauben zu schenken. Bezüglich der Wissenschaft spricht Amo vom Vorurteil

der Subtilität, welches der Erforschung belangloser und unnützer Dinge zugrun-

de liegt. Schließlich ist Amo der festen Überzeugung, dass Vorurteile allgemein

negativ und damit zu überwinden sind.

Dass Kant und Hegel trotz ihrer beschämend wirkenden, ja beleidigenden Tex-

te, welche allerdings nur für ihre individuelle Biographie und nicht für die Philo-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo 65

sophie selbst von Bedeutung sind, bislang eifrige und rufliebende Verehrer*innen

sowie Bewunder*innen in Afrika gefunden haben, die ihre Lehren überall preisen,

zeugt nicht zuletzt von ihrer philosophischen Größe. Vor diesem Hintergrund er-

scheint ein fairer, ehrlicher und produktiver Umgang mit ihren Texten sinnvoll. Es

wäre daher ratsam, die Fehler von derart großen Meisterdenkern nicht als kultu-

relle Schande anzusehen oder sie schlichtweg zu verleugnen, zu übergehen oder zu

bagatellisieren. Es waren einfach intellektuelle Versäumnisse, die in Zukunft nicht

wieder passieren sollten. Aus den Fehlern der Vergangenheit zu lernen, bedeutet

auch, sie als kaum vermeidbare moralische oder ethische Begleiter des Lebens an-

zunehmen.

Kurz: Die Philosophie kannweder die intellektuellen Fehler beseitigen, die Kant

und Hegel durch die Diskreditierung der Afrikaner*innen begangen haben, noch

Reue oder Schuldgefühle für ihre beschämendenDarstellungen an ihrer Seite emp-

finden. Sie kann, wenn überhaupt, lediglich Orientierungshilfe zur Vermeidung

von Interpretationsfehlern bieten, die insbesondere explizit rassistischen, afropho-

bischen und diskriminierenden Charakter haben, indem sie zeigt, wie das Verste-

hen textueller Überlieferungen differenziert herausgearbeitet und umgesetzt wer-

den kann.

Die Differenzierung zielt weder auf die Apologie noch auf die kategorische Ver-

urteilung klassischer Philosoph*innen. Sie kann lediglich dazu beitragen, die in

manchen Textteilen enthaltenen Vorurteile, Beleidigungen und kognitiven Defi-

zite erkennbar und als solche so zu benennen, damit ihre Untersuchbarkeit aus

verschiedenen kulturellen Perspektiven überhaupt erst möglich wird. Zudem ist

die Differenzierung in der Regel eine Grundvoraussetzung, ohne die ein objektiver

Umgang mit den umstrittenen Texten von Kant und Hegel kaummöglich ist, inso-

fern sie daran hindern kann, dass man sich passiv in der Bewunderung für einen

berühmten Autoren verliert oder ihm blind die Treue schlechthin hält.

Schließlich ermöglicht es die Differenzierung, die üblen Texte weder zurück-

zuweisen noch die darin enthaltenen ehrlichen Passagen einseitig zu glorifizieren,

sondern vielmehr einer sachlichen und kompromisslosen Kritik zu unterziehen.

Ausgehend von dieser Annahme wird der Philosophie in diesem Zusammenhang

die Aufgabe zugewiesen, methodische Grundlagen für ein unparteiisches, trans-

parentes und umfassendes Studium aller klassischen Texte zu bieten. Denn nur

so kann es gelingen, einerseits die gedanklichen Irrtümer insbesondere von Kant

und Hegel im Hinblick auf ihre deplatzierten Äußerungen über andere Völker zu

verdeutlichen und andererseits zu zeigen, dass ihre Herangehensweisen in der Be-

schäftigung mit außereuropäischen Kulturen und Geistestraditionen keineswegs

dem rationalen Anspruch genügen, die sie selbst der Philosophie zuschreiben. Tat-

sächlich begreifen Letztere die Philosophie als eine Reflexion, die stets auf Kritik

ausgerichtet sein müsse. Damit überfordern Kant und Hegel mit ihren (teilweise

unkritischen) Texten, welche die intellektuelle Überlegenheit der Europäer*innen

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 Jacob Emmanuel Mabe

behaupten, nicht nur sich selbst, sondern auch ihre treuen Leser*innen, die ihrer-

seits ebenfalls nicht frei von Vorurteilen sind. Zusammenfassend besteht die aus

diesen Ausführungen zu ziehende Schlussfolgerung lediglich in der nüchternen

Erkenntnis, dass man mit Vorurteilen niemals das vollkommene Wissen erlangen

kann.

Mit ihren maßlosen Vorurteilen gegenüber Afrika verletzen Kant und Hegel

eindeutig die von Amo beschriebenen Regeln für die objektive Interpretation der

Geschichte. Sie wären sogar wirkliche Feinde der historischen Vernunft in den Au-

gen Amos. Historisch-hermeneutisch geht es Amo darum zu zeigen, dass man Au-

toren und deren Werke nicht nur sorgfältig und nüchtern gelesen und studiert,

sondern auch sinngemäß verstanden habenmuss,wennman Philosophiegeschich-

te schreibt. Das Traktat zeichnet sich dabei als Anleitung in das historische Den-

ken und Schreiben aus, wendet sich gegen dogmatische Geschichtsschreibung und

schließt alle Gebiete der Erudition, Medizin, Physik, Theologie etc. mit ein. Von

Amo können wir heute lernen, dass nur ein gutes Verständnis der Vergangenheit

es uns ermöglicht, das Wissen zu erzeugen, das für alle Völker und Kulturen an-

nehmbar ist.

5. Schlussbetrachtung

Anton Wilhelm Amo hat seine Philosophie der Hermeneutik und der Geschichte

dem Vorurteilsproblem gewidmet, welches heute noch ein großes Hindernis nicht

nur für die internationalen Begegnungen, sondern auch für die Erinnerungsarbeit

darstellt. Bei ihm sind Vorurteile immer negativ, wenn sie auch für diejenigen, die

sie benutzen, als Urteile, d. h. einzige Wahrheitskriterien betrachtet werden. Nach

Amo sind Urteile, die gegen andere Menschen gerichtet und von ihnen als beleidi-

gend, herabsetzend, verletzend, ja verunglimpfend empfundenwerden, Vorurteile,

egal ob sie begründet sind oder auf bloßen Meinungen beruhen. Im Bewusstsein

der Tatsache, dass den meisten Menschen, die sich mit ihren eigenen Kulturen eng

verbunden fühlen, dem Dilemma der überlieferten Urteile und Vorurteile gegen-

über anderenMenschen und Kulturen ausgesetzt sind, von dem sie sich nur schwer

loslösen können, schlägt Amo die Anwendung von rationalen Gesetzen, Regeln und

Normen vor, die »zur Humanität« verpflichten (vgl. Kap. VIII, Abschnitt V, §10, Re-

geln I – XIII). Amo glaubt zwar an eine gerechte Welt, war sich indessen bewusst,

dass Gerechtigkeit weder durch bloßen Appell noch durch philosophisches Denken

zustande kommt, sondern nur durch die »Ratio des Gesetzes« herrschen kann: »Die

Gerechtigkeit wird nicht durch das Denken bestimmt, sondern durch die Gesetze«

(Regel VI).Doch Amowarnt vor einembloßen Appell an die Gesetze: »Man soll nicht

immer an das Gesetz appellieren« (Regel VIII). Das Gesetz muss nämlich der Ratio

(dem Vernunft- oder Verstandesdenken) angemessen sein, damit es auch gerechte

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo 67

Anwendung findet (vgl. Regel IX). Daraus erhellt sich, dass Gerechtigkeit aus der

philosophischen Reflexion hervorgehen muss, bevor sie als Gesetz zur Anwendung

kommt. Auf diese Weise macht Amo die Philosophie und damit seine Gerechtig-

keitskonzeption zu den zentralen Bausteinen der universellen Verständigung. Mit

seiner Hermeneutik will Amo nicht zuletzt erreichen, dass die Geschichtsschrei-

bung dazu genutzt wird, nicht nur an die überlieferten Ideen und Geschehnisse

der Vergangenheit beständig zu erinnern, sondern auch um dem Vergessen sowie

dem Unwissen (der Ignoranz) effektiv und dauerhaft entgegenzuwirken.

Literaturverzeichnis

Amo,Antonius Guiliemus. 1738.Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi.Halle.

Amo, Antonius Guiliemus. 1965a. Traktat über die Kunst, nüchtern und sorgfältig zu phi-

losophieren. Halle (Saale): Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg.

Amo, Antonius Guiliemus. 1965b.Die Apatheia der menschlichen Seele oder über das Feh-

len der Empfindung und der Fähigkeit des Empfindens in der menschlichen Seele und

das Vorhandensein von beiden in unserem organischen lebenden Körper. Halle (Saale):

Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg.

Descartes, René. 1971. Abhandlung über die Methode des richtigen Vernunftgebrauchs und

der wissenschaftlichen Wahrheitsforschung. Ditzingen: Reclam.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 2010. Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte

(gehalten 1830/1831). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kant, Immanuel. 1987. »Physische Geographie, Band 2.« In Kants Werke: Akademie-

Textausgabe, Bd. 9, Logik, Physische Geographie, Pädagogik. Berlin: De Gruyter.

Leibniz, Gottfried Wilhelm. 1996. »Versuche in der Theodisée über die Güte Got-

tes, die Freiheit des Menschen und den Ursprung des Übels.« In Philosophische

Werke, Band 4, herausgegeben von Artur Buchenau. Hamburg: Meiner.

Leibniz, Gottfried Wilhelm. 1998. Die Prinzipien der Philosophie und Monadologie

(Principes de la philosophie ou laMonadologie), herausgegeben vonHartmut Hecht.

Stuttgart: Reclam.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2007. AntonWilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen:

Traugott Bautz.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2011. »Anton Guillaume Amo, le père de la modernité phi-

losophique africaine.« InHéritage duDiscoursThéologique Négro-Africain.Mélanges

en l’honneur du Prof. Dr. Bimwenyi-Kweshi, herausgegeben von Nsapo Kalamba,

Mubabinge Bilolo, 69-83. München u. a.: African University Studies.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2013. »Afrika als Erinnerungsort und Erinnerungsarbeit.

Eine philosophische Perspektive.« In Kein Platz an der Sonne. Erinnerungsorte

Leibniz, Gottfried Wilhelm. 1710. Essais de Théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de

l’homme, et l’origine du mal. Amsterdam: Troyel.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Jacob Emmanuel Mabe

der deutschen Kolonialgeschichte, herausgegeben von Jürgen Zimmerer, 487-501.

Frankfurt a. M.: Campus.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2014. »Amo et Hegel: Deux vies, deux philosophies.« Géo-

politique Africaine 52, 3.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2014. »Anton Wilhelm Amo: Ein Wegbereiter der moder-

nen deutschen Philosophie?« InWarum lernt und lehrt man Deutsch in Afrika? Au-

tobiographische Ansichten und didaktische Erfahrungen. Festschrift zu Ehren von Anton

Wilhelm Amo, herausgegeben von dems., 11-28. Nordhausen: Traugott Bautz.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2020. »Amo’s Hermeneutics and Hegel’s Historical Preju-

dices against Africa.« Philosophy Study 10, 6: 329-336.

Spinoza, Baruch. 1870.Theologisch-politische Abhandlung. Kritik an der religiösen Intole-

ranz und ein Plädoyer für eine säkularisierte Gesellschaftsordnung. Berlin: Heimann. 

Poser, Hans. 2010. Gottfried Wilhelm Leibniz zur Einführung. Hamburg: Junius.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

