Die Prinzipien der Geschichtsschreibung
nach Anton Wilhelm Amo

Jacob Emmanuel Mabe

Einfiihrung

Anton Wilhelm Amo gehort in Anbetracht der GrofRe seiner intellektuellen Leistun-
gen unangefochten zu den Pioniergestalten, denen die deutsche Philosophie ihre
herausragende Stellung in der Neuzeit verdankt. Obschon die Aufklirungsrezepti-
on lange Zeit ohne Amo stattgefunden hat, war er einer der wichtigen Wegbereiter
der europiischen Moderne. Dieser Beitrag ist der erste Versuch iiberhaupt, die von
Amo in seiner Hauptschrift Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi* formu-
lierten Bedingungen und Prinzipien der Geschichtsschreibung zusammenzufassen
und zu systematisieren. Das dabei verfolgte Ziel besteht darin, einen véllig neuen
Weg in der Amo-Forschung zu erdéffnen.

Bis zum 18. Jahrhundert war es zwar nicht iiblich, die Philosophie in rein ge-
schichtlicher Form darzustellen. Doch Philosophie war mit Geschichtsdenken un-
trennbar eng verbunden, und die Philosoph*innen wirkten insofern zugleich auch
als Historiograph*innen, als sie ihre Werke stets in Anlehnung an die tiberlieferten
Texte insbesondere des Altertums und der Scholastik verfassten. Dieser historisch-
philosophischen Tradition verpflichtet, setzt sich auch Anton Wilhelm Amo mit
metaphysisch-ontologischen, ethischen, erkenntnistheoretischen, logischen und
isthetischen Zusammenhingen ebenso systematisch wie historisch auseinander.
In seinem Traktat, der sich formal-stilistisch sowohl den Discours de la méthode von
René Descartes (vgl. Descartes 1637) als auch den Tractatus theologico-politicus von
Baruch Spinoza (vgl. Spinoza 1670) zum Vorbild nimmt, widmet sich Amo grof3-
tenteils der Hermeneutik, die er als Theorie und Methode der Interpretation textu-

1 Amo, Antonius Guiliemus. 1738. Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi. Halle. (Deut-
sche Ausgabe: Amo, Antonius Giuliemus. 1965. Traktat iiber die Kunst, niichtern und sorgfiltig
zu philosophieren. Halle: Martin-Luther-Universitat Halle-Wittenberg. Samtliche Zitate bezie-
hen sich auf diese deutsche Ausgabe.)

https:/idol. 14.02.2026, 09:41:41,



https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Jacob Emmanuel Mabe

eller Uberlieferungen bezeichnet (vgl. Amo 1965, Kap. VIII, Abschnitt Iff.).* Darin
entwickelt Amo eigene Ansitze zur Abgrenzung der Philosophie von der Theologie
und weist dabei gegen Spinoza darauf hin, dass die Theologie zu dogmatisch be-
ziiglich ihrer Aussagen iiber heilige Dinge sowie profane Ideen sei (Kap. II). Anders
als Descartes unterscheidet Amo nicht zuletzt zwischen Philosophie und Naturwis-
senschaften. Er begriindet seine Position mit dem Argument, dass die der Philoso-
phie zugrundeliegenden Gesetzmifigkeiten die Méglichkeiten der wissenschaft-
lichen Verifikation (durch Beobachtung und Experiment) bei weitem iibertreffen
miissten (vgl. Mabe 2007/2020).

1. Erudition und Polyhistorie

In der Neuzeit wird die Erudition (Gelehrsamkeit) als eine Disziplin begriffen, die
alle Wissensgebiete zusammenfasst. Anton Wilhelm Amo hebt zudem hervor, dass
die Erudition ein vielseitiges Wissen und Denken sei, das hauptsichlich durch das
Studium von Biichern erworben werde und folgende Voraussetzungen zu erfiillen
habe, nimlich (a) das historische Wissen, (b) die Kenntnis von Sprachen und (c)
das Buchwissen (vgl. Amo 1965a, Kap. I, Abschnitt IVff.). Abgesehen von der Eru-
dition befasst sich Amo ebenso mit der Hermeneutik wie mit der philosophischen
Historiographie, die er unter die Polyhistorie als vielschichtiges und weitsichtiges
Wissen iiber die Vergangenheit subsumiert (vgl. Kap. I, Abschnitt XIV, §1, §2). In
dieser Hinsicht setzt er den Polyhistoriker mit dem Universalgelehrten gleich, der
mit der Methodologie der Erudition sehr gut vertraut ist. Bei Amo stehen Polyhis-
torik und Erudition dann in einem ungetrennten Verhiltnis zueinander (vgl. Kap.
VIII, Abschnitt 1, §2).

Uberdies zeichnet sich der Polyhistoriker nach Amo dadurch aus, dass er iiber
die Fahigkeit verfiigt, historische Zeugnisse (Biicher, Materialien, Kategorien etc.)
oder Ereignisse systematisch zu erfassen, kritisch (differenziert) zu tberpriifen
und hermeneutisch (ohne Vorurteile) zu verdeutlichen (vgl. Kap. 1). Amo will den
Polyhistoriker damit in die Lage versetzen, das iiberlieferte Erbe der Vergangenheit
und die darin enthaltenen philosophischen Ideen, Lehrmeinungen und Doktrinen
vergleichend (»denen er huldigt« [Kap. VIII, Abschnitt 1, $4]) zu rezipieren und ge-
maf3 den philosophischen Prinzipien seines Zeitalters zu interpretieren, um daraus
eine eigene Lehre zu entfalten (vgl. Abschnitt III, §2 — §6). Auf dieser Erkenntnis
aufbauend, untersucht Amo die wesentlichen logischen, ethischen und ontologi-
schen, erkenntnistheoretischen, metaphysischen wie ethisch-moralischen Fragen
in Auseinandersetzung mit den Denkern der Antike, der Scholastik und seiner Zeit

2 Die Voraussetzung fiir die Interpretation ist, dass »ein Autor, die Schrift, ein Interpret« vor-
kommen (Abschnitt IV, §2).

https:/idol. 14.02.2026, 09:41:41,



https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo

(der frithen Neuzeit). Daraus entwickelt er eigene philosophische Perspektiven. Ex-
emplarisch dafiir steht seine Deutung der menschlichen Seele (vgl. Amo 1965b; Amo
1965a, Kap. 1, Abschnitt 2-4), wobei Amo hier an Leibniz ankniipft, ohne allerdings
auf seine Person zu verweisen oder sich mit seiner Position profund auseinander-
zusetzen.’

Bereits Leibniz lehrt, dass die menschliche Seele unter keinem Einfluss stehe,
weil sie selbstindig, vollstindig und abgeschlossen sei (vgl. Leibniz 1998). Dies be-
sagt nach Leibniz, dass die Seele ihre Vorstellungen aus eigener Kraft entwickeln
kann. Dabei begreift er die Seele als Kraft und zugleich Kraftzentrum, was dar-
auf hindeutet, dass es nichts gebe, so Leibniz, was in die Seele hineingelangen
konne, und was in ihr sei, wohne ihr von Anfang an inne. Wahrnehmungen und
ihre Erinnerungen seien zwar das Urspriinglichste des menschlichen Vorstellens.
Doch aus rein mechanistischer Verkniipfung und Zerlegung von Wahrnehmun-
gen entstehe nach Leibniz keine Vorstellung von Allgemeinem (vgl. Poser 2010).
Fir Leibnitz ist alles Kraft, Denken und Begehren. Die Welt ist daher keine Ma-
schine. Bereits Descartes hat Schwierigkeiten, den Dualismus zwischen Seele und
Korper zu prazisieren. So unterscheidet er beide Substanzen nur auf der theore-
tisch-methodischen Ebene, indem er den Kérper als eine Maschine begreift, die
auf die Seele einwirkt. Ausgehend von der Alltagserfahrung (insbesondere mit den
Leidenschaften) versucht Descartes die Seele und den Korper zu vereinen. Leibnitz
lehnt die cartesianische Auffassung von Materie ab. Fiir ihn besteht das gesamte
Universum aus Monaden, die er als einfache Substanzen ohne Teile, als Atome der
Natur definiert.

Der Unterschied zwischen Korper und Seele besteht nach Leibniz darin, dass
in der Seele die eigene Anstrengung und die dufleren Eindriicke dauerhaft im Ge-
dichtnis bleiben, wihrend im Korper diese beiden Elemente nur voriibergehend
als Produktion der Bewegung existieren. Wie lisst sich dann das Verhaltnis von
Seele und Korper denken? Nach Leibnitz geschieht alles so, als hitte Gott zwei Uh-
ren geschaffen, die er mit der gleichen Geschwindigkeit eingestellt hitte, die er in
Harmonie gebracht hitte. Es gibt eine vorher festgelegte Harmonie: Der Korper

3 In der deutschen Philosophie der Frithaufklarung hatte nicht Leibniz, sondern vielmehr
Christian Thomasius in seiner 1691 erschienenen Abhandlung tiber den Versuch von dem We-
sen des Geistes die Debatte iber den Leib-Seele-Dualismus ausgeldst. Es ging Thomasius da-
bei allerdings nicht darum, ein eigenes philosophisches Konzept zu entwickeln, geschweige
denndie beiden Substanzen eindeutig voneinander abzugrenzen. Das lag insbesondere dar-
an, dass er mitderscholastischen Terminologie operierte, ohne diese kritisch zu reflektieren.
Thomasius wurde deshalb Eklektizismus und Plagiat vorgehalten. Neben Amo meldetensich
andere Philosophen in Deutschland, wie Ludwig Philip Thitmmig (1697-1928), Johan Chris-
toph Gottsched (1700-1766), Johan Heinrich Winckler (1703-1770) etc. und spater Alexander
Gottlieb Baumgarten (1714-1762) oder auch Georg Friedrich Meier (1718-1777) mit eigenen
Beitragen zur Leib-Seele-Problematik zu Wort.

https:/idol. 14.02.2026, 09:41:41,

57


https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Jacob Emmanuel Mabe

reguliert sich gemif den wirksamen Ursachen, die Seele gemif3 den endgiiltigen
Ursachen und es besteht eine Harmonie zwischen den wirksamen Ursachen und
den endgiiltigen Ursachen (vgl. Leibniz 1710). Gott schuf so viele Substanzen wie
moglich mit einem Minimum an Mitteln. Zwischen den Substanzen gibt es tat-
sdchlich keinen wirklichen Einfluss. Sie sind »fensterlos« und kénnen daher nicht
kommunizieren. Doch auf metaphysischer Ebene wirken die Monaden nur nach
diesem Prinzip der vorher festgelegten Harmonie aufeinander ein.

Schliefilich fasst Leibniz die menschliche Seele als eine Vernunftkraft auf, die
zum Selbstbewusstsein und durch Reflexion zu deutlichen Vorstellungen gelangen
kann. Somit liege das Wissen des Menschen in seiner Seele eingeschlossen. Will
der Mensch zur Erkenntnis gelangen, so kann er nach Leibniz nur deswegen han-
deln, um dieses Wissen zu entwickeln oder zum Bewusstsein zu bringen. Kurz:
Leibniz weist damit der menschlichen Seele die Fihigkeit zu, die volle Erkenntnis
vom Seienden zu erreichen.

Wihrend Amo seinem »Landsmann« Leibniz jegliche Kritik erspart, greift er
die cartesianische Auffassung von den Leidenschaften der Seele vehement an und
argumentiert, dass nicht die Seele, sondern der Kérper Empfindungen aufnehme.
Im Traktat bemerkt Amo folgendes:

»Die Empfindung ist die in den Sinnesorganen vorhandene Empfindungsquali-
tat. Sie wird dreifach betrachtet: physisch, moralisch, logisch [..] Physisch ist jede
Empfindung entweder angenehm oder unangenehm —die erstere heifdt Lust, die
letztere Unlust —, oder sie ist aus beiden gemischt. Siiftigkeit, Bitterkeit, Kitzel [...]
Moralisch in Betracht kommt jede habituelle Empfindung; sie wird Gewohnheit
genannt und ist entweder gut oder bdse; jene heif’t Tugend, diese Untugend [..]
Logisch ist jede Empfindung, die in den Sinnesorganen oder im Gedéchtnis vor-
handen oder nicht vorhanden ist« (Amo 1965a, Kap. IV, § 1—§4).

In der Apatheia der menschlichen Seele (vgl. Amo 1965b; Amo 19652, Kap. IV) fithrt
Amo aus, dass die Leidenschaften und sonstigen Affekte, die dem Geist zugeschrie-
ben werden, ausschliefflich dem Korperlichen oder Leiblichen angehéren und fihrt
fort: Da die Seele immateriell sei, kénne sie weder empfinden noch durch Berith-
rung (gegenseitige Wechselwirkung), durch Durchdringung oder durch Verbin-
dung leiden, weil ihr die Sinnesorgane fehlen (vgl. Amo 1965b, Kap. 1). Amo recht-
fertigt sich mit dem Argument, der Mensch bestehe, wie auch Descartes lehrt, zwar
aus zwei wesentlichen Teilen, nimlich aus Seele und Kérper; doch er empfinde die
materiellen Dinge nicht von seiner Seele, sondern von seinem lebenden organi-
schen Korper aus, welcher sein sich bewegender Teil sei.

Die Seele bezeichnet Amo zudem als eine Wesenheit, die nicht von etwas Mate-
riellem zu einer Tatigkeit gezwungen oder angeregt wird, sondern nur aus freiem
Antrieb ihre Titigkeiten von innen heraus bestimmt, um ihr wahres Ziel, nimlich
die reine Titigkeit sowie die Vervollkommnung der menschlichen Existenz, zu er-

https:/idol. 14.02.2026, 09:41:41,



https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo

reichen. Empfindet der Mensch durch den Kérper, so tut er dies nur durch die
Titigkeit seiner Seele aufgrund deren Verbindung und Wechselwirkung mit dem
Korper (vgl. Amo 1965b, Kap. II).

2. Regeln, Prinzipien und Ziele der Geschichtsschreibung

Die Erudition und die Polyhistorie stellen nach Amo die notwendigen Vorausset-
zungen fiir die Geschichtsschreibung dar, insofern sie dem Ziel dienen, das Ge-
dachtnis zu bewahren, an das Vergangene zu erinnern und das Vergessen sowie das
Unwissen (die Ignoranz) zu verhindern (vgl. Amo 1965a, Kap. IV, Abschnitt V{f.). Es
geht ihm darum, dass die »Ideen in der Anlage des Gehirns zu kiinftigem Gebrauch
zuriickbleiben« (Kap. V, §3).* Aufbauend auf dieser Erkenntnis legt Amo, wie in der
folgenden Liste gezeigt wird, die fiir die Geschichtsschreibung relevanten Bedin-
gungen sowie grundlegenden Prinzipien fest und beschreibt die Regeln zu deren
Beachtung.

Das philosophische Hintergrundwissen

Das philosophische Hintergrundwissen ist nach Amo die erste Bedingung der Ge-
schichtsschreibung. Es entsteht aus der Beschiftigung mit den Lehrmeinungen
und Manuskripten sowohl der bekannten Denker (Amo hat sich z. B. mit Platon,
Aristoteles, Cicero, Augustin, Thomas von Aquin, Descartes etc. auseinanderge-
setzt) wie der unbekannten und ignorierten Autoren (vgl. Abschnitt XIV, §1f.). Um
zu diesem Wissen zu gelangen, soll man »in der Literatur in den [..] Wissenschaf-
ten und Bildungsfichern und in der gesamten Philosophie gut beschlagen sein«
(Kap. VIII, Abschnitt I, §2). Die Auseinandersetzung mit historischen Werken soll
indessen zeigen, woraus ihre Bedeutung und Originalitit in der gegenwirtigen
Zeit besteht (vgl. Kap. I, §5).

Das polyvalente Wissen

Fir das polyvalente Wissen, das spater enzyklopidisches Wissen genannt wird,
sind nach Amo alle Kenntnisse der Ethik, der Logik, der Metaphysik, der Herme-
neutik, der Theologie, der Physik, der Medizin und der Mathematik unabdingbar
(vgl. Kap. 1).5 Das polyhistorische Wissen hingegen setzt voraus, dass man mit allen
Methoden, Theorien und Personen der Geschichte sehr gut vertraut ist.

4 Amo setzt Gedichtnis und Repetition gleich. Es geht ihm dabei darum, Ideen zu wiederho-
len, da sie in der Erinnerung bleiben (vgl. Kap. T, Abschnitt 11, § 7).

5 Amo spricht selber nicht von Polyvalenz, sondern von einer Art generalisierendes Wissen,
das er vom spezialistischen Wissen abgrenzt. Man wiirde heute vom Generalisten sprechen
(vgl. Kap. VIII, Abschnitt |, §1 und §2).

https:/idol. 14.02.2026, 09:41:41,

59


https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Jacob Emmanuel Mabe

Die Authentizitat

Amo misst der Authentizitit (Echtheit) grofie Bedeutung bei, denn er glaubt, dass
deren genaue Beachtung helfen kann, Plagiat und Verfilschung, d. h. falsche Re-
ferenz zu vermeiden (vgl. Kap. VIII, Abschnitt V, §4 und §5). So schreibt er: »Alles,
was zum Ziel und Vorhaben des Autors im Widerspruch steht, ist fremd« (Kap.
VIII, Abschnitt V, §6).

Die Glaubwiirdigkeit und die Unparteilichkeit

Der Glaubwiirdigkeit (vgl. Abschnitt I11, §2f.) und der Unparteilichkeit, was heute
als Objektivitit und wissenschaftliche Stringenz bezeichnet wird, kommt ein hoher
Stellenwert bei Amo zu. Er bemerkt dazu folgendes: »Nebensichlich sind der Stil,
die Eigentiimlichkeit, die Stellung, die Religion, die Partei, die Lehrmeinungen
usw. des Autors« (Abschnitt III, §6).

Die Mehrsprachigkeit

Fiir Amo muss jeder polyhistorische Denker »sehr vieler Sprachen kundig sein«
(Kap. VIIL, Abschnitt I, §2). In diesem Zusammenhang geht Amo von seiner eigenen
Erfahrung als multilingualem Denker aus. Denn er konnte sich mit Originaltexten
in lateinischer, franzésischer, deutscher und englischer Sprache auseinanderset-
zen.

Die Methodenprazisierung und der Stil (Kap. VIII, Abschnitt I, §5)

Damit ist die Prizisierung der anzuwendenden Deutungsmethode gemeint. Unter
Methode versteht er »die Ableitung eines Themas aus vorher gesetzten Prinzipien«
(Abschnitt VI, §1). Amo stellt neben der analytischen und synthetischen Methode
auch die aristotelische Methode dar, die »mit Argumentenc, sowie die sokratische
Methode, die »mit Fragen« angewandt werden (vgl. Abschnitt VI, §3). Doch Amo
selbst bevorzugt die Dialektik und die Hermeneutik (vgl. Abteilung IV des speziel-
len Teils, Kap. I11, Abschnitt i, §2fF.). Beziiglich der Methoden geht es seiner Ansicht
nach darum, (a) die Intention zu bestimmen, die man hat (heute spricht man von
der Motivation), (b) das Objekt zu benennen, das man untersuchen oder erkennen
will und (c) den Zweck (die Zielsetzung) zu erliutern, den man verfolgt.

Beziiglich des Stils soll er dem »Brauch und dem Geist der Sprache und der Zeit«
folgen (Kap. VII, Abschnitt III, §4).

Drei wesentliche Prinzipien sind bei der Erfiillung der genannten Bedingungen zu
beachten:

https:/idol. 14.02.2026, 09:41:41,



https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo

- Das Objektivititsprinzip. Die Geschichtsschreibung setzt nach Amo dringend
eine objektive Auffassung der Dinge voraus, so dass man »den Archetypus des
Dings« selbst beschreibt, das erkannt wird. Auflerdem muss man »unparteiisch
nach Wahrheit streben« (§7).

« Das Hypothesenprinzip. Nach Amo ist es bei der Geschichtsschreibung drin-
gend erforderlich, verschiedene Hypothesen aufzustellen und zu formulieren,
die danach zu iiberpriifen und auszuwerten sind. Das Hypothesenprinzip, das
»von einem Vorausgesetzten zum anderen« (Kap. I, Abschnitt VIII, §3) verfihrt,
dient dazu, alle méglichen Fiktionen auszuschlief3en (vgl. Abschnitt IV, §5).

. Das teleologische Prinzip. Dem teleologischen Prinzip als »rein forschender
Erkenntnis« kommt die Funktion zu, den Text entsprechend seinem Zweck
auszulegen und zu verfassen (vgl. Kap. I, Abschnitt VIII, §2).

Nach Amo muss die Geschichtsschreibung zwei Ziele in Einklang bringen, um his-
torische Ereignisse objektiv darzustellen und verstehbar zu machen: Dem heuris-
tischen Ziel, welches die Entstehung und die Wirkungen der philosophischen Be-
griffe zu erfassen hat, stellt Amo das hermeneutische Prinzip gegeniiber. Das heu-
ristische Prinzip zeigt, (a) wie philosophische Begriffe in den vergangenen Epochen
gedacht und definiert wurden, und (b) wie sie im Kontext der Gegenwart rezipiert,
reflektiert und zu Ende gedacht werden kénnen. Die hermeneutische Geschichts-
schreibung zielt hingegen darauf, (a) die Wissensliicken der Alten zu schliefien,
b) die Grenzen des zeitgendssischen Denkens aufzuzeigen und c) Modelle fiir zu-
kiinftiges Philosophieren zu entwickeln.

3. Hermeneutik und Geschichte

Nach Amo ist die Hermeneutik keine blofRe Interpretationsphilosophie, sondern
vielmehr ein methodisches Prinzip des Verstehens und Begriindens der zu unter-
suchenden historischen Zeugnisse im gegenwirtigen Kontext. In seinem Traktat
schreibt er: »Die Kunst des Interpretierens oder die Hermeneutik ist die Fertigkeit
des kontemplativen Intellekts, den Sinn eines speziellen Textes durch Heranziehen
logischer Regeln und geeigneter Mittel zu ergriinden« (Kap. VIII, Abschnitt IV, §1).

Dabei weist Amo dem Interpreten die Aufgabe zu, »dass er (1) gebithrende Auf-
merksamkeit walten lasse, (2) kontemplativ itbe und (3) den Gegenstand des The-
mas klar vor Augen habe« (Kap. VIII, Abschnitt II, §1). Um aber seine Glaubwiir-
digkeit nicht zu verspielen, miisse der Interpret seine Zeugnisse sowie den Zeugen
(Autor) genau erwihnen und nicht stillschweigend die Quellen leugnen. Herme-
neutik ist nach Amos Verstindnis ohne die Dreiheit von Autor, Schrift und Inter-
pret unglaubwiirdig oder nicht authentisch. Um glaubwiirdig zu wirken, soll der
Interpret (Philosophiehistoriker) »die Eigentiimlichkeit« des Autors gut kennen,

https:/idol. 14.02.2026, 09:41:41,

61


https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Jacob Emmanuel Mabe

unparteiisch nach Wahrheit streben und die wahre und falsche Lesart erforschen.
Gleichwohl warnt Amo vor einer doktriniren Interpretation, die nur den Regeln
der Logik und Grammatik folgt, wihrend viele Fragen offenbleiben. Denn »jede
Interpretation hat nur bei einer Unklarheit Erfolg, die sich beseitigen lisst« (Kap.
VIII, Abschnitt V, §10).

Uberdies unterscheidet Amo zwischen genereller und spezieller Betrachtung.
Die generelle Betrachtung setzt nach seiner Ansicht voraus, dass jeder Kritiker ein
Polyhistoriker und sehr vielen Sprachen kundig sei. Spezielle Betrachtung ist auf
ein Bildungsfach beschrinkt, doch der Autor soll Kenntnisse tiber die gesamte Phi-
losophie besitzen. Er muss die Regeln der Schrift und der Lektiire beachten (d. h.,
er soll die Projektion der eigenen Meinung in den Text vermeiden). Amo warnt
vor Fiktionen und Vermutungen. Er unterscheidet zwischen doktrinirer und au-
thentischer Interpretation. So folgt z. B. die Bibelinterpretation der Theologen oder
der Rechtsgelehrten anderen Prinzipien (z. B. das Gesetz ist zwar hart, aber ge-
schrieben. Sie setzt aber eine Dunkelheit voraus, die behoben werden kann, ohne
den Sinn des Gesetzgebers zu verindern). Die logische Interpretation hingegen ist
entweder extensiv (Ausweitung des Gegenstandes) oder restriktiv (einschrinkend),
z. B. bis das Gegenteil bewiesen ist.

Beziiglich der Interpretation der Geschichte empfiehlt Amo, die Vergangen-
heit nicht durch selektive und spezielle Momente oder Ereignisse zu interpretieren,
sondern nur in ihrer Allgemeinheit zu untersuchen. Ein Philosophiehistoriker soll-
te demnach ein Generalist, d. h. ein Denker mit interdisziplinirem Geist sowie mit
mehrsprachigen Kenntnissen sein. Dem Generalisten stellt Amo einen Historiker
mit spezialisiertem Blick gegeniiber, der nur mit einer Disziplin oder mit einem
wissenschaftlichen Gebiet vertraut ist. Doch ein guter Historiker, der die Regeln
der Schreib- und Lesekunst gut beherrscht, sollte nach Amo auch gut in der Lage
sein, seinen Wissenshorizont auf andere Wissensgebiete zu erweitern.

4.  Amos Vorurteilskritik und das Afrikaner*innen-Bild aus den Texten
von Immanuel Kant und Georg Friedrich Wilhelm Hegel

Auch grofie Denker unterliegen nicht selten den Lastern ihres Zeitalters. Die be-
rithmten Klassiker der deutschen Philosophie sind davon nicht verschont geblie-
ben, denn die Natur und die Zusammensetzung ihrer Texte spiegeln weitgehend
die kollektive Arroganz ihrer Epoche wider. Angeregt durch den damals verbrei-
teten Stolz und Uberlegenheitskomplex amiisieren sich insbesondere Immanuel
Kant und Georg Wilhelm Friedrich Hegel als geistreiche Europier tiber die Afrika-
ner*innen. Trotz Unkenntnis von Afrika und seinen Bewohner*innen wagen es die
beiden Philosophen, Schriften wie Physische Geographie (Kant) (vgl. Kant 1802/1987)
und Vorlesung iiber die Philosophie der Geschichte (Hegel) (vgl. Hegel 2010) zu verfassen,

https:/idol. 14.02.2026, 09:41:41,



https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo

die bis heute keinerlei Freude bei den Leser*innen aufkommen lassen. Wortlich
schreibt Kant: »Die Menschheit ist in ihrer groflten Vollkommenheit in der Ras-
se der Weiflen. Die gelben Indianer haben schon ein geringeres Talent«. Er fuhr
fort: Die Schwarzen Afrikas »sind weit tiefer, und am tiefsten steht ein Teil der
amerikanischen Volkerschaften« (Kant 1987, AA IX, 316).

Hegel seinerseits sagt iiber den*die Afrikaner®in, er*sie stelle »den natiirlichen
Menschen in seiner ganzen Wildheit und Unbindigkeit dar« und folgert daraus,
dass bei den Schwarzen Afrikas »nichts an das Menschliche Anklingende in diesem
Charakter zu finden« und »ihr Bewusstsein noch nicht zur Anschauung irgendei-
ner festen Objektivitit gekommenc sei. Hegel glaubte tatsichlich die Ursachen der
Probleme Afrikas in seiner Vorlesung iiber die Philosophie der Weltgeschichte zu erkli-
ren. Dabei verwechselte er die Realgeschichte Afrikas mit den Vorurteilen, die er
auf diesen Kontinent projiziert.

Nach Hegel kann es keine Philosophie ohne die Geschichte geben. Als Geschich-
te bezeichnet er alle Ereignisse der Vergangenheit, die er nicht als einfache Vergan-
genheit, sondern als ein gegenwirtiges Vergangenes, d. h.d. h. als eine Vergangen-
heit begreift, die in der Gegenwart gedacht wird. Es sei sodann die Gegenwart, sagt
Hegel, die alle vorherigen oder historischen Ereignisse aufer Kraft setzte und ge-
genwirtig werden lasse. Der Zweck der Geschichte sei zudem die Verwirklichung
der Freiheit. Hegel begreift Freiheit als historische Kategorie, die sich nur im Staat
als einer wirksamen Assoziation zum Schutz der gemeinsamen Interessen der Biir-
ger*innen manifestiere. Die Funktion des Staates sei es, alles zu unternehmen, um
besondere und allgemeine Interessen in Einklang zu bringen. Der Staat sei somit
die Vollendung der Geschichte, insofern sie alle anderen gesellschaftlichen Insti-
tutionen abschaffen lasse, die die nationale Einheit verhindern.

Spricht Hegel von Weltgeschichte, so versteht er darunter die Geschichte der
Freiheit, d. h.d. h. den »Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit.« Damit meint er
einen Fortschritt, den alle Volker als absolute Bedingung der Freiheit erkennen
miissen. Zudem betrachtet Hegel die Epochen der Weltgeschichte als Etappen ei-
nes Wegs, der zur Perfektion der Freiheit fithre. Diese Epochen haben nach Hegel
nicht in Schwarzafrika stattgefunden, sondern in der 6stlichen (Orientalen, ein-
schliefdlich Nordafrikas) und westlichen Welt mit Hilfe von grofien historischen
Personlichkeiten wie Alexander, Cisar und Napoleon, die den Weltgeist durch ihre
Ideen, ihre Handlungen und ihre Reden verkérpert haben. Sicherlich wiirde He-
gel diese These heute revidieren und auch Schwarzafrikaner*innen in seine Liste
von Personlichkeiten der Weltgeschichte einbeziehen, wenn er nicht nur Nelson
Mandela, sondern auch Diktatoren wie Lenin, Hitler, Stalin, Mussolini, Idi Amin,
Mobutu, Bokassa etc. gekannt hitte.

Schlieft Hegel Afrika siidlich der Sahara von der Geschichte aus, so will er
dort keine bewussten Vollstrecker*innen des Weltgeistes identifiziert haben, die
in der Lage gewesen sind, mittels ihres Verstandes an der geistigen Entwicklung

https:/idol. 14.02.2026, 09:41:41,

63


https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Jacob Emmanuel Mabe

der Welt mitzuwirken und Staaten aufzubauen. Da Afrika nach Hegel weder Bewe-
gung noch Fortschritte in Richtung Freiheit zeigt, schlieft er daraus, dass dieser
Kontinent nicht zur historischen Welt gehort.

Auf welche Quellen sich Kant und Hegel stiitzen, um ihre Gedanken von der
»Geschichtslosigkeit« (Hegel) und »Unvollkommenheit« Afrikas zu formulieren, ist
philosophisch nicht nachvollziehbar. Jedenfalls sind unter ihrem Einfluss bemer-
kenswert eurozentristische Schulen entstanden, die bis heute mehr Vorurteile,
Scherze oder Spottwitze reproduzieren als niitzliche Lektionen iber Afrika und
seine Volker bieten. Insbesondere Hegel ist aufgrund seines leeren Geschichtsge-
schwitzes lingst zum wichtigsten Wegbereiter des Afropessimismus geworden,
der heute noch fortbesteht und die Verstindigung zwischen Europier*innen und
Afrikaner*innen massiv erschwert.

Hitten Hegel und Kant Amo gelesen, und wenn sie ihn lesen, auch richtig ver-
standen, so wire ihnen ihr leeres Geschwitz iiber Afrikaner*innen nicht unterlau-
fen. Im Traktat fasst Amo die Hermeneutik als eine philosophische Disziplin auf,
die dazu beitragen konnte, die geistige Einseitigkeit sowie Vorurteile zu iiberwin-
den, wobei jedes Vorurteil nach seiner Ansicht negativ ist, weil es von seinem Prin-
zip her auf einem Irrtum des Verstandes beruht. Mit anderen Worten, »Irrtiimer
und Vorurteile entstehen auf eine und dieselbe Weise, nimlich aus dem Intellekt«
(Amo 19652, Kap. IV, Abschnitt VIII, §1). Das Vorurteil ist daher keine Folge von
falscher Erkenntnis, sondern sie entsteht vielmehr aus dem Fehlen von Erkenntnis
schlechthin. Aus Unkenntnis wird die Autoritit als Wahrheit, nicht Wahrheit als
Autoritit zur Geltung gebracht.

Amo weist nachdriicklich darauf hin, dass sich die Autoritit auf das Vorurteil
berithmter Minner griindet, die alles fiir wahr und sehr gut erkliren, was sie selbst
festgesetzt haben. Das Vorurteil ergibt sich daraus, etwas anders zu verstehen und
zu erkennen, als es an sich ist. Der Irrtum selbst beruht nach Amo nicht allein auf
der Ignoranz, sondern auch auf der Unachtsambkeit, dem Vergessen, der Uberstiir-
zung (aus Ungeduld) und dem Mangel an gutem Willen. Damit verbunden ist die
prinzipielle Neigung zu bestimmten Dingen oder die kategorische Abneigung ge-
gen sie. So entsteht beispielsweise das Vorurteil aus Plattheit, dem Neuen skeptisch
gegeniiber zu stehen und lediglich dem Bekannten oder Gewohnten zu folgen.

Amo kritisiert nicht zuletzt das »Vorurteil der Antiquitit« (§4), welches darin
besteht, nur dem, was von den Alten kommt, Wahrheit zu bescheinigen, sowie das
»Vorurteil der Tradition« (§5), allen Uberlieferungen unverindert und unhinter-
fragt Glauben zu schenken. Beziiglich der Wissenschaft spricht Amo vom Vorurteil
der Subtilitit, welches der Erforschung belangloser und unniitzer Dinge zugrun-
de liegt. SchlieRlich ist Amo der festen Uberzeugung, dass Vorurteile allgemein
negativ und damit zu itberwinden sind.

Dass Kant und Hegel trotz ihrer beschimend wirkenden, ja beleidigenden Tex-
te, welche allerdings nur fiir ihre individuelle Biographie und nicht fiir die Philo-

https:/idol. 14.02.2026, 09:41:41,



https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo

sophie selbst von Bedeutung sind, bislang eifrige und rufliebende Verehrer*innen
sowie Bewunder*innen in Afrika gefunden haben, die ihre Lehren iiberall preisen,
zeugt nicht zuletzt von ihrer philosophischen Grofie. Vor diesem Hintergrund er-
scheint ein fairer, ehrlicher und produktiver Umgang mit ihren Texten sinnvoll. Es
wire daher ratsam, die Fehler von derart grofien Meisterdenkern nicht als kultu-
relle Schande anzusehen oder sie schlichtweg zu verleugnen, zu iibergehen oder zu
bagatellisieren. Es waren einfach intellektuelle Versiumnisse, die in Zukunft nicht
wieder passieren sollten. Aus den Fehlern der Vergangenheit zu lernen, bedeutet
auch, sie als kaum vermeidbare moralische oder ethische Begleiter des Lebens an-
zunehmen.

Kurz: Die Philosophie kann weder die intellektuellen Fehler beseitigen, die Kant
und Hegel durch die Diskreditierung der Afrikaner*innen begangen haben, noch
Reue oder Schuldgefiihle fiir ihre beschimenden Darstellungen an ihrer Seite emp-
finden. Sie kann, wenn iberhaupt, lediglich Orientierungshilfe zur Vermeidung
von Interpretationsfehlern bieten, die insbesondere explizit rassistischen, afropho-
bischen und diskriminierenden Charakter haben, indem sie zeigt, wie das Verste-
hen textueller Uberlieferungen differenziert herausgearbeitet und umgesetzt wer-
den kann.

Die Differenzierung zielt weder auf die Apologie noch auf die kategorische Ver-
urteilung klassischer Philosoph*innen. Sie kann lediglich dazu beitragen, die in
manchen Textteilen enthaltenen Vorurteile, Beleidigungen und kognitiven Defi-
zite erkennbar und als solche so zu benennen, damit ihre Untersuchbarkeit aus
verschiedenen kulturellen Perspektiven iiberhaupt erst moglich wird. Zudem ist
die Differenzierung in der Regel eine Grundvoraussetzung, ohne die ein objektiver
Umgang mit den umstrittenen Texten von Kant und Hegel kaum maglich ist, inso-
fern sie daran hindern kann, dass man sich passiv in der Bewunderung fiir einen
berithmten Autoren verliert oder ihm blind die Treue schlechthin hilt.

SchlieRlich erméglicht es die Differenzierung, die iiblen Texte weder zuriick-
zuweisen noch die darin enthaltenen ehrlichen Passagen einseitig zu glorifizieren,
sondern vielmehr einer sachlichen und kompromisslosen Kritik zu unterziehen.
Ausgehend von dieser Annahme wird der Philosophie in diesem Zusammenhang
die Aufgabe zugewiesen, methodische Grundlagen fiir ein unparteiisches, trans-
parentes und umfassendes Studium aller klassischen Texte zu bieten. Denn nur
so kann es gelingen, einerseits die gedanklichen Irrtiimer insbesondere von Kant
und Hegel im Hinblick auf ihre deplatzierten Aulerungen iiber andere Vélker zu
verdeutlichen und andererseits zu zeigen, dass ihre Herangehensweisen in der Be-
schiftigung mit auflereuropiischen Kulturen und Geistestraditionen keineswegs
dem rationalen Anspruch geniigen, die sie selbst der Philosophie zuschreiben. Tat-
sichlich begreifen Letztere die Philosophie als eine Reflexion, die stets auf Kritik
ausgerichtet sein miisse. Damit itberfordern Kant und Hegel mit ihren (teilweise
unkritischen) Texten, welche die intellektuelle Uberlegenheit der Européer*innen

https:/idol. 14.02.2026, 09:41:41,

65


https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Jacob Emmanuel Mabe

behaupten, nicht nur sich selbst, sondern auch ihre treuen Leser*innen, die ihrer-
seits ebenfalls nicht frei von Vorurteilen sind. Zusammenfassend besteht die aus
diesen Ausfithrungen zu ziehende Schlussfolgerung lediglich in der niichternen
Erkenntnis, dass man mit Vorurteilen niemals das vollkommene Wissen erlangen
kann.

Mit ihren maflosen Vorurteilen gegeniiber Afrika verletzen Kant und Hegel
eindeutig die von Amo beschriebenen Regeln fiir die objektive Interpretation der
Geschichte. Sie wiren sogar wirkliche Feinde der historischen Vernunft in den Au-
gen Amos. Historisch-hermeneutisch geht es Amo darum zu zeigen, dass man Au-
toren und deren Werke nicht nur sorgfiltig und niichtern gelesen und studiert,
sondern auch sinngemif verstanden haben muss, wenn man Philosophiegeschich-
te schreibt. Das Traktat zeichnet sich dabei als Anleitung in das historische Den-
ken und Schreiben aus, wendet sich gegen dogmatische Geschichtsschreibung und
schliefdt alle Gebiete der Erudition, Medizin, Physik, Theologie etc. mit ein. Von
Amo kénnen wir heute lernen, dass nur ein gutes Verstindnis der Vergangenheit
es uns ermoglicht, das Wissen zu erzeugen, das fir alle Volker und Kulturen an-
nehmbar ist.

5. Schlussbetrachtung

Anton Wilhelm Amo hat seine Philosophie der Hermeneutik und der Geschichte
dem Vorurteilsproblem gewidmet, welches heute noch ein grofRes Hindernis nicht
nur fir die internationalen Begegnungen, sondern auch fir die Erinnerungsarbeit
darstellt. Bei ihm sind Vorurteile immer negativ, wenn sie auch fiir diejenigen, die
sie benutzen, als Urteile, d. h. einzige Wahrheitskriterien betrachtet werden. Nach
Amo sind Urteile, die gegen andere Menschen gerichtet und von ihnen als beleidi-
gend, herabsetzend, verletzend, ja verunglimpfend empfunden werden, Vorurteile,
egal ob sie begriindet sind oder auf bloRen Meinungen beruhen. Im Bewusstsein
der Tatsache, dass den meisten Menschen, die sich mit ihren eigenen Kulturen eng
verbunden fithlen, dem Dilemma der tiberlieferten Urteile und Vorurteile gegen-
tiber anderen Menschen und Kulturen ausgesetzt sind, von dem sie sich nur schwer
loslésen koénnen, schligt Amo die Anwendung von rationalen Gesetzen, Regeln und
Normen vor, die »zur Humanitit« verpflichten (vgl. Kap. VIII, Abschnitt V, §10, Re-
geln I - XIII). Amo glaubt zwar an eine gerechte Welt, war sich indessen bewusst,
dass Gerechtigkeit weder durch bloRen Appell noch durch philosophisches Denken
zustande kommt, sondern nur durch die »Ratio des Gesetzes« herrschen kann: »Die
Gerechtigkeit wird nicht durch das Denken bestimmt, sondern durch die Gesetze«
(Regel VI). Doch Amo warnt vor einem blof3en Appell an die Gesetze: »Man soll nicht
immer an das Gesetz appellieren« (Regel VIII). Das Gesetz muss niamlich der Ratio
(dem Vernunft- oder Verstandesdenken) angemessen sein, damit es auch gerechte

https:/idol. 14.02.2026, 09:41:41,



https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo

Anwendung findet (vgl. Regel IX). Daraus erhellt sich, dass Gerechtigkeit aus der
philosophischen Reflexion hervorgehen muss, bevor sie als Gesetz zur Anwendung
kommt. Auf diese Weise macht Amo die Philosophie und damit seine Gerechtig-
keitskonzeption zu den zentralen Bausteinen der universellen Verstindigung. Mit
seiner Hermeneutik will Amo nicht zuletzt erreichen, dass die Geschichtsschrei-
bung dazu genutzt wird, nicht nur an die iberlieferten Ideen und Geschehnisse
der Vergangenheit bestindig zu erinnern, sondern auch um dem Vergessen sowie
dem Unwissen (der Ignoranz) effektiv und dauerhaft entgegenzuwirken.

Literaturverzeichnis

Amo, Antonius Guiliemus. 1738. Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi. Halle.

Amo, Antonius Guiliemus. 1965a. Traktat iiber die Kunst, niichtern und sorgfiltig zu phi-
losophieren. Halle (Saale): Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg.

Amo, Antonius Guiliemus. 1965b. Die Apatheia der menschlichen Seele oder iiber das Feh-
len der Empfindung und der Fihigkeit des Empfindens in der menschlichen Seele und
das Vorhandensein von beiden in unserem organischen lebenden Korper. Halle (Saale):
Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg.

Descartes, René. 1971. Abhandlung iiber die Methode des richtigen Vernunfigebrauchs und
der wissenschaftlichen Wahrheitsforschung. Ditzingen: Reclam.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 2010. Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte
(gehalten 1830/1831). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kant, Immanuel. 1987. »Physische Geographie, Band 2.« In Kants Werke: Akademie-
Textausgabe, Bd. 9, Logik, Physische Geographie, Pidagogik. Berlin: De Gruyter.
Leibniz, Gottfried Wilhelm. 1710. Essais de Théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de

Phomme, et lorigine du mal. Amsterdam: Troyel.

Leibniz, Gottfried Wilhelm. 1996. »Versuche in der Theodisée iiber die Giite Got-
tes, die Freiheit des Menschen und den Ursprung des Ubels.« In Philosophische
Werke, Band 4, herausgegeben von Artur Buchenau. Hamburg: Meiner.

Leibniz, Gottfried Wilhelm. 1998. Die Prinzipien der Philosophie und Monadologie
(Principes de la philosophie ou la Monadologie), herausgegeben von Hartmut Hecht.
Stuttgart: Reclam.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2007. Anton Wilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen:
Traugott Bautz.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2011. »Anton Guillaume Amo, le pére de la modernité phi-
losophique africaine.« In Héritage du Discours Théologique Négro-Africain. Mélanges
en honneur du Prof. Dr. Bimwenyi-Kweshi, herausgegeben von Nsapo Kalamba,
Mubabinge Bilolo, 69-83. Miinchen u. a.: African University Studies.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2013. »Afrika als Erinnerungsort und Erinnerungsarbeit.
Eine philosophische Perspektive.« In Kein Platz an der Sonne. Erinnerungsorte

https:/idol. 14.02.2026, 09:41:41,

67


https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Jacob Emmanuel Mabe

der deutschen Kolonialgeschichte, herausgegeben von Jirgen Zimmerer, 487-501.
Frankfurt a. M.: Campus.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2014. »Amo et Hegel: Deux vies, deux philosophies.« Géo-
politique Africaine 52, 3.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2014. »Anton Wilhelm Amo: Ein Wegbereiter der moder-
nen deutschen Philosophie?« In Warum lernt und lehrt man Deutsch in Afrika? Au-
tobiographische Ansichten und didaktische Erfahrungen. Festschrift zu Ehren von Anton
Wilhelm Amo, herausgegeben von dems., 11-28. Nordhausen: Traugott Bautz.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2020. »Amo’'s Hermeneutics and Hegel’s Historical Preju-
dices against Africa.« Philosophy Study 10, 6: 329-336.

Poser, Hans. 2010. Gottfried Wilhelm Leibniz zur Einfiihrung. Hamburg: Junius.

Spinoza, Baruch. 1870. Theologisch-politische Abhandlung. Kritik an der religiosen Intole-
ranz und ein Pladoyer fiir eine sikularisierte Gesellschaftsordnung. Berlin: Heimann.

https:/idol. 14.02.2026, 09:41:41,



https://doi.org/10.14361/9783839456972-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

