VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

Wie ausfiihrlich dargelegt wurde, stellt der Erste Weltkrieg als ein tota-
lisierter Krieg mit Blick auf Heldennarrative eine Zisur in den europa-
ischen Lindern dar. Ein — in der Dramatik durchaus umstrittener — an die
neuartige Kriegsrealitit angepasster, gegenderter, heroischer Attentismus
trat an die Stelle von soldatisch-mannlich gepragten, tat- und bewegungs-
orientierten Heroismen, die nur noch peripher fortbestanden. Fraglos zog
der Konflikt auch andere weitreichende Briiche auf geo-, national- und
soziopolitischer Ebene nach sich, sodass der Erste Weltkrieg, zumindest
was Europa betrifft, zu Recht als Epochenschwelle bezeichnet werden
kann.! Die kontinentaleuropaischen Empires — die Habsburgermonarchie,
das russische Zarenreich, das Osmanische Reich — zerbrachen und neue
Staaten wie Jugoslawien, die Tschechoslowakei und Polen entstanden;
republikanisch-demokratische Systeme losten monarchistische Staatsfor-
men ab; die traditionellen Pentarchie-Michte Frankreich, GrofSbritanni-
en, Preuflen, Osterreich und Russland verloren ihre Vormachtstellung
zugunsten der Vereinigten Staaten; die wilsonianische Vorstellung natio-
naler Selbstbestimmung setzte sich in Osteuropa und den Kolonien all-
mahlich durch. Zuletzt schlugen sich ideologische Extreme wie Bolsche-
wismus und Faschismus Bahn. Die von den britischen Historikern Ivdn T.
Berend und Eric Hobsbawm geprigte Formulierung des >kurzen 20. Jahr-
hunderts< verdichtet den in der Wissenschaft vorherrschenden Eindruck
von einer Zeitenwende auf eine eingingige Wendung. In seinem Buch
Age of Extremes (1994) begreift Hobsbawm den Ausbruch des Kriegs 1914
als ein einschneidendes Ereignis, das der Epoche des >langen 19. Jahrhun-
derts, das in Hobsbawms Perspektivierung bereits mit der Franzosischen
Revolution beginnt und sich durch den Aufstieg des Burgertums, Demo-
kratisierungs- und Sékularisierungsprozesse sowie einen optimistischen
Fortschrittsglauben auszeichnet, ein Ende setzte und ein >Zeitalter der

1 So dhnlich im Titel des Sammelbands von Stefan Karner/Gerhard Botz/Helmut Konrad
(Hrsg.): Epochenbriiche im 20. Jahrhundert. Beitrige. Wien u.a. 2017. Wie der Herausge-
ber in der Einleitung erldutert, sind historische Umbriiche nicht punktuell zu erfassen,
sondern erstrecken sich auf mehrere Jahre (vgl. Stefan Karner: Epochenbriiche im
20. Jahrhundert — Einleitung, S.7-14, hier S. 8f.). Zur Zasur des Ersten Weltkriegs vgl.
auflerdem Gunther Mai: Europa 1918-1939. Mentalititen, Lebensweisen, Politik zwi-
schen den Weltkriegen. Stuttgart u.a. 2001, S. 246f.

283

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

Extreme« mit zwei groffen Kriegen und mehreren totalitiren Regimes ein-
leitete. Fir Hobsbawm markieren die Jahre 1914-1918 den »breakdown
of the (western) civilization of the nineteenth century«.? Auch zeitgenos-
sische Schriftstellerinnen und Schriftsteller reflektierten den Ersten Welt-
krieg als Epochenumbruch — man denke an Thomas Manns Der Zauber-
berg (1924), an Robert Musils Der Mann ohne Eigenschaften (1930/32), an
Marcel Prousts A la recherche du temps perdu (1913-1927; bes. Le temps
retrouvé, 1927) oder an Virginia Woolfs The Years (1937). Doch was auf
die historische Zasur folgt, dartiber lassen die Romane ihre Leserschaft
im Unklaren: Der Zauberberg und Der Mann obne Eigenschaften enden mit
dem Ausbruch des Kriegs; die zweite Halfte von Le temps retrouvé spielt
zwar nach dem Krieg, wird zeitlich gleichwohl nicht genau situiert und
sie adressiert kaum mehr gesellschaftliche oder historische Vorginge, der
letzte Band von A la recherche du temps perdu stellt vielmehr eine Reflexion
auf das Erinnern und das Altern, auf die Funktion von Literatur und das
eigene Schreibprojekt dar und ist somit von der erzihlten Gegenwart ten-
denziell abgewandt; The Years reicht zwar bis in die 1930er-Jahre hinein,
auf die Nachkriegszeit entfallt jedoch nur eines der elf Kapitel.

In der Tat wurde die Zeit nach dem Ersten Weltkrieg von Intellektu-
ellen und Schriftstellern insbesondere aus kulturkonservativen Kreisen
als eine Zeit des Dazwischen erfahren, in der eine alte Welt bereits un-
tergegangen war, ohne dass ein neues Zeitalter begonnen hitte.?> Apoka-
lyptische Untergangsszenarien sowie messianische Denkfiguren, welche
Erlosungshoftnungen in die Zukunft projizierten, gewannen in der Folge
nicht nur in den am Krieg beteiligten Staaten an Popularitit. Oswald
Spengler prophezeit in seinem kulturpessimistischen Hauptwerk den Un-
tergang des Abendlandes (1918/1922), Evelyn Waugh bescheinigt, an Speng-
lers Theorie ankniipfend, dem britischen Empire in seiner Satire Decline
and Fall (1928) dasselbe Schicksal wie dem Romischen Reich, Paul Valéry
zeigt sich in seinem zeitdiagnostischen Essay La crise de I'ésprit (1919) fas-
sungslos tiber die Verkiimmerung humanistischer Werte in ganz Europa,

2 Eric Hobsbawm: Age of Extremes. The Short Twentieth Century, 1914-1991. London
1994, 8. 6.

3 Allgemein zur Zwischenkriegszeit als Zwischenzeit vgl. in historiographischer Betrach-
tung das letzte, mit dieser Formulierung tberschriebene Kapitel in Mai: Europa 1918—
1939, S.245-256 sowie die Einleitung, S.7-17. Mai interpretiert die Zwischenkriegszeit
allerdings vom Fluchtpunkt des Zweiten Weltkriegs her — eine Perspektive, welche die
Zeitgenossen freilich noch nicht hatten. Deren Ubergangsgefiihl speiste sich gerade aus
dem Fehlen einer vorherbestimmbaren Zukunft.

284

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

José Ortega y Gasset blickt in Esparia invertebrada (1921) in eine ungewis-
se spanische wie europidische Zukunft und sieht der Zersetzung seines
Landes entgegen, Rudolf Borchardt antizipiert in Konservatismus und Mon-
archismus (1930) die erhoffte Wiederkehr des Kaiserreichs. Insgesamt war
das Narrativ von der Zwischenzeit im deutschsprachigen Raum ungleich
verbreiteter als etwa in Grofbritannien oder Frankreich. Denn wihrend
dort die politische Staatsform erhalten blieb, was den Eindruck von Konti-
nuitit entstehen lief},# hatten Deutschland und Osterreich das Verschwin-
den des Kaisertums und den Kollaps der gesellschaftlichen Strukturen
zu bewiltigen und sich in eine neuartige, demokratisch-republikanische
Ordnung einzufinden. Die Endzeitstimmung in Spanien, Frankreich oder
GrofSbritannien war weniger gesellschaftspolitischer als geistiger, morali-
scher oder kultureller Natur und war zuvorderst dem Entsetzen tber
die Zerstorungswut des vergangenen Kriegs geschuldet.’ Altbewahrte po-
litische Systeme, gesellschaftliche Konfigurationen, religiose wie ethische
Orientierungen und kulturelle Formationen schienen sich in Europa er-
schopft zu haben.

In den im flnften Kapitel untersuchten Heimkehrerdramen ist nichts
von der akuten Untergangs- oder der prospektiven Aufbruchsstimmung
zu spuren. Der Erste Weltkrieg als Zasur macht sich dort lediglich in den
zerbrochenen Biographien der Protagonisten bemerkbar, wohingegen die
portritierte Gesellschaft nahezu unverindert fortbesteht. AusschlieSlich
die Texte, in denen die Gesellschaft als eine degenerierte gezeichnet ist,
wie Tollers Hinkemann oder O’Caseys Silver Tassie, diagnostizieren einen
Sittenverfall und verweisen zugleich auf die Vergeblichkeit aller Erlo-
sungshoffnungen. Nur ein einziges Heimkehrerstiick des Korpus,
The Unknown Warrior von May Creagh-Henry und Dorothy Marten

4 So stellte sich in Frankreich bereits 1871, also mit dem endgiiltigen Untergang der Mon-
archie, ein Umbruchsgefiihl ein; vgl. dazu Stephan Leopold/Dietrich Scholler (Hrsg.):
Von der Dekadenz zu den neuen Lebensdiskursen. Franzosische Literatur und Kultur
zwischen Sedan und Vichy. Miinchen 2010; Lars Schneider/Xuan Jing (Hrsg.): Anfinge
vom Ende. Schreibweisen des Naturalismus in der Romania. Paderborn 2014.

5 Inwieweit eben Linder wie GroBbritannien, Frankreich, Portugal und Spanien von der
Atmosphire des Niedergangs und der Unsicherheit erfasst wurden, fithrt Pascal Dethu-
rens: De ’Europe en littérature. Création littéraire et culture européenne au temps de la
crise de esprit (1918-1939). Genf 2002, S. 9-44, aus. Schon die Ubertragung von Speng-
lers Untergang des Abendlandes in viele europaische Sprachen zeigt das Interesse an End-
zeitszenarien Gber Deutschland hinaus an (vgl. ebd., S. 14).

285

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

(1923),6 reflektiert die aus der Sicht der Autorinnen bedenklichen Zustan-
de in der Gesellschaft im Hinblick auf ihre Uberwindung. Im ersten Teil
des als >Mystical Play< untertitelten Dramas wird eine von Egoismus, Hab-
gier und Brutalitit dominierte Nachkriegsgesellschaft portratiert, die den
ehemaligen Kombattanten keinerlei Achtung entgegenbringt und sie an
ihre Rander dringt, weil sie in ihrer Sichtweise keine sozial relevante
Funktion mehr erfillen. Die beiden Kriegsheimkehrer, der einfache Sol-
dat Harry Smith sowie der Hauptmann Manning, haben mit Kriegsende
ihre militarische Stellung verloren und gehen inzwischen weiblich konno-
tierten Berufen nach: Harry, der infolge einer Kriegsverletzung hinkt, ar-
beitet in einer Spielzeugfabrik, Manning, den seine Frau fiir einen ande-
ren Mann verlassen hat, vertreibt selbst hergestelltes Seidengewebe. Ahn-
lich wie in O’Caseys The Silver Tassie werden sie den geschlechtsspezifi-
schen Anforderungen an Mannlichkeit nicht mehr gerecht: »It’s not a
work for a man — but we’re not men now, with half our insides and half
our limbs gone; [...] it’s hard for us young chaps to be broken and useless,
with no hope left in life.<’” Erwartet hatten die ehemaligen Kombattan-
ten »[a] country for heroes [...] - to build a new world«® doch der erhoffte
Umbruch bleibt aus. Betrachtet man nur diesen ersten Teil, dann liefSe
sich The Unknown Warrior ohne Weiteres neben Texte wie The Silver Tassie
oder The Conquering Hero stellen. Im zweiten Teil jedoch, der am Armistice
Day spielt, also am Gedenktag des 11. November, leitet die Erinnerung an
die Gefallenen des Kriegs die (Re-)Heroisierung auch der Kriegsheimkeh-
rer ein. Durch die arglosen Worte des achtjahrigen Jimmy wird sie mani-
fest und fiir Harry wie Manning greifbar:

Daddy was a hero. 'm going to be a hero, too. You needn’t be a soldier
necessarily — I want to be a motor-driver. Mother says it doesn’t matter. People
are sometimes heroes, and no one knows they are, ’cos some have to die when
they want to live, but others have to live when they want to die, and she says
that’s a harder thing.’

6 May Creagh-Henry/Dorothy Marten: The Unknown Warrior. A Mystical Play. London
1923. The Unknown Warrior wird selbst in der Forschung zur Heimkehrerdramatik nur
am Rande beachtet.

7 Ebd.,S.S.

8 Ebd., S.9. Die Formulierung »a country for heroes« spielt moglicherweise an auf das Ver-
sprechen britischer Politiker im Jahre 1918, ein >Land fir Heldens, »a land fit for heroes,
zu schaffen.

9 Ebd., S.29.

286

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

Jimmy entgrenzt das Heroische auf die zivile Sphare und heroisiert das Er-
dulden einer grausamen und hoffnungslos scheinenden Gegenwart. Man-
ning wiederum reichert diese an Nietzsche und Schopenhauer gemahnen-
de Heroik des Aushaltens und Ertragens mit militarischen Attributen an:

Jimmy (to Harry):  You’re a hero, you know, ’cos you’re so badly hurt. We
must pretend you're the battalion home from the front.

MANNING: No, Jimmy - let’s pretend we’re marching into battle with
the enemy in sight.

[...]

Jmvmmy (to Harry):  Then you must forget you’re lame, and pretend you’re an
A1l man.!'?

Die Konfrontation mit der unzureichenden Gegenwart, der aussichtslose
Kampf um Anerkennung, schliefSlich die Akzeptanz der sozialen Margina-
lisierung und die Erwartung einer besseren Zeit werden in dem Gesprach
zwischen Jimmy, Harry und Manning einem soldatisch-heroischen Ideal
angenihert, das im furchtlosen, entschlossenen Marsch in die womoglich
todliche Schlacht versinnbildlicht ist. Die fiir den Ersten Weltkrieg typi-
sche Warteerfahrung wird mit keinem Wort erwihnt, stattdessen wird der
Kriegseinsatz in der Figurenrede als Kampf Mann gegen Mann idealisiert
und das in der Weltkriegspropaganda geforderte Aus- und Durchhalten
halt als heroischer Habitus Einzug in die Zeit danach. Mithilfe zweier
mystischer Szenen am Ende des ersten und zu Beginn des zweiten Teils
von The Unknown Warrior wird die Nachkriegserfahrung zudem in ein
christliches Auferstehungsnarrativ eingebettet und somit wird eine segens-
reiche Zukunft vorausgesagt. Der Text zeigt zunichst die tiber die desola-
ten Zustinde der Gesellschaft verzweifelte Protagonistin Mrs. Thompson,
bezeichnenderweise an Ostern, beim Lesen der Bibelstelle tiber die Passi-
on Christi, wihrend derer sie qgua Wortwahl die Soldaten Jesus Christus
annahert. Anschlieflend erscheint ihr der Unknown Warrior, d.i. der Geist
der gefallenen und verschollenen Soldaten, zu deren Ehren am 11. No-
vember 1920 ein Grabmal in Westminster Abbey eingerichtet wurde.!! Er
fordert seine Zuhorerin unter Verweis auf den Leidensweg Christi auf,
nicht die Hoffnung zu verlieren und fest an die Wiederkunft eines besse-

10 Ebd., S.30.
11 Vgl. dazu die Ausfithrungen zum Soldat inconnu in Kap. V.2.2 sowie Oberle/Schubert:
Unbekannter Soldat.

287

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

ren Zeitalters zu glauben.!? Diese beiden Szenen stilisieren die Leidenser-
fahrung der Ex-Kombattanten in der Christus-Nachfolge und reichern die
Heroisierung der Heimkehrer mit martyrerhaften Elementen an. Das Aus-
halten dieser >Zwischenzeit« nach Kriegsende in The Unknown Warrior
wird so schlieflich legitimiert durch die Aussicht auf die Wiederauferste-
hung der Nation und die Rettung der Gesellschaft. Was die Autorinnen
Creagh-Henry und Marten letztlich von den meisten anderen Verfassern
der untersuchten Heimkehrerstiicke unterscheidet, ist ihr Konservatismus,
der seinen Ausdruck zuallererst in dem Vertrauen auf eine christliche Er-
16sung findet, nach der eine neue Welt entstehen wird, die alte Werte et-
wa mit Bezug auf Krieg, Religion und Heldentum retabliert.!3

Die Denkfigur der »heroische[n] Zeitiberbrickung«!# ist zwar kein
wesentlicher Bestandteil der Heimkehrerdramatik, findet aber Eingang
in Theatertexte von anderen konservativen Autoren, die das Weltkriegsge-
schehen sowie damit verbunden die Zeit-, genauer Warteerfahrung des
Nachkriegs entkonkretisieren, in eine mythische oder historische Vergan-
genheit transponieren’ und auf diese Weise den Attentismus — das Aus-
halten und Erwarten — als adaquate Form der Gegenwartsbewaltigung
installieren. Im Folgenden sollen zwei Beispiele solcher >Transpositions-
dramenc< zur Illustration herangezogen werden: zum einen Hugo von
Hofmannsthals Der Turm als Beispiel eines Geschichtsdramas, das sich
vor dem Hintergrund eines (gegenwirtigen) Machtvakuums mit Fragen
der (zukiinftigen) Herrschaft auseinandersetzt (Kap. VI.1), zum anderen
Paul Claudels Le soulier de satin als Beispiel eines mythischen Dramas,
welches das Warten und Ausharren als heilsgeschichtliches Versprechen
behandelt (Kap. VI.2). Beide Autoren wahlen die Epoche des Barock als
zeitgeschichtlichen Hintergrund, wobei Hofmannsthal stirker auf den
DreifSigjahrigen Krieg abzielt und Claudel das Eroberungs- und Missionie-

12 Vgl. Creagh-Henry/Marten: The Unknown Warrior, S. 26f.

13 Zum Verhaltnis von passion play und Konservatismus bei Creagh-Henry vgl. auch die
knappen Hinweise bei Katherine Brown Downey: Perverse Midrash. Oscar Wilde, An-
dré Gide, and Censorship of Biblical Drama. New York/London 2004, S. 146, sowie
John R. Elliott: Playing God: Medieval Mysteries on the Modern Stage. Toronto u.a.
1989, S. 54.

14 Detering: Heroischer Fatalismus, S. 330.

15 Den Weltkrieg in ein mythisches Gewand zu kleiden, war durchaus nicht uniiblich.
Prominentester Vertreter dieser Tendenz ist wohl Jean Giraudoux, der den Krieg in die
antiken und biblischen Mythen um den Trojanischen Krieg (La guerre de Troie n’aura
pas lieu, 1935) und die Belagerung Betulias (Judith, 1931) transponierte.

288

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

rungsprojekt Spaniens im Szglo de Oro adressiert.'® Im Anschluss wird der
heroische Attentismus als Strategie der Gegenwartsbewaltigung in den
zeithistorischen Kontext eingebettet und die beiden Werke von Hof-
mannsthal und Claudel werden mit weiteren Dramen, die alternative Pro-
gramme aufzeigen, abgeglichen (Kap. VI.3).

VI.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

VI.1.1. Der Turm als politisches Drama

Befasst man sich mit Hugo von Hofmannsthals Der Turm, stellt sich zu-
allererst die Frage, welche Version der Analyse zugrunde zu legen ist.
Nahezu drei Jahrzehnte arbeitete Hofmannsthal an seinem Turm-Projekt
und hinterlieff mehrere publizierte Fassungen, dazu zahllose Varianten.!”
Selbst wenn man seine von 1901 bis 1910 dauernde Auseinandersetzung
mit dem Pratext, dem spanischen Barockdrama La vida es sueiio von Pedro
Calderdn de la Barca (1635),!8 aufler Acht lasst und nur die Versionen
berticksichtigt, die nach langjdhriger Unterbrechung im Zuge des Ersten
Weltkriegs entstanden, so sind immer noch zwei konzeptuell durchaus
unterschiedliche Fassungen einzubeziehen: zum einen die Buchausgabe

16 Mit der Verortung des Geschehens im 17. Jahrhundert treffen die Autoren den Zeit-
geist, standen literarische Auseinandersetzungen mit dieser historischen Epoche seit
1918 hoch im Kurs (vgl. dazu den Sammelband von Fabian Lampart/Dieter Martin/
Christoph Schmitt-Maaf§ [Hrsg.]: Der Zweite Dreiffigjahrige Krieg. Baden-Baden 2019).

* Das Kapitel erscheint in einer veranderten Fassung als Aufsatz unter demselben Titel in:
Stefan Neuhaus/Nicole Mattern (Hrsg.): Warten. Konstruktionen von langer und kur-
zer Dauer in der Literatur. Wiirzburg 2022, S. 107-123.

17 Die Textgenese ist durch die jeweiligen Herausgeber sorgfaltig dokumentiert im Kom-
mentar der Kritischen Ausgaben (Simtliche Werke XV: Dramen 13. Hrsg. von Chris-
toph Michel und Michael Miller. Frankfurt a.M. 1989, S. 157-168; XVI.1: Dramen 14.1.
Hrsg. von Werner Bellmann. Frankfurt a.M. 1990, S.231-258; XVI.2: Dramen 14.2.
Hrsg. von Werner Bellmann. Frankfurt a.M. 2000, S. 143-177).

18 Hofmannsthal arbeitete mit dem spanischen Original sowie mit der Ubertragung von
Johann Diederich Gries (1815), die in Akteinteilung, Versmafl (vierfiffig gereimte
Trochien) und Gehalt weitestgehend der spanischen Vorlage entspricht. Nachdem Hof-
mannsthal seine Umgestaltung von La vida es suesio bis 1910 nicht zu einem Abschluss
bringen konnte, lie§§ er die Arbeit vorerst ruhen. Seine Bearbeitung wurde nur fragmen-
tarisch verdffentlicht: ab 1907 auszugsweise unter dem Titel Der Gefangene / Fragment
in der Berliner Zeitung Der Tag, im Frihjahr 1910 anlisslich der Wiederaufnahme
der calderénschen Tragddie am Burgtheater unter dem Titel Das Leben ein Traum /
Fragmente einer freien Bearbeitung in der Pfingstbeilage des Wiener Blatts Die Zeit.

289

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

von 1925, die von der Forschung ublicherweise als >Kinderkonigfassung:
bezeichnet wird und die eine Straffung zweier 1923 und 1925 erschie-
nener Teildrucke darstellt;’® zum anderen die 1927 veroffentlichte und
ein Jahr spater in Minchen, Wirzburg und Hamburg uraufgefihrte >Bih-
nenfassung«.?’ Dabei darf die Bihnenfassung nicht als Verbesserung der
Kinderkonigfassung missverstanden werden. Vielmehr miissen beide Fas-
sungen als gleichberechtigte Alternativen anerkannt und differenziert ana-
lysiert werden, wie der Dichter in einem Brief an Max Rychner im Mirz
1927 erklart: »Die neue fiir die Bithne bestimmte Fassung des >Turmsc
ist nun abgeschlossen — ohne dass ich die frithere darum verwerfe.«?!
Zugleich konzediert Hofmannsthal an anderer Stelle: »In der zweiten tritt
vielleicht der actuell politische Gehalt stirker hervor«.??

Waihrend sich die frihe Bearbeitung in Trochden formal und inhaltlich
noch stark am spanischen Original orientiert und das barocke Motiv vom
Leben als Traum, von der Scheinhaftigkeit alles irdischen Seins unter
Zuhilfenahme von Josef Breuers und Sigmund Freuds Hysterie-Studien
(1895) sowie Théodule Ribots Les maladies de la personnalité (1885) mit
einer psychologischen Lesart verbindet, emanzipieren sich die beiden

19 Hugo von Hofmannsthal: Der Turm. Ein Trauerspiel in fiinf Aufziigen. Zweite Fassung.
In: Simtliche Werke XVI.2: Dramen 14.2. Hrsg. von Werner Bellmann. Frankfurt a.M.
2000, S. 7-123. Im Folgenden als Turm I zitiert. 1923 publizierte Hofmannsthal die ers-
ten beiden Aufziige in den Newen Deutschen Beitrigen, 1925 folgten an gleicher Stelle die
letzten drei. In der kritischen Ausgabe werden die Teildrucke als erste Fassung gefiihrt:
ders.: Der Turm. Ein Trauerspiel in finf Aufziigen. Erste Fassung. In: Samtliche Werke
XVL1: Dramen 14.1. Hrsg. von Werner Bellmann. Frankfurt a.M. 1990, S. 5-139. Da die
Anderungen nur dramaturgischer Art sind und den konzeptuellen Kern nicht beriihren
(vgl. Klaus von Schilling: Abschied vom Trauerspiel. Kunsttheoretische Uberlegungen
zu Hofmannsthal. Wiirzburg 2018, S.235), werden hier beide Versionen als zwei Vari-
anten derselben Fassung betrachtet; zugrunde gelegt wird der Buchdruck, da er von
Hofmannsthal als Verbesserung gegentiber den Teildrucken gewertet wurde (vgl. Ka-
tharina Meiser: Fliechendes Begreifen. Hugo von Hofmannsthals Auseinandersetzung
mit der Moderne. Heidelberg 2014, S. 325).

20 Hugo von Hofmannsthal: Der Turm. Ein Trauerspiel. Dritte Fassung. In: Samtliche Wer-
ke XVI.2, S. 125-220. Im Folgenden als Turm II zitiert. Nach der Publikation arbeitete
Hofmannsthal abermals Anderungen in sein Drama ein. Da auch diese Erginzungen
dramaturgischer Art sind (vgl. Schilling: Abschied vom Trauerspiel, S. 235), werden sie
ebenfalls nicht als eigenstindige Fassung behandelt.

21 Brief von Hugo von Hofmannsthal an Max Rychner vom 22. Mirz 1927. In: Hugo von
Hofmannsthal: Briefwechsel mit Max Rychner, mit Samuel und Hedwig Fischer, Oscar
Bie und Moritz Heimann. Frankfurt a.M. 1973, S. 23.

22 Brief von Hugo von Hofmannsthal an Josef Redlich vom 8. November 1926. In: Hugo
von Hofmannsthal/Josef Redlich: Briefwechsel. Hrsg. von Helga Fuffganger. Frankfurt
a.M. 1971, S. 76f., hier S. 76.

290

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

Nachkriegsfassungen zunehmend vom Pritext. Die trochdischen Verse
tberfihrt Hofmannsthal in Prosa, den Stoff verengt er und reichert ihn
mit zeitgeschichtlichen Beziigen auf die Niederlage im Weltkrieg, den
Zerfall der osterreichisch-ungarischen Monarchie und die politischen und
sozialen Umwalzungen an. Das Leben ein Traum war unter dem Titel Der
Turm letzten Endes ein Drama tiber politische Legitimitat geworden. So
verwundert es nicht, dass die Frage nach der Legitimation von Macht und
Herrschaft im Mittelpunkt der jingeren Turm-Forschung steht.?* Insbe-
sondere die intertextuellen Bezugnahmen auf Max Webers Herrschaftsso-
ziologie und Carl Schmitts Souverinitits- und Rechtsphilosophie wurden
akribisch aufgearbeitet.?* Unzureichend gewtrdigt wurde, dass Der Turm
nicht nur verschiedene Formen der Herrschaft dekliniert, sondern auch
ein ganz spezifisches Zeitgefithl artikuliert. Im Folgenden wird dieses
Zeitgefihl, das in beiden Fassungen von 1925 und 1927 identisch ist,
umrissen (VI.1.2) und die Haltung der Figuren wird mit Blick auf den
Attentismus konturiert (VI.1.3). Anschlieffend wird Sigismunds Rolle im
dargestellten historischen Geschehen, das sich in beiden Fassungen unter-
scheidet, beleuchtet (VI.1.4), um so Riickschlisse auf die Bewertung des
Attentismus zu ziehen (VI.1.5). Abschliefend wird der Turm in die zeit-

23 Susanne Gotz: Bettler des Wortes. Irritationen des Dramatischen bei Sorge, Hofmanns-
thal und Horvéth. Frankfurt a.M. u.a. 1998; Uwe Hebekus: Asthetische Ermachtigung.
Zum politischen Ort der Literatur im Zeitraum der Klassischen Moderne. Miinchen
2009; Roland Innerhofer: »Der Turm« im Kontext der zeitgendssischen sterreichischen
Dramatik. In: Hofmannsthal 24 (2016), S.269-288; Meiser: Flichendes Begreifen; Ute
Nicolaus: Souverdn und Martyrer. Hugo von Hofmannsthals spate Trauerspieldichtung
vor dem Hintergrund seiner politischen und asthetischen Reflexionen. Wiirzburg 2004.

24 Zu Max Weber: Stefan Breuer: Peripetien der Herrschaft. Hugo von Hofmannsthals
»Der Turm« und Max Weber. In: Hofmannsthal 24 (2016), S. 289-307; Alexander Mi-
onskowski: Souverinitit als Mythos. Hugo von Hofmannsthals Poetologie des Politi-
schen und die Inszenierung moderner Herrschaftsformen in seinem Trauerspiel Der
Turm (1924/25/26). Wien u.a. 2015. — Zu Carl Schmitt: Mionskowski: Souveranitit
als Mythos; Marcus Twellmann: Das Drama der Souverinitit. Hugo von Hofmannsthal
und Carl Schmitt. Minchen 2004. - Die Hofmannsthal-Forschung sieht ihre Aufgabe
insbesondere darin, das nahezu undurchdringliche Netz an intertextuellen Beziigen im
Turm zu entschlisseln, u.a. zu literarischen Quellen wie Friedrich Holderlins Empe-
dokles (Schilling: Abschied vom Trauerspiel, S. 389-415) oder Dramen Paul Claudels ge-
rade im Hinblick auf Fragen des Zusammenbruchs einer alten und der Begriindung
einer neuen Ordnung (Marie Wokalek: Hofmannsthals Turm und Paul Claudel. In:
Deutsche ~ Vierteljahrsschrift  fir  Literaturwissenschaft  und — Geistesgeschichte
92 [2018] 1, S. 63-87), zu kunsttheoretischen Arbeiten, allen voran Walter Benjamins
Ursprung des deutschen Trauerspiels (Mionskowski: Souverinitit als Mythos; Yoriko Saku-
rai: Mythos und Gewalt. Uber Hugo von Hofmannsthals Trauerspiel »Der Turm.
Frankfurt a.M. u.a. 1988), oder zur Psychoanalyse (Bergengruen: Mystik der Nerven).

291

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

geschichtlichen Beziige des Ersten Weltkriegs sowie der Ersten Republik
Osterreich eingebettet (VI.1.6).

VI.1.2. Zeit des Dazwischen

Ausgangspunkt und Handlungsmotor beider Turm-Fassungen, die Hof-
mannsthal von Calderdns La vida es suerio ibernahm, ist eine Prophezei-
ung, der zufolge der Konigssohn Sigismund seinen Vater Basilius vom
Thron stiirzen werde. Aus Angst vor dem Machtverlust hatte der Konig
seinen Sohn nach dessen Geburt zunichst in die Obhut von Pflegeeltern
gegeben und spiter, mit vierzehn Jahren, unter der Aufsicht des Kerker-
meisters Julian in einen entlegenen Turm gesperrt, die vergangenen vier
Jahre unter verschirften Bedingungen. Bei Beginn der Dramenhandlung
ist Sigismund etwa zwanzig Jahre alt und lebt zeit seines Lebens in Gefan-
genschaft.?s Da sich das zunehmend verelendete Konigreich in offenem
Aufruhr befindet und revoltierende Massen die Monarchie bedrohen,
die dynastische Nachfolge zudem nicht gesichert ist, lasst sich Basilius
von Julian zu einer Probe tberreden: Man solle Sigismund in den Pa-
last iberfithren und ihm seine wahre Herkunft enthtllen, um den Wahr-
heitsgehalt der Prophezeiung zu prifen. Basilius hofft, Sigismund moge
sich seiner koniglichen wie vaterlichen Gewalt unterwerfen und sich mit
ihm verséhnen, sodass sie beide gemeinsam das Herrscherhaus bewahren
konnten. Die Probe im dritten Akt scheitert, weil Sigismund mit dem zu-
dringlichen Vater nicht umzugehen weiff und gewalttitig gegen ihn wird.
Dieser hatte von ihm gefordert, Julian, den er fir den Verantwortlichen
des Aufruhrs halt, als Verrater zu bestrafen.

Insgesamt zeichnen die ersten drei der finf Aufzige, die — von eini-
gen wenigen Anderungen dramaturgischer Art abgesehen — in beiden
Turm-Fassungen gleich verlaufen, das Bild eines aus den Fugen geratenen
Konigreichs, in welchem verschiedene Parteien um die Herrschaft ringen:
Konig Basilius auf der einen Seite, der seine Macht um jeden Preis zurtick-
zuerlangen versucht, der Kerkermeister Julian wie auch der Gefreite und
Rebell Olivier auf der anderen, die den koniglichen Ansehensverlust fir
sich nutzen und selbst die Herrschaft tbernehmen wollen. Der Konig

25 Der Text widerspricht sich mit Bezug auf Sigismunds Alter und schwankt zwischen
neunzehn und 22 Jahren (vgl. Hofmannsthal: Turm I, S.17, 34, 48, 50 und 61 bzw.
ders.: Turm I, S. 134, 148, 159 und 168).

292

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

scheint seinen Anspruch auf Herrschaft verspielt und seine Souverinitat
verloren zu haben, weil er das Land durch einen >aus Eitelkeit gefithrten
Krieg?® ins Elend gestiirzt hat. Armut, Hunger, Seuchen und Inflation,
aber auch Kriminalitit, Fahnenflucht innerhalb des koniglichen Heeres
und Aufstinde zeigen den Verfall des zerritteten Reichs wie auch den
Vertrauensverlust in die Monarchie an. Aus dem Bankrott der alten,
monarchischen Ordnung erwachst im Turm jedoch nicht umstandslos
ein neues Herrschaftssystem. Vielmehr markiert die Auflosung der Dynas-
tie eine Phase des Ubergangs, eine Zeit des Dazwischen, wie auch die
Handlungszeit andeutet. So spielen Dramenanfang und Dramenende in
der Abenddimmerung bzw. bei Morgengrauen, also an der Schwelle zwi-
schen Tag und Nacht.?” Der hobbessche Ausspruch »bellum omnium con-
tra omnes«, im Text umformuliert zu »Alle gehen gegen alle«,?® bekundet
das Fehlen jeglicher rechtlicher, politischer oder sozialer Ordnung. In
diesem Sinne beschworen die ersten beiden Aufziige eine erwartungsvolle,
prophetische Stimmung. Unheilschwangere Zeichen aus dem Volksglau-
ben wie ein »dreibeiniger Has«, ein »hageres Schwein« oder ein »glithaugi-
ges Kalb«,? alt- wie neutestamentarische Endzeitszenarien wie der Mythos
von der Vernichtung Babylons?® und Oliviers Anspielungen auf eine be-
vorstehende Revolte in L1 schaffen eine bedrohliche Atmosphire und
kiindigen den Umsturz aller Verhaltnisse an. Zugleich antizipiert der Text
die Ankunft eines Erldsers, der vom Volk der >Armeleut-Koénig« genannt
wird. Schon in der ersten Szene des ersten Akts spricht ein Stelzbeiniger
folgende Worte, die der Offenbarung des Johannes (Joh 19,11-16) ent-
lehnt sind: »Sie werden ihn hervorziehen, und das Unterste wird zuoberst
kommen, und dieser wird der Armeleut-Konig sein und auf einem weis-
sen Pferd reiten und vor ihm wird Schwert und Wage getragen werden.«3!

26 Vgl. ders.: Turm I, S. 43 bzw. ders.: Turm II, S. 155.

27 Vgl. dazu auch Goétz: Bettler des Wortes, S. 97.

28 Hofmannsthal: Turm I, S. 11, dhnlich S.90 (»Es geht jeder gegen jeden«) bzw. ders.:
Turm II, S. 130.

29 Ders.: Turm I, S. 11 bzw. ders.: Turm II, S. 130.

30 Vgl. die lateinischen Bibelstellen aus dem Buch Jeremia im Gesang der Monche (ders.:
Turm I, S.39f. und 47 bzw. ders.: Turm II, S. 153 und 158); aullerdem die Anzeichen
einer bevorstehenden Apokalypse in Basilius’ Paraphrase der Prophezeiung, die auf
Matth. 24,6ff. und Luk. 21,10ff. alludiert (vgl. ders.: Turm I, S. 38f. bzw. ders.: Turm II,
S.152); vgl. dazu auch den Kommentar in der Kritischen Ausgabe (XVI.2, S. 502f.).

31 Hofmannsthal: Turm I, S. 12; leicht variiert in der spiteren Fassung: »Sie werden ihn
hervorziehen, und das Unterste wird zu oberst kommen, und dieser wird der Armeleu-
te-Konig sein und auf einem weiffen Pferde reiten. [...] In den feuchten Bergen wird von

293

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

Das Volk im Turm ist von messianischer Hoffnung beseelt und harrt in
prophetischer Erwartung auf seinen Retter, dem es obliegt, ein neues Zeit-
alter zu begriinden.??

VI.1.3. Attentistische Konfigurationen

Ganz augenscheinlich driickt sich in dem auf Erfillung harrenden Volk
eine spezifische Variante des Wartens aus. Doch auch dariber hinaus
werden im Turm verschiedene Spielarten des Wartens durchdekliniert
und auf einzelne Figuren projiziert. Konig Basilius erwartet angstvoll die
Erfallung der Prophezeiung, auch wenn er sich ihr durch die Inhaftierung
seines Sohns zu entziehen sucht. In seinem unbeirrten Glaube an die
Weissagung erklart er alle Geschehnisse im Reich als schicksalhaft, ohne
die Schuld am Verfall der Dynastie bei sich zu suchen. Er versteht sich
als unschuldiges Werkzeug des Schicksals,?? was ihm jede Entschluss- und
Handlungsfahigkeit raubt.3* So macht er sich abhingig von seinen Ratge-

ihm ein Reich gegriindet werden« (ders.: Turm II, S. 131); vgl. dazu den Kommentar in
der Kritischen Ausgabe (XVI.2, S. 497). Eine vergleichbare Stelle, die Hofmannsthal als
Vorlage gedient haben koénnte, findet sich in Franz Grillparzers Tragodie Ein Bruder-
zwist in Habsburg (1848/1872), welche Hofmannsthal als die »bedeutendste historisch-
politische Tragodie der Deutschen« einstufte (Hugo von Hofmannsthal: Zur Krisis des
Burgtheaters. In: Simtliche Werke XXXIV: Reden und Aufsitze 3: 1910-1919. Hrsg.
von Klaus E. Bohnenkamp, Katja Kaluga und Klaus-Dieter Krabiel. Frankfurt a.M. 2011,
S.214-221, hier S.217). Am Ende des letzten Akts tauschen Ferdinand und Wallenstein
folgende Worte im Hinblick auf den Aufstand der b6hmischen Stinde aus: »WALLEN-
sTEIN. [...] Allein im Land bedarf es unsre Sorge, / Da is das Unterste zuoberst, Herr.
FerbinanD. Vielleicht das Oberste zuunterst bald.« (Franz Grillparzer: Ein Bruderzwist
in Habsburg. Trauerspiel in finf Aufzigen. In: Simtliche Werke. Ausgewihlte Briefe,
Gespriche, Berichte II: Dramen 2 — Jugenddramen — Dramatische Fragmente und Pla-
ne. Hrsg. von Peter Frank und Karl Pérnbacher. Miinchen 1961, S. 345-448, hier S. 441)

32 Vgl. Hofmannsthal: Turm I, S. 82f.: »Sie liegen zu Tausenden vor den Kirchen und be-
ten fir einen Bettlerkdnig, einen namenlosen Knaben, der ihr Fihrer sein und in Ket-
ten ein neues Reich heranbringen soll.« bzw. ders.: Turm II, S. 182: »Sie liegen, hore
ich, in den Kirchen und beten um einen neuen Konig, einen unschuldigen Knaben, der
in Ketten ein neues Reich heranbringen wird.«

33 Vgl ders.: Turm I, S.71 bzw. ders.: Turm II, S. 176. Ausfiihrlicher Meiser: Flichendes
Begreifen, S. 330-334.

34 Das unterstreicht etwa die Parallele zu Rudolf II. - Basilius nennt Kaiser Karl V. seinen
GrofSonkel (vgl. Hofmannsthal: Turm I, S. 67 bzw. ders.: Turm II, S. 173); vgl. dazu den
Kommentar in der Kritischen Ausgabe (XVI.2, S.510f.) -, der zu entschiedenem Han-
deln unfihig war, die Krise des Reichs nicht abwenden konnte und sich der Astrologie
ergab. Auch hier konnte von einem Einfluss Grillparzers ausgegangen werden, der Ru-
dolf II. in Ein Bruderzwist in Habsburg als willensschwachen, passiven Herrscher zeich-

294

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

bern, denen er die Entscheidungen und damit die Verantwortung tber-
tragt. Der GrofSalmosenier wiederum, Bruder Ignatius, hat sich ins Kloster
geflichtet, noch bevor die Dynastie untergeht und er seinen Einfluss als
sakularer Berater einbuf3t. Er bt sich dort in weltabgewandter Askese und
erachtet das Diesseits wegen der seiner Ansicht nach »gottlosen< Orientie-
rung der Menschen an materiellen Gitern fiir nichtig und scheinhaft.
Sein angeblicher Weltekel erweist sich jedoch als Herrschaftsstrategie vor
dem Hintergrund des drohenden Machtverlusts.3s Wihrend Basilius in
Angst vor der Weissagung lebt und der Groflalmosenier sich aus dem
weltlichen Geschift zurtickzieht, lauert Julian auf den richtigen Moment
zur Ausfihrung seines Plans. Er will aus seinem Zogling Sigismund eine
neue Fuhrerpersonlichkeit schaffen — er imaginiert sich gar als »zweite[n]
Schopfergott«®® —, die den von ihm angezettelten Aufruhr beruhigen soll,
um sich so das Vertrauen des Volks zu erobern und eine neue Ordnung
zu begrinden. Heimlich konspiriert er im Hintergrund, bis er im ersten
Akt vom Tod des koniglichen Neffen erfihrt, seine Chance wittert und
die Probe vorschlagt. Im Gegensatz zu dem regierungsunfihigen Basilius
wird Julian von Beginn an als ein Mann der Tat charakterisiert, wie etwa
in seiner Aussage »[dJurch Taten ist die Welt bedingt« oder in der figura
etymologica »Taten tun« anklingt.?” Sein Warten ist nicht wie bei Basilius
die Folge von Entschlusslosigkeit, sondern das Ergebnis vorausschauender

net. Seine Handlungsunfahigkeit ist dort jedoch auf seine »Einsicht in die moralische
Fragwirdigkeit politischer Aktivitat« zurtickzufithren (Helmut Bachmeier: Grillparzer,
Franz - Ein Bruderzwist im Hause Habsburg. In: Munzinger Online/Kindlers Literatur
Lexikon in 18 Binden. 3., vollig neu bearb. Aufl., 2009, http://www.munzinger.de.ezpro
xy-unifr-1.redi-bw.de/document/22000252400_120).

35 Vgl. Meiser: Flichendes Begreifen, S.338-340. Wie sie herausstellt, gibt ihm seine
»Selbstinszenierung als Untergangsprophet und Almosenverteiler, dem die Monchsbri-
der ergeben sind, [...] eine letzte Moglichkeit, die Welt noch zu beherrschen.« (Ebd.,
S. 340)

36 Ebd., S.351. Das geht aus folgenden Textstellen hervor: »Ich habe durchgegriffen bis
ans Ende, die Erde selber habe ich wachgekitzelt und was in ihr wohnt, was aus ihr ge-
boren ist, den Bauer, den Klof§ aus Erde, den firchterlich starken — ich habe ihm Atem
eingeblasen« (Hofmannsthal: Turm 1, S. 85) bzw. »Ich habe durchgegriffen bis ans En-
de, die Erde selber habe ich wachgekitzelt und was in ihr wohnt, dem Bauer, dem Klof§
aus Erde, dem fiirchterlich starken — ich habe ihm Atem eingeblasen« (ders.: Turm II,
S.202). Die beiden Belege verweisen auf 1 Mose 2,7: »Und Gott der HERR machte den
Menschen aus einem Erdenklofs, und blies ihm ein den lebendigen Odem in seine Na-
se. Und also ward der Mensch eine lebendige Seele«; vgl. den Kommentar in der Kriti-
schen Ausgabe (XVI.2, S. 514).

37 Hofmannsthal: Turm I, S. 57 und 87 bzw. ders.: Turm II, S. 165 und 202; vgl. dazu aus-
fihrlicher Gotz: Bettler des Wortes, S. 113f.

295

13.01.2026, 01:28:07.


http://www.munzinger.de.ezproxy-unifr-1.redi-bw.de/document/22000252400_120
http://www.munzinger.de.ezproxy-unifr-1.redi-bw.de/document/22000252400_120
https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.munzinger.de.ezproxy-unifr-1.redi-bw.de/document/22000252400_120
http://www.munzinger.de.ezproxy-unifr-1.redi-bw.de/document/22000252400_120

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

Planung. Im Dramenverlauf geben beide Figuren ihre Wartehaltung in-
des auf und nehmen ihr Schicksal selbst in die Hand — Julian, indem
er Sigismund als moglichen Herrscher ins Spiel bringt, Basilius, indem
er die Versohnung mit seinem Sohn sucht. Beide Vorhaben enden aller-
dings fatal: In der Kinderkonigfassung fallt Basilius im Birgerkrieg, in
der Bithnenfassung wird er von den Schergen Oliviers gemordet; Julian
wird in beiden Fassungen im Chaos des Aufruhrs von den Rebellen, die
inzwischen Olivier gehorchen, getotet.

Wihrend Basilius und Julian versuchen, die Herrschaftsgeschichte zu
ihren Gunsten zu beeinflussen, und sich — wie Alexander Honold treffend
formuliert — die »Krafte sozialen Aufruhrs bindelng, sich ein Gewitter zu-
sammenbraut, »verharrt Sigismunds, der im Zentrum beider Herrschafts-
ambitionen steht wie auch das Objekt der messianischen Erwartung des
Volks ist, noch »in Stillstand«, »[wlie das Auge eines Wirbelsturms«.38
Eingesperrt im Turm fristet er ein tatenloses Leben und ist von allen
weltlich-politischen Angelegenheiten des Konigreichs getrennt.? Selbst
in der Konfrontation mit seinen drei Gegenspielern Basilius, Julian und
Olivier verschlieSt sich Sigismund hartnickig ihren Plinen, widersteht
ithren Verlockungen zu Macht und Tat und verweigert sich. Im zweiten
Akt will er den Schlaftrunk von Julian nicht annehmen, weil er fiirchtet,
es sei Gift, im dritten Akt will er sich von der Wortgewalt seines Vaters
nicht zur Rache an Julian verfiihren lassen und nach der Probe will er sich
weder von Julian noch von Olivier als Fithrerfigur instrumentalisieren las-
sen. Wihrend sich Sigismund bis zur Probe nur verzweifelt wehren kann
— bei Basilius kann er seiner Verweigerung nur mit physischer Gewalt
Ausdruck verschaffen — und nicht erfolgreich ist — den Schlaftrunk trinkt
er nach Julians Drohungen doch —, gewinnt er nach der Probe an Souve-
ranitat wie auch an Willens- und Druchsetzungsstirke. Trotzig erklart er
gegenuber Julian: »Ich verstehe was du willst, aber ich will nicht, in der
Kinderkonigfassung noch erginzt durch: »Ich stehe fest und du bringst
mich nicht von der Stelle. Ich habe mit deinen Anstalten nichts zu schaf-

38 Alexander Honold: »Der Turm« und der Krieg. In: Hofmannsthal 24 (2016), S. 229-251,
hier S. 246. Die Idee zur Wirbelsturm-Metapher gibt der Arzt, der Sigismunds Zukunft
vorausahnt: »An der Stelle, wo dieses Leben aus den Wurzeln gerissen wird, entsteht ein
Wirbel, der uns alle mit sich reifft.« (Hofmannsthal: Turm I, S. 22 bzw. ders.: Turm II,
S.138)

39 Wegen seiner Abgeschlossenheit von der Welt wird Sigismunds Dasein in der For-
schung gelegentlich als »Préexistenz« gedeutet (vgl. z.B. Meiser: Flichendes Begreifen,
S. 355f.; Nicolaus: Souverdn und Mirtyrer, S. 171-175).

296

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

fen«* zu Olivier sagt er: »Du hast mich nicht. Denn ich bin fiir mich.«*!
Sigismunds Entwicklung von dem unsicheren, scheuen Gefangenen hin
zu einem autarken Individuum lasst sich erklaren durch die gescheiterte
Probe, die in ihm eine Distanz geschaffen hat zur duferen Welt und ihn
auf seine Innerlichkeit als die wahre Wirklichkeit zurtickwirft. Sigismund
scheint nun gefestigt und gefeit gegen die Bedrohungen des Auflen. We-
der Julian noch Olivier reichen an ihn heran und missen vor seiner
Standhaftigkeit kapitulieren.#? Thre Versuche, eine neue Herrschaft zu eta-
blieren, scheitern daran, dass sich Sigismund als der Auserwihlte dem po-
litischen Geschaft wiederholt entzieht und stattdessen selbstbestimmt auf
seine Stunde wartet, die er in seiner Aussage »Wenn ich aber sagen werde:
ich will! dann sollst du sehen, wie herrlich ich aus diesem Turm hinausge-
he«*® vorwegnimmt.

VI.1.4. Sigismund, Agens der Geschichte? Oder: Die Unentrinnbarkeit der Historie

Im vierten Akt der Kinderkonigfassung bzw. im finften Akt der Bihnen-
fassung gibt Sigismund diese als attentistisch zu klassifizierende Haltung
auf — jedoch mit divergierenden Folgen. Wihrend er sich in der Kinder-
konigfassung als Konig verpflichten lasst, zehn Jahre lang, die den Akt-
wechsel zwischen viertem und finftem markieren, an der Spitze eines
Heeres steht, einen siegreichen Krieg gegen die koniglichen Truppen und
gegen die Rebellen unter Olivier fihrt und nach seinem Tod von einem
utopisch entriickten Kinderkonig abgelost wird, der eine gewaltfreie Herr-
schaft verspricht,* wird er in der Bihnenfassung, als er eine Ansprache
an das Volk richten will, hinterhaltig erschossen und durch einen Doppel-
ganger ersetzt, dessen sich Olivier wie einer Marionette bedienen kann.
Die Aufgabe des Attentismus leitet in der Kinderkonigfassung somit ein

40 Hofmannsthal: Turm I, S. 87 bzw. ders.: Turm II, S. 203.

41 Ders.: Turm 1, S. 96 bzw. ders.: Turm II, S. 216.

42 In diesem Sinne bezeichnet Go6tz: Bettler des Wortes, S. 114, Sigismund als »insistieren-
des Prinzip«.

43 Hofmannsthal: Turm I, S. 91 bzw. leicht abgewandelt in der Bithnenfassung: »Sondern
ich will nicht. Wenn ich aber sagen werde: ich will, dann sollst du sehen, wie herrlich
ich aus diesem Haus hinausgehe.« (Ders.: Turm II, S. 216)

44 Zum Kinderkonig als »Garant[] eines neuen Friedensreiches« vgl. Nicolaus: Souverin
und Mirtyrer, S. 205. Meiser: Fliechendes Begreifen, S. 368, sicht in der Figur des Kinder-
konigs ein Symptom »chiliastischer Prophetien im Intellektuellendiskurs der zwanziger
Jahre« (s. Kap. VI.3.1).

297

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

chiliastisches Ende ein, wohingegen in der Bithnenfassung lediglich die
Gewaltherrschaft Oliviers in Aussicht gestellt wird.4*

Aufschlussreich fir die Bewertung des Attentismus ist die Rolle, die
Sigismund im dargestellten historischen Geschehen letztlich zukommt. In
beiden Fassungen tiberhoht ihn das Volk zur messianischen Christusfigur,
etwa wenn es ihn in biblischem Tenor anfleht: »Bleibe bei uns! harre aus
bei uns!«* Durch die Pfingst- und Ostersymbolik, welche die Ubergabe
der Herrschaftsinsignien von Sigismund zum Kinderkonig begleitet,*” bet-
tet die Kinderkonigfassung das Dramenende zudem in ein christliches
Auferstehungsnarrativ ein. Sigismund wird dabei die Funktion eines
»Zwischenkonigs«*® zugesprochen, dem es aufgetragen war, das Volk in
der Ubergangszeit zwischen dem Zusammenbruch der alten Herrschaft
und der Begriindung einer neuen Ordnung zu leiten und zu begleiten. In
beiden Fassungen wird Sigismunds Stilisierung zum Erloser allerdings in
Zweifel gezogen, wie an seiner angedeuteten, letztlich aber unterminier-
ten Verwandlung in einen Martyrer, der sein Leben aus Uberzeugung gibt
und dadurch das Friedensreich garantiert, demonstriert werden kann. So
geht ihm selbst in der Kinderkdnigfassung ein religioses oder auch anders
geartetes Sendungsbewusstsein ab. Seine Funktion als »Zwischenkonig«
erkennt er erst, als der Kinderkonig ihm diese offenbart. Auflerdem geht
die Initiative weniger von ihm selbst als vielmehr vom Volk aus, das
ihn regelrecht herbeizwingt. Sigismund wird, so Hofmannsthal in einer
Notiz, zum »Fuhrer [...] ohne es zu wollen«.# Er geht ergo nicht als
Stifter einer neuen Ordnung vorweg, sondern bedient die Erwartungen
des Volks,*® die sein Handeln vordergriindig legitimieren. Sigismunds Er-

45 Diese »Abkehr von der Eschatologie« (Walter Benjamin: Ursprung des deutschen Trau-
erspiels. In: Gesammelte Schriften I.1. Unter Mitwirkung von Theodor W. Adorno und
Gershom Scholem hrsg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhduser. Frank-
furt a.M. 1974, S.203-430, hier S.260) ist der Lektiire von Walter Benjamins Studie
tber den Ursprung des deutschen Trauerspiels geschuldet (vgl. Sakurai: Mythos und Ge-
walt, S.113). Benjamins Text lag Hofmannsthal als Schreibmaschinenkopie vor der
Erstveroffentlichung 1928 vor.

46 Hofmannsthal: Turm I, S. 99f. bzw. ders.: Turm II, S. 211f. Die Anrufungen erinnern an
die Bitte der Emmaus-Jinger an den auferstandenen Christus (Luk 24,29); vgl. dazu den
Kommentar in der Kritischen Ausgabe (XVI.2, S. 518). Zu weiteren Christus-Parallelen
vgl. Jakob Laubach: Hugo von Hofmannsthals Turm-Dichtungen. Kempten 1954,
S.91f.

47 Vgl. Hofmannsthal: Turm I, S. 120-122.

48 Ebd., S. 122.

49 N 272. In: Hofmannsthal: Samtliche Werke XVI.1, S. 465.

50 Vgl. Breuer: Peripetien der Herrschatt, S. 300.

298

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

klarungen an das Volk, die tiberhaupt erst im Zuge seiner Inthronisierung
entstehen, bleiben vage und weisen lediglich auf die Begriindung eines
Neuen hin, ohne dieses zu konkretisieren.’! Sigismund ist weiterhin nicht
in der Lage, seine Versprechen einzuldsen, und er reicht die Mission an
den Kinderkonig weiter.’? Diesem bereitet er mithin nur unabsichtlich
den Weg, mehr noch: Er gefihrdet dessen Kommen beinahe, bedenkt
man seine feindselige Reaktion gegentiber den >Griinen¢, wie die Kinder
unter dessen Herrschaft genannt werden, im finften Aufzug.’3 Dariber
hinaus nimmt Sigismund den eigenen Tod nicht bewusst in Kauf. Zuge-
spitzt kdnnte man sagen, er hat ihn nicht vor Augen und halt sich far
unverwundbar. Als er die Zigeunerin empfingt, glaubt er sein Leben
nicht in Gefahr. Er opfert sich demnach nicht bewusst, sondern wird
zum passiven, getauschten Opfer einer ins Phantasmagorische gesteigerten
Intrige. Noch im Moment des Tods wehrt sich Sigismund gegen das
Sterben und sehnt sich in die Position des Fihrers und Begriinders einer
neuen Ordnung zurtick, fir die er sein Leben nicht lassen will.>* Wahrend
so bereits die Kinderkonigfassung Sigismunds Rolle in der Vorbereitung
des Friedensreichs schmilert, ist dessen Agency in der Bithnenfassung,
wo Hofmannsthal auf die chiliastische Utopie verzichtet, noch enger be-
schrankt.’> Seinen Fihrungsansprichen wird er nicht gerecht, weil Oli-
vier ihn umgehend t6ten ldsst. Sein Hintreten ans Fenster, wo er eine
Ansprache an das Volk richten will, ist nicht motiviert, sein Sendungsbe-
wusstsein auch hier fraglich. Insgesamt zeitigt sein Tun keine Folgen,
da Olivier die Macht an sich reifft. Somit kann Sigismunds Tod, den er
ebenso wenig wie in der friheren Fassung erwartet, nicht mit Sinn tber-
schrieben werden.*¢ Deutlicher noch als in der Kinderkonigfassung ist er
ein blindes Opfer der gewaltsamen Umstinde.’” Entgegen Hofmannsthals

51 Vgl. z.B. Hofmannsthal: Turm I, S. 99f. und 116f.

52 Vgl. Meiser: Flichendes Begreifen, S. 359; Schilling: Abschied vom Trauerspiel, S. 355.

53 Vgl. Hofmannsthal: Turm I, S. 105f.

54 Vgl. ebd., S. 119. Aus demselben Grund lasst sich seine Bereitschaft im zweiten Akt, den
Trank von Julian zu empfangen, nicht als martyrerhaft werten, wie dies Nicolaus: Sou-
veran und Martyrer, S. 196, tut. Er willigt nur aus Angst vor Gewalt ein und hat keine
Kenntnis davon, wofiir er sterben wiirde.

55 Vgl. auch Gotz: Bettler des Wortes, S. 112; Innerhofer: »Der Turm« im Kontext, S. 278f.

56 Vgl.ebd., S.285.

57 Vgl. ebd., S.278. Da Sigismund sich dem Volk durchaus als Fihrer prasentieren will,
aber von dufleren Umstianden gehindert wird, ist die in der Forschung vertretene These,
Sigismund gebe in der Bithnenfassung seine Standhaftigkeit nicht auf, sei reine Dulder-
gestalt (vgl. z.B. Honold: Einsatz der Dichtung, S. 380), zu revidieren. Zuzustimmen ist

299

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

Selbstaussage in einem Brief an Max Reinhardt im Jahre 1926, »[d]er Sigis-
mund ist jetzt, noch mehr als frither, eine firstliche Martyrerfigur«,’ weist
Sigismund gegeniiber der Kinderkonigfassung eine weit groflere Distanz
zu Martyrergestalten auf.

Trotz der diskrepanten Dramenausginge konvergieren beide Fassungen
in ithrem Ergebnis: Sigismunds Stilisierung zum Martyrer wird unterlau-
fen, weil erstens sein Opfer nicht als aktiv vollzogene Hingabe und Selbst-
aufgabe fir die Gemeinschaft des Volks gedeutet werden kann, sondern
er unfreiwillig das Opfer anderer Herrschaftsanspriiche wird,’® und er
zweitens nichts von einer Mission weifl. Konsequentermaf$en tragt er in
der Kinderkonigfassung nur bedingt, in der Bihnenfassung gar keinen
Anteil am Verlauf des Geschehens. Eine stirkere Position als Sigismund
beansprucht im Turm denn auch der geschichtliche Wandel selbst. Er ist
- in der Buhnenfassung gegentber der Kinderkonigfassung deutlich her-
vorgehoben — personifiziert in der Gestalt des aufrihrerischen Soldaten
Olivier, den Hofmannsthal nach dem gleichnamigen, machthungrigen
Machiavellisten aus Grimmelshausens Simplicissimus (1669) gestaltet hat.®0
Olivier steht dabei nicht fir ein alternatives Herrschaftssystem, sondern
ist der Reprasentant einer »Revolution um ihrer selbst willen«, die keiner
Legitimation bedarf.¢! Sein gewaltbereites und riicksichtsloses Tun geniigt
ausschliefflich seinem Willen zur Macht. Er missachtet Recht und Moral,
den anderen Figuren bedient er sich wie Schachfiguren, um seine politi-

vielmehr Wolfgang Nehring: Die Tat bei Hofmannsthal. Eine Untersuchung zu Hof-
mannsthals grossen Dramen. Stuttgart 1966, S. 136, der Sigismund in beiden Fassungen
als >Tater« beschreibt.

58 Brief von Hugo von Hofmannsthal an Max Reinhardt vom 1. November 1926. In: Hof-
mannsthal: Samtliche Werke XVI1.2, S. 453 (Hervorh. i.0.).

59 Die Ambivalenz des Opferbegriffs ist ausgefihrt im Gesprach zwischen Sigismund und
seiner Ziehmutter in 11,2 (Hofmannsthal: Turm I, S. 51-54 bzw. ders.: Turm 11, S. 161-
163). Die Pose des gekreuzigten Christus (ssacrifice<) erinnert Sigismund an ein ge-
schlachtetes und aufgehangenes Schwein (victime). Er selbst kann zwischen beiden Op-
ferausdeutungen nicht unterscheiden; vgl. dazu auch Hebekus: Asthetische Ermichti-
gung, S. 291, sowie Sakurai: Mythos und Gewalt, S. 67.

60 Sigismund und Olivier sind ebenso Gegenspieler wie Simplicius und Olivier; zur Figu-
renkonstellation bei Grimmelshausen vgl. Achim Aurnhammer: Simplicius zwischen
Herzbruder und Olivier. Historizitit und Uberzeitlichkeit der Konfigurationsstrukturen
im Simplicissimus Teutsch. In: Simpliciana 25 (2003), S. 47-62.

61 Schilling: Abschied vom Trauerspiel, S.276; vgl. dazu auch Meiser: Flichendes Begrei-
fen, S. 343.

300

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

schen Ziele zu erreichen.®? In seiner Person verdichten sich die »Gesetzlo-
sigkeit seiner Zeit«®3 sowie die Unauthaltsamkeit des Geschichtsprozesses.
Olivier ist, wie er in der Bihnenfassung selbst sagt, »in der Hand der
Fatalitat«,** und damit Vollstrecker der Geschichte,® die tiber die anderen
Figuren triumphiert und ihre Anstrengungen zunichtemacht. So fallen
neben Sigismund auch Basilius und Julian direkt oder indirekt Olivier
zum Opfer. Gerade an Julian zeigt sich, wie er im Glauben, den Umsturz
zu steuern, allmahlich die Kontrolle verliert und unter die Rader gerit.
Der Geschichtsprozess hat sich im Twurm mithin verselbststindigt, die
Figuren sind nicht mehr Subjekte, sondern Objekte des historischen Wan-
dels.%¢ Dies gilt, wie bereits ausgefithrt, eben auch fiir den vermeintlichen
Erloser Sigismund, der nicht Agens, sondern Werkzeug bzw. Medium der
Geschichte ist, wie folgendes Zitat illustriert, das sich in beiden Fassungen
findet und dem hellsichtigen Arzt in den Mund gelegt ist: »Gewaltig
ist die Zeit, die sich erneuern will durch einen Auserwahlten. Ketten
wird sie brechen wie Stroh, Tirme [granitene Mauern] wegblasen wie
Staub.«” Sigismunds Scheitern als Fihrer und Begriinder einer neuen
Ordnung hangt letztlich mit dieser unentrinnbaren Macht des geschicht-
lichen Wandels zusammen. Auch wenn das Volk Sigismund mit einer
geschichtstrichtigen Rolle beauftragt, so lassen die historisch-wirklichen
Bedingungen — verkorpert durch Olivier — nicht zu, dass er initiativ agiert.
Zwar wahnt sich Sigismund im Vollbesitz seiner Handlungsmacht, doch
er erliegt unweigerlich den politisch-historischen Gewalten.

62 Das zeigt schon die instrumentale Verwendung der Sprache bei ihm an. Sie ist voller
Imperative, aufferdem voller Drohungen und Beschimpfungen (vgl. etwa seine Aus-
drucksweise in 1,1). Zu Olivier als Vertreter von Voluntarismus und Zweckrationalis-
mus vgl. Meiser: Flichendes Begreifen, S. 342.

63 Ebd.

64 Hofmannsthal: Turm II, S. 215. Dieses Bild stellt das Konzept von Souveranitit im Sin-
ne Benjamins und im Zuge dessen Schmitts, auf den Benjamin sich bezicht, infrage.
Ihm zufolge reprisentiere der Souverin die Geschichte und halte »das historische Ge-
schehen in der Hand wie ein Szepter« (Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels,
S. 245). Hier ist es das historische Geschehen, das den Menschen in der Hand hat.

65 Vgl. Meiser: Flichendes Begreifen, S. 344f.

66 Vgl. Schilling: Abschied vom Trauerspiel, S. 329.

67 Hofmannsthal: Turm I, S. 82 bzw. ders.: Turm I, S. 186. Vgl. dazu auch das Sternenmo-
tiv in der Kinderkdnigfassung, mit dessen Hilfe sich Sigismund einerseits als schopferi-
scher Agens der Geschichte (ders.: Turm I, S.86), andererseits als ihre ausfithrende
Hand (ebd., S. 104; vgl. dazu auch die eindeutigere Vorstufe [N 54. In: Hofmannsthal:
Samtliche Werke XVI.1, S. 374f., hier S. 374]) imaginiert.

301

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

VI.1.5. Die groBe dramatische Haltung des Helden gegen die Gewalt der
Umstande«

Anders formuliert: Mit der Aufgabe der attentistischen Haltung entgleitet
Sigismund die Vorherrschaft Gber die Zeitlaufte und er wird beseitigt.
Sigismund stirbt, nachdem oder besser weil er die Position des Herrschers
einnimmt (Kinderkonigfassung) bzw. beansprucht (Bihnenfassung). In
dem Augenblick, da er seine Selbstbewahrung, die er so beharrlich gegen
Julian und Olivier verteidigt, aufgibt und eintritt in die politischen Gefil-
de, ist sein Tod besiegelt.®® Dieser Zusammenhang wird tber das Motiv
der Hande semantisiert, das den Turm als Symbol der Tat, insbesondere
der Gewalttat leitmotivisch durchzieht.®” Zu Beginn des Dramas verburgt
es — neben anderen nonverbalen Gesten wie Zu-Boden-Starren oder Zu-
riuckweichen - Sigismunds Furcht vor der Tat. In der Konfrontation
mit Basilius sowie mit Julian hebt er hilflos und angstvoll die Hande,
um sich vor deren Missbrauchsversuchen zu schiitzen. Nach der Probe
wiederum weicht die Furcht vor der Tat einem erklirten Unwillen zur
Tat, der seinen Ausdruck in derselben Geste, im abweisenden Heben der
Hinde, findet (in der Kinderkonigfassung).”’ Zudem bekundet Sigismund
energisch, sich sicher vor Oliviers »Hinden«’! und somit seinem Zugrift
zu fihlen. Sobald Sigismunds beharrliche Abwehrhaltung in der zweiten
Dramenbhilfte schwindet und er titig wird, wird auch das Hindemotiv
zuriickgenommen und kommt in der Kinderkonigfassung erst wieder in
der Szene mit der Zigeunerin zum Tragen, in der sie Sigismund bezeich-
nenderweise an der Hand verletzt.”> Die todliche Verwundung an der
Hand zeigt den Konnex von Handeln, fiir das die Hand schon den etymo-
logischen Kern bildet, und Sterben eindriicklich auf: Sigismund setzt sich
der Todesgefahr aus, als und weil er zum Handelnden wird.

68 Der politische Raum als gefihrlicher Raum ist illustriert in den Orten seines Todes, die
keine abgeschlossenen, geschiitzten Riume sind wie der Turm, Sinnbild der Selbstbe-
herrschung und Selbstbewahrung: Tod im offenen Zelt in der Kinderkonigfassung, Tod
am offenen Fenster in der Bithnenfassung (vgl. Jakob Laubach: Hofmannsthals Turm
der Selbstbewahrung. In: Wirkendes Wort 4 [1953/54] 5, S. 257-268, hier S. 267).

69 So vergleicht Sigismund den Angriff auf seinen Vater mit dem Fuchs, den er mit eige-
nen Hinden erwirgt hatte (vgl. Hofmannsthal: Turm I, S.76 bzw. ders.: Turm II,
S.180). Zum Motiv der Hinde vgl. auch Nicolaus: Souverin und Martyrer, S. 213f.

70 Vgl. Hofmannsthal: Turm I, S. 85.

71 Ebd., S. 94 bzw. ders.: Turm II, S. 214.

72 Vgl. ders.: Turm [, S. 112. In der Bithnenfassung bleibt das Motiv der Hiande ausgespart,
da Sigismund priventiv an der Tat gehindert wird.

302

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

Aus der Einsicht in die Kontingenz des historischen Geschehens sowie
in das Fehlen individueller Steuerungsmacht heraus installiert Der Turm
den Attentismus, d.i. das sich selbst gentigende Ausharren der Zwischen-
zeit, als die bessere Wahl gegentiber den Versuchen, diese eigens zu been-
den und eine alte Herrschaftsform oder auch eine neue zu (r)etablieren.
Gemeint ist damit eben nicht das Er- bzw. Abwarten Basilius’ und Julians,
welches Furcht bzw. Machtlosigkeit geschuldet ist, ebenso wenig die Erlo-
sungshoffnung des Volks, das alle Verantwortung abgibt und Sehnstchte
auf eine messianische Fuhrerfigur projiziert, sondern der Attentismus Si-
gismunds, der seine Enthaltung aus eigenem Antrieb affirmiert und sich
bewusst gegen die Tat positioniert. In einer Notiz aus dem Jahre 1923
erklart Hofmannsthal die Haltung Sigismunds sogar zu einer heroischen
Haltung;:

Es handelt sich um das Ideelle an u. fir sich im didaktischen wie in jedem
andern Sinne auch. Dabei darf das Ideelle nicht in den (wahrend polit. Kata-
strophen um sich greifenden) Scheinbegriff des Programmatischen verfallen,
sondern es muf$ sich auswirken als das Mythische des heroischen Menschen
tberhaupt u. in seiner Wirkung innerhalb der Zeit nicht messbar noch lesbar
sein sondern vollig bestehen in der groffen dramatischen Haltung des Helden
gegen die Gewalt der Umstinde. (Les circonstances ont été toujours plus fortes
que moi.) Das eigentlich Siegreiche u. Ergreifende liegt dabei in dem >Dennoch«
in dem offensichtlichen Handeln u. Bestindig-bleiben um eines hoheren Auf-
trages willen; wobei in der Haltung des Helden wie in dem Vorhandensein
dieses hohern Auftrags das >obere Leitende«< in doppelte Erscheinung tritt —
namlich als das Schicksal des Helden wie als seine von Gegenmichten bedingte
Wirkung in der Zeit — und zwischen diesen beiden Polen eben jene dramatische
Spannung entsteht die seiner Figur durchaus eignet.”?

Ausschlaggebend in diesem Zitat ist die »grofle[] dramatische[] Haltung
des Helden gegen die Gewalt der Umstiande«, das »Bestindig-bleiben«
und der Widerstreit zwischen dem »Helden« und den »Gegenmichten,
was die Figur Sigismunds tiber weite Strecken des Dramas charakterisiert,
wenn auch ein hoherer Auftrag, von dem hier die Rede ist, im Turm opak
bleibt. Heroisch ist in diesem Verstindnis Sigismunds Standhaftigkeit,
mit der er sich gegeniiber Julian und Olivier verwahrt, seine Unabhin-
gigkeit von weltlich-politischen Dingen bewahrt, sich nicht gegen die
zeitbedingte Wirklichkeit auflehnt, sondern ihr Vortibergehen abwartet.

73 N 274. In: Hofmannsthal: Samtliche Werke XVI.1, S. 465f. Bei dem franzosischen Ein-
schub handelt es sich um ein Napoleon-Zitat; vgl. dazu den Kommentar in der Kriti-
schen Ausgabe (XVI.1, S. 614f.).

303

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

Damit bildet Hofmannsthal in seinem Turm eine alternative Form des
Handelns aus, die in die Innerlichkeit verlegt wird und eine innere Stirke
meint, die gegen duflere Umstinde immunisiert und zum Unterlassen
einer Tat disponiert. Diese Ausdeutung des heroischen Attentismus hingt
durchaus mit der Kriegserfahrung und der verinderten politischen und
gesellschaftlichen Realitit zusammen, ja lasst sich als Antwort auf die zeit-
geschichtlichen Unsicherheiten verstehen, wie abschlieSend erldutert
wird.

VI.1.6. Zeitgeschichte in (iiber-)historischem Gewand

Der Turm spielt im Polen des 17. Jahrhunderts, das mit seinen Regie-
rungswechseln, Kriegen, Aufstinden und Versorgungsengpassen den hi-
storischen Hintergrund der dargestellten Krise bildet.”* Zugleich deutet
der Zeitindex des vorausgegangenen Kriegs — vier Jahre, die zugleich Sigis-
munds verschirfter Gefangniszeit im Turm korrespondieren’s — unweiger-
lich auf den Ersten Weltkrieg hin,’¢ und das Polen des 17. Jahrhunderts
erweist sich als Platzhalter fiir das zeitgendssische Osterreich,”” das nicht
nur den verlorenen Weltkrieg, sondern auch das Ende der Donaumonar-
chie zu verkraften hatte. In der dargestellten Misere — vom Fehlen eines
politischen Systems tber soziale Unruhen und paramilitirische Gewalt
bis hin zu Inflation und Armut - spiegeln sich die Herausforderungen
Osterreichs im Nachkrieg, wo die Bevolkerung an den Folgen der Teue-
rungen sowie der schlechten Versorgung litt und mit wiitendem, bewaff-

74 Vgl. Honold: »Der Turm« und der Krieg, S. 230f.

75 Vgl. Hofmannsthal: Turm I, S. 105. In Briefen an Richard Strauss, Ottonie Grafin De-
genfeld und Paul Zifferer bezeichnet Hofmannsthal den Krieg, genauer die Jahre zwi-
schen 1914 und 1920, umgekehrt als »Kerkerhaft« (Brief von Hugo von Hofmannsthal
an Richard Strauss vom 14. Marz 1920. In: Richard Strauss/Hugo von Hofmannsthal:
Briefwechsel. Gesamtausgabe. Hrsg. von Willi Schuh. 3., erw. Aufl. Zirich 1964,
S.457f., hier S.457; Brief von Hugo von Hofmannsthal an Ottonie Grafin Degenfeld
vom 24. April 1920. In: Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Ottonie Grifin De-
genfeld und Julie Freifrau von Wendelstadt. Hrsg. von Marie Therese Miller-Degenfeld.
2., verb. und erw. Aufl. Frankfurt a.M. 1986, S. 429f., hier S. 430; Brief von Hugo von
Hofmannsthal an Paul Zifferer vom 29. Februar 1920. In: Hugo von Hofmannsthal/
Paul Zifferer: Briefwechsel. Hrsg. von Hilde Burger. Wien 1983, S.70-73, hier S.72);
vgl. dazu Severin Perrig: Hugo von Hofmannsthal und die Zwanziger Jahre. Eine Stu-
die zur spiten Orientierungskrise. Frankfurt a.M. u.a. 1994, S. 34.

76 Vgl. Honold: »Der Turm« und der Krieg, S. 247.

77 Vgl. auch Hebekus: Asthetische Ermichtigung, S. 285.

304

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

netem Protest reagierte.”® Die Formulierung »die Krone, geflochten aus
dreien Kronen«” referenziert die dynastische Vereinigung von Osterreich,
Ungarn und B6hmen und verweist somit unmittelbar auf das Habsburger-
reich.® Hofmannsthal gestaltet folglich nicht nur ein historisches Sujet,
sondern spiegelt darin die jungste Vergangenheit. Den engen Bezugsrah-
men eines Geschichtsdramas sprengt er, bedenkt man die Uberlagerung
der beiden Zeitebenen einerseits sowie die ins Uberzeitliche tendieren-
de Verortung des Geschehens zumindest in der Kinderkonigfassung an-
dererseits: »Schauplatz: Ein Konigreich Polen, aber mehr der Sage als
der Geschichte. / Zeit: Ein vergangenes Jahrhundert, in der Atmosphire
dem siebzehnten ahnlich.«8! Die mythischen Elemente wie die durch die
Zigeunerin heraufbeschworenen Trugbilder sowie die Figur des Kinder-
konigs verschieben das Dargestellte zusatzlich ins Gleichnishafte. In der
Biihnenfassung wiederum ist die Handlung weder raumlich noch zeitlich
genauer situiert. Insgesamt oszilliert Der Turm »zwischen gesellschaftspoli-
tischer Realitit [...] und Tradition bzw. Mythos«.32 Dies ist im Ubrigen
bereits kennzeichnend fir Hofmannsthals Kriegspublizistik, wo er Paralle-
len zu einer mythisch tiberformten Vergangenheit, etwa den Turkenkrie-
gen, herstellt oder sich tiiber mythisch tiberhohte Figuren der Geschichte
wie Prinz Eugen von Savoyen, Maria Theresia und Franz Grillparzer aus-
spricht.83 Auch aktualisiert sich in der Hochschitzung von Sigismunds
standhaftem Ausharren das Aus- und Durchhalten der 6sterreichischen
Armee wihrend des Kriegs, das Hofmannsthal in seinen Kriegsessays
wie Die Bejahung Osterreichs (1914), Die Taten und der Rubm (1915) und
Geist der Karpathen (1915) patriotisch glorifiziert.3* Transgressivitat und
Agonalitat, d.h. die andauernde Uberwindung auf8erer wie innerer Wider-
stainde, sowie Agency, d.h. die Bewahrung von Autonomie auch unter
eingeschrinkten Handlungsmoglichkeiten, spielen in der Bewertung des
Kriegs wie in der Charakterisierung Sigismunds gleichermaflen eine wich-
tige Rolle und suggerieren Exzeptionalitit und Heroismus, obgleich Sigis-
munds Attentismus, wenn auch mehrmalig von ihm verteidigt, nur von
kurzer Dauer ist.

78 Vgl. Meiser: Flichendes Begreifen, S. 327.

79 Hofmannsthal: Turm I, S. 46 bzw. ders.: Turm I, S. 157.

80 Vgl. dazu den Kommentar in der Kritischen Ausgabe (XVI.2, S. 505).
81 Hofmannsthal: Turm [, S. 8.

82 Meiser: Flichendes Begreifen, S. 329.

83 Vgl. Tekolf: »...zuriickzukehren — das ist die Kunst, S. 109-124.

84 S.Kap. V.1.1.

305

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

In dem Mafe, wie sich die politischen und sozialen Wirren des Turms
auf Hofmannsthals Gegenwart tibertragen lassen, lasst sich auch die darin
entwickelte Haltung des >Bestindig-Bleibens« fir die 1920er-Jahre frucht-
bar machen und als antimoderner Habitus den kulturkonservativen Krei-
sen der Weimarer Republik annihern. Zivilisations- und demokratiekri-
tische Denker wie Ernst Junger (Der Kampf als inneres Erlebnis, 1922;
Der Arbeiter, 1932), Oswald Spengler (Der Untergang des Abendlandes,
1918/1922; Der Mensch und die Technik, 1931), Edgar Julius Jung (Die
Herrschaft der Minderwertigen, 1927) oder Rudolf Borchardt (Konservatismus
und Monarchisimus, 1930; Der verlorene Posten, 1932) hatten ihre als schnode
und morbid empfundene Gegenwart zu einer transitorischen Zwischen-
zeit entwertet. Im Wissen um die Vergeblichkeit aller Bemiihungen, die
Zukunft zu gestalten, forderten sie, Haltung zu bewahren und trotzig
einem neuen Zeitalter oder dem Untergang zuzuwarten. Diese Gesinnung
wird unter dem von Werner Best geprigten und von Ernst Junger ausge-
stalteten Konzept des >heroischen Realismus«< gefasst.?5 Gepragt ist diese
Geisteshaltung mafigeblich von Friedrich Nietzsches fatalistischer Weltan-
schauung und seiner Heroik des Ertragens, die im Zuge des Ersten Welt-
kriegs, insbesondere mit Ernst Bertrams Nietzsche-Monographie, die 1918

Abb. 5: Albrecht Durer: Ritter, Tod und Teufel (1513), Kupferstich, 24,5 x 18,8 cm,
Staatliche Kunsthalle Karlsruhe, I 868

85 Vgl. dazu Bluhm: Auf verlorenem Posten, S. 115-128, sowie Detering: Heroischer Fata-
lismus, S. 330-334.

306

13.01.2026, 01:28:07. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

erschien, wirksam popularisiert wurde.%¢ Ausgangspunkt fiir Bertram bil-
den Albrecht Durers Stich Ritter, Tod und Teufel (1513; s. Abb. 5) sowie
die Interpretation Nietzsches, der offenbar eine Vorliebe fiir das Bild
hatte. In der Geburt der Tragodie (1872) charakterisiert Nietzsche Diirers
Figur als »den geharnischten Ritter mit dem erzenen, harten Blicke, der
seinen Schreckensweg, unbeirrt durch seine grausen Gefihrten, und doch
hoffnungslos, allein mit Rof und Hund zu nehmen weif8.<¥” Diese von
Bertram zitierte Stelle ist in Nietzsches Text eingebettet in eine Klage tiber
die »Verédung und Ermattung der jetzigen Cultur« einerseits und die
Hoffnung auf eine »Erneuerung und Liuterung des deutschen Geistes«
andererseits.3® Die Gegenwart entwertet Nietzsche zur Zwischenzeit, die
ihren Sinn nur in ihrer Uberwindung und der gleichwohl ungewissen Er-
wartung des Zukinftigen, d.i. fir ihn die »Wiedergeburt des hellenischen
Alterthums«,% finde. Durers Stich fungiert an dieser Stelle als Sinnbild
des beschriebenen Zeitgefithls. Bertram wiederum verdichtet Nietzsches
Uberlegungen zu einer ethischen Haltung, einer >Haltung des Dennoch¢,”
die darin bestehe, dem prognostizierten Niedergang im Sinne des »amor
fati« gegentiberzutreten:

Hinter seinem [Nietzsches] Pessimismus steht von Anbeginn der Mut, der nicht
das Furchtbare, den Tod, noch das Fragwiirdige, den Teufel, scheut, sondern
der es sucht, der es bejaht, der es will. Ein Mut, der das Tragische zum Diony-
sischen steigert, den Pessimismus zum Wiederkunftswillen, Schopenhauer zu
Zarathustra.”!

Dass gerade der Erste Weltkrieg entscheidend zur Heranbildung des >he-
roischen Realismus< und verwandter Haltungen beitrug und wesentliche

86 Vgl. dazu Bluhm: Auf verlorenem Posten, S. 111-113. Nietzsches Anschauungen wur-
den natiirlich auch schon vor dem Krieg rezipiert, angeeignet und umgedeutet, etwa in
Max Webers >Heroismus der Sachlichkeit, demzufolge das moderne Schicksal aus Ra-
tionalisierung, Intellektualisierung und Entzauberung ntchtern hinzunehmen sei (vgl.
dazu Ulrich Brockling: Postheroische Helden. Ein Zeitbild. Berlin 2020, S. 97f.). Seinen
>Heroismus der Sachlichkeit« entwickelte Weber in Die protestantische Ethik und der Geist
des Kapitalismus (1904/05) sowie auch in seinem spateren Text Wissenschaft als Beruf
(1919).

87 Zit. nach: Ernst Bertram: Nietzsche. Versuch einer Mythologie. 8., um einen Anhang
erw. Aufl. Mit einem Nachwort von Hartmut Buchner. Bonn 1965, S. 53.

88 Friedrich Nietzsche: Die Geburt der Tragddie. In: Simtliche Werke. Kritische Studien-
ausgabe 1. Hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Neuausg. Minchen 1999,
S.9-156, hier S. 131.

89 Ebd.

90 Vgl. Bertram: Nietzsche, S. 53-56.

91 Ebd., S. 59 (Hervorh. i.0.).

307

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

Deutungsmuster zur Verfiigung stellte, lasst sich knapp am Beispiel Jin-
gers nachvollziehen. Als Prototyp fir den neuen, heroischen Menschen,
den er zunachst in Der Kampf als inneres Erlebnis (1922) und dann umfas-
sender in Der Arbeiter (1932) entwickelt, nutzt Jinger den Frontsoldaten
des Ersten Weltkriegs. Im frithen Essay deutet er den Krieg als Urerlebnis,
das einen neuen Menschen hervorgebracht habe, weil er den Charakter
des Einzelnen, der im Kriegsgeschehen unterzugehen drohte, gestirkt ha-
be: »Der Krieg ist eine grofle Schule, und der neue Mensch wird von unse-
rem Schlage sein.«”> Durch die Einfithrung der Kategorie des >inneren Er-
lebniss, das Junger dem rein duflerlichen, passiven Leiden gegentiberstellt
und das er als die Affirmation des Krieges und des Kampfes versteht,??
widmet der ehemalige StofStruppfiihrer die Fremdbestimmung durch die
Kriegsmaschinerie in eine Selbstermachtigung tber die Maschine um. Die
Frage nach der Stellung des Menschen im technisch-industriellen Zeitalter
dehnt Junger sodann im Arbeiter aus und greift den Begriff des >heroi-
schen Realismus< zur Beschreibung des neuen Menschen auf. Er meint
damit das Vermogen des Einzelnen, sich an die neuen Anforderungen der
technischen Moderne anzupassen. Der Arbeiter, Reprasentant des neuen
Menschentums, das, so Junger, im Ersten Weltkrieg sichtbar wurde,*
ist ihm zufolge der souverine Beherrscher der Maschine und im Sinne
einer >organischen Konstruktion« integriert er sich sowie seinen eigenen
Korper, der als zusatzliches Instrument diene, in die technische Welt und
deren erbarmungslose Zwangslaufigkeit.”s Sein Leistungspotential sei nur
noch messbar als >Kampfeskraft¢, die keinen individuellen, sondern nur
noch einen funktionalen Wert habe: »man fallt nicht mehr, sondern man
fallt aus.<?® Die Merkmale seines neuen Menschen beschreibt Jinger kon-
sequent in militarischem Vokabular. Er setzt »Kriegsfront« und »Arbeits-
front« gleich,’” so wie er in Der Kampf als inneres Erlebnis die Soldaten
mit Tagelohnern parallelisiert.”® Junger nutzt die Elemente der moder-
nen Kriegserfahrung, welche die heroische Bewiahrungsprobe eigentlich

92 Ernst Junger: Der Kampf als inneres Erlebnis. In: Simtliche Werke VII: Essays 1: Be-
trachtungen zur Zeit. Stuttgart 1980, S. 11-103, hier S. 73.

93 Vgl. ebd., S. 103.

94 Ders.: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt. In: Simtliche Werke VIII: Essays 2: Der Ar-
beiter. Stuttgart 1981, S. 11-317, hier S. 116.

95 Vgl. ebd., S. 123, 160 und 181.

96 Ebd., S.11S.

97 Vgl. ebd., S. 118.

98 Vgl. ders.: Der Kampf als inneres Erlebnis, S. 30 und 45.

308

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

gefihrden, modifiziert sie und passt sie in sein Konzept des >heroischen
Realismus« ein.

Die Weimarer Republik und ihr Intellektuellendiskurs waren Hof-
mannsthal durchaus nicht fremd, war Deutschland neben Osterreich doch
zu seinem wichtigsten Arbeitsfeld avanciert.”” Ahnlich wie die genannten
Denker empfand auch Hofmannsthal ein Ungentigen an der Nachkriegs-
gegenwart.!'®0 Er trauerte um die Donaumonarchie, die ihm die Erste
Republik Osterreich nicht zu ersetzen vermochte. Die sozialen, 6kono-
mischen und infrastrukturellen Notstande, die Massenaufruhre, das Auf-
kommen der Wehrverbiande — all das untergrub fir ihn die Demokratie
als Staatsform.!! In seinen Augen war die Demokratie gescheitert, doch
konnte auch er kein verheiffungsvolleres politisches Angebot vorbringen.
Im Turm inszeniert Hofmannsthal ebendiese Leerstelle.!? Hofmannsthals
Hoffnung auf eine gesellschaftliche, kulturelle und moralische Wieder-
geburt nach dem und durch den Krieg war seit dem Krieg allmihlich
geschwunden und hatte in den 1920er-Jahren einer pessimistischen Welt-
sicht Platz gemacht, die keine oder nur hochst vage Zukunftsprojektionen
erlaubte,!® wie auch die beiden Dramenausgange illustrieren. Ganz in
diesem Sinne ist Hofmannsthals Brief an Hermann Bahr zu verstehen,
in dem er schreibt, der Calderén-Stoff sei ihm »erst durch die Erkenntnis-
se des Krieges [...] ganz fasslich«!%* geworden. Anstelle eines Kunftigen
reflektiert Hofmannsthal im Turm tGber die >dramatische Haltung des Hel-
den gegen die Gewalt der Umstinde« als einzig moglichen Habitus und
installiert in einer Phase des Nicht-Mehr und Noch-Nicht das duldende
Harren auf ein Kinftiges, egal welcher Natur es sei, als neues Ethos, das
sich von der Erfillung eines bestimmten politischen Programms und da-

99 Theater-, Oper- und Filmproduktionen brachten ihn regelmaffig mit der deutschen
Kulturlandschaft in Kontakt, ebenso wie Verlags- und Zeitschriftenprojekte (vgl. Per-
rig: Hugo von Hofmannsthal und die Zwanziger Jahre, S. 150f.). Seine kulturkonserva-
tive Schriftums-Rede hielt Hofmannsthal am 10. Januar 1927 an der Universitit in
Minchen, am selben Ort, an dem Rudolf Borchardt, mit dem Hofmannsthal in en-
gem Kontakt stand, nur zwei Monate spiter iber Schopferische Restauration sprach.

100 Vgl. Meiser: Flichendes Begreifen, S.308f.; Perrig: Hugo von Hofmannsthal und die
Zwanziger Jahre, S. 176.

101 Vgl. Innerhofer: »Der Turm« im Kontext, S. 270. IThm zufolge empfanden viele Oster-
reicher dhnlich: Sie hatten das Gefiihl, »der Ersten Republik fehle die Daseinsgrundla-
ge und die -berechtigung«.

102 Vgl. Schilling: Abschied vom Trauerspiel, S. 328.

103 Vgl. Perrig: Hugo von Hofmannsthal und die Zwanziger Jahre, S. 52-55.

104 Brief von Hugo von Hofmannsthal an Hermann Bahr vom 15. Juni 1918. In: Hof-
mannsthal: Samtliche Werke XV, S. 261.

309

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

mit dem Gedanken des Zweckmafigen ganzlich 16st und sich als autarke
Haltung verselbststandigt.

VI.2. Religioser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)
VI.2.1. Le soulier de satin: Opus mirandum

»ExpLICIT OPVS MIRANDVM«!®S — mit diesen Worten beschlieft Paul Clau-
del sein Drama Le soulier de satin. Zu tbersetzen als »hier endet das be-
wundernswerte Werke, bietet Claudel sein Stick als sein Chef d’Euvre
dar. Von 1919 bis 1924 arbeitete Claudel an seinem Schauspiel, 1928/29
wurde es publiziert, 1943, am 27. November, durch Jean-Louis Barrault in
einer gekirzten Fassung an der Comédie Francaise uraufgefiihrt.'% Uber
die Qualitat eines literarischen Werks lasst sich bekanntermafen streiten,
aber — wertneutraler — als Opus magnum oder auch Opus summum ist Le
soulier de satin durchaus qualifiziert worden. Zum einen stellt der Text,
wie Claudel selbst und die Forschung stets betonen, eine Synthese voran-
gegangener Werke dar und fiihrt frither behandelte Themen wie formale
Gestaltungselemente zusammen.'%” Mit Le soulier de satin schloss Claudel
zudem mit dem Theater im engeren Sinne ab, schrieb forthin lediglich

105 Paul Claudel: Le soulier de satin. In: Thétre II. Textes et notices établis par Jacques
Madaule et Jacques Petit. Uberarb. und erw. Ausg. Paris 1965, S. 661-1112, hier S. 948.
Die Ausgabe umfasst die vollstindige Fassung (S. 665-948) sowie die gekirzte Biih-
nenversion (S. 949-1112).

106 Erstmals vollstindig inszeniert wurde Le soulier de satin 1987 durch Antoine Vitez in
Avignon. Zur Entstehungs-, Publikations- und Auffithrungsgeschichte vgl. den Kom-
mentar der Herausgeber in der Kritischen Pléiade-Ausgabe (Paul Claudel: Théatre II.
Textes et notices établis par Jacques Madaule et Jacques Petit. Uberarb. und erw. Ausg.
Paris 1965, S.1467-1469) sowie Michel Autrand: Le dramaturge et ses personnages
dans Le Soulier de satin de Paul Claudel. Paris 1987, S. 6-10; Ursula Jung: Paul Claudel,
Le soulier de satin (1928/1929) und das Theater der zwanziger und dreifSiger Jahre.
In: Konrad Schoell (Hrsg.): Franzosische Literatur. 20. Jahrhundert. Theater. Tubingen
2006, S. 59-100, hier S. 61-64; Antoinette Weber-Caflisch: Introduction. In: Paul Clau-
del: Le soulier de satin I: Edition critique. Etabli par Antoinette Weber-Caflisch. Paris
1987, S.9-58.

107 Claudel tiber sein Stiick: »J’ai travaillé a ce livre pendant cinqg ans. C’est le résumé de
tout mon ceuvre poétique et dramatique.« (Paul Claudel am 7. Mai 1927 in: Interview
par Frédéric Lefevre sur le retour d’Amérique. In: Supplément aux ceuvres
completes II: Conversations politiques et littéraires. Volume réalisé par Maryse Bazaud
et Andrée Hirschi sous la direction de Jacques Houriez. Lausanne 1991, S. 166-171,
hier S.169) Als »somme claudélienne« liest es Jacques Petit: Le Soulier de sa-
tin, »somme« claudélienne. In: Revue des Lettres Modernes, Série Paul Claudel 5

310

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.2. Religioser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

szenische Oratorien, also Musikstiicke mit vorwiegend geistlichem Inhalt,
u.a. Le lwvre de Christophe Colomb (1933) und Jeanne d’Arc au biicher (1939),
tberarbeitete alte Theatertexte wie L’annonce faite a Marie (1912/1948)
und L’échange (1894/1951) und wendete sich der Bibelexegese sowie philo-
sophisch-essayistischen Arbeiten, beispielsweise Conversations dans le Loir-
et-Cher (1935), zu.198 Zum anderen handelt es sich bei Le soulier de satin
um ein Opus magnum im Sinne eines »drame totale«!?? aufgrund seines
Umfangs, seiner Heterogenitit und seiner Komplexitit. Die »[a]ction espa-
gnole en quatre journées«,!''” in deren Mittelpunkt die unmdogliche, weil
verbotene Liebe zwischen zwei franzosisch-spanischen Edelleuten, Doiia
Prouheze und Don Rodrigue, steht, vereint unzahlige Nebenhandlungen
mit mehr als achtzig Figuren, die allerdings nicht selten in einem Kon-
trast- oder Korrespondenzverhiltnis zur Liebesgeschichte stehen. Die Dra-
menhandlung umfasst etwa das Jahrhundert zwischen 1520 und 1620, wo-
bei verschiedene Zeitebenen ineinanderfliefen, und spielt an Orten, die
beinahe auf der ganzen Welt verteilt sind: Spanien, Portugal, Italien und
Bohmen in Europa, Mexiko und Panama in Amerika, Marokko in Afrika.
Sogar der Atlantische Ozean wird als eigener Handlungsort genutzt. Die
Fille an Nebenhandlungen, Schauplitzen, Zeitspringen und Personen,
kurzum die Nichtbeachtung der in Frankreich Anfang des 20. Jahrhun-
derts noch wirkmachtigen Doktrin des klassizistischen Theaters, sowie die
Einteilung in »journées« stehen in der Tradition einer Gattung, die Clau-
del sich zum Vorbild nahm: das spanische Barockdrama. So entstammt
der Untertitel »Le pire n’est pas toujours stir«!'! einer comedia von Pedro
Calderdn de la Barca mit dem Titel No siempre lo peor es cierto (1648-1650).
Auch der religiose, katholische Gehalt sowie die Idee des Welttheaters in
Le soulier de satin verweisen auf den spanischen Barock und die comedia
(sacramental).

Im Zuge der Vielheit und Vielschichtigkeit des Werks jedenfalls be-
miht sich die Forschung hauptsichlich, Struktur und Dramaturgie zu

(1968), S. 101-111, als »ceuvre testamentaire« klassifiziert es Michel Autrand: Le Soulier
de satin. Erude dramaturgique. Paris/Genf 1987, S. 13.

108 1927 stuft Claudel Le soulier de satin als sein letztes Dramenwerk ein: »C’est ma der-
niere ceuvre dramatique et probablement ma derniere ceuvre poétique.« (Interview par
Frédéric Lefevre, S. 169)

109 Jacques Madaule: Le drame de Paul Claudel. Préface de Paul Claudel. 5., akt. Aufl. Pa-
ris 1964, S.277.

110 Claudel: Le soulier de satin, S. 664.

111 Ebd.

311

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

fassen.!2 Das Schicksal der beiden Hauptfiguren steht nur selten im Mit-
telpunkt der Auseinandersetzung.!'3 Der Bezug zum Warten wurde nicht
bemerkt. So kann das vorliegende Kapitel, um das dargestellte Geschehen
historisch zwischen Barock und Moderne zu verorten (V1.2.2) und seine
»Zwischenposition« in einer christlich geprigten, teleologischen Heilsge-
schichte zu umreiffen (VI.2.3), auf Ergebnisse der Forschung aufbauen.
Die daran anschliefende Figurenanalyse (V1.2.4 und VI.2.5) erofinet eine
neue Perspektive mit Blick auf den Attentismus. Zuletzt werden die Er-
gebnisse mit Claudels philosophischen Arbeiten der 1920er-Jahre abgegli-
chen, um den Appellcharakter des Attentismus fir die Zeitgenossen he-
rauszustellen (VI.2.6).

VI.2.2. Le soulier de satin zwischen Barock und Moderne

Den historischen Hintergrund von Le soulier de satin bildet das Siglo de
Oro, das Goldene Jahrhundert (1550-1660), in dem Spanien, nach dem
Abschluss der reconquista und der Entdeckung Amerikas 1492, zur bedeu-
tendsten Macht auf dem europiischen Kontinent und in Ubersee aufge-
stiegen war. Fur Claudel stellt das Siglo de Oro eine der ruhmreichsten
Phasen in der Geschichte des Katholizismus dar:

Je considere la Renaissance comme I'une des périodes les plus glorieuses du
catholicisme, celle ou I’Evangile termina ses conquétes dans I’espace et dans le
temps, ou, attaquée dans un petit coin par les hérétiques, ’Eglise se défend avec

112 Etwa Autrand: Le Soulier de satin; ders.: Le dramaturge et ses personnages; Michel
Lioure: L’esthétique dramatique de Paul Claudel. Paris 1971; mit Blick auf die zeit-
liche und rdumliche Anlage: Michel Brethenoux: L’espace dans Le soulier de satin. In:
Revue des Lettres Modernes, Série Paul Claudel 9 (1972), S. 33-66; Jean-Noél Landry:
Chronologie et temps dans Le Soulier de satin. In: Revue des Lettres Modernes, Série
Paul Claudel 9 (1972), S.7-31; Guy Rosa: Le lieu et I’heure du Soulier de satin.
In: Pierre Brunel/Anne Ubersfeld (Hrsg.): La dramaturgie claudélienne. Paris 1988,
S. 43-63; mit Blick auf die Barockisthetik: Véclav Cerny: Le »Baroquisme« du Soulier
de satin. In: Revue de Littérature Comparée 44 (1970) 4, S. 472-498; Albert Fufs: Le
Soulier de satin: Claudels groffes Welttheater. In: Franz Link/Gunter Niggl (Hrsg.):
Theatrum Mundi. Gétter, Gott und Spielleiter im Drama von der Antike bis zur Ge-
genwart. Berlin 1981, S. 279-303; Dominique Millet-Gérard: Formes baroques dans Le
Soulier de Satin. Etude d’ésthétique spirituelle. Paris 1997.

113 Ausnahmen sind etwa Nicolas Di Méo: Imaginaire de I’espace et voies du salut dans Le
Soulier de satin et Le Livre de Christoph Colomb. In: Les Lettres Romanes 58 (2004) 3/4,
S.253-264, sowie Simonetta Valenti: Le chemin de la liberté dans »Le Soulier de sa-
tin«. In: Bulletin de la Société Paul Claudel 216 (2012), S. 16-38.

312

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.2. Religioser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

I’Univers, ou les humanistes retrouvent ’Antiquité pendant que Vasco de Gama
retrouve I’Asie, que Christophe Colomb voit un monde nouveau jaillir pour lui
du sein des eaux, que Copernic ouvre la Bible du Ciel, que Don Juan d’Autriche
refoule I'Islam, que le protestantisme est arrété a la Montagne-Blanche et que
Michel-Ange éleve la couronne de Saint-Pierre.!*

Als Vertreter des renouveau catholique, einer katholischen, hauptsachlich li-
terarischen Bewegung, die sich Anfang des 20. Jahrhunderts Gber ganz Eu-
ropa erstreckte, in Frankreich aber besonders ausgeprigt war, und deren
Anhinger in Modernisierung und Technisierung eine Gefahr fir Kultur
und Gesellschaft sahen und glaubten, dem diagnostizierten Sittenverfall
ausschlieflich durch die Besinnung auf den katholischen Glauben entge-
genwirken zu konnen, erkannte Claudel in der Renaissance und dem
Barock einen Gegenentwurf zum laizistischen Frankreich der 1920er-Jah-
re. Das Siglo de Oro, das Claudel in Le soulier de satin konstruiert, ist ent-
sprechend geprigt von einer katholischen Sendung, die ihren Ausdruck
in drei Vorhaben findet: erstens die Zurtickdringung reformatorischer Be-
strebungen in Europa, die in der Schlacht am Weiffen Berg zwischen der
Katholischen Liga und den béhmischen Stinden oder dem Konflikt mit
England, das sich allmihlich von den katholischen Lehren losgesagt hatte,
adressiert ist; zweitens der Kampf gegen den Islam an der nordafrikani-
schen Kuste (Mogador, heute Essaouira) oder auch gegen das Osmanische
Reich in der Seeschlacht von Lepanto; drittens das Eroberungs- und damit
einhergehend Missionierungsprojekt in der >Neuen Welt« wie im Fernen
Osten.!S

Claudel geht es dabei keineswegs um eine historisch exakte Aufarbei-
tung des Siglo de Oro. Zwar integriert er die genannten realhistorischen
Ereignisse, aber er verindert ihre Chronologie.!’® Im Text findet die
Schlacht am Weiflen Berg (1620) vor der Schlacht von Lepanto (1571)
statt, obwohl sich die Dinge in umgekehrter Reihenfolge zugetragen ha-
ben, und der Untergang der spanischen Armada (1588) wird unmittelbar

114 Interview par Frédéric Lefevre, S. 169; vgl. dazu auch Dethurens: De I'Europe en Litté-
rature, S. 194.

115 Vgl. Jung: Paul Claudel, Le soulier de satin, S.79f.; Jacques Madaule: Paul Claudel. Dra-
maturge. Paris 1956, S. 107f.; Millet-Gérard: Formes baroques, S. 52f.; Rosa: Le lieu et
I’heure, S. 47. Man kann hier durchaus kritisch von einem »Hochmut gegeniiber ande-
ren Kulturen und Glaubenslehren« (Elke Lindhorst: Die Dialektik von Geistes-
geschichte und Theologie in der modernen Literatur Frankreichs. Dichtung in der
Tradition des Renouveau Catholique von 1890-1990. Wiirzburg 1995, S. 55) sprechen.

116 Vgl. Landry: Chronologie et temps; Lioure: L’Esthétique Dramatique, S.378; Millet-
Gérard: Formes baroques, S. 79f.

313

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

vor der Schlacht von Lepanto (1571) behandelt, obwohl es dazu erst sieb-
zehn Jahre nach der Seeschlacht kam.!'” Der flexible Umgang mit der
Historie ist in Le soulier de satin Programm, wie Claudel in der Szenenan-
weisung ankindigt:

La scene de ce drame est le monde et plus spécialement I’Espagne a la fin du
XVI€ siecle, a moins que ce ne soit le commencement du XVII€ siecle. L’auteur
s’est permis de comprimer les pays et les époques, de méme qu’a la distance
voulue plusieurs lignes de montagnes séparées ne sont qu’un seul horizon.!

Dieses Spiel mit den historischen Fakten verleiht dem dargestellten Ge-
schehen einerseits eine tGberhistorische Qualitit und ladt andererseits dazu
ein, es auf Claudels Gegenwart zu beziehen.!"” Die Anachronismen ver-
weisen zum Teil auf die Geschichte des 18. und 19. Jahrhunderts, aber
eben auch auf die Moderne. Im Text ist die Rede von Napoleon sowie von
Jean-Charles-Julien Luce de Lancival, einem Dichter des 18. Jahrhunderts,
ebenso von den zeitgenossischen Malern Raphaél Collin und Fernand
Cormon.'? Uberdies wird im Text angespielt auf mexikanisches Erdol, 2!
auch etwas, das mitnichten in die Zeit des Siglo de Oro passt. Die mexika-
nische Erdolférderung begann 1901 und erreichte eine besondere Rele-
vanz zur Zeit der Entstehung des Dramas, als Mexiko weltweit zum zweit-
grofiten Produzenten und groften Exporteur aufgestiegen war. Moglicher-
weise kann auch die Uberquerung der Landenge von Panama mithilfe ei-
nes Systems zum Transport der Schifte tiber Land, die dem Protagonisten
als Verdienst zugeschrieben wird,'?? auf die Gegenwart bezogen werden,
insofern der Panamakanal 1920, mitten in der Arbeit am Drama, feierlich
eroffnet wurde. Dartiber hinaus lassen sich die im Text erwahnten Kriege

117 Zu diesen und anderen Anachronismen vgl. Pascal Dethurens: Claudel et ’avenement
de la modernité. Création littéraire et culture européenne dans I'ceuvre théitrale de
Claudel. Paris 1996, S. 501f.; Fuf3: Le Soulier de satin, S. 290f.; Millet-Gérard: Formes ba-
roques, S. 191.

118 Claudel: Le soulier de satin, S. 665. Ganz dhnlich argumentiert auch eine Erzahlerfigur
im zweiten Tag, >L’Irrépressible« genannt: »[V]ous savez qu’au théitre nous manipu-
lons le temps comme un accordéon, a notre plaisir, les heures durent et les jours sont
escamotés. Rien de plus facile que de faire marcher plusieurs temps a la fois dans
toutes les directions.« (Ebd., S. 732)

119 Das versuchen Pascal Dethurens (Claudel et ’'avenement de la modernité, S. 431-542;
De I’Europe en Littérature, S. 193-246) sowie Dominique Millet-Gérard (Formes ba-
roques, S. 94-98).

120 Vgl. Claudel: Le soulier de satin, S. 927.

121 Vgl. ebd., S. 807.

122 Vgl. ebd., S. 797, 844, 875 und passim.

314

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.2. Religioser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

gegen die >Schismatiker< im Norden als Kommentar auf den Ersten Welt-
krieg lesen, bedenkt man, dass Claudel diesen in seinen Kriegsschriften
und -gedichten zu einem Kampf der Konfessionen zwischen dem katholi-
schen Westeuropa und dem protestantischen Deutschland stilisiert.!?3
Umgekehrt erkannte er im Weltkriegsgeschehen eine dramatische Vorla-
ge, wie er am 27. November 1915 in einem Brief an den italienischen
Dichter Piero Jahier ausfithrt:

Comme artiste, je suis depuis un an devant ce qui se passe, comme devant
I'ceuvre de quelqu’un du méme métier, mais infiniment plus fort que vous. Ca
surprend d’abord, ¢a choque, ¢a démoralise, mais a la réflexion on comprend
que c’est mieux ainsi et que ¢a ne pouvait pas étre autrement. Cette guerre
commencée en France et qui va maintenant se terminer en Orient, du c6té
de Constantinople et de Jérusalem, quelle idée épatante! Que c’est beau? De la
Marne a I'Isonzo, a la Duina, a Bagdad, a la Grece, un vaste drame d’un seul
tenant, ol prend part toute ’humanité, que c’est beau!'?*

VI.2.3. Le soulier de satin zwischen irdischer Unordnung und géttlicher Ordnung

Gerade im Hinblick auf die Kriege, die Le soulier de satin wie ein roter
Faden durchziehen, erweist sich die >glorreiche Phase« des Katholizismus
als unvollkommen und gefihrdet.!?> Die Schlacht am Weiflen Berg, deren
Grauen vier Heilige (Saint Nicolas, Saint Boniface, Saint Denys d’Athene,
Saint Adlibitum) in der ersten Szene des dritten Tags gemeinsam mit
Dofia Musique beklagen,!?¢ illustriert die unruhigen Zeiten in Europa
eindricklich. Ebenso gilt der Islam im Text als eine ernstzunehmende Be-
drohung, gegen die sich die Christenheit verteidigen musse. So beschwort

123 Zur Behandlung des Ersten Weltkriegs in dieser Form bei Claudel vgl. Didier Alexan-
dre: Paul Claudel en guerre (1914-1918). In: Romain Vignest/Jean-Nicolas Corvisier
(Hrsg.): La Grande Guerre des écrivains: études. Paris 2015, S. 49-70; Vital Rambaud:
Comprendre la guerre »en artiste et en chrétien«. In: Bulletin de la Société Paul Clau-
del 214 (2014), S. 33-46, hier S. 39.

124 Brief von Paul Claudel an Piero Jahier vom 27. November 1915. In: Henri Giordan:
Paul Claudel en Italie, avec la correspondance Paul Claudel/Piero Jahier. Paris 1975,
S.117-120, hier S. 119.

125 Vgl. Michel Lioure: Ordre et désordre dans Le Soulier de satin. In: Littératures 17
(1987), S.153-160, hier S.156. Ausfiihrlicher mit den >états de désordre« beschaftigt
sich José van de Ghinste: La recherche de la justice dans le théitre de Paul Claudel.
Paris 1980, S. 217-269.

126 Vgl. Claudel: Le soulier de satin, S. 782-790.

315

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

Sept-Epées, Tochter der Protagonistin, in der zehnten Szene des vierten
Tags eine muslimische Invasion herauf:

Tu as bien entendu que toute I’Asie encore une fois est en train de se lever
contre Jésus-Christ, il y a une odeur de chameau sur toute ’Europe! /Il y a une
armée turque autour de Vienne, il y a une grande flotte 2 Lépante. / Il est temps
que la chrétienté, une fois de plus, se jette sur Mahomet a plein corps [...]!'?

Und auch die >Neue Welt« konnte Europa bisher nicht >zahmen«. Statt-
dessen befinde sie sich, so der spanische Konig, noch immer in einem
chaotischen Zustand: »un monde a I’état de bouillonnement et de chaos,
au milieu de cet énorme tas de matiére toute croulante et incertaine«.!28

Gleichwohl liegt dieser ungeordneten Welt, »a moitié chemin de la
dissolution«,'? ein gottlicher, heilsgeschichtlicher Plan zugrunde.’3° So
erkennt Dofia Musique, eine allegorische Figur, die Freude, Schonbheit,
Liebe, Harmonie und Frieden verkorpert, das historische Geschehen als
gottliche Figung mit ordnender Kraft an:

Qu’importe le désordre, et la douleur d’aujourd’hui puisqu’elle est le commen-
cement d’autre chose, puisque / Demain existe, puisque la vie continue, cette
démolition avec nous des immenses réserves de la création, / Puisque la main de
Dieu n’a pas cessé son mouvement qui écrit avec nous sur [’éternité en lignes
courtes ou longues, / Jusqu’aux virgules, jusqu’au point le plus imperceptible, /
Ce livre qui n’aura son sens que quand il sera fini. / C’est ainsi que par Iart du
poéte une image aux dernieres lignes vient réveiller I'idée qui sommeillait aux
premieres, revivifier maintes figures a moitié faites qui attendaient 'appel. / De
tous ces mouvements épars je sais bien qu’il se prépare un accord, puisque déja
ils sont assez unis pour discorder.!3!

In ihrer Vision einer geordneten, sinnhaften Welt nahert Dofia Musique
Gott und Dichter einander an und greift somit die barocke Metapher
des Theatrum Mundi auf.!3? Tatsichlich verbirgt sich hinter ihren Worten
auch das zentrale Gestaltungsprinzip des Dramas. Denn auf den ersten
Blick wirkt der Text durch die Vielfalt an Orten, Zeiten, Figuren und

127 Ebd., S.937.

128 Ebd., S.753. Auch schon friher im Text ist die Rede von Unruhe und Rebellion (vgl.
ebd., S. 688).

129 Ebd., S.787.

130 Vgl. auch Jung: Paul Claudel, Le soulier de satin, S.84f.; Lioure: Ordre et désordre,
S. 157f.

131 Claudel: Le soulier de satin, S. 789f.

132 Zu Soulier de satin als Welttheater vgl. den Aufsatz von Fufi: Le Soulier de satin, sowie
die Bemerkungen bei Lioure: L’Esthétique Dramatique, S. 133f.

316

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.2. Religioser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

Handlungen zusammenhangslos, beinahe unfertig, berticksichtigt man
etwa Claudels Anweisung, Umbauten auf der Biithne stets vor den Augen
des Publikums vorzunehmen.!33 Bei genauerem Hinsehen manifestiert
sich jedoch eine eigene Asthetik mit eigenen Regeln, welche die vermeint-
lich disparaten Einzelteile zusammenfihrt.'3* Auf inhaltlicher Ebene wie-
derum indiziert die Manipulation der historischen Chronologie — in Clau-
dels Weltsicht — den Umschwung von Unordnung in Ordnung, wenn
etwa die Schlacht von Lepanto auf den Untergang der Armada folgt und
sie so den Triumph des Christentums tiber den Islam verbiirgt.!3S In die-
sem Zusammenhang lassen sich ebenfalls Parallelen zur Zeitgeschichte er-
kennen, denn Claudel hatte den Weltkrieg, wie eben auch den Untergang
der Armada, als notwendigen Teil eines gottlichen Plans begriffen, an den
sich die Erlosung anschlieffe.!3¢ Die vielfaltigen Konflikte mit der Héresie
entpuppen sich in Le soulier de satin somit als flichtige Zwischenspiele in
einem universellen Heilsplan, als Wegmarken in Richtung der gottlichen
Harmonie.!3”

Mit der zeitlichen, heilsgeschichtlichen Dimension korreliert auf rium-
licher Ebene, dass einige Szenen an >Zwischenorten< innerhalb der irdi-
schen Sphire bzw. zwischen irdischer und himmlischer Sphire angesie-
delt sind. So befindet sich der Jesuitenpater der allerersten Szene in glei-
cher Entfernung zur >Alten< wie zur >Neuen Welt« (»a égale distance de
I’Ancien et du Nouveau Continent«!38) wie an der Grenze zwischen Him-
mel und Erde: »[I]Ja mer libre a ce point ou la limite du ciel connu s’ef-
face«.!3® Auch bei den Orten, an denen sich die beiden Hauptfiguren tiber
weite Strecken des Dramas aufthalten, handelt es sich um Zwischenrau-
me: Panama, von wo aus Don Rodrigue sein Amt als Vizekonig austibt,
erstreckt sich zwischen dem Atlantischen und dem Pazifischen Ozean,

133 Vgl. Claudel: Le soulier de satin, S. 663f.

134 Dazu zihlt beispielsweise die Mise en abyme-Technik. Ausfihrlicher Autrand: Le Sou-
lier de satin, S. 68-70; Lioure: Ordre et désordre, S. 153-156.

135 Vgl. Fuf: Le Soulier de satin, S.291; Anne-Marie Mazzega: Une Parabole historique: Le
Soulier de satin. In: Revue des Lettres Modernes, Série Paul Claudel 4 (1967), S. 43-59,
hier S. 56.

136 Vgl. Rambaud: Comprendre la guerre, S. 40f.

137 Vgl. Lioure: Ordre et désordre, S. 157f.

138 Claudel: Le soulier de satin, S. 666; dhnlich S. 667: »a égale distance de ce monde an-
cien que j’ai quitté / Et de "autre nouveau.«

139 Ebd., S.667. Laut dem Ansager (>Annoncier<) ist der Himmel so nah, dass er ihn von
dort mit dem Stock beriithren konnte (vgl. ebd., S. 666).

317

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

anders gesagt: »[e]ntre les deux Mers«,'*? auflerdem zwischen Nord- und
Stiidamerika (»la position médiane, en travers des deux continents«'41).
Mogador, die Festung in der marokkanischen Hafenstadt, in der Doia
Prouheze lebt, liegt »entre la mer et le sable«,'> »entre le sable et la
mer«," allgemeiner »entre les deux mondes«,'#* also zwischen Europa
und Afrika, zwischen Christentum und Islam. Zu guter Letzt tragen beide
Protagonisten einen stetigen Kampf zwischen ihrem verbotenen, irdi-
schen Verlangen auf der einen Seite und der gottlich sublimierten Liebe,
der agape, auf der anderen aus. Hin- und hergerissen zwischen Diesseits
und Jenseits befinden auch sie sich, metaphorisch gesprochen, in einem
Dazwischen. In diesem Zusammenhang erhalt die Problematik des War-
tens oder Nichtwartens ihre Bedeutung. Dofa Prouheze geht stetig auf die
transzendente Sphare zu und erwartet die Erfillung im Jenseits, wohinge-
gen Don Rodrigue dem Warten eher abgeneigt ist und sich storrisch an
das irdische Leben klammert. Die von Dofia Prouheze verkorperte Hal-
tung, d.i. die bedingungslose Unterwerfung unter Gottes Fithrung sowie
die bestandige Erwartung der divinitas, wird hier — so viel sei vorwegge-
nommen - als religioser oder auch Glaubensattentismus begriffen.

VI.2.4. Don Rodrigue: Vom hochmiitigen Eroberer zum demiitig Wartenden

Eine Verbindung von >Warten-Sollen< bzw. >Nicht-Warten-Konnen«< zu
Don Rodrigues Schicksal wird sogleich in der ersten Szene des ersten
Tags hergestellt. Sie zeigt einen Jesuitenpater an den Mast eines unterge-
henden Schiffs geschlagen. Sterbend spricht er ein letztes Gebet, in dem
er gleichermafien fir Spanien (»Que la guerre et la dissension ’épargnent!
Que I'Islam ne souille point ses rives, et cette peste encore pire qu’est
I’hérésie!«!45) wie fiir Rodrigue bittet:

Mon Dieu, je Vous prie pour mon frere Rodrigue! [...] Vous le voyez qui
d’abord s’était engagé sur mes pas sous Iétendard qui porte Votre mono-
gramme, et maintenant sans doute parce qu’il a quitté Votre noviciat il se figure
qu’il Vous tourne le dos, / Son affaire a ce qu’il imagine n’étant pas d’attendre,

140 Ebd., S. 812.
141 Ebd., S. 844.
142 Ebd., S.745.
143 Ebd., S.752.
144 Ebd., S. 678.
145 Ebd., S. 667.

318

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.2. Religioser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

mais de conquérir et de posséder / Ce qu’il peut, comme §’il y avait rien qui ne
Vous appartint et comme s’il pouvait étre ailleurs que la ou Vous étes. / Mais,
Seigneur, il n’est pas si facile de Vous échapper, et s’il ne va pas a Vous par ce
qu’il a de clair, qu’il y aille par ce qu’il a d’obscur; et par ce qu’il a de direct,
qu’il y aille par ce qu’il a d’indirect [...].14¢
Den Worten des Jesuitenpaters zufolge befand sich Rodrigue als Miles
christianus — das indiziert die Fahne mit dem Namenszug Gottes — auf dem
rechten Weg, doch er kehrte dem Glauben den Riicken, als er seinem an
irdischen Dingen ausgerichteten Eroberungsdrang erlag. Die Abkehr von
Gott setzt der Jesuitenpater mit einem Unvermogen oder besser Unwillen
zum Warten gleich; umgekehrt nihert er ein gottgefilliges Leben dem
(Er-)Warten an. Die Idee eines tatorientierten Heldentums im Sinne von
»Kriegers, >Eroberer¢, >Abenteurers, die die abendlandische Tradition seit
der Antike dominiert, wird in dem Zitat verabschiedet und mit einer neu-
artigen, statischen Konzeption (»attendre«) konfrontiert. Wie noch gezeigt
werden wird, schlieft die Vorstellung heroischen Wartens in Le soulier de
satin tatiges Handeln jedoch nicht ginzlich aus.

Von Don Rodrigue jedenfalls ist gefordert, sein Handeln an dem Glau-
bensattentismus, wie ihn der Jesuitenpater evoziert, auszurichten. Ganz
gegensitzlich dazu wird er zu Beginn des Dramas jedoch als Abenteurer-
und Erobererfigur eingefiihrt, die immer wieder zu neuen Unternechmun-
gen aufbricht, um das Fremde, Unbekannte in Besitz zu nehmen: Er
durchschritt Sidamerika von Peru bis nach Suriname,'¥” nun wird ihm
der amerikanische Kontinent, tber den er als Vizekonig herrschen soll,
als >Beute« (»proie«!4%) gegeben. Vom spanischen Konig und seinem Kanz-
ler wird er als gierig und eifersichtig (»un homme jaloux et avide«4)
beschrieben. Dass ihre Einschatzung durchaus treffend ist, demonstriert
eine Szene im dritten Tag (IIL,3). Einer von Rodrigues Leutnants, Don Al-
magro, hat ohne dessen Zustimmung eine Plantage an den Ufern des Ori-
noco errichtet. In dem Moment, da sein Werk Frichte zu tragen beginnt,
beschiefSt und vernichtet Rodrigues Flotte Almagros Bauten. Seine Zer-
storungswut begriindet dieser mit seinem missglinstigen Besitzanspruch
auch auf die Walder rund um den Orinoco, die er mit niemanden teilen
will.13® Von dem missionarischen Eifer, den Claudel fir das Siglo de Oro

146 Ebd., S. 668 (Hervorh. d. Verf.).
147 Vgl. ebd., S. 690.

148 Ebd., S.753.

149 Ebd., S. 689.

150 Vgl. ebd., S. 802.

319

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

ins Feld fihrt, ist bei Dramenauftakt mithin nichts zu sptren. Gerade die
sexuell aufgeladene Sprache hintertreibt eine christliche Sendung, wenn
Rodrigue sich als Liebhaber der >jungfriulichen Neuen Welt« imaginiert:
»C’est moi qui la contiens toute entiere alors que toute fraiche et humide
encore elle s’offre a recevoir pour toujours mon empreinte et mon bai-
ser.«131 Rodrigues atheistischer, selbststichtiger Eroberungsdrang richtet
sich dabei nicht nur auf die unentdeckten Kontinente der Erde. Vielmehr
begehrt er — und auch in diesem Sinne kann bzw. will er nicht warten —
die verheiratete Dofla Prouheze. Seinem chinesischen Diener schwindelt
er zwar aufrichtige Liebe vor, hinter der sich allerdings ein rein korperli-
ches Verlangen verbirgt.’5? Noch deutlicher offenbart sich die sinnliche,
beinahe sadistische Dimension seiner Begierde in der achten Szene des
zweiten Tags, wenn Rodrigue unverhohlen hamisch zugibt: »C’est son
corps qu’il me faut, pas autre chose que son corps, la scélérate complicité
de son corps! / En jouir et m’en débarrasser! [...] / Ensuite la rejeter! Elle se
trainera a mes pieds et moi je la foulerai sous mes bottes.«!53

Gleichzeitig mit der Klage uber Rodrigues Verirrungen und der Bitte
um gottliche Lenkung beschreibt der Jesuitenpater in 1,1 auch das Reme-
dium, mit dem Rodrigue sein Seelenheil wiedererlangen soll:

Et déja Vous lui avez appris le désir, mais il ne se doute pas encore ce que
Cest que d’étre désiré. / Apprenez-lui que Vous n’étes pas le seul a pouvoir étre
absent! Liez-le par le poids de cet autre étre sans lui si beau qui "appelle a travers
intervalle!!4

Rodrigues Leidenschaft fir Prouheze, die mit »cet autre étre« adressiert ist,
verwandelt sich im Licht dieser Worte in das Mittel, den auf Abwege gera-
tenen Rodrigue wieder zu Gott zu fihren. Indem sich Prouheze Rodrigue
unentwegt entzieht und sein (irdisches) Verlangen nie befriedigt, verste-
tigt sie sein Begehren'Ss und lehrt ihn durch den nie erfillten Wunsch
letztlich die gebotene Demut, wie Prouheze erkennt:

Quand il n’y aura plus aucun moyen de s’échapper, quand il sera fixé 2 moi
pour toujours dans cet impossible hymen, quand il n’y aura plus moyen de

151 Ebd., S. 694; vgl. dazu auch Valenti: Le chemin de la liberté, S. 17f.

152 Vgl. Claudel: Le soulier de satin, S. 691-702, bes. S. 692f. und 695-700.

153 Ebd., S.756.

154 Ebd., S. 668.

155 Das expliziert Prouheze in II,13: »Tu en aurais bientdt fini avec moi si je n’étais pas
unie maintenant avec ce qui n’est pas limité! / Tu cesserais bientdt de m’aimer si je ces-
sais d’étre gratuite!« (Ebd., S. 856)

320

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.2. Religioser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

s’arracher a ce cric de ma chair puissante et a ce vide impitoyable, quand je lui
aurai prouvé son néant avec le mien, quand il n’y aura plus dans son néant de
secret que le mien ne soit capable de vérifier, / C’est alors que je le donnerai a
Dieu, découvert et déchiré pour qu’il le remplisse dans un coup de tonnerre,
Cest alors que jaurai un époux et que je tiendrai un dieu entre mes bras!!'%¢

Die Erlosung des gottvergessenen Rodrigue fiihrt tiber die Frau, die glei-
chermaflen Verlust und Verheifung bedeutet. Wie ein Leitstern (»une
étoile [...] [clonductrice«!3”) und gleich der Beatrice in Dantes Divina
Commedia soll Prouheze Rodrigue bis zur himmlischen Erlosung fiihren,
ihn anleiten, seinen Willen zur Macht Gber Frau und Erde zu tiberwinden
und sein Handeln weniger am Diesseits als mehr am Jenseits auszurichten,
wo ihn die selige Vereinigung mit der stetig Abwesenden erwartet.!53

Schon bald nach Prouhezes Verzicht auf Rodrigue, zu dem sie sich
im zweiten Tag bekennt, zeitigt die Trennung der Liebenden eine erste
Wirkung. Sie kanalisiert Rodrigues unerfiilltes erotisches Begehren und
disponiert ihn dazu, das >Vermachtnis< des Kolumbus (»I’entreprise de
Colombg, »la grande promesse de Colomb«!5?) als christliches Missionie-
rungsprojekt zu vollenden und die Erde im Zeichen des Kreuzes zu verei-
nen (»C’est la réunion de la terre, c’est I"ambassade vers ses peuples«!¢0).
Rodrigues allmahlich sich herausbildendes, christliches Sendungsbewusst-
sein verleiht seinen Eroberungen in Siid- und Mittelamerika wie im Fer-
nen Osten ein katholisches Geprige und legitimiert sein Handeln. So
rechtfertigt er in der Retrospektive die Zerstorung der Plantagen am Ori-
noco dahingehend, die Arbeitskraft, die Almagro ihm gestohlen hitte, fir
den Bau des Verbindungsweges zwischen Atlantischem und Pazifischem
Ozean in Panama zu benétigen, der wiederum die Voraussetzung fir den
Zusammenschluss beider Erdkreise schaffe.'®! Im Bewusstsein seiner auf
die Verbreitung des christlichen Glaubens zielenden Sendung erklart er in
der zweiten Szene des vierten Tags:

156 Ebd., S.780.

157 Ebd., S. 820; zur Sternenmetapher vgl. auch ebd., S. 857 und 859.

158 Zum Erl6sungsprozess Rodrigues und Prouheézes Rolle darin vgl. Fu8: Le Soulier de sa-
tin, S.285; Jung: Paul Claudel, Le soulier de satin, S.90; Valenti: Le chemin de la liber-
t, S.20-22. Die oszillierende Bewegung zwischen unerfiillbarer Liebe im Diesseits
und versprochener Vereinigung im Jenseits stellt ein zentrales Leitmotiv in Le Soulier
de satin dar.

159 Claudel: Le Soulier de satin, S. 824.

160 Ebd.

161 Vgl. ebd., S. 802.

321

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

C’est parce que je suis un homme catholique, c’est pour que toutes les parties de
I’humanité soient réunies et qu’il n’y en ait aucune qui se croie le droit de vivre
dans son hérésie, / Séparée de toutes les autres comme si elles n’en avaient pas
besoin.!6?

Rodrigues purer Besitzungswille verblasst zunehmend zugunsten eines
Selbstverstandnisses als Botschafter der Christenheit. Sein Missionierungs-
projekt, das an vielen Stellen im Text positiv gewurdigt wird, steht dem
von dem Jesuitenpater geforderten religiésen Attentismus nicht mehr ent-
gegen. Dieser beschrinke sich folglich nicht auf das reine Ausharren und
Erwarten, sondern kann tatiges Handeln beinhalten, wenn sich dieses in
Einklang mit den Zielen und Werten der katholischen Kirche befindet.
Seiner Leidenschaft fiir Prouheze hat Rodrigue im Gegenzug nicht ent-
sagt. Der Versuchung erliegt er immerfort und so reist er zwei Mal — ver-
geblich — nach Mogador, um sie mit sich zu nehmen. Weder will er ihre
Entscheidung akzeptieren noch kann er ihre gottesfiirchtigen, jenseitsori-
entierten Beweggriinde vor allem in III,13 verstehen. Seine innere Wand-
lung, die der katholische Feldzug vorbereitet, setzt erst ein, als Rodrigue
alle weltlichen Besitztimer verloren hat. Thm muss zuerst die Herrschaft
tber den Verlauf der Geschichte entgleiten und er muss von ihr tberrollt
werden - in einem Krieg gegen Japan wird er gefangen genommen und
verliert ein Bein, zurtick in Europa wird er von einer Schauspielerin, einer
»falschen Marias, die er fir die Anwarterin auf den englischen Thron hilt,
getduscht und vom spanischen Konig, dem er ohnehin ein Dorn im Auge
ist, fiir seinen Verrat an Spanien bestraft —,1¢3 um zu erkennen, dass nicht

162 Ebd., S.871. Vgl. in diesem Zusammenhang auch das Gesprich zwischen Don Ro-
drigue und seiner geistigen Tochter Sept-Epées, in dem er angibt, die Erde ausweiten
(»élargir la terre«) und ihre Einzelteile zu einem Korper zusammenfiigen (»11 [le ciel]
ne peut pas s’en passer. Il n’est pas fait pour marcher avec une seule jambe et pour res-
pirer avec la moitié d’'un poumon. Il faut 'ensemble, tout le corps«) zu wollen (ebd.,
$.919 und 920). Die Kérpermetapher fithrt Rodrigue bereits im dritten Tag ins Feld
(vgl. ebd., S. 844). Zu Rodrigues Bestimmung mit Bezug auf Eroberung und Missio-
nierung vgl. auch Di Méo: Imaginaire de P’espace et voies du salut, S.253 und 260f;
Rosa: Le lieu et I’heure, S. 49f.; Valenti: Le chemin de la liberté, S. 18f.

163 Zu Rodrigue als Opfer der Geschichte, die er erst vorantreibt, vgl. auch Alexandre:
Paul Claudel en guerre, S. 63; Christopher Flood: Pensée politique et imagination his-
torique dans P’ceuvre de Paul Claudel. De I’Anglais par Isabelle Geesen et Annette
Morgan avec la collaboration de Martine Garbacz et Odile Schmitz. Paris 1991, S. 215.
Dass der Glaube, die Geschichte der Welt nach eigenem Ermessen zu lenken, triige-
risch ist, indiziert auch die Episode um den Heimkehrer Diégo Rodriguez zu seiner
Frau Dofa Austrégésile (IV,7). In diesem licherlichen Figurenpaar spiegelt sich so-
wohl die Treue Dofia Prouhezes, die ihren Gatten in Gedanken stets begleitet, als auch

322

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.2. Religioser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

er die ordnungsstiftende Kraft ist und er der Unterstiitzung eines anderen,
namlich Gottes, bedarf. Sein Seelenheil erlangt Rodrigue denn auch nicht
als heldenhafter und sich fir allmichtig haltender Eroberer. Er gerit zu-
vor, zurtiickgesunken in Bedeutungslosigkeit, in die Position eines >Nicht-
mehrhelden«, !¢ die den Heldenstatus, den sein Name in der Tradition des
Cid eigentlich impliziert, konterkariert.!®S Rodrigue feiert paradoxerweise
in dem Moment, da er, gefesselt auf einem Boot, als Sklave verkauft wer-
den soll, seine >Verlobung mit der Freiheit< (»mes fiangailles avec la liber-
té«166), Damit ist freilich eine innere Freiheit gemeint, der Ketten und Fes-
seln nichts anhaben konnen. Nach einer letzten kurzen Aufwallung der
Sehnsucht nach Prouheze und des Schmerzes wegen ihres Verlusts!¢” be-
ginnt Rodrigue, das Bild der himmlisch entriickten Prouheze vor Augen,
sich von seinen irdischen Ambitionen zu 16sen.'%® Mit der Einsicht in die
gottliche Wahrheit tiberwindet er seinen Groll und seine Enttauschung
und ergibt sich demiitig in sein Schicksal. Rodrigue war zu Beginn von
einem unstillbaren Machthunger getrieben und erkennt nun, gescheitert,
die Nichtigkeit seines Strebens. Er wendet sich von den irdischen Angele-

die Nichtigkeit aller Eroberungen Rodrigues. Denn sein Alter Ego kehrt génzlich un-
heroisch und beschimt zurtick. Er charakterisiert sich selbst als »un homme vieux, un
conquérant manqué, un marin claqué, un commergant failli, et le plus ridicule et pau-
vre homme de toutes les mers d’Espagne« (Claudel: Le soulier de satin, S.912). Zur
Frage, inwieweit es sich bei Rodriguez und Austrégésile um Parallelfiguren zu Ro-
drigue und Prouheze handelt, vgl. van de Ghinste: La recherche de la justice, S.264-
267.

164 Zum >Nichtmehrhelden« vgl. Ulrich Brockling: Antihelden (Version 1.0). In: Ronald
G. Asch/Achim Aurnhammer/Georg Feitscher/Anna Schreurs-Morét (Hrsg.): Compen-
dium heroicum. Publiziert vom Sonderforschungsbereich 948 »Helden — Heroisie-
rungen — Heroismen« der Universitit Freiburg. Freiburg 2019, DOI: 10.6094/heroi-
cum/ahd1.0.

165 Der Name verweist zuriick auf den spanischen Nationalhelden Rodrigo Dfaz de Vivar,
genannt El Cid, der sich wihrend der reconquista als tapferer Kimpfer hervorgetan hat-
te und im Zuge dessen als Beschutzer der Christenheit und Bezwinger der Mauren ge-
feiert wurde. Das altspanische Epos Cantar de mio Cid, das den Ritter in eine literari-
sche Figur verwandelte, trug nicht wenig zu seiner Heroisierung bei. Zum Prafigurat
des Cid im mittelalterlichen Heldenepos vgl. Lioure: L’Esthétique Dramatique, S. 70;
Millet-Gérard: Formes baroques, S. 80f. Auch der Vergleich Rodrigues mit dem anti-
ken Helden Achill zu Beginn des zweiten Tags entbehrt nicht der Ironie, da mit der
Formulierung »Achille a Scyros« (Claudel: Le soulier de satin, S.727) weniger seine
Heldentaten im Trojanischen Krieg adressiert sind als vielmehr sein Liebeswerben am
Hof von Konig Lykomedes.

166 Ebd., S.943.

167 Vgl. ebd., S. 944f.

168 Vgl. ebd., S. 945.

323

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

genheiten ab, die er als nichtig begreift, entsagt seinem Streben nach
Macht und Besitz, lisst ab von seiner Hybris und seiner Megalomanie und
findet geldutert zu Gott zuriick.’®” IThm in Aussicht gestellt wird in Le sou-
lier de satin ein Leben im Kloster, wo Rodrigue auf seinen Tod wartet, der
ihn mit der Geliebten vereinen soll. Rodrigues Abenteuer, besser: seine
Irrfahrten,!'7? sowie sein Niedergang erweisen sich somit als ein Zwischen-
spiel in Erwartung des Gottlichen, als ein Zwischenstadium auf den ver-
schlungenen Wegen in Richtung des Jenseits. Die unitiberschaubaren Ne-
benhandlungen, die die Handlung um den Protagonisten verzogern, bil-
den Rodrigues >Umwege zu Gotts, die sowohl der Jesuitenpater in 1,1 (s.
S.318f.) als auch das dem Text vorangestellte portugiesische Sprichwort
»Deus escreve direito por linhas tortas«!”! vorwegnehmen, im Dramenauf-
bau ab. Dartber hinaus fallt die Erlosung des Protagonisten auf geschicht-
licher Ebene mit dem Heilsplan zusammen, bedenkt man, dass seine Lau-
terung in dem Augenblick einsetzt, da die spanische Flotte unter der Fiih-
rung von Juan de Austria nach Lepanto aufbricht, wo sie eine siegreiche
Schlacht gegen den Islam schlagen wird. (Welt-)Geschichte und individu-
elle Biographie unterliegen der gottlichen Fiigung gleichermaflen.

So gliicklich das Ende fiir Rodrigue nun auch erscheinen mag, muss es
relativiert werden. Denn Rodrigue verharrt auch nach der Lauterung in
einem Provisorium. Er wird das Kloster, das Haus Gottes, nicht betreten,
sondern auf der Schwelle verweilen:

Je veux vivre a Pombre de la Mere Thérese! Dieu m’a fait pour étre son pauvre
domestique. / Je veux écosser les feves a la porte du couvent. Je veux essuyer ses
sandales toutes couvertes de la poussiere du Ciel!72

Rodrigue, der auf Erden die Tur zwischen dem Atlantischen und Pazifi-
schen Ozean aufgestoffen'”® und sich hochmiitig den Beinamen »enfon-
ceur de portes«!74 gegeben hat, bleibt das Himmelstor verschlossen und
der Eintritt in die himmlischen Gefilde ist ihm vorerst verwehrt. Bevor
Rodrigue die agape erreicht, in der sich die Geliebte und Gott ihm offen-

169 Zur Lauterung vgl. auch Ful8: Le Soulier de satin, S. 297; Petit: Le Soulier de satin, S. 105;
Valenti: Le chemin de la liberté, S. 21f.

170 Madaule: Le Drame de Paul Claudel, S.293, bezeichnet Rodrigues Weg als »prodi-
gieuse odyssée de la séparation«.

171 Claudel: Le soulier de satin, S. 661.

172 Ebd., S. 947 (Hervorh. d. Verf.).

173 Vgl.ebd., S. 812.

174 Ebd., S. 871.

324

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.2. Religioser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

baren, muss er sich wortwortlich im Warten tben, das er, wie eingangs er-
lautert, verlernt hat. Nur so kann er den Sublimierungsprozess abschlie-
Ben und sich vollkommen 6ffnen fir die divinitas im Jenseits. Sobald Ro-
drigue diesen Punkt in seiner Entwicklung erreicht, setzt auch die
(Re-)Heroisierung dieses >Nichtmehrhelden< zu einem >Helden des War-
tens< ein. Sie wird gleichwohl nicht so stark ausformuliert, wie das fir die
Figur der Dona Prouheze der Fall ist (s. Kap. VI.2.5), aber andeutungswei-
se lasst sie sich am Ende des Dramas nachvollziehen. Ausschlaggebend ist
dabei die bewusste Annahme des Schicksals im Sinne einer heroischen
Selbstiberwindung, die in der dreimaligen Wiederholung des >Ich will«
(»Je veux«) manifest wird. Das Bekenntnis impliziert den agonalen Kampf
gegen sich selbst, die Rickerlangung von Agency und die Bereitschatft, ir-
disches Streben und Gliick zu opfern. Sowohl die dematige Haltung Rod-
rigues, die das Zitat durch die bescheidene bzw. gar unterwiirfige Selbst-
positionierung im Schatten (»ombre«) und als Diener (»domestique«) zum
Ausdruck bringt, als auch seine Stellung auf dem Boot, in Ketten gelegt,
tun ihr Ubriges, um das Bild eines gelauterten, entsagungsvollen und op-
ferbereiten Abenteurers zu vervollstindigen.

VI.2.5. Dofia Prouhéze, die heroisch Wartende

Wihrend Don Rodrigue einen langwierigen und schmerzlichen Lern-
und Liuterungsprozess durchlauft, verkorpert seine Geliebte und Gegen-
spielerin Dofia Prouhe¢ze von Anfang an die im christlichen Wertekodex
gebotene Haltung, die zu seinem — von Rodrigue gleichwohl unerkannten
— Vorbild wird. Prouheze ist sich, auch durch die Unterstitzung ihres
Schutzengels, schon sehr frith im Klaren tber die mariologische Orientie-
rung, die sie Rodrigue geben muss. Die Einsicht in das gottliche Gebot
verwandeln ihre anfinglichen, dem Ehesakrament geschuldeten Skrupel,
sich auf Rodrigue einzulassen, in einen unverriickbaren Entschluss, der
zu einer attentistischen Haltung im Zeichen des Ausharrens und Erwar-
tens fihrt: Prouheze unterlasst die >gottlose« Tat, ndmlich die fleischliche
Vereinigung im Diesseits, halt die Trennung aus, gibt den Versuchungen
Rodrigues nicht nach und vertraut auf die versprochene Vereinigung im
Jenseits. Erganzt wird Prouhezes attentistischer Habitus allerdings durch
aktives Handeln und Kampfen, insofern sie sich kompromisslos ihrer
geschichtlichen Aufgabe widmet, die sie im Kampf gegen den Islam sieht.
Sie schifft sich nach Mogador ein, um dort erstens ihren Einfluss auf den

325

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

abtrinnigen und zum Islam konvertierten Kommandanten Don Camille
geltend zu machen und ihn an die spanische Krone zuriickzubinden!”s
sowie zweitens die Festung auch auf verlorenem Posten bis zu ihrem
Tod zu verteidigen.!”¢ Rodrigue wiederum, der zwei Mal nach Mogador
segelt, schickt sie mit den Worten »Je reste. Partez!« bzw. »Il n’y a plus
personne qui vous appelle, partez«!”” fort und fordert ihn auf, es ihr
gleich zu tun und das irdische Verlangen zugunsten der agape zu bezwin-
gen.'”8 Das relationale Verhaltnis zu Rodrigue, der tGber weite Strecken
des Dramas eben nicht wie Prouheze in der Lage ist, iiber sein diesseitiges
Selbst hinauszuwachsen, von dem sich Prouheze mithin positiv abhebt
und die das Leitbild verkorpert, demonstriert die exzeptionelle wie ex-
emplarische Dimension ihres Glaubensattentismus innerhalb des Texts
und impliziert eine heroische Komponente. Den Heldenstatus tragt die
Protagonistin bereits im Namen, der dhnlich wie das franzoésische Wort
fir >Heldentat« (»prouesse«) klingt. Weitaus bedeutsamer fiir die Heroisie-
rung der Protagonistin sind zum einen Transgressivitit und Agonalitat,
Opferbereitschaft und Pflichtbewusstsein, zum anderen die Bewahrung
von Autonomie und Agency.

Auch wenn Prouheze gegentber Rodrigue sehr entschieden und gefes-
tigt auftritt, so hadert sie im Geheimen stets mit sich. Thr menschliches
Begehren muss sie tiber die gesamte Dauer des Dramas stets aufs Neue
bezwingen und Gott unterordnen. Die Bedeutung der inneren Kimpfe
zwischen menschlichem Begehren und gottlichem Gebot fiir die Heroisie-
rung der Protagonistin unterstreicht die Bezeichnung der Verlockungen
als >Probe« (>épreuve), die es zu bestehen gilt.!”” Zwei Mal erliegt Prou-
heze der Versuchung und bittet Rodrigue um ein Treffen, zuerst noch
in Spanien in der Mitte des ersten Tags (L5), erneut in Mogador inzwi-
schen im dritten Tag (II1,10). Da Prouhe¢ze durchaus um die Gefahr jener
Reize sowie um ihre Schwiche weifs, ersinnt sie Strategien der Selbstbe-

175 Prouheze zu Camille: »C’est moi ici qui vous empéche de faire tout le mal que vous
voudriez. [...] L’important est que vous fassiez ce que je veux et depuis dix ans, oui, mis
a part de temps en temps ces mouvements ridicules de votre humeur sauvage, / En gros
je n’ai pas de reproches a vous faire et je crois que le Roi est content.« (Ebd., S. 833f.)

176 »Un chiteau que le Roi vous a donné a tenir jusqu’a la mort.« (Ebd., S. 744)

177 Ebd., S.768 und 850.

178 Vgl. ebd., S. 855-858, mit Bezug zur Tirmetapher S. 857: »Ouvre et elle [cette joie] en-
trera. Comment faire pour te donner la joie si tu ne lui ouvres cette porte seule ou je
peux entrer?«

179 Vgl. ebd., S. 733 und 754.

326

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.2. Religioser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

herrschung, um sich vor ihren Affekten zu schiitzen. Ihrem Aufseher Don
Balthasar etwa berichtet sie von dem geplanten Treffen mit Rodrigue, in
der Hoftnung, er moge sie aufhalten: »Je jure que je ne veux point faire
le mal, c’est pourquoi je vous ai tout dit.«!8% Als sie sodann ihren Schuh
in die Hande einer Marienstatue legt, ist hierin ein symbolischer Akt der
Selbstbehinderung zu sehen:

N

Je me remets a vous! Vierge mere, je vous donne mon soulier! Vierge mere,
gardez dans votre main mon malheureux petit pied! / Je vous préviens que toute
a I’heure je ne vous verrai plus et que je vais tout mettre en ceuvre contre
vous! / Mais quand j’essayerai de m’élancer vers le mal, que ce soit avec un pied
boiteux!!8!

Prouhezes innerer Konflikt zwischen Pflicht und Neigung wird zudem
auf ihren Begleiter, den Schutzengel, projiziert. Insbesondere das Streit-
gespriach zwischen ihnen in der achten Szene des dritten Tags, in dem
Prouheze ihre Bedenken an ihrer Rolle in Rodrigues Erlosungsprozess
duflert und ihrer Sehnsucht nach ihm sowie ihrem Unwillen zum Ster-
ben Ausdruck verschafft, vom Schutzengel jedoch zurechtgewiesen, an
ihre gottliche Berufung gemahnt und auf den Tod vorbereitet wird, ver-
sinnbildlicht die widerstreitenden Krifte im Inneren der Protagonistin.
Selbst als sich Prouhéze schon zum Sterben entschieden hat, das Rodri-
gues eitles Streben ausloschen und ihm den Weg zu Gott weisen wird,
bestehen Uberzeugung und Zweifel nebeneinander fort, wie die Ausein-
andersetzung mit Camille illustriert. Denn wihrend Prouhe¢ze vier Mal
den Satz »Non, je ne renoncerai pas a Rodrigue« wiederholt, erscheint auf
ithrem Gesicht ein Licht (»cette lumiere«), das ihre Verzichtsbereitschaft
doch verrit.!8? Gegentber dem unverstaindigen Rodrigue bleibt sie stets
standhaft und weist ihn, der sie bittet, am Leben zu bleiben, beharrlich ab:

LE Vice-Ror. Paroles au-dela de la Mort que je comprends a peine! Je te
regarde et cela me suffit! O Prouheze, ne t’en va pas de moi,
reste vivante!

DoRa Prountize. Il me faut partir.!83

180 Ebd., S. 681.

181 Ebd., S. 685f; vgl. dazu auch Jung: Paul Claudel, Le soulier de satin, S. 87.
182 Claudel: Le soulier de satin, S. 842f.

183 Ebd., S. 858.

327

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

Mit Agonalitit und Transgressivitat ist Prouhezes fortwiahrender Kampf
gegen innere Widerstinde und duflere Versuchungen bezeichnet. Die da-
mit einhergehende Opferbereitschaft um zweier hoherer Auftrige willen,
namlich die Verteidigung der spanischen Festung sowie die Erlosung
und Lauterung Rodrigues, zeigt sich in der Negation privaten, irdischen
Gliicks mit dem Geliebten, die bis zur Inkaufnahme des eigenen Tods
reicht. In dem Mafe, wie Prouheze ihre menschliche Begierde mehrfach
tiberwindet und sich bewusst zu ihrer Berufung bekennt, wird ihre Entsa-
gung zur freien Entscheidung, die eben nicht von auflen bzw. von oben
aufgezwungen ist, sondern aus Einsicht in den gottlichen Heilsplan und
aus Uberzeugung in seine Richtigkeit und Gerechtigkeit getroffen wird.!84
Indem sie letztlich den Verzicht unter ihren Willen subsumiert, synchro-
nisiert sie das eigene Wollen mit demjenigen Gottes: »Ce que veut Celui
qui me possede c’est cela seulement que je veux«.!85 In einer dialektischen
Bewegung erreicht Prouheze die groStmogliche Freiheit und ist doch eine
Gefangene: »cette éternelle liberté dont je suis la captive«.!$¢ Frei und
autark ist Prouheze, weil sie sich vom irdischen Begehren 16st, gefangen
ist sie wiederum, weil sie dem gottlichen Gebot fortan geniigen muss.!8”
Das exzeptionelle wie exemplarische, zu Gott strebende Uber-sich-Hin-
auswachsen in der Selbstaufgabe, der Kampf gegen eigene Bedirfnisse im
transgressiv-agonalen Modus, die doppelte Opferbereitschaft, das Pflicht-
ethos sowie die Bewahrung ihrer Agency disponieren die Protagonistin
von Le soulier de satin zur Heldin.'® Die Heroisierung grindet dabei
weniger auf einer konkreten Tat als vielmehr in ihrer Haltung bzw. ihrem
Glaubensbekenntnis.'8? Zwar fliefSt auch die selbstlose und pflichtbewuss-
te Verteidigung der Festung in die Heroisierung mit ein. Jedoch stehen
die Taten selbst, die im Ubrigen nie auf der Bihne gezeigt und nur in

184 Vgl. dazu auch FulS: Le Soulier de satin, S.284f; Lioure: L’Esthétique Dramatique,
S. 548.

185 Claudel: Le soulier de satin, S. 856.

186 Ebd.

187 So beschreibt sie Madaule: Paul Claudel, S. 111, als »prisonniere de son serment«, und
Valenti: Le chemin de la liberté, S.24, spricht von einem »emprisonnement volon-
taire«.

188 Fur Lioure: L’Esthétique Dramatique, S.532, besteht das Heroische zuvorderst im
Kampf gegen die Verlockungen. Er macht folglich vor allem das agonale Moment
stark.

189 Fur Cern}?: Le »Baroquisme« du Soulier de satin, S. 489f., besteht das Heroische in dem
Willen der Protagonistin. Auch er abstrahiert somit von einem tatorientierten Helden-
tum.

328

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.2. Religioser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

einzelnen Dialogpartien angedeutet werden, hinter den Beweggriinden
und dem inneren Konflikt zurtick, welche die Gesprache der Figuren un-
tereinander sowie die Aussagen der iibermenschlichen Gestalten dominie-
ren. Schon Prouhezes eingeschrankter Bewegungsradius, der auf die Fes-
tung, die sie nur ein einziges Mal verlasst, limitiert ist, verschiebt den Fo-
kus weg von militirischen Taten hin zur Auseinandersetzung mit sich
selbst. Der (Glaubens-)Attentismus im katholischen Sinn bedeutet mithin
vorrangig Unterlassen, Aushalten, Nicht-Aufgeben nach dem gottlichen
Willen in der Erwartung des Jenseits, schlieSt nichtsdestoweniger aber
auch titiges Handeln mit ein, wie bereits anhand Rodrigues Missionie-
rungsprojekts erldutert wurde. Aufgrund der Heroisierung sowie im Ver-
gleich mit Don Rodrigue, der bis zum Schluss die Nichtigkeit alles irdi-
schen (Macht-)Strebens sowie die Unhintergehbarkeit der divinitas ver-
kennt, prasentiert das Theaterstiick die attentistische Haltung, wie sie Do-
fia Prouheze in ihrer unnachgiebigen Entsagung aus religiosem Eifer und
gottesfirchtiger Schuldigkeit verkorpert, als Verhaltensideal. Der sich im
Gegensatz dazu befindliche nichtattentistische Habitus Don Rodrigues
wird hingegen abqualifiziert, weil sein Trieb nach Macht und Besitz ers-
tens vergeblich ist, an anderen (politischen) Akteuren scheitern muss und
letztlich zum Untergang des >Heldenc« fithrt und weil er zweitens in der
christlichen Welt des Soulier de satin sindhaft ist, impliziert der Herr-
schaftsgedanke doch anmafende Selbstiiberschitzung sowie die Abwen-
dung von Gott.

VI.2.6. Der religiose Attentismus als Appell

Die taxierende Auslotung zweier gegensitzlicher Haltungsoptionen — die
eine attentistisch und jenseitsorientiert und deswegen gottgefillig, die an-
dere nichtattentistisch, diesseits- bzw. machtorientiert und deswegen blas-
phemisch — ist in Le soulier de satin kein innertextliches, selbstbezogenes
Spiel, sondern weist Appellcharakter auf und lisst sich nahezu als Hand-
lungsdidaxe verstehen. Zum einen projizieren die in VI.2.2 benannten
Anachronismen die im Text vermittelten Wertevorstellungen auf Claudels
Gegenwart. Zum anderen deckt sich die von Claudel in Le soulier de satin
anempfohlene Riickbesinnung auf die Religion, die durch die Uberhand-
nahme irdischer Ambitionen verloren gegangen sei, mit den antimoder-
nen Diskursen des renouveau catholigue, den Claudel zeit seines Lebens
offensiv vertrat. Das in Le soulier de satin monierte Streben nach irdischen,

329

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

materiellen Dingen ist fiir Claudel auch tber den Dramentext hinaus
gleichbedeutend mit dem Verlust christlich-religioser Grundsitze. Mate-
rialismus und Unglaube, fir die Don Rodrigue zunichst steht und die
nach der Meinung des Autors auch die Gesellschaft seiner Zeit kennzeich-
nen, sind fiir den Katholiken zwei Seiten einer Medaille. In seinem exege-
tischen Bibelkommentar Au milieu des vitraux de ’Apocalypse, an dem er
zwischen 1928 und 1932 arbeitete und in dem er die 6konomischen und
soziokulturellen Entwicklungen der Moderne in den Interpretamenten
der biblischen Apokalyptik deutet,'® charakterisiert Claudel die moderne
Gesellschaft — ausgehend vom Buch Daniel — kurzerhand: »c’est qu’il n’y
a pas de Dieu et que la matiere est tout.<’! An anderer Stelle, in seinem
philosophischen Dialog Conversations dans le Loir-et-Cher, entstanden zwi-
schen 1925 und 1928, fithrt Claudel sein Unbehagen am Materialismus
aus und macht ihn fir die Verkimmerung sozialer Bindungen — er spricht
von »rabougrissement« und »dégénérescence«!9? — verantwortlich. Da alle
Verrichtungen und Dienste entpersonalisiert seien und in Geld aufgewo-
gen wiirden, sei kein Platz mehr fiir Solidaritit, Hilfsbereitschaft und Un-
eigennttzigkeit.!3 Die religiése Grundierung dieser Werte als christliche
Karitas macht die darauffolgende Anrufung Gottes durch Furius, wohl
Sprachrohr des Autors, sinnfallig:

On m’a 6té tous les moyens de remplir mon profond devoir envers Dieu et
envers les hommes, cela en quoi personne en aucun temps et aucun lieu n’est
capable de me substituer. Un singe dressé ferait la méme chose que moi. Je
ne suis plus qu’une organe mécanique et non plus un enfant de Dieu plein de
besoins et de secours, débordant de nécessités et de ressources! On m’a 6té le
Paradis terrestre qui est la possibilité de faire du bien sans salaire et par libre
choix.!?*

190 So erstaunt sich die Tochter: »Ce qu’il y a d’effrayant, c’est qu’en effet on dirait que
I’Apocalypse a été écrite en vue de notre époque plus que de tout autre.« (Paul Clau-
del: Au milieu des vitraux de ’Apocalypse. In: (Euvres completes XXVI: Commen-
taires et exégeses 8. Paris 1967, S. 145). Die Exegese ist gestaltet als ein Dialog zwischen
dem erklirenden Vater und der fragenden Tochter.

191 Ebd., S.132. Das gesamte sechste Kapitel von Au milieu des vitraux de I'Apocalypse
(8.113-133) ist diesem Themenkomplex gewidmet.

192 Ders.: Conversations dans le Loir-et-Cher. In: GEuvres en prose. Préface par Gaétan Pi-
con. Textes établis et annotés par Jacques Petit et Charles Gaplérine. Paris 1965,
S. 667-819, hier S. 675.

193 Vgl. ebd., S.685f; vgl. ausfihrlicher Flood: Pensée politique et imagination histo-
rique, S. 167-169.

194 Claudel: Conversations dans le Loir-et-Cher, S. 686.

330

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VL.2. Religioser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

In seinen Schriften der 1920er-Jahre bleibt Claudel jedoch nicht bei dieser
pessimistischen Moderne-Bilanz stehen, sondern sagt die Riickkehr des
vermissten Gemeinschaftsgeists voraus. Tatsichlich verortet er die zeitge-
nossische Gesellschaft in einem Zwischenstadium, in dem Altes und Neu-
es in unaufgelostem Widerspruch nebeneinanderstehen: »Nous sommes a
cheval entre ce qui n’est plus et ce qui n’est pas encore.«!?> Wie schon in
Le soulier de satin diagnostiziert er in den Conversations einen »¢tat de dés-
ordre«, der in Ordnung und Regelmifigkeit ibergehen werde.’® So sei
der fir das gesellschaftliche Leben unabdingbare Gemeinschaftssinn zwar
noch nicht voll ausgeprigt, doch zumindest in Ansitzen erkennbar.!”
Den aktuellen Zustand beschreibt Claudel in diesem Sinne als einen von
erwartungsvoller Spannung:

Il est curieux cependant de voir vivre une si grande partie de P'Humanité dans
cet état précaire, vigilant et suspendu, dans un état qui tient a la fois de I'exil et
de l'attente.’®

Auch wenn Claudel konkrete Maffnahmen zur Stirkung der Gemein-
schaft vorschligt, wie etwa die Zusammenarbeit in Gewerkschaften oder
das ehrenamtliche Engagement, so raumt er der Rickbesinnung auf den
katholischen Glauben doch den Vorrang ein.’® Ohne ihn sei ein echtes
Zusammenleben - und damit die Uberwindung der Ubergangszeit —
nicht moglich:

Et cependant qu’est-ce que le Christ a dit autre chose que ce devoir d’union et
de rassemblement et de charité effective et continuelle? Nest-il pas écrit: Hors
de I’Eglise point de salut? Tout le temps donc que nous sommes hors de 'Eglise,
nous sommes hors du salut. Ou c’est qu’il y a le moins d’union, ou le moins
d’amour, ou le moins d’église, c’est la qu’il y a le moins de salut.2%

Das klosterliche Leben der Monche erhebt Claudel im Zuge dessen zum
Vorbild einer kiinftigen, auf katholischem Glauben und christlicher Kari-
tas fulenden Gesellschaft.20!

195 Ebd., S. 684.

196 Ebd., S.690. Am Beispiel der Automobilindustrie der Jahrhundertwende veranschau-
licht Claudel diese Bewegung von Unordnung zu Ordnung: Hatte anfangs ein chaoti-
scher Haufen heterogener Gefihrte die Boulevards bevolkert, reihten sich die Wagen
nun in Reih und Glied (vgl. ebd., S. 690f.).

197 Vgl. ebd., S. 691.

198 Ebd., S.791.

199 Vgl. Flood: Pensée politique et imagination historique, S. 169-174.

200 Claudel: Conversations dans le Loir-et-Cher, S. 719.

201 Vgl. ebd., S.721.

331

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

Den zentralen Gehalt seiner Conversations setzt Claudel in seinem nur
wenige Jahre zuvor erschienenen Stiick Le soulier de satin mithin drama-
tisch um. Wihrend Doia Prouheze das Ideal reprisentiert, in dem From-
migkeit, Opferbereitschaft, Selbstvergessenheit und Hingabe fiir den ande-
ren als religioser Attentismus zusammenflieen, verdichtet sich in Don
Rodrigue die Zerrissenheit zwischen Altem und Neuem, zwischen Erde
und Himmel, mit der Claudel eben auch die moderne Gesellschaft charak-
terisiert. Das offene Ende, das Rodrigue zum Warten zwingt, bevor es den
Zusammenschluss mit dem Gottlichen einleitet, entspricht dem Provisori-
um, in das Claudel seine Epoche einordnet. In dieses Zeitregime webt sich
zudem die Erfahrung des Ersten Weltkriegs ein. Denn wie Don Rodrigue
hat auch die franzosische Gesellschaft einen Krieg gefochten, von dem
sich Claudel eine kathartische Wirkung im Sinne einer katholischen Er-
neuerung erhoffte.?92 Wie bei Don Rodrigue zeitigte die Erfahrung in den
Augen Claudels jedoch (noch) keine Wirkung. Sie wird im Drama tber
das Ende hinaus verschoben, in der Abhandlung in die Zukunft projiziert.
Claudel uberfiihrt folglich nicht nur eine Niedergangsstimmung in sein
Drama, sondern verarbeitet eine noch nicht in Erfilllung gegangene Hoff-
nung, deren Erfiillung aussteht. Am Beispiel seines Protagonisten gibt
Claudel ein Verhaltensmodell vor, wie sich der ersehnten Synthese mit
dem Gottlichen angenahert werden kann. Er verwandelt Rodrigue, sobald
dieser Prouhezes heroisch-attentistische Haltung imitiert, selbst zum nach-
ahmenswerten Vorbild fir das Publikum, weil dieser mit seinem Habitus,
dem Glaubensattentismus, der in der Unterwerfung unter Gottes Fithrung
sowie in der Erwartung der divinitas besteht, eine Option aufzeigt, wie die
Ubergangs- und Wartezeit mit Sinn versehen werden kann.

Dartiber hinaus antizipiert Claudel in den Conversations wie auch in
seinem Drama den globalen Siegeszug des Katholizismus, der fremde Re-
ligionen auf der ganzen Welt ausloschen und in die christliche eingliedern
werde. So fithrt er in seinem Dialog aus:

Le monde tout entier a été mis entre nos mains, est-ce qu’il n’y a pas quelque
chose a en faire, nos pas seulement pour notre utilité personnelle, mais pour la
gloire de Dieu? Qu’elle sera belle, la destinée de ces hommes futurs qui pourront

202 Vgl. Alexandre: Paul Claudel en guerre, S.65f; Rambaud: Comprendre la guerre,
S. 40f.

332

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI1.3. Der heroische Attentismus im Kontext

réunir en eux trois choses: la Foi, le Pouvoir et cette Joie intrépide qui bientot
transportera les montagnes et qui déja nous transporte au-dessus d’elles!?%?

Wie oben erlautert, ist die katholische, koloniale Sendung Spaniens in
Le soulier de satin untrennbar mit dem Schicksal der Hauptfiguren verwo-
ben. Sie gelangt erst mit Don Rodrigues Lauterung zu ihrem Abschluss,
wohingegen seine personliche Irrfahrt mit Krieg, Aufruhr und Zerstérung
korreliert. Der christliche Heilsprozess geht folglich mit einer Besinnung
des Menschen auf sich selbst, d.h. auf die Bekehrung zum katholischen
Glauben im Vertrauen auf eine gottliche Ordnung einher. Ein Engage-
ment auf der Weltenbihne wird zwar nicht per se infrage gestellt, kann
sogar Teil eines Glaubensattentismus sein, ist der Kultivierung eines ka-
tholischen Ethos im Eigenen allerdings nachgeordnet. Claudels Konvertie-
rungseifer?*4 Freunden und Bekannten gegeniiber lasst sich durchaus auch
in diesem Sinne deuten, diente er vornehmlich der Wiederbelebung des
katholischen Glaubens. Im Ubrigen wird ja auch Rodrigue von Prouheze
konvertiert. Kurzum, es braucht eine innere Wandlung, die wiederum
eine attentistische Haltung hervorbringt, die derjenigen Prouhezes und
Rodrigues am Ende gleicht, um der christologischen Heilsgeschichte so-
wohl innerhalb der Gesellschaft mit Bezug auf ein Gemeinschaftsideal als
auch global im Hinblick auf die Verbreitung des Katholizismus den Weg
zu bereiten. Wie die Parallelen zwischen Drama und Dialog indizieren,
kritisiert Claudel in Le soulier de satin die sikularisierte Kultur seiner Ge-
genwart und konturiert eine Geisteshaltung — den religiosen Attentismus
—, mit der die Menschen dem Zwischenstadium begegnen sollen und
einer kiinftigen Gesellschaftsordnung entgegensehen, ja entgegengehen
konnen, in der sich der katholische Glaube und mit ihm ein >besseres
Europa«wie eine >bessere Welt« wieder voll entfalten wiirden.

V1.3. Der heroische Attentismus im Kontext
Wie die Analysen von Hofmannsthals Der Turm und Claudels Le soulier

de satin demonstrieren, entkoppelte sich die Denkfigur des heroischen
Wartens, Ertragens, Aus- und Durchhaltens nach 1918 vom historischen

203 Claudel: Conversations dans le Loir-et-Cher, S. 810; vgl. dazu Flood: Pensée politique
et imagination historique, S. 217f.

204 Zu>Claudel convertisseur« vgl. Frédéric Gugelot: La conversion des intellectuels au ca-
tholicisme en France (1885-1935). Paris 1998, S. 456-464.

333

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

Ereignis des Ersten Weltkriegs und wurde umfunktionalisiert zu einer
Form der Gegenwartsbewaltigung. Beide Autoren inszenieren ihre Gegen-
wart, gespiegelt in einer historischen oder mythischen Vergangenheit,
als ungeordnete Welt, in der sie einen Werteverfall auf politischem,
gesellschaftlichem, kulturellem, moralischem oder metaphysischem Ter-
rain beobachten. Auf die Epochenschwelle des Ersten Weltkriegs folgt
in ihrer Perspektivierung eine Zwischenzeit, in der entweder ein neues
politisches System noch nicht eingerichtet (Hofmannsthal) oder eine neue
Gesellschaftsordnung noch nicht erreicht ist (Claudel). Das Uberdauern
der Gegenwart — das Zuwarten ohne jede teleologische Gewissheit (Hof-
mannsthal) oder das Erwarten eines kiinftigen Heils (Claudel) — werten sie
zu einer weltanschaulich fundierten Haltung auf. Sie ist auf die Zukunft
ausgerichtet, sodass die Gegenwart nur prospektiv ihren Sinn erhilt. Un-
ter Umstinden kann dieser heroische Attentismus eine Antwort auf ein
modernes Kontingenzbewusstsein sein, demzufolge autonomes Handeln
zur Aporie und die Geschichte zur anthropomorphisierten Gegenspielerin
wird (Hofmannsthal). Er kann aber ebenso der Einsicht in einen planvol-
len Lauf der Geschichte, die Komplizin sein muss, erwachsen (Claudel).25
Wie auch immer das Problem von Kontingenz und Notwendigkeit ausfor-
muliert wird, der Befund bleibt der gleiche: Die Zeit der >grofSen Manner«
ist vorbei. Souveréanitit bewahrt sich der Held nicht mehr in Krieg und
Abenteuer, sondern als Wartender.

Der heroische Attentismus als Gegenwartsbewaltigung lasst sich natiir-
lich nicht ohne Weiteres monokausal aus dem Weltkriegsdiskurs des he-
roischen Wartens und Durchhaltens ableiten. Im Turm und in Le soulier de
satin spielen neben der Erfahrung des zurtckliegenden Kriegs gleichfalls
andere Kontexte wie z.B. die Krise der absolutistischen Macht und dieje-
nige des katholischen Glaubens eine Rolle. Nichtsdestoweniger aktualisie-
ren Hofmannsthal und Claudel ganz wesentliche Eigenheiten des heroi-
schen Attentismus, wie er im Ersten Weltkrieg ausformuliert wurde, so
die Priorisierung der Haltung gegentber der Handlung und Eigenschaf-

205 An dieser Stelle gelangt Heinz Dieter Kittsteiners Modell einer sogenannten >heroi-
schen Moderne« (1880-1945), der »heroisch-leidend« standgehalten oder die »mit tiber-
menschlichen Kriften« gebiandigt werden muss, an seine Grenze, da er lediglich den
Verlust eines historischen Telos ins Feld fihrt (vgl. Heinz Dieter Kittsteiner: Wir wer-
den gelebt. Formprobleme der Moderne. Hamburg 2006, S.44-53). Kittsteiner be-
schrankt sich in seiner Analyse auf Deutschland, fiir das seine Beobachtung sicherlich
treffend ist, tragt anderen europdischen Lindern, die sich so nicht beschreiben lassen,
indes nicht Rechnung; vgl. dazu auch Bréckling: Postheroische Helden, S. 110f.

334

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI1.3. Der heroische Attentismus im Kontext

ten wie Unerschitterlichkeit, Ausdauer, Selbstiberwindung sowie Unbe-
dingtheit im Wollen und zugleich Schicksalergebenheit. Das Verhalten
der Protagonisten lasst sich bis zu einem gewissen Grad in den Begrifflich-
keiten der Heuristik beschreiben: Im agonal-transgressiven Modus stellt
sich Sigismund nacheinander seinen Gegenspielern und verwehrt sich ih-
nen, wodurch er sich tGber die fremden Herrschaftsambitionen ermichtigt
und selbstbestimmt tber sein Schicksal verfiigt; ebenso agonal-transgressiv
tiberwindet Prouheze innere Widerstinde und Wiinsche, opfert das eige-
ne Glick kompromisslos ihrem Glauben und bestimmt durch ihre Entsa-
gung exklusiv diber ihr und Rodrigues Geschick. Die Berufung auf ein
Pflichtethos, das ausschlaggebend fiir die Heroisierung in den Front- und
Frauenstiicken ist, ist mit religiéser Grundierung fiir Prouheze handlungs-
leitend, wohingegen Sigismund keinem tberindividuellen Prinzip folgt.
Was den heroischen Attentismus als Gegenwartsbewaltigung fundamental
vom heroischen Attentismus als Leitdevise im Krieg unterscheidet, ist die
Ricknahme der demokratischen Verteilung. Wo fir den Krieg gemeine
Soldaten und einfache Leute die Tragerschicht des Heroischen bilden, ent-
wickelt sich der heroische Attentismus hier zu einer elitiren Haltung. In
beiden untersuchten Dramen geht es eben nicht um Kollektive, sondern
um Einzelfiguren, die nur fiir sich stehen. Die Abstrahierung vom konkre-
ten Weltkriegsgeschehen geht zudem mit der Ricknahme einer spezifi-
schen Asthetik, wie sie fiir die Warteszenarien an der Front und in der
Heimat erarbeitet wurde, einher. Die Darstellung von Warten und War-
tenden weicht zunehmend philosophisch grundierten Diskursen um
Herrschaft, Politik, Religion, Moral usw.

Der Attentismus als heroische Strategie der Gegenwartsbewaltigung
ist in der westeuropaischen Theaterlandschaft der 1920er-Jahre indessen
nicht unangefochten. Im Folgenden soll es darum gehen, kritische Stim-
men (Kap. VL.3.1), Attentismusvariationen (Kap. VI.3.2) und Gegenent-
wirfe (Kap. VI.3.3) zu beleuchten, um den heroischen Attentismus in der
Zwischenkriegszeit zu kontextualisieren.

VI.3.1. Kritik am Attentismus
Ernst Toller, der in seinem in Kap. V.1.3 besprochenen Heimkehrerdrama
Der deutsche Hinkemann das schicksalergebene Abwarten der deutschen

Nachkriegsgesellschaft andeutungsweise abwertet, weil es Verrohung und
Segregation perpetuiere, verscharft seine Kritik am Attentismus in seiner

335

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

Spielart als Messianismus in der ebenfalls im Festungsgefingnis Nieder-
schonfeld entstandenen Zeitsatire Der entfesselte Wotan (1923),2°¢ die sich
an die Form einer Sonate bzw. einer Sinfonie anlehnt und aus einem
Vorspiel, Wotanisches Impromptu, und drei Satzen, Allegro, Andante und
Scherzo Furioso — Rondo Finale, besteht. Anhand des grotesken Aufstiegs
des einfachen Friseurs Wotan zum angebeteten Direktor einer Auswande-
rungsgesellschaft demaskiert der Autor die Wirkmechanismen autoritirer
Fuhrerkulte und denunziert in diesem Zusammenhang attentistisch-mes-
sianische Sehnstichte in der breiten Masse, die dem Auftritt der Fihrerge-
stalt den Weg bereiten.??” Die in Der entfesselte Wotan portritierte Gesell-
schaft ist in einer Wirtschafts-, Sitten- und Sinnkrise gefangen, sieht ihrem
vermeintlich unausweichlichen Untergang entgegen und ist deswegen —
nicht unahnlich dem Volk in Hofmannsthals Turm — unermudlich auf der
Suche nach einem Retter, einem »Lichtbringer«,?%® wie es im Text heif3t,
auf den sie individuelle Sehnstichte und Hoffnungen projiziert. So auflert
Wotan, sich als neuen Cisar imaginierend, auf dem Hohepunkt seines Er-
folgs: »Ave Casar... [...] Die Menschheit lechzt nach dem Diktator. Wohl-
an denn! Volk, du findest mich bereit.«<?% Ohne Bedenken unterwerfen
sich die Figuren der Komodie dem selbsternannten Helden, huldigen ihm
feierlich und stellen sich mit ihrem Vermogen in seinen Dienst. Wotans
Anhingerschaft, die sich vor allem aus dem Kleinbirgertum und dem

206 Ernst Toller: Der entfesselte Wotan. Eine Komddie. In: Samtliche Werke. Kritische
Ausgabe I: Stiicke 1919-1923. Hrsg. von Torsten Hoffmann, Peter Langemeyer und
Thorsten Unger. Gottingen 2015, S. 235-275.

207 Mit den sozial- bzw. massenpsychologischen Konfigurationen beschiftigt sich ausfiihr-
licher Rosemarie Altenhofer: Wotans Erwachen in Deutschland. Eine massenpsycholo-
gische Untersuchung zu Tollers Groteske >Der entfesselte Wotan«. In: Bernd Urban/
Winfried Kudszus (Hrsg.): Psychoanalytische und psychopathologische Literaturinter-
pretationen. Darmstadt 1981, S.233-255. Der Problemkomplex um Fiihrerschaft und
Gefolgschaft steht auch in anderen Arbeiten im Vordergrund, etwa in Stefan Neuhaus:
Strategien der Entmythologisierung in Ernst Tollers Komddien Der entfesselte Wotan
und Nie wieder Friede! In: ders./Rolf Selbmann/Thorsten Unger (Hrsg.): Engagierte Li-
teratur zwischen den Weltkriegen. Wiirzburg 2002, S. 169-183, sowie Reimers: Das
Bewiltigen des Wirklichen, S. 117-150. Zum Teil wird die Thematik als Auseinander-
setzung mit dem Expressionismus analysiert: Hans-Jorg Knobloch: Das Ende des Ex-
pressionismus. Von der Tragddie zur Komddie. Frankfurt a.M. 1975, S. 93-107; Her-
mann Korte: Die Abdankung der »Lichtbringer«. Wilhelminische Ara und literarischer
Expressionismus in Ernst Tollers Komodie »Der entfesselte Wotan«. In: Germanisch-
Romanische Monatsschrift - Neue Folge 34 (1984), S. 117-132.

208 Toller: Der entfesselte Wotan, S. 259.

209 Ebd., S.272.

336

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI1.3. Der heroische Attentismus im Kontext

Militar rekrutiert,?!? ist in der allgemeinen Orientierungslosigkeit erstens
blind fiir die ideologischen Fallstricke des Fiithrerkults und zweitens leicht
manipulierbar. In ihrer messianischen Verblendung verkennen die »im-
mer berauschten Biirger<?!! — so nennt Toller sie im Personenverzeichnis
— den Schwindel von Wotans grofenwahnsinnigem Projekt, ebenso wie
sie seinen eigentlichen Plan, namlich die totalitire Unterwerfung der ge-
samten Welt, nicht durchschauen. Indem Wotan in seinen offentlichen
Auftritten, die von seinem Assistenten Schleim regelrecht choreographiert
werden, die Bedurfnisse des Publikums in Kleidung und Duktus bedient
— mit der Grifin Gallig spricht er »religios«, mit dem Bankier Karauschen
»materiell«, mit dem Korpsgeneral a.D. Stahlfaust »markig«, das »schlich-
te Volk« empfingt er nicht im Gehrock, sondern in einer »geflickte[n]
Jacke«?!2 — kann er seine Zuhorerinnen und Zuhorer nur allzu leicht far
sich einnehmen. Auf den Gehalt seiner Ansprachen kommt es indes weni-
ger an. Trotz oder besser gerade wegen der Vagheit seiner Versprechen, so
fihrt Toller vor, affiziert Wotan sein Publikum und macht jeden Zuhoérer
und jede Zuhorerin glauben, gerade seine bzw. ihre Traume zu verwirkli-
chen.?!3 Die Inhaltsleere des Gesagten macht »das Bediirfnis nach autorita-
rer Fihrung«,214 das Toller zwar humorvoll, doch nicht weniger dringlich
anzeigt, sinnfallig. In der Tat handelt es sich bei der Komodie schon bei
ihrer Entstehung 1923 bei Weitem nicht um ein unbefangenes Gedanken-
spiel, auch nicht nur um eine innerliterarische Auseinandersetzung mit
dem »faschistoiden Potential[J«*!5 expressionistischer Verkiindungs- und
Heilsvorstellungen bzw. des expressionistischen Messianismus. Vielmehr
behandelt Toller mit dem Ruf nach einer charismatischen Fihrerfigur
ein zeitgenossisches Phinomen, in dem er eine Gefahr fiir Partizipation
und Demokratie erkennt. In einem Brief vom Juni 1923 schreibt er unter
explizitem Verweis auf die Kriegserfahrung tber Untertanen- und Mitlau-
fergesinnung:

210 Zur Anhangerschaft vgl. auch Altenhofer: Wotans Erwachen in Deutschland, S.248-
251, sowie Reimers: Das Bewaltigen des Wirklichen, S. 123-125.

211 Toller: Der entfesselte Wotan, S. 238.

212 Ebd., S.255; vgl. dazu auch Reimers: Das Bewiltigen des Wirklichen, S. 126.

213 Vgl. ebd., S.138. Altenhofer: Wotans Erwachen in Deutschland, S.251f., identifiziert
Wotans phrasenhaftes Sprechen, das ihn zur Projektionsfliche machg, als zentralen Be-
standteil von Massenmanipulation.

214 Ebd., S.253.

215 Reimers: Das Bewiltigen des Wirklichen, S. 148.

337

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

Reaktion und Kleinbiirgertum rufen heute mit der gleichen Inbrunst nach der
Diktatur und meinen: einen Diktator mit unbeschrankter Machtfiille. Dieser
Ruf ist Ausdruck einer seelischen Stimmung, die erschreckt, weil sie auch die
Massen ergreift. (Man wartet in passiver Lethargie auf die Parole — ohne Parole
wird weder gedacht noch gehandelt.) Der Wille zum Diktator ist Wille zur
Selbstentmannung, zur Knechtschaft, oder, wie man es heute gerne nennt, der
Wille zur Gefolgschatt.

Ist dieses Phdnomen eine Folge des Krieges? Erst lehrte man den Soldaten, nicht
selbst zu denken, nicht selbst einen Entschluf§ zu fassen, am Ende war er damit
zufrieden. Ein Fihrer trigt die Verantwortung, gibt die groffen und kleinen
Befehle, und alles geht seinen Gang. Es ist bequem, verantwortungslos zu leben,
ja sogar bequem, verantwortungslos zu sterben.

Wahre Demokratie ist unbequem, sie bedeutet intensive Teilnahme des Volks
am Offentlichen Leben, Selbstverwaltung, Verantwortungsfreudigkeit jedes ein-
zelnen.216

Tollers Protagonist trigt deutliche Zige Wilhelms II., die sich in Ausse-
hen (der kaiserliche Bart in der »Es ist erreicht-Fasson«) und Zitaten of-
fenbaren.?’” In den Vornamen des Protagonisten — Wilhelm Dietrich -
verbindet sich die Kaisergestalt zudem mit dem wilhelminischen Unterta-
nen par excellence, Diederich Hefling aus Heinrich Manns Roman Der Un-
tertan (1918): Fihrerschaft und Untertanengeist sind untrennbar mitein-
ander verbunden.?!® Die in Rezeption und Forschung haufig konstatierten
Parallelen mit Adolf Hitler wiederum sind vom Autor nicht unbedingt in-
tendiert und wurden erst mit der deutschen Urauffihrung der Komoédie
am 23. Februar 1926 an der Berliner Tribiine hergestellt.?’® Zwar legt die
rechtsradikale, antisemitische und imperialistische Stimmung in Der ent-
fesselte Wotan eine Verbindung zur aufschwingenden NSDAP durchaus
nahe und auch der Fihrerkult, Wotans GroSmachtphantasien sowie die

216 Brief von Ernst Toller an B. vom 28. Juni 1923. In: Toller: Simtliche Werke III, S. 384.
Die bei Intellektuellen der Weimarer Republik verbreitete messianische Sehnsucht
nach einer Fihrergestalt ist in Ansdtzen aufgearbeitet; vgl. dazu etwa die Aufsitze von
Gerhard Kraiker: Rufe nach Fihrern. Ideen politischer Fithrung bei Intellektuellen der
Weimarer Republik und ihre Grundlagen im Kaiserreich. In: Jahrbuch zur Literatur
der Weimarer Republik 4 (1998), S.225-273, und Klaus Schreiner: »Wann kommt der
Retter Deutschlands?« Formen und Funktionen von politischem Messianismus in der
Weimarer Republik. In: Saeculum 49 (1998), S. 107-160.

217 Vgl. Reimers: Das Bewiltigen des Wirklichen, S. 133f.

218 Vgl. Altenhofer: Wotans Erwachen in Deutschland, S. 239.

219 Vgl. Reimers: Das Bewiltigen des Wirklichen, S.117. Erstmals inszeniert wurde Der
entfesselte Wotan in russischer Sprache am 16. November 1924 in Moskau. Die deutsch-
sprachige Erstauffithrung fand wenig spiter am 29. Januar 1925 in Prag statt.

338

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI1.3. Der heroische Attentismus im Kontext

Theatralisierung der Politik wecken Assoziationen an Hitler.?2° Jedoch ist
diese Einschitzung mafigeblich von den Entwicklungen der spiten
1920er- und vor allem der 1930er-Jahre gelenkt und sie verfilscht Tollers
Blick auf seine Gegenwart um 1923.22! Dass Toller bei seinem Protago-
nisten nicht (nur) ein historisches Vorbild wie Wilhelm II. oder womog-
lich Adolf Hitler im Sinn hatte, indiziert ein Brief an den Journalisten
Gustav Mayer vom Februar 1921, in dem Toller seine Bedenken ange-
sichts der »mannigfachen Biinde, besonders der pseudoreligiosen Biinde«
duflert und Bezug nimmt auf »Propheten und Prediger«, die »in Massen
durchs Land [ziehen]« und die Menschen zur Gefolgschaft als einer neuen
Ersatzreligion verfithren.??? Zudem behandelt Toller die attentistisch-mes-
sianische Konfiguration in Der entfesselte Wotan, auch wenn sein Drama in
Deutschland spielt und von der germanischen Mythologie tberwolbt ist,
als ein europiisches Phinomen. Nie ist die Rede nur von Deutschland,
immer von Europa. Nicht Deutschland bildet das Telos von Wotans Stre-
ben, sondern Europa: »Der Erfolg bestitigt sich! Europa heftet sich an
meine Fersen! Europa will sich driben ein Stelldichein geben! Herr
Schleim, Europa mag in Europa zugrunde gehn! Europa wird in der neu-
en Welt auferstehen!«?23

So vernichtend Tollers Urteil des Attentismus bzw. Messianismus aus-
fillt, so unbestimmt belasst er die Alternative. Nur leicht klingt in Der
entfesselte Wotan in den Worten eines jungen Arbeiters, der einzigen nicht-
komischen Figur der Komédie, ein verantwortungsbewusstes, miindiges
Ethos an: »Was liegt an Eurem Europa! Jedes Leichenfeld wird Brachfeld.
Zum Brachfeld kommt der Pfliger...<??* Aktives, verantwortungsvolles
Schaffen, nicht passives, messianisches Warten ist in Der entfesselte Wotan,
wie schon in Der deutsche Hinkemann, Tollers Losung,.

Eine dhnliche Kritik an Attentismus und Messianismus als Haltung der
Masse formuliert auch Jules Romains in seiner Farce in drei Akten Knock

220 Vgl. ebd., S.130.

221 Vgl. ebd., S. 131. So warnen etwa Knobloch: Das Ende des Expressionismus, S. 93, und
Korte: Die Abdankung der »Lichtbringer, S. 118, vor einer voreiligen und anachronis-
tischen Gleichsetzung Wotans mit Hitler.

222 Brief von Ernst Toller an Gustav Mayer vom 7. Februar 1921. In: Toller: Simtliche
Werke II1, S. 314f., hier S. 315. Zu diesen sogenannten >Inflationsheiligen« vgl. die Stu-
die von Ulrich Linse: BarfiiSige Propheten. Erloser der zwanziger Jahre. Berlin 1983.

223 Toller: Der entfesselte Wotan, S. 258.

224 Ebd., S.246 (Hervorh. i.0.). Das Drama ist »[d]en Pfligern« (ebd., S.237) gewidmet.
Die Pflugmetapher findet sich bereits in dem in Kap. V.1.3 zitierten Brief an Tessa und
meint ein gesellschaftspolitisches Engagement.

339

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

ou le triomphe de la médecine,” am 15. Dezember 1923 in Paris uraufge-
fihrt. In dem Lustspiel in der Tradition Molieres (Le médecin malgré lui, Le
malade imaginaire) macht ein Arzt mit fragwirdiger Ausbildung die ei-
gentlich gesunden Bewohner des Stadtchens Saint-Maurice geschickt zu
Dauerpatienten, zwingt sie in ein Abhangigkeitsverhéltnis und sichert sich
- neben den finanziellen Gewinnen — Macht und Einfluss innerhalb der
Gemeinde. Romains verfahrt dabei dhnlich wie Toller und entlarvt die auf
Manipulation und Suggestion beruhenden Strategien, mit denen sich der
Betriiger zum Fihrer aufschwingt. Jener Dr. Knock inszeniert sich als Au-
toritat auf dem Gebiet der Medizin, etwa mithilfe von Aufklirungskampa-
gnen uber omniprasente Krankheitserreger oder durch die Verwendung
von Fachvokabular, und schiirt unablissig die Angst vor Krankheiten, so-
dass er den >Patientenc falsche Diagnosen weismachen kann. Insofern der
ausbrechende Wahn um Krankheit und Behandlung in Knock das gesamte
Leben in der Gemeinde dominiert und die Medizin zu einer neuen Ideo-
logie avanciert, erweist sich die Komodie, ebenso wie Der entfesselte Wotan,
als Allegorie auf Fuhrerkulte und Massenpsychosen. Die Kritik zielt dabei
ebenso auf den Machtwillen des Betriigers wie auch auf das blinde Ver-
trauen der Stadter.?2¢

VI.3.2. Variationen des Attentismus

Uber Hofmannsthal und Claudel hinaus konturieren weitere Theater-
schaffende, auch aus Lindern, die nicht unmittelbar in die Kampthand-
lungen involviert waren, die Gegenwart als eine Umbruchs- oder Uber-
gangsphase, schlagen dabei aber andere Moglichkeiten des Umgangs vor.
Die Zuginge reichen von unterschiedlich stark ausgeprigten Attentismus-
variationen (Romain Rolland, Pio Baroja) bis hin zu radikalen Gegenent-
wirfen (s. Kap. VI.3.3).

Romain Rolland wihlte, um tber seine Zeit zu reflektieren, die Fran-
z6sische Revolution. Zwischen 1898 und 1939 verfasste er einen achtteili-
gen Dramenzyklus, der zwar die Revolution mitsamt Vorgeschichte und
Folgen zum Gegenstand hat, aber stets auf seine Gegenwart bezogen

225 Jules Romains: Knock ou le triomphe de la médecine. Trois actes. Paris 1972.

226 Vgl. dazu Ece Korkut: La construction d’un ethos manipulateur: Knock ou le triomphe
de la Médecine. In: Synergies Turquie 12 (2019), S. 103-119; Edward Ousselin: Knock:
de guérisseur a dictateur. In: Dalhousie French Studies 71 (2005) S. 91-102.

340

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI1.3. Der heroische Attentismus im Kontext

bleibt.??” In den Zyklusteilen der 1920er-Jahre verarbeitete Rolland die
innereuropaischen Konflikte der Nachkriegszeit. Er, der schon wihrend
des Kriegs aus dem Schweizer Exil heraus zur Uberwindung der Ani-
mosititen eine Riickbesinnung auf gemeinsame europdische Werte und
Traditionen gefordert hatte, appellierte auch nach 1918 eindringlich an
Intellektuelle und Kunstschaffende der Nachbarstaaten, sich aktiv fiir ein
friedliches Europa einzusetzen.??® Die Idee einer transnationalen Verstin-
digung veranschaulicht er u.a. in seinem Dreiakter Les Léonzdes (1928),2%
der als Epilog den Zyklus abschlieSt und im Herbst 1797 in Solothurn
am Fufle des Jura spielt. Rolland gestaltet darin die Versohnung einstiger
Widersacher, des Prince de Courtenay, Reprisentant der Aristokraten,
und des Juristen Mathieu Regnault, Vertreter der Jakobiner, im Schweizer
Exil als Leidens- und Landesgenossen.?** Eine Beziehung von Les Léonides
zum Weltkriegsgeschehen und zur Nachkriegszeit liegt erstens nahe, weil
Rolland, wie viele andere franzosische Intellektuelle, den Krieg, noch
wiahrend er anhielt, mit der Franzosischen Revolution in ein Verhaltnis
gesetzt hatte (Ideen von 1789¢).23! Zweitens ist der soziale bzw. ideologi-
sche Konflikt in Les Léonides insofern auch ein nationaler, als der Sohn
des Prinzen und Regnault in zwei verschiedenen Lagern wihrend der
Koalitionskriege kampften, der eine in der Armee der Emigranten aufsei-
ten der osterreichisch-preuflischen Koalitionstruppen, der andere mit den
franzosischen Revolutionstruppen. Relevant im Hinblick auf den Atten-
tismus ist Rollands Text zum einen, weil der Autor seine Protagonisten

227 Zur Aktualitit von Rollands Revolutionsdramen vgl. die umfassende Untersuchung
von Marion Denizot: Le Théitre de la Révolution de Romain Rolland. Théatre popu-
laire et récit national. Paris 2013.

228 Ausfihrlicher David James Fisher: Romain Rolland and the Politics of Intellectual En-
gagement. Berkeley u.a. 1988, S. 38-48, 51-53 und 61-64.

229 Romain Rolland: Les Léonides. Bois gravés de Lucien Boucher. Paris 1928. Das Drama
wurde in Frankreich nie aufgefiihrt.

230 So argumentiert auch Denizot: Le Théitre de la Révolution, S. 92: »La piece et le cycle se
terminent par un acte de réconciliation entre ennemis d’hier, transposant a I'’époque
révolutionnaire I"appel lancé par Rolland quelques années plus tot a I’Europe tout en-
tiere.« Andere lesen Les Léonides eher im Kontext von Rollands Hinwendung zum So-
zialismus sowie seines Interesses an der Russischen Revolution und dem Bolschewis-
mus (z.B. Fisher: Romain Rolland and the Politics of Intellectual Engagement, S. 209—
214).

231 Vgl. Jorn Leonhard: »Ihr seid besiegt noch vor der Niederlage«. Schriftsteller im Ersten
Weltkrieg zwischen Euphorie und Desillusion. In: Werner Frick/Guinter Schnitzler
(Hrsg.): Der Erste Weltkrieg im Spiegel der Kiinste. Freiburg u.a. 2017, S. 27-52, hier
S.37.

341

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

in Wartestellung prasentiert. Als Exilanten sind sie aus politischen und
militarischen Handlungsfeldern ausgeschlossen (»La mienne [mon affaire]
est, pour I'instant, de cultiver mon champ. C’est le seul champ d’action
qui me reste«?3?), sodass die beiden Figuren nur abwarten und hoffen
konnen, Alliierte und Franzosen mogen sich allmahlich aufreiben, was
ihre Lage sichern wiirde: »Nous attendons qu’ils se dévorent.«?33 Bis dahin
fihren sie ein Geflichtetendasein in der neutralen Schweiz, die im Zuge
der Gefahr — Frankreich will die Ausweisung erzwingen und droht mit
einem Einmarsch — einer Insel des Friedens inmitten einem Meer aus
Feinden gleicht: »nos petits Etats [...] qu’encercle un océan d’ennemis, [...]
un ilot; et tout autour, la guerre«.?3* Dieses raumliche Setting erinnert
durchaus an die Frontstiicke rund um den Topos des verlorenen Postens,
in denen die feindliche Armee naher rickt, wahrend die Kombattanten
den Unterstand nicht verlassen konnen. Signifikant ist das Drama zum
anderen, weil Rolland tiber die Rolle seiner beiden Protagonisten in einer
Umbruchszeit reflektiert. Der Prince de Courtenay konstatiert mithin den
endgultigen Untergang seiner Welt, der Monarchie (»Mon Roi est mort;
et mort, le monde ou j’ai vécu«®®’), und auch Regnault muss sich damit
abfinden, dass die Zeit der Jakobinerherrschaft voriber ist. Nichtsdesto-
trotz verfallen sie angesichts des unaufhaltsamen Geschichtsprozesses und
trotz ihrer Ohnmacht nicht in Lethargie, sondern sehen ihre Aufgabe
darin, das jeweils Eigene bestmdglich zu bewahren und in die neue Zeit
hintberzuretten. Der titelgebende Meteorstrom ist das heroische Sinnbild
ihrer versinkenden Welt, deren Reste, zu denen sie selbst gehoren, sich in
die neue Ara verstreuen:

Les Léonides!... L artificier du ciel, Novembre, jette a poignées le grain d’or dans
la nuit... Oui, ce sont les débris d’une constellation, la poussiere héroique d’un
monde détruit, du Lion. [...] Nous sommes peut-étre faits pour étre dispersés a
tous les coins de la terre, afin que se propagent notre sang et notre pensée... Eh
bien, nous sommes préts!¢

In briderlicher Versohnung wollen Courtenay und Regnault ihr An-
denken sichern, ohne dabei dem Neuen den Weg zu versperren. Sie erkla-

232 Rolland: Les Léonides, S. 41. Die Worte legt Rolland dem Prince de Courtenay in den
Mund.

233 Ebd., S. 48.

234 Ebd., S. 36.

235 Ebd., S.41.

236 Ebd., S.203.

342

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI1.3. Der heroische Attentismus im Kontext

ren ihre Bereitwilligkeit (»nous sommes préts«), Medium der Geschichte
zu sein, und stilisieren ihr Vermachtnis zu Saatkdrnern, aus denen die Zu-
kunft erwachsen wird.?37 Saat- und Erntebilder durchziehen den Text und
illustrieren die dialektische Bewegung von Vergehen und Fortbestehen:

Mais que je [le Prince] les [nos semailles] récolte ou non, je suis certain que ces
blés, mon fils et moi, nous les avons semés. Ce que j’ai fait est fait. On ne peut
me Penlever.?3

In diesem Sinne also lasst sich die auf die Zukunft gerichtete Haltung der
beiden Protagonisten in Rollands Les Léonides als attentistisch bezeichnen.
Doch handelt es sich nicht nur um ein souverdnes Zuwarten wihrend
einer Umbruchsphase, sondern impliziert ein gewisses Gedffnetsein, in
dem Vergangenheit und Zukunft eine ertragnisreiche Synthese eingehen.
Eine dhnliche Haltung, die zuvorderst auf die Bewahrung des Alten
zielt, formuliert auch Pio Baroja in La leyenda de Jaun de Alzate (1922).2%°
Bei seinem Theaterstick, das wegen des umfangreichen Nebentexts, in
dem der Autor vor allem die baskische Landschaft in lyrischen Passagen
beschreibt, wohl eher als Lesedrama gedacht ist und sich nur bedingt zur
Auffithrung eignet, handelt es sich um eine Art baskisch-mythisches Spiel
zu Ehren des Baskenlands mit all seinen Traditionen, Mythen und Riten,
die durch den Triumphzug des Christentums in Europa verloren gingen.
Situiert ist die Handlung im Frahmittelalter, moglicherweise im siebten
Jahrhundert, zur Zeit der christlichen Erschliefung des Baskenlands,?4
und sie erstreckt sich auf tber funfzehn Jahre. Im Mittelpunkt steht der
titelgebende Protagonist Jaun, Held, Krieger, Abenteurer und Dorfvorste-
her in Alzate, der sich in der Auseinandersetzung mit dem Katholizismus,
der dogmatisch die eine und einzige Wahrheit verbiirgen will, selbst auf
die Suche nach der Wahrheit begibt. Sein Biicherstudium unter der Auf-
sicht des scholastischen Mochtegerngelehrten Macrosophos entfremdet
ihn einerseits von sich selbst und seiner anvertrauten Lebenswelt und
bringt andererseits nicht die ersehnte Erkenntnis.?#! An dieser Stelle soll
es jedoch nicht um den philosophischen Skeptizismus, Pessimismus und

237 Vgl. dazu auch Jessica Wardhaugh: Popular Theatre and Political Utopia in France,
1870-1940. Active Citizens. London 2017, S. 239.

238 Rolland: Les Léonides, S. 41. Weitere Okkurrenzen ebd., S. 174f. und 201f.

239 Pio Baroja: La leyenda de Jaun de Alzate. In: Obras Completas IV. Madrid 1948,
S.1099-1173.

240 Vgl. José Carlos Mainer: Pio Baroja. Madrid 2012, S. 244.

241 Goethes Faust steht hier freilich Pate (vgl. dazu ebd., S. 243f.).

343

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

Atheismus Barojas gehen, der seinen stirksten Ausdruck wohl in seinem
Roman E/ drbol de la ciencia (1911) findet,*? sondern um Fragen des Uber-
gangs. Denn auch La leyenda de Jaun de Alzate spielt in einer Phase des
Umbruchs, in der die alten, baskischen Traditionen zwar noch gepflegt
werden, die Moderne in Form des Christentums aber bereits Einzug halt
und droht, die baskische Lebenswelt zu verdringen. In finf Teilen, die
durch ihre Uberschriften mehr an Romankapitel als Akte erinnern, stellt
Baroja ihr allmahliches Verschwinden zugunsten christlicher Praktiken
dar. Bezeichnenderweise spielen die einzelnen Abschnitte selbst wihrend
kalendarischer oder diarischer Ubergangszeiten, namlich in Herbst und
Winter sowie am Abend oder in der Nacht, manches Mal auch am Mor-
gen. Elemente der baskischen Natur, Kultur und Mythologie wie der Fluss
Bidasoa und der Berg Larrun, der Chor der baskischen Geister (>Coro
de espiritus vascos<), das Glihwirmchen und die Moéwe, Sirenen und
Hexen, Matrosen und Schmuggler verselbststindigen sich und treten im
Text als Sprecher auf, um ihre Verwicklung in der Geschichte anzuzeigen
und eine melancholische Stimmung zu schaffen. In einem Zwischenspiel
(intermedio), das dem ersten Teil vorangestellt ist und sich am Ende aller
Teile wiederholt (nicht im finften, dafiir aber im Epilog, tberschrieben
als Adids final), ruft ein Chor den von den Basken verehrten Donnergott
Urtzi Thor an, der sich schwermiitig in den Norden verabschiedet, da
er, wie er in IV,21 (La Queja de Urtzi Thor) beklagt, von den Menschen
verlassen wurde:

Ahora los hombres me abandonan. El culto semitico de Jehove penetra por
todas partes, y tengo que retirarme. [...] Yo no puedo mendigar. ;No me queréis?
Me iré, me embarcaré y desapareceré en los mares polares, en donde reina el sol
de medianoche.?*

Die katholische Religion, wie sie in La leyenda de Jaun de Alzate mit ihrem
orthodoxen Wahrheitsanspruch gezeichnet ist, toleriert keinen anderen
Glauben neben sich und sagt dem baskischen, paganen Brauchtum den
Kampf an, wie u.a. ein Gesprich zwischen Jaun und dem Pater Prudencio
eindricklich vorfiihrt:

242 Vgl. dazu Sofia Sogos: El drbol de la ciencia e La leyenda de Jaun de Alzate: L’espressione
del pessimismo in Pio Baroja. Bonn 2017, zu La leyenda de Jaun de Alzate S.97-115,
bes. S.110-115. Diese Themen dominieren die sehr iiberschaubare Forschung zur Le-
yenda.

243 Baroja: La leyenda de Jaun de Alzate, S. 1161f.

344

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI1.3. Der heroische Attentismus im Kontext

Jaun. ¢{Te asombras de que no queramos someternos?

PRUDENCIO. Si; me asombro de que no querdis someteros a un orden
superior.

Jaun. ¢A qué orden?

PRUDENCIO. Al de Dios.

Jaun. iSois de una intransigencia tan bdrbara los cristianos!

PRUDENCIO. iNo vamos a ser intransigentes, si tenemos la verdad! Toda la

verdad estd en la Iglesia. La verdad que no estd en la Iglesia
no es verdad.

Jaun. ¢Ni lo de la ciencia tampoco?
PRUDENCIO. Tampoco.
. S - .
Jaun. ¢No aceptdis colaboracién ni en el conocimiento ni en la
creencia?
PRUDENCIO. Todo estd dicho: no hay mds que obedecer.
Jaun. Asi que de nuestras costumbres, de nuestras ideas antiguas,

¢no ha de quedar nada?

PRUDENCIO. Nada. Como ha dicho San Eloy, obispo de Noyon, en su
pldtica ad ommnem plebem, hay que apartarse de todas las
costumbres paganas, no hay que pensar en el sol ni en la lu-
na, ni observar los solsticios, ni bailar, ni cantar el dfa de San
Juan, porque todas estas précticas son obras del demonio.?*

Dass das Christentum keine Veranderung zum Besseren bewirkt, auch
wenn sich ganze Dorfer im Baskenland zu ihm bekennen, daran lasst
der Text keinen Zweifel. So feiert er vor allem im ersten Teil (Vida tran-
quila) die baskische Lebensweise, nach der die Menschen in Harmonie
mit der Natur, in Gemeinschaft und voller Freude leben: »jBebed, cantad,
bailad, amigos! La vida es corta y la juventud se pasa pronto«®® lautet
ihre Lebensphilosophie, und konsequenterweise beginnt La leyenda de
Jaun de Alzate mit einem Fest (I,1-1,3). Das Drama wiederum beschlielen
der Tod und die Beerdigung des Protagonisten, die den Untergang des
Baskentums symbolisieren. An die Stelle von Naturverbundenheit und Be-
scheidenheit sind imposante, aber unpersoénliche Bauwerke und Artefakte
wie Kirchen, Kloster, goldene Kelche und feine Kleider getreten,?¢ und
die Sprache des Christentums, das Latein, beféllt und entstellt baskische

244 Ebd., S. 1146f.
245 Ebd., S.1108.
246 Vgl.ebd,, S. 1112.

345

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

Sprachformeln in den traditionellen Riten.?#” Am Ende der Leyenda hat
der katholische Glaube die einheimische Kultur nahezu vollstindig ver-
dringt.24

Als einzige Moglichkeit, dem Triumphzug des Christentums Einhalt zu
gebieten, prasentiert Baroja die Weigerung gegeniiber dem neuen Glau-
ben und das Festhalten an den alten Traditionen. Wahrend sich nach
und nach Familie, Freunde und Bekannte zum katholischen Glauben be-
kehren, zuerst Jauns Tochter, Schwester und Schwager, spaiter auch seine
Frau und selbst der Priester Arbelaiz, halt der Protagonist, gleichwohl von
Zweifeln geplagt, bis zum Schluss an dem baskischen und paganen Ord-
nungssystem fest. An drei Stellen im Text bekundet er seinen Entschluss
expressis verbis: »Yo me opondré con toda mi fuerza, aunque mi fuerza no
sea mucho«; »Yo no me someteré, a no ser que esté convencido«; »Yo no
cederé.«?* Die Verben (»oponserse«, »no someterse«, »no ceder«) verbir-
gen einerseits Jauns Entschlusskraft und Standfestigkeit gegen den Druck
durch die Reprisentanten des Katholizismus und implizieren andererseits
eine statische Form des Widerstands, die nichts mit aktiver Gegenwehr
zu tun hat, sondern die trotzige Besinnung auf das Eigene meint. Jaun
weif, dass er gegen das Christentum kaum etwas ausrichten kann und
dennoch stemmt er sich dagegen. Und auch wenn Jauns Verhalten den
Vormarsch des Christentums letzten Endes nicht aufhalten kann, so kann
er ihn doch verlangsamen und baskische Elemente in die neue Religion
einweben. Seine Leiche wird am Ende des Dramas zwar nach christlichen
Riten und auf einem Friedhof bestattet, jedoch wurden zuvor, so wird im
Epilog berichtet, heimlich Zeremonien der alten Religion abgehalten.?s0
Wie die beiden Emigranten in Rollands Les Léonides also sieht Jaun dem
unaufhaltsamen Kommen des Neuen entgegen, wie die beiden entschei-
det er sich nicht fiir ein nur passives Zuwarten, sondern bewahrt aktiv die
baskischen Werte vor ihrem Untergang. Rolland wie Baroja formulieren
mithin eine Spielart des Attentismus, die auf mehr Steuerung basiert als
bei Hofmannsthal und Claudel.

247 Vgl. ebd., S.1150-1153.

248 Zu Barojas Kritik am Katholizismus vgl. Jestis Marifa Lasagabaster: »El amo de la jaula«.
El pensamiento religioso de Pio Baroja. In: Ilu 2 (1997), S. 75-97, sowie mit Bezug auf
La leyenda de Jaun de Alzate Sogos: El drbol de la ciencia e La leyenda de Jaun de Alzate,
S.107-110.

249 Baroja: La leyenda de Jaun de Alzate, S. 1112, 1144 und 1148.

250 Vgl.ebd,, S.1172.

346

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI1.3. Der heroische Attentismus im Kontext

Obwohl La leyenda de Jaun de Alzate im Mittelalter spielt, weist das
Drama uber die dargestellte Zeit hinaus. Eine tberhistorische Dimension
erhalt das Geschehen zum einen durch die unrealistische Gestaltung, zum
anderen durch die Gberzeitliche Integration ganzer Epochen und Jahrhun-
derte in den Text. So zdhlen der Fluss Bidasoa in III,2 und der Berg
Larrdn in IV,15 Ereignisse und Menschen auf, die sie beobachtet haben,
beginnend bei Konigen des Mittelalters, tiber die Protagonisten der Fran-
z6sischen Revolution und der carlistischen Bewegung in Spanien bis hin
zu Politikern des 20. Jahrhunderts.?S! Worauf genau Baroja mit seiner
Leyenda abzielt, dariber informiert ein dem Dramentext vorangestellter
Prolog, uberschrieben mit Habla el autor. Der implizite Autor wendet sich
darin an ein implizites Publikum und erlautert sein Vorhaben: »cantar
esta tierra y este rio«.?5 Tatsichlich vollzieht der Autor, indem er das
Drama schreibt, die gleiche Bewegung wie sein Protagonist. Er will die
baskische Natur und Kultur preisen, bevor sie vollstindig aus dem kollek-
tiven Gedachtnis verschwindet:

Antes que llegue la época en que las presas y los saltos de agua hayan desfigura-
do definitivamente el Bidasoa, el pequefio rio de nuestro pequefio pafs; antes
que los postes sustituyan a los drboles y las paredes de cementos a los setos vivos,
y los tornillos a las flores; antes que no queden mds leyendas que las de las placas
del Sagrado Corazén de Jesus y las de la Unién y el Fénix Espafiol, quiero cantar
nuestra comarca en su estado natural y primitivo y expresar, aunque sea de una
manera deficiente y torpe, el encanto y la gracia de esta tierra dulce y amable.?s?

Vor dem Hintergrund der unaufhaltsamen industriellen und wirtschaftli-
chen Moderne macht Baroja auf die Bedeutung der alten Brauche fir
die baskische Identitat aufmerksam und darauf, wie schitzenswert diese
seien in Anbetracht des Wandels.?** Ubertragen auf das Verhaltnis zwi-
schen Spanien und Europa, welches das Schaften Barojas wie dasjenige
der Autoren der generacion del 98 dominiert, referenziert das Theaterstiick
letztlich die Frage, welche die noventayochistas seit dem desastre 1898 —
der Niederlage im Spanisch-Amerikanischen Krieg sowie dem Verlust der
letzten Kolonien — umtrieb: Wie dem Niedergang Spaniens ein Ende
bereiten und den Entwicklungsriickstand verglichen mit anderen europa-

251 Vgl. ebd., S.1131f. und 1160.

252 Ebd., S. 1101.

253 Ebd., S.1103.

254 Vgl. auch Nancy Norris: Temas vascos en La leyenda de Jaun de Alzate. In: Journal of
the Society of Basque Studies in America 11/12 (1991/1992), S. 37-45, hier S. 42.

347

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

ischen Liandern aufholen, bei gleichzeitiger Bewahrung des historischen,
kulturellen Erbes Spaniens? Die Antwort fillt in La leyenda de Jaun de
Alzate freilich pessimistisch aus, steht am Ende doch die schrittweise Aus-
16schung des Autochthonen.

Wie sehr der Erste Weltkrieg diese Diskussionen und Reflexionen der
noventayochistas befeuerte, lisst sich nur schwer ermitteln. Dass der Erste
Weltkrieg jedoch auch im neutralen Spanien weitreichende Auswirkun-
gen auf Kultur und Mentalitit zeitigte, ist spatestens seit Maximiliano
Fuentes Coderas Studie (2014) umfinglich belegt.?* Folgt man seinen
Ausfihrungen, dann wurde der Erste Weltkrieg durchaus auch in Spa-
nien als Epochenschwelle wahrgenommen.?¢ Robert G. Mowry fihrt
wiederum Belege von Zeitgenossen an, die den Ersten Weltkrieg als den
Beginn einer neuen Ara begrifften. Luis Bello, Schriftsteller, Journalist
und Pidagoge, erklirt: »para todo Europa, para todo el mundo, beligeran-
te o neutral, comienza en Agosto del 14 un periodo histdrico nuevo«, und
Azorin (d.i. Jos¢é Martinez Ruiz) sagt vorher: »De estos dias tremendos va
a datar una época nueva en el mundo.«*¥” Fur die noventayochistas, wie
auch fir die Autoren der generacion de 1914, so Fuentes Codera, sei die
von ihnen anvisierte regeneracion Spaniens nach dem Krieg noch nicht
abgeschlossen,?*® und somit bestand das Problem tber Spaniens Zukunft
insbesondere in der Auseinandersetzung mit dem Rest Europas nach dem
Krieg fort. Baroja wiederum sah in der Nachkriegszeit eine Phase des
Verfalls, wie schon ein Blick auf die Titel bzw. Untertitel eines Romans
und einer Romantrilogie verrit: La sensualidad pervertida (1920) ist unter-
schrieben mit »ensayos amorosos de un hombre ingenuo en una época de
decadencia« und die Werke E/ gran torbellino del mundo, Las veleidades de
la fortuna und Los amores tardios fasst er unter der sprechenden Uberschrift
Agonias de nuestro tiempo (1926) zusammen.

255 Maximiliano Fuentes Codera: Espana en la Primera Guerra Mundial. Una moviliza-
cién cultural. Prélogo de José Alvarez Junco. Madrid 2014.

256 Vgl.ebd., S.34.

257 Zit. nach Robert G. Mowry: La generacién del 98 frente a la primera guerra mundial.
In: Boletin de la Real Academia de la Historia 171 (1974) 3, S. 523-574, hier S. 570.

258 Vgl. Fuentes Codera: Espafia en la Primera Guerra Mundial, S. 219.

348

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI1.3. Der heroische Attentismus im Kontext

VI.3.3. Gegenentwiirfe zum Attentismus

Eine weitere Moglichkeit, dem Umbruch zu begegnen, bestand im aktivis-
tischen Ruf zur Tat, zum eigenverantwortlichen Kampf fir eine bessere
Welt. Sehr bald nach Kriegsende, teilweise auch noch wihrend der Kriegs-
jahre, propagierten in Deutschland gerade expressionistische Autoren ein
Programm der Erneuerung von Mensch und Gesellschaft gua Revolution
hin zu Pazifismus, Gemeinschaft und Gerechtigkeit, ohne ihre Gegenwart
indes als Interregnum zu reflektieren. Dabei verbanden sie ihre Ideen
nicht selten mit der Utopie einer gewaltlosen Revolution, in der die Tat
einer inneren Wandlung nachgeordnet ist, so beispielsweise Ludwig Rubi-
ner in Die Gewaltlosen, verfasst 1917/18, erschienen 1919, uraufgefiihrt
postum am 22. Mai 1920 im Neuen Volkstheater in Berlin, oder Ernst Tol-
ler in Masse Mensch, entstanden 1919 und uraufgefithrt am 15. November
1920 in einer geschlossenen Veranstaltung im Nirnberger Stadttheater.
Aktivistische Handlungskonzepte finden sich jedoch nicht nur in den Dra-
men des ohnehin von einer weitreichenden Aufbruchstimmung geprag-
ten Expressionismus. In Spanien etwa schrieben sich die Dichter der gerne-
racion de 1914 (2.B. José Ortega y Gasset oder Manuel Azafa) sowie die po-
litischeren Schriftsteller der generacion del 27 (z.B. Rafael Alberti oder Luis
Cernuda) (revolutiondren) Aktivismus und politische Teilhabe auf ihre
Fahnen. So greift der Theaterautor Federico Garcia Lorca in seiner volks-
timlichen Romance — eine typisch spanische, balladenhafte Gedichtform,
in Versen und drei Bildern — Mariana Pineda,>® entstanden in den Jahren
zwischen 1923 und 1925, uraufgefithrt am 24. Juni 1927 im Teatre Goya
in Barcelona, auf einen historischen Stoff um eine heroische Figur zuriick,
um einen von einem liberalen und republikanischen Gedanken getrage-
nen Widerstand gegen die Tyrannei zu inszenieren. Er gestaltet darin die
letzten Tage und den Martyrertod der gleichnamigen andalusischen
Volksheldin und Rebellin gegen den absolutistischen Konig Fernan-
do VII in nachnapoleonischer Zeit. In seiner Komposition orientiert er
sich dabei nicht an historischen Fakten, sodass der Text eine Uberhistori-
sche Dimension erhalt und somit auch Garcia Lorcas Gegenwart adressiert
oder zumindest adressieren kann.?*® In ungereimten und unregelmifigen

259 Federico Garcfa Lorca: Mariana Pineda. Romance popular en tres estampas (1927). In:
Obras completas V. 4. Aufl. Buenos Aires 1949, S. 131-254.

260 Uber die politische Intention des Autors lisst sich streiten, da Garcfa Lorca sich weit
von der historischen Person entfernt und das heroische Handeln seiner Protagonistin

349

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

Versen de arte mayor, d.h. mit mehr als acht Silben, kiindigt Pedro, einer

der

Rebellen, an, dass es nun Zeit sei, das Ubergangsstadium gewaltsam

zu uberwinden und der nahenden Zukunft Tiur und Tor zu o6ffnen:

Die

No es hora de pensar en quimeras, que es hora
de abrir el pecho a bellas realidades cercanas
de una Espana cubierta de espigas y rebarios,
donde la gente coma su pan con alegria,

en medio de estas anchas eternidades nuestras
y esta aguda pasién de horizonte y silencio.
Espafa entierra y pisa su corazén antiguo,

su herido corazon de peninsula andante,

y hay que salvarla pronto con manos y con dientes.?¢!

heroische Zeitiiberbriickung war — das belegt der Abgleich von Hof-

mannsthals und Claudels Dramen beispielsweise mit Mariana Pineda —
eben nicht die einzige Losung. Bei ahnlicher Epochendiagnose — man
befindet sich an der Schwelle zu etwas Neuem, in einer Zeit des Dazwi-
schen — kommen die Texte zu unterschiedlichen Verhaltensmodellen.
Konservativere Autoren, zu denen sich freilich auch Hofmannsthal und
Claudel rechnen lassen, wie Baroja — seine anarchistischen Anfinge hatte
er langst hinter sich gelassen — nahern sich dem Attentismus im Sinne
eines Zuwartens deutlicher an als Autoren, die sich dem linken Spektrum
zuordnen lassen, wie die Expressionisten oder die Dichter der generacion
del 27.262 Dass der Attentismus in seinen Spielarten oder auch mit kriti-
schem Gestus trotzdem die Dramatik nicht nur der am Krieg beteiligten

261
262

350

weniger durch freiheitliche Ideale als vielmehr durch ihre grenzenlose Liebe zu einem
der Verschworer motiviert. Zudem stritt Garcfa Lorca einen politischen Gehalt dezi-
diert ab und hob stattdessen den poetischen Eigenwert seines Stiicks hervor. Zugleich
wusste er um die politisch-ideologische Brisanz seines Texts nach der Machtibernah-
me Miguel Primo de Riveras. Von Mariana Pineda hatte sich so mancher Zuschauer
tatsachlich eine deutlichere Stellungnahme gegen dessen Diktatur erhofft. Zu den poe-
tischen wie politischen Implikationen vgl. Francisco L. Cabello: Mariana Pineda en
dos dramas de Lorca y Martin Recuerda. In: Revista de Estudios Hispdnicos
18 (1984) 2, S.277-292; Beatriz Dominguez Hermida: La intrahistoria en el drama
histérico Mariana Pineda de Federico Garcfa Lorca. In: Castilla 2 (2011), S.91-
105; Diego Santos Sdnchez: Mariana Pineda’s Struggle against Censorship. In: Bulletin
of Hispanic Studies 88 (2011) 8, S. 931-944.

Garcia Lorca: Mariana Pineda, S. 189.

Rolland, der sich in den 1920er-Jahren dem Sozialismus zuwandte und trotzdem eine
attentistische Haltung skizziert, sowie Romains, eine schillernde Gestalt, hin- und her-

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VI1.3. Der heroische Attentismus im Kontext

Staaten, sondern auch der neutralen Linder pragt, verdeutlicht einmal
mehr, wie sehr sich der Attentismus in den 1920er-Jahren vom konkreten
Kriegsgeschehen 16st und in Epochendiagnosen eine neue Funktion als
Bewaltigungsstrategie und als Geisteshaltung gewinnt.

gerissen zwischen revolutiondren Idealen und der Attraktionskraft totalitirer Regimes,
bilden die Ausnahmen.

351

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 01:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783968218441-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

