198

Erndhrungskulturen und Geschlecht

Materialisierung, die mit den Kochpraxen verbunden ist. Ziel ist hier nicht un-
bedingt die Gesundheit oder Gesunderhaltung der Kérper, sondern eine po-
sitive Erfahrung beim Essen — dem guten Geschmack. Es geht nicht um uni-
versale Eigenschaften von Lebensmitteln, sondern um Eigenschaften, iber
die sich auch debattieren lisst — beispielsweise sagt der oben erwihnte Koch,
dass er die Konsistenz von Tofu im Gegensatz zu vielen anderen selber nicht
moge. Dennoch handelt es sich bei Geschmack und Konsistenz nicht um in-
dividualisierte Empfindungen, sie sind eng mit gesellschaftlichen Strukturen
verwoben, was sich hier am Fall von Geschlechterverhiltnissen zeigt. Mit dem
Blick auf die kulinarische Wissenspraxis wird es an dieser Stelle moglich, Brii-
che und Konfliktlinien zwischen ernahrungswissenschaftlichem Wissen, da-
mit verbundenen Wissensobjekten und Empfehlungen und den beschriebe-
nen kulinarischen Materialisierungen mit ihren sensorisch-aftektiven Qualititen
zu beschreiben. Das bedeutet in erster Linie, dass die Qualititen Geschmack
und Konsistenz als materielle Eigenschaften und Realititen von Lebensmit-
teln mit dieser Wissenspraxis verbunden sind. Die kulinarisch materialisier-
ten Lebensmittel sind dementsprechend in Geschlechterverhiltnisse verwo-
ben, in denen die Subjekte der Produktion und des Konsums jeweils spezi-
fisch vergeschlechtlicht werden: Auf der Seite der Produktion lassen sich Un-
terschiede beziiglich der Kommodifizierung ausmachen. Professionalisiertes
Kochen ist im Gegensatz zum hiuslichen und privaten Kochen eher minnlich
besetzt, was sich auch mit der unterschiedlichen Orientierung des hiuslichen
Kochens zeigt, wihrend das alltigliche Versorgungskochen eher weiblich be-
setzt ist und sich an einem minnlich kodierten Geschmack orientiert.

6.3 Wissenskulturen des Veganismus

In den beiden bisher betrachteten wissens- und technikkulturellen Ernih-
rungspraktiken ging es in verschiedener Weise um veganes Essen und ve-
gane Erndhrung. Allerdings wurde dabei die Frage, was vegane Lebensmittel
von nicht-veganen unterscheidet, nur ansatzweise berithrt. Der Ansatzpunkt,
vegane Lebensmittel als Abweichung zu >normalen«< Lebensmitteln zu unter-
suchen, hat in den vorangegangenen Unterkapiteln verschiedene Relationen
von veganen zu nicht-veganen Nahrungsmitteln aufgemacht. Es konnten ver-
schiedene Grenzziehungen zwischen Vegan und Nichtvegan identifiziert wer-
den. Die Frage, was vegane Lebensmittel von nicht-veganen unterscheidet,
werde ich hier nochmals fokussiert herausgreifen. Denn Ausgangspunkt die-

- am13.02.2026, 21:48:38.


https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Wissen und Technologien des Veganismus und Karnismus

ser Analyse sind die vegan/vegetarischen NGOs, die als Interessenvertretung
fir diesen Erndhrungsstil auftreten und dadurch eine spezifische Position
in der Frage einnehmen, was veganes Essen ist und was nicht. Diese Rolle
kommt den Verbinden auch historisch zu, da es Diskussionen innerhalb die-
ser Vereine waren, die schliefilich die begriffliche Unterscheidung von vega-
ner und vegetarischer Kost herbeigefiihrt haben (Leneman 1999). In der Ana-
lyse war die Wissenspraxis der veganen NGOs dabei der primire Zugang, in
der die Relation der Lebensmittel zu Tieren hervorgehoben wird. Hier werden
dariiber hinaus die Messen, die Konsument*innen und auch Feldmaterialien
in die Analyse miteinbezogen, wo sich dhnliche Relationierungen finden las-
sen. In einem ersten Schritt untersuche ich die Auszeichnung von Lebensmit-
teln mit dem »Vegan-Siegel« durch die NGOs und mit welchen Wissenspra-
xen dies verbunden ist. AnschliefSend werde ich herausarbeiten, wie Tierlich-
keit oder Tierleid als ein Inhaltsstoff von Lebensmitteln hervorgehoben wird,
durch den das einzelne Lebensmittel eine eigene Herkunft aus oder von ei-
nem Tier bekommt. Hierin gehen die Lebensmittel aber nicht auf, da es dar-
iber hinaus Auswirkungen auf Umwelt, Tiere und menschliche Korper hat.
Ich beziehe mich dabei auf die Breite des vorliegenden Datenkorpus, da diese
Unterscheidungen sowohl bei den Konsument*innen, in den Feldmaterialien
zu den Lebensmitteln und in den Interviews mit den NGOs auftauchen. Letz-
tere werden in den folgenden Abschnitten auch nochmals gesondert thema-
tisiert. In diesem Unterkapitel werde ich also darstellen, wie NGOs, Konsu-
ment*innen und Lebensmittelproduzent®innen wissen, was vegane Lebens-
mittel sind. Ich fokussiere hier nun auf Wissenspraxen zur Unterscheidung
veganer und nicht-veganer Kost.

6.3.1 Die veganen Siegel

Fiir vegane Messen ist die Unterscheidung von veganen und nicht-veganen
Lebensmitteln wesentliche Grundlage fir die Durchfithrung und das Ange-
bot auf der Messe. Es ist eine Voraussetzung, dass die Unternehmen dort nur
vegane Lebensmittel anbieten. Dies erliutert mir eine Person, die in der Mes-
seorganisation tdtig ist, in einem Interview:

I: Und gibt es noch etwas, worauf Sie achten bei der Zusammenstellung der
Stande? Was ist Ihnen wichtig dabei?

B: Da kann jede Firma kommen, die vegane Produkte hat, das ist die Vor-
aussetzung. Man muss nicht zertifiziert sein. Der Markt, der hat sehr viele

- am13.02.2026, 21:48:38.


https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Erndhrungskulturen und Geschlecht

Zertifikate, ist da auch noch im Aufbau. Also die sind noch nicht so etabliert,
die Zertifikate. Also deswegen, das muss man nicht haben. Ist auch nicht
erforderlich, weil die Verbraucher kennen sich so gut aus. Die fragen ganz
genau nach:>was ist da drin?<Und wenn da irgendwas wire, was da nicht ve-
gan wire, misste es weggepackt werden. Also die Aussteller miissen eben
selber nachweisen kénnen, dass die Produkte vegan sind. Es diirfen nur ve-
gane Produkte dort prasentiert werden. (Explnt\MesseOrga_01: 28-29)

In dieser Interviewsequenz werden drei Aspekte der mit der Unterscheidung
von vegan und nicht-vegan verbundenen Wissenspraxis angesprochen. Ers-
tens wird fiir die veganen Messen von vornherein klargestellt, dass dort nur
vegane Produkte ausgestellt werden diirfen und dass die Aussteller*innen da-
fir die Verantwortung tragen. Es miissen also vegane von nicht-veganen Pro-
dukten von vornherein unterschieden werden. Vonseiten der Messeorganisa-
tor*innen miisse da auch nicht eingegriffen werden, da, zweitens, die Kon-
sument®innen das Wissen hitten, welche Produkte vegan seien und welche
nicht. Dariiber hinaus wiirden diese die entsprechend richtigen Fragen an
die Produzentinnen stellen kénnen, um vegane von nicht-veganen Produk-
ten zu unterscheiden. Drittens werden Zertifikate angesprochen, die direkt
anzeigen wiirden, ob ein Produkt vegan sei oder nicht: Unternehmen kénnen
damit ihre Produkte als vegan oder vegetarisch auszeichnen.

Die angesprochenen veganen Siegel stehen entsprechend der Darstellung
in dem Interview in einem gewissen Stellvertreterverhiltnis zu dem Wissen
der Konsument*innen. So sei eine Zertifizierung, also ein institutionell abge-
sicherter Nachweis, dass ein Produkt vegan sei, nicht notwendig, da die Kon-
sument”innen ja die Kompetenzen hitten, die richtigen Fragen zu stellen,
um so selbst herauszufinden, ob ein Produkt vegan sei oder nicht. Die Siegel,
die von den NGOs vergeben werden, versprechen unter anderem, den Kon-
sument”“innen dieses Nachfragen und weitere Praktiken zu ersparen und so
das Erkennen, ob ein Produkt vegan ist oder nicht, wesentlich zu erleichtern
bzw. iiberfliissig zu machen. In einer Broschiire, die sich an Produzent*innen
richtet, ist Folgendes als Statement einer Konsumentin abgedruckt:

Fiir mich ist das V-Label eine leicht verstindliche Orientierungshilfe und
klare Erleichterung im Alltag. Es erspart mir viel Mithe und Zeit beim Ein-
kauf, weil ich keine Zutatenlisten mehr studieren muss und auf den ersten
Blick erkenne, ob ein Produkt fiir mich infrage kommt. (FeldMat\V-Label_In
5 Schritten AT: 3)

- am13.02.2026, 21:48:38.


https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Wissen und Technologien des Veganismus und Karnismus

In dieser Broschiire wird damit geworben, dass das Label fir die Konsu-
ment“innen den Einkauf vereinfache. Das Label verrate auf »den ersten
Blicke, ob ein Produkt vegan sei oder nicht. Das Label ersetzt damit die hier
erwihnte Praxis des »Studierens« der Zutatenliste. Um herauszufinden, ob
ein Produkt vegan sei oder nicht, gibt es entweder die Méglichkeit, sich dieses
Wissen mittels kompetenter Fragen an die Hersteller*innen oder Durchlesen
der Zutatenliste auf der Verpackung selbst als Konsument*in zu verschaffen
oder mit einem Blick auf ein eventuell vorhandenes Siegel unmittelbar zu
wissen, ob es sich um ein veganes Lebensmittel handelt. Hinter den Siegeln
verbirgt sich also eine bestimmte Wissenspraxis, die dadurch abgekiirzt und
institutionell verankert wird.

Die verschiedenen veganen Siegel sind allerdings in dem, was sie darstel-
len, nicht einheitlich. In einem Vortrag zu veganen Siegeln auf der »ANUGA«
werden insgesamt sechs verschiedene vegane Siegel vorgestellt. Zwei dieser
sechs Siegel gibt es laut diesem Vortrag neben der veganen Variante auch in
einer vegetarischen Ausfithrung. Daneben gibt es auch unter den sechs Sie-
geln, die Lebensmittel als vegan auszeichnen, Unterschiede: Ein Siegel zeich-
net so Lebensmittel nur unter der Bedingung als vegan aus, dass in der Fa-
brik, in der das Lebensmittel produziert wird, keine tierlichen Lebensmit-
tel verarbeitet werden, wihrend andere dies zulassen und so die Moglichkeit
von sogenannten »Kreuzkontaminationen« veganer Lebensmittel mit tierli-
chen Inhaltsstoffen nicht ausschlieflen. Dieses Siegel schlieSt dann auch die
Verpackung des Lebensmittels mit ein und zeichnet nur Lebensmittel als ve-
gan aus, deren Verpackung gleichzeitig einen tierproduktfreien Kleber ver-
wenden, wihrend andere Siegel diesen Punkt nicht iiberpriifen und in die
Zertifizierung einbeziehen. Die Siegel unterscheiden sich also darin, wie sie
bewerten, ob ein Produkt vegan ist oder nicht (ANUGA\Vortrag: Zukunft der
Siegel: 8).

Ziel der Siegel ist es also, die Unterscheidung zwischen Produkten mit
und solchen ohne tierliche Inhaltsstoffe zu iibernehmen, wie in einer Bro-
schiire des EcoVeg-Siegels (ein kombiniertes >bio<- und svegan<-Siegel) erklart
wird:

Es soll den europiischen Verbrauchern als verléssliches und klar definier-
tes Kennzeichen fiir Lebensmittel ohne tierische Inhaltsstoffe dienen. (Feld-
Mat\EcoVeg_Giitesiegel: 2)

Die Siegel beanspruchen dementsprechend, das Kennzeichen fiir die Unter-
teilung der Lebensmittel in solche mit und solche ohne »tierische Inhaltsstof-

- am13.02.2026, 21:48:38.

201


https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Erndhrungskulturen und Geschlecht

fe« zu sein. Die NGOs, die hinter der Vergabe dieser Siegel stehen, erkliren
die Relevanz der Siegel wie folgt:

I: Und was glaubst du, warum das fir Firmen wichtig ist, dieses Zertifikat zu
haben? Und warum die nicht einfach draufschreiben, es ist vegan?

B: Naja, erstens einmal sind die Begriffe vegetarisch und vegan gar nicht
gesetzlich definiert. Und es gab in der Vergangenheit viele Falschkennzeich-
nungen. Also Firmen haben Produkte auf der Zutatenliste anders deklariert,
also dann mit einem selbst gestalteten Giitesiegel. Oder Firmen haben auf
ihrer Webseite vegan draufgeschrieben und dann war es aber gar nicht so.
Und die Konsumenten und Konsumentinnen sind da dementsprechend
skeptisch. Besonders auch bei groRen Firmen. Denen vertraut man nicht so
recht. Und Firmen wissen, dass unser Giitesiegel eine gewisse Glaubwiir-
digkeit hat und Firmen steigen vielleicht auch in dem Bereich neu ein. Das
heifdt, die haben vielleicht gar nicht das Fachwissen. Also die wissen zwar
im Prinzip: was verstehe ich unter vegetarisch? Aber sie wissen nicht: was
versteht die Zielgruppe unter vegetarisch? Und auf was muss ich achten?
Und was gibt es vielleicht sonst noch so zu beachten. Und sie holen sich
so auch Know-how. Weil sie nicht riskieren wollen, dass sie da irgendwas
Selbstgestricktes machen. (ExpInt\NGO_o01: 14-15)

In dieser Interviewsequenz wird problematisiert, dass es keine klare gesetz-
liche Definition von s>vegan« gibt. Auflerdem sei es zu »Falschkennzeichnun-
gen« durch verschiedene Unternehmen gekommen. In der Interviewsequenz
wird darauf aufbauend argumentiert, dass es dadurch zu einem Glaubwiir-
digkeitsproblem komme und grofen Unternehmen auch nicht das Know-how
zugeschrieben wird, zu wissen, was die Konsument*innen unter vegan ver-
stehen. Gleichzeitig gebe es auch Firmen, die von sich aus das Bewusstsein
haben, nicht iber das entsprechende »Fachwissen« zu verfiigen, und die da-
her die NGOs mit der Zertifizierung beauftragen. Hier lisst sich eine Grenze
zwischen der Kompetenz der Fleischfirmen und der Autoritit der vegan/vege-
tarischen NGOs erkennen. Wahrend oben die Firmen der Fleischindustrie mit
der besonderen Kompetenz zur Produktion von richtiger Wurst beschrieben
wurden, wird ihnen hier nun die Kompetenz aberkannt, glaubwiirdig zu wis-
sen, was die Grenze zwischen vegan und nicht-vegan ist. Es zeigt sich, dass
das Herstellen von Vertrauen zu Kund*innen (eines der zentralen Anliegen
der Erndhrungswirtschaft und -technologie (Zachmann und @stby 2011)) eine
grofRe Herausforderung im Bereich von Fleischalternativen zu sein scheint.

- am13.02.2026, 21:48:38.


https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Wissen und Technologien des Veganismus und Karnismus

Mit den veganen Siegeln positionieren sich die NGOs als Akteur*innen,
die die Grenze zwischen veganen und nicht-veganen Lebensmitteln durch die
Zertifizierung und damit einem deutlichen Signal auf den Produkten auswei-
sen. Sie stehen so quasi zwischen Produktion und Konsumption und positio-
nieren sich in beide Richtungen als glaubwiirdige Wissenstragerinnen. Die
NGOs sind die Akteurinnen mit der entsprechenden Glaubwiirdigkeit und
Autoritit zu wissen, was vegan ist. Auf der Seite der Konsument*innen ist
dies mit einer bestimmten Verkniipfung von tierlichen Inhaltsstoffen und
Lebensmitteln verbunden, die ich im folgenden Unterabschnitt analysieren
werde.

6.3.2 Der »Inhaltsstoff« Tierleid

Auch wenn die NGOs hier als Garant des Wissens, was vegan ist und was
nicht, auftreten, so ist doch nach wie vor umstritten, was genau vegan ist und
was nicht und wo die Grenze gezogen wird. Unstrittig ist dabei aber, dass in
der Frage, ob ein Nahrungsmittel vegan ist, die Grenze zumindest darin gezo-
gen wird, ob in der Produktion Inhaltsstoffe tierlichen Ursprungs eingesetzt
werden. Eine Konsumentin, die oben bereits zitiert wurde, beschreibt ihre
Entscheidung fiir Fleischalternativen wie folgt:

B: Und wenn ich immer hére: >Ohh, essen Sie vegane Ersatzprodukte, Flei-
schersatz?<Dann muss ich sagen: Hallo, die Leute essen, trinken alkoholfrei-
es Bier, koffeinfreien Kaffee, zuckerfreie Limonade. Und ich esse tierleidfreie
Eiweiflspender und was anderes ist es nicht. (FeldInt\XOND_o1: 6)

In dieser Darstellung wird Tierleid dhnlich dargestellt wie andere Inhalts-
stoffe, die aus verschiedenen Griinden aus anderen Lebensmitteln entfernt
werden. In dieser Aussage wird Tierleid damit zu einem Inhaltsstoff, den
ein Produkt hat oder nicht. Fiir die interviewte Konsumentin ist Tierleid ein
unerwiinschter Inhaltsstoff, der durch den Konsum einer Fleischalternative
(oder eines »Eiweifispenders«™) ausgetauscht oder weggelassen wird, in ei-
ner vergleichbaren Art und Weise wie andere unerwiinschte Stoffe wie Al-
kohol, Koffein oder Zucker in anderen Lebensmitteln substituiert werden.
Ahnliche Darstellungen lassen sich in Werbebroschiiren (und auch auf den
Verpackungen) von veganen Lebensmitteln finden. Tierleid wird hier wie ein

11 Aufdie gemeinsame Kategorie von Fleisch und Fleischalternativen als Proteinlieferan-
ten komme ich im Detail in 7.2.1 zu sprechen.

- am13.02.2026, 21:48:38.

203


https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Erndhrungskulturen und Geschlecht

unerwiinschter Inhaltsstoff neben anderen aufgezihlt, wie folgendes Beispiel
zeigt:

VECAN - GLUTEN FREE - SOY FREE - LACTOSE FREE - PRESERVATIVE
FREE - CRUELTY FREE - (FeldMat\NaturesCharm_innovativeProducts: 2,
Grofdschreibung im Original)

In dieser Auflistung, die sich in dhnlicher Weise auf vielen veganen Produkten
findet, wird »Tierleid« wie ein Inhaltstoff oder Bestandteil der Lebensmittel
dargestellt, die aus verschiedenen Griinden von einigen Konsument*innen
nicht konsumiert werden. Tierleid ist folglich etwas, das mit diesen veganen
Lebensmitteln nicht mitkonsumiert wird, wihrend es bei nicht-veganen Pro-
dukten dann im Umkehrschluss mitkonsumiert wird. »Tierleid« wird auf ei-
ner Ebene und in einer Reihe mit anderen nicht erwiinschten Lebensmittelei-
genschaften benannt, die einerseits in den Inhaltsstoffen oder anderen (zum
Beispiel allergenen) Bestandteilen und andererseits in den Auswirkungen der
Produktion begriindet liegen.

6.3.3 Veganismus als »Problemléser«

Die vegan/vegetarischen NGOs haben eine eigene Wissenspraxis in Bezug auf
Lebensmittel, die mit einem normativen Ziel verbunden ist. Die Vegane Ge-
sellschaft Osterreichs prisentiert sich auf der Veggie Planet in Graz mit ei-
nem prominent im Eingangsbereich platzierten Aufsteller als Anlaufstelle fiir
die Themen »Gesundheit, Erndhrung, Umwelt, Tierethik, vegetarisch/vegane
Lebensweise« (VeggiePlanet\Foto: Aufsteller VGO). Die veganen NGOs verste-
hen ihr Handlungsfeld also als wesentlich breiter, als nur auf Ernihrung oder
Tierrechte konzentriert. Ein*e Vertreter®in beschreibt diese Ausrichtung auf
ein breites Feld als Abschluss der Ausfithrungen auf die Einstiegsfrage, was
denn die Handlungsfelder der NGO seien:

B: Dadurch, dass wir den Tierkonsum verringern, helfen wir natiirlich den
Tieren in der Massentierhaltung. Wir helfen aber auch der Umwelt. Weil
weniger Treibhausgasse [...] ausgestofRen werden, der Gesundheit, weil viele
Herz-Kreislauf-Krankheiten sind halt einfach ernihrungsbedingt [durch] zu
viel tierische Produkte. Dann fiir die Gerechtigkeit. Damit die Veredelungs-
verluste sozusagen in der Produktion, ja, einen gewissen Anteil haben, dass
wir nicht Tierfutter in Afrika anbauen [...] und dann an unsere Tiere fiittern,
um dann wieder das Fleisch zu essen. (ExpInt\NGO_o2a: 6-8)

- am13.02.2026, 21:48:38.


https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Wissen und Technologien des Veganismus und Karnismus

Mit diesem Selbstverstindnis wird ein sehr breites Feld aufgemacht, auf das
die Praxis zielt, denn durch die »Verringerung des Tierkonsums« soll eine
grofie und weit verteilte Palette an Problemen bearbeitet und die Entwick-
lung in eine giinstigere Richtung gelenkt werden. Dadurch wird der Tier-
konsum gleichzeitig auch fir diese Probleme verantwortlich gemacht. Dazu
gehoren hier Tierleid, Umweltverschmutzung und -probleme, gesellschaft-
liche Gesundheitsprobleme und globale Ungerechtigkeiten. Eine Reduktion
des Konsums und der Produktion dieser Produkte wiirde, so die Position,
diese genannten Probleme reduzieren oder sogar losen. Der Konsum von Tie-
ren, also direkt durch Fleischverzehr oder durch Milchprodukte und Ahnli-
chem, wird mit verschiedenen problematisierten Auswirkungen zusammen-
gebracht. Was in diesem Zusammenhang ein Nahrungsmittel ausmacht, sind
der sehr breite Kontext und die weitere Umwelt, in die es platziert ist, aus der
es kommt und auf die es durch seine Produktion wiederum Einfluss hat. Auf
veganen Messen finden sich im Rahmenprogramm dementsprechend immer
wieder auch Vortrige tiber die Folgen der industrialisierten Landwirtschalft,
insbesondere der Milchproduktion und der Fleischproduktion. So wird in ei-
nem Vortrag eines Vertreters einer NGO etwa der Wasserverbrauch angepran-
gert, der fur die Produktion eines Steaks um ein Vielfaches héher sei als fiir
vegetarische Alternativen (Veggienale NBG\Foto: Vortrag NGO).

6.3.4 Zwischenbetrachtung: Okologische Materialitat

Mit den drei thematisierten Aspekten, den Siegeln, dem »Inhaltsstoff Tier-
leid« und dem Selbstverstindnis der NGOs als »Problemléserinnen« geht ei-
ne Wissenspraxis einher, in die Lebensmittel und Koérper auf eine bestimmte
Art und Weise eingebunden sind. Eine zentrale Grundlage dieser Wissenspra-
xis ist, dass die Produktion von Fleisch und anderen tierlichen Lebensmitteln
problematisiert wird. Allerdings ist die normative Ausrichtung nicht als Aus-
gangspunkt dieser Wissenspraxis zu verstehen. Vielmehr, so méchte ich hier
argumentieren, werden Lebensmittel und Korper in dieser Wissenspraxis in
einer bestimmten Art und Weise hervorgebracht, die sich von den zuvor ana-
lysierten Materialisierungen unterscheidet und die diese kritische Bewertung
ermoglicht.

An der Wissenspraxis, die ich hier nachgezeichnet habe, ist auffillig, dass
die einzelnen Lebensmittel in dem, was sie sind, mit Konsequenzen verbun-
den werden, die weit iiber den Metabolismus oder sinnlich-affektive Effek-
te hinausgehen, also nicht nur in der Relation zwischen Lebensmittel und

- am13.02.2026, 21:48:38.

205


https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Erndhrungskulturen und Geschlecht

Korper bestehen. Vielmehr bewegen sich die Konsequenzen auf sehr unter-
schiedlichen Ebenen und in mehreren Dimensionen: So geht es einerseits um
mit der Produktion von Lebensmitteln verbundene Umweltfolgen bis zur Di-
mension des globalen Klimas, es geht um Verteilungsfragen und soziale Un-
gleichheiten auf verschiedenen Ebenen. Das Lebensmittel wird auch in einem
Zusammenhang mit seinen eigenen Produktionsbedingungen gesehen. Da-
mit ist jedes Essen nicht nur auf sich selbst und die Effekte im Kérper der
Essenden verwiesen, sondern es hat eine Geschichte und eine Zukunft. Die
Lebensmittel werden also in Verbindung mit verschiedenen Entititen positio-
niert, die auch entlang einer zeitlichen und riumlichen Achse entfernt sind.
Worum geht es dabei? Die Geschichte eines Lebensmittels betrifft vor allem
die Produktion: Ist ein Tier die Quelle fiir dieses Lebensmittel und wurde auf
eine bestimmte Art und Weise produziert, die mit Gewalt verbunden ist? Mit
dieser Geschichte ist das Essen untrennbar verbunden, ebenso mit den weite-
ren in der Zukunft liegenden und raumlich verteilt potenziellen Folgen dieser
Produktion: Welche Auswirkungen hat die Gréflendimension der Produktion
fir das Klima? Hat das Produkt moglicherweise unerwiinschte Folgen fiir den
aufnehmenden und verarbeitenden Korper, die mit dem tierlichen Ursprung
und dessen Produktion in Zusammenhang stehen (und nicht mit bestimm-
ten biochemischen Stoffen)? Da die Lebensmittel vor allem in ein Netz aus
Relationen mit riumlich und zeitlich verteilten Entititen eingebettet hervor-
gebracht werden und so in einem globalen Zusammenhang zwischen Men-
schen, Tieren und Umwelt platziert sind, bezeichne ich dies als dkologische
Materialisierung.™

Ein wesentlicher Aspekt dieser dkologischen Wissenspraxis ist die Institu-
tionalisierung der Unterscheidung zwischen vegan und nicht-vegan. Mit den
Zertifikaten positionieren sich die NGOs als die legitime Instanz in dieser
Frage. Sie beanspruchen hierbei auch, das Vertrauen und damit die Autori-
tit zugesprochen zu bekommen, in dieser Frage die entscheidenden Kompe-
tenzen zu haben. Aus der vorliegenden Analyse geht eine spezifische Auto-
ritit fur die vegan/vegetarischen NGOs mit der Frage, ob ein Lebensmittel
vegan sei, einher und ist durch die verschiedenen Zertifikate entsprechend

12 Mit»o6kologisch« wird hier folglich mehr als Umwelt- und Klimafolgen adressiert. Ei-
ne gewisse Ahnlichkeit und auch Beziige zu sozial-6kologischer Forschung, im weiten
Sinne von »Gesellschaft-Natur-Interaktionen« (Fischer-Kowalski und Weisz 1998, 145),
istin dieser Wissenspraxis durchaus erkennbar.

- am13.02.2026, 21:48:38.


https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Wissen und Technologien des Veganismus und Karnismus

institutionalisiert. Diese Wissenspraxis und die damit verbundene 6kologi-
sche Materialisierung sind ebenfalls mit Bewertungen und normativen Posi-
tionen gegeniiber der Ernihrung verbunden. Es sind hier ethische, morali-
sche und gesellschaftspolitische Uberzeugungen, die an diesem Wissen und
dieser Materialisierung ansetzen. Uberzeugungen, dass vegane Lebensmit-
tel und schliefilich auch vegane Erndhrungsstile die richtige Erndhrung seien,
setzen an der Kritik an, dass Tierproduktion und -konsum negative Folgen
fiir Umwelt und Klima habe, Tierleid verursache und mit globalen Ungerech-
tigkeiten verbunden sei, was in den damit verbundenen diskursiven Praxen
zu einem inhirenten Bestandteil des Lebensmittels wird.'?

6.4 Technikkulturen der Lebensmittelproduktion

Ich werde in diesem Unterkapitel die Fertigung von Fleischalternativen, von
Fleisch und die Entwicklung veganer Speziallebensmittel fiir Sportler*innen
als Kontrastfall untersuchen. Die Analyse basiert auf den ethnografischen Un-
tersuchungen der Ernihrungsmessen und Expert*inneninterviews. Auf die-
ser Grundlage werde ich an die in diesem Kapitel bisher formulierten Thesen
ankniipfen und im folgenden Unterkapitel herausarbeiten, wie sich in den
verschiedenen Praxen der Lebensmittelproduktion kulinarische, nutritionale
und 6kologische Wissenspraxen nachzeichnen lassen und wie diese in Macht-
kampfe eingebunden sind.

6.4.1 Produktion von Fleischalternativen

In diesem Unterabschnitt werde ich das Wissen in der technikkulturellen Pro-
duktion von Fleischimitaten analysieren. Eine weitreichende Beobachtung im
Forschungsprozess ist, dass es zu einer ausgiebigen Zusammenarbeit zwi-
schen vegan/vegetarischen NGOs und der Fleischindustrie kommt, die ich in
Hinblick auf Entwicklungen im Veganismus und damit verbundenen Subjek-
tivierungen bereits analysiert habe (5.3.2). Daran ankniipfend analysiere ich
das Wissen, das in Zusammenhang mit der Produktion veganer Fleischalter-
nativen thematisiert wird, und wie mit diesen Praktiken Lebensmittel, Kérper
und Geschlecht zusammenhingen.

13 Die in der Tierrechtsbewegung verbreitete Parole »Fleisch ist Mord« steht beispiels-
weise in kondensierter Form fiir diese Wissensform und Materialisierung.

- am13.02.2026, 21:48:38.

207


https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

