
198 Ernährungskulturen und Geschlecht

Materialisierung, die mit den Kochpraxen verbunden ist. Ziel ist hier nicht un-

bedingt die Gesundheit oder Gesunderhaltung der Körper, sondern eine po-

sitive Erfahrung beim Essen – dem guten Geschmack. Es geht nicht um uni-

versale Eigenschaften von Lebensmitteln, sondern um Eigenschaften, über

die sich auch debattieren lässt – beispielsweise sagt der oben erwähnte Koch,

dass er die Konsistenz von Tofu im Gegensatz zu vielen anderen selber nicht

möge. Dennoch handelt es sich bei Geschmack und Konsistenz nicht um in-

dividualisierte Empfindungen, sie sind eng mit gesellschaftlichen Strukturen

verwoben,was sich hier am Fall von Geschlechterverhältnissen zeigt.Mit dem

Blick auf die kulinarische Wissenspraxis wird es an dieser Stelle möglich, Brü-

che und Konfliktlinien zwischen ernährungswissenschaftlichem Wissen, da-

mit verbundenen Wissensobjekten und Empfehlungen und den beschriebe-

nen kulinarischenMaterialisierungenmit ihren sensorisch-affektivenQualitäten

zu beschreiben. Das bedeutet in erster Linie, dass die Qualitäten Geschmack

und Konsistenz als materielle Eigenschaften und Realitäten von Lebensmit-

teln mit dieser Wissenspraxis verbunden sind. Die kulinarisch materialisier-

ten Lebensmittel sind dementsprechend in Geschlechterverhältnisse verwo-

ben, in denen die Subjekte der Produktion und des Konsums jeweils spezi-

fisch vergeschlechtlicht werden: Auf der Seite der Produktion lassen sich Un-

terschiede bezüglich der Kommodifizierung ausmachen. Professionalisiertes

Kochen ist im Gegensatz zum häuslichen und privaten Kochen eher männlich

besetzt, was sich auchmit der unterschiedlichen Orientierung des häuslichen

Kochens zeigt, während das alltägliche Versorgungskochen eher weiblich be-

setzt ist und sich an einem männlich kodierten Geschmack orientiert.

6.3 Wissenskulturen des Veganismus

In den beiden bisher betrachteten wissens- und technikkulturellen Ernäh-

rungspraktiken ging es in verschiedener Weise um veganes Essen und ve-

gane Ernährung. Allerdings wurde dabei die Frage, was vegane Lebensmittel

von nicht-veganen unterscheidet, nur ansatzweise berührt. Der Ansatzpunkt,

vegane Lebensmittel als Abweichung zu ›normalen‹ Lebensmitteln zu unter-

suchen, hat in den vorangegangenen Unterkapiteln verschiedene Relationen

von veganen zu nicht-veganen Nahrungsmitteln aufgemacht. Es konnten ver-

schiedene Grenzziehungen zwischen Vegan undNichtvegan identifiziert wer-

den. Die Frage, was vegane Lebensmittel von nicht-veganen unterscheidet,

werde ich hier nochmals fokussiert herausgreifen. Denn Ausgangspunkt die-

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020 - am 13.02.2026, 21:48:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Wissen und Technologien des Veganismus und Karnismus 199

ser Analyse sind die vegan/vegetarischen NGOs, die als Interessenvertretung

für diesen Ernährungsstil auftreten und dadurch eine spezifische Position

in der Frage einnehmen, was veganes Essen ist und was nicht. Diese Rolle

kommt den Verbänden auch historisch zu, da es Diskussionen innerhalb die-

ser Vereine waren, die schließlich die begriffliche Unterscheidung von vega-

ner und vegetarischer Kost herbeigeführt haben (Leneman 1999). In der Ana-

lyse war die Wissenspraxis der veganen NGOs dabei der primäre Zugang, in

der die Relation der Lebensmittel zu Tieren hervorgehobenwird.Hier werden

darüber hinaus die Messen, die Konsument*innen und auch Feldmaterialien

in die Analyse miteinbezogen, wo sich ähnliche Relationierungen finden las-

sen. In einem ersten Schritt untersuche ich die Auszeichnung von Lebensmit-

teln mit dem »Vegan-Siegel« durch die NGOs und mit welchen Wissenspra-

xen dies verbunden ist. Anschließend werde ich herausarbeiten, wie Tierlich-

keit oder Tierleid als ein Inhaltsstoff von Lebensmitteln hervorgehoben wird,

durch den das einzelne Lebensmittel eine eigene Herkunft aus oder von ei-

nem Tier bekommt. Hierin gehen die Lebensmittel aber nicht auf, da es dar-

über hinaus Auswirkungen auf Umwelt, Tiere und menschliche Körper hat.

Ich beziehe mich dabei auf die Breite des vorliegenden Datenkorpus, da diese

Unterscheidungen sowohl bei den Konsument*innen, in den Feldmaterialien

zu den Lebensmitteln und in den Interviews mit den NGOs auftauchen. Letz-

tere werden in den folgenden Abschnitten auch nochmals gesondert thema-

tisiert. In diesem Unterkapitel werde ich also darstellen, wie NGOs, Konsu-

ment*innen und Lebensmittelproduzent*innen wissen, was vegane Lebens-

mittel sind. Ich fokussiere hier nun auf Wissenspraxen zur Unterscheidung

veganer und nicht-veganer Kost.

6.3.1 Die veganen Siegel

Für vegane Messen ist die Unterscheidung von veganen und nicht-veganen

Lebensmitteln wesentliche Grundlage für die Durchführung und das Ange-

bot auf der Messe. Es ist eine Voraussetzung, dass die Unternehmen dort nur

vegane Lebensmittel anbieten. Dies erläutert mir eine Person, die in der Mes-

seorganisation tätig ist, in einem Interview:

I: Und gibt es noch etwas, worauf Sie achten bei der Zusammenstellung der

Stände? Was ist Ihnen wichtig dabei?

B: Da kann jede Firma kommen, die vegane Produkte hat, das ist die Vor-

aussetzung. Man muss nicht zertifiziert sein. Der Markt, der hat sehr viele

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020 - am 13.02.2026, 21:48:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Ernährungskulturen und Geschlecht

Zertifikate, ist da auch noch im Aufbau. Also die sind noch nicht so etabliert,

die Zertifikate. Also deswegen, das muss man nicht haben. Ist auch nicht

erforderlich, weil die Verbraucher kennen sich so gut aus. Die fragen ganz

genau nach: ›was ist da drin?‹ Und wenn da irgendwas wäre, was da nicht ve-

gan wäre, müsste es weggepackt werden. Also die Aussteller müssen eben

selber nachweisen können, dass die Produkte vegan sind. Es dürfen nur ve-

gane Produkte dort präsentiert werden. (ExpInt\MesseOrga_01: 28-29)

In dieser Interviewsequenz werden drei Aspekte der mit der Unterscheidung

von vegan und nicht-vegan verbundenen Wissenspraxis angesprochen. Ers-

tens wird für die veganen Messen von vornherein klargestellt, dass dort nur

vegane Produkte ausgestellt werden dürfen und dass die Aussteller*innen da-

für die Verantwortung tragen. Es müssen also vegane von nicht-veganen Pro-

dukten von vornherein unterschieden werden. Vonseiten der Messeorganisa-

tor*innen müsse da auch nicht eingegriffen werden, da, zweitens, die Kon-

sument*innen das Wissen hätten, welche Produkte vegan seien und welche

nicht. Darüber hinaus würden diese die entsprechend richtigen Fragen an

die Produzent*innen stellen können, um vegane von nicht-veganen Produk-

ten zu unterscheiden. Drittens werden Zertifikate angesprochen, die direkt

anzeigen würden, ob ein Produkt vegan sei oder nicht: Unternehmen können

damit ihre Produkte als vegan oder vegetarisch auszeichnen.

Die angesprochenen veganen Siegel stehen entsprechend der Darstellung

in dem Interview in einem gewissen Stellvertreterverhältnis zu dem Wissen

der Konsument*innen. So sei eine Zertifizierung, also ein institutionell abge-

sicherter Nachweis, dass ein Produkt vegan sei, nicht notwendig, da die Kon-

sument*innen ja die Kompetenzen hätten, die richtigen Fragen zu stellen,

um so selbst herauszufinden, ob ein Produkt vegan sei oder nicht. Die Siegel,

die von den NGOs vergeben werden, versprechen unter anderem, den Kon-

sument*innen dieses Nachfragen und weitere Praktiken zu ersparen und so

das Erkennen, ob ein Produkt vegan ist oder nicht, wesentlich zu erleichtern

bzw. überflüssig zumachen. In einer Broschüre, die sich an Produzent*innen

richtet, ist Folgendes als Statement einer Konsumentin abgedruckt:

Für mich ist das V-Label eine leicht verständliche Orientierungshilfe und

klare Erleichterung im Alltag. Es erspart mir viel Mühe und Zeit beim Ein-

kauf, weil ich keine Zutatenlisten mehr studieren muss und auf den ersten

Blick erkenne, ob ein Produkt für mich infrage kommt. (FeldMat\V-Label_In

5 Schritten AT: 3)

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020 - am 13.02.2026, 21:48:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Wissen und Technologien des Veganismus und Karnismus 201

In dieser Broschüre wird damit geworben, dass das Label für die Konsu-

ment*innen den Einkauf vereinfache. Das Label verrate auf »den ersten

Blick«, ob ein Produkt vegan sei oder nicht. Das Label ersetzt damit die hier

erwähnte Praxis des »Studierens« der Zutatenliste. Um herauszufinden, ob

ein Produkt vegan sei oder nicht, gibt es entweder dieMöglichkeit, sich dieses

Wissen mittels kompetenter Fragen an die Hersteller*innen oder Durchlesen

der Zutatenliste auf der Verpackung selbst als Konsument*in zu verschaffen

oder mit einem Blick auf ein eventuell vorhandenes Siegel unmittelbar zu

wissen, ob es sich um ein veganes Lebensmittel handelt. Hinter den Siegeln

verbirgt sich also eine bestimmte Wissenspraxis, die dadurch abgekürzt und

institutionell verankert wird.

Die verschiedenen veganen Siegel sind allerdings in dem, was sie darstel-

len, nicht einheitlich. In einem Vortrag zu veganen Siegeln auf der »ANUGA«

werden insgesamt sechs verschiedene vegane Siegel vorgestellt. Zwei dieser

sechs Siegel gibt es laut diesem Vortrag neben der veganen Variante auch in

einer vegetarischen Ausführung. Daneben gibt es auch unter den sechs Sie-

geln, die Lebensmittel als vegan auszeichnen, Unterschiede: Ein Siegel zeich-

net so Lebensmittel nur unter der Bedingung als vegan aus, dass in der Fa-

brik, in der das Lebensmittel produziert wird, keine tierlichen Lebensmit-

tel verarbeitet werden, während andere dies zulassen und so die Möglichkeit

von sogenannten »Kreuzkontaminationen« veganer Lebensmittel mit tierli-

chen Inhaltsstoffen nicht ausschließen. Dieses Siegel schließt dann auch die

Verpackung des Lebensmittels mit ein und zeichnet nur Lebensmittel als ve-

gan aus, deren Verpackung gleichzeitig einen tierproduktfreien Kleber ver-

wenden, während andere Siegel diesen Punkt nicht überprüfen und in die

Zertifizierung einbeziehen. Die Siegel unterscheiden sich also darin, wie sie

bewerten, ob ein Produkt vegan ist oder nicht (ANUGA\Vortrag: Zukunft der

Siegel: 8).

Ziel der Siegel ist es also, die Unterscheidung zwischen Produkten mit

und solchen ohne tierliche Inhaltsstoffe zu übernehmen, wie in einer Bro-

schüre des EcoVeg-Siegels (ein kombiniertes ›bio‹- und ›vegan‹-Siegel) erklärt

wird:

Es soll den europäischen Verbrauchern als verlässliches und klar definier-

tes Kennzeichen für Lebensmittel ohne tierische Inhaltsstoffe dienen. (Feld-

Mat\EcoVeg_Gütesiegel: 2)

Die Siegel beanspruchen dementsprechend, das Kennzeichen für die Unter-

teilung der Lebensmittel in solche mit und solche ohne »tierische Inhaltsstof-

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020 - am 13.02.2026, 21:48:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Ernährungskulturen und Geschlecht

fe« zu sein. Die NGOs, die hinter der Vergabe dieser Siegel stehen, erklären

die Relevanz der Siegel wie folgt:

I: Und was glaubst du, warum das für Firmen wichtig ist, dieses Zertifikat zu

haben? Und warum die nicht einfach draufschreiben, es ist vegan?

B: Naja, erstens einmal sind die Begriffe vegetarisch und vegan gar nicht

gesetzlich definiert. Und es gab in der Vergangenheit viele Falschkennzeich-

nungen. Also Firmen haben Produkte auf der Zutatenliste anders deklariert,

also dann mit einem selbst gestalteten Gütesiegel. Oder Firmen haben auf

ihrer Webseite vegan draufgeschrieben und dann war es aber gar nicht so.

Und die Konsumenten und Konsumentinnen sind da dementsprechend

skeptisch. Besonders auch bei großen Firmen. Denen vertraut man nicht so

recht. Und Firmen wissen, dass unser Gütesiegel eine gewisse Glaubwür-

digkeit hat und Firmen steigen vielleicht auch in dem Bereich neu ein. Das

heißt, die haben vielleicht gar nicht das Fachwissen. Also die wissen zwar

im Prinzip: was verstehe ich unter vegetarisch? Aber sie wissen nicht: was

versteht die Zielgruppe unter vegetarisch? Und auf was muss ich achten?

Und was gibt es vielleicht sonst noch so zu beachten. Und sie holen sich

so auch Know-how. Weil sie nicht riskieren wollen, dass sie da irgendwas

Selbstgestricktes machen. (ExpInt\NGO_01: 14-15)

In dieser Interviewsequenz wird problematisiert, dass es keine klare gesetz-

liche Definition von ›vegan‹ gibt. Außerdem sei es zu »Falschkennzeichnun-

gen« durch verschiedene Unternehmen gekommen. In der Interviewsequenz

wird darauf aufbauend argumentiert, dass es dadurch zu einem Glaubwür-

digkeitsproblem komme und großenUnternehmen auch nicht das Know-how

zugeschrieben wird, zu wissen, was die Konsument*innen unter vegan ver-

stehen. Gleichzeitig gebe es auch Firmen, die von sich aus das Bewusstsein

haben, nicht über das entsprechende »Fachwissen« zu verfügen, und die da-

her die NGOs mit der Zertifizierung beauftragen. Hier lässt sich eine Grenze

zwischen der Kompetenz der Fleischfirmen und der Autorität der vegan/vege-

tarischenNGOs erkennen.Während oben die Firmen der Fleischindustriemit

der besonderen Kompetenz zur Produktion von richtiger Wurst beschrieben

wurden, wird ihnen hier nun die Kompetenz aberkannt, glaubwürdig zu wis-

sen, was die Grenze zwischen vegan und nicht-vegan ist. Es zeigt sich, dass

das Herstellen von Vertrauen zu Kund*innen (eines der zentralen Anliegen

der Ernährungswirtschaft und -technologie (Zachmann und Østby 2011)) eine

große Herausforderung im Bereich von Fleischalternativen zu sein scheint.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020 - am 13.02.2026, 21:48:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Wissen und Technologien des Veganismus und Karnismus 203

Mit den veganen Siegeln positionieren sich die NGOs als Akteur*innen,

die die Grenze zwischen veganen und nicht-veganen Lebensmitteln durch die

Zertifizierung und damit einem deutlichen Signal auf den Produkten auswei-

sen. Sie stehen so quasi zwischen Produktion und Konsumption und positio-

nieren sich in beide Richtungen als glaubwürdige Wissensträgerinnen. Die

NGOs sind die Akteurinnen mit der entsprechenden Glaubwürdigkeit und

Autorität zu wissen, was vegan ist. Auf der Seite der Konsument*innen ist

dies mit einer bestimmten Verknüpfung von tierlichen Inhaltsstoffen und

Lebensmitteln verbunden, die ich im folgenden Unterabschnitt analysieren

werde.

6.3.2 Der »Inhaltsstoff« Tierleid

Auch wenn die NGOs hier als Garant des Wissens, was vegan ist und was

nicht, auftreten, so ist doch nach wie vor umstritten, was genau vegan ist und

was nicht und wo die Grenze gezogen wird. Unstrittig ist dabei aber, dass in

der Frage, ob ein Nahrungsmittel vegan ist, die Grenze zumindest darin gezo-

gen wird, ob in der Produktion Inhaltsstoffe tierlichen Ursprungs eingesetzt

werden. Eine Konsumentin, die oben bereits zitiert wurde, beschreibt ihre

Entscheidung für Fleischalternativen wie folgt:

B: Und wenn ich immer höre: ›Öhh, essen Sie vegane Ersatzprodukte, Flei-

schersatz?‹ Dannmuss ich sagen: Hallo, die Leute essen, trinken alkoholfrei-

es Bier, koffeinfreien Kaffee, zuckerfreie Limonade. Und ich esse tierleidfreie

Eiweißspender und was anderes ist es nicht. (FeldInt\XOND_01: 6)

In dieser Darstellung wird Tierleid ähnlich dargestellt wie andere Inhalts-

stoffe, die aus verschiedenen Gründen aus anderen Lebensmitteln entfernt

werden. In dieser Aussage wird Tierleid damit zu einem Inhaltsstoff, den

ein Produkt hat oder nicht. Für die interviewte Konsumentin ist Tierleid ein

unerwünschter Inhaltsstoff, der durch den Konsum einer Fleischalternative

(oder eines »Eiweißspenders«11) ausgetauscht oder weggelassen wird, in ei-

ner vergleichbaren Art und Weise wie andere unerwünschte Stoffe wie Al-

kohol, Koffein oder Zucker in anderen Lebensmitteln substituiert werden.

Ähnliche Darstellungen lassen sich in Werbebroschüren (und auch auf den

Verpackungen) von veganen Lebensmitteln finden. Tierleid wird hier wie ein

11 Auf die gemeinsame Kategorie von Fleisch und Fleischalternativen als Proteinlieferan-

ten komme ich im Detail in 7.2.1 zu sprechen.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020 - am 13.02.2026, 21:48:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Ernährungskulturen und Geschlecht

unerwünschter Inhaltsstoff neben anderen aufgezählt, wie folgendes Beispiel

zeigt:

VEGAN • GLUTEN FREE • SOY FREE • LACTOSE FREE • PRESERVATIVE

FREE  • CRUELTY FREE • (FeldMat\NaturesCharm_innovativeProducts: 2,

Großschreibung im Original)

In dieser Auflistung, die sich in ähnlicherWeise auf vielen veganen Produkten

findet, wird »Tierleid« wie ein Inhaltstoff oder Bestandteil der Lebensmittel

dargestellt, die aus verschiedenen Gründen von einigen Konsument*innen

nicht konsumiert werden. Tierleid ist folglich etwas, das mit diesen veganen

Lebensmitteln nicht mitkonsumiert wird, während es bei nicht-veganen Pro-

dukten dann im Umkehrschluss mitkonsumiert wird. »Tierleid« wird auf ei-

ner Ebene und in einer Reihe mit anderen nicht erwünschten Lebensmittelei-

genschaften benannt, die einerseits in den Inhaltsstoffen oder anderen (zum

Beispiel allergenen) Bestandteilen und andererseits in den Auswirkungen der

Produktion begründet liegen.

6.3.3 Veganismus als »Problemlöser«

Die vegan/vegetarischen NGOs haben eine eigeneWissenspraxis in Bezug auf

Lebensmittel, die mit einem normativen Ziel verbunden ist. Die Vegane Ge-

sellschaft Österreichs präsentiert sich auf der Veggie Planet in Graz mit ei-

nem prominent im Eingangsbereich platzierten Aufsteller als Anlaufstelle für

die Themen »Gesundheit, Ernährung, Umwelt, Tierethik, vegetarisch/vegane

Lebensweise« (VeggiePlanet\Foto: Aufsteller VGÖ). Die veganen NGOs verste-

hen ihr Handlungsfeld also als wesentlich breiter, als nur auf Ernährung oder

Tierrechte konzentriert. Ein*e Vertreter*in beschreibt diese Ausrichtung auf

ein breites Feld als Abschluss der Ausführungen auf die Einstiegsfrage, was

denn die Handlungsfelder der NGO seien:

B: Dadurch, dass wir den Tierkonsum verringern, helfen wir natürlich den

Tieren in der Massentierhaltung. Wir helfen aber auch der Umwelt. Weil

weniger Treibhausgasse […] ausgestoßenwerden, der Gesundheit, weil viele

Herz-Kreislauf-Krankheiten sind halt einfach ernährungsbedingt [durch] zu

viel tierische Produkte. Dann für die Gerechtigkeit. Damit die Veredelungs-

verluste sozusagen in der Produktion, ja, einen gewissen Anteil haben, dass

wir nicht Tierfutter in Afrika anbauen […] und dann an unsere Tiere füttern,

um dann wieder das Fleisch zu essen. (ExpInt\NGO_02a: 6-8)

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020 - am 13.02.2026, 21:48:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Wissen und Technologien des Veganismus und Karnismus 205

Mit diesem Selbstverständnis wird ein sehr breites Feld aufgemacht, auf das

die Praxis zielt, denn durch die »Verringerung des Tierkonsums« soll eine

große und weit verteilte Palette an Problemen bearbeitet und die Entwick-

lung in eine günstigere Richtung gelenkt werden. Dadurch wird der Tier-

konsum gleichzeitig auch für diese Probleme verantwortlich gemacht. Dazu

gehören hier Tierleid, Umweltverschmutzung und -probleme, gesellschaft-

liche Gesundheitsprobleme und globale Ungerechtigkeiten. Eine Reduktion

des Konsums und der Produktion dieser Produkte würde, so die Position,

diese genannten Probleme reduzieren oder sogar lösen. Der Konsum von Tie-

ren, also direkt durch Fleischverzehr oder durch Milchprodukte und Ähnli-

chem, wird mit verschiedenen problematisierten Auswirkungen zusammen-

gebracht.Was in diesem Zusammenhang ein Nahrungsmittel ausmacht, sind

der sehr breite Kontext und die weitere Umwelt, in die es platziert ist, aus der

es kommt und auf die es durch seine Produktion wiederum Einfluss hat. Auf

veganen Messen finden sich im Rahmenprogramm dementsprechend immer

wieder auch Vorträge über die Folgen der industrialisierten Landwirtschaft,

insbesondere der Milchproduktion und der Fleischproduktion. So wird in ei-

nemVortrag eines Vertreters einerNGOetwa derWasserverbrauch angepran-

gert, der für die Produktion eines Steaks um ein Vielfaches höher sei als für

vegetarische Alternativen (Veggienale NBG\Foto: Vortrag NGO).

6.3.4 Zwischenbetrachtung: Ökologische Materialität

Mit den drei thematisierten Aspekten, den Siegeln, dem »Inhaltsstoff Tier-

leid« und dem Selbstverständnis der NGOs als »Problemlöserinnen« geht ei-

ne Wissenspraxis einher, in die Lebensmittel und Körper auf eine bestimmte

Art undWeise eingebunden sind. Eine zentrale Grundlage dieserWissenspra-

xis ist, dass die Produktion von Fleisch und anderen tierlichen Lebensmitteln

problematisiert wird. Allerdings ist die normative Ausrichtung nicht als Aus-

gangspunkt dieser Wissenspraxis zu verstehen. Vielmehr, so möchte ich hier

argumentieren, werden Lebensmittel und Körper in dieser Wissenspraxis in

einer bestimmten Art undWeise hervorgebracht, die sich von den zuvor ana-

lysiertenMaterialisierungen unterscheidet und die diese kritische Bewertung

ermöglicht.

An derWissenspraxis, die ich hier nachgezeichnet habe, ist auffällig, dass

die einzelnen Lebensmittel in dem, was sie sind, mit Konsequenzen verbun-

den werden, die weit über den Metabolismus oder sinnlich-affektive Effek-

te hinausgehen, also nicht nur in der Relation zwischen Lebensmittel und

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020 - am 13.02.2026, 21:48:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Ernährungskulturen und Geschlecht

Körper bestehen. Vielmehr bewegen sich die Konsequenzen auf sehr unter-

schiedlichen Ebenen und in mehreren Dimensionen: So geht es einerseits um

mit der Produktion von Lebensmitteln verbundene Umweltfolgen bis zur Di-

mension des globalen Klimas, es geht um Verteilungsfragen und soziale Un-

gleichheiten auf verschiedenen Ebenen.Das Lebensmittel wird auch in einem

Zusammenhang mit seinen eigenen Produktionsbedingungen gesehen. Da-

mit ist jedes Essen nicht nur auf sich selbst und die Effekte im Körper der

Essenden verwiesen, sondern es hat eine Geschichte und eine Zukunft. Die

Lebensmittel werden also in Verbindungmit verschiedenen Entitäten positio-

niert, die auch entlang einer zeitlichen und räumlichen Achse entfernt sind.

Worum geht es dabei? Die Geschichte eines Lebensmittels betrifft vor allem

die Produktion: Ist ein Tier die Quelle für dieses Lebensmittel und wurde auf

eine bestimmte Art und Weise produziert, die mit Gewalt verbunden ist? Mit

dieser Geschichte ist das Essen untrennbar verbunden, ebensomit den weite-

ren in der Zukunft liegenden und räumlich verteilt potenziellen Folgen dieser

Produktion: Welche Auswirkungen hat die Größendimension der Produktion

für das Klima? Hat das Produkt möglicherweise unerwünschte Folgen für den

aufnehmenden und verarbeitenden Körper, die mit dem tierlichen Ursprung

und dessen Produktion in Zusammenhang stehen (und nicht mit bestimm-

ten biochemischen Stoffen)? Da die Lebensmittel vor allem in ein Netz aus

Relationen mit räumlich und zeitlich verteilten Entitäten eingebettet hervor-

gebracht werden und so in einem globalen Zusammenhang zwischen Men-

schen, Tieren und Umwelt platziert sind, bezeichne ich dies als ökologische

Materialisierung.12

Ein wesentlicher Aspekt dieser ökologischen Wissenspraxis ist die Institu-

tionalisierung der Unterscheidung zwischen vegan und nicht-vegan. Mit den

Zertifikaten positionieren sich die NGOs als die legitime Instanz in dieser

Frage. Sie beanspruchen hierbei auch, das Vertrauen und damit die Autori-

tät zugesprochen zu bekommen, in dieser Frage die entscheidenden Kompe-

tenzen zu haben. Aus der vorliegenden Analyse geht eine spezifische Auto-

rität für die vegan/vegetarischen NGOs mit der Frage, ob ein Lebensmittel

vegan sei, einher und ist durch die verschiedenen Zertifikate entsprechend

12 Mit »ökologisch« wird hier folglich mehr als Umwelt- und Klimafolgen adressiert. Ei-

ne gewisse Ähnlichkeit und auch Bezüge zu sozial-ökologischer Forschung, im weiten

Sinne von »Gesellschaft-Natur-Interaktionen« (Fischer-Kowalski und Weisz 1998, 145),

ist in dieser Wissenspraxis durchaus erkennbar.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020 - am 13.02.2026, 21:48:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Wissen und Technologien des Veganismus und Karnismus 207

institutionalisiert. Diese Wissenspraxis und die damit verbundene ökologi-

sche Materialisierung sind ebenfalls mit Bewertungen und normativen Posi-

tionen gegenüber der Ernährung verbunden. Es sind hier ethische, morali-

sche und gesellschaftspolitische Überzeugungen, die an diesem Wissen und

dieser Materialisierung ansetzen. Überzeugungen, dass vegane Lebensmit-

tel und schließlich auch vegane Ernährungsstile die richtige Ernährung seien,

setzen an der Kritik an, dass Tierproduktion und -konsum negative Folgen

für Umwelt und Klima habe, Tierleid verursache und mit globalen Ungerech-

tigkeiten verbunden sei, was in den damit verbundenen diskursiven Praxen

zu einem inhärenten Bestandteil des Lebensmittels wird.13

6.4 Technikkulturen der Lebensmittelproduktion

Ich werde in diesem Unterkapitel die Fertigung von Fleischalternativen, von

Fleisch und die Entwicklung veganer Speziallebensmittel für Sportler*innen

als Kontrastfall untersuchen.Die Analyse basiert auf den ethnografischenUn-

tersuchungen der Ernährungsmessen und Expert*inneninterviews. Auf die-

ser Grundlage werde ich an die in diesem Kapitel bisher formulierten Thesen

anknüpfen und im folgenden Unterkapitel herausarbeiten, wie sich in den

verschiedenen Praxen der Lebensmittelproduktion kulinarische, nutritionale

und ökologischeWissenspraxen nachzeichnen lassen undwie diese inMacht-

kämpfe eingebunden sind.

6.4.1 Produktion von Fleischalternativen

In diesemUnterabschnitt werde ich dasWissen in der technikkulturellen Pro-

duktion von Fleischimitaten analysieren. Eine weitreichende Beobachtung im

Forschungsprozess ist, dass es zu einer ausgiebigen Zusammenarbeit zwi-

schen vegan/vegetarischen NGOs und der Fleischindustrie kommt, die ich in

Hinblick auf Entwicklungen im Veganismus und damit verbundenen Subjek-

tivierungen bereits analysiert habe (5.3.2). Daran anknüpfend analysiere ich

das Wissen, das in Zusammenhang mit der Produktion veganer Fleischalter-

nativen thematisiert wird, undwiemit diesen Praktiken Lebensmittel, Körper

und Geschlecht zusammenhängen.

13 Die in der Tierrechtsbewegung verbreitete Parole »Fleisch ist Mord« steht beispiels-

weise in kondensierter Form für diese Wissensform und Materialisierung.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020 - am 13.02.2026, 21:48:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

