
5. Erinnerungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad 205

Dieses Modell ist als eine Theorie zu verstehen, welche in der Lage ist, erinne-

rungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad zu erklären.Diese

Studie kann dabei keinesfalls jede einzelne Person in ihrem Bezugssystem abbil-

den. Vielmehr geht es bei der hier vorgestellten Theorie darum, den Mikrokosmos

der Villa Baviera erstmals in Bezug auf wirkende Erinnerungsdynamiken greifbar

zu machen.

Ebenso wichtig ist es zu betonen, dass sich durchaus auch zeigte, dass die

Funktionalität dieser Erinnerungsdynamiken nicht ausschließlich von dem geo-

grafischen Lebensmittelpunkt der Zeitzeug:innen abhängt. Es konnte in einigen

Fällen imZuge des theoretischen Samplings26 auchmitMenschen gesprochenwer-

den, die nicht nur die Villa Baviera, sondern auch Chile verlassen haben und inzwi-

schen beispielsweise in Deutschland leben. Unter ihnen gibt es ebenso Personen,

die trotz der geografischen Distanz eine systemische Nähe spüren und nach den

»Regeln« der Colonia funktionieren, weil sie diese während eines Großteils ihres

Lebens internalisiert haben.

Zusammengefasst kann die Vergebungsmaxime in abstrahierter Form als in-

nergemeinschaftlicheVereinbarung verstandenwerden, die zur Folge hat, dass sie

außerhalb dieses gruppenbezogenen Kontextes zu Konflikten führt und in Strei-

tigkeiten resultiert. Bleibt dieser Prozess ungestört, manifestiert er sich in einem

Kampf um Deutungshoheit, der von internen und externen Faktoren beeinflusst

wird. In Abhängigkeit zu diesen Faktoren resultiert dieser Kampf um Deutungs-

hoheit im Rückzug in die gewohnten Umfelder, in denen die eigenen Narrative

gestärkt und stabilisiert werden, um schließlich erneut die anfängliche Dynamik

der gruppenbezogenen Vereinbarung zu stärken.

5.1 »Und vergib uns unsere Schuld …« – die Vergebungsmaxime

In diesem Kapitel werden die vorangegangenen Erläuterungen nun ganz explizit

mit Blick auf die Vergebungsmaxime als wichtiger Kristallisationspunkt erinne-

rungskultureller Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidadmit detailliertem

Rückbezug auf das Datenquellenmaterial dieser Studie erläutert. Der Blick auf die-

se zunächst innergemeinschaftliche, in willkürlicher Auslegung der Bibel getrof-

fene Vereinbarung gewinnt vor allem durch ihren historisch-politischen Kontext

an Relevanz für die vorliegende Untersuchung. Denn die schleppende politische,

juristische und wissenschaftliche Aufarbeitung der in der Colonia Dignidad be-

gangenen internen und externen Verbrechen27 kann im Zusammenhang mit der

26 Das Vorgehen des theoretischen Samplings wird in Kapitel 3.2.2 detailliert erläutert.

27 Zur Erinnerung: Diese Bezeichnung erfolgt auf Grundlage von Jan Stehles Unterteilung der

Verbrechen in diejenige der kriminellen Gemeinschaft Colonia Dignidad (intern) und dieje-

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020 - am 14.02.2026, 08:01:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Die Colonia Dignidad zwischen Erinnern und Vergessen

Vergebungsmaxime interpretiert werden. Dies ist der Fall, weil der Zugang zu In-

formationen über die historischen Dimensionen von Täterschaft in der ehemaligen

Colonia Dignidad insbesondere von der Bereitschaft der Zeitzeug:innen abhing

und bis heute abhängt, über individuelle oder kollektive (Gewalt-)Erfahrungen zu

sprechen.Weil die Vergebungsmaxime jedoch eng verbunden ist mit demWunsch,

die oft schmerzenden und schuldbehafteten Erinnerungen an die Vergangenheit

hinter sich zu lassen und in der Konsequenz über sie zu schweigen, wirkt sie der

Aufklärung historischer Zusammenhänge diametral entgegen. Dadurch, dass das

Schweigen von einigen zur Verschleierung der Verbrechen vieler beiträgt, bezieht

sich die Vergebungsmaxime zwar auf eine innergemeinschaftliche, ideologisch-

religiös gerahmte Regelung unter ehemaligen Mitgliedern der Colonia Dignidad;

deren Konsequenzen wirken jedoch über diesen Mikrokosmos hinaus und ragen

direkt in den Prozess der Aufarbeitung hinein.28

Im Folgenden wird ein Blick auf das Kodierparadigma zum Phänomen der Ver-

gebungsmaxime geworfen.29 Es kristallisierte sich in den Interviewgesprächenmit

den Zeitzeug:innen als zentrale Dynamik heraus. Der In-Vivo-Code aus einem In-

terviewgesprächmit einem Zeitzeugen – »Hier [in der Bibel; Anm.M. D.-N.] steht,

ich soll vergeben«30 – bringt den Ursprung der Vergebungsmaxime in einem Satz

auf den Punkt. Denn der umfassende innergemeinschaftliche Anspruch der Ver-

gebung untereinander beruht auf einem tiefen religiösen Glauben an die »tiologi-

sche«31 Auslegung der Bibel. Dieser Glaube ist gebunden an ein Gemeinschaftsge-

nigen der kriminellen Organisation Colonia Dignidad (extern). Siehe dazu: Stehle, Der Fall

Colonia Dignidad, Kap. 4.

28 Sofern diese Konsequenz ausschließlich die geschlossene Gemeinschaft dieses Systems be-

treffen würde, bliebe zu diskutieren, ob die Einmischung in interne Angelegenheiten über

eine Abwägung ethisch-moralischer Fragen hinausgehen sollte. Zumindest könnte dies der

Fall sein, wenn die außergerichtliche Klärung von allen Beteiligten und auf Augenhöhe ent-

sprechend gelebt wird. Da diese interne Vereinbarung aber große Auswirkungen auf Men-

schen außerhalb der Gruppe hat (bspw. Familienangehörige von »Verschwundenen«), muss

sie genauer untersuchtwerden.Außerdemkannnochangemerktwerden, dass es, zumindest

nach deutschem Strafrecht, beispielsweise auch Straftatbestände gibt, bei der die Staatsan-

waltschaft eigene Ermittlungen anstellen und Klage erheben müsste. Dies ist etwa der Fall

bei Vergewaltigungen. Um solche Untersuchungen jedoch überhaupt aufnehmen zu kön-

nen, müsste sie entsprechend über den Tatbestand informiert werden.

29 Im Rahmen des axialen Kodierschrittes im Sinne der GTM können solche Kodierparadigmen

in Anlehnung an Corbin/Strauss dabei helfen, die in den Daten begründeten Phänomene

in komplexem Zusammenhang zueinander zu untersuchen. Das genaue Vorgehen wurde

bereits in Kapitel 3.2.3 erläutert.

30 Transkript Ralf, Pos. 32.

31 Wie zuvor bereits erläutert, ist »tiologisch« als Anlehnung an die willkürlich aufgebaute Pri-

vatreligion Paul Schäfers zu verstehen. Schäfer hat sich in der Colonia Dignidad u.a. als »tío«

(deutsch: Onkel) oder »tío permanente« (deutsch: der ewige Onkel) bezeichnen lassen. Um

seineVorstellungendesZusammenlebens in der ColoniaDignidad vermeintlich zu legitimie-

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020 - am 14.02.2026, 08:01:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erinnerungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad 207

fühl, das von einem Teil der Bewohner:innen der ehemaligen Colonia Dignidad im

regelmäßigen gemeinsamen Gebet und der gemeinsamen Auslegung der Bibel er-

lebt wird.32 Da es sich bei dieser Gruppe um eine geschlossene Gemeinschaft aus

(einigen) ehemaligen Mitgliedern der Colonia Dignidad handelt, teilen diese auch

die Erfahrungen, die sie unter Paul Schäfer gemacht haben. Dazu gehören trau-

matische Erlebnisse, die sie selbst gemacht haben, als auch solche, an denen sie

selbst als Täter:innen beteiligt gewesen sind. Um dennoch das gemeinsame Leben

und Arbeiten sowie das gemeinschaftliche Beten möglich zu machen, funktioniert

die Vereinbarung, welche das Gemeinschaftsgefühl aufrecht erhält: die Vergebung

von Sünden und Schuld der anderen und die Vergebung, die sie selbst innerhalb

dieser Gemeinschaft erfahren können.

Durch eine unterschiedlich ausgeprägte Bandbreite an Täterschaft in der Colo-

nia Dignidad deckt diese Vereinbarung demnach sowohl Beleidigung und einfache

Körperverletzung als auch sexualisierte Gewalt bis hin zur Beteiligung an Folter

und Mord ab:

»Hier steht, ich soll vergeben. Und wenn er mich zusammengeschlagen hat, bis

ich fast nicht mehr lebe, aber ich vergeb ihm. Ich bin bereit. Ja. Ich rechne es dir

nicht mehr zu.«33

Die Schwere der Delikte führt unweigerlich dazu, dass es manchen Personen in

einigen Fällen sehr schwer fällt, ihren einstigen Peiniger:innen zu vergeben. Des-

halb haben die Bewohner:innen der ehemaligen Colonia Dignidad Strategien an-

genommen, um mit dieser Schwierigkeit umzugehen. Neben der Verharmlosung,

Verdrängung oder Verleugnung der eigenen Taten oder Gewalterfahrungen konn-

te eine Differenzierungsstrategie entdeckt werden, welche sich Zeitzeug:innen zu-

nutze machen, um der Vergebungsmaxime gerecht werden zu können.

Der Zeitzeuge Ralf erklärt, wie ein gruppeninterner Klärungsprozess für ihn

abläuft und wie er die Begriffe Vergebung und Versöhnung versteht, unterscheidet

und lebt:

ren, wählte er Bibel-Quellen, die er nach seinem Belieben zitierte und auslegte. Die Sied-

ler:innen selbst hatten keine eigenen Bibeln zu Verfügung. Sie mussten seiner Auslegung

vertrauen.

32 Der Gruppe, die innerhalb der ehemaligen Colonia Dignidad noch gemeinsam betet und

sich auch in dieser Vergebungsmaxime bestärkt, ist aber nicht unbedingt eine Nähe zur um-

strittenen Volksmission Krefeld um den Prediger Ewald Frank zu unterstellen. Zeitzeuge Ralf

etwa erklärt in unserem Forschungsgespräch, er habe den Kontakt zu dem Prediger nicht

»ertragen können«, weil es in den Predigern immer nur um »Endzeit, Endzeit, Endzeit« ge-

gangen sei (vgl. Transkript Ralf, Pos. 92). Gleichzeitig sind einige der Bewohner:innen, denen

die Vergebungsmaxime gilt, so wie Zeitzeugin Hiltrud, einander besonders verbunden in

diesem Glauben an die Endzeit.

33 Transkript Ralf, Pos. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020 - am 14.02.2026, 08:01:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Die Colonia Dignidad zwischen Erinnern und Vergessen

»MD: Und wer kann das [die Schuld; Anm. M. D.-N.] klären?

Ralf: Derjenige, der es getan hat.

MD: Also nicht von außen eine Klärung, sondern unter den Menschen.

Ralf: Unter den Menschen. Ja, das … ich werde niemanden, der mich geschlagen

hat, vor’s Gericht bringen.

MD: Nein?

Ralf:Nein. Ich habe ihn angesprochen, mehrmals und wenn es ihn nicht erinnert

und trotz seines Nicht-Erinnerns sich um Entschuldigung gebeten hat. Der eine,

dem ich und der andere, dem ich’s gesagt hab, dann ((Telefon klingelt, er drückt

den Anruf weg)), dann ist das seine Sache. Obwohl die absolute Versöhnung nicht

stattfinden kann so. Wenn er es nicht erinnert und auch nicht sucht, es zu erin-

nern mit all seinem Innern, um den Menschen, dem er das Unrecht angetan hat,

zur wirklichen Ruhe zu bringen, so lange gibt es zwar Vergebung von meiner Sei-

te aus, aber nicht Versöhnung, absolute Versöhnung von beiden Seiten. So denke

ich.

MD: Also Vergebung bedeutet, wenn ich das richtig verstehe: Jemand, der eine

schlimme Tat, also jetzt ganz konkretes Beispiel, jemand hat dich geschlagen und

entschuldigt sich bei dir offiziell oder förmlich, dann ist es für dich ein Moment,

wo du vergeben kannst, aber eine Versöhnung ist noch eine Ebene höher, das be-

deutet, das Gegenüber spürt richtige Reue und du spürst auch, dass das wirklich

wahr ist und dann kannst du dich sogar versöhnen.

Ralf: Ja, weil ich es selber anmeinem eigenen Leib erlebt hab, wie es die eine Sei-

te ist und wie es die andere Seite ist. Dass ich auch förmlich hingegangen bin zu

dem Jungen, zu meinem Kollegen, den ich geschlagen habe und es war keine Er-

lösung, weder für ihn noch für mich. Und dann nach einemMonat oder nach zwei

Monaten, weiß nicht mehr, wie lange das war. Dann kam wirklich ein absoluter

Zerbruch und eine Reue über mich, ich bin hingegangen, wir haben uns in die Ar-

me genommen und wir haben geweint beide, weil einfach es war Schluss. Weil

die Reue da war und das muss von demjenigen kommen, der es getan hat. Wenn

das nicht kommt, ist es seine Sache, muss er mit seinem Leben fertig werden. Ich

hasse ihn deswegen nicht. Darf ich nicht und möchte ich nicht. Ich leb mit ihnen,

aber es bleibt die Distanz. Weiß nicht, ob du das verstehst.

MD: Ja, du erklärst es mir gut. Ich glaube, ich verstehe es. Wie ich eben zusam-

mengefasst hab: Versöhnung impliziert auch Reue, also so eine Art – weiß nicht,

ob das Wort jetzt zu viel ist – aber so eine Art Wahrhaftigkeit, also …

Ralf: Ja, ja – ganz genau.«34

Wenn der Wunsch nach Klärung eines Geschehnisses von der geschädigten Per-

son ausgeht und die schädigende Person nicht bereit ist, sich zu entschuldigen,

34 Ebd., Pos. 5-22.

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020 - am 14.02.2026, 08:01:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erinnerungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad 209

dann sollen zwei Gemeindemitglieder hinzugeholt werden, um die Angelegenheit

zu klären. Wenn dies nicht ausreiche, dann müsse die zu klärende Angelegenheit

in der größeren Gemeinde besprochen werden. Ralf hält dies für fast undenkbar:

»MD: Steht in der Bibel oder gibt es in deinem Verständnis auch irgendwo Platz

für die Gerichte, also außerhalb dieser Versöhnung untereinander. Also welche

Rolle spielt dann ein Gericht?

Ralf: Nicht direkt. Denn es gibt dann Schritte weiter, aber von Gericht ist die, ist

keine Rede davon. Es geht wörtlich weiter dann, wo es heißt, ›Sündigt dein Bruder

an dir, so gehe hin‹, Moment, ((schlägt erneut eine Bibel auf)) … ›Sündigt aber ein

Bruder an dir, so gehe hin und strafe ihn zwischen dir und ihm allein.‹ Und jetzt

kommt’s, das ist Matthäus 18 Vers 15, und jetzt kommts, ›Hört er dich, so hast du

deinen Bruder gewonnen. Hört er dich nicht, so nimm noch einen oder zwei zu

dir, auf das alle Sache bestehe auf zweier oder dreier Zeugen Mund. Hört er die

nicht, so sage es der Gemeinde. Hört er die Gemeinde nicht, so halte ihn als einen

Zöllner und Heiden.‹ Ja, bis dahin.

MD:Was heißt das, jemanden wie einen Zöllner ((Ralf unterbricht mich, um zu

antworten))

Ralf: Ja, dann sag ich: Er will nicht, lass ihn gehen. Er will nichts wissen von. Ja,

das ist eine harte Sache. Dann ist er geachtet wie einer der, dem nicht zu helfen

ist. Das ist schon weit, weit vorgegriffen. Schon fast nicht denkbar.

MD: Ach so, ja?

Ralf: Ja, das einer nicht will. Das einer sich so wehrt, dass er nicht mal vor der ge-

samtenGemeinschaft noch trotzt undnicht eingestehenwill, dass er seine Schuld,

das trifft, nur weil du fragst, wegen Gerichten, von Gerichten ist hier niemals, was

wir hier an Gerichten verstehen und Anklage, das ist im Evangelium nirgendswo

genannt.«35

Wenn in einer Gruppe Straftaten begangen werden und die Gruppe sich darauf

einigt, dass sie (mehrheitlich) keine Klage gegen diejenigen erhebt, welche die Tat-

bestände erfüllt haben, dann entsteht eine Form der innergemeinschaftlichen »Ge-

richtsbarkeit«, die sich an keinerlei offiziellen Rechtsprechungsorganen orientiert.

Die wörtliche Auslegung der Bibel sorgt im Fall der ehemaligen Colonia Dignidad

dafür, dass die angestrebte glaubensgemeinschaftliche Vergebung mit dem Ver-

gessen einhergeht und zur Spirale des Schweigens über historische Verbrechen

wird.

Dass es sich bei dieser Auslegung der Bibel um eine im gesellschaftspolitischen

Kontext problematische Glaubenspraxis handelt, wird durch einen kontrastieren-

den Blick auf eine integrativere Sichtweise auf juristische und theologische Prin-

zipien deutlich. Diese nimmt etwa der Rat der Evangelischen Kirche in Deutsch-

35 Ebd., Pos. 37-42.

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020 - am 14.02.2026, 08:01:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Die Colonia Dignidad zwischen Erinnern und Vergessen

land in einem Grundlagentext über die Themen »Sünde, Schuld und Vergebung

aus Sicht evangelischer Anthropologie«36 ein. Darin bespricht er die Rolle von Ver-

gebung im Kontext eigener Verbrechen innerhalb der Kirchenkreise, aber auch im

Kontext historischer Vergehen größeren Ausmaßes, vor allem im Hinblick auf die

großen Verbrechen des 20. Jahrhunderts. In diesem Text wird deutlich, dass – auch

aus einem theologischen Blickwinkel – eine Problematik in der Verknüpfung von

Vergebung und Vergessen gesehen werden kann. Den Ausführungen der EKD zu-

folge erzeuge diese Sicht- undHandlungsweise nicht etwa die angestrebteHeilung,

sondern das Gegenteil, indem es den Opfern erneut großes Leid bereite:

»Gerade dadurch, dass die unfassbare Last geschichtlicher Schuld bedacht und

ihrer Opfer gedacht wird, werden die geistigen Grundlagen für neue Anfänge

und den Widerstand gegen die Wiederholung der Verbrechen gelegt. Keines-

wegs kann hier das Vergeben der Schuld auf Vergessen hinauslaufen. Es gibt

Schuld, die zwar im Einzelfall, von Mensch zu Mensch, vergeben werden kann,

aber dennoch nicht vergessen werden darf. Das Nicht-Vergessen-Dürfen kann

sogar zu einer Verpflichtung werden, die aus dem Erbarmen mit Opfern und

Tätern erwächst, während es erbarmungslos wäre, das Vergangene endlich ad

acta zu legen. Es gibt historische Schuldkonstellationen, in denen Vergebung

wünschenswert ist, aber Vergessen unverantwortlich wäre.«37

Die Verfasser:innen des Textes gehen auf einen weiteren Aspekt ein, der wichtig

für ein Verständnis der glaubenspraktischen Ausrichtung einiger bis heute in der

ehemaligen Colonia Dignidad lebender Menschen ist. Der genannte Text hebt her-

vor, dass die »juristische und die theologische Sichtweise« auf die Themen Schuld

und Vergebung zwar verschieden seien, »aber nicht getrennt werden [dürfen]«.

Der juristische Blick darauf sei von großer Bedeutung, weil

»es Situationen, gibt, in denen Schuld im Rahmen menschlicher Einsicht konkret

bestimmt werden muss, zwischen Tätern und Opfern zu unterscheiden ist und

es geregelte Prozesse der Bestrafung und gegebenenfalls des Ausgleichs geben

muss«.38

Das spezifische Verständnis eines Vergebungsprinzips in der ehemaligen Colonia

Dignidad lässt diesen juristischen Blick auf historische Verbrechen außen vor, stellt

die Vergebung als Maxime allem voran und fordert in der Konsequenz das Verges-

sen. Begründet wird dies mit einem Zitat aus dem Evangelium nach Lukas, in dem

36 Evangelische Kirche in Deutschland (Hg.), Sünde, Schuld und Vergebung aus Sicht evangeli-

scher Anthropologie. Ein Grundlagentext des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland

(EKD), Leipzig 2020.

37 Ebd., 111.

38 Ebd. 110.

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020 - am 14.02.2026, 08:01:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erinnerungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad 211

es heißt: »Jesus aber sprach zu ihm: Wer die Hand an den Pflug legt und sieht zu-

rück, der ist nicht geschickt für das Reich Gottes.«39 Dieser Satz wird so ausgelegt,

dass nach dem Vergeben ein Blick zurück in die Vergangenheit zur Konsequenz

habe, nicht in ein Reich Gottes aufgenommen zu werden.

Die 71-jährige Zeitzeugin Hiltrud macht im folgenden Ausschnitt aus dem

Transkript unseres Forschungsgesprächs deutlich, dass sie sich um die Vergebung

und das Vergessen in tiefem Glauben an ein jenseitiges Reich Gottes bemüht.

Darin wird sichtbar, dass dieser Glaube unmittelbar mit einer ausgeprägten Angst

vor ihrer Vorstellung von einer Endzeit verknüpft ist:

»Hiltrud: Vorher haben wir ja, haben wir ja auch nicht heiraten können. Und ich

hatte schon immer so in der Vorstellung, ja das Heiraten soll man nichtmehr, weil

wir schon in der Endzeit leben.

MD:Was heißt das?

Hiltrud: Endzeit ist/ehm/es steht ja in der, ich weiß nicht, ob Sie die Bibel kennen,

ob Sie gläubig sind oder nicht.

MD: Ja, aber, also ich bin auch Christin, aber ich weiß jetzt nicht genau, wie

Hiltrud: Am Ende und alles, was für’s Ende geschrieben steht: Die Hungersnöte,

ein Volk wird sich wie das andere erheben, es werden mehr Katastrophen und all

dies sein. Das ist jetzt. Und danachwird dann das, erstmal das Zorngericht Gottes

über dieMenschheit kommen, die Erde wird praktisch fast vernichtet werden und

dann kommt das Tausendjährige Reich. Vorher nimmt Gott die Seinen noch zu

sich, die ihm treu waren und die an ihn geglaubt haben und nach seinemWillen

gelebt haben. Die wird er zu sich holen vorher, bevor das alles kommt. Darum

bemühen wir uns auch, so zu leben.

MD: Ja.

Hiltrud: ((lächelt)) Um dabei zu sein.«40

Diese Vorstellung eines »Zorngerichts Gottes« verdeutlicht, worum es in der Spi-

rale des Schweigens als Konsequenz der Vergebungsmaxime auch geht: Es besteht

eine ganz konkrete Angst davor, nicht in »ein Reich Gottes« aufgenommen zu wer-

den, sondern – im Falle von vermeintlich »sündigem Verhalten« – nach dem Le-

ben im »Diesseits« in einer »jenseitigen Hölle« zu enden. Ein Ausschnitt aus dem

Expertengespräch mit der behandelnden deutsch-chilenischen Psychotherapeutin

KarenHinzner veranschaulicht, wie fest diese Angst vor einer Hölle bei ehemaligen

Colonia-Mitgliedern verankert und wie handlungsleitend diese ist. Sie berichtet

in unserem Gespräch von ihrer eigenen Herausforderung dabei, mit diesen Ängs-

39 Evangelische Kirche in Deutschland (Hg.), Die Bibel nach Martin Luthers Übersetzung, revi-

diert 2017, Standardaufgabe mit Apokryphen, Deutsche Bibelgesellschaft, Lukas 9,6.

40 Transkript Hiltrud, Pos. 79-85.

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020 - am 14.02.2026, 08:01:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Die Colonia Dignidad zwischen Erinnern und Vergessen

ten der ehemaligen Colonia-Anhänger:innen auch imRahmen der Psychotherapien

umzugehen:

»MD: Spielt denn der Teufel, quasi dieses Angst-Systemheute auch noch eine Rol-

le, wenn du mit ihnen sprichst?

KH: Ja. Du wirst es sehen.

MD:Der Teufel spielt auch noch eine Rolle?

KH: Ja. Osea [deutsch: das heißt], die glauben wirklich, dass es existiert. ((lacht

unbehaglich)) Die Hölle oder was es sein soll, si.

MD: Bist du selber religiös?

KH:Nein.

MD: Ist das dann schwieriger zu verstehen?

KH: Ich glaub schon. Fürmich ja. Ichmussmichwirklich; osea [deutsch: das heißt],

ichmussmich bemühen. Ichmussmich sehr bemühen. Porque [deutsch: weil] ich

würde da wirklich manchmal gerne sagen: Quatsch!«41

Dieser knappe Einblick in die Arbeit der behandelnden Psychotherapeutin veran-

schaulicht den immensen Einfluss, den die religiös begründete Angst auch auf die

psychische Verfassung ihrer Patient:innen nimmt.

Ein erneuter Blick auf die Erzählungen der Zeitzeugin Hiltrud ermöglicht

schließlich weitere, umfassende Erkenntnisse über die handlungsleitenden Sicht-

weisen. Ihrer tiefen Angst vor einer Strafe Gottes – meist wird hier als Sanktion

das Hinabgleiten in die »Hölle« nach dem Tod imaginiert – verleiht Hiltrud in

ihren Ausführungen besonderen Nachdruck, als sie im Folgenden einen Ausschnitt

aus der Bibel zitiert und von der Begegnung mit einem Gast in der Villa Baviera

berichtet. Denn dieser nicht näher charakterisierte Gast habe ihr von einem

Traum erzählt, in dem er seine Mutter in der »Hölle« gesehen habe. Auf seine

Frage hin, warum sie denn in der »Hölle« sei, habe diese Mutter ihrem Sohn

geantwortet, dass sie in der »Hölle« sei, weil sie nicht vergeben habe. Für Hiltrud

gilt diese Geschichte als ein Beispiel für etwas, das sie das »wahre Leben« nennt.

Auf meine Frage danach, was diese Frau aus der Geschichte denn nicht vergeben

habe, antwortet Hiltrud, dass sie es nicht wisse und es auch nicht wichtig sei.

Im Gegenteil, die Geschichte des Gastes über seine Mutter in Flammen reiche

aus, um eine Bestätigung für das eigene Handeln zu erleben. Der im Folgenden

zitierte Ausschnitt aus dem Transkript beginnt etwas weiter vorher, um auch den

Gesprächskontext des Berichtes nachvollziehbar zu machen:

»MD: Genau. Ich schreib über, ich versuche hier die unterschiedlichsten Perspek-

tiven zu hören und zu sortieren erst einmal. Ohne dass ich jetzt irgendwas da-

zu sage, sondern erstmal einfach sammeln und hören, mit welcher Sicht kommt

41 Transkript (2/2) Karen Hinzner, Pos. 72-79.

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020 - am 14.02.2026, 08:01:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erinnerungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad 213

man eigentlich auf die Vergangenheit undwas verbindetman damit fürWünsche

für die Zukunft. Also da gibt es ja ganz unterschiedliche Sichtweisen. Die einen

interessieren sich sehr für die Wirtschaft jetzt gerade, andere denken sehr aus

der Familienperspektive und verbinden dasmeiste mit ihren eigenen Kindern. So

versuche ich herauszufinden, was ist eigentlich das Gesamtbild. Andere sprechen

sehr viel über ihren Glauben und über die religiöse Verbindung und im besten

Fall habe ich, wenn ich zurückfahre – was leider schon bald ist –, ein Bild davon

bekommen, was bewegt die Menschen eigentlich hier. Was hat das mit der Ver-

gangenheit und den Wünschen für die Zukunft zu tun.

Hiltrud: Aber man merkt sicher, die das nicht vergessen können, die leiden im-

mer noch. Und die, die das vergeben und vergessen haben, wir sind glücklich und

fröhlich und es ist so schade. ((lächelt)) Sagt ja auch die Bibel.

MD: Viele in Deutschland haben Schwierigkeiten damit zu verstehen, wie das

funktioniert. Wie schafft man das, zu vergeben?Wie ist dieser Prozess?Wasmuss

es dafür geben, dass man vergeben kann? Wie hast du das erlebt?

Hiltrud: Ich? Die Bibel sagt mir ganz klar, im Vater Unser sagt die Bibel selber:

›Vergib uns, wie wir vergeben unseren Schuldigern.‹ Und wenn wir nicht verge-

ben, das liest man auch an anderen Stellen, wird Gott uns auch nicht vergeben.

Und da haben wir sogar mal ein Beispiel gehört, da hat ein Gast hier gesagt, er

hatte eine liebe Mutter, die hat ihn gut erzogen ((Hiltrud wird von einem Kunden

unterbrochen und führt dann ein Verkaufsgespräch, sie rechnet anschließend ab,

der Kunde fragt sie, ob er mich auch kaufen könne, es wird bezahlt; der Kunde

möchte dann auch das Foto von der Gruppe auf der ›Marco Polo‹ sehen, was noch

auf dem Tisch liegt; anschließend kauft er noch ein Eis))

MD: Jetzt weiß ich gar nicht mehr, wo waren wir? Ach ja, du hattest gerade über

Vergebung gesprochen.

Hiltrud: Ja, das erleben wir so. Alle, die wir vergeben und vergessen haben, wir

sind so glücklich ((lacht)). Das sieht man bei allen.

MD:Wie hast du, du hast grad gesagt, ich glaube, aus dem Vater Unser hast du

zitiert.

Hiltrud: Ja, da da heißt es: ›Und Vater und vergib unsere Schuld, wie wir vergeben

unseren Schuldigern‹ und wenn wir unseren Schuldigern nicht vergeben, dann

vergibt Gott uns auch nicht. Ach, da hab ich die Geschichte erzählt. Wollte ich

grad erzählen. Von einemMann, der der eine liebe Mutter hatte, die ihn auch gut

erzogen hatte und plötzlich starb sie und dann auf einmal nachts im Traum sieht

er seine Frau in derHölle ((dramatisch)) und da hat er sich so erschrocken: ›Mutter,

was machst du hier in der Hölle?‹ Und da hat die Mutter gesagt: ›Ich habe nicht

vergeben.‹ …

MD: ((vorsichtig)) Wo hast du, wo kommt die Geschichte her?

Hiltrud:Hat ein Gast, der selber er war, der das erlebt hat, hat das hier erzählt.

MD: Und was meinte er, was hatte seine Mutter nicht vergeben?

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020 - am 14.02.2026, 08:01:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Die Colonia Dignidad zwischen Erinnern und Vergessen

Hiltrud: Sie, ich weiß nicht, mit wem sie Streit oder was sie mit jemandem hat-

te. Das weiß ich nicht, das hat er auch nicht gesagt. Aber sie hat gesagt: ›Ich ha-

be nicht vergeben.‹ … Und solche Sachen sind einfach so klar und stehen fest, ja?

Das ist ja auch das Leben, das wahre Leben, wennman einander vergibt, einander

liebt, einander hilft, das ist das Leben, was es schön macht.

MD: Und was denkst du, wenn jemand das nicht kann?

Hiltrud:Wenn ((stockt, lächelt verlegen)) was ich denke, dass er dann nicht das

Himmelreich erreichen wird. Es steht ja auf der anderen Seite auch geschrieben:

›Wer zurückschaut, ist nicht geschickt zum Reiche Gottes.‹ In der Bibel.

MD: Ja?

Hiltrud: Ja. Das steht in der Bibel: Wer zurückschaut, ist nicht geschickt zum Rei-

che Gottes.

MD:Mhm.42

Dass Hiltrud diesen Traum des ominösen Gastes als Beweis für die Existenz einer

jenseitigen »Hölle« liest, muss im Kontext der Bedeutung von Träumen in der Co-

lonia Dignidad unter Paul Schäfer verstanden werden. Denn der zur Schäfer-Zeit

geltende Beichtzwang schloss auch Mitteilungen über Träume mit ein. Dabei wur-

den Mitglieder bei Gruppenversammlungen beispielsweise von Schäfer vor allen

anderen nach ihren Träumen befragt und für ihre Erzählungen im Anschluss ge-

demütigt. Die Träume wurden dabei wie reale Ereignisse behandelt und Schäfers

willkürlicher Deutung ausgesetzt. Wenn also beispielsweise eine Person nach der

Aufforderung aufstand, um von einem Traum zu berichten, kam es häufig vor, dass

Schäfer die Person verhöhnte und von allen auslachen ließ. In vielen Fällen ließ er

einzelne Personen auch für ihre Träume verprügeln.43 Auch Karen Hinzner berich-

tet in unserem Gespräch von der Schwierigkeit, die traumatischen Erfahrungen

unter Schäfer und die daraus resultierende Überforderung mit Träumen zu bear-

beiten, um gemeinsam mit ihren Patient:innen zu ergründen, wie sich Traumwel-

ten bilden und wie sie aus einem Unbewussten in das Bewusstsein geholt werden

können, um schließlich weniger bedrohlich zu werden.44Wie der obige Ausschnitt

aus dem Gespräch mit Hiltrud zeigt, beeinflusst ihre Einschätzung von Träumen

(und die Erzählungen Fremder darüber) unmittelbar ihr Verhalten in Bezug auf

Vergebung und das (absichtliche) Vergessen.

Doch nicht alle Siedler:innen befürworten einen grundsätzlichen Schlussstrich

unter der Verbrechensgeschichte der Colonia Dignidad. Zeitzeuge Ralf beschreibt

in unserem Forschungsgespräch beispielsweise, dass es seiner Auffassung nach

42 Transkript Hiltrud, Pos. 90-106.

43 Vgl. Audioaufnahme Paul Schäfer bei einer Gruppenversammlung, undatiert (ca. 1973/74),

Privatarchiv Dieter Maier.

44 Vgl. Transkript (2/2) Karen Hinzner, Pos. 109-144.

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020 - am 14.02.2026, 08:01:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erinnerungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad 215

»zwei ganz getrennte Strömungen«45 in der ehemaligen Colonia Dignidad gebe,

bei der »die einen sagen, sie wollen nichts mehr wissen von der Vergangenheit, sie

gucken jetzt nach vorne«,46 und die anderen, zu denen er sich selbst auch zählt,

davon überzeugt seien: »Schuld ist Schuld und bleibt Schuld, so lange sie nicht

absolut geklärt ist, mit den Menschen, die das angeht.«47 Eine gerichtliche Klä-

rung von juristischer Schuld kommt in keiner der von Ralf genannten Strömungen

vor, trifft aber auf beide ebenfalls zu. Im Rahmen der teilnehmenden Beobachtung

sowie in den Forschungsgesprächen konnte noch eine weitere Strömung identifi-

ziert werden, die innerhalb der Villa Baviera jedoch verhältnismäßig klein ausfällt

und sich um den Verein ehemaliger Opfer der Colonia Dignidad (ADEC) herum

gebildet hat. Unterstützer:innen dieses Interessenverbands setzen einen anderen

Schwerpunkt in ihrem Umgang mit der Vergangenheit. Sie benennen die Verbre-

chen, priorisieren aber ihre Gegenwart und stellen so den Umgang mit Täterschaft

unter Paul Schäfer ihren jetzigen Forderungen nach Gerechtigkeit in ihrer heutigen

Lebenssituation hintan:

»Hinrich: Ich bin nur froh, wenn das mal überhaupt bekannt würde, ja? Dass die

Gegenwart für uns eigentlich das Schlimme ist, ja? Die Enteignung; erst den Leu-

ten nichts auszahlen und dann noch obendrein anfangen, Geld zu verlangen. Für

das, was wir selber erarbeitet haben. Wo wir selber als Kinder hier dabei waren,

ja? Und dann komplett, aber komplett enteignet sind.«48

Darüber zu sprechen, welche Verbrechen von wem wann und wie begangen wur-

den, erleben sie als BeschäftigungmitThemen, die zwar wichtig sind, ihnen bei ih-

ren gegenwärtigen Forderungen und Lebensumständen aber nicht helfen können.

Weniger als um die historischen Verbrechen geht es dieser Gruppe um gegenwär-

tige Zustände,49 die sie als ungerecht erleben, wobei sie dies auch entsprechend

wütend und verzweifelt hervorbringen. Damit beklagen sie eine Fixierung auf die

düsteren Kapitel der Geschichte, welche das öffentliche Interesse zu Lasten ak-

tueller Hilfsangebote kanalisieren und komplett einnehmen würden. Ein großer

Unterschied zwischen dieser Gruppe und den Verfechter:innen des Vergebens und

Vergessens liegt in der Bewertung von Gemeinschaft in der heutigen Villa Bavie-

ra. Mitglieder der ADEC erleben kein Gemeinschaftsgefühl, sondern sehen in der

gegenwärtigen wirtschaftlichen Ausrichtung der Siedlung eine Reproduktion his-

torischer Machtverhältnisse durch die Übertragung des Gemeinschaftseigentums

45 Transkript Ralf, Pos. 8.

46 Ebd.

47 Ebd.

48 Transkript Nathalia und Hinrich, Pos. 357.

49 Dazu zählt etwa die Aktienverteilung der VB-Unternehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020 - am 14.02.2026, 08:01:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Die Colonia Dignidad zwischen Erinnern und Vergessen

auf die Nachfolgegeneration der einstigen Schäfer-Vertrauten. Dass dieses Nicht-

Erleben von Gemeinschaft einen Bruch der Spirale des Schweigens zur Folge hat,

wird exemplarisch an dem öffentlichen Auftreten des Präsidenten der ADEC deut-

lich. Hinrich ist selbst, wie die meisten ehemaligen Mitglieder, sowohl Täter als

auch Opfer. Er lebt mit seiner Familie zwar bis heute in der Villa Baviera, lehnt

die strenge Glaubenspraxis einiger Bewohner:innen jedoch vehement ab. Sein Är-

ger über die gegenwärtige wirtschaftliche Gestaltung der Villa Baviera führt dazu,

dass er sich längst nicht mehr einer Gemeinschaft verbunden fühlt. Deshalb kri-

tisiert er auch öffentlich immer wieder die historischen Verbrechen der Colonia

Dignidad und spricht ebenso offen über sein eigenes Fehlverhalten unter Führung

von Paul Schäfer. Daraus lässt sich exemplarisch schließen, dass das Erleben von

Gemeinschaftsgefühlen die Voraussetzung für das Funktionieren der Spirale des

Schweigens ist.

Damit auch die besonders schweren Verbrechen gemeinschaftlich vergeben

werden können, werden prominente Geschichten wie die der Ärztin Gisela See-

waldt bis heute regelmäßig immer wieder erzählt und ebenso häufig zitiert. Dem-

nach habe Paul Schäfer der Ärztin eine Pistole an die Schläfe gehalten, um sie dazu

zu zwingen, die vermeintlichen Patient:innen imKrankenhaus der Colonia auf ver-

schiedene Art undWeise zu quälen. Dazu zählten Folterungen an den Geschlechts-

teilen von Kindern und Erwachsenen und die Zwangsmedikation ohne medizini-

sche Indikation.50 Diese Erzählung, zunächst unabhängig davon, ob die Ereignisse

so vorgefallen sind, erfüllt gleich mehrere Funktionen. Sie macht die oft schreckli-

chen Foltererfahrungen im Krankenhaus für die Betroffenen verständlicher, indem

das ausführende Folterpersonal selbst zum Opfer stilisiert wird. Denn auf diesem

Weg haben alle erneut denselben gemeinsamen Feind: Paul Schäfer. Das Bündnis

gegen den gemeinsamen dämonischen Feind, der hinter allen schlechten Erfahrun-

gen steht, wird dadurch zu einem gemeinschaftskonstituierenden Moment. Zum

anderen setzt diese Erzählung die etwaigen Täteranteile anderer auf sehr plasti-

sche Art und Weise in beschwichtigende Relation zu den oftmals vergleichsweise

harmloseren Taten der anderen. Die Logik lautet in diesem Fall: Wenn eine hier-

archisch übergeordnete Person wie die Ärztin Gisela Seewaldt derartig grausame

Gewalt ausgeübt hat und ihr dafür Verständnis entgegengebracht werden kann:

mehr noch, ihr sogar vergeben wird, wirkt die alltägliche, systemimmanente »ein-

fache körperliche Gewalt« vergleichsweise »harmlos«. In der Gemeinschaft kann

demnach alles vergeben werden, wofür »die Außenwelt« kein Verständnis haben

würde.

Das Vergessen wird auf diesemWege institutionalisiert, indem es zu einer Vor-

aussetzung für das gemeinschaftliche Zusammenleben gemacht wird. Hiltrud for-

muliert ihren Umgang damit wie folgt:

50 Vgl. Stehle, Der Fall Colonia Dignidad, 227ff.

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020 - am 14.02.2026, 08:01:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erinnerungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad 217

»[…] wir haben auch sehr viel Schönes, dann kam natürlich auch zwischendurch

Sachen, über die wir am liebsten gar nicht mehr sprechen wollen, weil wir uns

untereinander vergebenhabenundwir lieben uns untereinander unddamöchten

wir nicht noch wieder was vorholen, was vergeben und vergessen ist. Ja, das ist,

ob wir jetzt als Familie leben oder nicht, wir sind so miteinander verbunden, weil

wir durch Freud und Leid gemeinsam gegangen sind.«51

Es wird also eine Dynamik deutlich, die nahezu ausschließt, überhaupt auf Er-

eignisse in der Vergangenheit zu schauen. Dabei ist es allerdings erlaubt, schöne

Erinnerungen zu teilen. Nur diejenigen Themen, die andere Gemeindemitglieder

oder sich selbst belasten, werden problematisch, weil sie vergeben werdenmüssen,

um – der religionsphilosophischen Logik folgend – in das »Reich Gottes« aufge-

nommen zu werden. Hierbei wird eine klare Grenze zwischen der Gemeinde und

»allen anderen« gezogen. An dieser Stelle lässt sich eine weitere Wirkungsweise

der Vergebungsmaxime anführen. Denn für die Mitglieder der fundamentalistisch

gläubigen Gemeinde innerhalb der Gruppe teilt sich die Welt in wahrhaft Gläubige

und einen Rest der Menschheit. Hier drängt sich die Verknüpfung mit historischer

Feindbildpropaganda in der Colonia Dignidad auf, welche die Welt in ein dualisti-

sches Verhältnis von Gut und Böse, Innen und Außen separierte, wobei die Colo-

nia Dignidad in dieser Erzählung als auserwählte »Brautgemeinde Christi«52 galt.

Dies führt dazu, dass ausschließlich der innergemeinschaftlich geltende Werteka-

non als Maßstab für das eigene Handeln (etwa das Schweigen) angelegt wird und

die gruppeninternen Dynamiken unantastbar werden für diejenigen, die aus dem

vermeintlichen Äußeren dazukommen. Der ehemalige Colonia-Siedler und heuti-

ge Rechtsanwalt Winfried Hempel beschreibt, wie wirkmächtig diese geschlosse-

ne Gruppendynamik ist, indem er hervorhebt, wie die Aufteilung in Zugehörigkeit

und Fremdheit funktioniert:

»Wenn du aber nicht zu ihnen gehörst, dann ist das gar nichts wert. Und du kannst

die überzeugen, dass einer unter denen total verkehrt ist und die gucken nicht,

ob der verkehrt oder richtig, die gucken nur: Gehört er oder gehört er nicht zu

uns? Ja, also und was ist uns? Dieses undefinierbare Etwas, was nichts anderes

ist als das Überbleibsel, die Reste von einem Schiffsbruch, weil weil eine ganze

Gemeinschaftmuss ja zugeben, dass sie als Projekt total fracasiert [span.: fracasar

(deutsch: scheitern)] sind. Und die schwimmen wie im Ozean und halten sich an

denBalken undhalten sich da fest und sagen:Wir sind immer nochGemeinde, die

51 Transkript Hiltrud, Pos. 63.

52 Dies ist die Vorstellung davon, dass die Gruppe das von Gott auserwählte Volk für sein Reich

ist. DerArchitekt der ColoniaDignidad, JohannesWieske, hat dasGeländedamals so geplant,

dass Jesus in derMitte der Gebäude empfangenwerden könne, wenn er zu seiner auserwähl-

ten Gemeinde auf die Erde kommt.

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020 - am 14.02.2026, 08:01:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Die Colonia Dignidad zwischen Erinnern und Vergessen

nennen sich immer noch Gemeinde. Ich weiß nicht, ob die das auch so öffentlich

machen, aber so intern sagen sie, jawir sind immer noch die – aber im christlichen

Sinne – die Gemeinde, die von Gott berufen ist. Also, das wird immer noch so da

verbreitet.«53

Wenn sich also jemand nicht an die ungeschriebenen Gesetze der Gruppe hält,

gehört dieser automatisch nicht mehr dazu. Dadurch, dass er nicht mehr dazuge-

hört, zählen seine Sichtweisen nicht mehr, und die Gruppe wird in der Konsequenz

zu einem sich stetig selbst verstärkenden Resonanzraum. Hempel erinnert sich an

ein Ereignis zum Zeitpunkt des Neuanfangs nach dem Abtauchen Schäfers Ende

der 1990er-Jahre und zu Beginn der 2000er-Jahre, als eine Art von Vergebungsritual

durchgeführt worden sei:

»Also, die haben jahrelang Leute geschlagen,/ehm/verprügelt, alles Mögliche ge-

macht und da gab es vor Jahren mal so eine Art Gemeindeversammlung, wo sie

wirklich gesagt haben: ›Ja, wir sind schuld. Ich bekenne, ich hab Leute geschlagen

und so weiter.‹ Und die Leute haben gesagt: ›Okay, ich vergeb dir.‹ Und ab dem

Abend darf keiner mehr über die Vergangenheit sprechen, dann sind wir die Sün-

der, nicht sie. Also so, das ist der Mechanismus, den sie haben. Also und das ist

natürlich total inkompatibel mit Vergangenheitsaufarbeitung […].«54

Zusammengefasst lässt sich der Einfluss dieser Vergebungsmaxime auf erinne-

rungskulturelle Dynamiken wie folgt bestimmen: Mit dem Vergeben soll eine Tat

auch vergessen werden; wer doch davon spricht, begeht eine Sünde, denn »wer

zurückschaut, ist nicht geschickt zum Reich Gottes«.55 Nachdem die Taten im

kommunikativen Gedächtnis56 innerhalb der Gruppe zwischen Erinnern und Ver-

gessen57 verhandelt wurden, soll also das Vergessen als innergemeinschaftliche

53 Transkript Winfried Hempel, Pos. 19.

54 Ebd., Pos. 9.

55 Bibel-Zitat, s.o.

56 Unter dem metaphorisch zu verstehenden Begriff des kommunikativen Gedächtnisses fas-

sen Jan und Aleida Assmann Erinnerungen zusammen, die innerhalb von etwa drei bis vier

Generationen oder etwa 80 Jahren weitergegeben werden: »Unter dem Begriff des ›kommu-

nikativen Gedächtnisses‹ fassen wir jene Spielarten des kollektiven Gedächtnisses zusam-

men, die ausschließlich auf Alltagskommunikation beruhen.« Siehe dazu: Jan Assmann, Das

kulturelle Gedächtnis. Erinnerung undpolitische Identität in frühenHochkulturen,München

2018, S. 10; siehe auch: Harald Welzer, Das kommunikative Gedächtnis. Eine Theorie der Er-

innerung, München 2017; Gudehus/Eichenberg/Welzer, Gedächtnis und Erinnerung; Halb-

wachs, Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen.

57 Neben diesem aktiven Vergessen, das einen Unterschied zum unbewussten Verdrängen dar-

stellt, gibt es auch zahlreiche traumatische Erlebnisse aus der Vergangenheit, welche die Be-

troffenen nicht mit anderen teilen (können). In dem Fall sind sie ein Teil von Verdrängung:

»ImUnterschied zumbewusstenAuswählen von Fakten, das angesichts der unübersehbaren,

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020 - am 14.02.2026, 08:01:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erinnerungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad 219

Vereinbarung eintreten. Vergessen bedeutet hierbei eine aktive Handlung des

Nicht-Erinnern-Wollens, des Nicht-Hervorholens, und soll mit dem Vergangenen

abschließen mit dem Zweck, eine »weltliche Aufklärung«58 zu verhindern, um in

der Gemeinschaft zumindest friedlich koexistieren zu können. Die Taten verblei-

ben damit, sofern sie nicht an anderer Stelle dokumentiert und damit potenziell

gespeichert worden sind, höchstens im kommunikativen Gedächtnis derjenigen,

die zu der Gruppe gehören und werden nicht gespeichert oder institutionalisiert.

Sie können demnach nicht etwa beispielsweise in die wissenschaftlichen For-

schungen für eine Geschichtsschreibung zur Colonia Dignidad einfließen. Wer

diese Vereinbarung nicht einhält, gilt, in Auslegung des ersten Briefes des Johannes

aus dem Neuen Testament, als abtrünnige Person. Dort steht geschrieben:

»Sie sind aus unserer Mitte gekommen, aber sie haben nicht zu uns gehört; denn

wenn sie zu uns gehört, wären sie bei uns geblieben. Es sollte aber offenbar wer-

den, dass sie alle nicht zu uns gehören.«59

Nur Einzelne haben sich dieser Spirale entzogen und prangern die erlebten Ver-

brechen auch öffentlich an. Dadurch, dass sie in dem Moment, in dem sie sich

abwenden, bereits nicht mehr dazugehören, hat ihr Handeln keinen Einfluss mehr

auf die Gemeinschaft.

Ein institutionalisiertes Gedächtnis der ehemaligen CD-Mitglieder gibt es

demnach nicht, und auch ein kommunikatives Erinnern bleibt unter den vorge-

gebenen Paradigmen ein zerstückeltes. Es bleibt ein symbolisches Sprechen über

Leerstellen, die verdichtet auf etwas hinweisen, was ist, aber nicht herausgeschält

werden kann, weil es die Voraussetzung dafür ist, um weiter innerhalb dieser so

definierten Gemeinschaft zu leben.

Diese geschilderte Dynamik erinnert strukturell an das wirtschaftliche Netz-

werk der Colonia Dignidad, das es ermöglichte, dass die Gruppe jahrzehntelang

juristisch unantastbar blieb. Damals hatte sich eine Art abgeriegelte Parallelgesell-

ja unendlichen Fülle der historischen Tatsachenwelt unumgänglich ist, und im Unterschied

zum Vergessen, das den biologisch begrenzten Kapazitäten unseres Gedächtnisses geschul-

det ist, ist Verdrängen ein vor- oder unbewusstes Aussortieren von Wirklichkeiten, die das

betroffene Individuum oder Kollektiv aus dem bis dahin erreichten inneren Gleichgewicht

zu bringen drohen.« Aus: Peter Schulze-Hageleit, Verdrängung, in: Wörterbuch Geschichts-

didaktik, 177.

58 Die Formulierung bezieht sich auf die Einteilung der Welt in einen geistlichen und einen

feindselig-ungeistlichen Teil. Das Weltliche wird dabei etwa durch Gerichte geregelt, wäh-

renddieGlaubensgemeinschaft auchKonflikte und indiesemFall Verbrechenunter sich klärt

und ahndet.

59 Einheitsübersetzung der Bibel, Erster Brief des Johannes, Neues Testament, 1. Joh 2,19, Stutt-

gart 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020 - am 14.02.2026, 08:01:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Die Colonia Dignidad zwischen Erinnern und Vergessen

schaft gebildet, die sich keinerlei zivilisatorischer Regeln unterzuordnen hatte.60

Das System Paul Schäfers wirkt damit über seinen Tod hinaus und beeinflusst

sogar die Erinnerungskultur daran, indem die strukturell verankerten Dynami-

ken systemisch fortwirken. Einzelne machen sich den Glauben und die damit ver-

bundene Ehrfurcht und Angst vieler »einfacher Mitglieder« zunutze, um von dem

Schweigen zu profitieren. Intergenerationell setzen sich Ängste und erinnerungs-

logische Verhaltenscodes fort und verunmöglichen eine Aufklärung.

Grundsätzlich lässt sich festhalten, dass der erlebte Druck sogar Spuren bei

denjenigen hinterlassen und sich in die Psyche eingeschrieben hat, die Chile ver-

lassen haben und nach Deutschland gezogen sind. In dem folgenden Ausschnitt

aus dem Erfahrungsbericht einer Zeitzeugin, die Chile verlassen hat und inzwi-

schen in Deutschland lebt, beschreibt sie konkrete Sanktionen durch ehemalige

Unterstützer Paul Schäfers. An diesem Beispiel wird deutlich, dass die Spirale des

Schweigens nicht ausschließlich von dem Glauben an die christliche Vergebungs-

maxime abhängt, sondern auch dasMachtinstrument weniger Führungskader war

und ist.Die Zeitzeugin berichtet vonDrohungen durch zweiMänner aus der obers-

ten Führungsriege Paul Schäfers und von einem Schmerz, den sie erlebte, weil sie

sich innerlich und schließlich öffentlich gegen das Schweigen entschied:

»Ich wurde drüben [in Chile; Anm. M. D.-N.] so fertig gemacht. Insbesondere von

Hartmut Hopp undHans-Jürgen Riesland, weil ichmich ihnen gestellt und gesagt

habe, dass ich für die Wahrheit bin. Öffentlich, als die deutsche Botschaft in der

Villa Baviera war und es eine Versammlung gab. Das war, nachdem ich aus dem

Fernsehen erfahren habe, dass Manuel Contreras, der beste Freund von Schäfer,

neben acht Jahren dann noch zu weiteren Gefängnisstrafen verurteilt wurde. Ich

hatte so ein Drängen in mir, dass ich öffentlich sage, dass ich die Wahrheit brau-

che. Dafür wurde ich so abscheulich behandelt. Ich habe monatelang nur noch

geweint. In mir hat es nur noch geschrien: ›Seelenmörder!‹, so tat das alles weh.

Hans-Jürgen Riesland hat mich vorgenommen und hat mir dann auch noch ver-

boten, über diese Sachen mit meinem Mann zu reden, unter Androhung, dass

er mich mit einem Holzlöffel verprügelt. Es war nicht erwünscht, dass ich meine

Stimme erhebe. Auch Hartmut Hopp hat mich dafür so vorgenommen und mich

seelisch fix und fertig gemacht, der hat so eine dämonische Macht an sich. Als er

sagte, ich sollte das, was ich öffentlich gesagt habe, wieder zurücknehmen, habe

ich nur gesagt, dass ich es mir überlege. Aber ich war so fix und fertig, für eine

ganze Woche konnte ich nicht arbeiten.«61

60 Siehe Kapitel 2 dieser Studie zum historischen Überblick.

61 Aussage einer Zeitzeugin der Colonia Dignidad nach der Festnahme Paul Schäfers im Jahr

2005, in: Anonymisierte Sammlung von Zeitzeugenberichten zur Colonia Dignidad, Privatar-

chiv Dieter Maier.

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020 - am 14.02.2026, 08:01:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erinnerungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad 221

Die Vergebungsmaxime wird getragen von einer streng gläubigen und gemein-

schaftlich organisierten Gruppierung innerhalb der ehemaligen Colonia Dignidad.

Aus Angst vor einem »Zorngericht Gottes«, vor welchem sich alle aufgrund der ei-

genen biografischen Täter- oder Täterinnen-Anteile verantworten müss(t)en, ver-

geben sie ihren Schuldigern die Taten, um schließlich auch selbst die Vergebung

ihrer Sünden durch Gott zu erleben. Als Grundlage für die Funktionalität dieses

Systems erwies sich das Gemeinschaftsgefühl. Nur wer in dieser Gruppierung Ge-

meinschaft erlebt, ist bereit, das System so zu leben und schließlich auch das Ver-

gebene zu vergessen, ergo zu verschweigen. Gemeinschaft ist ohne eine Außenwelt

nicht zu denken, denn erst die Grenzen undGrenzziehungen dazu ermöglichen ein

Innen. Von der Gruppe der Schweigenden profitieren vor allem diejenigen, die sich

innerhalb der Colonia Dignidad schwerer Verbrechen schuldig gemacht haben.Der

einzige Moment, in dem diese Personen juristische Konsequenzen erwartenmüss-

ten, wäre, wenn entsprechende Zeug:innen über etwaige Erlebnisse aussagen wür-

den. Da die meisten Taten juristisch gesehen verjähren und nicht mehr strafrecht-

lich verfolgt werden können, hat ein größerer Zeitraum des Schweigens zur Folge,

dass zahlreiche Gewalthandlungen unter demDach der Vergebung juristisch unge-

ahndet blieben.62 Aber auch wenn Berichte über die eigene Vergangenheit heute

in den meisten Fällen nicht mehr zur Strafverfolgung führen dürften, so spielen

sie dennoch eine große Rolle für die Konstituierung von Geschichtsbildern über

die Colonia Dignidad. Denn dadurch, dass zahlreiche spezifische Gewalttaten ju-

ristisch nicht dokumentiert worden sind, tauchen sie nur in der Geschichtsschrei-

bung auf, wenn von ihnen mündlich berichtet wird. In Kapitel 5.3 wird am Beispiel

geschlechtsspezifischer Facetten der Erinnerungskultur aufgezeigt, wie spät gera-

de die Erlebnisse von Frauen in der Colonia Dignidad Einzug in die Berichte über

die Geschichte gefunden haben, wobei dieser Prozess eigentlich gegenwärtig erst

begonnen hat.

5.2 Historische Feindbilder und andauernde Konflikte

Die im vorangegangenen Kapitel behandelte Vergebungsmaxime führt zu Kon-

flikten mit Menschenrechtsgruppen, die seit der Öffnung der Colonia Dignidad

die mangelnde Aufklärung der Verbrechen und das andauernde Schweigen einiger

Zeitzeug:innen beklagen.

62 Es hat über die Jahrzehnte seit der FluchtWolfgangMüllers im Jahr 1966 regelmäßige Berich-

te über die Zustände und einzelne Ereignisse in der Colonia Dignidad gegeben. Allerdings

wurden alle Verfahren in (West-)Deutschland eingestellt. Siehe zu den einzelnen Fällen und

den juristischen Zusammenhängen: Stehle, Der Fall Colonia Dignidad, Kap. 7.4.

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020 - am 14.02.2026, 08:01:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

