5. Erinnerungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad

Dieses Modell ist als eine Theorie zu verstehen, welche in der Lage ist, erinne-
rungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad zu erkliren. Diese
Studie kann dabei keinesfalls jede einzelne Person in ihrem Bezugssystem abbil-
den. Vielmehr geht es bei der hier vorgestellten Theorie darum, den Mikrokosmos
der Villa Baviera erstmals in Bezug auf wirkende Erinnerungsdynamiken greifbar
zu machen.

Ebenso wichtig ist es zu betonen, dass sich durchaus auch zeigte, dass die
Funktionalitit dieser Erinnerungsdynamiken nicht ausschliefllich von dem geo-
grafischen Lebensmittelpunkt der Zeitzeug:innen abhingt. Es konnte in einigen
Fillen im Zuge des theoretischen Samplings2® auch mit Menschen gesprochen wer-
den, die nicht nur die Villa Baviera, sondern auch Chile verlassen haben und inzwi-
schen beispielsweise in Deutschland leben. Unter ihnen gibt es ebenso Personen,
die trotz der geografischen Distanz eine systemische Nihe spiiren und nach den
»Regeln« der Colonia funktionieren, weil sie diese wihrend eines Grofteils ihres
Lebens internalisiert haben.

Zusammengefasst kann die Vergebungsmaxime in abstrahierter Form als in-
nergemeinschaftliche Vereinbarung verstanden werden, die zur Folge hat, dass sie
auferhalb dieses gruppenbezogenen Kontextes zu Konflikten fithrt und in Strei-
tigkeiten resultiert. Bleibt dieser Prozess ungestdrt, manifestiert er sich in einem
Kampf um Deutungshoheit, der von internen und externen Faktoren beeinflusst
wird. In Abhingigkeit zu diesen Faktoren resultiert dieser Kampf um Deutungs-
hoheit im Riickzug in die gewohnten Umfelder, in denen die eigenen Narrative
gestirkt und stabilisiert werden, um schliefilich erneut die anfingliche Dynamik
der gruppenbezogenen Vereinbarung zu stirken.

5.1 »Und vergib uns unsere Schuld ...« - die Vergebungsmaxime

In diesem Kapitel werden die vorangegangenen Erliuterungen nun ganz explizit
mit Blick auf die Vergebungsmaxime als wichtiger Kristallisationspunkt erinne-
rungskultureller Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad mit detailliertem
Riickbezug auf das Datenquellenmaterial dieser Studie erliutert. Der Blick auf die-
se zunichst innergemeinschaftliche, in willkiirlicher Auslegung der Bibel getrof-
fene Vereinbarung gewinnt vor allem durch ihren historisch-politischen Kontext
an Relevanz fiir die vorliegende Untersuchung. Denn die schleppende politische,
juristische und wissenschaftliche Aufarbeitung der in der Colonia Dignidad be-
gangenen internen und externen Verbrechen*” kann im Zusammenhang mit der

26  Das Vorgehen des theoretischen Samplings wird in Kapitel 3.2.2 detailliert erlautert.
27  Zur Erinnerung: Diese Bezeichnung erfolgt auf Grundlage von Jan Stehles Unterteilung der
Verbrechen in diejenige der kriminellen Gemeinschaft Colonia Dignidad (intern) und dieje-

14.02.2026, 08:01:14.

205


https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Die Colonia Dignidad zwischen Erinnern und Vergessen

Vergebungsmaxime interpretiert werden. Dies ist der Fall, weil der Zugang zu In-
formationen iiber die historischen Dimensionen von Titerschaft in der ehemaligen
Colonia Dignidad insbesondere von der Bereitschaft der Zeitzeug:innen abhing
und bis heute abhingt, iiber individuelle oder kollektive (Gewalt-)Erfahrungen zu
sprechen. Weil die Vergebungsmaxime jedoch eng verbunden ist mit dem Wunsch,
die oft schmerzenden und schuldbehafteten Erinnerungen an die Vergangenheit
hinter sich zu lassen und in der Konsequenz iiber sie zu schweigen, wirkt sie der
Aufklirung historischer Zusammenhinge diametral entgegen. Dadurch, dass das
Schweigen von einigen zur Verschleierung der Verbrechen vieler beitrigt, bezieht
sich die Vergebungsmaxime zwar auf eine innergemeinschaftliche, ideologisch-
religios gerahmte Regelung unter ehemaligen Mitgliedern der Colonia Dignidad;
deren Konsequenzen wirken jedoch tiber diesen Mikrokosmos hinaus und ragen
direkt in den Prozess der Aufarbeitung hinein.?8

Im Folgenden wird ein Blick auf das Kodierparadigma zum Phinomen der Ver-
gebungsmaxime geworfen.?? Es kristallisierte sich in den Interviewgesprichen mit
den Zeitzeug:innen als zentrale Dynamik heraus. Der In-Vivo-Code aus einem In-
terviewgesprach mit einem Zeitzeugen — »Hier [in der Bibel; Anm. M. D.-N.] steht,
ich soll vergeben«<®® — bringt den Ursprung der Vergebungsmaxime in einem Satz
auf den Punkt. Denn der umfassende innergemeinschaftliche Anspruch der Ver-
gebung untereinander beruht auf einem tiefen religiésen Glauben an die »tiologi-
sche«®' Auslegung der Bibel. Dieser Glaube ist gebunden an ein Gemeinschaftsge-

nigen der kriminellen Organisation Colonia Dignidad (extern). Siehe dazu: Stehle, Der Fall
Colonia Dignidad, Kap. 4.

28  Sofern diese Konsequenz ausschliefilich die geschlossene Gemeinschaft dieses Systems be-
treffen wiirde, bliebe zu diskutieren, ob die Einmischung in interne Angelegenheiten iiber
eine Abwigung ethisch-moralischer Fragen hinausgehen sollte. Zumindest konnte dies der
Fall sein, wenn die auRergerichtliche Klarung von allen Beteiligten und auf Augenhéhe ent-
sprechend gelebt wird. Da diese interne Vereinbarung aber grofie Auswirkungen auf Men-
schen auflerhalb der Gruppe hat (bspw. Familienangehdrige von »Verschwundenen«), muss
sie genauer untersucht werden. AuRerdem kann noch angemerkt werden, dass es, zumindest
nach deutschem Strafrecht, beispielsweise auch Straftatbestidnde gibt, bei der die Staatsan-
waltschaft eigene Ermittlungen anstellen und Klage erheben miisste. Dies ist etwa der Fall
bei Vergewaltigungen. Um solche Untersuchungen jedoch (iberhaupt aufnehmen zu kén-
nen, miisste sie entsprechend tiber den Tatbestand informiert werden.

29 Im Rahmen des axialen Kodierschrittes im Sinne der GTM kdnnen solche Kodierparadigmen
in Anlehnung an Corbin/Strauss dabei helfen, die in den Daten begriindeten Phanomene
in komplexem Zusammenhang zueinander zu untersuchen. Das genaue Vorgehen wurde
bereits in Kapitel 3.2.3 erldutert.

30  Transkript Ralf, Pos. 32.

31 Wie zuvor bereits erldutert, ist »tiologisch« als Anlehnung an die willkirlich aufgebaute Pri-
vatreligion Paul Schafers zu verstehen. Schafer hat sich in der Colonia Dignidad u.a. als »tio«
(deutsch: Onkel) oder »tio permanente« (deutsch: der ewige Onkel) bezeichnen lassen. Um
seine Vorstellungen des Zusammenlebensin der Colonia Dignidad vermeintlich zu legitimie-

14.02.2026, 08:01:14.


https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erinnerungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad

fithl, das von einem Teil der Bewohner:innen der ehemaligen Colonia Dignidad im
regelmifligen gemeinsamen Gebet und der gemeinsamen Auslegung der Bibel er-
lebt wird.3* Da es sich bei dieser Gruppe um eine geschlossene Gemeinschaft aus
(einigen) ehemaligen Mitgliedern der Colonia Dignidad handelt, teilen diese auch
die Erfahrungen, die sie unter Paul Schifer gemacht haben. Dazu gehoren trau-
matische Erlebnisse, die sie selbst gemacht haben, als auch solche, an denen sie
selbst als Tater:innen beteiligt gewesen sind. Um dennoch das gemeinsame Leben
und Arbeiten sowie das gemeinschaftliche Beten moglich zu machen, funktioniert
die Vereinbarung, welche das Gemeinschaftsgefithl aufrecht erhilt: die Vergebung
von Siinden und Schuld der anderen und die Vergebung, die sie selbst innerhalb
dieser Gemeinschaft erfahren kénnen.

Durch eine unterschiedlich ausgeprigte Bandbreite an Titerschaft in der Colo-
nia Dignidad deckt diese Vereinbarung demnach sowohl Beleidigung und einfache
Korperverletzung als auch sexualisierte Gewalt bis hin zur Beteiligung an Folter
und Mord ab:

»Hier steht, ich soll vergeben. Und wenn er mich zusammengeschlagen hat, bis
ich fast nicht mehr lebe, aber ich vergeb ihm. Ich bin bereit. Ja. Ich rechne es dir

nicht mehr zu.«33

Die Schwere der Delikte fithrt unweigerlich dazu, dass es manchen Personen in
einigen Fillen sehr schwer fillt, ihren einstigen Peiniger:innen zu vergeben. Des-
halb haben die Bewohner:innen der ehemaligen Colonia Dignidad Strategien an-
genommen, um mit dieser Schwierigkeit umzugehen. Neben der Verharmlosung,
Verdringung oder Verleugnung der eigenen Taten oder Gewalterfahrungen konn-
te eine Differenzierungsstrategie entdeckt werden, welche sich Zeitzeug:innen zu-
nutze machen, um der Vergebungsmaxime gerecht werden zu konnen.

Der Zeitzeuge Ralf erklirt, wie ein gruppeninterner Klirungsprozess fiir ihn
abliuft und wie er die Begriffe Vergebung und Versdhnung versteht, unterscheidet

und lebt:

ren, wahlte er Bibel-Quellen, die er nach seinem Belieben zitierte und auslegte. Die Sied-
ler:innen selbst hatten keine eigenen Bibeln zu Verfiigung. Sie mussten seiner Auslegung
vertrauen.

32 Der Gruppe, die innerhalb der ehemaligen Colonia Dignidad noch gemeinsam betet und
sich auch in dieser Vergebungsmaxime bestérkt, ist aber nicht unbedingt eine Nahe zur um-
strittenen Volksmission Krefeld um den Prediger Ewald Frank zu unterstellen. Zeitzeuge Ralf
etwa erklart in unserem Forschungsgesprach, er habe den Kontakt zu dem Prediger nicht
»ertragen kénnenc, weil es in den Predigern immer nur um »Endzeit, Endzeit, Endzeit« ge-
gangen sei (vgl. Transkript Ralf, Pos. 92). Gleichzeitig sind einige der Bewohner:innen, denen
die Vergebungsmaxime gilt, so wie Zeitzeugin Hiltrud, einander besonders verbunden in
diesem Glauben an die Endzeit.

33 Transkript Ralf, Pos. 32.

14.02.2026, 08:01:14.

207


https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Die Colonia Dignidad zwischen Erinnern und Vergessen

»MD: Und wer kann das [die Schuld; Anm. M. D.-N.] klaren?

Ralf: Derjenige, der es getan hat.

MD: Also nicht von auflen eine Klarung, sondern unter den Menschen.

Ralf: Unter den Menschen. Ja, das ... ich werde niemanden, der mich geschlagen
hat, vor’s Gericht bringen.

MD: Nein?

Ralf: Nein. Ich habe ihn angesprochen, mehrmals und wenn es ihn nicht erinnert
und trotz seines Nicht-Erinnerns sich um Entschuldigung gebeten hat. Der eine,
dem ich und der andere, dem ich’s gesagt hab, dann ((Telefon klingelt, er driickt
den Anruf weg)), dann ist das seine Sache. Obwohl die absolute Vers6hnung nicht
stattfinden kann so. Wenn er es nicht erinnert und auch nicht sucht, es zu erin-
nern mit all seinem Innern, um den Menschen, dem er das Unrecht angetan hat,
zur wirklichen Ruhe zu bringen, so lange gibt es zwar Vergebung von meiner Sei-
te aus, aber nicht Versdhnung, absolute Verséhnung von beiden Seiten. So denke
ich.

MD: Also Vergebung bedeutet, wenn ich das richtig verstehe: Jemand, der eine
schlimme Tat, also jetzt ganz konkretes Beispiel, jemand hat dich geschlagen und
entschuldigt sich bei dir offiziell oder férmlich, dann ist es fir dich ein Moment,
wo du vergeben kannst, aber eine Versdhnung ist noch eine Ebene héher, das be-
deutet, das Gegeniiber spirt richtige Reue und du spiirst auch, dass das wirklich
wahr ist und dann kannst du dich sogar versdhnen.

Ralf:Ja, weil ich es selber an meinem eigenen Leib erlebt hab, wie es die eine Sei-
te ist und wie es die andere Seite ist. Dass ich auch formlich hingegangen bin zu
dem Jungen, zu meinem Kollegen, den ich geschlagen habe und es war keine Er-
|6sung, weder fiir ihn noch fiir mich. Und dann nach einem Monat oder nach zwei
Monaten, weifk nicht mehr, wie lange das war. Dann kam wirklich ein absoluter
Zerbruch und eine Reue (iber mich, ich bin hingegangen, wir haben uns in die Ar-
me genommen und wir haben geweint beide, weil einfach es war Schluss. Weil
die Reue da war und das muss von demjenigen kommen, der es getan hat. Wenn
das nicht kommt, ist es seine Sache, muss er mit seinem Leben fertig werden. Ich
hasse ihn deswegen nicht. Darf ich nicht und méchte ich nicht. Ich leb mitihnen,
aber es bleibt die Distanz. Weif3 nicht, ob du das verstehst.

MD: Ja, du erklarst es mir gut. Ich glaube, ich verstehe es. Wie ich eben zusam-
mengefasst hab: Verséhnung impliziert auch Reue, also so eine Art — weifd nicht,
ob das Wort jetzt zu viel ist — aber so eine Art Wahrhaftigkeit, also ..

Ralf: Ja, ja — ganz genau.<**

Wenn der Wunsch nach Klirung eines Geschehnisses von der geschidigten Per-
son ausgeht und die schidigende Person nicht bereit ist, sich zu entschuldigen,

Ebd., Pos. 5-22.

14.02.2026, 08:01:14.



https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erinnerungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad

dann sollen zwei Gemeindemitglieder hinzugeholt werden, um die Angelegenheit
zu kliren. Wenn dies nicht ausreiche, dann miisse die zu klirende Angelegenheit
in der grofieren Gemeinde besprochen werden. Ralf hilt dies fiir fast undenkbar:

»MD: Steht in der Bibel oder gibt es in deinem Verstandnis auch irgendwo Platz
fir die Gerichte, also auflerhalb dieser Verséhnung untereinander. Also welche
Rolle spielt dann ein Gericht?

Ralf: Nicht direkt. Denn es gibt dann Schritte weiter, aber von Cericht ist die, ist
keine Rede davon. Es geht wortlich weiter dann, wo es heifst, >Stindigt dein Bruder
an dir, so gehe hin, Moment, ((schldgt erneut eine Bibel auf)) ...>Stindigt aber ein
Bruder an dir, so gehe hin und strafe ihn zwischen dir und ihm allein.« Und jetzt
kommt’s, das ist Matthius 18 Vers 15, und jetzt kommts, sHort er dich, so hast du
deinen Bruder gewonnen. Hort er dich nicht, so nimm noch einen oder zwei zu
dir, auf das alle Sache bestehe auf zweier oder dreier Zeugen Mund. Hort er die
nicht, so sage es der Gemeinde. Hort er die Gemeinde nicht, so halte ihn als einen
Zollner und Heiden.<Ja, bis dahin.

MD: Was heifdt das, jemanden wie einen Z6lIner ((Ralf unterbricht mich, um zu
antworten))

Ralf: Ja, dann sag ich: Er will nicht, lass ihn gehen. Er will nichts wissen von. Ja,
das ist eine harte Sache. Dann ist er geachtet wie einer der, dem nicht zu helfen
ist. Das ist schon weit, weit vorgegriffen. Schon fast nicht denkbar.

MD: Ach so, ja?

Ralf: Ja, das einer nicht will. Das einer sich so wehrt, dass er nicht mal vor der ge-
samten Gemeinschaft noch trotzt und nichteingestehen will, dass er seine Schuld,
das trifft, nur weil du fragst, wegen Cerichten, von Gerichten ist hier niemals, was
wir hier an Gerichten verstehen und Anklage, das ist im Evangelium nirgendswo
genannt.<>

Wenn in einer Gruppe Straftaten begangen werden und die Gruppe sich darauf
einigt, dass sie (mehrheitlich) keine Klage gegen diejenigen erhebt, welche die Tat-
bestinde erfiillt haben, dann entsteht eine Form der innergemeinschaftlichen »Ge-
richtsbarkeit, die sich an keinerlei offiziellen Rechtsprechungsorganen orientiert.
Die wortliche Auslegung der Bibel sorgt im Fall der ehemaligen Colonia Dignidad
dafiir, dass die angestrebte glaubensgemeinschaftliche Vergebung mit dem Ver-
gessen einhergeht und zur Spirale des Schweigens iiber historische Verbrechen
wird.

Dass es sich bei dieser Auslegung der Bibel um eine im gesellschaftspolitischen
Kontext problematische Glaubenspraxis handelt, wird durch einen kontrastieren-
den Blick auf eine integrativere Sichtweise auf juristische und theologische Prin-
zipien deutlich. Diese nimmt etwa der Rat der Evangelischen Kirche in Deutsch-

35  Ebd., Pos. 37-42.

14.02.2026, 08:01:14.

209


https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Colonia Dignidad zwischen Erinnern und Vergessen

land in einem Grundlagentext iiber die Themen »Siinde, Schuld und Vergebung
aus Sicht evangelischer Anthropologie«?® ein. Darin bespricht er die Rolle von Ver-
gebung im Kontext eigener Verbrechen innerhalb der Kirchenkreise, aber auch im
Kontext historischer Vergehen grofieren Ausmafies, vor allem im Hinblick auf die
groflen Verbrechen des 20. Jahrhunderts. In diesem Text wird deutlich, dass — auch
aus einem theologischen Blickwinkel — eine Problematik in der Verkniipfung von
Vergebung und Vergessen gesehen werden kann. Den Ausfithrungen der EKD zu-
folge erzeuge diese Sicht- und Handlungsweise nicht etwa die angestrebte Heilung,
sondern das Gegenteil, indem es den Opfern erneut groRes Leid bereite:

»Gerade dadurch, dass die unfassbare Last geschichtlicher Schuld bedacht und
ihrer Opfer gedacht wird, werden die geistigen Grundlagen fiir neue Anfinge
und den Widerstand gegen die Wiederholung der Verbrechen gelegt. Keines-
wegs kann hier das Vergeben der Schuld auf Vergessen hinauslaufen. Es gibt
Schuld, die zwar im Einzelfall, von Mensch zu Mensch, vergeben werden kann,
aber dennoch nicht vergessen werden darf. Das Nicht-Vergessen-Diirfen kann
sogar zu einer Verpflichtung werden, die aus dem Erbarmen mit Opfern und
Tatern erwichst, wihrend es erbarmungslos ware, das Vergangene endlich ad
acta zu legen. Es gibt historische Schuldkonstellationen, in denen Vergebung

wiinschenswert ist, aber Vergessen unverantwortlich wire.<3”

Die Verfasser:innen des Textes gehen auf einen weiteren Aspekt ein, der wichtig
fiir ein Verstindnis der glaubenspraktischen Ausrichtung einiger bis heute in der
ehemaligen Colonia Dignidad lebender Menschen ist. Der genannte Text hebt her-
vor, dass die »juristische und die theologische Sichtweise« auf die Themen Schuld
und Vergebung zwar verschieden seien, »aber nicht getrennt werden [diirfen]«.
Der juristische Blick darauf sei von grofier Bedeutung, weil

»es Situationen, gibt, in denen Schuld im Rahmen menschlicher Einsicht konkret
bestimmt werden muss, zwischen Tatern und Opfern zu unterscheiden ist und
es geregelte Prozesse der Bestrafung und gegebenenfalls des Ausgleichs geben

muss«.38

Das spezifische Verstindnis eines Vergebungsprinzips in der ehemaligen Colonia
Dignidad lisst diesen juristischen Blick auf historische Verbrechen aufRen vor, stellt
die Vergebung als Maxime allem voran und fordert in der Konsequenz das Verges-
sen. Begriindet wird dies mit einem Zitat aus dem Evangelium nach Lukas, in dem

36  Evangelische Kirche in Deutschland (Hg.), Stinde, Schuld und Vergebung aus Sicht evangeli-
scher Anthropologie. Ein Grundlagentext des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland
(EKD), Leipzig 2020.

37 Ebd.,111.

38 Ebd.110.

14.02.2026, 08:01:14.



https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erinnerungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad

es heifdt: »Jesus aber sprach zu ihm: Wer die Hand an den Pflug legt und sieht zu-
riick, der ist nicht geschicke fiir das Reich Gottes.«*® Dieser Satz wird so ausgelegt,
dass nach dem Vergeben ein Blick zuriick in die Vergangenheit zur Konsequenz
habe, nicht in ein Reich Gottes aufgenommen zu werden.

Die 71-jahrige Zeitzeugin Hiltrud macht im folgenden Ausschnitt aus dem
Transkript unseres Forschungsgesprachs deutlich, dass sie sich um die Vergebung
und das Vergessen in tiefem Glauben an ein jenseitiges Reich Gottes bemiiht.
Darin wird sichtbar, dass dieser Glaube unmittelbar mit einer ausgeprigten Angst
vor ihrer Vorstellung von einer Endzeit verkniipft ist:

»Hiltrud: Vorher haben wir ja, haben wir ja auch nicht heiraten kénnen. Und ich
hatte schon immerso in der Vorstellung, ja das Heiraten soll man nicht mehr, weil
wir schon in der Endzeit leben.

MD: Was heifdt das?

Hiltrud: Endzeit ist/ehm/es stehtjain der, ich weifd nicht, ob Sie die Bibel kennen,
ob Sie gldubig sind oder nicht.

MD: Ja, aber, also ich bin auch Christin, aber ich weifd jetzt nicht genau, wie
Hiltrud: Am Ende und alles, was fiir's Ende geschrieben steht: Die Hungersnote,
ein Volk wird sich wie das andere erheben, es werden mehr Katastrophen und all
dies sein. Das istjetzt. Und danach wird dann das, erst mal das Zorngericht Gottes
iber die Menschheit kommen, die Erde wird praktisch fast vernichtet werden und
dann kommt das Tausendjahrige Reich. Vorher nimmt Cott die Seinen noch zu
sich, die ihm treu waren und die an ihn geglaubt haben und nach seinem Willen
gelebt haben. Die wird er zu sich holen vorher, bevor das alles kommt. Darum
bemiihen wir uns auch, so zu leben.

MD: Ja.

Hiltrud: ((lichelt)) Um dabei zu sein.«*°

Diese Vorstellung eines »Zorngerichts Gottes« verdeutlicht, worum es in der Spi-
rale des Schweigens als Konsequenz der Vergebungsmaxime auch geht: Es besteht
eine ganz konkrete Angst davor, nicht in »ein Reich Gottes« aufgenommen zu wer-
den, sondern - im Falle von vermeintlich »siindigem Verhalten« — nach dem Le-
ben im »Diesseits« in einer »jenseitigen Holle« zu enden. Ein Ausschnitt aus dem
Expertengesprich mit der behandelnden deutsch-chilenischen Psychotherapeutin
Karen Hinzner veranschaulicht, wie fest diese Angst vor einer Holle bei ehemaligen
Colonia-Mitgliedern verankert und wie handlungsleitend diese ist. Sie berichtet
in unserem Gesprich von ihrer eigenen Herausforderung dabei, mit diesen Angs-

39 Evangelische Kirche in Deutschland (Hg.), Die Bibel nach Martin Luthers Ubersetzung, revi-
diert 2017, Standardaufgabe mit Apokryphen, Deutsche Bibelgesellschaft, Lukas 9,6.
40  Transkript Hiltrud, Pos. 79-85.

14.02.2026, 08:01:14.

21


https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 Die Colonia Dignidad zwischen Erinnern und Vergessen

ten der ehemaligen Colonia-Anhinger:innen auch im Rahmen der Psychotherapien
umzugehen:

»MD: Spielt denn der Teufel, quasi dieses Angst-System heute auch noch eine Rol-
le, wenn du mit ihnen sprichst?

KH:Ja. Du wirst es sehen.

MD: Der Teufel spielt auch noch eine Rolle?

KH: Ja. Osea [deutsch: das heifst], die glauben wirklich, dass es existiert. ((lacht
unbehaglich)) Die Holle oder was es sein soll, si.

MD: Bist du selber religios?

KH: Nein.

MD: Ist das dann schwieriger zu verstehen?

KH: Ich glaub schon. Fir michja. Ich muss mich wirklich; osea [deutsch: das heifdt],
ich muss mich bemithen. Ich muss mich sehr bemiihen. Porque [deutsch: weil] ich
wiirde da wirklich manchmal gerne sagen: Quatsch!«*'

Dieser knappe Einblick in die Arbeit der behandelnden Psychotherapeutin veran-
schaulicht den immensen Einfluss, den die religios begriindete Angst auch auf die
psychische Verfassung ihrer Patient:innen nimmt.

Ein erneuter Blick auf die Erzihlungen der Zeitzeugin Hiltrud ermoglicht
schliefilich weitere, umfassende Erkenntnisse iiber die handlungsleitenden Sicht-
weisen. Ihrer tiefen Angst vor einer Strafe Gottes — meist wird hier als Sanktion
das Hinabgleiten in die »Holle« nach dem Tod imaginiert — verleiht Hiltrud in
ihren Ausfithrungen besonderen Nachdruck, als sie im Folgenden einen Ausschnitt
aus der Bibel zitiert und von der Begegnung mit einem Gast in der Villa Baviera
berichtet. Denn dieser nicht niher charakterisierte Gast habe ihr von einem
Traum erzihlt, in dem er seine Mutter in der »Hoélle« gesehen habe. Auf seine
Frage hin, warum sie denn in der »Holle« sei, habe diese Mutter ihrem Sohn
geantwortet, dass sie in der »Hoélle« sei, weil sie nicht vergeben habe. Fiir Hiltrud
gilt diese Geschichte als ein Beispiel fiir etwas, das sie das »wahre Leben« nennt.
Auf meine Frage danach, was diese Frau aus der Geschichte denn nicht vergeben
habe, antwortet Hiltrud, dass sie es nicht wisse und es auch nicht wichtig sei.
Im Gegenteil, die Geschichte des Gastes iiber seine Mutter in Flammen reiche
aus, um eine Bestitigung fiir das eigene Handeln zu erleben. Der im Folgenden
zitierte Ausschnitt aus dem Transkript beginnt etwas weiter vorher, um auch den
Gesprichskontext des Berichtes nachvollziehbar zu machen:

»MD: Genau. Ich schreib lber, ich versuche hier die unterschiedlichsten Perspek-
tiven zu hdren und zu sortieren erst einmal. Ohne dass ich jetzt irgendwas da-
zu sage, sondern erstmal einfach sammeln und héren, mit welcher Sicht kommt

41 Transkript (2/2) Karen Hinzner, Pos. 72-79.

14.02.2026, 08:01:14.


https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erinnerungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad

man eigentlich auf die Vergangenheit und was verbindet man damit fiir Wiinsche
fiir die Zukunft. Also da gibt es ja ganz unterschiedliche Sichtweisen. Die einen
interessieren sich sehr fiir die Wirtschaft jetzt gerade, andere denken sehr aus
der Familienperspektive und verbinden das meiste mit ihren eigenen Kindern. So
versuche ich herauszufinden, was ist eigentlich das Gesamtbild. Andere sprechen
sehr viel Gber ihren Glauben und lber die religiose Verbindung und im besten
Fall habe ich, wenn ich zuriickfahre — was leider schon bald ist —, ein Bild davon
bekommen, was bewegt die Menschen eigentlich hier. Was hat das mit der Ver-
gangenheit und den Wiinschen fir die Zukunft zu tun.

Hiltrud: Aber man merkt sicher, die das nicht vergessen kénnen, die leiden im-
mer noch. Und die, die das vergeben und vergessen haben, wir sind glicklich und
frohlich und es ist so schade. ((lachelt)) Sagt ja auch die Bibel.

MD: Viele in Deutschland haben Schwierigkeiten damit zu verstehen, wie das
funktioniert. Wie schafft man das, zu vergeben? Wie ist dieser Prozess? Was muss
es dafiir geben, dass man vergeben kann? Wie hast du das erlebt?

Hiltrud: Ich? Die Bibel sagt mir ganz klar, im Vater Unser sagt die Bibel selber:
>Vergib uns, wie wir vergeben unseren Schuldigern.c Und wenn wir nicht verge-
ben, das liest man auch an anderen Stellen, wird Gott uns auch nicht vergeben.
Und da haben wir sogar mal ein Beispiel gehort, da hat ein Gast hier gesagt, er
hatte eine liebe Mutter, die hat ihn gut erzogen ((Hiltrud wird von einem Kunden
unterbrochen und fithrt dann ein Verkaufsgesprach, sie rechnet anschliefRend ab,
der Kunde fragt sie, ob er mich auch kaufen kénne, es wird bezahlt; der Kunde
mochte dann auch das Foto von der Gruppe auf der>Marco Polo<sehen, was noch
auf dem Tisch liegt; anschliefend kauft er noch ein Eis))

MD: Jetzt weifd ich gar nicht mehr, wo waren wir? Ach ja, du hattest gerade (iber
Vergebung gesprochen.

Hiltrud: Ja, das erleben wir so. Alle, die wir vergeben und vergessen haben, wir
sind so gliicklich ((lacht)). Das sieht man bei allen.

MD: Wie hast du, du hast grad gesagt, ich glaube, aus dem Vater Unser hast du
zitiert.

Hiltrud: Ja, da da heifst es:>Und Vater und vergib unsere Schuld, wie wir vergeben
unseren Schuldigern< und wenn wir unseren Schuldigern nicht vergeben, dann
vergibt Gott uns auch nicht. Ach, da hab ich die Geschichte erzihlt. Wollte ich
grad erzdhlen. Von einem Mann, der der eine liebe Mutter hatte, die ihn auch gut
erzogen hatte und plotzlich starb sie und dann auf einmal nachts im Traum sieht
erseine Frauin der Holle ((dramatisch)) und da hat er sich so erschrocken: >Mutter,
was machst du hier in der Hélle?< Und da hat die Mutter gesagt: >Ich habe nicht
vergeben.<...

MD: ((vorsichtig)) Wo hast du, wo kommt die Geschichte her?

Hiltrud: Hat ein Gast, der selber er war, der das erlebt hat, hat das hier erzdhlt.
MD: Und was meinte er, was hatte seine Mutter nicht vergeben?

14.02.2026, 08:01:14.

213


https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Die Colonia Dignidad zwischen Erinnern und Vergessen

Hiltrud: Sie, ich weif nicht, mit wem sie Streit oder was sie mit jemandem hat-
te. Das weifd ich nicht, das hat er auch nicht gesagt. Aber sie hat gesagt: >Ich ha-
be nicht vergeben.«... Und solche Sachen sind einfach so klar und stehen fest, ja?
Dasistjaauch das Leben, das wahre Leben, wenn man einander vergibt, einander
liebt, einander hilft, das ist das Leben, was es schon macht.

MD: Und was denkst du, wenn jemand das nicht kann?

Hiltrud: Wenn ((stockt, lachelt verlegen)) was ich denke, dass er dann nicht das
Himmelreich erreichen wird. Es steht ja auf der anderen Seite auch geschrieben:
>Wer zuriickschaut, ist nicht geschickt zum Reiche Gottes.<In der Bibel.

MD: Ja?

Hiltrud: Ja. Das steht in der Bibel: Wer zuriickschaut, ist nicht geschickt zum Rei-
che Gottes.

MD: Mhm.#>

Dass Hiltrud diesen Traum des omindsen Gastes als Beweis fiir die Existenz einer
jenseitigen »Holle« liest, muss im Kontext der Bedeutung von Triumen in der Co-
lonia Dignidad unter Paul Schifer verstanden werden. Denn der zur Schifer-Zeit
geltende Beichtzwang schloss auch Mitteilungen itber Triume mit ein. Dabei wur-
den Mitglieder bei Gruppenversammlungen beispielsweise von Schifer vor allen
anderen nach ihren Triumen befragt und fir ihre Erzahlungen im Anschluss ge-
demiitigt. Die Triume wurden dabei wie reale Ereignisse behandelt und Schifers
willkiirlicher Deutung ausgesetzt. Wenn also beispielsweise eine Person nach der
Aufforderung aufstand, um von einem Traum zu berichten, kam es hiufig vor, dass
Schifer die Person verhéhnte und von allen auslachen lieRR. In vielen Fillen lief} er
einzelne Personen auch fiir ihre Triume verpriigeln.** Auch Karen Hinzner berich-
tet in unserem Gesprich von der Schwierigkeit, die traumatischen Erfahrungen
unter Schifer und die daraus resultierende Uberforderung mit Triumen zu bear-
beiten, um gemeinsam mit ihren Patient:innen zu ergriinden, wie sich Traumwel-
ten bilden und wie sie aus einem Unbewussten in das Bewusstsein geholt werden
kénnen, um schliefflich weniger bedrohlich zu werden.** Wie der obige Ausschnitt
aus dem Gesprich mit Hiltrud zeigt, beeinflusst ihre Einschitzung von Triumen
(und die Erzihlungen Fremder dariiber) unmittelbar ihr Verhalten in Bezug auf
Vergebung und das (absichtliche) Vergessen.

Doch nicht alle Siedler:innen befiirworten einen grundsitzlichen Schlussstrich
unter der Verbrechensgeschichte der Colonia Dignidad. Zeitzeuge Ralf beschreibt
in unserem Forschungsgesprich beispielsweise, dass es seiner Auffassung nach

42 Transkript Hiltrud, Pos. 90-106.

43 Vgl. Audioaufnahme Paul Schifer bei einer Gruppenversammlung, undatiert (ca. 1973/74),
Privatarchiv Dieter Maier.

44 Vgl Transkript (2/2) Karen Hinzner, Pos. 109-144.

14.02.2026, 08:01:14.


https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erinnerungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad

»zwei ganz getrennte Stromungen«* in der ehemaligen Colonia Dignidad gebe,
bei der »die einen sagen, sie wollen nichts mehr wissen von der Vergangenheit, sie
gucken jetzt nach vorne«,*® und die anderen, zu denen er sich selbst auch zihlt,
davon iiberzeugt seien: »Schuld ist Schuld und bleibt Schuld, so lange sie nicht
absolut geklirt ist, mit den Menschen, die das angeht.«*’ Eine gerichtliche Kli-
rung von juristischer Schuld kommt in keiner der von Ralf genannten Stromungen
vor, trifft aber auf beide ebenfalls zu. Im Rahmen der teilnehmenden Beobachtung
sowie in den Forschungsgesprichen konnte noch eine weitere Strémung identifi-
ziert werden, die innerhalb der Villa Baviera jedoch verhiltnismaRig klein ausfillt
und sich um den Verein ehemaliger Opfer der Colonia Dignidad (ADEC) herum
gebildet hat. Unterstiitzer:innen dieses Interessenverbands setzen einen anderen
Schwerpunkt in threm Umgang mit der Vergangenheit. Sie benennen die Verbre-
chen, priorisieren aber ihre Gegenwart und stellen so den Umgang mit Taterschaft
unter Paul Schifer ihren jetzigen Forderungen nach Gerechtigkeit in ihrer heutigen
Lebenssituation hintan:

»Hinrich: Ich bin nur froh, wenn das mal {iberhaupt bekannt wiirde, ja? Dass die
Gegenwart fiir uns eigentlich das Schlimme ist, ja? Die Enteignung; erst den Leu-
ten nichts auszahlen und dann noch obendrein anfangen, Celd zu verlangen. Fiir
das, was wir selber erarbeitet haben. Wo wir selber als Kinder hier dabei waren,
ja? Und dann komplett, aber komplett enteignet sind.«*®

Dariiber zu sprechen, welche Verbrechen von wem wann und wie begangen wur-
den, erleben sie als Beschiftigung mit Themen, die zwar wichtig sind, ihnen bei ih-
ren gegenwartigen Forderungen und Lebensumstinden aber nicht helfen konnen.
Weniger als um die historischen Verbrechen geht es dieser Gruppe um gegenwir-
tige Zustinde,* die sie als ungerecht erleben, wobei sie dies auch entsprechend
wiitend und verzweifelt hervorbringen. Damit beklagen sie eine Fixierung auf die
diisteren Kapitel der Geschichte, welche das offentliche Interesse zu Lasten ak-
tueller Hilfsangebote kanalisieren und komplett einnehmen wiirden. Ein grofer
Unterschied zwischen dieser Gruppe und den Verfechter:innen des Vergebens und
Vergessens liegt in der Bewertung von Gemeinschaft in der heutigen Villa Bavie-
ra. Mitglieder der ADEC erleben kein Gemeinschaftsgefithl, sondern sehen in der
gegenwirtigen wirtschaftlichen Ausrichtung der Siedlung eine Reproduktion his-
torischer Machtverhiltnisse durch die Ubertragung des Gemeinschaftseigentums

45 Transkript Ralf, Pos. 8.

46  Ebd.

47  Ebd.

48  Transkript Nathalia und Hinrich, Pos. 357.

49  Dazuzahlt etwa die Aktienverteilung der VB-Unternehmen.

14.02.2026, 08:01:14.

215


https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Colonia Dignidad zwischen Erinnern und Vergessen

auf die Nachfolgegeneration der einstigen Schifer-Vertrauten. Dass dieses Nicht-
Erleben von Gemeinschaft einen Bruch der Spirale des Schweigens zur Folge hat,
wird exemplarisch an dem offentlichen Auftreten des Prisidenten der ADEC deut-
lich. Hinrich ist selbst, wie die meisten ehemaligen Mitglieder, sowohl Titer als
auch Opfer. Er lebt mit seiner Familie zwar bis heute in der Villa Baviera, lehnt
die strenge Glaubenspraxis einiger Bewohner:innen jedoch vehement ab. Sein Ar-
ger iiber die gegenwirtige wirtschaftliche Gestaltung der Villa Baviera fithrt dazu,
dass er sich lingst nicht mehr einer Gemeinschaft verbunden fiihlt. Deshalb kri-
tisiert er auch offentlich immer wieder die historischen Verbrechen der Colonia
Dignidad und spricht ebenso offen iiber sein eigenes Fehlverhalten unter Fithrung
von Paul Schifer. Daraus ldsst sich exemplarisch schliefSen, dass das Erleben von
Gemeinschaftsgefiihlen die Voraussetzung fiir das Funktionieren der Spirale des
Schweigens ist.

Damit auch die besonders schweren Verbrechen gemeinschaftlich vergeben
werden kénnen, werden prominente Geschichten wie die der Arztin Gisela See-
waldt bis heute regelmifiig immer wieder erzihlt und ebenso hiufig zitiert. Dem-
nach habe Paul Schifer der Arztin eine Pistole an die Schlife gehalten, um sie dazu
zu zwingen, die vermeintlichen Patient:innen im Krankenhaus der Colonia auf ver-
schiedene Art und Weise zu quilen. Dazu zihlten Folterungen an den Geschlechts-
teilen von Kindern und Erwachsenen und die Zwangsmedikation ohne medizini-
sche Indikation.>® Diese Erzihlung, zunichst unabhingig davon, ob die Ereignisse
so vorgefallen sind, erfiillt gleich mehrere Funktionen. Sie macht die oft schreckli-
chen Foltererfahrungen im Krankenhaus fiir die Betroffenen verstindlicher, indem
das ausfithrende Folterpersonal selbst zum Opfer stilisiert wird. Denn auf diesem
Weg haben alle erneut denselben gemeinsamen Feind: Paul Schifer. Das Biindnis
gegen den gemeinsamen dimonischen Feind, der hinter allen schlechten Erfahrun-
gen steht, wird dadurch zu einem gemeinschaftskonstituierenden Moment. Zum
anderen setzt diese Erzihlung die etwaigen Titeranteile anderer auf sehr plasti-
sche Art und Weise in beschwichtigende Relation zu den oftmals vergleichsweise
harmloseren Taten der anderen. Die Logik lautet in diesem Fall: Wenn eine hier-
archisch {ibergeordnete Person wie die Arztin Gisela Seewaldt derartig grausame
Gewalt ausgetibt hat und ihr dafiir Verstindnis entgegengebracht werden kann:
mehr noch, ihr sogar vergeben wird, wirkt die alltigliche, systemimmanente »ein-
fache korperliche Gewalt« vergleichsweise »harmlos«. In der Gemeinschaft kann
demnach alles vergeben werden, wofiir »die Auflenwelt« kein Verstindnis haben
wiirde.

Das Vergessen wird auf diesem Wege institutionalisiert, indem es zu einer Vor-
aussetzung fiir das gemeinschaftliche Zusammenleben gemacht wird. Hiltrud for-
muliert ihren Umgang damit wie folgt:

50  Vgl. Stehle, Der Fall Colonia Dignidad, 227ff.

14.02.2026, 08:01:14.


https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erinnerungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad

»[...] wir haben auch sehr viel Schénes, dann kam natiirlich auch zwischendurch
Sachen, tiber die wir am liebsten gar nicht mehr sprechen wollen, weil wir uns
untereinander vergeben haben und wir lieben uns untereinander und da méchten
wir nicht noch wieder was vorholen, was vergeben und vergessen ist. Ja, das ist,
ob wir jetzt als Familie leben oder nicht, wir sind so miteinander verbunden, weil
wir durch Freud und Leid gemeinsam gegangen sind.«>'

Es wird also eine Dynamik deutlich, die nahezu ausschliefit, itberhaupt auf Er-
eignisse in der Vergangenheit zu schauen. Dabei ist es allerdings erlaubt, schone
Erinnerungen zu teilen. Nur diejenigen Themen, die andere Gemeindemitglieder
oder sich selbst belasten, werden problematisch, weil sie vergeben werden miissen,
um - der religionsphilosophischen Logik folgend — in das »Reich Gottes« aufge-
nommen zu werden. Hierbei wird eine klare Grenze zwischen der Gemeinde und
»allen anderen« gezogen. An dieser Stelle lisst sich eine weitere Wirkungsweise
der Vergebungsmaxime anfithren. Denn fir die Mitglieder der fundamentalistisch
gliubigen Gemeinde innerhalb der Gruppe teilt sich die Welt in wahrhaft Glaubige
und einen Rest der Menschheit. Hier dringt sich die Verkniipfung mit historischer
Feindbildpropaganda in der Colonia Dignidad auf, welche die Welt in ein dualisti-
sches Verhiltnis von Gut und Bése, Innen und Aufen separierte, wobei die Colo-
nia Dignidad in dieser Erzihlung als auserwihlte »Brautgemeinde Christi<®* galt.
Dies fithrt dazu, dass ausschliefilich der innergemeinschaftlich geltende Werteka-
non als Maf3stab fiir das eigene Handeln (etwa das Schweigen) angelegt wird und
die gruppeninternen Dynamiken unantastbar werden fiir diejenigen, die aus dem
vermeintlichen Aufleren dazukommen. Der ehemalige Colonia-Siedler und heuti-
ge Rechtsanwalt Winfried Hempel beschreibt, wie wirkmichtig diese geschlosse-
ne Gruppendynamik ist, indem er hervorhebt, wie die Aufteilung in Zugehorigkeit
und Fremdheit funktioniert:

»Wenn du aber nicht zu ihnen gehorst, dann ist das gar nichts wert. Und du kannst
die iberzeugen, dass einer unter denen total verkehrt ist und die gucken nicht,
ob der verkehrt oder richtig, die gucken nur: Gehort er oder gehort er nicht zu
uns? Ja, also und was ist uns? Dieses undefinierbare Etwas, was nichts anderes
ist als das Uberbleibsel, die Reste von einem Schiffsbruch, weil weil eine ganze
Gemeinschaft mussjazugeben, dass sie als Projekt total fracasiert [span.: fracasar
(deutsch: scheitern)] sind. Und die schwimmen wie im Ozean und halten sich an
den Balken und halten sich da fest und sagen: Wirsind immer noch Gemeinde, die

51 Transkript Hiltrud, Pos. 63.

52 Diesistdie Vorstellung davon, dass die Gruppe das von Gott auserwéhlte Volk fiir sein Reich
ist. Der Architekt der Colonia Dignidad, Johannes Wieske, hat das Geldnde damals so geplant,
dassJesusin der Mitte der Gebdude empfangen werden kénne, wenn er zu seiner auserwahl-
ten Gemeinde auf die Erde kommt.

14.02.2026, 08:01:14.

27


https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Die Colonia Dignidad zwischen Erinnern und Vergessen

nennen sich immer noch Gemeinde. Ich weifs nicht, ob die das auch so 6ffentlich
machen, aber so intern sagen sie, ja wirsind immer noch die—aber im christlichen
Sinne —die Gemeinde, die von Gott berufen ist. Also, das wird immer noch so da
verbreitet.«3

Wenn sich also jemand nicht an die ungeschriebenen Gesetze der Gruppe hilt,
gehort dieser automatisch nicht mehr dazu. Dadurch, dass er nicht mehr dazuge-
hort, zihlen seine Sichtweisen nicht mehr, und die Gruppe wird in der Konsequenz
zu einem sich stetig selbst verstirkenden Resonanzraum. Hempel erinnert sich an
ein Ereignis zum Zeitpunkt des Neuanfangs nach dem Abtauchen Schifers Ende
der 1990er-Jahre und zu Beginn der 2000er-Jahre, als eine Art von Vergebungsritual
durchgefithrt worden sei:

»Also, die haben jahrelang Leute geschlagen,/ehm/verpriigelt, alles Mogliche ge-
macht und da gab es vor Jahren mal so eine Art Gemeindeversammlung, wo sie
wirklich gesagt haben:>Ja, wir sind schuld. Ich bekenne, ich hab Leute geschlagen
und so weiter.< Und die Leute haben gesagt: >Okay, ich vergeb dir.< Und ab dem
Abend darf keiner mehr tiber die Vergangenheit sprechen, dann sind wir die Siin-
der, nicht sie. Also so, das ist der Mechanismus, den sie haben. Also und das ist
natiirlich total inkompatibel mit Vergangenheitsaufarbeitung [..].<**

Zusammengefasst lisst sich der Einfluss dieser Vergebungsmaxime auf erinne-
rungskulturelle Dynamiken wie folgt bestimmen: Mit dem Vergeben soll eine Tat
auch vergessen werden; wer doch davon spricht, begeht eine Siinde, denn »wer
zuriickschaut, ist nicht geschickt zum Reich Gottes«.”> Nachdem die Taten im
kommunikativen Gedichtnis®® innerhalb der Gruppe zwischen Erinnern und Ver-

5

gessen’” verhandelt wurden, soll also das Vergessen als innergemeinschaftliche

53  Transkript Winfried Hempel, Pos. 19.

54  Ebd., Pos.9.

55  Bibel-Zitat, s.o.

56  Unter dem metaphorisch zu verstehenden Begriff des kommunikativen Gedéchtnisses fas-
senJan und Aleida Assmann Erinnerungen zusammen, die innerhalb von etwa drei bis vier
Generationen oder etwa 80 Jahren weitergegeben werden: »Unter dem Begriff des skommu-
nikativen Gedichtnisses< fassen wir jene Spielarten des kollektiven Gedachtnisses zusam-
men, die ausschliefilich auf Alltagskommunikation beruhen.«Siehe dazu: Jan Assmann, Das
kulturelle Gedachtnis. Erinnerung und politische Identitatin frithen Hochkulturen, Miinchen
2018, S.10; siehe auch: Harald Welzer, Das kommunikative Gedachtnis. Eine Theorie der Er-
innerung, Miinchen 2017; Gudehus/Eichenberg/Welzer, Gedachtnis und Erinnerung; Halb-
wachs, Das Gedichtnis und seine sozialen Bedingungen.

57  Neben diesem aktiven Vergessen, das einen Unterschied zum unbewussten Verdrangen dar-
stellt, gibt es auch zahlreiche traumatische Erlebnisse aus der Vergangenheit, welche die Be-
troffenen nicht mit anderen teilen (kdnnen). In dem Fall sind sie ein Teil von Verdringung:
»Im Unterschied zum bewussten Auswahlen von Fakten, das angesichts der untibersehbaren,

14.02.2026, 08:01:14.


https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erinnerungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad

Vereinbarung eintreten. Vergessen bedeutet hierbei eine aktive Handlung des
Nicht-Erinnern-Wollens, des Nicht-Hervorholens, und soll mit dem Vergangenen
abschliefen mit dem Zweck, eine »weltliche Aufklirung«58 zu verhindern, um in
der Gemeinschaft zumindest friedlich koexistieren zu kénnen. Die Taten verblei-
ben damit, sofern sie nicht an anderer Stelle dokumentiert und damit potenziell
gespeichert worden sind, hochstens im kommunikativen Gedichtnis derjenigen,
die zu der Gruppe gehéren und werden nicht gespeichert oder institutionalisiert.
Sie konnen demnach nicht etwa beispielsweise in die wissenschaftlichen For-
schungen fiir eine Geschichtsschreibung zur Colonia Dignidad einflieRen. Wer
diese Vereinbarung nicht einhilt, gilt, in Auslegung des ersten Briefes des Johannes
aus dem Neuen Testament, als abtriinnige Person. Dort steht geschrieben:

»Sie sind aus unserer Mitte gekommen, aber sie haben nicht zu uns gehért; denn
wenn sie zu uns gehort, wiren sie bei uns geblieben. Es sollte aber offenbar wer-

den, dass sie alle nicht zu uns gehéren.«*®

Nur Einzelne haben sich dieser Spirale entzogen und prangern die erlebten Ver-
brechen auch éffentlich an. Dadurch, dass sie in dem Moment, in dem sie sich
abwenden, bereits nicht mehr dazugehoren, hat ihr Handeln keinen Einfluss mehr
auf die Gemeinschalft.

Ein institutionalisiertes Gedichtnis der ehemaligen CD-Mitglieder gibt es
demnach nicht, und auch ein kommunikatives Erinnern bleibt unter den vorge-
gebenen Paradigmen ein zerstiickeltes. Es bleibt ein symbolisches Sprechen tiber
Leerstellen, die verdichtet auf etwas hinweisen, was ist, aber nicht herausgeschilt
werden kann, weil es die Voraussetzung dafiir ist, um weiter innerhalb dieser so
definierten Gemeinschaft zu leben.

Diese geschilderte Dynamik erinnert strukturell an das wirtschaftliche Netz-
werk der Colonia Dignidad, das es ermdglichte, dass die Gruppe jahrzehntelang
juristisch unantastbar blieb. Damals hatte sich eine Art abgeriegelte Parallelgesell-

ja unendlichen Fiille der historischen Tatsachenwelt unumganglich ist, und im Unterschied
zum Vergessen, das den biologisch begrenzten Kapazititen unseres Gedachtnisses geschul-
det ist, ist Verdrangen ein vor- oder unbewusstes Aussortieren von Wirklichkeiten, die das
betroffene Individuum oder Kollektiv aus dem bis dahin erreichten inneren Gleichgewicht
zu bringen drohen.« Aus: Peter Schulze-Hageleit, Verdrangung, in: Woérterbuch Geschichts-
didaktik, 177.

58  Die Formulierung bezieht sich auf die Einteilung der Welt in einen geistlichen und einen
feindselig-ungeistlichen Teil. Das Weltliche wird dabei etwa durch Gerichte geregelt, wih-
rend die Glaubensgemeinschaft auch Konflikte und in diesem Fall Verbrechen unter sich klart
und ahndet.

59  Einheitsiibersetzung der Bibel, Erster Brief des Johannes, Neues Testament, 1. Joh 2,19, Stutt-
gart 2016.

14.02.2026, 08:01:14.


https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Die Colonia Dignidad zwischen Erinnern und Vergessen

schaft gebildet, die sich keinerlei zivilisatorischer Regeln unterzuordnen hatte.°
Das System Paul Schifers wirkt damit @iber seinen Tod hinaus und beeinflusst
sogar die Erinnerungskultur daran, indem die strukturell verankerten Dynami-
ken systemisch fortwirken. Einzelne machen sich den Glauben und die damit ver-
bundene Ehrfurcht und Angst vieler »einfacher Mitglieder« zunutze, um von dem
Schweigen zu profitieren. Intergenerationell setzen sich Angste und erinnerungs-
logische Verhaltenscodes fort und verunméglichen eine Aufklirung.

Grundsitzlich lisst sich festhalten, dass der erlebte Druck sogar Spuren bei
denjenigen hinterlassen und sich in die Psyche eingeschrieben hat, die Chile ver-
lassen haben und nach Deutschland gezogen sind. In dem folgenden Ausschnitt
aus dem Erfahrungsbericht einer Zeitzeugin, die Chile verlassen hat und inzwi-
schen in Deutschland lebt, beschreibt sie konkrete Sanktionen durch ehemalige
Unterstiitzer Paul Schifers. An diesem Beispiel wird deutlich, dass die Spirale des
Schweigens nicht ausschliellich von dem Glauben an die christliche Vergebungs-
maxime abhingt, sondern auch das Machtinstrument weniger Fithrungskader war
und ist. Die Zeitzeugin berichtet von Drohungen durch zwei Minner aus der obers-
ten Fithrungsriege Paul Schifers und von einem Schmerz, den sie erlebte, weil sie
sich innerlich und schlieflich 6ffentlich gegen das Schweigen entschied:

»lch wurde driiben [in Chile; Anm. M. D.-N.] so fertig gemacht. Insbesondere von
Hartmut Hopp und Hans-Jiirgen Riesland, weil ich mich ihnen gestellt und gesagt
habe, dass ich fiir die Wahrheit bin. Offentlich, als die deutsche Botschaft in der
Villa Baviera war und es eine Versammlung gab. Das war, nachdem ich aus dem
Fernsehen erfahren habe, dass Manuel Contreras, der beste Freund von Schifer,
neben acht Jahren dann noch zu weiteren Cefangnisstrafen verurteilt wurde. Ich
hatte so ein Drangen in mir, dass ich 6ffentlich sage, dass ich die Wahrheit brau-
che. Dafiir wurde ich so abscheulich behandelt. Ich habe monatelang nur noch
geweint. In mir hat es nur noch geschrien: >Seelenmérderls, so tat das alles weh.
Hans-Jiirgen Riesland hat mich vorgenommen und hat mir dann auch noch ver-
boten, liber diese Sachen mit meinem Mann zu reden, unter Androhung, dass
er mich mit einem Holzl6ffel verpriigelt. Es war nicht erwiinscht, dass ich meine
Stimme erhebe. Auch Hartmut Hopp hat mich dafiir so vorgenommen und mich
seelisch fix und fertig gemacht, der hat so eine dimonische Macht an sich. Als er
sagte, ich sollte das, was ich 6ffentlich gesagt habe, wieder zuriicknehmen, habe
ich nur gesagt, dass ich es mir iilberlege. Aber ich war so fix und fertig, fiir eine
ganze Woche konnte ich nicht arbeiten.«&'

60 Siehe Kapitel 2 dieser Studie zum historischen Uberblick.

61  Aussage einer Zeitzeugin der Colonia Dignidad nach der Festnahme Paul Schifers im Jahr
2005, in: Anonymisierte Sammlung von Zeitzeugenberichten zur Colonia Dignidad, Privatar-
chiv Dieter Maier.

14.02.2026, 08:01:14.


https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erinnerungskulturelle Dynamiken in der ehemaligen Colonia Dignidad

Die Vergebungsmaxime wird getragen von einer streng gliubigen und gemein-
schaftlich organisierten Gruppierung innerhalb der ehemaligen Colonia Dignidad.
Aus Angst vor einem »Zorngericht Gottes«, vor welchem sich alle aufgrund der ei-
genen biograﬁschen Titer- oder Titerinnen-Anteile verantworten miiss(t)en, ver-
geben sie ihren Schuldigern die Taten, um schlieflich auch selbst die Vergebung
ihrer Stinden durch Gott zu erleben. Als Grundlage fiir die Funktionalitit dieses
Systems erwies sich das Gemeinschaftsgefithl. Nur wer in dieser Gruppierung Ge-
meinschaft erlebt, ist bereit, das System so zu leben und schlieflich auch das Ver-
gebene zu vergessen, ergo zu verschweigen. Gemeinschaft ist ohne eine Aufienwelt
nicht zu denken, denn erst die Grenzen und Grenzziehungen dazu erméglichen ein
Innen. Von der Gruppe der Schweigenden profitieren vor allem diejenigen, die sich
innerhalb der Colonia Dignidad schwerer Verbrechen schuldig gemacht haben. Der
einzige Moment, in dem diese Personen juristische Konsequenzen erwarten miiss-
ten, wire, wenn entsprechende Zeug:innen iiber etwaige Erlebnisse aussagen wiir-
den. Da die meisten Taten juristisch gesehen verjahren und nicht mehr strafrecht-
lich verfolgt werden kénnen, hat ein groflerer Zeitraum des Schweigens zur Folge,
dass zahlreiche Gewalthandlungen unter dem Dach der Vergebung juristisch unge-
ahndet blieben.®? Aber auch wenn Berichte iiber die eigene Vergangenheit heute
in den meisten Fillen nicht mehr zur Strafverfolgung fithren diirften, so spielen
sie dennoch eine grofRe Rolle fiir die Konstituierung von Geschichtsbildern iiber
die Colonia Dignidad. Denn dadurch, dass zahlreiche spezifische Gewalttaten ju-
ristisch nicht dokumentiert worden sind, tauchen sie nur in der Geschichtsschrei-
bung auf, wenn von ihnen miindlich berichtet wird. In Kapitel 5.3 wird am Beispiel
geschlechtsspezifischer Facetten der Erinnerungskultur aufgezeigt, wie spit gera-
de die Erlebnisse von Frauen in der Colonia Dignidad Einzug in die Berichte iiber
die Geschichte gefunden haben, wobei dieser Prozess eigentlich gegenwirtig erst
begonnen hat.

5.2 Historische Feindbilder und andauernde Konflikte

Die im vorangegangenen Kapitel behandelte Vergebungsmaxime fithrt zu Kon-
flikten mit Menschenrechtsgruppen, die seit der Offnung der Colonia Dignidad
die mangelnde Aufklirung der Verbrechen und das andauernde Schweigen einiger
Zeitzeug:innen beklagen.

62  Eshatiberdie)ahrzehnte seit der Flucht Wolfgang Miillers im Jahr1966 regelmafige Berich-
te Uber die Zustande und einzelne Ereignisse in der Colonia Dignidad gegeben. Allerdings
wurden alle Verfahren in (West-) Deutschland eingestellt. Siehe zu den einzelnen Fillen und
den juristischen Zusammenhingen: Stehle, Der Fall Colonia Dignidad, Kap. 7.4.

14.02.2026, 08:01:14.

22


https://doi.org/10.14361/9783839462133-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

