Abb. 1: Attischer Kantharos: Ton, aus Fragmenten zusammengesetzt, Hohe: 25,7 cm, spites
5. Jahrhundert v. Chr., Hamburg, Museum ftir Kunst und Gewerbe, Inv. Nr. 1983.282.

- am 13.01.2026, 06:49:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ein Weinkelch fur Herakles

Die Heroik des Trinkens und das Gliick der

Heroen(verehrer) im 6. und 5. Jahrhundert
vor Christus

Ralf von den Hoff

Heroen kannte man im antiken Griechenland spitestens seit den Epen Homers am
Ende des 8. Jahrhunderts v. Chr. Gemeint waren damit die menschlichen Akteure
der Mythen, die als vor langer Zeit Verstorbene erinnert wurden, dann aber auch
alle Verstorbenen, die in anderer Weise iiber ihren Tod hinaus als wirksam und
michtig galten und die man deshalb kultisch verehrte.! Grofle in der Vergangen-
heit und Heroenkult waren Grundbestandteile der Vorstellungen vom Heroischen,
zumindest bis zu Alexander dem Groflen im spiten 4. Jahrhundert v. Chr. Doch
stellt sich die Frage, welche Qualititen man in der Praxis der Heroenverehrung mit
den uns so geldufig erscheinenden griechischen Heroen verband, was also das He-
roische im Heroenkult ausmachte.

Ein Objekt, das heute zum Bestand des Hamburger Museums fiir Kunst und
Gewerbe gehort, erlaubt Finblicke in diese Zusammenhinge im Griechenland des
6. und 5. Jahrhunderts v. Chr. Es handelt sich um ein kelchférmiges Tongefil auf
hohem Fuf§ mit charakteristischen, ohrenartig hochgezogenen Henkeln (Abb. 1
und 2).2 Die Gefifiform nannte man in der Antike Kantharos.?> Bei der modernen

1 Vgl. Jan N. Bremmer: The Rise of the Hero Cult and the New Simonides, in: Zeitschrift
fiir Papyrologie und Epigraphik 158, 2006, S. 15-26; Sabine Albersmeier (Hrsg.): Heroes.
Mortals and Myths in Ancient Greece (Ausstellungskatalog The Walters Art Museum Bal-
timore / Onassis Cultural Center New York), New Haven [u.a.] 2009; Nikolaus Himmel-
mann: Der Ausruhende Herakles, Paderborn 2009, S. 20-28, S. 81-85 sowie jetzt Fabian
Horn: Held und Heldentum bei Homer. Das homerische Heldenkonzept und seine poeti-
sche Verwendung, Tiibingen 2014. Vgl. auch M. Gregory Kendrick: The Heroic Ideal. We-
stern Archetypes from the Greeks to the Present, Jefferson 2010.

2 Hamburg, Museum fiir Kunst und Gewerbe, Inv. Nr. 1983.282. Aus dem Nachlass eines

Klassischen Philologen, vor 1914 bei Eleutherai gefunden, Hohe mit Henkeln: 25,7 cm. Vgl.

Wilhelm Hornbostel: Erwerbungen der Antikenabteilung im Jahre 1983, in: Jahrbuch des

Museums fiir Kunst und Gewerbe Hamburg 3, 1984, S. 143-198, hier S. 176-179; Henri W.

Pleket / Ronald S. Stroud (Hrsg.): Supplementum Epigraphicum Graecum 35, 1985, S. 36

Nr. 8. - Ganz herzlich danke ich Frank Hildebrandt vom Museum ftir Kunst und Gewerbe

fir die grofziigige Uberlassung von Fotografien und die Publikationserlaubnis.

Zur Gefiffform und Formgeschichte: Percy N. Ure: Black Glaze Pottery from Rhitsona in

Boeotia, London 1913, S. 4-13; Lacey D. Caskey / John D. Beazley: Attic Vase Paintings in

the Museum of Fine Arts Boston, Bd. 1, London [u.a.] 1931, S. 14-18; Gisela M. A. Richter

/ Marjorie J. Milne: Shapes and Names of Athenian Vases, New York 1935, S. 25-26; Paul

Courbin: Les origines du canthare attique archaique, in: Bulletin de Correspondance Hel-

lénique 77, 1953, S. 322-345; Ursula Heimberg: Die Keramik des Kabirions (Das Kabiren-

heiligtum von Theben; 3), Berlin 1982, S. 1-22; Ingeborg Scheibler: Griechische Topfer-

- am 13.01.2026, 06:49:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

22 RALF VON DEN HOFF

Restaurierung wurde es aus den vorhandenen Scherben zusammengesetzt und die
Fehlstellen erginzt. Es misst mit den Henkeln 25,7 Zentimeter in der Hohe und ist
mit einem Tontiberzug versehen, der beim Brand eine schwarze Firbung anneh-
men sollte, so dass er metallisch glinzte. Allerdings haben Fehlbrand und Abrieb
durch Erdlagerung diesen Effekt zunichte gemacht. Die scharfkantige Formung
von Fuff und Wandung erinnert aber daran — das ist bei antiker Keramik hiufig der
Fall -, dass Metallgefifle Vorbilder fir diese Form des tonernen Kantharos waren.*
Wie oft bei heute musealisierten antiken Objekten fehlt auch dem Hamburger
Kantharos ein klarer Fundzusammenhang. Wann, wie und wo er benutzt wurde,
ldsst sich nur indirekt erschliefen. Er kam ins Museum zusammen mit Scherben
von mehr als funf weiteren Kantharoi desselben Fundortes, die der frithere Besitzer
zu Beginn des 20. Jahrhunderts unweit des antiken attischen Grenzortes Eleutherai
aufgelesen hatte.> Wir wissen dadurch immerhin, dass das Gefif8 dort in der Antike
zusammen mit gleichartigen Trinkgefiflen benutzt und deponiert worden war.®
Sein Entstehungsdatum lisst sich aus der charakteristischen Formgebung ermitteln:
Sie weist auf das spitere 5. Jahrhundert v. Chr.” Damals lag Eleutherai an der

kunst. Herstellung, Handel und Gebrauch der antiken Tongefile, Miinchen 1983, S. 38;
Michel Gras: Canthare, société étrusque et monde grec, in: Opus 3, Heft 2, 1984, S. 325-
339; Thomas H. Carpenter: Dionysian Imagery in Archaic Greek Art. Its Development in
Black-Figure Vase Painting, Oxford 1986, S. 117-123; Karl Kilinski II: Teisias and Theodo-
ros. East Boiotian Potters, in: Hesperia 61, 1992, S. 253-263; Ders.: In Pursuit of the Boe-
otian Cantharus, in: Ancient World 36, Heft 2, 2005, S. 176-212; Dolores Tomei: I Kantha-
roi greci a figure nere e rosse, in: Ostraka 17, 2008, S. 111-180; Phoebe C. Segal: A Kantha-
ros in the Museum of Fine Arts, Boston and the Reception of Athenian Red-figure in Boe-
otia, in: John H. Oakley (Hrsg.): Athenian Potters and Painters, Bd. 3, Oxford 2014, S. 206-
214, hier: S.208-210 (mit alterer Literatur); Alexander Heinemann: Geschirr und Gesell-
schaft: Athenische Trinkgelage im 4. Jahrhundert v. Chr., in: Alexander Heinemann / Jens-
Are Dickmann (Hrsg.): Vom Trinken und Bechern (Ausstellungskatalog Archiologische
Sammlung, Freiburg im Breisgau), Freiburg 2015, S. 18-33, hier S. 27. Karin Schlott hat im
Rahmen ihrer Heidelberger Dissertation zu den sogenannten Kabirengefiflen den Kantha-
ros als Gefiffform behandelt, fiir Hinweise danke ich ihr herzlich. - Kantharos lautet auch
der griechische Name flir den Mistkifer (lat. scarabaens), vgl. Aristophanes, Eirene, 39-49.
Vgl. Caskey / Beazley: Attic Vase Paintings (Anm. 3), S. 14; Carpenter: Dionysian Imagery
(Anm. 3), S. 119 sowie grundsitzlich Michael Vickers: Artful Crafts. The Influence of Me-
talwork on Athenian Painted Pottery, in: Journal for Hellenic Studies 105, 1985, S. 108-
128; Margaret C. Miller: Athens and Persia in the Fifth Century BC. A Study in Cultural
Receptivity, Cambridge 1997, S. 135-152; Nina Zimmermann-Elseify: Beziehungen zwi-
schen Ton- und Metallgefiflen spitklassischer und frithhellenistischer Zeit, Rahden 1998.

5 Hombostel: Erwerbungen (Anm. 2), S. 176. Demnach lag der Fundort siidlich der Festung
von Eleutherai. - Zusammengesetzt wurde in Hamburg auch das Gefif§ Inv. Nr. 1983.361.
Weitere Kantharosfunde aus Eleutherai, zum Teil mit dhnlichen Votivinschriften: Josiah
Ober: Pottery and Miscellaneous Artifacts from from Fortified Sites in Northern and We-
stern Attica, in: Hesperia 56, 1987, S. 197-227, hier S. 215 Nr. 11,7. 12; S. 217-219 Nr. 11,
40-56; S. 220.

Hornbostel: Erwerbungen (Anm. 2), S. 176-177; vgl. zur Chronologie der Kantharosform,
zu der unser Gefif§ gehort: Heimberg: Keramik (Anm. 3), S. 4-5 (Form 1 = Form A 2 bei
Caskey / Beazley: Attic Vase Paintings (Anm. 3), S. 16-17 mit Abb. 13).

- am 13.01.2026, 06:49:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EIN WEINKELCH FUR HERAKLES

23

Abb. 2: Attischer Kantharos (wie Abb 1).

- am 13.01.2026, 06:49:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

24 RALF VON DEN HOFF

Grenze Attikas zur Landschaft Bootien mit seiner grofiten Polis Theben.® Der
Kantharos war, wie wir sehen werden, ein eng mit Bootien verbundenes Gefafs.

Auf seine antike Nutzung gibt das Hamburger Exemplar selbst Hinweise, zu-
nichst durch eine Inschrift. Nach dem Brand wurden fliichtig grobe griechische
Buchstaben in die Oberfliche eingeritzt: ,hiaros Heraklios“ ist lesbar, ,heiliges
[Gefif}] des Herakles“ (Abb. 1). Inschriften dieses Formulars finden sich auf Ge-
genstinden, die in Heiligtiimern als Weihungen Gottheiten oder Heroen iiberge-
ben wurden, sei es als Dankvotiv, sei es nach der Nutzung im Kult.” Der Kantha-
ros stammt mithin aus einem Heiligtum des Herakles und wurde dort als ,heili-
ges* Objekt dem Heros tibereignet.

Vergleichbare Kantharoi wurden aber auch in anderen Heiligtiimern der Zeit
gefunden, so in demjenigen des Heros Kabiros bei Theben in Bootien, wo mehr
als 500 Exemplare ausgegraben wurden. Auch diese Gefif3e tragen bisweilen ein-
geritzte Dedikationsinschriften.l® Groflere Mengen bootischer Kantharoi mit
dhnlichen Inschriften stammen zudem aus den Herakles-Heiligtiimern von The-
ben und Tanagra sowie aus dem Ptoion, einem Apollonheiligtum.!! Die jeweils

8 Vgl. Robert J. Buck: A History of Boeotia, Edmondon 1979.

Zum Formular: Robert Parker: Greek Dedications 1, Introduction, Literary and Epigraphi-
cal Sources, in: Thesaurus cultus et rituum antiquorum, Bd. 1, Los Angeles 2004, S. 269-
281, hier S. 274-276. Dieselbe Formel wurde auch auf einem Rhyton des frithen 5. Jahr-
hunderts v. Chr. verwendet, das einer (heroisierten?) Verstorbenen in Athen beigegeben
war: Berlin, Antikensammlung SPK Inv. Nr. F 4046 (Beazley Archive Database No. 46161,
Herbert Hoffmann: Rhyta and Kantharoi in Greek Ritual, in: Greek Vases in the J. Paul
Getty Museum, Bd. 4 (Occasional Papers on Antiquities; 5), Malibu 1989, S. 131-166, hier
S. 132-133. 165-166 mit Abb. 1 a. b). - Auf dem Kantharos Inv. Nr. 1983.361 (siehe
Anm. 5) findet sich die Inschrift ,,Heraklio“.

10 Heimberg: Keramik (Anm. 3), S. 4-9. 127 Nr. 1-20; mit Inschrift: ebd., S. 127 Nr. 9 mit
Taf. 1, 9.

Herakles-Heiligtum Theben: Vasileios L. Aravantinos: The Inscriptions from the Sanctuary of
Herakles at Thebes. An Overview, in: Nikolaos Papazarkadas (Hrsg.): The Epigraphy and Hi-
story of Boeotia. New Finds, New Prospects (Brill Studies in Greek and Roman Epigraphy),
Leiden 2014, S. 149-211, besonders S. 166-174 Nr. 16-32. Zu Herakles in Theben, wo man
seine Geburt lokalisierte: Sarantis Symeonoglou: The Topography of Thebes from the Bron-
ze Age to Modern Times, Princeton 1985, S. 128-129. 133-134; Albert Schachter: Cults of
Boiotia 2. Herakles to Poseidon, London 1986, S. 14-30. — Herakleion in Tanagra: Angeliki
Andriomenou: La nécropole classique de Tanagra, in: Centre National de la Recherche
Scientifique (Hrsg.): La Béotie antique. Actes du colloque international a Lyon et A Saint-
Etienne, Paris 1985, S. 109-130, hier S. 113-120 mit Abb. 27-29; Henri W. Pleket / Ronald
S. Stroud (Hrsg.): Supplementum Epigraphicum Graecum 34, 1984, S. 124 Nr. 367; Pleket /
Stroud (Hrsg.): Supplementum Epigraphicum Graecum 35 (Anm. 2), S. 122 Nr. 411 - Ptoi-
on: Schachter: Cults (Anm. 11), S. 91; Georges Daux: Chronique des fouilles et découvertes
archéologiques en Gréce en 1963, in: Bulletin de Correspondance Hellénique 88, 1964,
S. 681-915, hier S. 859-863 mit Abb. 18-10 sowie die in Anm. 3 genannte Literatur. — Vgl.
auch die Funde aus Eleutherai: s.0. Anm. 6, sowie zu Kantharosfunden aus Bootien, jetzt Es-
ther Mulder: Boeotia, Land of the Kantharos. Explanations for the High Number of Kantha-
roi Present in the Archaic and Classical Period in Boeotia, BA Thesis University of Leiden,
2012, https://openaccess.leidenuniv.nl/handle/1887/19640, 17. Mirz 2015. - Ein dem ,Aga-
thos Daimon® dedizierter Kantharos fand sich in einem Kultgebdude (?) in laitas (Sizilien):

11

- am 13.01.2026, 06:49:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EIN WEINKELCH FUR HERAKLES 25

grofle Zahl solcher Kelche erklirt sich, wenn man die Nutzung der Gefiffform in
Betracht zieht: Der Kantharos gehort zu den Trinkgefifien, aus denen man Wein
konsumierte. In den Heiligtimern hielt man, wie in der griechischen Kultpraxis
tiblich, gemeinschaftliche Speise- und Trankmahle ab. Dabei wurden die Kantha-
roi offenbar verwendet. Die immer nur auf ausgewihlten Gefiflen erscheinenden
Ritzinschriften zeigen, dass sie erst nach der Herstellung im Topferofen zu Voti-
ven fiir eine Gottheit beziehungsweise einen Heros gemacht wurden. Ob die Be-
sucher des Heiligtums diese dann nach einem kollektiven Festgelage dem Herrn
des Heiligtums weihten, indem sie wenige Gefifle gleichsam pars pro toto
inschriftlich bezeichneten, oder zu einem anderen Zeitpunkt, muss offen blei-
ben. Wir konnen aber — zusammenfassend — davon ausgehen, dass der Hambur-
ger Kantharos aus einem Heiligtum des Herakles an der Grenze zwischen Booti-
en und Attika, unweit von Eleutherai stammt, in dem die Kultteilnehmer bei
gemeinsamen Kultgelagen aus Kantharoi Wein tranken. Das Gefif§ weihte man
zusammen mit dem iibrigen Geschirr, das dabei benutzt wurde, dem Heros - ein
Weihegefifl und ein Weingefifd zugleich.

Als Kult- und Weiheobjekt fiir Herakles erlaubt der Kantharos, Antworten zu ge-
ben auf die Fragen, wie man im antiken Griechenland mit Heroen umging und
welche Vorstellungen man mit dem Heroischen verband. Um dies niher zu be-
leuchten, beginnen wir mit der Gefif§funktion. Der Kantharos ist zwar unzwei-
deutig ein Trinkgefdf§ fiir Wein, er ist aber keinesfalls das tibliche Trinkgefif3 bei
Gelagen. Thn kennzeichnet vielmehr eine komplexe Funktionalitit und Seman-
tik.12 Zunichst ist der Kantharos deutlich tiefer geformt als die iiblichen Trinkge-
file wie beispielsweise die flache Schale. Deshalb wurde er dafiir gerithmt, reich-
lich Inhalt fassen zu konnen, so dass man viel und ausgiebig aus ihm trinken
konnte.!l3 Zu diesem ,deep drinking®, wie es James Davidson treffend genannt
hat, eignet sich ein solches tiefes Kelchgefil hervorragend. Es ist die eigentliche
Bestimmung des Kantharos,!# weshalb er als Gefifl par excellence des Weingottes
Dionysos bekannt war.!> In Athen, wo besonders viele Bilder dieses Gottes iiber-

Pleket / Stroud (Hrsg.): Supplementum Epigraphicum Graecum 34 (Anm. 11), S. 243-244
Nr. 936.

Vgl. die weitgehend iiberholte religionswissenschaftliche Studie von George W. Elderkin:
Kantharos. Studies in Dionysiac and Kindred Cult, Princeton 1924.

13 Athenaios: Deipnosophistai 473d-474e; Plautus: Persae 821.

14" James N. Davidson: Courtesans and Fishcakes. The Consuming Passions of Classical Ath-
ens, London 1997, S. 64-65. — Vgl. auch die zum Trinken auffordernde Ritzinschrift des
Kantharos aus Thespiai/Bootien in Paris, Musée du Louvre, Inv. Nr. MNC 370 (Beazley
Archive Database No. 1009211), der als Geschenk diente: Richter / Milne: Shapes
(Anm. 3), S. 26; Matthias Steinhart / Eckhard Wirbelauer: Par Peisistratou. Epigraphische
Zeugnisse zur Geschichte des Schenkens, in: Chiron 30, 2000, S.255-289, hier S. 286
Nr. 32; Michele Napolitano: Sul graffito di Mogea (CEG I 446, Tespie): dono nuziale
o Witz da simposio?, in: Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik 125, 1999, S. 25-38.
Plinius der Altere: Naturalis historia 33, 150 (,,cantharis potasse Liberi Patris exemplo tradi-
tus“); Macrobius: Saturnalia 5, 21 (16) (,,Liberi Patris cantharus®).

12

15

- am 13.01.2026, 06:49:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

26 RALF VON DEN HOFF

liefert sind, sah man Dionysos am hiufigsten mit dem Kantharos in der Hand
dargestellt (Abb. 3).16 Zusammen mit ihm schopfen in attischen Mythenbildern
Herakles und trinkfreudige Kentauren Wein direkt aus dem Fass, also nicht mit
Wasser gemischt, und verstoflen damit gegen die Regeln des zivilisierten Trin-
kens. Der Kantharos steht auch dort flir extremen Weinkonsum jenseits der ibli-
chen Trinkregeln.!”

Die Gefifdform tauchte im frithen 6. Jahrhundert v. Chr. in Griechenland auf
und wurde in Ton vor allem in Athen und in Bootien, aber auch in Ionien herge-
stellt.!¥ Bootien war seit dem 5. Jahrhundert jedoch 4ie Landschaft des Kantha-
ros, der Kantharos geradezu ihr ,nationales® Symbol.1? Miinzen bootischer Stidte
zeigten Kantharoi wie ein Wappen, und in Bootien dienten sie als Grabmarkie-
rungen und Grabbeigaben, so in einem Staatsgrab in Thespiai, wo man Kantha-
roi als Gaben fr die in der Schlacht Gefallenen gefunden hat. 2 Sie wurden also
offenbar auch besonders hervorgehobenen Toten zugeordnet, die durch die Gabe
von Kantharoi verehrt wurden,?! und finden sich zudem in Heiligtimern fiir
Gotter und Heroen, die nicht direkt mit Dionysos verbunden waren, weil auch

Carpenter: Dionysian Imagery (Anm. 3), S. 117-123; Simone R. Wolf: Herakles beim Ge-
lage. Eine motiv- und bedeutungsgeschichtliche Untersuchung des Bildes in der archaisch-
frithklassischen Vasenmalerei (Arbeiten zur Archiologie), Koln 1993, besonders S. 88-92.
Herakles und Pholos mit Kantharoi: Maria Leventopoulou: Kentauroi et Kentaurides, An-
hang, Der Kentaur Pholos, in: Lexicon iconographicum mythologiae classicae, Bd. 8,
Thespiades — Zodiacus, Ziirich 1997, S. 691-696.

Zur Frage der Genese des Kantharos und seines lokalen Ursprungs siehe die in Anm. 3 ge-
nannte Literatur, zuletzt: Segal: Kantharos (Anm. 3), S. 208-209. Zu ionischen Vorldufern
bzw. Exemplaren: Kilinski II: Teisias (Anm. 3), S. 260; Deborah N. Carlson: The Classical
Greek Shipwreck at Tektas Burnu, Turkey, in: American Journal of Archaeology 107, 2003,
S. 581-600.

19" ygl. Mulder: Boeotia (Anm. 11), passim.

20 Kantharos auf botischen Miinzen: Peter R. Franke / Max Hirmer: Die griechische Miinze,
Miinchen 21972, S. 101 mit Taf. 144 Nr. 449 (Akraipha); Barclay V. Head: Catalogue of
Greek Coins: Central Greece (Locris, Phocis, Boeotia and Euboea) (Catalogue of Greek
coins in the British Museum), London 1884, S. 34-37 Nr. 27. 30-37. 50-56 mit Taf. 5, 10.
12. 16 (bootischer Bund); S. 73-76 Nr. 43-46. 64-67. 78-80 mit Taf. 12, 11. 12; 13, 10. 11.
16 (Theben). - Kantharos als Grabmarkierung in Béotien: Antonios D. Keramopullos: Ei-
kones polemiston tes en Delio maches, in: Archaiologike Ephemeris 1920, S. 1-36, hier
S.29-30 Nr. 7 mit Abb. 11 (Ritzstele); vgl. auch die groflen, moglicherweise als Grabmar-
kierungen dienenden Tonkantharoi: Reinhard Lullies: Zur boiotisch rotfigurigen Vasenma-
lerei, in: Mitteilungen des Deutschen Archiologischen Instituts, Athenische Abteilung 65,
1940, S. 1-27, hier S. 18-19 mit Taf. 19, 1; 20, 1. — Thespiai: Demetrius U. Schilardi: The
Thespian Polyandrion (424 B.C.). The Excavations and Finds from a Thespian State Burial,
Dissertation Princeton 1977; auch in anderen Staatsgribern fanden sich Kantharoi (Hin-
weis Karin Schlott). — Kantharos als Geschenk: s.o. Anm. 14.

Einen Kantharos hilt der Verstorbene auf einem heute verschollenen bootischen Grabre-
lief: Valia Schild-Xenidou: Corpus der boiotischen Grab- und Weihreliefs des 6. bis 4. Jhs.
v. Chr,, in: Mitteilungen des Deutschen Archiologischen Instituts, Athenische Abteilung
(Beihefte; 20), Mainz 2008, S. 241-242 Kat. Nr. 8 mit Taf. 3.

17

18

21

- am 13.01.2026, 06:49:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EIN WEINKELCH FUR HERAKLES 27

Abb. 3: Dionysos mit Kantharos unter Satyrn auf einer attisch-rotfigurigen Schale des Brygos:
Ton, frithes 5. Jahrhundert v. Chr., London, British Museum, Acc. No. 1873.8-10.376 (E 65).

dort der Weinkonsum eine Rolle spielte. In Athen hingegen waren solche Ton-
kantharoi mit hohem Fuf§ weitaus seltener als in Bootien.??

Schauen wir aber auf die bildlichen Darstellungen von Kantharoi, so ergibt sich
ein anderer Eindruck: Gerade auf Tongefilen aus Athen ist der Kantharos omni-
prisent, und zwar, wie schon gesagt, sehr oft als Attribut des Dionysos (Abb. 3).23
Die Griinde dafiir sind einfach: Der Dionysosmythos weist ins bootische Theben,
den Geburtsort seiner Mutter Semele; das ,deep drinking“ gehorte zusitzlich zum
Wesen des Dionysos. Hingegen wird der Kantharos in Athen selten als Gefif fuir
Trankopfer gezeigt;?* von Sterblichen wird er - seiner Primidrfunktion gemaf$ — al-
lenfalls beim volltrunkenen Umzug, dem Komos, verwendet oder erscheint als ex-
quisites Luxusgefif}, kaum jedoch beim biirgerlichen Symposion.?> Dort niamlich,

22 Brian S. Sparkes / Lucy Talcott: Black and Plain Pottery of the 6, 5t and 4th Centuries

B.C. (The Athenian Agora; 22), Princeton 1970, S. 113 mit Anm. 1; S. 114 Nr. 627; Car-

penter: Dionysian Imagery (Anm. 3), S. 119; Hanna Philipp: Archaische Silhouettenbleche

und Schildzeichen in Olympia (Olympische Forschungen; 30), Berlin 2004, S. 393; Ki-
linski II: Pursuit (Anm. 3), S. 182-183; Segal: Kantharos (Anm. 3), S. 209. Vgl. die Fund-
statistiken bei Mulder: Boeotia (Anm. 11), auch Bootien und Attika vergleichend.

So schon Caskey / Beazley: Attic Vase Paintings (Anm. 3), S. 14; Sparkes / Talcott: Pottery

(Anm. 22), S. 113 Anm. 1; Segal: Kantharos (Anm. 3), S. 210 (mit Tabelle). Vgl. zu booti-

schen Kantharoi auch Tomei: Kantharoi (Anm. 3), S. 172-179. - Zu den bildlichen Darstel-

lungen s.o. die in Anm. 3 genannte Literatur.

24 Wolf: Herakles (Anm. 16), S. 90-91 mit Anm. 440; vgl. Tonio Holscher / Ingrid Kraus-
kopf: Kultinstrumente, in: Thesaurus cultus et rituum antiquorum 5, 2005, S. 147-420,
hier S. 194. 355.

2> Beispiele aufgelistet bei Wolf: Herakles (Anm. 16), S. 90 mit Anm. 437.

23

- am 13.01.2026, 06:49:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

28 RALF VON DEN HOFF

so vermittelten es die Bilder, gehorte es sich ganz und gar nicht, den Wein unge-
mischt und ibermiflig zu konsumieren. Aufler Dionysos benutzen vor allem He-
roen in Bildern den Kantharos, so wie Herakles oder auch Theseus.2¢ Bilder weif3-
grundiger Lekythen konnen ihn auch in Athen als Grabbekronung oder als Grab-
gabe zeigen.2” Der Kantharos war also ein auflerordentliches, heroen- und gotter-
typisches, bisweilen auch besonderen Verstorbenen zugeordnetes Gefiff und seit
dem 6. Jahrhundert v. Chr. zwar vor allem, aber nicht nur mit Dionysos und Béo-
tien verbunden.

Doch die Semantik des Kantharos reichte weiter: So kennen wir aus Sparta ei-
ne Gruppe von Stein- und Tonreliefs des 6. und 5. Jahrhunderts. v. Chr., die ei-
nen allein durch seine Grofe und seinen Thron herausgehoben Mann (bisweilen
neben einer ebenfalls thronenden Frau) zeigen, der demonstrativ einen Kantha-
ros hilt (Abb. 4).28 Ein Verweis auf den Heroenstatus des / der Dargestellten sind
die kleiner angegebenen Adoranten rechts im Bild. Manche dieser Reliefs galten
dem in Amyklai verehrten Heros Agamemnon; es handelte sich wohl um Weih-
geschenke an lokale Heroen.?? Das Utensil dionysisch-reichen Weinkonsums
wurde seit dem 6. Jahrhundert v. Chr. mithin als Symbol tibermenschlicher Gro-
Be und eines heroenhaften Charakters verwendet, wobei auf den eigentlichen
Konsum des Weines nicht abgehoben werden musste. Zudem diente der Kantha-
ros zumindest in Lakonien wohl auch als Gefiff zur Trankspende an Heroen.30

26 Theseus und attische Urkdnige auf dem Rhyton in Richmond, VA, Museum of Fine Arts,
Inv. Nr. 79.100 (Beazley Archive Database No. 7537): Karl Schefold / Franz Jung: Die Ur-
konige, Perseus, Bellerophon, Herakles und Theseus in der klassischen und hellenistischen
Kunst, Miinchen 1988, S. 67-68 mit Abb. 66. 67; Richard T. Neer: Style and Politics in
Athenian Vase-Painting. The Craft of Democracy, ca. 530-460 BCE, Cambridge 2002,
S. 161-162 mit Abb. 74. 75; Heinemann: Geschirr und Gesellschaft (Anm. 3), S. 22 mit
Abb. 5.

27 So auf attisch-weiflgrundigen Lekythen: Beazley Archive Database No. 209238 (Grabbe-

kronung) und 212414 (Grabgabe).

Vor allem das Berliner Relief aus Chrysapha (Berlin, Antikensammlung SPK, Inv. Nr. Sk

731, hier Abb. 4), zuletzt: Andreas Scholl: Lakonisches Heroenrelief mit thronendem Paar,

in: Antikensammlung Berlin (Hrsg.): Gesamtkatalog der Skulpturen, Koéln 2013,

http://arachne.uni-koeln.de/item/objekt/104147, 8. April 2015. Vgl. zur Gattung: Conrad

M. Stibbe: Dionysos in Sparta, in: Bulletin Antieke Beschaving. Annual Papers on Classi-

cal Archaeology 66, 1991, S. 1-44; David Hibler: The Hero-Reliefs of Lakonia. Changes in

Form and Function, in: Olga Palagia / William Coulson (Hrsg.): Sculpture from Arcadia

and Laconia, Oxford 1993, S. 199-204; Gina Salapata: The Lakonian Hero Reliefs in the

Light of the Terracotta Plaques, in: Olga Palagia / William Coulson (Hrsg.): Sculpture

from Arcadia and Laconia, Oxford 1993, S. 189-197; Kostas Buraselis [et al.]: Heroisie-

rung und Apotheose, in: Thesaurus cultus et rituum antiquorum 2, 2004, S. 125-214, hier

S. 143. 148 Nr. 100; S. 150 Nr. 114-115; Himmelmann: Herakles (Anm. 1), S. 45-48; Gina

Salapata, Laconian and Messenian Plaques with Seated Figures. The Socio-Political Di-

mension, in: The Annual of the British School at Athens 108, 2013, S. 187-200.

29 Vgl. Gina Salapata: The Heroic Cult of Agamemnon, in: Electra 1, 2011, S.39-60,
http://electra.lis.upatras.gr/index.php/electra/article/view/29, 8. April 2015.

30 Conrad M. Stibbe: Lakonische Kantharoi, in: Mededelingen van het Nederlands Instituut
te Rome 40, 1978, S. 23-42; Salapata: Placques (Anm. 28), S. 193-194; David Boehringer:

28

- am 13.01.2026, 06:49:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EIN WEINKELCH FUR HERAKLES 29

Abb. 4: Spartanisches Heroenrelief aus Chrysapha: Marmor, Hohe: 87 c¢cm; um 560 v. Chr,,
Berlin, Antikensammlung SPK, Inv. Nr. Sk 731.

Darstellungen — wie es sich beim griechischen Gelage gehorte — liegender Hero-
en, die einen Kantharos halten oder bei sich haben, kennen wir im 5. Jahrhun-
dert v. Chr. auch aus Bootien (Abb. 5 und 6).3! Dass dort bisweilen eine Schlange

Heroenkulte in Griechenland von der geometrischen bis zur klassischen Zeit: Attika, Argo-
lis, Messenien (Klio. Beitrige zur Alten Geschichte, Beihefte Neue Folge; 3), Berlin 2001,
S. 295-296. 304.

31 Lullies: Vasenmalerei (Anm. 20), S. 1-2 mit Taf. 26, 1; Victoria Sabetai: Looking at Athen-
ian Vases Through the Eyes of the Boeotians. Copies, Adaptations and Local Creations in
the Social and Aesthetic Culture of an Attic Neighbour, in: Stephan Schmidt / Adrian
Stihli (Hrsg.): Vasenbilder im Kulturtransfer. Zirkulation und Rezeption griechischer Ke-
ramik im Mittelmeerraum (Corpus Vasorum Antiquorum Deutschland, Beihefte; 5), Miin-
chen 2012, S.121-137, hier S. 121 mit Abb. 1; Tomei: Kantharoi (Anm. 3), S. 148 mit
Abb. 34 a; S. 178 Nr. 1; vgl. Himmelmann: Herakles (Anm. 1), S. 43-44 sowie dhnliche
Bilder auf Kantharoi, aber mit Rhyton als Trinkgefil: Lullies: Vasenmalerei (Anm. 20),

- am 13.01.2026, 06:49:46.



https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

30 RALF VON DEN HOFF

AL LA LIS,

‘%‘ OTIRA

—1// /

Abb. 5: Heros mit Kantharos und Schlange beim Gelage auf einem bdotisch-rotfigurigen Glocken-
krater: Ton, 5. Jahrhundert v. Chr., Athen, Archiologisches Nationalmuseum, Inv. Nr. 1926.

aus dem Kantharos trinkt, ist ein Indiz daftir, dass es wiederum nicht allein um den
Weinkonsum ging, sondern der Kantharos selbst — wie die Schlange, wir kommen
darauf zurtick — mit einem heroischen Status verbunden war.3? Zeitlich schliefen
an diese Bilder in unterschiedlichen Regionen Griechenlands Weih- und Votivre-
liefs an, die sogenannten Totenmahlreliefs.3? Sie zeigen besonders verehrte, spiter
auch inschriftlich als Heros bezeichnete Verstorbene auf einer Kline liegend, bis-
weilen ebenfalls mit einem Kantharos, also beim Gelage. Dieser Darstellungstypus,
das individuelle Trankmahl, war einer der in Reliefs am hiufigsten fiir heroisierte
Verstorbene verwendeten Bildtypen iiberhaupt, obwohl zweifellos zumindest nicht
alle dort gezeigten Heroen Trinkerhelden waren. Vielmehr scheinen die Hinweise
auf den Weinkonsum auch dort auf Vorstellungen hinzuweisen, die man generell
mit Heroen verband. Schliefilich kennen wir auch aus Unteritalien im 4. Jahrhun-

dert. v. Chr. Darstellungen des Kantharos (Abb. 7). Auf groflen Grabgefiflen zeigte

S. 18 Nr. 4 mit Taf. 20, 2; Buraselis [et al.]: Heroisierungen (Anm. 28), S. 150-151 Nr. 118.
121 (Iphigeneia Leventi).

32 Gina Salapata: The Tippling Serpent in the Art of Lakonia and Beyond, in: Hesperia 75,
2006, S. 541-560.

33 Himmelmann: Herakles (Anm. 1), S. 29-44; vgl. Johanna Fabricius: Das hellenistische To-
tenmahlrelief — Grabreprisentation und Wertvorstellungen in ostgriechischen Stidten
(Studien zum antiken Stidtewesen; 3), Miinchen 1999, besonders S. 21-27; Buraselis [et
al.]: Heroisierung (Anm. 28), S. 143-144.

- am 13.01.2026, 06:49:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EIN WEINKELCH FUR HERAKLES 31

Abb. 6: Heros mit Kantharos beim Gelage, bootisch-rotfiguriger Kantharos: Ton, Hohe: 41,6 cm,
um 450-430 v. Chr., Paris, Musée du Louvre, Inv. Nr. CA 1139.

- am 13.01.2026, 06:49:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

32 RALF VON DEN HOFF

- — B

Abb. 7: Verstorbener Krieger mit Pferd erhilt von einer Frau einen Kantharos auf einem
apulisch-roftigurigen Grabkrater: Ton, spites 4. Jahrhundert v. Chr., Paris, Musée du Louvre,
Inv. Nr. K 68.

man ihn dort als Attribut von Kriegern, die an ihren Waffen erkennbar sind und
die bisweilen auch eine Schlange als heroische Figuren kennzeichnet — um Wein-
konsum geht es auch hier nicht.3* Die Toten werden vielmehr als kampferprobt
und im Krieg leistungsfihig dargestellt. Weshalb dann aber mit dem Kantharos?
Dieselbe Frage stellt sich, wenn man darauf zuriickblickt, dass Kantharoi in Booti-
en nicht etwa nur dem Dionysos, sondern vielen Heroen und Gottern geweiht

34 Hans Lohmann: Grabmiler auf unteritalischen Vasen (Archiologische Forschungen; 7),
Berlin 1979, S. 142-145 mit Anm. 1176 und Taf. 23, 1; 42, 2; vgl. ebd. Taf. 29, 1 (Frau); 37,
1 (Priester?); 56, 1 (Kantharos im Naiskos).

- am 13.01.2026, 06:49:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EIN WEINKELCH FUR HERAKLES 33

werden konnten — Herakles, Kabiros, Apollon, ja sogar biuirgerlichen Verstorbenen
und fiir den Staat Gefallenen.

Der Durchgang durch die unterschiedlichen Darstellungskontexte ergibt eine
seltsame Mehrfachsemantik: Der Kantharos war ein Gefif}, das man offenbar
,wappenartig’ mit Bootien verband. Aufgrund seiner Form und Funktion sowie
vieler Bilder vor allem in Athen zeigte er aber auch tibermifligen Weinkonsum
an und gehorte zu Dionysos. Im Hinblick auf Weinkonsum zeichnete er zudem
manche Heroen als ibermenschlich aus. Doch geschah dies auch bei heroischen
Figuren, fir die der Weinkonsum gar nicht entscheidend war. Und es geschah bei
Heroen wie Herakles ebenso wie bei Sterblichen nach deren Tod.3®> Offenbar war
das Gefifd des dionysischen ,deep drinking® zugleich ein Symbol herausgehobe-
nen, heroischen Daseins. Ubermifiger Weinkonsum muss etwas zum Ausdruck
gebracht haben, das man Heroen generell zuschrieb. Im frithen Hellenismus, so
wird bei Athenaios tberliefert, hat man dann gleichsam rationalistisch die Ver-
bindung von Gefiflen des ,deep drinking® - hier vor allem des Rhyton, des
Trinkhorns — mit Heroen auf deren (Trunkenen dhnliche) Gefihrlichkeit und
Unberechenbarkeit bezogen.3¢ Den tatsichlich bereits fritheren heroischen Cha-
rakter auch des Kantharos kann dies zusitzlich untermauern.

Als Heroenattribut stand der Kantharos in der Bilderwelt des antiken Grie-
chenland nicht alleine. Wir kennen noch eine Reihe weiterer Utensilien, die hiu-
fig in Darstellungen von Heroen erscheinen und deshalb offensichtlich grund-
sitzliche Heroenqualititen anzeigten. Die Schlange wurde bereits erwihnt. Sie
markierte den erdverbundenen Charakter der Heroen unter Umstinden deshalb,
weil der Ort eines Heroenkultes in der Regel das in die Erde versenkte Grab des
Sterblichen war, der von dort seine Wirkkraft entfaltete (vgl. Abb. 4 und 5).37 Ein
anderes typisches Heroenattribut war das Pferd, das bisweilen im Hintergrund
von Heroendarstellungen erscheint (vgl. Abb. 7).38 Damit verbunden ist die Be-
obachtung, dass Darstellungen lokaler Heroen hiufig in Form von Pferdefithrern
oder Reitern auftreten. Dabei handelt es sich neben den schon erwihnten soge-
nannten Totenmahlreliefs um die zweithdufigste Form der Darstellung griechi-

35 Vgl. auch Taras, den Griinderheros von Tarent in Unteritalien: Franke / Hirmer: Miinze

(Anm. 20), S.80-83 mit Taf. 103. 104 Nr. 298-299; Taf. 105 Nr. 303; Taf. 106. 107
Nr. 307-309.

36 Athenaios: Deipnosophistai 473d-474e; vgl. Hoffmann: Rhyta (Anm. 9), S. 134.

37 Fabricius: Totenmahlrelief (Anm. 33), S. 63-66; Gina Salapata: Hero Warriors from Cor-
inth and Lakonia, in: Hesperia 66, 1997, S.245-260, hier S.249-255; Salapata: Serpent
(Anm. 32). — Der Abergliubige in Theophrasts ,Charakteren® (16, 3) errichtet sogleich ein
Heroon an dem Ort, an dem er in seinem Haus eine Schlange entdeckt hat.

38 Fabricius: Totenmahlreliefs (Anm. 33), S. 58-60. Vgl. auch das Grabrelief aus Tarent, Museo
Nazionale Archeologico di Taranto, Inv. Nr. L.G. 3920 (nackter Krieger mit Schlange und
Pferdekopf): Angelika Geyer: Ein griechisches Grabrelief in Tarent, in: Jahrbuch des Deut-
schen Archiologischen Instituts 104, 1989, S.1-17; Buraselis [et al.]: Heroisierungen
(Anm. 28), S. 150 Nr. 110.

- am 13.01.2026, 06:49:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

34 RALF VON DEN HOFF

scher Heroen im Kult.3 Pferde waren ein Statusmarker: die Hippeis, die Ritter /
Reiter beispielsweise in Athen, waren eine gehobene soziale Klasse. Durch das
Pferd schrieb man Heroen also auch einen herausgehobenen Sozialstatus zu, sie
waren ,grofle Minner‘. Zu diesen Heroenkennzeichen gesellte sich der Kantharos
in seiner komplexen Semantik, die vor allem auf dionysisch-tibermifliges Trinken
zu weisen scheint.

Der Hamburger Kantharos wurde jedoch dem Herakles geweiht. Welche Rolle
spielte das Gefaf§ fur diesen Heros, der ja als ,gottlicher Heros® (beros theos)* eine
seltsame, fur griechische Heroen sonst uniibliche Zwischenposition zwischen
Gott und Mensch einnahm? Zunichst war auch Herakles durch seine Geburt in
Theben mit Bootien verbunden, doch erschopft sich das Attribut des Kantharos
nicht in dieser lokalen Kennzeichnung. Erstmals sehen wir Herakles auf attischen
Tongefiflen in der Mitte des 6. Jahrhunderts v. Chr. mit dem Kantharos liegend,
wie bei einem Symposion, jedoch alleine auf der Kline; stehend sind vielfach nur
Hermes oder Athena dabei, die zugleich die Stadtgottin der Polis Athen ist, aus
der diese Bilder stammen.*! Das bekannteste Beispiel findet sich auf einer Am-
phora in Miinchen, auf deren zwei Seiten jeweils Herakles in einer Laube aus
Weinranken liegt (Abb. 8).#2 Fleischstiicke auf dem Beistelltisch zeigen, dass es
wirklich um den Konsum von Wein und Speisen geht. Bereits dort ist Herakles
nur schwer von Dionysos zu unterscheiden, und seit der Wende zum 5. Jahr-
hundert kann er in solchen Bildern ein Mahl zusammen mit Dionysos einneh-
men. Auf einer Schale ehemals in Basel greifen beide denselben Kantharos, der
wie ein Signet zwischen ithnen schwebt.*® Die Szenen haben keine mythische Er-
zdhlung zur Grundlage. Vielmehr zeigen sie, wie zuletzt Nikolaus Himmelmann
dargelegt hat, den ausruhenden Herakles nach seinen Taten, dessen Gotterndhe
als Zeichen seines Gliickszustandes zu verstehen ist. Darauf weisen auch

39 Himmelmann: Herakles (Anm. 1), S. 48-58; Buraselis [et al.]: Heroisierungen (Anm. 28),
S. 144; Emmanuel Voutiras: Reiterheroen auf griechischen Weihreliefs des 5. und 4. Jhs.
v. Chr., in: Marion Meyer / Ralf von den Hoff (Hrsg.): Helden wie sie. Ubermensch - Vor-
bild - Kultfigur in der griechischen Antike (Paradeigmata; 13), Freiburg 2010, S. 85-104;
Vayos Liapis: The Thracian Cult of Rhesus and the Hero Equitans, in: Kernos 24, 2011,
S. 95-104.

40" Pindar: Nemeen 3, 22.

41 Wolf: Herakles (Anm. 16), passim.

42 Miinchen, Antikensammlung, Inv. Nr. 2301 WAF (Beazley Archive Database No. 200009):
Wolf: Herakles (Anm. 16), S. 196 Nr. sf.3/rf.1 mit Abb. 22. 23; Vinzenz Brinkmann: Unter
Gottern, in: Raimund Wiinsche (Hrsg.): Herakles — Herkules (Ausstellungskatalog Miin-
chen), Miinchen 2003, S. 308-310 mit Abb. 54.4; 54.5; Himmelmann: Herakles (Anm. 1),
S. 108-110 mit Abb. 45. — Vgl. auch das Innenbild der Schale in Miinchen, Antikensamm-
lung, Inv. Nr. 2648 (Beazley Archive Database No. 205230): Brinkmann: Unter Gottern
(Anm. 42), S. 307 mit Abb. 54.1. - Zur Deutung Himmelmann: Herakles (Anm. 1), S. 108-
116. 123-131. - Zu weiteren Darstellungen (wie Abb. 9): Wolf: Herakles (Anm. 16), passim.

43 FEhemals Basel, Kunsthandel (Beazley Archive Database No. 352): Wolf: Herakles
(Anm. 16), S.212 Nr. rf.4 mit Abb. 38; Himmelmann: Herakles (Anm. 1), S. 110 mit
Abb. 46.

- am 13.01.2026, 06:49:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EIN WEINKELCH FUR HERAKLES 35

Abb. 8: Herakles mit Kantharos beim Gelage in Anwesenheit von Hermes und Athena,
schwarzfiguriges Bild auf einer bilinguen attischen Bauchamphora: Ton, Miinchen, Antiken-
sammlung, Inv. Nr. 2301 (J 388).

Weihreliefs an Herakles hin, die ihn auf einem Felsen liegend mit dem Kantharos
und dem Fillhorn als Zeichen von Fiille und Wohlstand zeigen.*

Gleichwohl zeigen sich auch andere Bedeutungsebenen des Kantharos in Ver-
bindung mit Herakles: Als Gefif} des extremen Weinkonsums markiert er ja
tbermenschliche Qualititen, wie sie der Weingott Dionysos besitzt. Dies passt zu
Bildern, die Herakles, wie beim schon erwihnten Besuch bei den urtiimlichen
Kentauren, als groflen Fresser und Trinker zeigen, der nur sich selbst und nicht
die Gemeinschaft im Blick hat. Beim Gelage sieht man ihn oft alleine auf der
Kline (Abb. 8 und 9), obwohl dies in der Regel im Kollektiv vollzogen wird. Den
Opferstier fihrt er alleine zum Altar und hat die Spiefle zum Braten des Flei-
sches und den Weinschlauch bereits bei sich, wie auf einer Amphora in Boston.*
Der Kantharos ist also auch als Attribut des Herakles ein doppeltes Zeichen: Es

44 Weihrelief, Rhamnous Museum: Himmelmann: Herakles (Anm. 1), S. 68 mit Abb. 27; vgl.
auch Simone R. Wolf: Unter dem Einfluss des Dionysos. Zu einem hellenistischen Weihre-
lief an Herakles, in: Jahrbuch des Deutschen Archiologischen Instituts 113, 1998, S. 49—
89, die herausarbeitet, dass im Hellenismus die tatsichliche Trunkenheit des Herakles visu-
ell thematisiert wurde, also konkret-lebensweltliche physische Konsequenzen des ,heroi-
schen® Trinkens ins Szene gesetzt wurden.

45 Herakles alleine beim Gelage: Wolf: Herakles (Anm. 16), S. 12-22. — Herakles alleine auf
dem Weg zum Opfer: John Boardman: Herakles Nr. 1332-1333, in: Lexicon Iconographi-
cum Mythologiae Classicae, Bd. 4, Eros — Herakles, Ziirich 1988, S. 799.

- am 13.01.2026, 06:49:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

36 RALF VON DEN HOFF

Abb. 9: Herakles mit Kantharos beim Gelage, attisch-rotfiguriger Glockenkrater: Ton, um 490
v. Chr., Paris, Musée du Louvre, Inv. Nr. G 174.

verweist auf Glick und Ruhe des Heros ebenso wie auf seinen iibermifligen
Konsum, seinen Individualismus und seine dionysische Kraft.

Der Herakles-Kantharos aus Bootien zeigt uns somit, wenn wir das Gesagte
zusammenfassen, dass man sich in Griechenland auch in Form von Weihegaben
an Heroen wandte, und zwar prinzipiell in gleicher Weise wie an die Gotter. Der
Begriff ,heilig® (hieros), der unserem Kantharos eingeritzt ist, konnte fir Heroen
verwendet werden, jedenfalls fiir Herakles. Heroen und Gotter waren so glei-
chermaflen in Distanz zum Alltag gertickt: die Heroen als verstorbene Menschen,
die Gétter als menschlich imaginierte Unsterbliche. Im Kult iibergab man ihnen
aber nicht nur speziell fur sie gefertigte, sondern auch kultisch verwendete Ge-
genstinde wie den Kantharos. So lie sich durch Weihungen alltiglicher Kultob-
jekte die Prisenz der Heroen heraufbeschworen. Heroen gehorten, wie sich in al-
len diesen Punkten zeigt, in den Kontext der religiosen Praxis.

In Heiligtiimern feierte man sie (wieder wie Gotter) bei gemeinsamen Gelagen
ihrer Verehrer; dabei trank man Wein bisweilen aus Kantharoi. Im Alltag aber
widersprach der Gebrauch derselben Kantharoi - das ,deep drinking” — dem so-
zial akzeptierten Verhalten. Beim alltiglichen Symposion verwendete man sie
nicht. Im Kult wurden die Grenzen des Alltags also tiberschritten; dort verhielt

- am 13.01.2026, 06:49:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EIN WEINKELCH FUR HERAKLES 37

man sich sozusagen wie Dionysos und Herakles (Abb. 3, 8 und 9) oder andere
Heroen. Der Kantharos war aber nicht nur Trinkgefifi, er verwies nicht nur auf
den extremen Weinkonsum des Dionysos, sondern zeigte grundsitzlich eine
Qualitit heroischen und aufleralltiglichen Daseins an, die auch Herakles, Krie-
gern und anderen Heroen zugeschrieben werden konnte. Den Kantharos im Kult
zu benutzen, war eine umfassende Form der imitatio heroica, des heroengleichen
Verhaltens. Attribute des Heroischen lieflen sich, das wird hier deutlich, zur An-
niherung der Verehrer an die Heroen (und Gotter) und insofern zur Evozierung
von Nihe zu ithnen nutzen.

Worin lag aber der heroische Charakter des Kantharos? Mit dem Trinken und
mit Dionysos waren Vorstellungen wie Gliick, Luxus, Unbeschwertheit, Leichtig-
keit, aber auch Ekstase und Ausschweifung verbunden (vgl. Abb. 3).4¢ Glucklich
und unbeschwert war auch das Dasein vieler Heroen, so des Herakles, der von
seinen Taten ausruht (Abb. 8 und 9), aber auch besonders verehrter Verstorbener,
die auf den Mabhlreliefs gliickliche Gelage begehen und die man auch als makdrior
oder eudaimones bezeichnete:*’ Dies waren offenbar wichtige aulerordentliche
Qualititen, die man Heroen zuschrieb (vgl. Abb. 4-7) — neben vertrauten Eigen-
schaften wie tibermenschlicher Leistungsfihigkeit, Stirke und Sieghaftigkeit. Ge-
rade diese mit Gliick und Unbeschwertheit assoziierte Seite war, wie der Kantha-
ros zeigt, ein wichtiger Zug des griechischen Heroenkultes: die Erfiillung einer
Sehnsucht im wortlichen Sinne, die Verheiffung heroischen Daseins in der Nut-
zung des Kantharos als imitatio heroica — nicht nur die Vorbildlichkeit der heroi-
schen Tat, sondern ihr Danach.

Das Heroische erweist sich damit in der griechischen Kultur als Kategorie, die
das Vorstellungsfeld zwischen Tat und Ruhe, Mithe und Gliick, Normerfullung
und Normiiberschreitung durchmaf! und ihre Akteure zwischen diesen Extremen
changieren lieff — so wie Helden Kippfiguren sind, die sich zwischen Extremen
bewegen, um normative soziale und kulturelle Grenzen (boundaries) zu markieren
und sichtbar zu machen.*® Unser Weihegefifl aus einem Herakles-Heiligtum
konnte man insofern als ,Kippobjekt ansprechen: im Alltag beim Gelage ver-
pont, weil normwidrig, im Heiligtum indes kollektiv normiiberschreitend ver-
wendet, danach aber dem Heros beziehungsweise Gott geweiht und so dem All-
tagsgebrauch entzogen - ein heroisches Objekt, das soziale Brisanz ebenso ver-

46 Vgl. nur Hans Ulrich Cain: Dionysos. ,,Die Locken lang, ein halbes Weib? ...“ (Euripides)
(Ausstellungskatalog Miinchen), Miinchen 1997; Renate Schlesier / Agnes Schwarzmaier
(Hrsg.): Dionysos. Verwandlung und Ekstase (Ausstellungskatalog Berlin), Regensburg
2008.

Euripides: Fragment 446, zitiert nach Himmelmann: Herakles (Anm. 1), S.24-25; vgl.
ebd., S.42. 116. 127 sowie Nikolaus Himmelmann: Symposionfragen, in: Mustafa Sahin
(Hrsg) Ramazan Ozgan’a Armagan. Festschrift fiir Ramazan Ozgan, Istanbul 2005,
S. 149-166, hier S. 153-154.

Vgl. Bernhard Giesen: Triumph and Trauma, Boulder 2004 sowie Ders.: Zwischenlagen.
Das Auflerordentliche als Grund der sozialen Wirklichkeit, Weilerswist 2010, S. 67-87.

47

48

- am 13.01.2026, 06:49:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

38 RALF VON DEN HOFF

korperte wie Erfullung bestimmter Ideale und Verheiffungen, hier ibermifigen,
dionysosgleichen Weinkonsum ebenso wie erstrebenswertes Gliick in Fulle.#

Zweierlei ldsst sich daraus ableiten: Zum einen zeigt sich, dass das Heroische
in der griechischen Antike als eine Vorstellungskategorie diente, die zwischen All-
tag und Auferalltiglichkeit, zwischen menschlicher und auflermenschlicher
Sphire, zwischen Tabu, Normiberschreitung und Norm, aber auch zwischen
Einzelnem und Kollektiv zu vermitteln half. Es ging nicht nur um vorbildliche
Figuren, sondern um Arbeit an den Grenzen menschlichen Handelns und Vor-
stellens. Eine solche Vermittlungs- und Uberbriickungsfunktion des Heroischen
brachte man im Kult performativ zur Erfahrung: in Weihungen an Heroen, in
gemeinsamen Gelagen zu ihren Ehren und so weiter. Dabei ahmten die Verehrer
bestimmte Figuren heroisch-glicklichen Daseins nach, stellten sich so aber zu-
gleich transgressiv auflerhalb der sozialen Normen. Die (Kipp-)Objekte, die man
dabei benutzte, stellten Nihe zu den Heroen und Distanz zum Alltag her, waren
aber auch Zeichen heroischer Qualititen. Der Heroenkult war eine Praxis der
Grenziiberschreitung, in der die Heroen und ihre Attribute auch fur erfahrbare
Gluckseligkeit standen.

Zum anderen zeigt sich, dass die religiose Komponente des Heroischen fur die
Kultur des antiken Griechenland entscheidend war. Unsere Vorstellung von grie-
chischen Heroen ist geprigt durch Homer. Wir sehen in ihnen vor allem Figuren
einer als grof§ erachteten, ruhmreichen Vergangenheit, die sich in agonaler und
kriegerischer Aktivitit ehrenhaft, bisweilen geradezu kraftstrotzend, aber auch
transgressiv bewihrten und insofern Vorbilder des Handelns und der Tat, aber
auch Warnungen vor Normbriichen waren: andres agathoi, wie man Helden im
Griechischen bezeichnen wiirde.’® Dem egoistischen Krieger Achill, dem listen-
reichen Odysseus und anderen niherte man sich in Literatur und Kunst kritisch
und abwigend, selten verherrlichend. Neben dem Held als Grenzverletzer und
als Vorbild existierte, wie wir sehen, aber im Heroenkult die komplexe Vorstel-
lung des gliickseligen Heros als wichtiger Bestandteil - vor allem im Falle des He-
rakles nach seinen Taten.’! Der Herakles-Kantharos, seine Verbindung zum ex-
tremen, normwidrigen Weinkonsum und zugleich zum heroischen Gliick und
zur Lebensfiille zeigt uns eine andere Seite der Heroik. Griechische Heroen wa-
ren, zumindest bis auf die Zeit Alexanders des Grofen, wesentlich religiose Figu-
ren, in die gerade in der Kultpraxis die Sehnsucht nach einem unbeschwerten,
gliicklichen Dasein projiziert wurde. Gleichzeitig war der Begriff des Heros stets
tberblendet mit der Vorstellung von groflen, vorbildhaften Helden der epischen
Vergangenheit. Das eine wurde offenbar ohne das andere nicht gedacht. Man

49 Vgl. die Analyse zum Rhyton als ,heroischem® Gefiff im Kult bei Hoffmann: Rhyta
(Anm. 9), S. 131-166 auch fiir die folgenden Bemerkungen.

50 Himmelmann: Herakles (Anm. 1), S. 22-23. 81-85; Horn: Held und Heldentum (Anm. 1),
passim.

51 Himmelmann: Herakles (Anm. 1) hat diesen Aspekt zuletzt stark herausgearbeitet.

- am 13.01.2026, 06:49:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EIN WEINKELCH FUR HERAKLES 39

zeigte und imitierte diese Heroen in Bildern und Praktiken, die den Verehrern
Gemeinschaft, Glick und Nihe zu ihnen versprachen: in Bildern, wie denjeni-
gen von ruhenden Heroen mit dem Kantharos, und in Praktiken, wie derjenigen
des gemeinsamen Weinkonsums und der Weihung des ,aufleralltiglich® verwen-
deten Heroen-Kantharos, der sich heute in Hamburg befindet, an den Heros He-
rakles in einem seiner vielen Heiligtiimer.

Abbildungsnachweise

Abb. 1:  © Museum fur Kunst und Gewerbe, Hamburg.

Abb. 2:  © Museum fur Kunst und Gewerbe, Hamburg.

Abb. 3:  © The British Museum Image Service.

Abb. 4:  commons.wikimedia.org.

Abb. 5:  Mitteilungen des Deutschen Archiologischen Instituts, Athenische Ab-
teilung, 65, 1940, Taf. 26,1.

Abb. 6: Marie-Lan Nguyen, commons.wikimedia.org.

Abb. 7:  Marie-Lan Nguyen, commons.wikimedia.org.

Abb. 8: Marie-Lan Nguyen, commons.wikimedia.org.

Abb. 9: viticodevagamundo.blogspot.de.

- am 13.01.2026, 06:49:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

