284

Y sont détaillées les étapes de la formation dans les pays
concernés et ainsi que les relations hiérarchiques dans les
lieux ou ils se déroulent. Cette derniere partie du livre
est incontestablement la plus intéressante. Les conditions
d’apprentissage de différents métiers artisanaux sont pré-
sentées pour chaque pays, aussi bien pour des métiers
masculins que féminins. Le chapitre cinq s’intéresse au
processus de la formation tandis que le chapitre six dé-
taille les enjeux de relations quotidiennes sur le lieu de
travail, les formes de rémunération et les possibilités
d’acquisition d’une autonomie. L’écriture prend la forme
d’une synthese des enquétes réalisées et le style verse par-
fois dans le formalisme sociologique, mais 1’on sent une
véritable qualité dans la recherche ethnographique. Ces
deux chapitres constituent un apport certain pour appré-
hender un monde ou la parole circule difficilement quand
il s’agit d’aborder les sujets sensibles. Les dernieres pages
(2605ss.) constituent un bilan tout a fait d’a-propos avant
d’aborder la conclusion ou 1’apprenti est finalement en-
visagé comme un “travailleur parfait” (274), étant donné
les multiples formes d’exploitation dont il fait 1’objet et
le peu de marges de manceuvre dont il dispose pour amé-
liorer sa situation.

Pour I’anthropologue qui s’intéresse aux probléma-
tiques relatives au travail, de surcroit en Afrique, 1’an-
nonce de la parution du livre de Fabio Viti n’a pu étre
recue qu’avec enthousiasme. Ce sont toutefois des im-
pressions tout a fait différentes qui en jalonnent la lec-
ture. Difficile, en effet, de considérer que le volume du
texte joue en faveur de son propos. Les premiers cha-
pitres sont de longs récapitulatifs d’éléments connus sur
I’histoire occidentale du travail, de longs passages en re-
vue d’une littérature ethnologique ou historique, semblant
presque présentée par souci d’éclectisme. Il faut attendre
plus de la moitié de la lecture pour se rapprocher des
motifs pour lesquelles elle a été engagée. Si 1’on a bien
conscience que 1’auteur nous présente une synthése de
ses recherches et que celles-ci sont également théoriques,
I’exercice prend des tournures scholastiques qu’on sou-
haiterait plus 1égeres.

Mais, en somme, le probléme est ailleurs. Le probléme
de ce livre est d’abord épistémologique. Nous est lan-
ciné sur des dizaines de pages une appréhension du tra-
vail en Afrique pensée a partir de 1’opposition tradition/
modernité. L’ opinion défendue par 1’auteur est explicite-
ment réaffirmée dans les premiéres lignes de la conclu-
sion (alors qu’on 1’ avait quelque peu oubliée au cours des
deux chapitres précédents) quand il revient sur la “diffi-
cile émergence — saisie a travers ses passages cruciaux,
historiques et théoriques — d’un domaine autonome de
1’économie et du travail, doté de principes propres et dé-
gagé du religieux et du politique” (275). Bien qu’il en cite
les auteurs phares, cette approche constitue tout simple-
ment la négation de 1’ensemble des postulats et apports
d’une anthropologie (voir d’une sociologie) du travail, qui
consiste pour une large part a montrer que 1’idée “d’un
domaine autonome de 1’économie et du travail” constitue
une posture idéologique libérale (Marx avait-il d’autres
visées 7). C’est donc bien avec malaise que se déroule
cette lecture tant est maintes fois affirmée 1’opposition,

Rezensionen

pré-moderne/moderne (aux pages 53, 54, 55, 57, 69, 70,
73, 87, 89, 95 ...), quand il n’est pas tout simplement
pas fait référence du “grand partage” (56, 74ss.). A pro-
pos de Durkheim, est présentée comme toujours valable
1’opposition entre sociétés a solidarité mécanique et so-
ciétés a solidarité organique. Evidemment, a plusieurs re-
prises I’auteur entend se prémunir des critiques en esti-
mant les désamorcer par anticipation (“vous allez croire
que je veux dire ceci alors que c’est I’inverse ...”), mais
ces quelques mots de la page 136 parlent d’eux-mémes :
“ce genre de situations non seulement nous éloignent du
salariat ‘pur’, mais témoignent aussi d’une économie non
complétement dominée par 1’esprit et la logique capita-
listes et dans laquelle de nombreux traits archaique sur-
vivent”. Oui, oui ...

Les personnes intéressées par la problématique trou-
veront dans ce livre des passages intéressants, notam-
ment sur le paternalisme, le clientélisme ou a propos des
questions de reconnaissance dans les derniéres dizaines
de pages. Mais 1’on sent un auteur dépassé par ses ambi-
tions théoriques et qui, n’arrivant pas a trouver 1’ampli-
tude nécessaire pour remettre 1’ouvrage (celui du concept
de travail en anthropologie) sur le métier, retombe dans
des travers qu’il est génant de voir imprimés en 2013. Ul-
times lignes : une citation convenue d’ Achille Mbembe et
une tocade dont la charge normative ne résonne que mal-
heureusement trop bien. Etienne Bourel

Walthert, Rafael: Reflexive Gemeinschaft. Religion,
Tradition und Konflikt bei den Parsi Zoroastriern in In-
dien. Wiirzburg: Ergon Verlag, 2010, 270 pp. ISBN 978-
3-89913-799-6. (Religion in der Gesellschaft, 29) Preis:
€35.00

Am Beispiel der Parsen-Gemeinschaft und ihrer Re-
ligion des Zoroastrismus in Indien (Mumbai) widmet
sich der Autor Rafael Walthert in seiner 2010 publizier-
ten Monografie dem Zusammenspiel zwischen religioser
Gemeinschaft und Moderne (16). Der Autor geht dabei
der Frage nach, welche Auswirkungen die Aspekte “Kon-
flikt” und “Reflexivitit” auf den gemeinschaftlichen Zu-
sammenhalt und das religiose Selbstverstiandnis der Grup-
pe haben.

Die religionssoziologische Studie wurde im Herbst-
semester 2009 von der Philosophischen Fakultit der Uni-
versitit Ziirich (Schweiz) als Dissertation angenommen.
Gegenwirtig bekleidet der Autor das Amt eines Assis-
tenzprofessors fiir Religionswissenschaft an der gleichna-
migen Universitit. Die Bedeutung der Studie liegt in der
vertiefenden Auseinandersetzung mit der Frage nach re-
ligiosen Gemeinschaften unter den Bedingungen der Mo-
derne (16). Im Anschluss an eine vorangegangene Stu-
die von Eckehard Kulke aus dem Jahre 1974 zu Parsen
in Indien geht es dem Autor um die Folgen der Moderne
fiir die Gemeinschaft anstelle des Blicks auf die Gemein-
schaft als Triger des Modernisierungsprozesses (16).

Die Studie besteht aus vier Teilen mit insgesamt elf
Kapiteln und zwei Anhidngen. Formal ist lediglich das
fehlende Abbildungs- und Tabellenverzeichnis zu be-
mingeln.

Anthropos 110.2015

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:55:50. @ Urhebemachtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-284

Rezensionen

Im 1. Teil gibt Walthert eine Einleitung zur Studie, legt
seine theoretischen Grundannahmen dar und bespricht
seinen Ausgangspunkt mit Bezug auf den indischen Kon-
text. In der Einleitung entwickelt der Autor seine Frage-
stellung und begrenzt seinen Forschungsrahmen auf zwei
wesentliche Konfliktkonstellationen bzw. Diskurse bei in-
dischen Parsi Zoroastriern in jiingerer Zeit. Anhand derer
beantwortet der Autor seine Fragestellung: Die erste be-
trifft das Bestattungssystem (Dokhmenashini), die soge-
nannten “Tiirme des Schweigens”. Eines der Hauptpro-
bleme hierbei ist die Abnahme der fiir die “Entsorgung”
der Leichen notwendigen Geierpopulation. Die zweite
behandelt die Auseinandersetzung um die “Bestimmung
der Gemeinschaftsgrenzen” (15). Sie erhilt ihre Gewich-
tung insbesondere durch die “diisteren” demografischen
Prognosen in Bezug auf die Gemeinschaft in Indien, die
mit ca. 10 % pro Dekade extrem abnimmt. Als eine Ur-
sache fiir diese Entwicklung benennt der Autor die “ge-
ringe Fertilitdt” (15) der Frauen und erinnert dabei un-
gewollt an das “deutsche” Projekt “Lebensborn”. Anstatt
jedoch eine Abnahme der Fahigkeit zur biologischen Re-
produktion hervorzuheben, wiren soziale, edukatorische
und okonomische Hintergriinde zu betonen gewesen, ins-
besondere mit Blick auf den Wandel der Frauenrolle in
der parsischen Gemeinschaft in neuerer Zeit.

Im weiteren Verlauf erortert Walthert seine theoreti-
schen Grundannahmen. Er bestimmt das allgemeine Ver-
hiltnis zwischen den Begriffen “Tradition” und “Mo-
derne”. An dieser Stelle wird bereits der eigenwillige
Umgang des Autors mit unterschiedlichen theoretischen
Perspektiven deutlich (25). Auch bleiben bei den Ausfiih-
rungen zum Begriff der “Tradition” wichtige Publikatio-
nen, wie z. B. die Arbeit von Hobsbawm und Ranger (The
Invention of Tradition, 1983), unerwihnt. Den Begriff der
“Reflexivitit” verortet der Autor auf der Ebene der Ge-
meinschaft als eine Eigenschaft der Moderne (24). Was
genau aber der Begriff “Reflexivitit” bedeutet und wie er
sich systematisch bestimmt, wird in seiner Ausfiihrlich-
keit vernachlissigt. Daran anschlieBend folgen Darstel-
lungen zu den Begriffen “Konflikt”, “soziale Probleme”
und “Diskurs”. Hierbei irritiert der stindige Verweis auf
die Arbeiten des Soziologen Niklas Luhmann, da es Wal-
thert in seiner Studie auf eine handlungs- und akteurs-
zentrierte Perspektive ankommt (31 ff.) und nicht auf eine
systemtheoretische. Der Autor verweist ausdriicklich da-
rauf, dass bei seiner Studie soziale Beziehungen im Vor-
dergrund stehen (36), da Diskurse Teil “performativer
Kultur” (38) seien. Mit Bezug auf den Foucaultschen
Diskursbegriff wird bemerkenswerterweise auch darauf
verwiesen, “dass sich Diskurse nicht losgelost von ih-
rer gesellschaftlichen Umwelt fassen lassen ... [Sie kon-
nen] als Ausdruck von ... gesellschaftlichen Praktiken
und Strukturen [gesehen werden]” (38). Gerade vor die-
sem Hintergrund wirkt der immerwihrende Rekurs auf
Niklas Luhmann in der Arbeit vollig absurd, zieht man
die Luhmann-Habermas-Kontroverse in Betracht. Diese
Bezugnahme erweist sich im weiteren Verlauf auch eher
als hinderlich, ein kohérentes Bild in der analytischen und
theoretischen Auseinandersetzung mit dem Thema zu ge-
wihren.

Anthropos 110.2015

285

Das nichste Kapitel beinhaltet Ausfithrungen des Au-
tors, warum seine gewihlte Perspektive und Untersu-
chungseinheit gerechtfertigt ist, um fundierte Ergebnis-
se zu erzielen. Walthert argumentiert iiberzeugend, dass
der Blickwinkel auf die beschriebenen Phinomene immer
schon kulturell verfasst und eine “unabhédngige wissen-
schaftliche Formulierung von Begriffen und Verfahrens-
weisen ... nicht moglich” ist (42). Daran anschlieflend de-
finiert der Autor “Gemeinschaft”. Der Aspekt “Religion”
gilt ihm als wichtigstes Abgrenzungsmerkmal (45) im in-
dischen Kontext. Zum Abschluss des ersten Teils erortert
Walthert noch mal die Bedeutung der Begriffe “Tradition”
und “Moderne” explizit fiir den indischen Kontext. Der
Autor gibt einen guten und systematisierenden Einblick
in die indischen Verhiltnisse. Die angefiihrten Beispiele
hingegen, die den Begriff der “Reflexivitit” als Teil der
Moderne im Sinne einer Problematisierung von Gemein-
schaft verstehen, wéren ebenso geeignet gewesen, zu hin-
terfragen, ob der Aspekt der “Reflexivitdt” wirklich als
ein Kriterium von Moderne zu sehen ist (56). Dass Ge-
meinschaften schon immer auf gegebene Umsténde und
innergesellschaftliche Konflikte reagierten, zeigen vielfil-
tigste Beispiele aus vormodernen Epochen, auch in Bezug
auf die Parsen. Von Bedeutung wire z. B. die Aufgabe der
eigenen gesellschaftlichen Stratifizierung unter dem As-
similationsdruck des indischen Mogulreiches im 16.—17.
Jahrhundert, um den gesellschaftlichen Selbsterhalt zu ge-
wihrleisten (vgl. Dhalla 1938). Die sich daraus ergeben-
den Konsequenzen fiir die Gemeinschaft sind vielfiltig
und wiren im Kontext der vorliegenden Arbeit durchaus
beachtens- und erwihnenswert gewesen.

Der 2. Teil der Studie enthélt die Darstellungen zur
Untersuchungseinheit und ihrer religiosen Praxis, den an-
gewandten Methoden sowie den Ergebnissen zur Unter-
suchung und Aufbereitung der beiden ausgewihlten Dis-
kurse. Auffillig ist, dass der Autor seine Darstellungen
zur Gemeinschaft hauptsdchlich auf die religiose Litur-
gie des Zoroastrismus bezieht und weniger auf die Auf-
bereitung von historischen Daten zur ethnisch-religiosen
Gemeinschaft. Insgesamt sind seine Ausfithrungen knapp
gehalten. Ebenso fehlen wichtige Informationen zur ge-
schichtlichen Entstehung des “Bombay Parsi Punchayet”.
Die Vergemeinschaftungsform des “Punchayet” hatte vor-
mals nicht als eine eigene parsische Institution bestanden,
sondern wurde erst durch die Migration in den indischen
Kontext iibernommen.

Im anschlieBenden Abschnitt gibt der Autor einen gut
aufbereiteten Einblick in den Verlauf und die Ziele sei-
ner Diskursanalyse. Unklar bleibt, warum sich der Autor
fiir die Printmedien entschieden hat, die er fiir die Unter-
suchung heranzieht. Ebenso unklar ist auch die Auswahl
der beiden Diskurse selbst. Walthert hitte genauso gut
auf die aktuelle Bedeutung von Bildung bei Parsi Frauen,
Wirtschaftsmigration von Parsen in die USA oder Neu-
seeland oder auf den Diskurs, einen eigenen Parsi-Staat
zu griinden, fokussieren konnen. Eine Reflexion der eige-
nen Person und Rolle bei der Aufbereitung der Diskurse
fehlt ginzlich, obwohl es dem Autor hauptsidchlich um
den Sachverhalt der Reflexivitit geht. Um die Ergebnis-
se, die sich aus den Printmedien nachzeichnen lassen, mit

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:55:50. @ Urhebemachtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-284

286

dem gegenwirtigen sozialen Kontext zu verkniipfen, un-
ternahm der Autor mehrere teilstandardisierte Interviews.
Auch hier hat der Autor es versdumt, seine eigene Rolle
zu reflektieren.

Die letzten Kapitel des 2. Teils enthalten die systema-
tische Aufbereitung der beiden oben benannten Konflikt-
konstellationen und erste analytische Schlussfolgerungen.
Sie sind formal sehr gut strukturiert und lesen sich durch-
weg aufschlussreich. Der Autor hat die beiden Diskurse
zu Dokhmenashini (Tirme des Schweigens) und zur Ge-
meinschaft iiberzeugend und strukturiert erarbeitet.

Daran anschlieBend folgt der 3. Teil der Studie, der
sich in drei Kapiteln eingehend der Analyse des Datenma-
terials widmet. Dem Autor geht es vor allem um die Dar-
stellung der konfliktiven innergesellschaftlichen Dynami-
ken. Auch dieser Teil ist sehr gut strukturiert und liest
sich mit Bezug auf die Fragestellung der Arbeit erhellend.
Aber gerade in diesem systematischen Teil kommt wieder
eine der grofiten Schwichen der Arbeit zum Tragen, wenn
der Autor vollig unterschiedliche theoretische Perspekti-
ven, Kategorien und Begriffe miteinander in Bezug setzt.
Sehr interessant liest sich hingegen eine der aufschluss-
reichsten Schlussfolgerungen des Autors mit Bezug auf
das Anliegen der Arbeit, die besagt, dass eine “drama-
tische Inszenierung der Auseinandersetzung ... zu einer
dauerhaften, offentlichen Beschiftigung der Gemein-
schaft mit sich selbst [fiihrt]” (219). Das Thema der Re-
flexivitdt wird in Bezug auf die Gemeinschaft vom Autor
somit pointiert getroffen, auch wenn die Frage unbeant-
wortet bleibt, ob Reflexivitit ausschlieflich als Merkmal
der Moderne gilt und welche Rolle er selbst bei der Auf-
bereitung und Auswahl der Diskurse hatte.

Der 4. und letzte Teil der Studie schliet mit einer Zu-
sammenfassung der vorangegangenen Darstellungen und
einer Beantwortung der Fragestellung.

In der Quintessenz ldsst sich festhalten, dass Rafael
Walthert seine Studie gut strukturiert hat und seine Fra-
gestellung schlieBlich pointiert beantwortet; obwohl er es
nicht schafft, seine Darstellungen auf der Grundlage ei-
ner theoretisch einheitlichen und in sich kohérenten Basis
zu bearbeiten. Die Aufbereitung der beiden Diskurse und
ihre systematische Untersuchung geben dem Leser den-
noch einen interessanten Einblick in das Thema. Sie zei-
gen am Beispiel der Parsi Zoroastrier in Indien, welche
Folgen die Moderne fiir die Ausgestaltung und Reflexivi-
tit einer Gemeinschaft haben kann.

Frank André Weigelt

Zillinger, Martin: Die Trance, das Blut, die Kamera
— Trance-Medien und Neue Medien im marokkanischen
Sufismus. Bielefeld: transcript Verlag, 2013. 342 pp.
ISBN 978-3-8376-1170-0. Preis: € 35.99

In seinem Buch beschreibt Zillinger die Praktiken
zweier religioser Gruppen in der zentralmarokkanischen
Stadt Meknes. Diese Gruppen, die Isawa und die Ha-
madsha, werden oft, so auch von Zillinger, als Sufi-Bru-
derschaften bezeichnet und gelten in der ethnologischen
Literatur als Paradebeispiele des volkstiimlichen marok-
kanischen Islams. Sowohl die Isawa als auch die Hamad-

Rezensionen

sha fiihren sich auf Heilige zuriick, deren Mausoleen sich
in Meknes (im Falle der Isawa) oder im nahegelegenen
Zerhoun-Gebirge (im Falle der Hamadsha) befinden und
jedes Jahr zum Ziel vieler Tausend Pilger werden, die dort
um den Segen (baraka) der Heiligen bitten. Die Pilger-
strome konzentrieren sich jedes Jahr zur Zeit des mus-
sim, des Festivals zu Ehren des jeweiligen Heiligen. Dann
werden grofle Zeltstddte erbaut und Isawa und Hamad-
sha Gruppen aus vielen Teilen Marokkos kommen zu-
sammen und fiihren ihre Rituale 6ffentlich fiir die versam-
melten Pilger auf. Im Mittelpunkt dieser Ritualpraktiken,
die aus einer je nach Kontext variablen Kombination von
Gebeten und Fiirbitten, religiosen Gesingen, Liedern
und Tinzen bestehen, steht traditionell die Trance. Die-
se ldsst sich in der Kultur der Bruderschaften prinzipi-
ell auf zwei Quellen zuriickfithren: zum einen die Trance
der religiosen Ergriffenheit durch die Verehrung fiir den
Heiligen, zum anderen die Besessenheit durch eine Reihe
von muslimischen Geistern (Sg. ginn, Pl. gniin), welche
die Menschen ohne deren willentliches Zutun heimsuchen
und den Besessenen ihren Willen aufzwingen. Der Kon-
takt zwischen Mensch und Geist ist zu Beginn schidlich
fir den menschlichen Part der Beziehung und die Ritu-
ale von Bruderschaften wie den Isawa und den Hamad-
sha (oder anderer Gruppen, wie den international bekann-
ten Gnawa) haben das Ziel, die schadenbringende in eine
nutzbringende Verbindung zu verwandeln. Bei dieser ritu-
ellen Transformation spielt die Trance, induziert durch
verschiedene rituelle Medien, insb. Rdaucherwerk, Musik
und Tanz, eine herausragende Rolle. Einige prominente
Geister, wie z. B. die in Marokko allgemein bekannte Lal-
la Aisha, verlangen zu ihrer Besidnftigung manchmal For-
men der Selbstverletzung, typischerweise Schlige gegen
den Kopf mit schweren Gegenstinden oder mit Messern.
Das dabei austretende Blut gilt als in hohem Grade ma-
gisch wirkméchtig, als baraka-haltig.

Dieser traditionelle, religios-rituelle Komplex sieht
sich allerdings seit einiger Zeit tiefgreifenden Wandlun-
gen ausgesetzt. Im heutigen Marokko verschwimmen die
Grenzen zwischen dem Sakralen und dem Sikuldren zu-
sehends und die volkstiimlichen Bruderschaften bieten
ihre vormals religios gerahmten Rituale immer hiufi-
ger als “Folklore”, marokkanisches Kulturgut, dar. Zil-
linger beschreibt die Praktiken der heutigen Isawa und
Hamadsha im Detail und in einer Vielzahl von Kontex-
ten. Es entsteht dabei ein lebhafter Eindruck von popu-
larer islamischer Religionsausiibung im Spannungsfeld
von Traditionalitit und Modernitdt. Sowohl Isawa als
auch Hamadsha werden présentiert als Performer, die in
ihren Aktivititen eine Balance zwischen religioser Ernst-
haftigkeit und geschiftlicher Eintrdglichkeit suchen. Am
eindrucksvollsten in dieser Hinsicht ist wohl Zillingers
Beschreibung des Folklore-Unternehmers “Tami”, dem
es gelingt, tiber ein weitgespanntes personales Netzwerk
eine Vielzahl von Performanz-Stilen in ebenso vielfil-
tigen Kontexten zur Auffiihrung zu bringen. Die Asso-
ziation mit einer bestimmten Bruderschaft, die Frage,
ob man zu den Isawa, den Hamadsha oder einer anderen
Gruppe aus dem volkstiimlichen Spektrum gehort, zeigt
sich hier als zweitrangig gegeniiber der performativen

Anthropos 110.2015

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:55:50. @ Urhebemachtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-284

