
Zu diesem Heft – Universalismus und Demokratie

Ach, Europa! Dass es um dich nicht allzu gut bestellt ist, beobachten wir schon
lange. Bankenkrise, Euro-Krise, Brexit, das Erstarken des Rechtspopulismus – deine
Fragilität und Krisenanfälligkeit, deren Ursprünge weit zurückreichen, wenn nicht
gar, konstruktionsbedingt, in deinen Anfängen liegen, hat uns niemand so ein-
drücklich vor Augen geführt wie Jürgen Habermas, der in seinen hellsichtigen Ana-
lysen und Meinungsbeiträgen nicht nur ihren Ursachen und Bedingungen auf den
Grund geht, sondern auch eine klare Vorstellung von den Auswegen daraus skiz-
ziert. Dabei hält er bis heute am politischen Universalismus eines gemeinsamen
europäischen Projekts fest und zeigt sich in Debatten mit Kolleg*innen und Intel-
lektuellen, die das anders sehen und eine Rückkehr zum Nationalstaat als primärer
Quelle gemeinschaftlicher Solidarität fordern, unermüdlich in der Verteidigung
europäischer Solidarität. Die zahlreichen Essays und Widmungen zu seinem 90.
Geburtstag, die im Juni zu lesen waren, zeugen von der Größe und dem Einfluss
eines Philosophen, der sich ohne Unterlass nicht nur weit über die Grenzen seines
Fachs hinaus einen Namen gemacht hat, sondern auch als politischer Intellektueller
in öffentliche Debatten der Bundesrepublik interveniert und diese mitprägt. Bewun-
dert wird er nicht nur für seine »ruhelose Intellektualität« und »synthetisierende
Kraft des Denkens«, sondern auch und vor allem für seinen »jung gebliebene[n]
Wille[n], in allem, was theoretisch verfügbar ist, die Spuren einer sich in der
Geschichte entfaltenden Vernunft der intersubjektiven Verständigung offenzule-
gen«.1

Doch Größe stößt bekanntlich nicht nur auf Lob und Bewunderung, sondern ruft
auch Skepsis und Einwände hervor. So waren unter den Jubiläumsgrüßen auch kri-
tische Stimmen zu vernehmen, die sich daran stören, dass Habermas’ Gedankenge-
bäude zur »Hyperrationalität«2 neige und die »konstitutive, entscheidende und zer-
störerische Rolle von Gefühlen in der kommunikativen Vernunft«3 ausblende.
Andere halten die Vorstellung eines herrschaftsfreien Diskurses für ein
»Unding«,4 weil sie mit der gegenwärtigen politischen Realität, in der vielmehr Dis-
sens, Verhärtung und Ideologie dominierten, nicht im Entferntesten etwas zu tun

 
1 Axel Honneth 2019. »Ein Spurenleser«, in DIE ZEIT 25 vom 13. Juni 2019, S. 38.
2 Ivan Krastev 2019. »Habe ihn nie zitiert«, in DIE ZEIT 25 vom 13. Juni 2019, S. 41.
3 Eva Illouz 2019. »Allzu nüchterne Stimme der Vernunft«, in DIE ZEIT 25 vom 13. Juni

2019, S. 36.
4 Raymond Geuss 2019. »Eine Republik der Diskussion«, in Soziopolis vom 18. Juni 2019.

www.soziopolis.de/erinnern/jubilaeen/artikel/eine-republik-der-diskussion/ (Zugriff vom
23.07.2019).

Leviathan, 47. Jg., 3/2019, S. 269 – 273, DOI: 10.5771/0340-0425-2019-3-269

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-269 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 14:48:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-269


habe.5 Habermas’ Schriften wurden immer wieder dafür kritisiert, die Rolle der
kommunikativen Vernunft zu überschätzen. Bei seiner Diskurs- und Demokratie-
theorie, so der Vorwurf, handle es sich um ein normatives Projekt im Namen des
bürgerlich-liberalen Rechtsstaats, das sein gesellschaftskritisches Potenzial einge-
büßt habe.

Unser Autor Martin Saar setzt dieser einseitigen Sichtweise in seinem Geburts-
tagsessay eine alternative Lesart entgegen, die die Mehrdeutigkeit, Prozessualität
und Offenheit von Habermas’ philosophischen Analysen betont. Habermas eta-
bliere keine »eindeutige ursprüngliche Norm«, sondern argumentiere »für ein kri-
tisch-normatives Geschehen, das eine Prozessualität besitzt, deren Ausgang selbst
nicht abzusehen ist«. Indem er die Kraft und die Fragilität des Rationalen benenne,
trage er sowohl seinen Ermächtigungs- und Freiheitspotenzialen als auch seiner
Tendenz zu Ohnmacht und Unterdrückung Rechnung.

Auch Hauke Brunkhorst widmet dem Jubilar einen Beitrag, der eine originelle
Analyse der Finanzkrise von 2008 ist, sich aber ebenso als starkes Plädoyer für den
demokratischen Universalismus Habermas’scher Prägung lesen lässt. Den Höhe-
punkt universalistischen Denkens verortet der Autor in der Phase des »progressiven
Reformismus« in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts, der den Klassenkampf
gebändigt, den Arbeiterinnen und Arbeitern weitgehende Rechte zugesichert und
dem Kapitalismus damit ein soziales Antlitz verliehen habe. Unterstützt von den
Prämissen der funktionalistischen Evolutionstheorie sei dieser zu Beginn der 1980er
Jahre in einen »regressiven Reformismus« umgeschlagen, der die kapitalistischen
Produktionsverhältnisse wie Naturgesetze behandelt, steuernde Eingriffe untersagt
und damit unausweichlich in die Krise geführt habe. Ohne Hoffnung ist der Autor
dennoch nicht: Ausgerechnet im Handeln des damaligen Fed-Präsidenten und neo-
liberalen Wegbereiters Ben Bernanke, der die amerikanische Zentralbank zum Kre-
ditgeber letzter Instanz erklärte, sieht er einen Akt globaler Solidarität, in dem sich
die Hoffnung auf moralischen Fortschritt – zumindest kurzfristig – in gesellschaft-
liche Wirklichkeit verwandelt habe.

Die Geschichte der modernen Demokratie ist eine Geschichte langwieriger und
bis heute andauernder sozialer Kämpfe, die das Ziel verfolgen, eine zunehmend
universale Teilhabe an der politischen Willensbildung zu ermöglichen, eine Teilhabe
also, die unabhängig von Herkunft, Klasse, Ethnie und Hautfarbe sowie des
Geschlechts gewährleistet werden soll. Die »Erklärung der Menschen- und Bürger-
rechte« im Zuge der Französischen Revolution wurde daher nicht ausschließlich als
Errungenschaft gefeiert, sondern auch dafür kritisiert, dass es sich in Wahrheit um
eine Erklärung der Männerrechte handelte, die Frauen von der politischen Mitbe-

 
5 Habermas selbst sieht sich angesichts dieses immer wieder geäußerten Einwands missver-

standen. Er will die Realität nicht am Ideal einer herrschaftsfreien Sprechsituation messen.
Vielmehr versteht er darunter die pragmatischen Bedingungen, die Akteure unterstellen
müssen, damit sie sich überhaupt auf einen argumentativen Austausch einlassen. Sie müs-
sen diese Idealisierung vor jedem Diskurs zumindest implizit vornehmen, sonst käme er
nicht zustande (vgl. »Interview with Jürgen Habermas«, in Andre Bächtinger; John S.
Dryzek; Jane Mansbridge; Mark Warren 2018. The Oxford Handbook of Deliberative
Democracy. Oxford: Oxford University Press, S. 1–3).

270

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-269 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 14:48:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-269


stimmung ausschloss. Olympe de Gouges, die dies als eine der ersten Frauenrecht-
lerinnen anprangerte und sich weigerte, eine Regierung anzuerkennen, die Frauen
keine politischen Rechte gab, landete dafür am 3. November 1793 unter der Guil-
lotine. In ihrem Todesurteil hieß es: »Olympe de Gouges, die mit ihrer exaltierten
Vorstellungskraft geboren war, hielt ihr Delirium für eine Inspiration der Natur.
Ein Staatsmann wollte sie sein, und das Gesetz hat die Verschwörerin dafür bestraft,
dass sie die Tugenden vergaß, die ihrem Geschlecht geziemen.«6 Über 200 Jahre sind
seitdem vergangen, und Frauenbewegungen auf der ganzen Welt konnten wesent-
liche Erfolge auf dem Weg zur Gleichberechtigung der Geschlechter erzielen – hier-
zulande zum Beispiel mit der Einführung des Wahlrechts 1919 oder dem Gleichbe-
rechtigungsartikel im Grundgesetz. Dennoch ist es unumstritten, dass der Kampf
noch nicht ausgefochten ist, denn zwischen formaler und faktischer Gleichberech-
tigung klafft in den meisten gesellschaftlichen Bereichen weiterhin eine eklatante
Lücke. Im Bundestag ist der Frauenanteil zuletzt sogar wieder gesunken (auf 30,9
Prozent), nachdem er 2013 seinen bisherigen Höchststand von 36,3 Prozent
erreichte. Hier, in der politischen Sphäre, geht es nicht nur um Gleichberechtigung,
sondern auch um Fragen der politischen Repräsentation und gesellschaftlichen
Gestaltbarkeit: Wer kann oder darf für wen sprechen? Welche Auswirkungen hat
es für Frauen in unserer Gesellschaft und deren Anliegen, wenn sie im Parlament
unterrepräsentiert sind? Diesen Fragen geht Marina Martinez Mateo in ihrem Bei-
trag nach. Unter Bezugnahme auf klassische Repräsentationstheorien – oder
genauer: auf das, was diese unfreiwillig leisten – entwickelt sie eine Theorie femi-
nistischer Repräsentation, mit der sie die identitätspolitischen Fallstricke feministi-
scher Repräsentationskritiken überwindet und zeigen kann, dass Frauenquoten in
der Politik mitnichten so undemokratisch und antiliberal sind, wie sie häufig dar-
gestellt werden,7 und dass es durchaus legitim ist, sich auch als Mann für die Rechte
von Frauen einzusetzen.

Die Frage nach dem Verhältnis von Demokratie und Menschenrechten ist derzeit
nirgendwo virulenter als an den Grenzen von Nationalstaaten und vor den Toren
der Europäischen Union. Im Mittelmeer ertrinken immer noch Menschen, wobei
sich die Situation laut UNHCR sogar verschärft hat. Zwischen Libyen und Italien
kommt fast jeder sechste Migrant ums Leben. Die Gefahr zu sterben ist damit bei-

 
6 Terre des femmes vom 30. Juli 2010. www.frauenrechte.de/index.php/themen-und-aktio

nen/eine-welt/frauenrechte-weltweit/507-geschichte-frauenrechte-sind-menschenrechte-m
arie-olympe-de-gouges- (Zugriff vom 23.07.2019).

7 So schreibt etwa Reinhard Müller in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung als Reaktion
auf Angela Merkels Idee, den Frauenanteil im Bundestag durch Quoten zu erhöhen: »Das
Ziel, das Parlament auf einen Frauenanteil von fünfzig Prozent zu bringen, ist weder der
DDR noch Nordkorea eingefallen. Aber dort gehört eine solche Idee eigentlich hin.« Wei-
ter heißt es: »Quoten, gar die Vorgabe einer Parität in Parlamenten, verstoßen gegen
grundlegende demokratische Grundsätze.« (Reinhard Müller 2018. »Wider die Demo-
kratie«, in Faz.net vom 12. November 2018. www.faz.net/aktuell/politik/inland/frauena
nteil-politik-angela-merkel-fuer-mehr-frauen-im-parlament-15887307.html; Zugriff vom
23.07.2019).

Zu diesem Heft – Universalismus und Demokratie 271

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-269 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 14:48:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-269


nahe fünfmal so hoch wie im vergangenen Jahr.8 Rückblende: Im Spätherbst 2014
feierte Deutschland das 25-jährige Jubiläum des Mauerfalls. Zur gleichen Zeit
wurde im Mittelmeer die staatliche Seenotrettung massiv zurückgefahren. Dass dort
Boote voller Menschen ihrem Schicksal überlassen werden, während man hierzu-
lande den Opfern der tödlichen Grenze zwischen West- und Ostdeutschland
gedenkt, konnten Matthias Kuhnt und Harald Höppner, die in den 1970er Jahren
in der DDR geboren und nahe der Mauer aufgewachsen sind, nicht auf sich beruhen
lassen. Sie gründeten Seawatch, um den Menschen im Mittelmeer zu helfen. Doch
ihr Engagement bringt ihnen nicht nur Lob ein. Im Gegenteil, seit einiger Zeit müs-
sen sie mit ansehen, wie sie und ihre Mitstreiter*innen in zunehmendem Maße kri-
minalisiert, verspottet und gehasst werden.9 Wie kann das sein auf einem Kontinent,
der sich nach den nationalsozialistischen Verbrechen den Menschenrechten und
ihrer verfassungsrechtlichen Verankerung im Grundgesetz verschrieben hat? Unse-
rem Autor Victor Kempf zufolge lässt sich diese Verrohung nicht einfach durch eine
antidemokratische Grundhaltung erklären, die dem rechtspopulistischen Begehren
nach kultureller Homogenität angeblich zugrunde liegt. Vielmehr stecke dahinter
ein ganz bestimmtes, kommunitäres Demokratieverständnis, welches Demokratie
vom Universalismus der Menschenrechte entkopple und letztere dem Willen des
nationalen Demos unterordne. Einen Ausweg daraus sieht er in der radikalen
Demokratietheorie und einer »Politik der Menschenrechte«, die den Kampf der
»Anteillosen« um gleiche Rechte jenseits partikularer, politischer Zugehörigkeiten
in den Mittelpunkt stellt und Demokratie aus den Menschenrechten heraus begrün-
det, anstatt beide voneinander zu trennen. Um diesen Kampf nicht an den Auf-
merksamkeitsbarrikaden nationaler Gemeinschaften zerschellen zu lassen, hält es
der Autor für notwendig, die Parallelen von Klassismus und Rassismus zu erkennen.
In den strukturell analogen Exklusionserfahrungen einheimischer Prekarisierter und
Geflüchteter bzw. Zugewanderter liege das Potenzial für eine universalistische
Demokratie postidentitärer Prägung.

Emanzipatorische Kämpfe gibt es nicht erst seit der Französischen Revolution.
Während des Englischen Bürgerkriegs im 17. Jahrhundert etwa forderte die früh-
demokratische politische Bewegung der Levellers neben der Abschaffung der Mo-
narchie, des Oberhauses (»House of Lords«), der Adelsprivilegien und der Zensur
auch die Einführung allgemeiner und gleicher Wahlen.10 Mit ihrer Vision einer
demokratischen und freien Gesellschaft standen sie in Opposition zu den Royalis-
ten, die die Königsherrschaft als eine von Gott gewollte verteidigten. Um ihre Vor-
stellungen einer legitimen Gesellschaftsordnung im Konflikt um Deutungsmacht

 
8 Vgl. Jörg Seisselberg 2019. »Mittelmeerroute so gefährlich wie nie«, in tagesschau.de

vom 19. Juni 2019. www.tagesschau.de/ausland/fluechtlingsroute-unhcr-101.html
(Zugriff vom 23.07.2019).

9 Vgl. Oliver Meiler; Renate Meinhof 2019. »Auf eigene Faust«, in Süddeutsche Zeitung
vom 16. Juli 2019, S. 3.

10 Ausgeschlossen wurden auch hier Frauen sowie Almosenempfänger, Bedienstete (dar-
unter Lohnarbeiter) und Verbrecher (vgl. C.B. Macpherson 1980. Die politische Theorie
des Besitzindividualismus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 150).

272

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-269 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 14:48:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-269


durchzusetzen, bedienten sich beide Positionen jeweils unterschiedlicher politischer
Mythen, deren Bedeutung und Funktionen Joshua Folkerts in seinem Beitrag her-
ausarbeitet. Zur Verwirklichung ihrer emanzipatorischen Ziele griffen die liberalen
Levellers auf den Mythos des normannischen Jochs zurück, der es ihnen ermög-
lichte, eine alternative, demokratische Zukunft zu projizieren.

Dass Jürgen Habermas zu den Großen unter den Denkern zählt, ist unbestritten.
Mit der Frage nach der Größe eines anderen bedeutsamen Denkers befasst sich
Heinz D. Kurz in seinem Essay über Joseph Schumpeter. Er wirft Schlaglichter auf
dessen Werk und vergleicht es mit den Ideen von Smith, Ricardo, Marx, von Böhm-
Bawerk, Walras und Keynes – Autoren, mit denen sich Schumpeter selbst intensiv
auseinandergesetzt hat und die die einflussreichsten Richtungen der Wirtschafts-
theorie repräsentieren.

 
Claudia Czingon

Zu diesem Heft – Universalismus und Demokratie 273

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-269 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 14:48:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-269

