schen Staates mit einem traditionell auf Verhandlungsformen und Ausgleich beruhenden
Gesellschaftssystem, einem Common-law-Rechtssystem (das grundsitzlich keine speci-
fic performance kennt) und einer Zentralverwaltungswirtschaft (die auf eben diese Erfiil-
lung groflen Wert legen mufl)? Wie ist hier der Konflikt der Wertungen zu entscheiden,
der Erfiillung welcher Funktion kommt die wichtigere Systemleistung zu? - Im Unterab-
schnitt »Wertende Vergleichung« schlieflich ist beachtlich, wie B. auch die Moglichkeit
dieses, den Rechtsvergleichern oft als heikelstes Problem ihrer Wissenschaft erscheinen-
den Schrittes grundsitzlich bejaht und gleichzeitig einer einleuchtenden Richtlinie unter-
wirft (S. 200): Das jeweils betrachtete Recht diirfe nicht »im Licht einer Wirtschafts-
und Sozialstruktur gesehen werden, in die es sich nicht einzuordnen hat, und nicht an ge-
sellschaftlichen Werten gemessen werden, denen es nicht zu dienen bestimmt ist«.

Aus Vorstehendem diirfte sich die eingangs gestellte Frage nach dem Nutzen des Buches
auch fiir die intersystemare und interkulturelle Rechtsvergleichung jenseits des Ost-
West-Verhiltnisses ohne weiteren Kommentar von selbst beantworten.

Herbert Kronke

John L. Esposito
Women in Muslim Family Law
Syracuse University Press, Syracuse, New York, 1982, 155 S.

John L. Espositos Buch mit dem Titel »Women in Muslim Family Law« befa3t sich
schwerpunktmaBig mit Prozessen und Methoden der Reform islamischen Rechts. Sach-
lich deckt es den Bereich des EheschlieBungs- und Scheidungsrechts sowie des Erbrechts
unter besonderer Beriicksichtigung der Stellung der Frau ab; raumlich stellt es insbeson-
dere die Rechtsentwicklung in Agypten und Pakistan dar, zwei Landern, die im Bereich
des Familien- und Erbrechts nach wie vor islamisches Recht anwenden, und die beide of -
fiziell der Rechtsschule der Hanafiten folgen. In beiden Landern wurden geméfigte Fa-
milienrechtsreformen durch neuere Gesetze durchgefiihrt, die sich allerdings sowohl im
AusmalQ als auch in den angewandten Methoden unterscheiden. In beiden traten zudem
Traditionalistenbewegungen auf, die teils Reformen verhinderten, teils bereits durchge-
filhrte Rechtsreformen wieder in Frage stellten. Angesichts dieser Problematik stellt
Esposito die These auf, dal} eine an heutigen sozialen Bediirfnissen ausgerichtete Reform
islamischen Rechts durchaus mit der traditionellen Methodik und ohne substantielle Ab-
weichung von den anerkannten Rechtsquellen durchgefiihrt und so die Akzeptanz dieser
Reform auch durch die Traditionalisten erméglicht werden konne.

In seinem ersten Kapitel, »The Sources of Islamic Law«, gibt Esposito einen knappen,
stark vereinfachenden Uberblick iiber die historische Entwicklung des islamischen
Rechts bis in die zweite Halfte des 19. Jahrhunderts hinein. Er hebt die bis zum 10. Jahr-
hundert festzustellende kreative und dynamische Rechtsentwicklung hervor und stellt sie

78

https:/idol. 24012028, 10:36:08.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1985-1-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der danach zu beobachtenden Stagnation der islamischen Rechtsfortbildung und dem
Konservativismus der Rechtsgelehrten gegeniiber. Dabei skizziert er kurz den politisch-
sozialen Hintergrund fiir das diesem Umschwung zugrunde liegende Ereignis, genannt
»the closing of the door of ijtihad« (S. 10; die Umschrift der arabischen Begriffe wurde
von Esposito iibernommen), welches den Ausschlull jedes weiteren selbstindigen
Rechtsdenkens (ijtihad) zugunsten einer Verweisung auf die bis zu diesem Zeitpunkt ent-
wickelten Vorschriften bewirkte. Gleichzeitig mit diesem historischen Abrif3 fiihrt der
Autor, ebenso knapp und dadurch nicht immer ganz befriedigend, in die Quellen des is-
lamischen Rechts ein.

Bevor er nun seinen geschichtlichen Uberblick bis in die heutige Zeit fortsetzt, widmet
sich der Autor im zweiten Kapitel, betitelt »Classical Muslim Family Law«, im einzel-
nen den Regelungen des islamischen Familien- und Erbrechts der hanafitischen Schule,
wie sie bis zum Ende des 19. Jahrhunderts nahezu unverdndert Anwendung fanden.

Der Islam bewirkte nach Esposito fiir die Stellung der Frauen der vorislamischen arabi-
schen Gesellschaft bedeutende Anderungen, wie die Einschrinkung der Polygamie und
eine gewisse Besserstellung der Frau bei der Eheschliefung und Ehescheidung, im Ver-
mogens- und Unterhaltsrecht, sowie im Erbrecht. Esposito schildert den Status der Frau
in der vorislamischen Gesellschaft in diisteren Farben, um anschlieBend um so wirkungs-
voller die Errungenschaften des Islam hervorheben zu konnen. Ob er hier, wenn er einer-
seits etwa der vorislamischen Gesellschaft » Frauenkauf« unterstellt, andererseits es als
ein Hauptanliegen des Islam hinstellt, die Stellung der Frau zu verbessern, vielleicht et-
was zu undifferenziert vorgeht, ist aufgrund ungeniigender Kenntnisse iiber diese Zeit
schwer feststellbar. Jedenfalls benotigt er diese Kontrastierung fiir seine spiatere Argu-
mentation, wo er ausfiihrt, dal der Islam im Grunde wesentlich frauenfreundlicher sei,
als viele meinen.

Das EheschlieBungs- und Ehescheidungsrecht sowie das Erbrecht nach der hanafitischen
Schule werden schlieBlich im einzelnen dargelegt.

Insgesamt vermifft man in diesem Kapitel dreierlei: Zum einen beschridnkt sich der
Autor mehr oder weniger auf die Mitteilung der Einzelregelungen, welche die Stellung
der Frau betreffen, zeichnet aber kein umfassendes Bild, das sich aus einer Gesamtsicht
einschliefllich Schlulfolgerungen und Wertungen der vorgefiihrten Einzelvorschriften
zusammensetzen konnte. Des weiteren fehlt auch eine umfassende Wiirdigung der Hana-
fi-Schule im Verhaltnis zu den anderen Rechtsschulen, was die Stellung der Frau angeht.
In einer Reihe von Detailregelungen ist die Hanafi-Schule offenbar sehr strikt und ge-
wihrt den Frauen weit weniger Rechte als die anderen Schulen; eine Gesamtschau wire
hier interessant. SchlieBlich zieht sich der Autor in diesem Kapitel auf einen stark de-
skriptiv-positivistischen Standpunkt zuriick. Der sozio-okonomische Kontext der Vor-
schriften wird zwar kurz erwdhnt, aber nicht weiter ausgefiihrt. Moglicherweise liegt es
auch an der mangelnden Hinterfragung der Rollenverteilung der Geschlechter, dafl
Esposito zu einer iiberraschend positiven Bewertung der Stellung der Frau im Islam fin-
det.

Diese Kritikpunkte betreffen allerdings ganz iiberwiegend nur den ersten Teil des Bu-

79

https:/idol. 24012028, 10:36:08.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1985-1-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ches, denn in den beiden folgenden Kapiteln gewinnen die bisher nur bla} skizzierten
Problempunkte zunehmend an Kontur, und die Ausfithrungen verlieren ihren lediglich
deskriptiven Charakter.

Im dritten Kapitel iiber "Modern Muslim Family Law Reform in Egypt and Pakistan«
wird Schritt fiir Schritt die Familien- und Erbrechtsentwicklung beider Lander seit dem
ausgehenden 19. Jahrhundert nachvollzogen. Als hauptsiachliche Reformpunkte behan-
delt Esposito die Einschriankung der Kinderehe, die Einschrankung der Polygamie, die
Einfilhrung bzw. Erweiterung der Scheidungsmoglichkeiten fiir die Frau unter Be-
schriankung der einseitigen Scheidungsbefugnisse des Mannes, die Starkung der erb-
rechtlichen Position der Mitglieder der Kernfamilie, und die Abschaffung oder Ein-
schrinkung der Familienstiftung waqf. Er spricht Pakistan im familienrechtlichen Be-
reich, Agypten in den Angelegenheiten des Erbrechts die fortschrittlicheren Regelungen
zu (S. 91) und erwdhnt eine Reihe anderer islamischer Lander Nordafrikas und des Na-
hen und Mittleren Ostens, die ihr Familienrecht in Teilbereichen neu geregelt haben. Am
weitesten ging hier Tunesien mit der Abschaffung der Polygamie und der Einfithrung der
ausschlieBlichen gerichtlichen Ehescheidung. Insgesamt enthielten sich aber, wie Esposi-
to ausfiihrt, fast alle hier betrachteten Lander grundlegender Eingriffe in das traditio-
nelle islamische Recht, da sie trotz Einfithrung von Genehmigungspflichten etwa fiir po-
lygame Eheschliefungen und Ehescheidungen die Wirksamkeit der Eheschliefung oder
-scheidung nicht von der Genehmigung abhédngig machten, und auch die Buflen oder
Strafen im Falle der Nichtbefolgung relativ niedrig hielten. »Reform legislation, there-
fore, has not invalidated the traditional law, but simply sought to restrict it in certain
areas« (S. 94).

Im folgenden untersucht Esposito die juristischen Methoden, die in Agypten und Paki-
stan im einzelnen eingesetzt wurden, um die Reformen rechtsmethodologisch zu begriin-
den und mit den islamischen Lehren in Einklang zu halten. Er zeigt die teilweise unter-
schiedliche Argumentation in beiden Landern auf, wobei in Pakistan zusitzlich zur Ge-
setzgebung die englisch gepriagte Rechtsprechung erhebliche Einfliisse auf die Rechtsent-
wicklung ausiibte. Nach Espositos Auffassung wurden dabei die zur Rechtfertigung der
Gesetzesreform herangezogenen iiberkommenen Rechtsprinzipien hdufig verfilscht. Die
Berufung auf sie diente manchmal lediglich dazu, jeglichen Anschein einer eigensténdi-
gen, nach der traditionellen Auffassung unzuldssigen Rechtsfortbildung zu vermeiden
(S. 96). Dies schuf nach seiner Ansicht aber gerade eine Angreifbarkeit der Reformge-
setze, welche in Forderungen der Traditionalisten nach Aufhebung verschiedener dieser
Gesetze zum Ausdruck kam. Eine hinreichende Konsistenz in der Methodologie und die
ausschlieliche Verwendung anerkannter islamischer Argumentationsmuster und
Rechtsprinzipien sei unabdingbar, wolle man die Akzeptanz der Reformgesetze auch
durch die Traditionalisten sicherstellen.

In seinem vierten Kapitel, iiberschrieben » A Legal Methodology for Reform«, entwik-
kelt Esposito deshalb eine mogliche Reformmethode, die sich voll und ganz auf den Ko-
ran und die anderen akzeptierten Rechtsquellen des Islam stiitzt, oder dies zumindest be-
hauptet.

80

https:/idol. 24012028, 10:36:08.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1985-1-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dem Autor zufolge steht dabei im Mittelpunkt der Konflikt zwischen ijtihad und taqlid.
Ijtihad, das eigenstandige juristische Argumentieren, ist nach traditioneller Auffassung
seit dem 10. Jahrhundert zugunsten der taqlid-Doktrin, dem strikten Befolgen der exi-
stierenden Lehren, ausgeschlossen. Diese Versteinerung des Rechtsdenkens mochte
Esposito, auch unter Berufung auf verschiedene islamische Modernisten wie den Agyp-
ter Muhammad Abduh oder den Inder Ahmad Khan, aufgehoben wissen und bean-
sprucht, sei es fiir einzelne Wissenschaftler, sei es fiir den Gesetzgeber, das Recht auf ijzi-
had. Hiermit versucht er, einen moglichen Weg der Rechtsreform aufzuzeigen, der sich
auf ein urspriingliches islamisches Rechtsprinzip stiitzt.

In der Anwendung der taqlid-Regel blieb zudem nach Esposito kein Raum mehr fiir
eine, von fritheren islamischen Rechtsgelehrten noch durchgefiihrte Unterscheidung zwi-
schen der Sharia, dem gottlichen Recht, und figh, dem Produkt menschlicher Ausle-
gungsbemiihungen, was zu einer ungerechtfertigten Unantastbarkeit des figh fiihrte.
Im Zuge einer Riickbesinnung auf diese Unterscheidung sind aulerdem nach einer von
Esposito skizzierten modernen Auffassung die Regeln des Koran als der fundamentalen
Textquelle der Sharia nicht unbesehen wortlich und als in jedem Fall unverédnderbar an-
zuwenden. Vielmehr miissen hiernach die Motive, der Zweck, die zugrunde liegenden
Wertvorstellungen aus den Regeln herausgearbeitet werden, um dann daraus die fiir die
gednderten sozialen Bedingungen passenden neuen Normen zu bilden. Die Koran-Re-
geln hitten namlich zwei Aspekte: Zum einen handele es sich um spezifische Normen,
deren Details auf den ortlichen und zeitlichen Kontext ihrer Entstehung abgestimmt
seien; zum anderen enthielten diese Normen bestimmte Wertungen und Ideale, die unter
gednderten sozio-6konomischen Bedingungen auch in gednderte konkrete Normen um-
gesetzt werden miiflten. Eine entsprechende Differenzierung zwischen diesen beiden Ebe-
nen schldgt Esposito auch fiir die Sunnah, das vorbildhafte Verhalten des Propheten, vor.

Mit dieser historischen Perspektive, die sich auf die Entstehung und Zusammensetzung
der Rechtsregeln zuriickbesinnt, gewinnt Esposito aus den Urspriingen und frithen Ent-
wicklungen des islamischen Rechts eine Legitimation fiir Rechtsreform und belegt hier-
mit seine These von der Wandelbarkeit des islamischen Rechts. »Islamic history, if cor-
rectly understood, has a lesson for both conservatives and reformers. It offers a picture
of a dynamic, changing, adaptive religious tradition. . . . If Quranic values are applied
correctly, Muslim society can accommodate social change in the twentieth century while
preserving its link with the history of the Islamic tradition« (S. 134, 132).

So kann nach Esposito insbesondere auch die Forderung nach einer Gleichberechtigung
der Frau mit dem Koran selbst belegt werden, dem die grundlegende Entscheidung fiir
eine Gleichstellung der Geschlechter zu entnehmen sei (S. 108). Was z. B. die Polyga-
mie, neben der Ehescheidung eines der Hauptangriffsziele der Gleichberechtigungsfor-
derung, betrifft, so argumentiert er, da@l aus bestimmten Koran-Regeln sogar der Schluf
zu zichen sei, das Ideal des Koran ziele auf die Monogamie ab. Dies ergebe sich aus der
Beschridnkung der polygamen EheschlieBung auf die Fille, in denen der Ehemann in der
Lage sei, allen seinen Frauen die gleiche materielle und emotionale Zuwendung zukom-
men zu lassen, was im Grunde jedoch niemals méglich sei: » "Marry women of your cho-

81

https:/idol. 24012028, 10:36:08.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1985-1-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ice, two, three or four. But if ye fear ye shall not be able to deal justly (with them) then
only one« (IV: 3) .. .»Ye are never able to be fair and just as between women, even if it is
your ardent desire« (IV: 129)« (S. 110 f.). Daf der Koran die Polygamie trotzdem, wenn
auch unter Einschrankungen, beibehalten habe, liege an den sozio-6konomischen Erfor-
dernissen der Zeit, welche unter anderem eine Versorgung der durch die zahlreichen
Kriege hinterbliebenen Witwen und Waisen notwendig gemacht hétten. Mit dem Wan-
del der gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Gegebenheiten und Bediirfnisse sei auch
eine Riickkehr zu der Grundentscheidung des Koran zugunsten der Monogamie maglich
und angezeigt.

Espositos Buch behandelt interessante Dimensionen einer Dynamik und Anpassungsfa-
higkeit des islamischen Rechts. Das Problem diirfte indes in der haufig starkeren Posi-
tion der Traditionalisten liegen, die der historischen Sichtweise Espositos nicht unbe-
dingt folgen werden. Einen Uberblick iiber den derzeitigen Meinungsstand hierzu zu ge-
ben war offensichtlich nicht sein Ziel. Ob er seinen Anspruch, Methoden zu entwickeln,
die auch von den Traditionalisten akzeptiert werden, erfiillen konnte, bleibt abzuwarten.
Anders als von der Formulierung des Titels her zu erwarten ist, liegt der Schwerpunkt
von Espositos Ausfithrungen nicht auf der Stellung der Frau, sondern auf der Methodik
der Rechtsreform. Dieser Thematik widmet er sich mit einer gewissen aus seinen Aus-
fiihrungen sprechenden Begeisterung, wéhrend die Situation der Frau eher der bald in
den Hintergrund tretende Aufhénger zu sein scheint. Bezeichnenderweise klart er weder
im Vorwort noch an anderer Stelle, was er unter der »Frauenfrage« versteht und wie er
den von ihm laut Titel zu behandelnden Gegenstand »Frauen im islamischen Familien-
recht« abgrenzt. Auch die Auswahlbibliographie am Ende des Buches enthélt kaum Ti-
tel, die sich ausdriicklich mit der Stellung der Frau befassen.

Sieht man von einer gewissen Enttduschung der durch den Buchtitel geweckten Erwar-
tungen ab, so ist Espositos Buch ein interessanter Beitrag zur Modernisierungsproble-
matik des islamischen Rechts.

Ulrike Wanitzek

Albert Wirtz
Krieg in Afrika. Die nachkolonialen Konflikte in Nigeria, Sudan, Tschad und Kongo
Franz Steiner Verlag, Wiesbaden, 1982

Die Studie von A. Wirz, einem Schweizer Historiker, befa3t sich mit einem bestimmten
Typus von Krieg, dem Biirgerkrieg, geht aber in ihrem Anspruch weit iiber die Analyse
des Kriegsgeschehens im engeren Sinne und seiner Ursachen hinaus. Dieses wird im gro-
Beren Zusammenhang der Kolonisation samt ihren intendierten und nicht intendierten
Auswirkungen sowie der anschlieBenden Dekolonisation und dem damit verbundenen
mehr oder weniger erfolgreich verlaufenden Staatsbildungsprozel gesehen, also in einen

82

https:/idol. 24012028, 10:36:08.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1985-1-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

