
114 Dekolonialisierung des Wissens

tions- und Wirkungsmechanismen zahlreiche Berührungspunkte aufweisen (siehe

dazu Abb. 3), sind die beiden Herrschaftsverhältnisse nicht gleichzusetzen. Vielmehr

können der beidenHerrschaftsverhältnisse zugrunde liegenden sozialenUngleichheits-

und Diskriminierungsstrukturen in unterschiedlicher Form und Ausmaß12 sowohl in-

nerhalb als auch zwischen den beiden betroffenen Gruppen wirksam sein (siehe dazu

u.a.: Afeworki Abay, 2022). Anschließend an diese Erkenntnisse soll daher anhand des

empirischen Datenmaterials untersucht werden, inwiefern Rassismus und Ableism

beim Zugang zu Erwerbsarbeit die Teilhabechancen von BIPoC mit Behinderungser-

fahrungen beeinflussen, um weitere Analysekategorien wie z.B. Gender und Klasse mit

dazu zu nehmen, mithilfe derer sich die Erfahrungen der Betroffenen intersektional

untersuchen lassen (siehe dazu insbesondere: Hinni, 2022).

Ein zusammenfassender Blick auf die bisherigen Erläuterungen macht deutlich,

dass die politischen und wissenschaftlichen Diskurse an der Schnittstelle Behinderung

undMigration/Flucht in ein konstitutives Spannungsverhältnis zwischen Anerkennung

undProblematisierung gesellschaftlicherDiversität eingebettet sind. Imnachfolgenden

Abschnittwerdendaher einigeKernaspekte,grundlegendeFragenundHerausforderun-

gen diversitätstheoretischer Ansätze und antidiskriminierungspolitischer Maßnahmen

im Sinne der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen detaillierter diskutiert.

3.4 Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen:
Diversity zwischen neoliberaler Opferkonkurrenz
und communityübergreifender Solidarität

»It is not our differences that divide us. It is our inability to recognize,

accept, and celebrate those differences.«

Audre Lorde (1986), Our Dead Behind Us

In den vergangenen Jahren lässt sich in den kritischenDiskussionen der IntersectionalDi-

versity Studies beobachten, dassDiversity13 als ein grundlegender emanzipatorischer, po-

litischer und wissenschaftlicher Ansatz zunehmend vor der Herausforderung steht, die

ursprünglichen emanzipatorischen Projekte vor neoliberaler Vereinnahmung und per-

formativerGleichstellungs-undAntidiskriminierungspolitik zubewahren (u.a.: Ahmed,

12 Hier ist besonders zu betonen, dass die spezifische Form des Rassismus gegenüber Rom*nja und

Sinti*zze in der deutschsprachigen Intersektionalitätsforschung weiterhin unzureichend berück-

sichtigt wird. Mehr zu dieser Debatte im deutschsprachigen Raum siehe insbesondere: (Randje-

lović, 2014; Randjelović et al., 2022; Wechuli & Afeworki Abay, 2023).

13 Nach Walgenbach (2018a, S. 35) ist zwischen den Begriffen Diversität (deskriptiv) und Diversi-

ty (programmatisch/normativ) zu unterscheiden:Während unter ›Diversität‹ der gesellschaftliche

Umgang mit Verschiedenheit und Gemeinsamkeit verstanden wird, handelt es sich bei dem An-

satz ›Diversity‹ umeinenOrganisationsentwicklungsprozess,wozuu.a. KonzeptewieDiversityMa-

nagement und Diversity Education zählen. Im Sinne eines affirmativen Ansatzes geht es hierbei

umdieWertschätzung und Förderung von Ressourcen und Potenzialen der einzelnen Personen in-

nerhalb einer Organisation (Ressourcenorientierung und Leistungssteigerung).Wohingegen geht

es bei dem deskriptiven Ansatz ›Diversität‹ um die bloße Thematisierung und Anerkennung von

gesellschaftlicher Vielfalt.

https://doi.org/10.14361/9783839470534-007 - am 14.02.2026, 09:41:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Forschungs- und Diskursstand 115

2012; Auma, 2018; Dobusch, 2015; Eggers, 2011a; Hark & Villa, 2017; Kaufmann, 2018,

2020). Dabei stellt sich auch die Frage nach der Repräsentation marginalisierter Com-

munities und der Vereinnahmung ihrer politischen Kämpfe. Beispielsweise lässt sich in

den vergangenen Jahren beobachten, dass identitätspolitische Ansätze imZuge der Ent-

wicklung einer diversitätsorientierten Gleichstellungs- und Antidiskriminierungspoli-

tik in politischen und wissenschaftlichen Diskursen eine stetig wachsende Kritik erfah-

ren (u.a.: Dobusch, 2015; Eggers, 2007, 2013; Kaufmann, 2019, 2020; Maskos, 2022).

Mit ihrem Buch ›On Being Included: Racism andDiversity in Institutional Life‹ (2012) hebt

die britisch-australischeWissenschaftlerin und queer-feministische Aktivistin Sara Ah-

med hervor, dass die gegenwärtigen Entwicklungen und Umsetzungen von Diversity-

und Antidiskriminierungsprogrammen nicht notwendigerweise zu positiven Verände-

rungen gesellschaftlicher Diskriminierungen führen:

»Diversity can be a way of doing advantage, or becoming more advantaged, rather

than challenging disadvantage. Perhaps ›diversity‹ is a successful term because it can

more easily be associated with commercial and professional success« (ebd., S. 78).

In der weiteren Ausführung ihrer Argumentation macht sie in pointierter Weise deut-

lich, dass es bspw. beim Diversity Management nicht immer um die reale Herstellung

gerechter und zugänglicher Teilhabemöglichkeiten vonmarginalisierten Gruppen geht,

sondern vielmehr hiermit hegemoniale Praktiken diskursiver undperformativerGleich-

stellungspolitik (re-)produziert werden (ebd., S. 110). Ähnlich wie Ahmed (2012) geht

auch Gabriele Rosenstreich (2011) davon aus, dass allein durch Antidiskriminierungs-

undGleichstellungskonzeptewie DiversityManagement kein nachhaltiger gesellschaft-

licher Wandel ermöglicht werden kann. Vielmehr »stellt es Heterogenität eindeutig

in Zusammenhang sowohl mit spezifischen Organisationsstrukturen (zum Beispiel

starre Hierarchien und Vorschriften als Barriere für Diversity) als auch mit gesell-

schaftspolitischen Strukturen, zumBeispiel Arbeitsmarkt-, Bildungs-,Migrations- und

Gleichstellungspolitik« (ebd., S. 239f.).

Ebenfalls zeigt Laura Dobusch in ihrer Dissertation ›Diversity Limited: Inklusion, Ex-

klusion und Grenzziehungen mittels Praktiken des Diversity Management‹ (2015) auf, dass ge-

sellschaftlicheExklusionsrisikenvonmarginalisiertenGruppen inDeutschland trotzdes

zunehmend angestrebten Konzepts des Diversity Management fortbestehen bzw. erst

dadurch hervorgebracht werden. Dabei findet in den jeweiligen Organisationen »eine

klare Grenzziehung zwischen erwünschter und unerwünschter bzw. legitimer und ille-

gitimer Vielfalt« (ebd., S. 265) statt. So wird die Annahme adäquater Leistungserfüllung

zum entscheidenden Kriterium. Leistung selbst, ihre Messbarkeit sowie die Bedingun-

gen ihrer Erbringung werden jedoch im gesellschaftspolitischen Diskurs der Teilhabe

weiterhin nur unzureichend kritisch betrachtet. Vielmehr wird es dabei deutlich, dass

»die Differenzierung zwischen legitimer und illegitimer Vielfalt vor allem mithilfe von

Bedrohungsszenarien artikuliert wird« (ebd., S. 266).

Diversity- und Antidiskriminierungsmaßnahmen können zwar eine wichtige

Voraussetzung dafür sein, die existierenden strukturellen Ungleichheits- und Dis-

kriminierungsverhältnisse zu überwinden und »minorisierte Menschen als Subjekte

gesellschaftlichen Handelns zu stärken« (Rosenstreich, 2011, S. 242), die starke Beto-

nung von Diversity geht jedoch auch mit der Gefahr einher, dass hierdurch Identitäten

https://doi.org/10.14361/9783839470534-007 - am 14.02.2026, 09:41:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Dekolonialisierung des Wissens

bestimmter marginalisierter Gruppen reifiziert und ihre Unterschiede ökonomisiert

werden (Dobusch, 2015, S. 245ff.). Nicht zuletzt werden hierdurch gesellschaftliche

Verhältnisse sozialer Ungleichheiten verdeckt:

»Ein Zuviel der Vielfalt wird dann festgestellt, wenn die Erfüllung einer entsprechen-

den Leistungserwartung bedroht oder die Unterminierung von Leistungsstandards er-

wartbar scheint« (ebd., S. 266).

Dies wirft auch weitere Fragen auf, inwieweit Antidiskriminierung und Gleichberech-

tigung konstruktivistische Identitätspolitik und partikulare Positionierung erfordern

bzw. wie eine diversitätsorientierte und identitätsstiftende Praxis aussehen kann:

»DieAnnahmeeindeutig gegebener und voneinander abgekoppelter ›Merkmale‹ führt

außerdem dazu, dass die damit einhergehende Subjektkonstitution tendenziell ho-

mogenisierend und auch gegenseitig ausschließendwirkt: Die einzelnenDiversity-Di-

mensionen erlangen einen Master Status, der sämtliche alternative, zusätzliche oder

differenzierende Identitätsangebote in den Hintergrund treten lässt« (ebd., S. 247).

Entsprechend ist die in den jeweiligen Organisationen wirksame Unterscheidung zwi-

schen legitimer und illegitimer Vielfalt kritisch zu beleuchten. In diesem Zusammen-

hang lässt sich in denwissenschaftlichenDiskursen beobachten, dass die intersektiona-

le Diversitätsforschung im deutschsprachigen Raum sich noch in den Anfängen befin-

det (u.a.: Auma, 2020a; Dobusch, 2015; Kaufmann, 2019;Walgenbach, 2018a). In diesem

Zusammenhang weist Andrea Bührmann (2017) auf die Notwendigkeit einer intersek-

tionaler und reflexiven Diversitätsforschung hin, die »nicht nur Unterschiede zwischen

verschiedenen Dimensionen der Vielfalt, sondern unterschiedliche Konnexionen zwi-

schen und Interdependenzen unter verschiedenen Formen von Vielfalt erforscht« (ebd.,

S. 105).

So lässt sich aktuell bspw. in der erziehungswissenschaftlichen Intersektionalitäts-

und Diversitätsforschung eine zunehmende Aufmerksamkeit für das Thema beobach-

ten, um »affirmative Diversity-Management-Ansätze undmachtkritischeDiversity-An-

sätze« (Walgenbach, 2014a, S. 92) herauszuarbeiten. Allerdings steht eine gegenseitige

Bezugnahme zwischen den emanzipatorischen Forschungsdisziplinen wie z.B. Inter-

sektionalitätsforschung,Disability Studies undDiversity Studies noch aus (mehr zudie-

ser Kritik siehe: Budde et al., 2020; Dobusch, 2022; Hirschberg & Köbsell, 2016; Kauf-

mann, 2019, 2020; More & Ratkovic, 2020;Waldschmidt, 2014b;Waldschmidt & Schnei-

der, 2007). In diesem Zusammenhang hebtMai-Anh Boger (2017a) anhand des Sammel-

begriffs ›Particular Studies‹ den notwendigen Austausch und die gegenseitige Rezeption

zwischen den zunehmend dekolonial und intersektional operierenden, emanzipatori-

schen Forschungsfeldern derQueer Studies,Black Studies,Gender Studies, Postcolonial

Studies, sowie Disability undMad Studies hervor.

Die bisher vorgenommenen Ausführungen deuten ebenfalls darauf hin, dass ak-

tuelle politische Entwicklungen neoliberaler Identitätspolitik im Zuge der Etablierung

diversitätsorientierter Gleichstellungs- und Antidiskriminierungspolitik und daran

anknüpfende Diskussionen innerhalb der komplexen Wandelungs- und Umstruktu-

rierungsprozesse einer zunehmend neoliberalen Gesellschaft neu zu verorten sind

(u.a.: Czollek et al., 2012; Eggers, 2007; Espahangizi, 2021; Ha, 2014; Mecheril, 2009;

https://doi.org/10.14361/9783839470534-007 - am 14.02.2026, 09:41:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Forschungs- und Diskursstand 117

Walgenbach, 2014b). In den gegenwärtigen Diskussionen zu Identitätspolitiken zeigen

sich Tendenzen, die verschiedenen Dimensionen von strukturellen Diskriminierun-

gen wie z.B. Ableism, Sexismus und Rassismus in der öffentlichen, politischen und

wissenschaftlichen Thematisierung, Anerkennung und Bearbeitung unterschiedlich zu

berücksichtigen. Geleichzeitig wird auch innerhalb der einzelnen Diskriminierungs-

dimensionen hierarchisiert. Beispielsweise werden die verschiedenen Formen von

Rassismus gegeneinander ausgespielt: Antisemitismus (u.a.: Arnold, 2018; Müller, 2019;

Stögner, 2020), Rassismus gegenüber Rom*nja und Sinti*zze (u.a.: Randjelović, 2014;

Randjelović et al., 2022; Wechuli & Afeworki Abay, 2023), antimuslimischer Rassismus

(u.a.: Aslan, 2018; Attia, 2018; Attia & Keskinkılıç, 2016; Attia et al., 2021; El-Tayeb, 2015),

antiasiatischer Rassismus (u.a.: Gover et al., 2020; Ha, 2003; Le, 2021; Suda et al., 2020)

und antischwarzer Rassismus (u.a.: Afeworki Abay & Nguyen, 2022; Aikins et al., 2021;

Kelly, 2021; Suh et al., 2022).

Im Hinblick auf die beschriebenen Herausforderungen von identitätspolitischen

Kämpfen warnen Sylvia Walby et al. (2012) vor einer »Oppression Olympics« (ebd., S.

234), die im Sinne von Opferwettbewerb zwischen den verschiedenen diskriminierten

Communities um knappe Ressourcen in einer zunehmend neoliberalen Gesellschaft

stattfindet. Um die spezifischen Wirkungsweisen der verschiedenen Formen von Dis-

kriminierungen in der kritischen Analyse von sozialen Wirklichkeiten hinreichend zu

berücksichtigen, ist es entsprechend notwendig, die bestehende »Opferkonkurrenz«

(Arnold, 2018, S. 194) bzw., die sich bspw. im deutschsprachigen Diskurs zu Antisemi-

tismus und Rassismus zeigt, aus einer intersektionalen Perspektive zu überwinden.

Um der Komplexität der Analyse von intersektionalen Ungleichheits- und Diskriminie-

rungsverhältnissen Rechnung zu tragen und entsprechende politische Forderungen zu

stellen, braucht es ebenso eine communityübergreifende Solidarität und kollektive Wi-

derstandspraxis gegen die ›Olympiade derUnterdrückung‹, die als eine der gewaltvollen

Formen des Spaltungsmechanismus der Dominanzgesellschaft zu enttarnen ist.

Das Konzept der Intersektionalität kann hierbei von großer Wichtigkeit sein, um

sich diesem verborgenenMechanismus von »Opferwettbewerb« (Stögner, 2020, S. 2) zu

entziehen: »Intersectionality offers a way of mediating the tension between assertions

of multiple identity and the ongoing necessity of group politics« (Crenshaw, 1995, S.

1298). Entsprechend sindMöglichkeiten aber auch Restriktionen und Ambiguitäten von

identitätspolitischen Ansätzen aus einer herrschaftskritischen Perspektive herauszu-

arbeiten und Potenziale von Dekolonialisierungsprozessen im Sinne transformativer,

intersektionaler Gerechtigkeit und Sichtbarkeit von diskriminierten Gruppen in den

Blick zu nehmen. Anhand einer umfassenden intersektionalen Analyse sozialer und

politischer Kämpfe von marginalisierten Gruppen (z.B. be-hinderte und rassifizierte

Menschen) lässt sich exemplarischnachzeichnen,wie sichdie grundsätzlicheAblehnung

vonDiversität und die damit einhergehenden nationalistischen und gruppenbezogenen

menschenfeindlichen Ablehnungs- und Abwertungsmuster zunehmend zum politi-

schen Angriffspunkt konservativer und rechtspopulistischer Parteien entwickeln (u.a.:

Afeworki Abay & Nguyen, 2022; Espahangizi, 2021).

Mit Bezug auf den nationalistischen und antimuslimischen Diskurs der Kölner Sil-

vesternacht konstatieren ebenfalls Sabine Hark und Paula-Irene Villa (2017), dass diese

zunehmenden nationalistischen und rechtspopulistischen Diskurse als machtvolle Me-

https://doi.org/10.14361/9783839470534-007 - am 14.02.2026, 09:41:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Dekolonialisierung des Wissens

chanismen zur Rechtfertigung rassistischer und antimuslimischer Ausgrenzungspoli-

tiken fungieren (siehe auch dazu: Keskinkılıç, 2017). In diesem Zusammenhang kon-

statiert Paul Mecheril (2017), dass »eine Intensivierung und Dramatisierung der öffent-

lichen Aufmerksamkeit für religiöse Differenz und Pluralität zu verzeichnen, interes-

santer- und bezeichnenderweise mit Fokus auf ›die Muslime‹ und ›den Islam‹. ›Der Is-

lam‹ in europäischen Diskursen und in Europa ist eine Projektionsfläche für vielfältige

Bilder und ein Instrument zur Legitimation bestimmter Formen des Ausschlusses oder

der rechtlichen Einschränkung« (ebd., o.S.).14 Ebenfalls argumentiert El-Tayeb (2015),

dass die in öffentlich-politischen islamfeindlichen Diskursen Europas zu beobachten-

de Gleichsetzung von »Muslim_innen mit gewalttätigen, fundamentalistischen jungen

Männern« (ebd., S. 65) zu einer Zunahme von rassistischen Stereotypisierungen führt.

In diesem Zusammenhang lässt sich mit der Denkfigur der Gleichzeitigkeit des

Ungleichzeitigen das Spannungsverhältnis zwischen der Anerkennung und Proble-

matisierung gesellschaftlicher Diversität in Zeiten von Identitätspolitik beschreiben

(u.a.: Eggers, 2011b; Ha, 2009, 2014; Sliwka, 2014; Walgenbach, 2014b; Wenning, 2016).

Zur kritischen Analyse dieser gesellschaftlichen und politischen Prozesse kann sich

ein intersektionaler Bezug auf internationale soziale Bewegungen wie z.B. Civil Rights

Movements, Independent LivingMovement, Frauenbewegungen,Queere-Bewegungen,

Black Lives Matter (BLM) als besonderes hilfreich erweisen. Gleichzeitig bleibt die Her-

ausforderung eines solchen Vorhabens, sich nicht ausschließlich auf die strukturellen

Kämpfe von marginalisierten Gruppen gegen Exklusions- und Diskriminierungs-

mechanismen der Dominanzgesellschaft, sondern im Sinne einer intersektionalen

Widerstandspraxis auch auf die verschiedenen Formen von Hierarchisierungen zwi-

schen und innerhalb von diskriminierten Gruppen zu konzentrieren (u.a.: Arndt, 2021;

Carbado & Gulati, 2013; Ha, 2014).

In diesem Zusammenhang sind auch die beiden Differenzkategorien ›Behinderung‹

und ›Migration/Flucht‹ als interdependent zu verstehen, da sowohl Menschen mit Be-

hinderungserfahrungen als auchBIPoC in sich heterogeneGruppen inBezug aufKlasse,

Bildung, Sexualität etc. darstellen. Entsprechend ist es wichtig, die Komplexität sozia-

ler Inter- und Intragruppenhierarchien im Sinne von »intra-intersectional discrimination«

(Carbado&Gulati, 2013, S. 527) in denBlick empirischer Intersektionalitätsforschung zu

nehmen.Entsprechend ist es notwendig, die eigeneUnfähigkeit kritisch zu reflektieren,

die es verhindert, die bestehenden Unterschiede anzuerkennen, zu akzeptieren und ze-

lebrieren, wie Audre Lorde in ihrerTheorie der Differenz in ihrem Buch ›Our dead behind

us‹ (1986) pointiert argumentiert: »It is not our differences that divide us. It is our in-

ability to recognize, accept, and celebrate those differences« (ebd., S. 197). In diesem Zu-

sammenhangmuss eine intersektionale Identitätspolitik sich immer auchmit der Frage

nach sozialen Inter- und Intragruppenhierarchien kritisch auseinandersetzten (u.a.: Arndt,

14 Zu einer vertiefenden Auseinandersetzungmit den vielfältigen Debatten über antimuslimischem

Rassismus in Deutschland siehe: (Aslan, 2018; Attia, 2018; Attia & Keskinkılıç, 2016; Attia et al.,

2021; El-Tayeb, 2015; Keskinkılıç, 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-007 - am 14.02.2026, 09:41:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Forschungs- und Diskursstand 119

2021; Carbado&Gulati, 2013; Ha, 2014)., die einigeWissenschaftler*innen aus der inter-

nationalen Intersektionalitätsforschung als politics of location15 bezeichnet haben:

»At this point in history, a strong case can be made that the most critical – resistance

strategy for disempowered groups is to occupy and defend a politics of location rather

than to vacate and destroy it« (Crenshaw, 1995, S. 375).

Im Sinne intersektionaler Identitätspolitik hebt Crenshaw (1995) hervor, dass die Frage

nach der Repräsentation vonmarginalisierten Subjekten und Gruppen keine communi-

tyspezifische, sondern eine gesamtgesellschaftliche Frage darstellt:

»If, as this analysis asserts, history and context determine the utility of identity politics,

how, then, do we understand identity politics today, especially in light of our recog-

nition of multiple dimensions of identity? More specifically, what does it mean to ar-

gue that gendered identities have been obscured in antiracist discourses, just as race

identities have been obscured in feminist discourses? Does that mean we cannot talk

about identity? Or instead, that any discourse about identity has to acknowledge how

our identities are constructed through the intersection of multiple dimensions? A be-

ginning response to these questions requires thatwefirst recognize that the organized

identity groups in which we find ourselves are in fact coalitions, or at least potential

coalitions waiting to be formed« (ebd., S. 370).

Ausgehend von der Thematisierung der »komplexen Verschränkungen von Identitäts-

konstruktionen mit Strukturen sozialer Ungleichheit bzw. Machtverhältnissen« (Wal-

genbach, 2014a, S. 104) begreifenmachtkritische Diversitätsansätze »soziale Identitäten

und Zugehörigkeiten als Produkte von Herrschaftsverhältnissen wie Rassismus, Anti-

semitismus, Heteronormatitvität, Sexismus oder Behindertenfeindlichkeit« (ebd.). Vor

dem Hintergrund der bisherigen Überlegungen zur Etablierung einer reflexiven Diver-

sity-Praxis konstatiert Mecheril (2009) folgedermaßen:

»Ein reflexiver Diversity-Ansatz ist ein in einem weitreichenden Sinne beobachtender

Ansatz, der die Entmächtigung von Menschen durch Differenzdiskurse und durch auf

Identität beharrenden Verständnissen kritisiert« (ebd., o.S.).

Mit Blick auf die Etablierung eines theoretischen Verständnisses von intersektionaler

Diversität im deutschsprachigen Raum lässt sich daher festhalten, dass die bisherigen

Diskurse von Widersprüchen durchdrungen sind. Die oben erläuterten Herausforde-

rungen und Prämissen sollen daher zur gesellschaftspolitischen und theoretischen Fun-

dierung und Konsolidierung ebenjener Diskurse nutzbar gemacht werden und somit zu

einer inklusiveren Gesellschaft beitragen, die Diversität wertschätzt.

Im nachfolgenden Abschnitt sollen die zentralen Erkenntnisse des aktuellen For-

schungs- und Diskursstands an der Schnittstelle Behinderung und Migration/Flucht

zusammenfassend diskutiert werden.

15 Mehr zu diesen feministischen Debatten zur grundlegenden Bedeutung des kritisch-reflexiven

Ansatzes der Standortpolitik siehe: (Ahmed, 2012; Crenshaw, 1995; Hill Collins, 1990; Kirby, 2015;

Rich, 2003; Vimalassery et al., 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-007 - am 14.02.2026, 09:41:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

